


THEW AY TO ULTIMATE CALM 
ByWEBU SAYADAW 

Translated into Vietnamese with original text in English 
By Bhikkhu P ASADO 

Copyright © 2015 by Bhikkhu P ASADO 
All rights reserved. 

ISBN 978-1-4951-4114-0 
February 2015 

Published by Library ofCATUDISA SANGHA VIHARA 
5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712 - USA. 

Printed by Focus Digital Publishing, 
Annandale, VA 22003 - USA. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   1 

 

 

 

CONTENTS – MỤC LỤC 

 

Introduction – Lời Giới Thiệu 3 
 

Pāḷi Terms used in the Discourses 18 

Những thuật ngữ Pāḷi đã được dùng trong những Pháp Thoại  
 

PART ONE:  Webu Sayadaw and Sayagyi U Ba Khin 37  

PHẦN MỘT:  Đại Trưởng Lão Webu và Giáo Thọ Ba Khin  

Notes by Sayagyi U Chit Tin 97  

Những chú thích của Giáo Thọ Chit Tin  
 

PART TWO:  Eight Discourses on Dhamma  

PHẦN HAI:  Tám Pháp Thoại về Giáo Pháp  
 

DISCOURSE  I:  What really matters  108 

PHÁP THOẠI  I:  Những điều chi thật sự quan trọng  

DISCOURSE  II:  Extinguishing the fires within  127 

PHÁP THOẠI  II:  Hãy dập tắt các ngọn lửa trong lòng  

DISCOURSE  III:  Keep your mind on the spot  137 

PHÁP THOẠI  III:  Hãy giữ tâm thức của mình  

    vào điểm chạm  

DISCOURSE  IV:  A roof that does not leak  178 

PHÁP THOẠI  IV:  Một mái nhà mà không thấm dột  

DISCOURSE  V:  The flight of an arrow  200 

PHÁP THOẠI  V:  Đường bay của một mũi tên  

DISCOURSE  VI:  Work without wavering!  257 

PHÁP THOẠI  VI:  Tu tập không dao động  

DISCOURSE  VII:  To light a fire 308 

PHÁP THOẠI  VII:  Nhen nhóm một ngọn lửa  

DISCOURSE  VIII:  A happiness that ever grows 341 

PHÁP THOẠI  VIII:  Một niềm hạnh phúc mong sao  

 luôn mãi tăng trưởng  

 

 



2   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

PART THREE:  Further Discourses of Webu Sayadaw  
 

DISCOURSE  IX:  The power of forbearance     384 

PHÁP THOẠI  IX:  Năng Lực Của Hạnh Nhẫn Nại 

DISCOURSE  X:   How Mahā Kassapa was deceived 403 

PHÁP THOẠI  X:  Làm Thế Nào Ngài Đại Ca Diếp 

Đã Bị Lừa Gạt   

DISCOURSE  XI:  Dhamma Asoka’s young brother  415 

PHÁP THOẠI  XI:  Em Trai Của Ngài Hộ Pháp A Dục 

DISCOURSE  XII:   Mahosadha and King Videha 421 

PHÁP THOẠI  XII:   Ngài Mahosadha Và Vua Videha 

DISCOURSE  XIII:  Don’t destroy yourselves 425 

PHÁP THOẠI  XIII:  Đừng Có Tự Hủy Hoại Mình 

DISCOURSE  XIV:  Going  Home 440 

PHÁP THOẠI  XIV:  Đi Về Nhà 

DISCOURSE  XV:  Words of wisdom Always Spoken  

By Venerable Webu Sayadaw  445 

PHÁP THOẠI XV:  Những Từ Ngữ Trí Tuệ Luôn Được  

Thuyết Giảng Do Bởi Ngài Đại Trưởng Lão Webu  

DISCOURSE  XVI:  The Path to be followed in this world 450 

PHÁP THOẠI  XVI:  Đạo Lộ Phải Được Thực Hành Theo  

Trong Thế Gian Nầy 

DISCOURSE  XVII:  Discourse to a group of  

 Western  Students  458 

PHÁP THOẠI  XVII:  Một Pháp Thoại Đến Một  

 Nhóm Môn Sinh Ở Phương Tây 
 

Pāḷi - English Glossary - Từ điển Thuật Ngữ Pāḷi-Anh Ngữ     470 

Lời Phát Nguyện Và Chú Nguyện  479 

Phương Danh Thí Chủ Cúng Dường  481 

Kinh sách đã/sẽ được in ấn và phát hành  484 

 

---------------00000---------------







                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   3 

 

 

 

INTRODUCTION 

LỜI GIỚI THIỆU 

 

Myanmar is one of the few countries in the world where 

Theravāda Buddhism still survives in its original form. The 

Bhikkhus (Monks) of Myanmar make every effort to preserve the 

Theravāda Buddhist teachings.  Buddha Gotama’s Teachings 

deal mainly with the way the human mind works and                 

the relationship between the mind and body.  The nature of the 

human mind has not changed since the Buddha discovered the 

path leading to the understanding of the absolute truth about 

mind and matter.  This ultimate reality and the practice leading 

to its realization are, and will always remain, the same, 

regardless of economic or social conditions, so people today who 

put into practice what the Buddha taught can discover this reality 

for themselves.  If one aspires to the end of suffering as taught by 

the Buddha, it is essential not to add or substract anything from 

his teachings, in order that they will remain as effective today as 

they were during the time of the Buddha. 

Miến Điện là một trong số rất ít những quốc gia trên thế 

giới, mà nơi đó Phật Giáo Nguyên Thủy vẫn còn tồn tại trong 

hình thức nguyên bản của nó.  Chư Tỳ Khưu (những vị tu sĩ) của 

đất nước Miến Điện đã cố gắng hết sức để bảo tồn những huấn từ 

của Phật Giáo Nguyên Thủy.  Giáo Pháp của Đức Phật Gotama 

đề cập đến một cách chủ yếu theo đường hướng những hoạt động 

tinh thần của nhân loại và mối tương quan giữa tinh thần và thể 

xác.  Bản chất tinh thần của nhân loại đã không thay đổi kể từ khi 

Đức Phật đã khám phá ra con đường dẫn đến sự liễu tri về Chân 

Lý tuyệt đối của Danh và Sắc.  Chính sự thực tối hậu nầy và việc 

thực hành dẫn đến sự liễu tri về những điều đó, là và sẽ luôn mãi 

tồn tại, y như nhau, bất kể đến những điều kiện kinh tế hoặc hoàn 

cảnh của xã hội, mà con người ngày nay là những người dốc lòng 

thực hiện điều mà Đức Phật đã giảng dạy, để chính tự nơi mình 

có thể khám phá ra sự thực nầy.  Nếu một người khát khao sự 



4   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

chấm dứt khổ đau như điều mà Đức Phật đã dạy bảo, đó là bản 

chất thiết thực, chẳng còn thêm hoặc bớt chi nữa từ nơi những 

huấn từ của Ngài, nhằm mục đích họ sẽ duy trì được hiệu quả của 

ngày hôm nay như là cùng kỳ với thời gian của Đức Phật.      

 

The foundation of the teachings is the Four Noble Truths: 

(1) the truth that all conditioned phenomena (physical and 

mental) are unsatisfactory, (2) the truth that there is a cause for 

this, (3) the truth that there is an end to this unsatisfactoriness or 

suffering, and (4) the truth that there is a path leading to the end 

of suffering.  

The path to the end of suffering is called the Eightfold Noble 

Path as it is divided into eight parts which are grouped under the 

threefold training of Sīla (morality), Samādhi (control over the 

mind, concentration), and Paññā (insight, wisdom). 

Nền tảng của Giáo Pháp là Tứ Thánh Đế: (1) sự thật rằng tất 

cả các hiện tượng hữu duyên (vật lý và tâm lý) là bất duyệt ý, (2) 

sự thật rằng có nguyên nhân cho điều nầy, (3) sự thật rằng có sự 

chấm dứt điều bất duyệt ý hoặc sự khổ đau, và (4) sự thật rằng có 

con đường dẫn đến sự chấm dứt khổ đau. 

Con đường dẫn đến sự chấm dứt khổ đau đã được gọi là Bát 

Thánh Đạo như nó đã được chia ra làm tám thành phần mà đã 

được kết hợp lại thành ba điều huân tập về Giới (đức hạnh), Định 

(luôn kiểm soát tâm thức, định thức), và Tuệ (tuệ giác, trí tuệ). 
 

In Buddhism, morality is conceived differently than in the 

Judeo-Christian tradition. There are actions that are called 

skillful, because they support an individual’s progress towards 

Nibbāna, and there are unskillful actions that have the contrary 

effect.  All actions based on greed, aversion, and ignorance of the 

Law of Kamma are unskillful. 

The most unskillful actions are: (1) to kill a sentient being, 

(2) to steal, (3) to have unlawful sexual relations, (4) to speak 

untruth, and (5) to take intoxicants. 

Ở trong Phật Giáo, đức hạnh đã được hiểu biết một cách 

khác biệt với truyền thống Do Thái Cơ Đốc Giáo.  Có những  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   5 

 

hành động đã được gọi là khôn khéo, vì lẽ chúng nó hỗ trợ cho sự 

tiến hóa của con người hướng đến Níp Bàn, và có những hành 

động không khôn khéo rằng có hiệu quả thì trái ngược lại.  Tất cả 

những hành động đã dựa trên sự tham lam, sự ác cảm và sự si mê 

về định luật của Nghiệp Báo là không khôn khéo.  

Phần lớn những hành động không khôn khéo là: (1) sát 

mạng chúng hữu tình, (2) trộm đạo, (3) có quan hệ tình dục bất 

chánh, (4) nói lời không thật, và (5) thọ dụng những chất say.  
 

Generally, the Buddhist lay person undertakes to abstain 

from these five courses of action by taking the five precepts. 

Once an action has been done there is no way to avoid its 

effect. The effects can be minimized through the awareness of 

impermanence, which is the object of Insight Meditation, or they 

can be counteracted to some extent through a powerful action of 

the opposite type (*). There is, however, no one, not even the 

Buddha, who can give an “absolution from sin,” as effects are 

determined by the Law of Kamma, which is applicable to all 

sentient beings. 

Nói chung, người cư sĩ Phật Giáo cam kết nguyện tránh xa 

những năm hành động nầy bằng cách thọ trì năm điều giới học.  

Một khi hành động đã tạo tác xong, thì không có cách nào 

để tránh khỏi hiệu quả của nó được.  Những hiệu quả có thể là 

được giảm thiểu thông qua việc nâng cao nhận thức về Vô 

Thường, đó là đối tượng của Thiền Minh Sát, hoặc là họ có thể 

đã làm mất tác dụng ở một số tầm mức, thông qua một hành động 

mạnh mẽ của những thể loại đối nghịch (*).  Không có một ai, 

cho dù như thế nào đi nữa, chí đến cả Đức Phật, có thể ban bố 

một “ân xá miễn tội,” thể như là những hiệu quả đã được định 

đoạt bởi định luật của Nghiệp Báo, mà đó là có thể áp dụng một 

cách thích ứng đến tất cả những chúng hữu tình.  
       

[(*): An example of this is found in the Dhammapada 

Commentary: Venerable Anuruddha (one of the disciples of the 

Buddha) admonishes his sister Rohinī, who suffers from a skin 

eruption, to do works of merit.  She erects an assembly hall for  



6   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

the order of monks and serves the Buddha and his company of 

monks food in the hall. Through this meritorious deed her disease 

is cured. See: Dhammapada-Atthakathā, III 295 ff., Burlingame, 

Buddhist Legends (Pāḷi Text Society [PTS], London 1979), III, 

pp. 95, 96.]       

[(*):  Một ví dụ điển hình cho việc nầy đã được tìm thấy ở 

trong Chú Giải Pháp Cú Kinh:  Trưởng Lão Anuruddha (một 

trong những đệ tử của Đức Phật) khuyên bảo em gái Rohinī của 

Ngài, là người đau khổ về bệnh da chảy mủ, tạo tác những Thiện 

Phước.  Cô ta kiến tạo một sảnh đường cho Đoàn Thể Chư Tăng 

và cúng dường vật thực đến Đức Phật và Tăng Chúng tùy tùng 

của Ngài trong sảnh đường.  Thông qua việc Thiện Hạnh nầy, căn 

bệnh hiểm nghèo của cô ta đã được chữa khỏi.  Xem: Chú Giải 

Pháp Cú, quyển III, 295 ff. Burlingame, Những Tích Truyện Phật 

Giáo (PTS), London, 1979, III, trang 95, 96]. 
 

Venerable Webu Sayadaw emphasized the practice of 

meditation as the only way to bring the teachings of the Buddha 

to fulfillment. The study of the scriptures, though helpful, is not 

essential for the realization of Nibbāna, the summum bonum of 

Buddhism. Venerable Webu Sayadaw was believed to be an 

Arahat, i.e. a person who has in practice understood the Four 

Noble Truths and attained the end of suffering. 

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã nhấn mạnh việc thực hành 

về thiền định như là cách duy nhất đưa Giáo Pháp của Đức Phật 

đi đến sự thành tựu viên mãn.  Việc nghiên cứu về kinh điển, mặc 

dù hữu ích, quả là không thiết yếu cho việc chứng tri Níp Bàn, 

cái chí thiện mỹ của Phật Giáo.  Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã 

được cho là một bậc Vô Sinh, có nghĩa là trong thực tế, Ngài là 

bậc đã liễu tri Tứ Thánh Đế và đã đạt đến sự chấm dứt khổ đau.  

  

The technique of meditation taught by Venerable Webu 

Sayadaw is one of forty techniques mentioned in the scriptures 

for the development of Samādhi or Concentration. It is called 

Ānāpāna-Sati and requires that the meditator be aware: (1) that 

he is breathing in while he is breathing in, (2) that he is       



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   7 

 

breathing out while he is breathing out, and (3) of the spot or 

area in the region of the nostrils where the stream of air touches 

while he is breathing in and out. 

Kỹ thuật về Thiền Định đã được giảng dạy do bởi Ngài Đại 

Trưởng Lão Webu là một trong bốn mươi kỹ thuật đã được đề 

cập đến ở trong kinh điển cho việc phát triển về Thiền Chỉ hoặc 

là Định Thức.  Nó đã được gọi là Sổ Tức Niệm và đòi hỏi rằng 

thiền sinh phải tỉnh giác: (1) rằng vị ấy đang thở vô khi vị ấy 

đang thở vô, (2) rằng vị ấy đang thở ra khi vị ấy đang thở ra, và 

(3) ở tại điểm hoặc bề mặt trong khu vực của lỗ mũi là nơi luồng 

không khí tiếp chạm khi vị ấy đang thở vô và ra.  

 

In the Visuddhimagga (*) Ashin Buddhaghosa describes 

sixteen ways of approaching Ānāpāna meditation, but Venerable 

Webu Sayadaw kept reminding his disciples that they did not 

need to know about all of these, all they really needed to know 

was the reality of in-and out-breathing. 

Trong bộ Kinh Thanh Tịnh Đạo (*) Đại Đức Giác Âm mô 

tả mười sáu phương thức để tiếp cận Thiền Sổ Tức, nhưng Ngài 

Đại Trưởng Lão Webu vẫn luôn nhắc nhở những môn đệ của 

Ngài rằng họ không cần phải biết hết tất cả về những điều nầy, 

mà quả thật là, tất cả họ cần phải biết sự thực về hơi thở vô và ra.  

  

[(*): The Path of Purification, (Kandy: Buddhist Publication 

Society, 1975; 3
rd

 ed., Shambala Publications, 1976)]. 

[(*): Con đường của Sự Thanh Tịnh, (Kandy: Hiệp Hội 

Xuất Bản Sách Phật Giáo, 1975, xuất bản lần thứ ba, Xuất Bản 

Kinh Sách Shambala, 1976] 

 

Though Ānāpāna is basically a way of developing Samatha 

(tranquility of mind), Samādhi (concentration of mind to one-

pointedness) and Jhāna (absorption states), Venerable Webu 

Sayadaw said that when concentration is developed to a 

sufficient degree, the meditator automatically gains Insight into 

the three characteristics of nature, Anicca, Dukkha and Anattā, 

if his mind is open to recognize  them. Anicca means 



8   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

“impermanence” or “instability,” “change,” and is character-

istic of all conditioned phenomena, be they physical or mental. 

Dukkha denotes the unsatisfactory nature of all these 

phenomena: nothing that is impermanent or changing can ever 

give lasting satisfaction. Anattā means “non-self,” “non-soul,” 

and applies to all phenomena-conditioned and unconditioned.  

According to the Buddha, there is no permanent ego, soul or 

personal entity, but only physical and mental phenomena 

interrelating. In Buddhism the understanding of these three 

characteristics of Anicca, Dukkha and Anattā is called Paññā 

or wisdom and Paññā is the quality which enables a meditator to 

reach Nibbāna.          

Tuy nhiên, Sổ Tức là một phương thức cơ bản để phát triển 

Chỉ (sự tĩnh lặng của tâm thức), Định (định mục của tâm thức 

vào một điểm) và Thiền Na (những trạng thái nhập định).  Ngài 

Đại Trưởng Lão Webu đã nói rằng khi định thức đã phát triển 

đến một mức độ vừa đủ, thì một cách tự động, thiền sinh thành 

đạt Tuệ Tri vào ba đặc tướng của thường nhiên, Vô Thường, Khổ 

Đau và Vô Ngã, nếu như tâm thức của vị nầy sẵn sàng để nhận 

thức những điều nầy.  Vô Thường có nghĩa là “bất thường” hoặc 

là “bất ổn định,” “thay đổi” và là đặc tính của tất cả hiện tượng 

hữu duyên, chúng là ở thể chất vật lý hoặc ở tinh thần.  Khổ Đau  

biểu thị tính chất bất duyệt ý của tất cả những hiện tượng: không 

có điều chi là vô thường hoặc thay đổi lại có thể đem lại sự duyệt 

ý lâu dài.  Vô Ngã có nghĩa là “không tự ngã,” “không linh hồn” 

và áp dụng cho tất cả những hiện tượng – hữu duyên và vô 

duyên.  Nương theo Đức Phật, thì không có thực ngã, linh hồn 

hoặc bản ngã, mà chỉ có những hiện tượng tâm sinh lý liên hệ hỗ 

tương.  Trong Phật Giáo, sự liễu tri về những ba đặc tính Vô 

Thường, Khổ Đau và Vô Ngã nầy đây, được gọi là Tuệ  hoặc là 

Trí Tuệ, và Tuệ là một phẩm chất mà có khả năng làm cho một 

thiền sinh đạt đến Níp Bàn.    

 

It is significant that a monk of such high standing as 

Venerable Webu Sayadaw, rather than teach Abhidhamma 

philosophy – which is intellectually fascinating and taxing, 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   9 

 

should spend his life teaching the basics of practical Buddhism to 

all who are inclined to listen. U Hte Hlain, the collector of some 

of the discourses contained in this book, writes: “Venerable 

Webu Sayadaw preached sometimes five, sometimes ten times a 

day. Seven main points were always included in his discourses.  

If Venerable Webu Sayadaw gave 10,000 discourses in his life, 

then these points were expounded by him 10,000 times. He 

always included them, even if he had to repeat them again and 

again.  He always explained the teachings in simple terms, so 

that the ordinary person could understand. He tried to explain 

the Dhamma in such a way that the most difficult thing became 

easy.”  

Điều quan trọng là một vị tu sĩ ở vị trí cao quý như Ngài Đại 

Trưởng Lão Webu, thay vì giảng dạy Triết Học Vô Tỷ Pháp – là 

một môn học hấp lực trí tuệ và nan giải, thì lại dành cuộc đời của 

mình cho việc giảng dạy nguyên tắc cơ bản của việc thực hành 

Phật Giáo cho đến tất cả những ai có khuynh hướng muốn lắng 

nghe. Ông Hte Hlain, là người sưu tập về một số những Pháp 

Thoại đã chứa đựng trong quyển sách nầy, có viết: “Ngài Đại 

Trưởng Lão Webu thuyết giảng đôi khi năm, đôi khi mười lần 

một ngày.  Bảy điểm chánh yếu thì luôn được kết hợp trong 

những Pháp Thoại của Ngài.  Nếu Ngài Đại Trưởng Lão Webu 

đã ban bố 10,000 Pháp Thoại trong cuộc đời của Ngài, thì những 

điểm nầy đã được Ngài giảng dạy chi tiết 10,000 lần.  Ngài đã 

luôn luôn kết hợp chúng vào, cho dù là Ngài đã có phải nhắc đi 

nhắc lại những điểm nầy không biết bao nhiêu lần.  Ngài đã luôn 

giải thích Giáo Pháp trong những thuật ngữ đơn giản, để cho 

người bình thường có thể hiểu biết được.  Ngài đã cố gắng để giải 

thích Giáo Pháp trong một phương cách mà điều khó khăn nhất 

cũng trở nên dễ dàng.”  
 

The seven Points are: 

1. One can only expect the fulfillment of one’s aspirations if 

one is perfect in morality. 

2. When practising generosity (Dāna) in the religion of the  

Buddha, the mental attitude and volition involved are very  

 



10   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

important. 

3. Believing in the Law of Cause and Effect (i.e. the Law of 

Kamma) one should always act with a upright mind. 

4. One should not aspire to any happiness of either the 

human or celestial worlds – which are impermanent – but only to 

Nibbāna. 

5. Because of the arising of the Buddha we have the 

opportunity to practice right conduct (Caraṇa) and wisdom 

(Paññā) fully and therefore benefit greatly. 

6. From the moment we are born to the moment we die, 

there is the in-breath and the out-breath. This is easy for 

everybody to understand.  Every time we breathe in or out, the 

breath touches near the nostrils.  Every time it touches we should 

be aware of it. 

7. While we are walking, working, doing anything, we 

should always be aware of the in- and out-breath. 

Bảy điểm đó là: 

1. Người ta chỉ có thể kỳ vọng sự thành tựu về những sở 

nguyện với điều kiện là người hoàn hảo trong đức hạnh. 

2. Khi thực hành việc rộng lượng (Xả Thí) trong tôn giáo 

của Đức Phật, thái độ tinh thần và ý chí tham gia thì rất là quan 

trọng. 

3. Tin vào định luật Nhân và Quả (có nghĩa là định luật của 

Nghiệp Báo) người ta nên luôn luôn hành động với một tâm trí 

chánh trực. 

4. Người ta không nên khát khao vào bất luận hạnh phúc nào 

của Nhân Loại hoặc của Thiên Giới, ngoại trừ duy nhất đến Níp 

Bàn. 

5. Vì sự đản sanh của Đức Phật, chúng ta có cơ hội trau giồi 

Chánh Hạnh (Hạnh Kiểm) và Trí Tuệ (Tuệ) một cách trọn vẹn, 

và vì thế thụ hưởng phúc lợi thù thắng. 

6. Từ lúc chúng ta được sinh ra cho đến lúc chúng ta chết đi, 

chỉ là hơi thở vô và hơi thở ra.  Điều nầy là dễ hiểu đối với mọi 

người.  Mỗi khi chúng ta hít vô hoặc thở  ra, hơi thở chạm gần lỗ 

mũi.  Mỗi khi nó chạm, chúng ta nên tỉnh giác vào nó. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   11 

 

7. Trong khi chúng ta đang đi, đang làm việc, đang làm bất 

luận điều chi, chúng ta nên luôn tỉnh giác vào hơi thở vô và ra. 

 

These seven points illustrate that in practical Buddhism 

faith does not play such a major role.  Paramount importance is  

given to right action and the experience and understanding 

drawn from it.  As we shall see in the discourses, Venerable 

Webu Sayadaw wants his audience to realize the teachings 

through their own experience, for themselves, rather than 

through hearing them; and he says that in this way, as they begin 

to see the teachings as a reality, people can pass beyond doubt. 

Bảy điểm nầy làm sáng tỏ rằng trong thực tế niềm tin Phật 

Giáo không đóng một vai trò trọng yếu như thế.  Tầm quan trọng 

cùng tột là cung cấp để cho hành động đúng đắn, và sự kinh 

nghiệm cùng với sự hiểu biết được rút ra từ nơi đó.  Như chúng ta 

sẽ được thấy trong những Pháp Thoại, Ngài Đại Trưởng Lão 

Webu mong mỏi những khán thính giả của Ngài thực hiện được 

những lời dạy thông qua những kinh nghiệm của chính họ, cho 

bản thân của họ, chứ không phải thông qua việc nghe những điều 

đó; và Ngài nói rằng chính ngay phương thức nầy, khi họ bắt đầu 

nhìn thấy những lời dạy như là một chân lý, thì người ta có thể 

vượt qua hết mọi sự nghi ngờ.    

   

Venerable Webu Sayadaw was born on the sixth day of the 

waxing moon of Tabaung of the year 1257 (Burmese Era – 

February 17, 1896) in Ingyinbin, a small village near Swebo in 

Upper Burma.  He was ordained as a novice at the age of nine 

and was given the name Shin Kumara. All boys in Buddhist 

Burma become novices at their local monastery at some time in 

their teens or even earlier, but usually return home after a 

predetermined span of time. Shin Kumara, however, decided to 

stay at the monastery to receive a religious education. At the age 

of twenty, he was ordained as a full member of the Saṅgha, the 

Buddhist order of monks, receiving the Upasampadā  ordination, 

and was thereafter addressed as U Kumara (*). 



12   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã được sinh ra vào Ngày thứ 

sáu của thời nửa tiền nguyệt khuyết Tháng Ba của năm 1257 

(Niên Lịch Miến Điện – Ngày 17 Tháng Hai Năm 1896) tại 

Ingyinbin, một ngôi làng nhỏ cạnh bên Swebo, thuộc Thượng 

Phần Miến Điện [một khu hải đảo của nước Miến Điện, ở về phía 

Bắc lãnh thổ quốc gia Myanmar (Miến Điện cũ)].  Ngài đã được 

thọ Sa Di Giới vào lúc tuổi lên chín, và được truyền cho tên gọi 

là Sư Kumara.  Tất cả trai trẻ trong Phật Giáo Miến Điện trở 

thành những vị Sa Di ở tại Tu Viện địa phương của họ, ở vào 

những thời điểm của lứa tuổi thanh thiếu niên hoặc thậm chí là 

sớm hơn nữa, tuy nhiên một cách thường lệ, là trở về nhà sau một 

khoảng thời gian đã quy định trước.  Sư Kumara, mặc dù vậy, đã 

quyết định ở lại Tu Viện để tiếp thụ một nền đạo giáo nghiêm 

túc.  Vào lúc tuổi lên hai mươi, Ngài đã thụ giới với tư cách là 

một thành viên chính thức của Tăng Đoàn, Giáo Hội của những 

tu sĩ Phật Giáo, được tiếp thụ Cụ Túc Giới, và sau đó được xưng 

hô là Ngài Kumara.    

 

[(*): “Webu Sayadaw” is a title meaning “the noble teacher 

from Webu.” Though the title “Sayadaw” is used as a form of 

address without adding a proper name, every monk still keeps his 

monk’s name, which in the case of Webu Sayadaw was Venerable 

Kumara.] 

[(*):  “Đại Trưởng Lão Webu” là một danh hiệu có ý nghĩa 

là “Vị giáo thọ cao quý từ nơi Webu.”   Cho dù danh hiệu “Đại 

Trưởng Lão” được dùng như một hình thức cho việc xưng hô mà 

không cần phải thêm một biệt danh, mỗi vị tu sĩ vẫn giữ lấy danh 

xưng tu sĩ của mình, như với trường hợp của Đại Trưởng Lão 

Webu đó là Trưởng Lão Kumara] 

 

U Kumara went to Mandalay to study at the famous 

Masoyein monastery, the leading monastic university of the time. 

In the seventh year after his full ordination, he abandoned the 

study of the Pāḷi scriptures and left the monastery to put into 

practice what he had learned about meditation. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   13 

 

Buddhist monks can choose between two activities: the 

study of the scriptures (Pariyatti), or the practice of Buddhist 

meditation (Paṭipatti). While scholarly monks tend to live in 

centres of learning in order to be able to pass on their knowledge 

to younger monks, meditating monks leave the busy atmosphere 

of the monasteries to retire to a solitary life in the jungle. They 

often live in caves or simply under trees and come into contact 

with people only on the occasion of their morning alms-rounds. 

Ngài Kumara đã đi đến Mandalay để tu học tại Tu Viện 

Masoyein nổi tiếng, một Đại Học Tu Viện hàng đầu của đương 

thời.  Trong năm thứ bảy kể từ sau việc thọ Cụ Túc Giới của 

mình, Ngài đã từ bỏ việc nghiên cứu những kinh điển Pāḷi và đã 

rời khỏi Tu Viện để dốc tâm lực vào thực hành những điều mà 

Ngài đã được học về Thiền.  

Những tu sĩ Phật Giáo có thể chọn lựa ở giữa hai phạm vi 

hoạt động: nghiên cứu về những kinh điển (Pháp Học) hoặc là 

thực hành về Thiền Phật Giáo (Pháp Hành).  Trong khi những 

nhà sư học giả có khuynh hướng để sống trong những Trung Tâm 

Học Viện với mục đích để có thể truyền trao những kiến thức của 

mình đến những vị tu sĩ trẻ tuổi hơn, thì những vị thiền sư lại rời 

khỏi bầu không khí bận rộn ở những Tu Viện để rút về với một 

đời sống ẩn dật ở chốn rừng già.  Họ thường sống trong những 

hang động, hoặc một cách đơn giản là, ở dưới những cội cây, và 

chỉ đi ra tiếp xúc với con người vào những duyên sự của những 

buổi sáng trì bình khất thực của họ.  
  

After leaving the Masoyein monastery in Mandalay at the 

age of twenty-seven, U Kumara spent four years in solitude.  

Then he went to his native village of Ingyinbin for a brief visit.  

His former teacher at the village monastery requested U Kumara 

to teach him the technique of meditation he had adopted and U 

Kumara did so. “This is a shortcut to Nibbāna,” he said, 

“anyone can use it. It stands up to investigation and is in 

accordance with the teachings of the Buddha as conserved in the 

scriptures.  It is the straight path to Nibbāna.”  

Sau khi rời khỏi Tu Viện Masoyein tại Mandalay vào lúc  



14   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

tuổi hai mươi bảy, Ngài Kumara đã trải qua bốn năm ở nơi tĩnh 

mịch. Thế rồi, Ngài đã đi đến ngôi làng quê của mình ở tại 

Ingyinbin cho một chuyến thăm ngắn ngủi.  Vị thầy giáo cũ của 

Ngài ở tại Tu Viện bản làng đã yêu cầu Ngài Kumara chỉ dạy cho 

ông ta kỹ thuật về Thiền mà vị nầy đã có áp dụng và cũng như 

Ngài Kumara đã có thực hành.  “Đây là một phương pháp nhanh 

chóng ngắn gọn đưa đến Níp Bàn,” Ngài đã nói, “bất luận ai cũng 

có thể áp dụng được nó.  Nó dũng cảm đương đầu với việc 

nghiên cứu và phù hợp với những lời chỉ dạy của Đức Phật mà đã 

được lưu giữ ở trong những kinh điển.  Đây là con đường trực chỉ 

đến Níp Bàn.”   

 

There is a set of thirteen practices called the Dhutaṅga (+) 

that are often taken up by monks living in solitude. They are 

designed to combat laziness and indulgence. One is never to lie 

down, not even to sleep.  Monks taking up this particular practice 

spend the nights sitting and meditating or walking and meditating 

to rid themselves of sleepiness. The thirteen Dhutaṅga may be 

taken up individually or together. 

Có một bộ môn gồm mười ba Pháp tu tập được gọi là Đầu 

Đà (+) đã thường được áp dụng bởi những tu sĩ sinh sống ở nơi 

tĩnh mịch.  Những Pháp môn nầy được thiết lập nhằm để chiến 

đấu sự lười biếng và sự lợi dưỡng.  Người ta không bao giờ nằm 

xuống, và kể cả không ngủ nghỉ.  Những tu sĩ áp dụng Pháp môn 

tu tập đặc biệt nầy dụng công những buổi về đêm cho việc ngồi 

và hành thiền hoặc là cho việc đi và hành thiền, để cho bản thân 

của họ thoát khỏi sự buồn ngủ hôn trầm.  Mười ba Pháp môn  

Đầu Đà có thể áp dụng một cách riêng lẻ hoặc cùng một lúc. 

[(+):  For a description of the Dhutaṅga (ascetic practices) 

see. Visuddhimagga, Chapter II ] 

[(+):  Để miêu tả về Pháp môn Đầu Đà (tu tập khổ hạnh) 

xin xem Thanh Tịnh Đạo, Chương II] 

 

Venerable Webu Sayadaw is said to have followed this 

practice of never lying down all his life.  He taught that effort 

was the key to success, not only in worldly undertakings, but also 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   15 

 

in meditation, and that sleeping was a waste of time.  I was told 

by one of his disciples that on the occasion of his ordination 

under Venerable Webu Sayadaw, he had a mosquito net and a 

pillow, in addition to the monks requisites. Venerable Webu 

Sayadaw, pointing at them, asked him what they were. “A pillow 

and a mosquito net, Sir.” “Are these part of the monks 

requisites?”(+). “No, Sir.” And the newly ordained monk 

decided to give these “luxuries” back to his family. 

Venerable Webu Sayadaw undertook pilgrimages to the 

Buddhist sites of India and of Ceylon.  He passed away on June 

26, 1977, in the meditation centre at Ingyinbin, his native village. 

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã được nói đến là đã theo đuổi 

sự tu tập không bao giờ nằm nầy trọn cả cuộc đời của Ngài.  Ngài 

đã dạy rằng sự nỗ lực là chìa khóa dẫn đến thành công, không chỉ 

ở trong những công việc kinh doanh của thế gian, mà luôn cả ở 

trong thiền định, và việc ngủ nghỉ đó là một sự lãng phí của thời 

gian.  Tôi đã được nghe kể lại bởi một trong những môn đệ của 

Ngài rằng trong một dịp xuất gia của vị nầy với Ngài Đại Trưởng 

Lão Webu, vị nầy có một cái mùng chống muỗi và một cái gối, 

ngoài ra những vật dụng cần thiết của những vị tu sĩ.  Ngài Đại 

Trưởng Lão Webu, chỉ vào những vật đó, đã vấn hỏi vị nầy đó là 

những vật chi.  “Bạch Ngài, một cái gối và một cái mùng.”  “Có 

phải những phần nầy là những vật dụng cần thiết của những vị tu 

sĩ chăng?” (+)  “Dạ thưa không, bạch Ngài.”  Và vị tu sĩ vừa mới 

xuất gia đã quyết định gửi những vật “xa xỉ” nầy trả lại cho gia 

đình của ông ta.  

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã tiến hành những cuộc đi 

hành hương đến những địa điểm Phật Giáo tại Ấn Độ và tại Tích 

Lan.  Ngài đã viên tịch vào Ngày 26 Tháng Sáu Năm 1977, trong  

Trung Tâm Thiền Viện ở tại Ingyinbin, thuộc làng quê của Ngài. 
 

[(+): A monk’s requisites are: robes, alms food, shelter, 

medicine.] 

[(+):  Những vật dụng cần thiết của một vị tu sĩ là: những y 

áo, bình bát khất thực, trú xá, thuốc men.] 

----------------------------------------- 



16   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

THE SETTING 

SỰ THIẾT LẬP 

 

Most of these discourses were given before large audiences 

during Venerable Webu Sayadaw’s travels in Lower Burma.  The 

person or persons answering Venerable Webu Sayadaw are lay-

people sitting up front and close to him.  

Some of the discourses are translated from a collection of 

discourses collected and introduced by U Hte Hlain and 

published by the Ministry of Religious Affairs of Burma.  

Others have been transcribed from tape by the translator 

and then rendered in English. 

Hầu hết những Pháp Thoại nầy đã được ban truyền trước 

đông đảo những khán thính giả trong những lúc du hành của Ngài 

Đại Trưởng Lão Webu ở tại Hạ Phần Miến Điện (vùng ven biển 

của nước Miến Điện).  Một người hoặc nhiều người trả lời Ngài 

Đại Trưởng Lão Webu là hàng cư sĩ tại gia ngồi lên phía trước và 

sát cận với Ngài.  Một số những Pháp Thoại đã được phiên dịch 

từ bộ sưu tầm những Pháp Thoại đã được sưu tập và được giới 

thiệu bởi Ông Hte Hlain và đã được xuất bản bởi Bộ Đặc Trách 

về Tôn Giáo của Miến Điện. 

Những phần khác thì được sao chép lại từ những băng đĩa 

do bởi biên dịch viên và rồi được dịch sanh Anh Ngữ. 
 

Because they were delivered extemporaneously the 

discourses are repetitive and were edited slightly so that they 

lend themselves better to reading.  Care was taken, however, to 

edit only obvious repetitions and only when they had merely 

rhetorical value. The reader may still find the discourses 

repetitive, but with some patience and “mindfulness” he will 

discover in them many insights into practical Buddhism. 

Vì lẽ chúng đã được truyền tải một cách không sửa soạn 

trước (ứng khẩu), những Pháp Thoại đã phải lặp đi lặp lại và đã 

được hiệu đính một cách qua loa, nhằm để cho chúng được thích  

hợp hơn trong việc đọc.  Việc cẩn trọng đã được thực hiện, tuy  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   17 

 

nhiên, hiệu đính hiển nhiên chỉ là những việc lặp đi lặp lại, và chỉ 

khi nào chúng có giá trị một cách thuần túy về biện tài.   Độc giả 

vẫn có thể tìm thấy những Pháp Thoại lặp đi lặp lại, tuy nhiên với 

một số nhẫn nại và “chánh niệm” vị ấy sẽ khám phá ra trong 

những Pháp Thoại đó, có nhiều Tuệ Giác ở trong việc tu tập Phật 

Giáo. 

 

Venerable Webu Sayadaw was not a scholar and his 

discourses are not meant for the intellectual who prefers the 

study of Buddhist philosophy to the practice. His refreshing 

simplicity, his patience, his lovely sense of humour, and his 

humility – all of which are revealed in the dialogues with his 

audience – illumine a side of Buddhism which cannot be 

perceived though reading treatises and texts. Moreover, the 

statements of the people in the audience offer us a glimpse of how 

Buddhism is practised in Burma today.    

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã không phải là một học giả 

và những Pháp Thoại của Ngài đã không có nghĩa là cho bậc Trí 

Tuệ, là người ưa thích việc nghiên cứu về Triết Học Phật Giáo để 

tu tập. Tính đơn giản vui tươi của Ngài, sự nhẫn nại của Ngài, 

cảm giác đáng yêu về đặc tính khôi hài của Ngài, và đức tính 

khiêm tốn của Ngài – tất cả những đức tính nầy đã hiển lộ trong 

những cuộc đối thoại với khán thính giả của Ngài – soi sáng một 

khía cạnh của Phật Giáo mà không thể nào được nhận thấy thông 

qua việc đọc những luận thuyết và những văn bản.  Hơn thế nữa, 

những phát biểu của những người trong hàng khán thính giả cung 

cấp cho chúng ta một cái nhìn thoáng qua về Phật Giáo đã được 

thực hành như thế nào ở tại Miến Điện ngày nay.  

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  

  

   

 



18   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

PĀḶI TERMS USED IN THE DISCOURSES 

NHỮNG THUẬT NGỮ PĀḶI ĐÃ ĐƯỢC DÙNG 

TRONG NHỮNG PHÁP THOẠI 

 

To understand the discourses, the reader should be familiar 

with some basic teachings of Buddhism.  The explanations given 

or the points selected for explanation do not attempt to give a 

complete picture of the teachings of the Buddha, but they should 

enable the reader to understand the discourses included in this 

collection. 

Để hiểu được những Pháp Thoại, độc giả nên quen thuộc 

với những giáo lý cơ bản của Phật Giáo.  Những lời giải thích đã 

được đưa ra hoặc những điểm đã được lựa chọn cho việc giải 

thích, là không nhằm nỗ lực để cung cấp cho một bức tranh hoàn 

chỉnh về những lời dạy của Đức Phật, tuy nhiên chúng sẽ có khả 

năng làm cho độc giả được liễu tri những Pháp Thoại đã được kết 

hợp vào trong bộ sưu tập nầy. 

  

The Theravāda Buddhist scriptures can be divided into 

“Three (Ti) Baskets (Piṭaka)” and are therefore called the 

Tipiṭaka in Pāḷi, the language in which they were originally 

written. 

 The three baskets are: 

1. Vinaya-piṭaka: the book of monastic discipline. 

2. Suttanta-piṭaka: the books of discourses of the Buddha 

and his major disciples. 

3. Abhidhamma-piṭaka: the books ultimate truths, an 

analysis of physical and mental phenomena into their ultimate 

components. 

Scholarly training (Pariyatti) in Theravāda Buddhism 

consists of the study of these scriptures. Practical training 

(Paṭipatti) with which these discourses mainly deal, is concerned 

with the practice of Sīla (morality), Samādhi (concentration) and 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   19 

 

Paññā (insight) and culminates in the attaining of the four stages 

of Nibbāna (Paṭivedha). 

The word Dhamma can have many different meanings, but 

in the context of these discourses it is always used as meaning the 

teachings of the Buddha.  

Những kinh điển của Phật Giáo Nguyên Thủy có thể đã 

được chia ra làm “Ba (Tam) Giỏ (Tạng)” và như thế đã được gọi 

là Tam Tạng bằng Pāḷi ngữ, ngôn ngữ đầu tiên mà chúng đã 

được viết ra.   

Ba giỏ kinh điển đó là: 

1. Tạng Luật (Vinaya-piṭaka):  những quyển sách về giới 

luật của tu sĩ. 

2. Tạng Kinh (Suttanta-piṭaka):  những quyển sách về 

những Pháp Thoại của Đức Phật và những Đại Đệ Tử của Ngài. 

3. Tạng Vô Tỷ Pháp (Abhidhamma-piṭaka):  những quyển 

sách về những Chân Lý tối thượng, sự phân tích về những hiện 

tượng tâm sinh lý vào trong những nguyên tố cùng tột của chúng.  

Huấn dụ về học thuật (Pháp Học) trong Phật Giáo Nguyên 

Thủy gồm có sự nghiên cứu về những kinh điển nầy.  Huấn luyện 

trong sự thực hành (Pháp Hành) mà với những Pháp Thoại nầy 

giải quyết một cách chủ yếu, đã có liên quan với việc tu tập về 

Giới (Đức Hạnh), Định (Định Thức) và Tuệ (Tuệ Giác) và tiến 

đến tột đỉnh trong việc thành đạt bốn giai đoạn của Níp Bàn 

(Pháp Thành). 

Từ ngữ Dhamma (Pháp) có thể có nhiều ý nghĩa khác nhau, 

nhưng trong bối cảnh của những Pháp Thoại nầy, nó luôn được 

dùng tới với ý nghĩa là những lời dạy của Đức Phật. 
  

Sīla - Giới: 
 

For the monks, the training in morality consists of the 

observance of 227 rules. The collection of these rules is called 

the Pātimokkha and is part of the Vinaya.  

Lay-people have to observe five or eight rules of training: 

the five Sīlas (pañca-sīla), or the eight Sīlas (uposatha-sīla). 

 

 



20   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Pañca-sīla: 

1. To abstain from killing any living being, 

2. To abstain from taking what is not given, 

3. To abstain from sexual misconduct, 

4. To abstain from telling untruths, 

5. To abstain from intoxicating drink, drugs. 

Uposatha-sīla: 

1. To abstain from killing any living being, 

2. To abstain from taking what is not given, 

3. To abstain from sexual indulgence, 

4. To abstain from telling untruths, 

5. To abstain from intoxicating drink, drugs, 

6. To abstain from eating solid food after midday, 

7. To abstain from dancing, singing, music, and unseemly 

shows; from the use of garlands, perfumes, and urguents; and 

from things that tend to beautify and adorn; 

8. To abstain from high and luxurious seats.  

The field of Sīla is, of course, much wider. These precepts 

are but the absolute basics of Right Conduct (Caraṇa) a Buddhist 

lay-person is expected to observe. The purpose of Sīla or Caraṇa 

is to bring physical and verbal action under control.  

Đối với những vị tu sĩ, huấn dụ trong đức hạnh gồm có việc 

tuân thủ về 227 điều luật.  Sự kiết tập về những điều luật nầy đã 

được gọi là Biệt Biệt Giải Thoát Giới và là một phần của Tạng 

Luật. 

Người cư sĩ phải thọ trì năm hoặc tám điều luật của việc 

huấn dụ: năm giới luật (Ngũ Giới) hoặc là tám giới luật (Bát 

Quan Trai Giới). 

Ngũ Giới: 

1. Tránh xa việc sát bất luận hữu sanh mạng, 

2. Tránh xa việc lấy vật không được cho, 

3. Tránh xa việc tình dục tà hạnh, 

4. Tránh xa việc nói không thật, 

5. Tránh xa việc ẩm tửu, những chất say. 

Bát Quan Trai Giới:  

1. Tránh xa việc sát bất luận hữu sanh mạng, 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   21 

 

2. Tránh xa việc lấy vật không được cho, 

3. Tránh xa việc đắm say tính dục, 

4. Tránh xa việc nói không thật, 

5. Tránh xa việc ẩm tửu, những chất say, 

6. Tránh xa việc thọ thực nặng sau nữa ngày, 

7. Tránh xa việc nhảy múa, ca hát, nghe nhạc, và những buổi 

trình diện khiếm nhã; xa việc dùng những tràng hoa, những 

hương liệu, và những thuốc thoa xức; xa những vật dùng để tô 

điểm và trang sức. 

8. Tránh xa việc ngồi những nơi cao và sang trọng. 

Phạm vi hoạt động của Giới Luật thì, hiển nhiên là, rất rộng 

lớn. Những điều học chỉ là những điều cơ bản tuyệt đối của 

Chánh Hạnh (Đức Hạnh) người cư sĩ Phật Giáo đã buộc phải thọ 

trì.  Mục đích của Giới Luật  hoặc Hạnh Kiểm là nhằm để mang 

lại sự kiểm thúc về Thân Hạnh và Ngữ Hạnh.  
 

Samādhi - Định:  
 

Concentration of the mind and control over the mind.  The 

Buddha taught forty techniques to achieve Samādhi, of which 

Ānāpāna is one.  The Buddha taught that Sīla is a prerequisite 

for Samādhi. 

Định mục của tâm thức và luôn kiểm soát tâm thức.  Đức 

Phật đã chỉ dạy bốn mươi kỹ thuật để thành đạt Định, và Sổ Tức 

là một trong những điều đó.  Đức Phật đã chỉ dạy rằng Giới Luật 

là một điều kiện tiên quyết cho Định. 

 

Paññā - Tuệ: 
 

Paññā, the understanding through personal experience of 

the characteristics which the Buddha said were in the nature of 

all conditioned things, i.e. Anicca (impermanence), Dukkha 

(unsatisfactoriness), and Anattā (absence of a permanent 

personal entity such as an ego, self or soul), is achieved through 

Vipassanā meditation.  In Vipassanā meditation the mind is set to 

a perfect state of balance, and then the mind’s attention is 

projected to the changing nature (Anicca), or the unsatisfactory 



22   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

nature (Dukkha) or the impersonal nature (Anattā) of all 

physical and mental phenomena. 

Tuệ, sự hiểu biết thông qua kinh nghiệm cá nhân về những 

đặc tướng mà Đức Phật đã nói đã là thực tính của tất cả hiện 

tượng hữu duyên, có nghĩa là Vô Thường (bất thường), Khổ Đau 

(bất duyệt ý), và Vô Ngã (sự vắng mặt của một thực ngã thường 

hằng, như là cái tôi, tự ngã hoặc linh hồn), đã được thành đạt 

thông qua Thiền Minh Sát.  Trong Thiền Minh Sát, tâm thức 

được thiết lập ở một trạng thái quân bình hoàn hảo, và bấy giờ sự 

chú tâm đã được hướng vào đặc tính thay đổi (Vô Thường), hoặc 

đặc tính bất duyệt ý (Khổ Đau), hoặc đặc tính phi bản ngã (Vô 

Ngã) của tất cả những hiện tượng tâm sinh lý.   

 

Sīla, Samādhi, and Paññā are called the three Sikkhās, the 

threefold training.  In addition to this threefold division, we often 

also find a twofold one: (1) Caraṇa: right conduct (Sīla) and (2) 

Bhāvanā: mental development (Samādhi and Paññā).  Another 

method of enumeration is (1) Dāna (generosity, otherwise 

included in Sīla); (2) Sīla, and (3) Bhāvanā. 

Giới, Định và Tuệ đã được gọi là Tam Học, một bộ ba huấn 

dụ.  Ngoài sự phân tích bộ ba nầy ra, chúng ta thường cũng tìm 

thấy được một bộ hai: (1) Đức Hạnh: chánh hạnh (Trì Giới) và 

Tu Tiến: sự tiến hóa tâm linh (Định và Tuệ).  Một phương pháp 

liệt kê khác, đó là (1) Xả Thí (sự rộng lượng, nếu không được kết 

hợp vào trong Giới Luật); (2) Trì Giới, và (3) Tu Tiến.  

 

What is normally called a being, i.e. Devas, Brahmās, 

humans, animals, etc. is seen in Buddhism as nothing but a 

combination and continuous arising and dissolution of mental 

and physical phenomena. “Mind” in Pāḷi is Nāma and “Matter” 

is Rūpa.  

Cái mà đã thường được gọi là một Hữu Tình, có ý nghĩa là 

Chư Thiên, Chư Phạm Thiên, Nhân Loại, Súc Sanh, v.v. đã được 

nhận thấy trong Phật Giáo chẳng là chi cả, mà chỉ là một sự hợp 

thành và sự phát sinh liên tục và sự hoại diệt của những hiện 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   23 

 

tượng tâm sinh lý.  “Tâm Thức” trong Pāḷi là Danh và “Vật 

Chất” là Sắc. 

 

Mind and matter (Nāma and Rūpa) are both impermanent 

or unstable. “But in expounding the theory of Anicca, the 

Buddha started with the behaviour that makes matter, and matter 

as known to Buddha is very much smaller than the atom that 

science of today has discovered.  The Buddha made it known to 

his disciples that everything that exists, be it animate or 

inanimate, is composed of Kalāpas (very much smaller than 

atoms), each dying out simultaneously as it becomes. Each 

Kalāpa is a mass formed of the eight nature elements, namely, 

solidity, liquidity, heat, motion, colour, odour, taste, and 

nutriment.  The first four are called material qualities which are 

predominant in a Kalāpa.  The other four are merely subsidiaries 

that are dependent upon and born out of the former.  A Kalāpa is 

the minutest particle in the physical plane – still beyond the 

range of science today.  

Tâm Thức và Vật Chất (Danh và Sắc) cả hai là vô thường 

hoặc bất định.  “Tuy nhiên trong việc giảng giải chi tiết về lý 

thuyết Vô Thường, Đức Phật đã bắt đầu với cách vận hành điều 

mà tạo ra vật chất, và vật chất như đã được biết bởi Đức Phật là 

vô cùng cực tiểu so với nguyên tử mà khoa học đã khám phá ra.  

Đức Phật đã làm cho những môn đệ của Ngài được biết đến nó, 

rằng tất cả mọi sự vật mà hiện hữu, đó là hữu sanh mạng hoặc là 

vô tri vô giác, đã được hợp thành bởi những Tổng Hợp (vô cùng 

cực tiểu so với những nguyên tử), từng mỗi cái diệt đi cũng đồng 

thời phát sinh lại.  Từng mỗi Tổng Hợp là một khối hình thành 

của tám nguyên tố thường nhiên, cụ thể là, chất cứng rắn, chất 

lỏng, chất nóng, chất chuyển động, màu sắc, mùi hơi, vị nếm, và 

bổ phẩm.  Bốn chất đầu tiên được gọi là những chất liệu đặc 

trưng được chiếm ưu thế trong một Tổng Hợp.  Bốn chất khác 

đơn thuần chỉ là những chất thứ yếu mà phụ thuộc vào và sinh ra 

của chất đầu tiên.   Một Tổng Hợp là hạt cực tiểu trong bình diện 

thuộc vật lý – vẫn vượt ra ngoài lãnh vực của khoa học ngày nay.   

 



24   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

“It is only when the eight nature elements (which have 

merely the characteristic of behaviour) are together that the 

entity of a Kalāpa is formed. In other words, the co-existence for 

a moment of these eight nature elements of behaviour makes a 

mass, just for a moment, which in Buddhism is known as a 

Kalāpa”(*).  A being is also defined as the coming together of the 

five aggregates (Pañca khandha).   In this case, one aggregate is 

Rūpa or matter, while Nāma or mind is divided into four 

aggregates: (1) Viññāna:  consciousness, (2) Saññā: perception, 

(3) Vedanā: sensation, feeling, (4) Saṅkhāra: force of past 

action.  (It can be seen from this that the term Nāma is wider 

than the English term “mind”). 

“Một Tổng Hợp chỉ được hình thành là một khi tám nguyên 

tố thường nhiên (thuần túy chỉ là đặc tính vận hành) đồng kết hợp 

trọn vẹn vào nhau.  Nói một cách khác, đồng cùng hiện hữu trong 

một thời điểm của sự vận hành của tám nguyên tố thường nhiên 

nầy, chỉ trong một khoảnh khắc, mà trong Phật Giáo đã được biết 

đến như một Tổng Hợp(*).  Một Hữu Tình cũng được miêu tả 

như là sự đồng cùng diễn tiến của năm khối nhóm (Ngũ Uẩn).  

Trong trường hợp nầy, một khối nhóm là Sắc hoặc là vật chất, 

trong khi Danh hoặc Tâm Thức thì đã được phân tích vào trong 

bốn khối nhóm: (1) Thức: sự ý thức, (2) Tưởng: sự tri giác, (3) 

Thọ: sự cảm giác, sự cảm xúc, (4) Hành: năng lực của hành 

động quá khứ.  (Nó có thể được nhìn thấy tại nơi đây, rằng thuật 

ngữ Nàma thì rộng lớn hơn thuật ngữ của Anh ngữ “Tâm 

Thức.”) 
 

[(*): Sayagyi U Ba Khin, Dhamma Texts, 1985, p.92] 

[(*): Giáo Thọ U Ba Khin, Những Văn Bản Giáo Pháp, 

1985, trang 92]  
 

Saṅkhāra (or Kamma in popular terminology) is the force 

left behind by actions in the past, the “past” meaning here 

billions and billions of lives in saṃsāra, the cycle of births and 

deaths. Saṃsāra causes us to experience sense impressions. 

What we see, hear, taste, smell, feel or think – in other words the  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   25 

 

contact of one of the six organs of sense with an object, (mind 

being regarded as an organ of sense) – arises mainly because of 

the force of past Saṅkhāra or Kamma.  What is not necessarily 

connected with our past Kamma is how we deal with these sense 

impressions.  

Hành (hoặc Nghiệp Báo trong thuật ngữ phổ thông chuyên 

môn) là năng lực đã được để lại ở phía sau bởi những hành động 

trong thời quá khứ, “quá khứ” tại đây có ý nghĩa là hàng tỷ tỷ của 

những kiếp sống ở trong Vòng Luân Hồi, vòng luân chuyển của 

những sự sanh và chết.  Vòng Luân Hồi tạo cho chúng ta sự trải 

nghiệm những ấn tượng về mặt tinh thần.  Điều mà chúng ta thấy, 

nghe, nếm, ngửi, cảm xúc hoặc là nghĩ suy – nói một cách khác, 

sự tiếp xúc của một trong sáu giác quan với đối tượng, (tâm thức 

đã được coi như là một cơ quan của ý thức) – phát sinh một cách 

chủ yếu là bởi do năng lực của Hành hoặc Nghiệp Báo quá khứ.  

Điều mà không nhất thiết phải bị liên hệ với Nghiệp Báo quá khứ 

của chúng ta, là làm thế nào chúng ta xử lý được những ấn tượng 

tinh thần nầy.  

   

There are three possible ways of reacting to a sensory 

contact or sense impression: Kusala (skillful reaction), Akusala 

(unskillful reaction), and Abyakata (neutral reaction). 

Practically speaking, neutral reaction is possible only for an 

Arahat, i.e.  for someone who experiences no wanting (Lobha) or 

dislike (Dosa) and whose mind is not clouded by any form of 

delusion (Moha) about the Four Noble Truths as taught by the 

Buddha.  Every intelligent being, however, is capable of Kusala 

rather than Akusala reactions.  In order to be able to react 

skillfully, one has to have control not only over one’s physical 

and verbal actions, but also over one’s mind.  Every physical and 

verbal action begins in the mind and the action that results in 

Saṅkhāra  or Kamma is the mental volition accompanying this 

physical and verbal action. 

Có ba phương hướng có thể xảy ra của việc tạo tác đối với 

một xúc giác hoặc một ấn tượng tinh thần: Thiện (sự tạo tác  

khôn khéo), Bất Thiện (sự tạo tác không khôn khéo), và Vô Ký 



26   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

(sự tạo tác trung tính).  Nói một cách thực tiễn, việc tạo tác trung 

tính chỉ có thể có là đối với một bậc Vô Sinh, có nghĩa là đối với 

một vị lịch duyệt không còn tham muốn (Tham) hoặc không còn 

ác cảm (Sân) và tâm thức của người mà không bị mê mờ bởi bất 

luận một hình thức nào của sự si mê (Si) về Tứ Thánh Đế như đã 

được chỉ dạy bởi Đức Phật.  Tuy nhiên, mỗi Hữu Tình tri thức, 

thì có khả năng tạo tác những Thiện Hạnh hơn là Bất Thiện 

Hạnh.  Nhằm để có thể tạo tác một cách khôn khéo, người ta cần 

phải không những chỉ là luôn kiểm soát về Thân Hạnh và Ngữ 

Hạnh, mà cũng cần phải luôn kiểm soát cả về Ý Hạnh.  Từng mỗi 

Thân Hạnh và Ngữ Hạnh được bắt đầu từ trong tâm thức, và hành 

động đưa đến kết quả trong  Hành hoặc Nghiệp Báo là tác ý tinh 

thần tùy thuận theo Thân Hạnh và Ngữ Hạnh nầy.   

 

Initially Ānāpāna meditation is but a tool to concentrate the 

mind.  At this stage no attention is given to sensations, thoughts, 

emotions, and similar mental phenomena. The attention of the 

mind is meant to stay with the simple awareness of the physical 

touch of air brushing over the skin below the nose, above the 

upper lip. In the case the three unwholesome roots, i.e. Lobha 

(greed), Dosa (anger, aversion), and Moha (delusion), are held 

in abeyance and what is left are the three Wholesome Roots: 

Alobha (non-greed), Adosa (non-anger), and Amoha 

(knowledge, understanding). This momentary concentration of 

the mind on physical phenomena results in a temporary mental 

purity which in Buddhism is called Samādhi. 

Khởi nguyên, Thiền Sổ Tức chỉ là một công cụ cho định 

mục tâm thức.  Ở giai đoạn nầy, không có sự chú ý quan tâm đến 

những cảm giác, những nghĩ suy, những cảm xúc và những hiện 

tượng tương tự về mặt tinh thần.  Sự chú ý của tâm thức là có 

nghĩa an trú với sự tỉnh giác chuyên nhất vào sự tiếp xúc vật lý 

của gió lướt qua trên da ở dưới lỗ mũi, và ở trên môi trên.  Trong 

trường hợp nầy, ba căn Bất Thiện, có nghĩa là Tham (sự tham 

lam), Sân (sự tức giận, sự ác cảm), và Si (sự lầm lạc), đã tạm thời 

bị đình chỉ và đã để lại ba căn Thiện, đó là:  Vô Tham (không 

tham lam), Vô Sân (không tức giận) và Vô Si (kiến thức, sự liễu 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   27 

 

tri).  Việc định mục của tâm thức ở trong khoảnh khắc nầy, trên 

những kết quả hiện tượng vật lý trong chốc lát của sự tinh khiết 

tinh thần mà ở trong Phật Giáo đã gọi là Định.     

 

To come to a lasting purity of mind, according to Buddhism, 

matter and mental aggregates have to be observed in the light of 

their constant change (Anicca), their unsatisfactoriness 

(Dukkha), and the absence of an “I,” a lasting personality or 

soul (Anattā).  By experiencing these characteristics, or indeed, 

any one characteristic, a person can attain freedom from all 

attachment, and thus reach the end of suffering.  

Đi đến sự tinh khiết lâu dài của tâm thức, nương theo Phật 

Giáo, những khối nhóm vật chất và tinh thần phải được thẩm sát 

dưới ánh sáng của sự thường hằng thay đổi của chúng nó (Vô 

Thường), sự bất duyệt ý của chúng nó (Khổ Đau), và sự vắng 

mặt của cái “Tôi,” một cá tính lâu dài hoặc linh hồn (Vô Ngã).  

Do trải qua kinh nghiệm những đặc tính nầy, hoặc thực tế là, bất 

luận một đặc tính nào, một người có thể đạt đến sự giải thoát khỏi 

mọi sự chấp thủ, và vì thế đi đến sự chấm dứt khổ đau.   

----------------------------------------- 

 

THE FOUR NOBLE TRUTHS 

TỨ THÁNH ĐẾ 

  

The Four Noble Truths so often referred to in the discourses 

are the following: 

1. The Truth of Suffering (Dukkha), 

2. The Truth of the Origin of Suffering (Samudaya), 

3. The Truth of the Cessation of Suffering (Nirodha), 

4. The Truth of the Path leading to the Cessation of 

Suffering (Magga). 

Tứ Thánh Đế thường xuyên đã được đề cập đến ở trong 

những Pháp Thoại là những điều sau đây: 

1. Sự thật về khổ đau (Khổ Đau), 

2. Sự thật về nguồn gốc của khổ đau (Tập), 

3. Sự thật về sự chấm dứt khổ đau (Diệt), 



28   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

4. Sự thật về con đường dẫn đến sự chấm dứt khổ đau 

(Đạo). 
 

The term Dukkha is traditionally translated as “Suffering” 

(and is the same term we rendered as “unsatisfactoriness” 

above).  The Noble Truth of Suffering states that all conditioned 

states are unsatisfactory or connected with suffering. The Noble 

Truth of the Origin of Suffering declares the origin of suffering as 

being craving (Lobha).  The Noble Truth of the Cessation of 

Suffering teaches that suffering ceases as soon as all craving 

ceases, i.e. when there is no wanting left, even of the most subtle 

type.  The Noble Truth of the Path Leading to the Cessation of 

Suffering gives us the Noble Eightfold Path which consists of 

eight limbs arranged in three groups: Sīla, Samādhi, and Paññā. 

Từ ngữ Dukkha đã được phiên dịch theo cổ truyền là “Sự 

Khổ Đau” (và đồng tương tự với từ ngữ mà chúng ta đã dịch ở 

phần trên là “Sự Bất Toại Nguyện”).  Thánh Đế về Khổ Đau xác 

định rằng tất cả những trạng thái hữu duyên là bất duyệt ý hoặc 

có liên hệ với sự khổ đau.  Thánh Đế về Nguồn Gốc của Khổ Đau 

biểu thị nguồn gốc của khổ đau là Ái Dục (Tham).  Thánh Đế về 

Sự Chấm Dứt Khổ Đau chỉ dạy rằng sự khổ đau được chấm dứt 

ngay sau khi tất cả những tham ái chấm dứt, có nghĩa là một khi 

đã xa lìa không còn tham muốn, chí đến ở thể loại vô cùng vi tế.  

Thánh Đế về Con Đường Dẫn Đến Sự Chấm Dứt Khổ Đau cung 

cấp cho chúng ta Bát Thánh Đạo trong đó bao gồm với tám 

nhánh đã được sắp xếp ở trong ba thể nhóm: Giới, Định và Tuệ.  

 

Sīla:   Sammā-vācā: Right speech, 

  Sammā-kammanta: Right action,  

    Sammā-ajīva: Right livehood, 

Samādhi: Sammā-vāyāma: Right effort, 

  Sammā-sati:  Right attentiveness, 

  Sammā-samādhi: Right concentration, 

Paññā:    Sammā-diṭṭhi: Right view, 

 Sammā-saṅkappa:  Right thinking. 

Giới:  Chánh Ngữ:   Nói lời chân chánh, 

              



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   29 

 

Chánh Nghiệp:   Hành động chân chánh, 

        Chánh Mạng:   Nuôi mạng chân chánh, 

Định: Chánh Tinh Tấn: Nỗ lực chân chánh, 

        Chánh Niệm:   Ghi nhớ chân chánh, 

        Chánh Định:   Định thức chân chánh, 

Tuệ:   Chánh Kiến:  Nhìn thấy chân chánh, 

           Chánh Tư Duy:   Nghĩ suy chân chánh.           

----------------------------------------- 

 

THE THIRTY-ONE PLANES OF EXISTENCE 

BA MƯƠI MỐT CÕI GIỚI CỦA CHÚNG SANH 

 

The Buddha taught that the universe is composed of 

innumerable world system and each world system in turn is 

composed of thirty-one planes of existence.  These are:  

 Four Arūpa planes of Brahmās (these planes, where mind 

but no matter exists, are attained through the highest absorption 

states, Jhāna). 

 Sixteen Fine-Material planes of Brahmās (attained 

through absorption states). 

 Six Deva planes (attained through the practice of Sīla and 

of generosity). 

 The Human plane (attained through practice of Sīla and 

of generosity). 

 Four Lower planes: Animals, Ghosts, Demons, Hell 

(attained through bad deeds). 

Đức Phật đã dạy rằng vũ trụ được hợp thành bởi vô số thế 

gian hệ và từng mỗi thế gian hệ lần lượt được hợp thành với ba 

mươi mốt cõi giới của chúng sanh.  Đó là: 

 Bốn Cõi Vô Sắc Giới của Chư Phạm Thiên (những Cõi 

Giới nầy, là nơi chỉ có tâm thức mà không có vật chất hiện hữu, 

đã được thành đạt thông qua những trạng thái nhập định cùng tột, 

Thiền Na). 

 Mười sáu Cõi Sắc Giới vi tế của Chư Phạm Thiên (đã 

thành đạt thông qua những trạng thái nhập định). 



30   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 Sáu Cõi Thiên Giới [đã thành đạt thông qua việc tu tập về 

Giới Luật và sự rộng lượng (Xả Thí)] 

 Cõi Nhân Loại (đã thành đạt thông qua việc tu tập về Giới 

Luật và sự rộng lượng).  

 Bốn Cõi Giới thấp kém: Súc Sanh, Ngạ Quỷ, Quỷ dữ (A 

Tu La), Địa Ngục (đã đạt đến thông qua những Ác Hạnh). 
 

The thirty-one planes of existence are divided into three 

spheres (Loka) the Arūpa-loka, which consists of the four highest 

Brahmā planes; the Rūpa-loka, which consists of the remaining 

sixteen Brahmā planes; and the Kāma-loka, which is the sphere 

of sensual desires (Kāma) and includes the four lower planes, the 

human plane and the six Deva planes. 

Ba mươi mốt cõi giới của chúng sanh đã được chia ra thành 

ba Cõi Giới (Thế Gian) Vô Sắc Giới, trong đó gồm có bốn Cõi 

Phạm Thiên Giới cùng tột; Sắc Giới, trong đó gồm có mười sáu 

Cõi Phạm Thiên Giới ở phần còn lại; và Dục Giới, đó là Cõi Giới 

của những tham muốn nhục dục (Tham Dục) và bao gồm bốn 

Cõi Giới thấp kém, Cõi Nhân Loại và sáu Cõi Thiên Giới.    
 

Beings are reborn in the different planes according to the 

mental action or Kamma created at the moment of death (Cuti).  

A good, pure mental action gives rise to a being in the human or 

Deva planes.  The practice of the absorption states (Jhāna) leads 

to rebirth in the Brahmā planes.  If, at the moment of death, the 

mind is impure, i.e., clouded by anger, greed, fear, worry and 

similar conditions, the force produced by this impure mind will 

result in rebirth in one of the four lower planes of existence. 

Những chúng hữu tình đã tục sinh trong những Cõi Giới sai 

biệt nhau, là tùy thuộc vào Ý Hạnh hoặc Ý Nghiệp đã tạo tác ở 

ngay thời điểm lâm chung (Tử).  Một Ý Thiện Hạnh, tịnh hảo, đã 

làm cho một hữu tình được sinh trở lại ở trong Cõi Nhân Loại 

hoặc ở những Cõi Thiên Giới.  Việc tu tập những trạng thái nhập 

định (Thiền Na) dắt dẫn đi tục sinh vào trong những Cõi Phạm 

Thiên Giới.  Nếu như, ngay thời điểm lâm chung, Tâm Thức là 

Bất Thiện, có nghĩa là bị phủ che bởi sự tức giận, sự tham lam, sự 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   31 

 

sợ hãi, sự lo lắng và những trạng thái tương tự, thì mãnh lực được 

phát sinh do bởi Tâm Bất Thiện nầy, sẽ dẫn tới hậu quả là tục 

sinh vào một trong bốn Cõi Giới thấp kém của chúng sanh.    
 

What the mind perceives at the moment of death is a result 

of actions done in the past, i.e., Kamma.  The way an individual 

deals with this perception depends on his skill, in other words, on 

the amount of control he has over his mind.  A person who has 

not reached one of the four stages of Nibbāna cannot be sure 

what type of mind object will arise at the moment of death.  In 

Buddhism, therefore, the training of the mind is deemed of 

paramount importance:  if a person has achieved control over the 

mind, he can keep the mind focused and calm even in a moment 

of fear and can thus approach death with confidence. 

Điều mà Tâm Thức cảm thụ ở ngay thời điểm lâm chung là 

kết quả của những hành động đã tạo tác ở trong quá khứ, có 

nghĩa là Nghiệp Báo.  Phương thức mà một người xử lý với sự 

nhận biết nầy là phụ thuộc vào kỹ năng của mình, nói một cách 

khác, là dựa trên số lượng mà vị nầy đã luôn kiểm soát được tâm 

thức của mình.  Một người mà vẫn chưa đạt đến một trong bốn 

giai đoạn của Níp Bàn thì không có thể đoan chắc được với thể 

loại nào của đối tượng tâm thức sẽ phát sinh lên ở thời điểm lâm 

chung.  Do đó, trong Phật Giáo, việc huân tập tâm thức đã được 

đánh giá là hết sức quan trọng:  nếu một người đã thành đạt được 

việc luôn kiểm soát tâm thức, vị nầy có thể giữ tâm thức đã được 

tập trung và bình tĩnh ngay cả ở trong lúc sợ hãi và do đó có thể 

tiếp cận cái chết với sự tự tin. 

----------------------------------------- 

 

THE FOUR STAGES OF NIBBĀNA 

BỐN GIAI ĐOẠN CỦA NÍP BÀN 

 

To attain the pure state of Nibbāna, the end of all suffering 

in conditioned existence, an individual has to free himself of the 

ten fetters that tie him to conditioned existence.  This process of 

liberation comes about in a sequence of four stages.  The ten  

 



32   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

fetters are: 

1.  Belief in the existence of a permanent ego, 

2.  Doubts about the Eightfold Noble Path and the Four 

Noble Truths, 

3.  Attachment to rites and rituals,  

4.  Sensual desire, 

5.  Anger and aversion, 

6.  Craving for fine material existence, 

7.  Craving for non-material existence, 

8.  Pride, 

9.  Agitation, and  

10.  Incomplete understanding of the Four Noble Truths. 

Để đạt đến sự tinh khiết của Níp Bàn, chấm dứt tất cả mọi 

khổ đau trong kiếp sống hữu duyên, một người phải tự giải thoát 

về mười Kiết Sử đã cột trói vị nầy trong kiếp sống hữu duyên.  

Quá trình của sự giải thoát nầy đây, xảy ra trong một trình tự của 

bốn giai đoạn. 

Mười Kiết Sử đó là: 

1.  Niềm tin vào sự hiện hữu của một bản ngã thường hằng, 

tự ngã hoặc linh hồn (Thân Kiến). 

2.  Hoài nghi về Bát Thánh Đạo và Tứ Thánh Đế (Hoài 

Nghi). 

3.  Chấp thủ vào những lễ nghi và sự tuân giữ các nghi thức 

sùng bái (Giới Cấm Thủ). 

4.  Tham muốn nhục dục (Tham Dục). 

5.  Tức giận và sự ác cảm (Sân Hận). 

6.  Ái luyến về Cõi Sắc Giới vi tế (Ái Sắc). 

7.  Ái luyến về Cõi Vô Sắc Giới (Ái Vô Sắc). 

8.  Sự kiêu mạn (Ngã Mạn). 

9.  Sự dao động (Phóng Dật), và  

10.  Hoàn toàn bất liễu tri về Tứ Thánh Đế (Vô Minh). 

 

The four stages are: 

1. Sotāpatti (Stream-Entry): An individual is freed of the 

first three of the ten fetters that tie beings to the round of birth 

and death: (1) belief in the existence of a permanent ego [self or 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   33 

 

soul], (2) doubts about the Eightfold Noble Path and the Four 

Noble Truths, and (3) attachment to rites and rituals. 

2. Sakadāgāmī (Once-Returner): An individual attenuates 

the fetters of (4) sensual desire and (5) anger. 

3. Anāgāmī (Non-Returner): An individual is freed com-

pletely from (4) sensual desire and (5) anger and ill-will. 

4. Arahat: An individual is freed completely, once and 

forever, from (6) craving for fine-material existence, (7) craving 

for non-material existence, (8) pride, (9) agitation, and (10) 

incomplete understanding of the Four Noble Truths. 

Bốn giai đoạn đó là: 

1. Tu Đà Huờn (Dự Lưu-Thất Lai): một người đã được giải 

thoát ba điều đầu tiên của mười Kiết Sử mà đã cột trói chúng 

Hữu Tình trong vòng Sanh Tử:  (1) Niềm tin vào sự hiện hữu của 

một bản ngã thường hằng, [tự ngã hoặc linh hồn] (Thân Kiến), 

(2)  Hoài nghi về Bát Thánh Đạo và Tứ Thánh Đế (Hoài Nghi), 

(3)  Chấp thủ vào những lễ nghi và sự tuân giữ các nghi thức 

sùng bái (Giới Cấm Thủ). 

2. Tư Đà Hàm (Nhất Lai): một người làm suy giảm những 

Kiết Sử về (4) Tham muốn nhục dục (Tham Dục) và (5) Sự tức 

giận (Sân Hận). 

3. A Na Hàm (Bất Lai): một người đã giải thoát một cách 

hoàn toàn khỏi (4) Tham muốn nhục dục và (5) Sự tức giận và 

cừu hận. 

4. A La Hán (Vô Sinh): một người đã hoàn toàn giải thoát, 

một lần và vĩnh viễn, khỏi (6) Ái luyến về Cõi Sắc Giới vi tế, (7) 

Ái luyến về Cõi Vô Sắc Giới, (8) Sự kiêu mạn, (9) Sự dao động, 

và (10) Hoàn toàn bất liễu tri về Tứ Thánh Đế.   

  

Each one of the four stages are attained through a Path 

Stage (Magga) and a Fruition Stage (Phala).  These are tech-

nical terms, but are popularly used in Burma as synonyms for 

Nibbāna.  Persons who have attained to one of these four stages 

are known as Ariyas, Noble Ones.  These stages can only be 

attained through Vipassanā (Insight) meditation. 



34   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Từng mỗi một của bốn giai đoạn đã thành đạt được kết quả 

một Giai Đoạn Đạo (Đạo) và một Giai Đoạn Quả (Quả).   Đây là 

những thuật ngữ kỹ thuật, nhưng lại được sử dụng một cách phổ 

biến trong Miến Điện như là những từ đồng nghĩa cho Níp Bàn.  

Những người mà đã đạt đến một trong những bốn giai đoạn nầy 

thì được biết đến như là những bậc Thánh Nhân, những bậc Cao 

Quý.  Những giai đoạn nầy chỉ có thể đạt đến thông qua Thiền 

Minh Sát (Tuệ). 

----------------------------------------- 

 

THE TEN PĀRAMĪS 

THẬP TOÀN THIỆN 

 

The ten Pāramīs are a set of ten qualities in which an 

individual has to perfect himself in order to be able to attain 

Nibbāna.  A good act amount to Pāramīs only if it is performed 

with the aspiration to attain Nibbāna.  Otherwise it is merely a 

meritorious deed which, though giving good results, does not 

directly support one’s efforts towards Nibbāna. 

The ten Pāramīs are: 

1.  Charity  (Dāna) 

2.  Morality  (Sīla) 

3.  Renunciation (Nekkhamma) 

4.  Understanding (Paññā) 

5.  Effort   (Viriya) 

6.  Patience  (Khanti) 

7.  Truthfulness (Sacca) 

8.  Determination (Adhiṭṭhāna) 

9.  Loving Kindness (Mettā) 

10.  Equanimity (Upekkhā) 

Mười Pháp Toàn Thiện là một tập hợp của mười phẩm 

hạnh mà một cá nhân phải tự hoàn thiện bản thân để có thể đạt 

đến Níp Bàn.  Một Thiện Hạnh có giá trị thực sự về Pháp Toàn 

Thiện là chỉ khi nó đã được thực hiện với nguyện vọng để đạt 

đến Níp Bàn.  Nếu không, thì nó chỉ đơn thuần là một Thiện công 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   35 

 

đức hạnh mà, cho dù đem lại những kết quả an vui, không trực 

tiếp hỗ trợ những nỗ lực của một người hướng tới Níp Bàn. 

Mười Pháp Toàn Thiện đó là: 

1. Từ Thiện  (Xả Thí) 

2.  Đức Hạnh  (Trì Giới) 

3.  Xuất Ly   (Ly Dục) 

4.  Liễu Tri   (Trí Tuệ) 

5.  Nỗ Lực  (Tinh Tấn) 

6.  Kiên Nhẫn   (Nhẫn Nại) 

7.  Chân Thật   (Chân Thật) 

8.  Quyết Ý  (Chí Nguyện) 

9.  Thân Ái   (Từ Ái) 

10.  Bình thản   (Hành Xả) 
   

With the help of the introduction, it should not be difficult to 

understand the discourses.  Special care was taken not to use 

Pāḷi terms except those that are used so often that it seemed wiser 

if the reader integrated them into his vocabulary; I mean terms 

such as Sīla, Samādhi, etc.  At the end of the book the reader will 

find an index of Pāḷi words to refresh his memory. The Pāḷi terms 

that are commonly used in Burma and generally not translated 

into the Burmese vernacular are given and explained in footnotes 

for the interested reader. 

Với sự trợ giúp của Lời Giới Thiệu, sẽ không còn bị khó 

khăn cho việc hiểu biết những Pháp Thoại. Việc đặc biệt quan 

tâm đã được thực hiện chẳng phải cho việc xử dụng những thuật 

ngữ Pāḷi, ngoại trừ chúng đã được xử dụng một cách thường 

xuyên và có vẻ như là thông thạo, nếu độc giả đã tích hợp chúng 

vào trong vốn từ vựng của mình;  Tôi muốn nói đến những thuật 

ngữ như là Giới, Định, v.v.  Ở phần cuối của quyển sách, độc giả 

sẽ tìm thấy bản mục lục của những Pāḷi ngữ để gợi nhớ lại sự ghi 

nhớ của mình.  Những thuật ngữ Pāḷi thường đã được xử dụng 

trong Miến Điện và nói chung là đã không phiên dịch sang tiếng 

bản xứ Miến Điện, đã được đưa ra và đã được giải thích trong 

những phần chú thích ở cuối trang cho những độc giả đã quan 

tâm tới.    



36   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

I would like to add that there is no necessity for the reader 

to understand the philosophical underpinnings of Buddhism 

before reading these discourses; he should rather try to keep his 

mind open to the profound simplicity and sincerity that are the 

characteristics of the speaker and his words. 

Many of the explanations in this introduction are drawn  

from the booklet Dhamma Texts by Sayagyi U Ba Khin (Sayagyi 

U Ba Khin Memorial Trust, U.K. Dhamma Texts Series I, 1985; 

revised ed. 1991).  Roger Bischoff                                                                                               

Tôi muốn nói thêm rằng, quả là không cần thiết cho độc giả 

phải thấu hiểu nền tảng triết học của Phật Giáo trước khi đọc 

những Pháp Thoại nầy, thay vào đó, vị ấy nên cố gắng mở rộng 

tâm thức của mình vào sự giản dị và sự chân thành sâu xa, mà đó 

là những đặc tính của vị thuyết giảng và những ngôn từ của Ngài.   

Rất nhiều những lời giải thích ở trong Lời Giới Thiệu nầy 

đã được trích từ quyển sách nhỏ thuộc những Văn Bản Giáo Pháp 

của Giáo Thọ Ba Khin. 

Roger Bischoff 

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  

 

 





Ven. Webu Sayadaw in the Dhamma Hall, IMC-Yangon



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   37 

 

 

 

VENERABLE WEBU SAYADAW 

AND SAYAGYI U BA KHIN 

NGÀI ĐẠI TRƯỞNG LÃO WEBU 

VÀ GIÁO THỌ BA KHIN 

 

Venerable Webu Sayadaw and Sayagyi U Ba Khin were 

closely linked in their Dhamma work beginning with their first 

meeting in 1941.  Webu Sayadaw urged Sayagyi U Ba Khin with 

unmistakable words to teach meditation and effectively gave him 

his mission to spread the Dhamma, and he continued to 

encourage and support him throughout his life in various ways.  

In 1953, Sayagyi U Ba Khin invited the Sayadaw to visit his 

newly established meditation centre in Inya Myaing Road in 

Yangon (Rangoon).  People who knew the Sayadaw did not think 

that he would accept the invitation as he had never made visits 

outside his three meditation centres in Upper Myanmar (Burma), 

but to everyone’s surprise he immediately accepted the invitation 

conveyed to him by one of Sayagyi’s disciples. 

Ngài Đại Trưởng Lão Webu và Giáo Thọ Ba Khin đã có 

mối liên kết chặt chẽ với nhau trong sự nghiệp Pháp Bảo của họ 

được khởi sự với cuộc hợp mặt lần đầu tiên của họ vào năm 

1941.  Đại Trưởng Lão Webu đã viện dẫn với những ngôn từ 

trong sáng rõ ràng để giảng dạy thiền định đến Giáo Thọ Ba Khin 

và đã giúp cho Giáo Thọ một cách có hiệu quả trong nhiệm vụ 

xiển dương Pháp Bảo của ông ta, và Ngài đã không ngừng 

khuyến khích và hỗ trợ cho Giáo Thọ trong suốt cả cuộc đời của 

mình trong nhiều phương thức khác nhau.  Vào năm 1953, Giáo 

Thọ Ba Khin đã thỉnh mời Đại Trưởng Lão đến viếng thăm 

Trung Tâm Thiền Định mới thành lập của mình trên đường Inya 

Myaing ở tại Yangon (Ngưỡng Quang). Nhiều người mà đã biết 

đến Đại Trưởng Lão, đã không nghĩ rằng Ngài sẽ chấp nhận lời 

thỉnh mời như Ngài đã không bao giờ thực hiện chuyến viếng 

thăm nào ở bên ngoài ba Trung Tâm Thiền Định của mình thuộc 

vùng Thượng Phần Miến Điện [một khu hải đảo của nước Miến 



38   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Điện, ở về phía Bắc lãnh thổ quốc gia Myanmar (Miến Điện cũ)].  

Nhưng trước sự ngạc nhiên của mọi người, Ngài tức thì đã nhận 

lời thỉnh mời đã được chuyển đạt đến Ngài do bởi một trong 

những vị môn đệ của Giáo Thọ. 

 

Venerable Webu Sayadaw undertook his first journey to 

Lower Myanmar in response to Sayagyi’s invitation and spent 

seven days at the International Meditation Centre.  Afterwards, 

he visited Lower Myanmar every year, including Sayagyi’s 

Centre, to give talks and teach.  Seven years later, in 1960, he 

was at the Centre again from May 12
th

 to May 17
th

. 

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã thực hiện chuyến du hành 

lần đầu tiên của mình đến vùng Hạ Phần Miến Điện trong việc 

đáp lời thỉnh mời của Giáo Thọ và đã trải qua bảy ngày ở tại 

Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế.  Sau đó, vào mỗi năm Ngài đã 

viếng thăm vùng Hạ Phần Miến Điện, kể cả Trung Tâm của Giáo 

Thọ, để ban bố những Pháp Thoại và lời chỉ dạy.  Bảy năm sau, 

vào năm 1960, Ngài đã đến tại Trung Tâm một lần nữa, kể từ 

Ngày 12 Tháng Năm đến Ngày 17 Tháng Năm.  

 

Sayagyi used to consult Webu Sayadaw on matters 

connected with his teaching, and when he wrote a treatise in 

Burmese entitled The Basic Study of the Buddha’s Teachings 

and Their Correct Application, he submitted it to Webu Sayadaw 

for approval in 1953.  In his introduction to the book, Sayagyi 

wrote, “What we have found and what I am describing here are 

merely our findings and our analysis. I do not consider 

everything presented here to be completely, absolutely proven.  If 

there are mistakes, I request that others correct me. I would like 

to invite pertinent criticism as well as comments from those who 

have a mature knowledge of the texts (Paṭipatti) and from those 

Noble Ones who follow the Teachings – those who have practised 

extensively in the past and who continue to practise diligently 

today.  It is my aim to do further work based on such comments – 

to either answer and clarify them or accept them.” 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   39 

 

Giáo Thọ đã vận dụng để tham khảo ý kiến Đại Trưởng Lão 

Webu về các vấn đề có liên quan với việc giảng dạy của mình, và 

khi ông ta đã viết ra một Giáo Trình với nhan đề bằng Miến Ngữ 

là “Nghiên Cứu Cơ Bản và sự Ứng Dụng chính xác về Phật 

Pháp”, Giáo Thọ đã đệ trình quyển sách nầy đến Đại Trưởng Lão 

Webu cho việc phê chuẩn vào năm 1953.  Trong Lời Giới Thiệu 

của mình cho quyển sách, Giáo Thọ đã viết “Những điều mà 

chúng ta đã tìm thấy và những điều mà Tôi đang trình bầy tại 

đây, thuần túy chỉ là những việc đã được tìm thấy cùng với 

những sự phân tích của chúng ta.  Tôi không có suy xét cẩn thận 

tất cả mọi việc hiện hữu tại đây để được hoàn chỉnh, đã được 

kiểm chứng một cách hoàn bị.  Nếu có những sai lỗi, Tôi thỉnh 

cầu đến những người hiệu chính cho tôi.  Tôi ước muốn được 

thỉnh giáo lời bình phẩm thích hợp cùng với những lời chú giải từ 

nơi những bậc có tri thức thuần thục về những Văn Bản (Pháp 

Học), và từ nơi những bậc Thánh Nhân đó, là những người noi 

theo Giáo Pháp – từ nơi những người đã thực hành một cách rộng 

rãi trong quá khứ và những người tiếp tục tu tập một cách tinh 

cần ngày hôm nay.  Đó là mục đích của tôi để làm phát huy công 

việc dựa trên những lời chú giải như vầy, hoặc là để đáp lời và 

làm sáng tỏ chúng, hay là chấp nhận chúng.   
 

In mentioning “those Noble Ones who follow the Teachings 

– those who have practised intensively in the past and who 

continue to practise diligently today,” Sayagyi was especially 

thinking of Venerable Webu Sayadaw. He told the Sayadaw, 

“This booklet was written in accordance with the instruction I 

received from you. This is how I have been teaching Vipassanā, 

based on first-hand experience.  This is the way I discovered the 

common factors involved in extraordinary achievements.”          

Trong việc đề cập đến “từ nơi những bậc Thánh Nhân là 

những người đi theo Giáo Pháp – từ nơi những người đã thực 

hành một cách rộng rãi trong quá khứ và những người tiếp tục tu 

tập một cách tinh cần ngày hôm nay,” Giáo Thọ đã nghĩ tưởng 

một cách đặc biệt về Ngài Đại Trưởng Lão Webu.  Ông ta đã nói 

với Đại Trưởng Lão “Quyển sách nhỏ nầy đã được viết theo như  



40   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

những sự chỉ dẫn mà con đã tiếp thụ từ nơi Ngài.  Đấy là làm thế 

nào mà con đã giảng dạy Thiền Minh Sát, dựa trên sự kinh 

nghiệm trực tiếp.  Đấy là phương thức mà con đã khám phá ra 

những yếu tố phổ biến mà có liên quan đến những sự thành tựu 

phi thường.”  
 

Before publishing the text, Sayagyi sent a copy to Venerable 

Webu Sayadaw for his comments.  Webu Sayadaw approved the 

text of The Basic Study in a handwritten letter, saying, “I 

received Sayagyi U Ba Khin’s text through my lay disciple 

Maung Bo.  From the day U Ba Khin received the Teachings of 

the Buddha, he has practised and fulfilled them without 

interruption.  Now he has reached the position of Accountant 

General and at the same time he is striving to benefit others 

through the Buddha’s Teachings.  He has understood perfectly 

what only Noble Ones can understand – those Noble Ones who 

truly follow and fulfil the Buddha’s Teachings, who practise the 

three trainings (Sikkhā) of Sīla, Samādhi, and Paññā in all their 

pristine purity in accordance with the Pāḷi scriptures.  He has 

made lofty aspirations, and the treatise he has submitted is 

impressive.  I believe that this booklet will spread the fragrance 

and the light of the Sāsana as it is in agreement with the aims of 

true Buddhists.  You have given a great deal [in this book].  Now 

be mindful”(*). 

Trước khi xuất bản Văn Bản, Giáo Thọ đã gửi một bản thảo 

đến Ngài Đại Trưởng Lão Webu để có những lời chú giải của 

Ngài.  Đại Trưởng Lão Webu đã chuẩn y Văn Bản Nghiên Cứu 

Cơ Bản trong một lá thư viết tay, nói rằng, “Sư đã đón nhận Văn 

Bản của Giáo Thọ Ba Khin thông qua người đệ tử tại gia của Sư 

là Muang Bo.  Từ ngày Ông Ba Khin được tiếp thụ Giáo Pháp 

của Đức Phật, ông đã tu tập và đã hoàn thành viên mãn trong 

những lời dạy đó mà không gián đoạn.  Bây giờ Ông đã đạt đến 

vị trí của Kế Toán Trưởng và cùng một lúc ông đang phấn đấu để 

thụ hưởng những phúc lợi khác nữa thông qua Giáo Pháp của 

Đức Phật.   Ông đã thấu hiểu một cách hoàn hảo điều mà chỉ có 

những bậc Thánh Nhân có thể liễu tri – những bậc Thánh Nhân  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   41 

 

đó, là người thật sự noi theo và hoàn thành viên mãn Giáo Pháp 

của Đức Phật, là người tu tập Tam Huấn Dụ (Điều Học) về Giới, 

Định và Tuệ trong tất cả sự tinh khiết của thời nguyên sơ phù 

hợp theo những kinh điển Pāḷi.  Ông đã thực hiện được những 

ước nguyện một cách cao quý, và bản giáo trình mà ông đã đệ 

trình gây ấn tượng sâu sắc.  Sư tin rằng quyển sách nhỏ nầy sẽ lan 

tỏa ra hương thơm và ánh sáng của Giáo Pháp vì nó đồng tương 

phù với các mục đích của những Phật Tử chân chánh.  Ông đã 

cống hiến rất nhiều [trong quyển sách nầy].  Bây giờ hãy chú 

niệm (*).”       
 

[(*) Another way to translate the last sentences would 

be:”There are many way to interpret. Just be mindful.”  In the 

introduction to The Basic Study of the Buddha’s Teachings and 

Their Correct Application, Sayagyi invites comments and 

criticism, and at the end of the booklet, he announces that this 

Dhamma Yaung Chi [the light of Dhamma] booklet No. 1 will be 

followed by No. 2 in which he would publish the comments 

received and his elucidation of these comments.  In his biography 

of Sayagyi (p. 215), U Ko Lay mentions that Sayagyi planned to 

continue these publications.  Webu Sayadaw, however, was 

concerned that this would develop, into controversy and take up 

much of Sayagyi’s time – time that would otherwise be used to 

teach meditation. This is why the Sayadaw added the final 

sentence in his remarks.  Sayagyi accepted the Sayadaw’s advice 

and did not continue the series]. 

[(*):  Một phương cách khác để phiên dịch những câu cuối 

cùng sẽ là: “Có rất nhiều phương cách để diễn giải.  Ngay bây 

giờ hãy chú niệm.”  Trong Lời Giới Thiệu của Nghiên Cứu Cơ 

Bản và Sự Ứng Dụng Chính Xác về Phật Pháp, Giáo Thọ thỉnh 

giáo những lời chú giải và lời bình phẩm, và vào phần cuối của 

quyển sách nhỏ, Ông đã tuyên bố rằng quyển sách nhỏ số một 

của Ánh Sáng Pháp Bảo nầy sẽ đi theo cùng một hướng với 

quyển số hai, trong đó ông sẽ ban bố những lời chú giải đã được 

đón nhận và lời thuyết minh của ông về những lời chú giải nầy.  

Trong phần tiểu sử của Giáo Thọ (trang 215), Ông Ko Lay nêu  



42   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

lên rằng Giáo Thọ đã trù tính để tiếp tục những xuất bản phẩm 

nầy.  Tuy nhiên, Đại Trưởng Lão Webu, đã lo ngại rằng điều nầy 

sẽ phát sinh lên bao cuộc tranh cãi và lấy đi rất nhiều thời gian 

của Giáo Thọ mà nếu không thì sẽ được dùng vào việc giảng dạy 

Thiền.  Đây là lý do tại sao Ngài Đại Trưởng Lão đã thêm câu 

cuối cùng trong lời bình luận của mình.  Giáo Thọ đã đón nhận 

lời khuyên bảo của Đại Trưởng Lão và đã không còn tiếp tục 

những loạt ấn phẩm.]   

 

In 1965, Sayagyi U Ba Khin ordained for ten days under 

Webu Sayadaw in his forest monastery and meditation centre at 

Ingyinbin, Webu Sayadaw’s birthplace. The following sections 

give revelant extracts from the biography of Sayagyi U Ba Khin 

written by his disciple U Ko Lay, former vice-chancellor of the 

University of Mandalay, with additional material contributed by 

Sayagyi U Chit Tin.               

Vào năm 1965, Giáo Thọ Ba Khin đã xuất gia cho mười 

ngày với Đại Trưởng Lão Webu trong Trung Tâm Thiền Lâm Tự 

của Ngài, ở tại Ingyinbin, nơi sinh quán của Đại Trưởng Lão 

Webu.  Những tiết đoạn sau đây cung cấp những trích dẫn có liên 

quan với tiểu sử của Giáo Thọ Ba Khin đã được viết ra bởi người 

môn đệ của ông, là Ông Ko Lay, cựu Hiệu Phó danh dự của 

trường đại học Mandalay, cùng với tài liệu bổ sung đã được đóng 

góp bởi Giáo Thọ Chit Tin.   
 

 

FROM YANGON TO WEBU 

TỪ YANGON ĐẾN WEBU 

 

In 1941, Sayagyi became the Accounts Officer for Burma 

Railways.  That year, the fire of war was ablaze in the world; the 

skies of Myanmar were also overcast with the clouds of war.  In 

July, Sayagyi took an express train, using his special carriage, to 

inspect the accounts in Myit Tha railway station. When he found 

that another railway accounts officer had already done so, he 

had some free time.   His carriage was pulled to Kyauksai station  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   43 

 

where it was shunted aside as he had a few days’ work to catch 

up on.  Due east from the railway station, there was the dark 

silhouette of Shwe Tha Lyaung Hill, which seemed to beckon 

Sayagyi.  He went there without delay accompanied by the 

assistant station master of Kyauksai to pay respects at the 

pagoda on the hill.  After doing so, he looked around, enjoying 

the lush verdant landscape.  

Vào năm 1941, Giáo Thọ đã trở thành nhân viên kế toán của 

ngành hỏa xa Miến Điện.  Trong năm đó, ngọn lửa của chiến 

tranh đã bốc cháy trên thế giới, và bầu trời của Miến Điện cũng 

bị che phủ bởi những đám mây của chiến tranh.  Vào tháng bảy, 

Giáo Thọ đã lấy một chuyến xe lửa tốc hành, dùng cho chuyến 

công vụ đặc biệt của mình, đi thanh tra các tài khoản tại nhà ga 

Myit Tha.  Khi ông phát hiện ra rằng một nhân viên kế toán khác 

của ngành hỏa xa đã làm xong, và như thế ông đã có một số thời 

gian rảnh rỗi.  Công vụ của ông đã đưa đẩy đến nhà ga Kyauksai, 

là nơi đã chuyển đổi hướng trong khi mà ông chỉ có một vài việc 

làm công nhật để nắm bắt ở nơi đó.  Từ nhà ga xe lửa thẳng về 

hướng Đông, có một hình bóng đen thẵm của ngọn đồi Shwe Tha 

Lyaung, mà dường như thể vẫy gọi vị Giáo Thọ.  Ông đã đi đến 

nơi đó chẳng chút trì hoãn, được tháp tùng với viên trợ lý trạm 

trưởng của nhà ga Kyauksai, để bầy tỏ lòng tôn kính tại ngôi chùa 

ở trên đồi.  Sau khi đã làm như thế, ông đã nhìn chung quanh, 

thưởng thức cái phong cảnh thiên nhiên bạt ngàn xanh tươi.  
 

In the North there was a small hill, and at its foot they could 

see a small bamboo-hut monastery. When Sayagyi asked his 

companion about it, he replied that a monk worthy of veneration 

was living in the hut, and since he had chosen to live at the foot 

of Webu Hill, they called him Webu Sayadaw.  The people who 

lived nearby venerated and respected this Sayadaw as they 

believed he was an Arahat. Sayagyi instantly felt a thrill inside 

him and wanted to go and pay respects to this Sayadaw. He 

started to descend directly towards the little hill, but his escort 

told him that it was not possible to descend from that side of the 

mountain. “The Sayadaw doesn’t receive visitors now,” the 



44   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

assistant station master added. “I’ll accompany you to his place 

in the afternoon.” 

Hướng về phương Bắc có một ngọn đồi nhỏ, và ở ngay dưới 

chân đồi, họ có thể nhìn thấy một túp lều tranh tịnh xá.  Khi Giáo 

Thọ đã vấn hỏi vị cùng đi với mình về việc đó, vị nầy đã trả lời 

rằng một bậc danh sư khả kính đang sinh sống ở trong túp lều, và 

kể từ khi Ngài đã chọn để sống ngay dưới chân đồi Webu, người 

ta đã gọi Ngài là Đại Trưởng Lão Webu.  Những cư dân đã sống 

gần ở nơi đó đã sùng kính và tôn trọng Ngài Đại Trưởng Lão nầy 

vì họ đã có niềm tin Ngài là một bậc Vô Sinh.  Liền tức thời, 

Giáo Thọ đã khởi lên một niềm cảm kích ở nội tâm của ông ta, và 

đã muốn đi tới để bầy tỏ lòng tôn kính đến vị Đại Trưởng Lão 

nầy.  Ông đã bắt đầu bước xuống tiến tới ngọn đồi nhỏ, tuy nhiên 

vị hộ tống của ông đã nói với ông rằng quả là không thể bước 

xuống từ nơi phía đó của núi đồi.  “Giờ nầy Đại Trưởng Lão 

không có tiếp khách,” viên trợ lý trạm trưởng nói tiếp thêm “Tôi 

sẽ cùng đi với Ông đến chỗ của Ngài vào buổi trưa.”    
 

Back at the station, they had lunch.  Then Sayagyi went to 

meditate in his carriage.  He concentrated with Mettā on Webu 

Sayadaw and informed him in his mind that he wanted to come 

and pay respects.  At three o’clock in the afternoon, Sayagyi 

called his companion and they took a horse carriage to Webu 

Valley. When the road became the rough, they descended and 

continued on foot.  As they entered Webu valley, their minds 

became very quiet and serene.  They saw the Konawin Pagoda, 

which is nine cubits high, and the Sīmā Hall (*) and paid their 

respects. 

Trở lại tại nhà ga, họ đã có bữa ăn trưa.  Sau đó, Giáo Thọ 

đã đi hành thiền ở trong toa xe lửa của mình.  Ông đã định mục 

vào Đại Trưởng Lão Webu với Tâm Từ Ái và đã truyền báo với 

Ngài ở trong tâm thức của mình rằng ông muốn được đi đến và 

bầy tỏ lòng tôn kính.  Vào buổi trưa lúc ba giờ, Giáo Thọ đã gọi 

người bạn đồng hành của mình, và họ đã dùng một cỗ xe ngựa để 

đi đến thung lũng Webu.  Khi đường lộ đã trở nên quá sức gập 

ghềnh, họ đã bước xuống và lại tiếp tục đi bộ.  Ngay khi họ vừa  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   45 

 

bước vào trong thung lũng Webu, tâm thức của họ đã trở nên rất 

an tịnh và thanh thản.  Họ đã nhìn thấy ngôi chùa Konawin, đó 

chỉ là chín cubit cao (đơn vị đo chiều dài cổ điển bằng 0.46m), 

cùng với ngôi thánh địa Sīmā (*) và họ đã bầy tỏ lòng tôn kính 

của mình.       

 

[(*): The building in a monastery compound used for 

ordinations and other formal meetings of the Saṅgha.] 

[(*):  Tòa nhà trong một tu viện được rào xây chung quanh 

nhà, dùng để cho những giới đàn xuất gia và cho những nghi lễ tụ 

hợp khác của Tăng Đoàn.]  

 

At that moment, two lay nuns appeared.  As there was no 

one else around, they asked them whether they could pay respects 

to Webu Sayadaw. “This is not the time,” was the reply. “You 

can see him only at breakfast time and in the evening when he 

gives a discourse.” Sayagyi told the lay nuns it was not important 

that he see Webu Sayadaw in person.  If they would show him his 

dwelling, he would pay respects outside it.  The lay nuns showed 

him a little a bamboo hut, and Sayagyi went closer.  He took off 

his sandals, squatted down on the ground and paid respects.  He 

addressed the Sayadaw in his mind, saying, “Disciples from 

Yangon are here to pay respects, Sir.”   

Ngay lúc đó, có hai vị nữ tu xuất hiện.  Vì không có một ai 

khác ở chung quanh đó, họ đã vấn hỏi hai vị nữ tu nầy họ có thể 

được bầy tỏ lòng tôn kính đến Đại Trưởng Lão Webu hay không.  

“Đây không phải là thời gian,” câu trả lời là như vậy.  “Các ông 

chỉ có thể gặp được Ngài vào lúc điểm tâm và vào buổi chiều khi 

Ngài ban bố một Pháp Thoại.”   Giáo Thọ đã nói với các vị nữ tu 

là không thiết yếu cho ông được gặp đích thân Đại Trưởng Lão 

Webu.  Nếu các vị nầy chỉ cho ông chỗ ở của Ngài, ông sẽ bầy tỏ 

lòng tôn kính ở bên ngoài nơi đó.  Các vị nữ tu đã chỉ cho ông 

một túp lều tranh nhỏ, và Giáo Thọ đã đi đến sát cận.  Ông đã cởi 

bỏ đôi giầy của mình, ngồi xổm trên mặt đất và bầy tỏ lòng tôn 

kính.  Ông đã tác bạch ở trong tâm của mình đến Đại Trưởng 



46   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Lão, nói rằng “Chúng đệ tử từ Yangon, tại nơi đây bầy tỏ lòng 

tôn kính, kính bạch Ngài.”      
 

The little door of the hut suddenly opened and Webu 

Sayadaw’s face appeared.  “What wish do you have in mind as 

you pay respects, great lay disciple?” were the Sayadaw’s first 

words.  

“Sir, I wish to attain the Paths and Fruition States, 

Nibbāna.”  Sayagyi answered.  

“Oh, you want Nibbāna,” the Sayadaw said. “How will you 

go there?”  

“Sir, the way to Nibbāna is the knowledge gained through 

Vipassanā, Paññā,” Sayagyi replied. “I am also directing my 

mind to the awareness of Anicca at this moment.”          

“Oh,” the Sayadaw said “Sādhu, Sādhu, Sādhu (well 

done).”  How did you receive this Dhamma?” 

Sayagyi replied that he had meditated for seven days under 

the guidance of his teacher and benefactor Saya Thet Gyi; then 

he had continued on his own.  Even when travelling, as he was at 

that time, he meditated in his railway carriage. 

“Then you have Pāramī, great lay disciple,” the Sayadaw 

said. “I thought that you must have spent a long time by yourself 

in the forest and that you must have made great efforts there.”  

Cánh cửa nhỏ của túp lều đột nhiên đã mở ra và diện mạo 

của Đại Trưởng Lão Webu đã hiện bầy.  “Nầy đại đệ tử cư sĩ, ở 

trong tâm của con có ước nguyện điều chi khi con bầy tỏ lòng tôn 

kính” đó là những lời nói đầu tiên của vị Đại Trưởng Lão.  

“Kính bạch Ngài, con ước nguyện được thành đạt những 

tầng Đạo và Quả, Níp Bàn,” vị Giáo Thọ đã trả lời. 

“Ồ, con muốn được Níp Bàn,” vị Đại Trưởng Lão đã nói, 

“Làm thế nào con sẽ đi đến nơi đó?”   

“Kính bạch Ngài, con đường đi đến Níp Bàn là việc kiến 

thức đã được thành đạt thông qua Thiền Minh Sát, Tuệ Giác,”  

Giáo Thọ đã trả lời, “Con cũng đang hướng dẫn tâm thức của con 

để được liễu tri về Vô Thường ở ngay tại thời điểm nầy.”  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   47 

 

“Ồ,” Đại Trưởng Lão đã nói, “Lành thay, Lành thay, Lành 

thay (trọn lành). Làm thế nào con đã tín thọ được Giáo Pháp 

nầy?” 

Giáo Thọ đã trả lời rằng ông đã thiền tập trong bảy ngày 

dưới sự hướng dẫn của vị thầy của mình và bậc ân nhân Saya 

Thet Gyi, sau đó ông đã tiếp tục riêng một mình.  Ngay cả khi 

đang du hành, như ông đã ở vào thời gian đó, ông đã hành thiền 

trong toa xe lửa của mình.  

“Thế là, con có Pháp Toàn Thiện (Pháp Độ), nầy đại đệ tử 

cư sĩ.”  Đại Trưởng Lão đã nói.  “Sư đã nghĩ rằng con đã phải trải 

qua một thời gian lâu dài cho chính mình ở trong rừng già và 

chắc hẳn là con đã nỗ lực rất nhiều ở tại nơi đó.”  
 

They spent more than one hour conversing in this way, then 

after having obtained permission to offer a vegetarian meal early 

the next morning, Sayagyi and the assistant station master 

returned to Kyauksai station. The next day they cooked the meal 

and went to offer it to Webu Sayadaw.  He accepted the food and 

gladdened them again with talk on the Dhamma. The other 

people who came to offer breakfast said that Webu Sayadaw had 

never talked that much before. At the end, he said,“Great 

disciple, you have to give the Dhamma, share the Dhamma you 

have with everyone.  You cannot be sure that you will meet again 

the disciples who are here with you now.  Now that you have met 

them, give them the Dhamma.  Show them the Dhamma to some 

small extent. Give the Dhamma.  Do not wait.” In this way, Webu 

Sayadaw admonished and stirred Sayagyi. 

Sayagyi heeded the Sayadaw’s words.  Back at the station in 

Kyauksai, he taught the assistant station master in his railway 

carriage. That man was the first person to be taught the Dhamma 

by Sayagyi U Ba Khin. 

Họ đã dành hơn một giờ đồng hồ đàm đạo bằng phương 

thức nầy, thế rồi sau khi đã có được sự cho phép cúng dường một 

bữa ăn chay sáng sớm hôm sau, Giáo Thọ và viên trợ lý trạm 

trưởng đã quay trở lại nhà ga Kyauksai.  Vào ngày hôm sau, họ 

đã nấu bữa ăn và đã đi cúng dường bữa ăn đến Đại Trưởng Lão  



48   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Webu.  Ngài đã thọ nhận thực phẩm và đã hoan hỷ với họ, một 

lần nữa lại bàn luận về Giáo Pháp.  Khi một người khác đã đi đến 

để cúng dường bữa ăn sáng, đã nói rằng trước đây Đại Trưởng 

Lão Webu đã chưa bao giờ nói chuyện nhiều như thế vậy.  Vào 

cuối buổi, Ngài đã nói, “Nầy đại đệ tử, con hãy ban bố Giáo 

Pháp, hãy chia xẻ Giáo Pháp con đã có với tất cả mọi người.  Con 

không thể nào đoan chắc rằng con sẽ gặp lại các môn đệ mà họ 

đang có mặt tại đây với con ngay bây giờ.  Giờ đây mà con đã có 

được gặp gỡ họ, hãy ban bố cho họ Giáo Pháp.  Hãy chỉ dẫn cho 

họ Giáo Pháp ở một vài mức độ hạn lượng.  Hãy ban bố Giáo 

Pháp.  Không đợi chờ.”  Thể theo phương thức nầy, Đại Trưởng 

Lão Webu đã khuyên bảo và đã sách tấn Giáo Thọ. 

Giáo Thọ đã lưu ý đến những lời nói của Đại Trưởng Lão.  

Trở lại tại nhà ga ở Kyauksai, ông đã giảng dạy cho viên trợ lý 

trạm trưởng ở trong toa xe lửa của mình.  Vị nam nhân đó đã là 

người đầu tiên được giảng dạy Giáo Pháp do bởi Giáo Thọ Ba 

Khin. 

 

SAYAGYI’S INVITATION TO WEBU SAYADAW 

VIỆC THỈNH MỜI CỦA GIÁO THỌ 

ĐẾN ĐẠI TRƯỞNG LÃO WEBU 

 

In 1953, Sayagyi sent U Boon Shein, who worked in the 

Accountant General’s Office, to Kyauksai to make a formal 

invitation to Venerable Webu Sayadaw.  Sayagyi did not give U 

Boon Shein a formal letter of invitation for the Sayadaw, “Just 

say that I sent you,” Sayagyi said and gave him instructions 

concerning the invitation.  He added that he would also invite the 

Sayadaw from Yangon. 

Vào năm 1953, Giáo Thọ đã gửi Ông Boon Shein, là người 

đã làm việc trong Văn Phòng Kế Toán Trưởng, đến Kyauksai để 

thực hiện một việc thỉnh mời chính thức đến Ngài Đại Trưởng 

Lão Webu.  Giáo Thọ đã không có đưa Ông Boon Shein một lá 

thư mời chính thức đến Đại Trưởng Lão, “Chỉ nói rằng Tôi đã 

gửi Ông đến,” Giáo Thọ đã nói và đã cho ông ta những sự hướng 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   49 

 

dẫn liên quan đến việc thỉnh mời.  Ông đã nói thêm rằng ông 

cũng sẽ thỉnh mời Đại Trưởng Lão từ Yangon.  
 

U Boon Shein’s first stop was at a friend’s house in 

Mandalay. “So, it’s great U Boon Shein,” his friend said in 

greeting him. “What brings you to Upper Myanmar so 

unexpectedly?”  

“My teacher has sent me here on a special mission,” U 

Boon Shein replied. “I came on the first available plane.  Can 

you get me car, my friend?”  

“Who is your teacher? And just what is your special 

mission?” his friend asked. 

“My teacher is Sayagyi U Ba Khin, the Accountant 

General,” U Boon Shein replied. “A group of us in the 

Accountant General’s Office have set up a Vipassanā Association 

and opened a meditation centre.  We’ve built a pagoda there.  

The Accountant General is the teacher at the centre, that’s why 

we call him “Sayagyi”(revered teacher).  He has asked me to 

invite Venerable Webu Sayadaw to come to Yangon, so I have to 

go to Kyauksai.”  

“You must be mad, U Boon Shein,” his friend said. 

“Venerable Webu Sayadaw doesn’t even come to Mandalay.  

What makes you think he’d go as far away as Yangon?  He never 

leaves his monastery.  He never accepts invitations.” 

“My dear fellow,” U Boon Shein said, “I don’t know 

anything about all that.  It doesn’t concern me.  My duty is to 

simply go to the Sayadaw and convey the message my teacher 

gave me.  The Sayadaw can tell me himself whether he will 

accept the invitation to come to Yangon or not. Please just 

arrange for me to have a car to go to Kyauksai as quickly as 

possible!” 

Chặng dừng đầu tiên của Ông Boon Shein là ở tại nhà của 

một người bạn trong thành phố Mandalay.  “Ồ thế, quả là tuyệt 

vời Ông Boon Shein,”  người bạn của ông đã nói trong lời chào 

đón ông ta.  “Điều chi dẫn bạn đến Thượng Phần Miến Điện một 

cách quá bất ngờ như vậy?” 



50   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

“Thầy của tôi đã gửi tôi đến đây trong một nhiệm vụ đặc 

biệt,”  Ông Boon Shein đã trả lời.  “Tôi đã đến trong chuyến bay 

đầu tiên đã có sẵn.  Nầy người bạn của tôi, ông có thể kiếm cho 

tôi một chiếc xe?” 

“Ai là người thầy của bạn?  Và quả thật điều chi là nhiệm vụ 

đặc biệt của bạn vậy?” người bạn của ông đã vấn hỏi.   

“Thầy của tôi là Giáo Thọ Ba Khin, vị Kế Toán Trưởng,” 

Ông Boon Shein đã trả lời.  “Một nhóm của chúng tôi trong Văn 

Phòng Kế Toán Trưởng đã thiết lập một Hiệp Hội Thiền Minh 

Sát và đã khai sáng một trung tâm thiền viện.  Chúng tôi đã kiến 

tạo một ngôi chùa ở nơi đó.  Vị Kế Toán Trưởng là vị thầy ở tại 

Thiền Viện, đó là lý do tại sao chúng tôi gọi ông ta là “Giáo Thọ” 

(vị thầy tôn kính).  Ông đã yêu cầu tôi đi thỉnh mời Ngài Đại 

Trưởng Lão Webu để đến Yangon, và như thế tôi phải đi đến 

Kyauksai.”  

“Bạn phải bị điên lên thôi, Ông Boon Shein,” người bạn của 

ông ta đã thốt lên.   “Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã không đi đến 

chí ngay tại thành phố Mandalay.  Điều chi đã làm cho bạn nghĩ 

rằng Ngài sẽ đi xa tít tận đến Yangon?  Ngài không bao giờ rời 

khỏi tu viện của mình.  Ngài không bao giờ chấp thuận những 

việc thỉnh mời.” 

“Nầy bạn đồng nghiệp thân thương của tôi”  Ông Boon 

Shein đã nói.  Tôi chẳng biết bất luận điều chi về tất cả sự việc 

đó.  Nó chẳng có quan hệ đến tôi.   Nhiệm vụ của tôi chỉ đơn giản 

là đi đến Đại Trưởng Lão và chuyển đạt lời nhắn tin của thầy tôi 

đã trao cho tôi.  Tự chính nơi Đại Trưởng Lão có thể bảo với tôi 

là Ngài sẽ chấp thuận hoặc là không về việc thỉnh mời để đi đến 

Yangon.  Vậy xin vui lòng bố trí cho tôi có một chiếc xe để đi 

đến Kyauksai càng nhanh càng tốt.   

  

The car was arranged and U Boon Shein approached 

Venerable Webu Sayadaw around lunch time.  In those days, the 

Sayadaw was not surrounded by crowds of people making 

offerings when he had his meals – there were only two lay nuns, 

three or four lay women, and two attendants present.  The lay 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   51 

 

disciples and the attendants, named U Kyaung and Bo Tun, 

served the Sayadaw every day.      

Chiếc xe đã được bố trí và Ông Boon Shein đã tiếp xúc 

Ngài Đại Trưởng Lão Webu vào khoảng thời gian thọ Trai Ngọ.  

Trong những ngày đó, Đại Trưởng Lão không bị vây quanh bởi 

đám đông người xúm lại thực hiện việc cúng dường khi Ngài thọ 

dụng vật thực của mình – hiện diện ở nơi đó chỉ có hai vị nữ tu, 

ba hoặc bốn nữ cư sĩ, và hai vị thị giả.  Các vị cư sĩ đệ tử và thị 

giả, với tên gọi là Ông Kyaung và Bo Tun, đã phục vụ Đại 

Trưởng Lão mỗi ngày. 

 

“I have come with a message from Sayagyi U Ba Khin, 

Venerable Sir,” U Boon Shein told Venerable Webu Sayadaw.  

The Sayadaw looked up from his bowl, glanced at U Boon Shein, 

and said, “Yes, yes,” then continued his meal. When U Boon 

Shein looked at the Sayadaw’s face, he had the impression the 

Sayadaw was saying, “Yes, I knew you were coming.  Wait for a 

moment.”  U Boon Shein waited humbly. 

Ông Boon Shein đã tác bạch với Ngài Đại Trưởng Lão 

Webu “Kính bạch Ngài, con đã đến đây với một lời nhắn tin từ 

nơi Giáo Thọ Ba Khin.” Đại Trưởng Lão đã ngước lên từ nơi 

bình bát của mình, đã liếc nhìn vào Ông Boon Shein, và nói 

“Vâng, vâng,” sau đó lại tiếp tục bữa thọ thực của mình.  Khi 

Ông Boon Shein nhìn vào diện mạo của Đại Trưởng Lão, ông ta 

đã có cảm tưởng Đại Trưởng Lão như đã muốn nói  “Vâng, Sư đã 

biết con đã đi đến.  Hãy chờ một lát.”  Và Ông Boon Shein đã 

chờ đợi một cách khiêm cung.     

 

After finishing his meal, Venerable Webu Sayadaw glanced 

at U Boon Shein. “Have you come all the way from Yangon, lay 

disciple?” he asked. 

“That is correct, sir. I was sent by the great lay disciple U 

Ba Khin.” 

“The great lay disciple U Ba Khin?” 

“Yes, sir.  He is the great disciple who came to Webu to pay 

respects to you before the war. That was in the month of 



52   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Wagaung in 1302 (1941).  Because of your instruction to him, he 

has been teaching meditation and spreading the Dhamma ever 

since.  After the war, U Ba Khin became Accountant General of 

Burma and has settled down in Yangon.  He teaches meditation 

to his subordinates in a meditation room in his office.  There are 

also some foreigners who practise meditation under his guidance 

and who have become Buddhists.” 

“It is delightful to hear that he is sharing the Dhamma he 

obtained through his unwavering effort in the practice,” 

Venerable Webu Sayadaw said. 

“Yes, sir. Accountant General U Ba Khin founded the 

Vipassanā Research Association in 1951 together with some of 

his office workers. He has been studying their meditation 

experiences in a scientific manner. He has compiled a small 

booklet of his findings entitled The Basic Study of the Buddha’s 

Teachings and Their Correct Application, and he wishes to 

submit it to you for your approval. Thanks to your loving 

kindness and encouragement, he was able to found the Vipassanā 

Assocation on the new-moon day of Kason in 1951, and all the 

employees of the Accountant General’s Office were given 

permission to join.  These office workers’ families also wanted to 

join, so the space in the shrine room at the office was too small.  

As a result, we bought a plot of land on Inya Myaing Road.  A 

meditation centre was opened there on the new-moon day of 

Kason in 1952, and Sayagyi is teaching at the new centre.  He 

has built a Dhamma Yaung Chi Ceti on a small hill at the 

centre, and his main concern now is teaching the Dhamma to 

foreigners.” 

Sau khi chấm dứt bữa thọ thực của mình, Ngài Đại Trưởng 

Lão Webu đã liếc nhìn vào Ông Boon Shein.  Ngài đã vấn hỏi 

“Có phải con đã từ Yangon đi thẳng đến đây, nầy vị nam cư sĩ?” 

“Quả thật đúng như vậy đó, kính bạch Ngài.  Con đã được 

gửi đến do bởi vị đại đệ tử cư sĩ Ông Ba Khin.” 

“Vị đại đệ tử cư sĩ Ông Ba Khin?” 

“Dạ vâng, kính bạch Ngài.  Ông ta là vị đại đệ tử, là người 

đã đến từ Webu để bầy tỏ lòng tôn kính đối với Ngài trước chiến 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   53 

 

tranh.  Đó đã là vào tháng Tám trong năm 1302 (1941).  Do sự 

dạy bảo của Ngài đến với ông ta, và kể từ dạo ấy, ông đã chỉ dạy 

về thiền định và truyền bá Giáo Pháp.  Sau chiến tranh, Ông Ba 

Khin đã làm Kế Toán Trưởng của nước Miến Điện, và ông đã 

đến định cư tại Yangon.  Ông chỉ dạy thiền định đến những thuộc 

hạ của mình trong một thiền trai ở trong văn phòng của mình.  

Cũng có một số người nước ngoài thực hành thiền định dưới sự 

hướng dẫn của ông ta và họ đã trở thành những Phật Tử.”   

“Quả là hoan hỷ khi được biết rằng ông ta đã chia xẻ Giáo 

Pháp mà ông đã có được thông qua sự nỗ lực kiên cuờng của 

mình trong việc tu tập,” Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã nói.   

“Dạ vâng, kính bạch Ngài.  Kế Toán Trưởng Ba Khin đã 

thành lập Hiệp Hội Nghiên Cứu Thiền Minh Sát vào năm 1951 

cùng với một số nhân viên văn phòng của mình.  Ông đã nghiên 

cứu những kinh nghiệm thiền định của họ trong một phương thức 

thực nghiệm có hệ thống.   Ông đã biên soạn một quyển sách nhỏ 

về những thâu nhặt của mình mang nhan đề Nghiên Cứu Cơ Bản 

và Sự Ứng Dụng Chính Xác về Phật Pháp, và ông muốn đệ 

trình nó đến với Ngài để cho sự chấp thuận của Ngài.  Nhờ vào 

tấm lòng từ ái và sự khích lệ của Ngài, ông ta đã có đủ khả năng 

để thành lập Hiệp Hội Thiền Minh Sát vào ngày trăng tròn của 

Tháng Sáu trong năm 1951, và tất cả nhân viên của Văn Phòng 

Kế Toán Trưởng đã có được sự cho phép để tham gia.  Những gia 

đình của các nhân viên văn phòng nầy cũng đã muốn được tham 

gia, như thế không gian ở trong điện thờ tại văn phòng quả là quá 

nhỏ bé. Và kết quả là, chúng con đã mua một mảnh đất ở trên 

đường Inya Myaing.  Một trung tâm thiền viện đã được sáng lập 

tại nơi đó vào ngày có trăng non của Tháng Sáu trong năm 1952, 

và Giáo Thọ đang giảng dạy ở tại Trung Tâm mới.  Ông đã kiến 

tạo một Ánh Sáng Pháp Bảo Tự trên một ngọn đồi nhỏ ở tại 

Trung Tâm, và công việc chánh yếu của ông ta là hiện đang giảng 

dạy Giáo Pháp đến những người nước ngoài.  

 

Venerable Webu Sayadaw looked at U Boon Shein with 

loving kindness as he gave this explanation without asking any 

questions. Then U Boon Shein conveyed Sayagyi U Ba Khin’s 



54   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

message. “There is a pagoda at the centre now,” he said, “with 

eight meditation cells.  We have also built living quarters for you 

to live in and a Dhamma Hall.  Sayagyi has sent me to you to 

humbly request that out of compassion for us you travel to 

Yangon to bless the Dhamma Yaung Chi Ceti, which was built 

about a year ago.” 

Khi Ông Boon Shein đã đưa ra lời giải thích nầy, Ngài Đại 

Trưởng Lão Webu đã chú mục vào ông ta, với tấm lòng từ ái mà 

chẳng có lời vấn hỏi bất luận câu hỏi nào.  Sau đó Ông Boon 

Shein đã chuyển đạt lời nhắn tin của Giáo Thọ Ba Khin.  Ông đã 

nói “Hiện tại có một ngôi chùa với tám thiền trai ở tại Trung 

Tâm.  Chúng con cũng đã xây dựng khu nhà ở để cho Ngài lưu 

trú ở nơi đó và một Giảng Đường.  Giáo Thọ đã sai bảo con đến 

với Ngài để trí kính lễ thỉnh cầu vì lòng bi mẫn cho chúng con mà 

Ngài du hành đến Yangon để chúc phúc cho Ánh Sáng Pháp 

Bảo Tự, mà nó đã được kiến tạo khoảng một năm trước đây.”       

 

The two attendants and the ladies looked at U Boon Shein 

and the Sayadaw doubtfully when he said this, but U Boon Shein 

continued, “I have a special message from Sayagyi U Ba Khin to 

convey to you, sir: The people of Kyauksai, Shwebo, and Khin U 

are able to pay respects to the qualities of Sīla, Samādhi, and 

Paññā as embodied by the Venerable Sayadaw, but there are 

many people in other parts of Burma who cannot easily obtain an 

opportunity to pay respects to the Sayadaw. Your Pāramīs are 

very powerful and your ability to teach is very great.  The places 

where people have received this Teaching from you are very few.  

Venerable Sir, the great disciple U Ba Khin requests that you 

leave your monasteries and that, with your great loving kindness 

(Mettā) and compassion (Karuṇā), you tour the country in order 

to dispense the cooling Dhamma to all the people of Burma.  He 

says that now is a good time for the Sayadaw to do so.” 

U Boon Shein had finished his short speech.  He wiped the 

sweat from his brow with his handkerchief and waited for the 

Sayadaw’s reply.  Everyone in the little bamboo hut was silent. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   55 

 

Hai vị thị giả và những người phụ nữ đã chú mục vào Ông 

Boon Shein và Đại Trưởng Lão một cách nghi ngại khi nghe ông 

ta đã nói sự việc nầy, tuy nhiên Ông Boon Shein vẫn tiếp tục, 

“Kính bạch Ngài, con có một lời nhắn tin đặc biệt từ nơi Giáo 

Thọ Ba Khin đệ trình đến Ngài: Những cư dân ở Kyauksai, 

Shwebo và Khin U thì có thể bầy tỏ lòng tôn kính đến những 

phẩm chất cao quý về Giới, Định và Tuệ  tựa như đã thể hiện đến 

Ngài Đại Trưởng Lão, tuy nhiên có rất nhiều người ở những nơi 

khác của đất nước Miến Điện, họ không thể dễ dàng có được một 

cơ hội để bầy tỏ lòng tôn kính đến Đại Trưởng Lão.  Pháp Toàn 

Thiện của Ngài thì rất dũng mạnh và năng lực giảng dạy của Ngài 

thì quả là vĩ đại.  Ở những nơi mà những cư dân đã được đón 

nhận việc Giảng Dạy nầy từ nơi Ngài thì quả là rất ít oi.  Kính 

bạch Ngài Tôn Kính, vị đại đệ tử Ba Khin thỉnh cầu mong sao 

Ngài rời khỏi những Tu Viện của Ngài và rằng, với tấm lòng lân 

ái (Từ Ái) và mẫn cảm (Bi Mẫn) to lớn của Ngài, xin Ngài du 

hành vòng quanh đất nước để mà ban phát Pháp Từ đến tất cả 

mọi người dân nước Miến Điện.  Ông ta nói rằng hiện giờ quả là 

thời điểm thích hợp cho Đại Trưởng Lão để thực hiện như vậy.” 

Ông Boon Shein đã kết thúc lời phát biểu ngắn gọn của 

mình.  Ông ta đã lau mồ hôi ở trên trán của mình với chiếc khăn 

tay của ông ta và đã chờ đợi sự trả lời của Đại Trưởng Lão. Tất 

cả mọi người ở trong túp lều tranh nhỏ bé đã im lặng.  
 

“When do you want us to come to Yangon?”  the Sayadaw’s 

voice broke the silence.  

“Whenever you wish, sir,” U Boon Shein answered with a 

trembling voice. 

“Well, I don’t think we can leave tomorrow,” Venerable 

Webu Sayadaw said, “so it will have to be day after tomorrow.  

Does it suit you if we come day after tomorrow?” 

U Boon Shein was so happy he could hardly speak, “It … it 

is suitable, sir,” he said. “I’ll inform Yangon immediately so that 

everything can be made ready.” 

“Khi nào ông muốn chúng tôi đi đến Yangon?” thanh âm 

của Đại Trưởng Lão đã phá vỡ sự im lặng. 



56   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

“Kính bạch Ngài, vào bất cứ lúc nào Ngài muốn,”  Ông 

Boon Shein đã trả lời với một thanh âm run rẩy.  

“Tốt lắm, Sư không nghĩ rằng chúng ta có thể ra đi vào ngày 

mai được,”  Ngài Đại Trưởng Lão đã trả lời, “như thế nó sẽ phải 

là vào ngày mốt.  Điều đó có thích hợp với ông nếu chúng ta đi 

đến vào ngày mốt hay không?” 

Ông Boon Shein đã quá đỗi mừng vui nên ông không thể 

nói được, “Điều đó... kính bạch Ngài, điều đó thích hợp ạ,”  ông 

đã trả lời, “Con sẽ thông báo cho Yangon ngay tức thì để cho tất 

cả mọi sự việc có thể chuẩn bị sẵn sàng.”  
 

The Sayadaw sent Bo Tun to fetch two monks, U Ñāṇa and 

U Sumana.  When they arrived, he said,“We are going to Yangon 

to instruct the disciples there.  Arrange everything for the journey 

with his lay disciple. We will go with six monks and two 

attendants.” 

Đại Trưởng Lão đã phái Bo Tun đi tìm hai vị tu sĩ về, Sư 

Ñāṇa và Sư Sumana.  Khi họ đã đi đến, Ngài đã nói, “Chúng ta sẽ 

đi đến Yangon để chỉ dạy những môn đệ ở nơi đó.  Hãy sắp xếp 

tất cả mọi thứ cho cuộc hành trình với người đệ tử cư sĩ của ông 

ta.  Chúng ta sẽ đi với sáu vị tu sĩ và hai thị giả.” 
 

The two monks were so surprised they could scarcely 

believe their ears.  They went outside and asked U Boon Shein to 

explain.  Then they conferred on the arrangements for the trip to 

Yangon.  The date was Friday, July 3
rd

, 1953.  They agreed that 

the trip would be made by plane on Sunday, July 5
th

.  U Boon 

Shein went back into the Sayadaw’s hut to pay respects and to 

inform him of the arrangements.  

Hai vị tu sĩ đã rất đỗi ngạc nhiên họ hầu như không tin vào 

đôi tai của mình. Họ đã đi ra ngoài và đã yêu cầu Ông Boon 

Shein để được giải thích.  Sau đó, họ đã bàn bạc về những việc 

sắp xếp cho chuyến đi đến Yangon.  Ngày tháng đã là Thứ Sáu, 

ngày 3 tháng 7, năm 1953.  Họ đã đồng ý rằng chuyến đi sẽ được 

thực hiện bằng máy bay vào ngày Chủ Nhật, ngày 5 tháng 7.  

Ông Boon Shein đã quay trở lại đi vào trong túp lều của Đại  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   57 

 

Trưởng Lão để bầy tỏ lòng tôn kính và đệ trình lên Ngài về 

những việc sắp xếp.  
 

“The Sayadaw and his disciples will travel by plane to 

Yangon on Sunday,” he said.  “Please inform your disciple of 

any special requirements for your stay in Yangon.” 

“Just ask the great disciple in Yangon to provide toilet 

facilities in accordance with the Vinaya rules for the monks,” 

Venerable Webu Sayadaw said.  “There’s nothing else we need.” 

“Đại Trưởng Lão và những đệ tử của Ngài sẽ du hành bằng 

máy bay để đến Yangon vào ngày Chủ Nhật,” ông ta đã nói.  

“Xin vui lòng thông báo cho đệ tử của Ngài về bất luận những 

yêu cầu đặc biệt nào cho việc lưu trú của Ngài ở tại Yangon.” 

“Chỉ yêu cầu vị đại đệ tử ở tại Yangon cung cấp những 

phương tiện thuận lợi về vệ sinh theo đúng với những Giới Luật 

của những vị tu sĩ,”  Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã nói.  “Không 

có gì khác hơn quý Sư yêu cầu.”    
 

U Boon Shein went back to Mandalay and headed straight 

for the telephone exchange in order to call Yangon. As the 

Accountant General’s Office was one of the most important 

government departments, U Boon Shein was able to speak to 

Sayagyi and convey the good news to him in no time.  He then 

went to his friend’s office to tell him what had happened.  His 

friend was very surprised.  U Boon Shein waited in his friend’s 

office to hear from Sayagyi.  Within an hour, he was told that 

everything had been arranged. Tickets had been bought and 

places booked on the plane for the monks, the lay disciples, and 

U Boon Shein.  They would be leaving Mandalay on Sunday at 

noon, arriving in Yangon at 2:30 P.M.  They would be met at the 

airport.       

Ông Boon Shein đã về lại thành phố Mandalay và đã hướng 

thẳng  đến tổng  đài điện thoại để gọi về Yangon.  Vì lẽ Văn 

Phòng của Kế Toán Trưởng đã là một trong những cơ quan chính 

phủ quan trọng nhất, Ông Boon Shein mới có khả năng để nói 

chuyện với Giáo Thọ và truyền đạt những tin tức tốt đẹp đến ông  



58   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

ta chỉ trong nháy mắt.  Sau đó, ông đã đi đến văn phòng của bạn 

mình để nói với anh ấy về những gì đã xảy ra.  Người bạn của 

ông ta quả là rất đỗi ngạc nhiên.  Ông Boon Shein đã chờ đợi ở 

trong văn phòng của bạn mình để được nghe từ nơi Giáo Thọ.  

Trong vòng một giờ đồng hồ, ông đã được cho biết rằng tất cả 

mọi thứ đã được sắp xếp.  Những vé máy bay đã được mua và 

những chỗ ngồi đã được đặt trước trên máy bay cho những vị tu 

sĩ, những đệ tử cư sĩ, và Ông Boon Shein.  Họ sẽ rời khỏi thành 

phố Mandalay vào buổi trưa ngày Chủ Nhật, sẽ đến nơi Yangon 

vào lúc 2:30 PM.  Họ sẽ được đón tiếp ở tại phi trường. 
 

At the International Meditation Centre in Yangon, 

preperations for the Sayadaw and his followers were quickly 

made: their living quarters, robes, the toilet facilities, etc. 

Venerable Webu Sayadaw was brought to the Centre from 

the airport in a large car.  The people who were there to welcome 

him took their places on either side of the flight of steps leading 

to the pagoda and on the pagoda platform.  When the car stopped 

at the bottom of the steps, Sayagyi opened the door himself.  After 

he got out of the car, Venerable Webu Sayadaw looked up at the 

pagoda, which had recently been gilded and crowned with its hri 

(parasol).  It was shining and sparkling in the sunlight. The 

Sayadaw stopped at the foot of the steps and raised his hands 

towards the pagoda in veneration.  Only after doing this did he 

slowly proceed up the steps towards the pagoda platform. 

Tại Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế ở nơi Yangon, những 

việc sửa soạn trước cho Đại Trưởng Lão và những môn đệ của 

Ngài đã được thực hiện một cách mau lẹ: những khu nhà ở của 

họ, những y áo, những phương tiện thuận lợi về vệ sinh, v.v.  

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã được đưa đến Trung Tâm từ 

nơi phi trường trong một chiếc xe rộng lớn.  Những người đã đến 

nơi đó để nghênh đón Ngài đã chiếm lấy những vị trí ở cả hai bên 

của máy bay, ở những bước duỗi dài theo dẫn đến chùa và ở trên 

bậc thềm của ngôi chùa.  Khi chiếc xe đã dừng lại ở ngay tại bậc 

thang cuối cùng, Giáo Thọ đã đích thân mở cửa ra.  Sau khi Ngài 

đã ra khỏi chiếc xe, Đại Trưởng Lão Webu đã ngước lên nhìn vào  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   59 

 

ngôi chùa, nó vừa mới được sơn phết vàng và đã được bao quanh 

với những hri (cây lọng).  Nó đang chói sáng và đang lấp lánh 

trong ánh sáng mặt trời.  Đại Trưởng Lão đã dừng lại ở ngay 

chân của những bậc thang và đã đưa đôi tay của mình lên hướng 

về chùa trong sự tôn kính.  Chỉ sau khi đã làm xong điều nầy, 

Ngài đã từ từ đi tiếp bước lên những bậc thang hướng về bậc 

thềm của chùa.  

 

When they arrived at the pagoda platform, Sayagyi raised 

his joined hands in reverence and indicated the way. They 

circumambulated the pagoda three times, keeping it to their 

right, then Sayagyi invited the Sayadaw to enter the pagoda 

through the north cell.  The Sayadaw enetered the central room 

(*). Sayagyi U Ba Khin’s disciples were seated in the cells 

around the central room and all around the pagoda outside, and 

they raised their joined hands in respect to the Sayadaw.  They 

paid their respects, fixing their minds on the Dhamma.  

[(*): Venerable Webu Sayadaw sat facing the Shwedagon 

Pagoda as it could seen through the southern door when it was 

left open.  A marble statue of the Buddha was installed in the 

southern cell a year later.] 

Khi họ đã đi đến tại bậc thềm của chùa, Giáo Thọ đã chắp 

hai tay đưa lên trong sự tôn kính và đã hướng dẫn lối đi.  Giữ từ 

phía bên phải của mình, họ đã đi nhiễu vòng quanh ngôi chùa ba 

lần, sau đó Giáo Thọ đã thỉnh mời Đại Trưởng Lão đi vào trong 

chùa xuyên qua căn thiền trai ở hướng bắc.  Đại Trưởng Lão đã 

đi vào trong ngôi Chánh Điện (*).  Những môn đệ của Giáo Thọ 

Ba Khin đã ngồi trong những thiền trai chung quanh ngôi Chánh 

Điện và ở tất cả chung quanh bên ngoài của ngôi chùa, và họ đã 

chắp hai tay đưa lên trong sự tôn kính đối với Đại Trưởng Lão.  

Họ đã bầy tỏ lòng tôn kính của họ, và đang tu sửa tâm thức của 

mình ở trong Giáo Pháp. 

[(*): Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã ngồi hướng mặt về 

ngôi chùa Shwedagon vì nó có thể được nhìn thấy thông qua cánh 

cửa ở hướng nam khi nó đã được bỏ ngỏ.  Một bức tượng bằng đá 



60   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

cẩm thạch của Đức Phật đã được tôn trí ở trong căn thiền trai 

phía nam một năm sau đó.] 
 

Sayagyi then said, “This Dhamma Yaung Chi Ceti is a place 

where the three Noble Gems of the Buddha, the Dhamma and the 

Saṅgha can be workshipped and our debt of gratitude to them 

can be repaid.  It is a place that we have established in order that 

it can be the centre of our teaching of the Paths and the Fruition 

States to the world, making the qualities of Sīla, Samādhi and 

Paññā the basis of our teaching.  Venerable Webu Sayadaw has 

made the journey here to give us the necessary strength and 

protection and to instruct us. After we take the precepts (Sīla) 

from him, we will fix our minds on the aspects of the Dhamma we 

have realized, we will pay respects to the Buddha, to Venerable 

Webu Sayadaw, and to the monks accompanying him. May 

Sakka, the King of the Devas, the Four Guardians of the World, 

and all the great Deva princes descend on this place!  May they 

join us in the highest meritorious deed of paying respects to the 

Buddha, the Dhamma, and the Saṅgha, and may they protect 

us!” 

Everyone then took the triple refuge and the moral precepts 

from Venerable Webu Sayadaw, and this was followed by 

everyone paying their respects by meditating for five minutes. 

Thế rồi Giáo Thọ đã nói, “Ánh Sáng Pháp Bảo Tự nầy đây, 

là một nơi mà ba Thánh Bảo của Phật, Pháp và Tăng có thể được 

tôn trí phụng thờ và món nợ của chúng ta về lòng tri ân đến Tam 

Bảo có thể được đáp đền.  Đó là một nơi mà chúng ta đã thiết lập 

để mà nó có thể là trung tâm của việc giảng dạy của chúng ta về 

những Tầng Đạo và Quả đến với thế gian, kiến tạo những phẩm 

chất về Giới, Định và Tuệ nền tảng của việc giảng dạy của chúng 

ta.  Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã thực hiện chuyến du hành đến 

đây để truyền trao cho chúng ta sức mạnh và sự bảo hộ nhu yếu 

và để hướng dẫn chúng ta.  Sau khi chúng ta thọ trì những điều 

giới học (Giới Luật) từ nơi Ngài, chúng ta sẽ tu sửa tâm thức của 

chúng ta trên các khía cạnh của Giáo Pháp chúng ta đã liễu tri, 

chúng ta sẽ bầy tỏ lòng tôn kính đến Đức Phật, đến Ngài Đại  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   61 

 

Trưởng Lão Webu, và đến các vị tu sĩ đang tháp tùng với Ngài.  

Cầu xin Ngài Đế Thích, Thiên Chủ của Chúng Thiên, bốn Ngài 

Bảo Hộ của Thế Gian, và tất cả những vị Đại Thái Tử của Chư 

Thiên ngự xuống ở nơi đây!  Cầu xin quý Ngài cùng hiệp lực với 

chúng ta trong thiện công đức thù thắng qua việc bầy tỏ lòng tôn 

kính đến Đức Phật, đến Pháp Bảo, và đến Tăng Bảo, và cầu xin 

quý Ngài bảo hộ chúng ta!” 

Sau đó mọi người đã thọ trì Tam Quy và những điều giới 

đức từ nơi Ngài Đại Trưởng Lão Webu, và sự việc nầy được tiếp 

nối theo bởi mọi người đang bầy tỏ lòng tôn kính của mình bằng 

cách hành thiền trong năm phút.  
 

Sayagyi gave a talk, relating how he had first met and paid 

respects to Venerable Webu Sayadaw in 1941.  He said he had 

started to teach after Webu Sayadaw urged him to do so.  

Sayagyi spoke of how he had founded the Accountant 

General’s Vipassanā Research Association and of how he taught 

meditation to the office staff and to foreigners, who had become 

Buddhists through this.  The site on Inya Myaing Road had been 

acquired after the Association was well established and the 

Dhamma Yaung Chi Ceti was built there. The International 

Meditation Centre was founded at this location in order to spread 

the Buddha-Dhamma throughout the world. 

As Sayagyi spoke, Venerable Webu Sayadaw’s face was lit 

by a smile.  It was obvious from his expression that he was happy 

with what he heard.             

Giáo Thọ đã gửi trao một cuộc nói chuyện, về mối liên hệ 

làm thế nào ông đã được diện kiến lần đầu tiên và đã bầy tỏ lòng 

tôn kính đến Ngài Đại Trưởng Lão Webu vào năm 1941.  Ông đã 

nói ông đã bắt đầu giảng dạy sau khi Đại Trưởng Lão Webu đã 

khuyến khích ông ta để làm như vậy.   

Giáo Thọ đã nói đến làm thế nào ông đã thành lập Hiệp Hội 

Nghiên Cứu Thiền Minh Sát thuộc Kế Toán Trưởng và làm thế 

nào ông đã giảng dạy thiền định đến các nhân viên văn phòng và 

đến những người nước ngoài, là những người đã trở thành những 

Phật Tử thông qua sự việc nầy.  Địa điểm tọa lạc trên đường Inya  



62   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Myaing đã được mua sau khi Hiệp Hội đã được thành lập và Ánh 

Sáng Pháp Bảo Tự đã được xây dựng tại nơi đó. Trung Tâm 

Thiền Viện Quốc Tế đã được kiến tạo ở tại địa điểm nầy nhằm để 

xiển dương Phật Pháp khắp cả toàn thế giới.  

Khi Giáo Thọ đã phát biểu, diện mạo của Ngài Đại Trưởng 

Lão Webu đã rạng rỡ lên bởi một nụ cười.  Điều đó quả là hiển 

nhiên từ nơi sự diễn cảm của mình, như thế Ngài đã duyệt ý với 

những gì Ngài đã nghe.  
 

Sayagyi continued, repeating the message he had given to U 

Boon Shein to take to the Sayadaw in Kyauksai.  He explained to 

Webu Sayadaw that lay people were giving their support to the 

study of the Buddha’s Teachings (Pariyatti-Sāsana) by providing 

the four requisites for the monks, who preserve the texts, and by 

arranging exams on the Pāḷi texts. He spoke of the strenuous 

efforts being made to establish Vipassanā meditation centres so 

that the study of the Buddha’s Teachings and the practice of the 

Buddha’s Teachings (Pariyatti-Sāsana) could grow. The 

government wanted to support the Sāsana by convening the Sixth 

Buddhist Council. 

Giáo Thọ đã tiếp tục, với việc nhắc lại lời nhắn tin mà ông 

đã trao cho Ông Boon Shein để cầm đến với Đại Trưởng Lão tại 

Kyauksai.  Ông đã giải thích với Đại Trưởng Lão Webu rằng các 

vị cư sĩ đã dốc sức lực vào việc hỗ trợ của mình cho việc nghiên 

cứu về Phật Pháp (Pháp Học – những điều lệ về Thánh Điển) qua 

việc cung cấp những tứ vật dụng đến các vị tu sĩ, là những người 

bảo tồn các văn bản, và qua việc bố trí những cuộc khảo thí trên 

các văn bản Pāḷi.  Ông đã nói đến những nỗ lực kiên cường đã 

được thực hiện để thành lập Trung Tâm Thiền Viện Thiền Minh 

Sát để cho việc nghiên cứu về Phật Pháp và việc thực hành về 

Phật Pháp (Pháp Học – những điều lệ về Thánh Điển) có thể 

được phát triển.  Chánh phủ đã muốn ủng hộ Giáo Hội qua việc 

triệu tập Hội Nghị Kiết Tập Phật Giáo lần thứ sáu. 
 

Sayagyi then said that the power of Venerable Webu 

Sayadaw’s Sīla, Samādhi and Paññā was very great and that the  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   63 

 

Sayadaw would be of great importance in strengthening the 

Sāsana.  Up until then, however, only the people in Kyauksai, 

Shwebo, and Khin U had been able to benefit from the Sayadaw’s 

uplifting loving kindness(Mettā).  Throughout Myanmar, Sayagyi 

said, there were many beings who possessed the perfections 

(Pāramīs) and the Sayadaw should look on them with his great 

compassion, for the time had come for those who were practising 

the Buddha’s Teachings to become well established in them.  He 

requested the Sayadaw to teach the Dhamma and to spread the 

Dhamma from the Dhamma Yaung Chi Ceti during this 

auspicious period.  

Thế rồi, Giáo Thọ đã nói rằng năng lực về Giới, Định và 

Tuệ của Ngài Đại Trưởng Lão Webu quả rất là vĩ đại và rằng Đại 

Trưởng Lão sẽ rất là quan trọng trong việc củng cố Giáo Hội.  

Mãi cho đến bấy giờ, mặc dù vậy, chỉ có những cư dân ở tại 

Kyauksai, Shwebo, và Khin U đã có thể hưởng được phúc lợi từ 

tấm lòng lân ái (Từ Ái) nâng đỡ của Đại Trưởng Lão.  Khắp cả 

đất nước Miến Điện, Giáo Thọ đã nói, có rất nhiều chúng hữu 

tình, là những người đã có được sở hữu các Pháp Toàn Thiện 

(Pháp Độ - Ba La Mật) và Đại Trưởng Lão nên nhìn vào họ một 

cách đặc biệt với tấm lòng bi mẫn to lớn của mình, để cho thời 

gian đã đến đối với những người đó, là những người đã thực hành 

Phật Pháp được thiết lập tốt đẹp ở trong họ.  Ông đã yêu cầu Đại 

Trưởng Lão giảng dạy Giáo Pháp và xiển dương Giáo Pháp từ 

nơi Ánh Sáng Pháp Bảo Tự trong giai đoạn kiết tường nầy. 
 

After Sayagyi finished, Venerable Webu Sayadaw said, 

“The practice of the Great Teacher’s Teachings leads to the 

appeasing of suffering.  You all know this for yourselves.  It is 

very noble to pass one’s own Dhamma on to others.  This is the 

noblest gift of all.  You know the gratitude you owe to the 

Buddha.  You practise the Dhamma.  This practice is the highest 

practice.  You are all doing noble work in an auspicious place.  

As a result, you will obtain great benefits.  The results of your 

efforts will be in accordance with the strength of your Pāramī.  

Establish yourselves through the power of effort and continue to  

 



64   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

practise according to the Buddha’s instructions.  In this way you 

 will attain everything that should be attained.  We came here in 

answer to your invitation so that we would not be lacking in 

repaying our debt to the Buddha, so that we could pay back the 

debt of gratitude we have to the Buddha.  In olden days, those 

who were wise also worked in this way, being constantly mindful, 

and they attained their goal.  In the same way, Noble Ones today 

succeed through establishing effort and working hard.”        

All those present were delighted and said, “Sādhu, sādhu, 

sādhu,” with great devotion and joyful voices. 

Sau khi Giáo Thọ đã chấm dứt, Ngài Đại Trưởng Lão đã 

nói, “Việc thực hành những Giáo Lý của bậc Đại Sư dẫn đến sự 

xoa dịu về những khổ đau.  Chính tất cả quý vị tự liễu tri được 

điều nầy.  Quả thật vô cùng cao quý cho một người thừa tự được 

Giáo Pháp lại đem truyền trao đến cho những người khác.  Đây là 

một tặng phẩm thù thắng hơn tất cả.  Quý vị liễu tri được lòng tri 

ân quý vị thọ lãnh từ nơi Đức Phật.  Quý vị thực hành theo Giáo 

Pháp.  Việc thực hành nầy là việc thực hành tối thượng.  Tất cả 

quý vị đang làm công việc cao quý tại một nơi kiết tường. Và kết 

quả là, quý vị sẽ gặt hái được những phúc lợi thù thắng. Thành 

quả của những sự nỗ lực của quý vị sẽ phù hợp với các năng lực 

của Pháp Toàn Thiện của quý vị.  Tự ổn định cuộc sống của quý 

vị thông qua sức mạnh của sự nỗ lực và tiếp tục thực hành nương 

theo những sự chỉ dạy của Đức Phật.  Bằng với phương thức nầy, 

quý vị sẽ đạt được tất cả những gì cần đạt được.  Chúng tôi đã 

quan lâm đến đây để đáp lại lời thỉnh mời của quý vị, để cho 

chúng tôi không thể bị thiếu sót trong việc đáp đền món nợ của 

chúng tôi đối với Đức Phật, để cho chúng tôi có thể báo đáp lại 

món nợ về lòng tri ân mà chúng tôi có với Đức Phật. Trong 

những ngày cổ xưa, với các bậc trí tuệ họ cũng đã làm bằng với 

phương thức nầy, hằng luôn giữ chánh niệm, và họ đã đạt được 

mục đích của họ.  Trong cùng một phương thức, các bậc Thánh 

Nhân ngày nay đã thành tựu thông qua việc thiết lập sự nỗ lực và 

việc làm gian khổ.” 

Tất cả những người hiện diện nơi đó đã hoan hỷ vui thích và  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   65 

 

đã thốt lên, “Lành thay, lành thay, lành thay,” với những thanh 

âm hân hoan duyệt ý và lòng kỉnh mộ tuyệt vời. 

  

Afterwards, Webu Sayadaw was taken to his quarters in a 

building that had been set up as a temporary monastery, and all 

the monks with him were given their own accommodation.  At six 

o’clock in the evening, cold drinks were offered to the Sayadaw 

and the monks, and after that, the Sayadaw gave a talk to the 

people who had come from Yangon to pay respects.  It was only 

the following day that a multitude of visitors from all over the city 

came to the centre.  The visitors included former President Saw 

Shwe Thaik, judges, and government ministers.  They all brought 

offerings of food, robes, and other requisites.  Venerable Webu 

Sayadaw gave three discourses each day to the people who came 

to pay respects.     

Sau đó, Đại Trưởng Lão Webu đã đón nhận những chỗ ở 

của mình trong một tòa nhà mà đã được tạo lập như một tu viện 

tạm thời, và tất cả các vị tu sĩ cùng với Ngài đã được cung cấp 

những chỗ ngủ nghỉ tiện nghi cho họ.  Vào lúc sáu giờ chiều, các 

thức uống lạnh đã được cúng dường đến Đại Trưởng Lão và các 

vị tu sĩ, và sau đó, Đại Trưởng Lão đã ban bố một buổi nói 

chuyện đến những người đã đến từ nơi Yangon để bầy tỏ lòng tôn 

kính. Và chỉ vào ngày hôm sau mà vô số những khách viếng 

thăm từ khắp cả thành phố đã đến nơi trung tâm.  Những khách 

viếng nầy đã bao gồm cựu Tổng Thống Saw Shwe Thaik, các vị 

thẩm phán, và các vị bộ trưởng chính phủ.  Tất cả những họ đã 

mang đến những vật lễ cúng dường về vật thực, các y áo, và 

những vật dụng cần thiết khác.  Mỗi ngày Ngài Đại Trưởng Lão 

Webu đã ban bố ba bài Pháp Thoại cho đến những người đã đi 

đến để bầy tỏ lòng tôn kính. 
 

At that time, there were also meditation students at the 

centre. Sayagyi looked after them and made sure that they 

received the Teachings. Venerable Webu Sayadaw had his monks 

meditate in the cells in the pagoda, and he himself meditated in  

 



66   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

the central room every morning and evening, filling the pagoda 

with Bodhi-dhātu, Dhamma-dhātu, and Nibbāna-dhātu.  

Vào thời gian đó, cũng có những thiền sinh ở tại trung tâm.  

Giáo Thọ đã trông nom họ và đã bảo đảm chắc chắn rằng họ đã 

đón nhận được những Giáo Lý.  Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã 

có các vị tu sĩ của Ngài hành thiền trong những thiền trai ở trong 

chùa, và chính bản thân Ngài đã hành thiền ở tại Chánh Điện vào 

mỗi buổi sáng và buổi chiều, vun bồi ngôi chùa với Giác Tố 

Chất, Pháp Tố Chất và Níp Bàn Tố Chất. 

 

In this way, the people of Yangon were able to pay respects 

to and receive the Teachings from Webu Sayadaw for seven days.  

They had this opportunity thanks to Sayagyi’s concern, loving 

kindness, and foresight, and thanks to the efforts of the members 

of the Vipassanā Association. So the people of Yangon are 

greatly indebted to them for this. 

After the seven days were over, Venerable Webu Sayadaw 

and the monks accompanying him returned to Kyauksai by train, 

taking with them the many gifts offered in Yangon.  

Bằng phương thức nầy, những cư dân ở tại Yangon đã có 

thể bầy tỏ lòng tôn kính và đón nhận những Giáo Lý từ nơi Đại 

Trưởng Lão Webu trong bảy ngày.  Họ đã có cơ hội nầy nhờ vào 

mối quan tâm của Giáo Thọ, tấm lòng lân ái, và tầm nhìn xa, và 

nhờ vào những nỗ lực của các thành viên của Hiệp Hội Thiền 

Minh Sát.  Như thế, những cư dân ở Yangon đã mang trọng ân 

đối với họ cho việc nầy. 

Sau bảy ngày đã qua đi, Ngài Đại Trưởng Lão Webu và các 

vị tu sĩ tháp tùng theo Ngài đã trở về lại Kyauksai bằng xe lửa, 

mang theo với họ rất nhiều tặng phẩm đã được cúng dường ở tại 

Yangon. 

 

When people heard that Venerable Webu Sayadaw had 

visited the International Meditation Centre, they wanted to have 

him come to their own villages, towns, and regions.  In Yangon, 

former President Saw Shwe Thaik formed an association that was 

to organize the Sayadaw’s visits to the capital.  They invited him  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   67 

 

to come in May 1954. While staying at the association’s 

temporary monastery, Venerable Webu Sayadaw went to 

International Meditation Centre (I.M.C.) on May 1
st
 and 

meditated with Sayagyi and his disciples in the Dhamma Yaung 

Chi Ceti. That afternoon, he gave them a talk in the centre’s 

Dhamma Hall at five o’clock, and they made suitable offerings  

to him at that time.  

Khi người dân được nghe rằng Ngài Đại Trưởng Lão Webu 

đã có viếng thăm Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế, họ đã ước 

muốn có được Ngài đi đến những thôn làng của riêng họ, các thị 

trấn, và những khu vực.  Tại Yangon, cựu Tổng Thống Saw 

Shwe Thaik đã thành lập một hiệp hội, đó đã là để sắp đặt cho 

các cuộc viếng thăm của Đại Trưởng Lão đến thủ đô.  Họ đã 

thỉnh mời Ngài quan lâm vào Tháng Năm năm 1954.  Trong thời 

gian lưu trú ở tại tu viện tạm thời của hiệp hội, Ngài Đại Trưởng 

Lão Webu đã đi đến Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế (I.M.C.) 

vào ngày Một Tháng Năm và đã hành thiền với Giáo Thọ cùng 

với các môn đệ của ông ta ở tại Ánh Sáng Pháp Bảo Tự.  Sau 

buổi trưa hôm đó, Ngài đã ban bố cho họ một buổi nói chuyện ở 

tại Giảng Đường của Trung Tâm vào lúc năm giờ, và họ đã thực 

hiện các lễ vật cúng dường thích hợp đến Ngài tại thời điểm đó.  
 

After that, Venerable Webu Sayadaw came to Yangon each 

year at the association’s invitation. He visited International 

Meditation Centre again on May 10
th

,1955; February 21
st
 ,1957; 

and April 5
th 

, 1958. On each of these visits he meditated with 

Sayagyi and his disciples in the Dhamma Yaung Chi Ceti and 

then gave a talk in the Dhamma Hall. The members of the 

Vipassanā Association always made an offering of robes and the 

other requisites for monks. 

Sau sự việc đó, Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã quan lâm 

đến Yangon vào mỗi năm thể theo lời thỉnh mời của hiệp hội.  

Ngài đã viếng thăm Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế lần nữa vào 

ngày 10 Tháng Năm năm 1955, ngày 21 Tháng Hai năm 1957, và 

ngày 5 Tháng Tư năm 1958.  Trong mỗi lần của các chuyến 

viếng thăm nầy, Ngài đã hành thiền với Giáo Thọ và các môn đệ  



68   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

của ông ta ở tại Ánh Sáng Pháp Bảo Tự và sau đó đã ban bố một 

buổi nói chuyện ở tại Giảng Đường.  Các thành viên của Hiệp 

Hội Thiền Minh Sát đã thường luôn thực hiện một lễ vật cúng 

dường về những y áo, và những vật dụng cần thiết khác cho các 

vị tu sĩ. 

 

In 1960, seven years after the sayadaw’s first visit to 

International Meditation Centre, Sayagyi sent him the following 

letter:  

The Vipassanā Association 

Office of the Accountant General 

Yangon, Myanmar 

(The 15th day of the new moon of Natdaw, 1321/ 

December 14th, 1959)       

Maung Ba Khin respectfully addresses Venerable Webu 

Sayadaw! 

Since the month of Wagaung 1302 [August 1940], when 

your disciple first met the Venerable Sayadaw while on a tour in 

the service of the Railways Accounts Department, your disciple 

has undertaken many tasks and duties in the service of the 

Sāsana, following the Venerable Sayadaw’s admonition. The 

Venerable Sayadaw has seen for himself the Dhamma Yaung Chi 

Ceti and the success of our work at our meditation centre.  He 

has seen the many foreigners from all over the world who have 

been given the Dhamma by his disciple.  

Vào năm 1960, bảy năm sau chuyến viếng thăm lần đầu tiên 

của Đại Trưởng Lão tại Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế, Giáo 

Thọ đã gửi cho Ngài lá thư sau đây:  

Hiệp Hội Thiền Minh Sát 

Văn Phòng của Kế Toán Trưởng 

Yangon, Miến Điện 

(Ngày thứ 15 thời trăng non của Tháng Mười Hai, 

năm 1321 /ngày 14 Tháng Mười Hai, năm 1959) 

Môn đệ Ba Khin một cách cung kỉnh thưa Ngài Đại Trưởng 

Lão Webu! 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   69 

 

Kể từ tháng Tám năm 1302 [Tháng Tám năm 1940], khi 

người môn đệ của Ngài lần đầu tiên đã diện kiến Ngài Đại 

Trưởng Lão trong một chuyến công du phục vụ cho Phòng Kế 

Toán Bộ Hỏa Xa, người môn đệ của Ngài đã đảm nhận rất nhiều 

bổn phận và nghĩa vụ trong việc phụng sự Giáo Hội, thể theo lời 

khuyên bảo của Ngài Đại Trưởng Lão.  Chính tự nơi Ngài Đại 

Trưởng Lão đã nhìn thấy Ánh Sáng Pháp Bảo Tự và sự thành tựu 

về những việc làm của chúng con ở tại trung tâm thiền viện của 

mình.  Ngài đã nhìn thấy nhiều người nước ngoài từ khắp mọi nơi 

trên thế giới, họ là những người đã được truyền trao Giáo Pháp 

do bởi người môn đệ của Ngài.  

 

In 1315 (June 1953), the Venerable Sayadaw came to the 

meditation centre in Inya Myaing Road and resided there for 

exactly seven days. During that time, the Sayadaw gave the 

cooling medicine of the deathless. The Sayadaw will also 

remember that, having sown very special seeds for the Sāsana, he 

began to actively spread the Teachings. 

Vào năm 1315 (Tháng Sáu năm 1953), Ngài Đại Trưởng 

Lão đã quan lâm đến trung tâm thiền viện ở trên đường Inya 

Myaing và một cách chính xác là đã lưu trú ở nơi đó bảy ngày.  

Trong thời gian đó, Đại Trưởng Lão đã ban tặng phương lương 

diệu dược của sự bất tử.  Ngài cũng sẽ ghi nhớ rằng, đã gieo hạt 

chủng tử đặc biệt cho Giáo Hội, Ngài đã khởi sự một cách tích 

cực xiển dương những Giáo Lý.    

 

Since that time, over six years ago, the Venerable Sayadaw 

has travelled to many places all over Myanmar and has benefited 

beings beyond measure. Your disciples can also say that their 

work has progressed satisfactorily. 

As we are entering the seventh year since the Venerable 

Sayadaw first visited us, your disciple requests that you honour 

the International Meditation Centre with your presence together 

with your Saṅgha for a period of ten days for the benefit and 

development of the Sāsana, for the benefit and development of 



70   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

beings, and in order to bring inspiration.  If the Sayadaw wishes 

to come, everything will be according to the Sayadaw’s wishes. 

Kể từ thời gian đó, hơn sáu năm qua, Ngài Đại Trưởng Lão 

đã du hành đến nhiều nơi khắp cả đất nước Miến Điện và đã ban 

phát phúc lợi chúng sanh không thể đo lường.  Các môn đệ của 

Ngài cũng có thể nói rằng việc làm của họ đã được tiến triển một 

cách hài lòng. 

Vì chúng con đang bước vào năm thứ bảy kể từ Ngài Đại 

Trưởng Lão lần đầu tiên đã viếng thăm chúng con, người môn đệ 

của Ngài thỉnh cầu với sự hiện diện của Ngài cùng với Tăng 

Đoàn của Ngài trong thời gian là muời ngày, là điều vinh dự cho 

Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế, nhằm để cho phúc lợi và sự 

phát triển của Giáo Hội, nhằm để cho phúc lợi và sự phát triển 

của chúng hữu tình, và nhằm để mang lại nguồn cảm hứng.  Nếu 

Đại Trưởng Lão có ước muốn quan lâm, mọi sự việc sẽ là thuận 

theo những ước muốn của Đại Trưởng Lão. 

 

The Sayadaw’s disciples, who are full of hope, respectfully 

request the Sayadaw to come to I.M.C. for ten days, for the 

meditation centre is very dear to the Sayadaw, who, out of great 

compassion and great loving kindness, strives to make the Sāsana 

continue to grow. If he should come, the disciples under his 

protection and guidance, both monks and lay people, will have an 

opportunity to savour the extraordinary taste of the Dhamma 

(Dhamma-rasa). Therefore, your disciples earnestly and humbly 

request the Sayadaw to favour us with his visit. 

Maung Ba Khin 

The International Meditation Centre 

Inya Myaung Road, Yangon. 

Những môn đệ của Đại Trưởng Lão, là những người tràn 

đầy niềm hy vọng, một cách cung kỉnh thỉnh cầu Đại Trưởng Lão 

quan lâm đến Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế trong mười ngày, 

để cho trung tâm thiền viện được gần gũi thân thương với Đại 

Trưởng Lão, là bậc, do bởi tấm lòng mẫn cảm to lớn và tấm lòng 

lân ái vô lượng, nỗ lực để làm cho Giáo Hội tiếp tục tăng trưởng.   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   71 

 

Nếu Ngài sẽ quan lâm, các môn đệ dưới sự bảo trợ và sự hướng 

dẫn của Ngài, với cả hai, các vị tu sĩ và cư sĩ, sẽ có cơ hội được 

thưởng thức hương vị phi thường của Giáo Pháp (Pháp Vị).  Vì 

thế, để tạo điều kiện hỗ trợ chúng con với sự viếng thăm của 

Ngài, các môn đệ của Ngài một cách nghiêm cẩn và khiêm cung 

thỉnh nguyện cầu Đại Trưởng Lão.  

Môn đệ Ba Khin 

Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế 

Đường Inya Myaung, Yangon. 

 

Venerable Webu Sayadaw was not able to reside at the 

centre for ten days, however, as he had accepted other 

invitations.  But he did come for five days (May 13-18, 1960).  

Once again, those at the centre were able to pay respects to the 

Sayadaw as they had done before.  There was also an American, 

Dr. Hislop, at the centre at that time.  He had been meditating 

there for nearly a month and was able to continue while 

Venerable Webu Sayadaw was there.  Dr. Hislop took the Triple 

Refuge from the Sayadaw.  Venerable Webu Sayadaw was very 

happy about this and urged Sayagyi to teach more foreigners.  

On the last day of his visit, he made this the main topic of his 

talk, “I also started teaching at this place,” he said over and over 

again. 

Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã không có thể lưu trú tại 

trung tâm trong mười ngày, tuy nhiên, như thể Ngài đã chấp 

thuận những lời thỉnh mời khác. Nhưng mà Ngài đã quan lâm đến 

trong năm ngày (ngày 13-18 Tháng Năm, năm 1960).  Lại một 

lần nữa, những người ở tại trung tâm đã có thể bầy tỏ lòng tôn 

kính đến Đại Trưởng Lão như là họ đã làm trước đó.  Ngoài ra 

còn có một người Mỹ, Tiến Sĩ Hislop, ở tại trung tâm vào thời 

điểm đó.  Ông ta đã có hành thiền nơi đó gần đến một tháng và đã 

có thể tiếp tục trong khi Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã có ở nơi 

đó.  Tiến sĩ Hislop đã thọ Tam Quy từ nơi Đại Trưởng Lão.  Ngài 

Đại Trưởng Lão đã rất là hoan hỷ về việc nầy và đã khuyến khích 

Giáo Thọ giảng dạy thêm những người nước ngoài.  Vào ngày 

cuối của chuyến viếng thăm của mình, Ngài đã thực hiện điều 



72   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

nầy ở chủ đề chính của buổi nói chuyện của mình.  “Sư cũng đã 

khởi sự giảng dạy ở tại địa điểm nầy,” Ngài đã nói đi và nói lại 

nhiều lần.    
 

After 1960, no special invitations were extended to the 

Sayadaw to come and reside at I.M.C., but the meditators there 

always went to pay their respects to him whenever he came to 

Yangon. In this way, Venerable Webu Sayadaw continued to 

encourage Sayagyi’s international mission of spreading the 

Dhamma.      

Sau năm 1960, không có lời thỉnh mời đặc biệt nào đã được 

mở rộng ra đến Đại Trưởng Lão để quan lâm và lưu trú tại Trung 

Tâm Thiền Viện Quốc Tế, tuy nhiên những thiền giả ở tại nơi đó 

đã thường luôn bầy tỏ lòng tôn kính của họ đối với Ngài bất luận 

khi nào Ngài đã đi đến Yangon.  Bằng phương thức nầy, Ngài 

Đại Trưởng Lão Webu đã tiếp tục khuyến khích nhiệm vụ quốc tế 

của Giáo Thọ về việc xiển dương Giáo Pháp.  

 

U KO LAY’S ACCOUNT OF SAYAGYI’S 

ORDINATION 

BÀI TƯỜNG THUẬT CỦA ÔNG KO LAY VỀ 

VIỆC XUẤT GIA CỦA GIÁO THỌ 
 

At about half past four, we arrived at Webu Sayadaw’s 

monastery, the Ingyinbin forest retreat, in Khin U township.  The 

sky had been overcast during the entire trip, so we were spared 

the oppressive heat and arrived at the monastery feeling fresh. 

Vào khoảng bốn giờ rưỡi trưa, chúng tôi đã đi đến tu viện 

của Đại Trưởng Lão Webu, nằm ẩn khuất trong khu rừng 

Ingyinbin, ở tại thị trấn Khin U.  Bầu trời đã u ám trong suốt 

chuyến đi, vì vậy chúng tôi đã bị ảnh hưởng cái nóng ngột ngạt 

và đã đến tại tu viện cảm giác được mát mẻ.  
 

We immediately informed U Sumana (the Sayadaw’s 

nephew who was the monk in charge of the refectory) of our 

arrival and the reason for our visit.  He went to report to Webu  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   73 

 

Sayadaw.  Sayagyi and I were lodged in a new building donated 

by the rice mill owners U Ba Tu and Daw Hymin.  That evening 

at about seven o’clock, the Pauk Taw Sayadaw U Sāsana 

ordained Sayagyi and me as Sāmaṇeras (Novices), and at about 

eight o’clock, we went to pay respects to Webu Sayadaw.  We 

requested that the Sayadaw be our preceptor and that he accept 

us as his disciples.  The Sayadaw asked Sayagyi the day of the 

 week he was born (*) and whether he remembered the name he 

had been given at his ordination as a Sāmaṇera when he was a 

boy.  Saygayi replied that he was born on a Monday and that the 

Shway-gon-taing Sayadaw had given him the name U Kusala 

when he ordained as a novice. 

[(*):  Names are given to novices and monks depending on 

the day of the week the candidate was born.  Different letters of 

the alphabet are assigned to each day of the week and the name 

given must begin with one of the letters corresponding to the day 

of birth.] 

Ngay lập tức chúng tôi đã báo tin cho Sư Sumana (cháu trai 

của Đại Trưởng Lão là một vị tu sĩ phụ trách về trai đường) về 

việc đến của chúng tôi và lý do cho chuyến viếng thăm của chúng 

tôi.   Sư đã đi trình báo đến Đại Trưởng Lão Webu.  Giáo Thọ và 

Tôi đã được cấp chỗ ở tạm trong một tòa nhà mới xây đã được 

cúng dường bởi các chủ nhà máy xay lúa là Ông Ba Tu và Bà 

Hymin.  Vào khoảng bảy giờ tối ngày hôm đó, Đại Trưởng Lão 

Pauk Taw U Sāsana đã xuất gia cho Giáo Thọ và Tôi như là các 

vị Sa Di (những tập sự), và vào khoảng tám giờ, chúng tôi đã đi 

đến bầy tỏ lòng tôn kính đến Đại Trưởng Lão Webu.  Chúng tôi 

đã thỉnh cầu Đại Trưởng Lão làm Thầy Tế Độ cho chúng tôi và 

như thế Ngài chấp thuận chúng tôi như là những môn đệ của 

Ngài.  Đại Trưởng Lão đã vấn hỏi Giáo Thọ về ngày nào ở trong 

tuần mà ông đã được sanh ra (*) và ông ta có còn nhớ hay không 

cái tên gọi mà ông đã được trao truyền vào lễ xuất gia là một vị 

Sa Di của mình khi ông ta còn là một cậu bé.  Giáo Thọ đã trả lời 

rằng ông ta đã sanh vào ngày Thứ Hai và như thế là ngày Sư Tử, 

Đại Trưởng Lão đã trao cho ông ta cái tên gọi là Sư Kusala khi 

ông ta đã xuất gia làm một vị tập sự.  



74   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

[(*):  Những tên gọi được trao truyền đến các tập sự và các 

vị tu sĩ tùy thuộc vào ngày ở trong tuần mà giới tử đã được sinh 

ra.  Những mẫu tự khác biệt nhau của bảng chữ cái đã được quy 

định vào mỗi ngày ở trong tuần và tên gọi phải được bắt đầu với 

một trong các mẫu tự tương ứng của ngày sinh.] 

 

“This is a name well suited to you, great lay disciple,” the 

Sayadaw said, “You will take this name as a monk, also.” 

As I could not remember my monk’s name from my former 

ordination, the Sayadaw pondered for a while and then said, “As 

you were born on Saturday, I’ll give you the name Ashin 

Tejinda.”    

“Đây là tên gọi rất phù hợp với con, nầy đại đệ tử cư sĩ,” 

Đại Trưởng Lão đã nói, “Con cũng sẽ dùng cái tên gọi nầy khi là 

một vị tu sĩ.” 

Vì Tôi không thể nhớ đến cái tên gọi tu sĩ từ nơi lễ sự xuất 

gia trước đây của tôi, Đại Trưởng Lão đã suy nghĩ một lúc và rồi 

đã nói, “Vì con đã sinh ra vào ngày Thứ Bảy, Sư sẽ trao cho con 

tên gọi là Đại Đức Tejinda.”  

 

On Friday, June 18, 1965, a group of lay disciples 

assembled in the Dhamma Hall after nine o’clock to pay respects 

to the Sayadaw.  After giving a discourse, Webu Sayadaw had the 

ordination ceremony prepared.  As on the last occasion when I 

had ordained, the men from the village that offered alms to the 

monastery put the future monks (yahan laung) under a palanquin 

and carried them on their shoulders around the boundaries of the 

monastery.  In the procession behind the men came the women, 

carrying palm leaves and flowers. Drums and other musical 

instruments were played. After this, Sayagyi had alms food 

offered to over fifty monks and novices. 

Vào Thứ Sáu, ngày 18 Tháng Sáu năm 1965, một nhóm 

những vị cư sĩ đã tập hợp lại sau chín giờ ở trong Giảng Đường 

để bầy tỏ lòng tôn kính đến Đại Trưởng Lão.  Sau khi đã ban bố 

một thời Pháp Thoại, Đại Trưởng Lão Webu đã có lễ xuất gia 

được chuẩn bị sẵn.  Vì đây là cơ hội cuối cùng khi Tôi đã được  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   75 

 

xuất gia, những nam nhân từ ở thôn làng mà đã để bát cúng 

dường đến tu viện, đặt những vị tu sĩ tương lai (yahan laung) vào 

trong một cái kiệu và đã khiêng họ ở trên những đôi vai của mình 

vòng quanh những ranh giới của tu viện.  Trong đoàn diễu hành, 

đàng sau những người nam là đến các người nữ, đang cầm lấy 

những lá cây cọ và những bông hoa.  Những cái trống và các 

nhạc cụ khác đã được tấu hợp.   Sau sự việc nầy, Giáo Thọ đã để 

bát cúng dường vật thực đến hơn năm mươi vị tu sĩ và các tập sự.   

At about one o’clock, Sayagyi and I (both still sāmaṇeras) 

had to go to the Sīmā (ordination hall) that was in front of the 

Tiloka Sabbaññu Ceti to take part in the ordination ceremony 

with the local Saṅgha.  When Webu Sayadaw came, we became 

Dullabha Bhikkhus (+) under him and entered the folds of the 

Sāsana.  The reciters of the Kammavācā (Kammavā in Burmese: 

a formal proceeding; in the case, the ordination) were Sayadaw 

U Sāsana from Pauktaw Monastery, U Āsara from Sawgyi 

Monastery, Sayadaw U Ñāṇa from the Webu Meditation 

Monastery, U Sumana from Ingyinbin Monastery, and many 

others.  We became monks at 2:06 PM.  Because the sky had 

been overcast since that morning, it was not possible to measure 

a man’s shadow to determine the time of day (*). 

[(+):  The difficult-to-attain state of being a monk.]    

[(*):  In addition to recording the time according to a clock, 

the traditional way of telling time by measuring the shadow cast 

by the sun is used in ordinations whenever possible.] 

Vào khoảng một giờ, Giáo Thọ và Tôi (cả hai vẫn còn là các 

vị Sa Di) đã đi đến Thánh Địa Sīmā (căn phòng làm lễ xuất gia) 

đó là ở phía trước của Bảo Tháp Toàn Giác Tam Giới để dự 

phần vào nghi lễ xuất gia với Tăng Đoàn địa phương.  Khi Đại 

Trưởng Lão Webu đã quan lâm đến, chúng tôi đã trở thành những 

vị Tỳ Khưu Nan Đắc (+) ở dưới Ngài và đã gia nhập vào sự bao 

bọc của Giáo Hội.  Những vị tụng đọc về Tuyên Ngôn (theo 

Miến Ngữ là Kammavā:  một nghi thức thủ tục; trong trường hợp 

nầy, sự xuất gia) đó là Đại Trưởng Lão U Sāsana từ Tu Viện 

Pauktaw, Sư Āsara từ Tu Viện Sawgyi, Đại Trưởng Lão U Ñāṇa 

từ Tu Viện Thiền Đường Webu, Sư Sumana từ Tu Viện 



76   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Ingyinbin, và nhiều vị tu sĩ khác nữa. Chúng ta đã trở thành các 

vị tu sĩ vào lúc 2:06 PM.  Bởi vì bầu trời đã là u ám kể từ buổi 

sáng hôm đó, thì không thể nào đo lường được cái bóng của con 

người để xác định thời gian ở trong ngày (*). 

[(+):  Trạng thái nan đắc của việc thành một vị tu sĩ.] 

[(*):  Ngoài việc ghi giữ lại thời gian căn cứ vào cái đồng 

hồ, theo phương thức cổ truyền về việc báo thời gian bằng cách  

đo vào cái bóng đổ theo mặt trời đã được dùng trong các lễ xuất 

gia bất luận khi nào có thể được.] 
 

Thanks to the Buddha, the Knower of the Three Worlds, the 

Omniscient One, in the year 2509 of the Buddhist religion, the 

year 1327 by the Burmese calendar, on the fourth day of the 

waning moon in the month of Nayon, a Thursday, at two hours 

and six minutes after noon, we were ordained under the Sayadaw 

of Ingyinbin Monastery before the Kammavā experts and 

qualified Saṅghas (monks) who were eighteen in all. Ashin 

Kusala and Ashin Tejinda were lifted from the lowly state of 

novices to the lofty state of monkhood. 

Thành kính tri ân đến Đức Phật, bậc Liễu Tri Tam Giới, bậc 

Toàn Giác, vào năm 2509 của Phật Lịch, năm 1327 của Miến 

Lịch, vào ngày thứ tư của trăng hạ huyền trong Tháng Sáu, ngày 

Thứ Năm, vào lúc hai giờ và sáu phút sau buổi trưa ngọ, chúng 

tôi đã được xuất gia với Đại Trưởng Lão của Tu Viện Ingyinbin 

trước những Tăng Đoàn với tất cả là mười tám vị (các vị tu sĩ) 

Tụng Đọc Tuyên Ngôn tinh thông và đầy đủ phẩm hạnh.  Đại 

Đức Kusala và Đại Đức Tejinda đã được cất nhắc lên từ vị trí bậc 

thấp của hàng tập sự (Sa Di) đến vị trí bậc cao thượng của hàng 

Tăng lữ.  
 

At four o’clock, having become monks, we moved from our 

house in the section of the monastery reserved for lay people, to a 

building in the part reserved for monks.  The building was called 

Yan-aung-mingalar-kyaung (“the auspicious monastery for the 

overcoming of danger”).  It had been donated by U Aung, Daw 

Yin, and their family, who were from Market Street in the  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   77 

 

Shantaw quarter in Monywa. The building was a new, single 

storey structure, and U Kusala and U Tejinda were the first 

monks to occupy it.  As there was running water, we had a flush 

toilet and a bathroom. We also had electricity. Sayagyi (U 

Kusala) lived in the front room near the entrance and I was in the 

back near the bathroom.  U Hla Tun stayed in a small meditation 

hut at the back of our building. He prepared our early morning 

meal there. 

Vào bốn giờ, sau khi đã trở thành các vị tu sĩ, chúng tôi đã 

di chuyển từ căn nhà của mình trong khu vực của tu viện đã dành 

cho người cư sĩ, đến một tòa nhà ở trong vùng đã dành cho các vị 

tu sĩ.  Tòa nhà đã được gọi là “tu viện kiết tường để khắc phục 

sự hiểm nguy.”  Nó đã được cúng dường bởi Ông Aung, Bà Yin, 

và gia đình của họ, là những người ở tại đường Market, trong khu 

phố Shantaw, thuộc Monyawa.  Tòa nhà là thuộc loại mới, cấu 

trúc nhà một tầng, và Sư Kusala với Sư Tejinda là các vị tu sĩ đầu 

tiên đến cư trú ở nơi đó.  Vì tòa nhà có được chạy nước máy, 

chúng tôi đã có một bồn cầu dội nước và một phòng tắm.  Chúng 

tôi cũng đã có điện.  Giáo Thọ (Sư Kusala) đã sống trong căn 

phòng ở phía trước gần lối đi vào và Tôi thì ở phía sau cạnh bên 

phòng tắm.  Ông Hla Tun đã ở trong một tiểu thiền thất ở phía 

sau tòa nhà của chúng tôi.  Ông ta đã chuẩn bị bữa ăn sáng sớm 

cho chúng tôi ở tại nơi đó.         

  

At 5:00 P.M., we went to the Tipiṭaka Library to pay 

respects to the Sayadaw with all the other monks.  Then at 6:00 

P.M., we went to see the Sayadaw in his residence and Sayagyi 

made an offering of the following items: one set of the Tipiṭaka 

texts, five sets of robes, five umbrellas, five pairs of slippers and 

five blankets.    

Vào 5:00 P.M., chúng tôi đã đi đến Thư Viện Tam Tạng để 

bầy tỏ lòng tôn kính đến Đại Trưởng Lão, và với tất cả các vị tu 

sĩ khác nữa.  Thế rồi vào 6:00 P.M. chúng tôi đã đi đến để diện 

kiến Đại Trưởng Lão ở tịnh thất của Ngài và Giáo Thọ đã thực 

hiện một sự cúng dường với các khoản mục sau đây: một bộ về 



78   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

những văn bản Tam Tạng, năm bộ y áo, năm cây dù, năm đôi dép 

và năm cái mền. 

 

Saturday, June 19, 1965, was our first day as monks.  We 

followed the same timetable that is used during meditation 

courses at the International Meditation Centre in Inya Myaing 

Road, Yangon.   I got up just before four o’clock in the morning.  

I do not know how long Sayagyi had already been up by then.  I 

found him sitting cross-legged on his bed, meditating. 

Thứ bảy, ngày 19 Tháng Sáu, năm 1965, đó là ngày đầu tiên 

của chúng tôi là các vị tu sĩ.  Chúng tôi đã noi theo thời gian biểu 

mà đã có sử dụng trong các khóa thiền ở tại Trung Tâm Thiền 

Viện Quốc Tế trên đường Inya Myaing, Yangon.  Tôi đã thức dậy 

ngay trước lúc bốn giờ vào buổi sáng.  Tôi không biết Giáo Thọ 

đã thức dậy vào khoảng ấy được bao lâu rồi.  Tôi đã thấy ông ta 

đang ngồi kiết già ở trên giường của ông, đang hành thiền.  

 

After eating our dawn meal, which consisted of rice mixed 

with sundry ingredients, we continued to meditate in our 

monastery. Then Sayagyi went to water a young Bodhi tree, and 

he recited the Udāna and Paṭṭhāna.  He awakened the Bodhi-

dhātu (the element of Awakening).  After our midday meal at 

eleven o’clock, we continued to meditate, following the same 

schedule used at IMC – Yangon.  From five to nine in the evening 

we took exercise, walking up and down, and then went to bed.  

We observed this schedule every day and I believe that in this 

way my observance of the monk’s rules was more perfect than the 

first time I was there.  

Sayagyi spent a great deal of time reciting verses of the 

Udāna, the Uddesa and Niddesa of the Paṭṭhāna, the Paṭṭhāna 

Paññāvāra, and the Mahāsamaya-Sutta, either in the shade of 

the Bodhi tree or in our monastery.     

Sau khi đã dùng bữa ăn vào lúc rạng đông sáng của chúng 

tôi, trong đó bao gồm cơm được trộn với những thành phần tạp 

phẩm, chúng tôi đã tiếp tục hành thiền trong tu viện của chúng 

tôi.  Sau đó, Giáo Thọ đã đi tưới một cây bồ đề con và ông đã 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   79 

 

trùng tụng phần Tự Thuyết Kinh và Phát Thú.  Ông đã giác ngộ 

về Giác Tố Chất (yếu tố của Sự Giác Ngộ).  Sau bữa ăn trưa của 

chúng tôi vào lúc mười một giờ, chúng tôi đã tiếp tục hành thiền, 

noi theo cùng một lịch trình đã sử dụng tại Trung Tâm Thiền 

Viện Quốc Tế - Yangon.  Từ năm đến chín giờ tối, chúng tôi đã 

tập thể dục, đã đi lên và xuống, và sau đó đã đi đến để diện kiến 

Đại Trưởng Lão.  Chúng tôi đã bầy tỏ lòng tôn kính đến Ngài và 

đã thực hiện các nhiệm vụ của chúng tôi đối với Ngài.  Từ chín 

đến mười một giờ, chúng tôi đã hành thiền và sau đó đã đi ngủ.  

Chúng tôi đã tuân thủ lịch trình nầy vào mỗi ngày và Tôi tin 

tưởng rằng bằng phương thức nầy việc tuân thủ của tôi về những 

giới luật của các vị tu sĩ đã là hoàn hảo hơn so với lần đầu tiên 

mà Tôi đã có.    

Giáo Thọ đã dành rất nhiều thời gian cho việc trùng tụng 

những câu kệ về Tự Thuyết Kinh, Xiển Thuật và Xiển Minh của 

Phát Thú, Phát Thú – Giai Đoạn Vấn Đề, và Kinh Đại Hội, ở 

trong bóng mát của cây Bồ Đề hoặc là ở trong tu viện của chúng 

tôi. 

 

One Sunday, June 20, 1965, we went for a walk around the 

monastery boundary after our meal at dawn. We found Vene-

rable Webu Sayadaw walking up and down.  He was holding a 

broom in his hand, and whenever he saw some rubbish, he swept 

it up.  He especially swept under some flowering trees where the 

ground was covered with withered blossoms. 

Vào một ngày Chủ Nhật, ngày 20 Tháng sáu năm 1965, 

chúng tôi đã đi dạo vòng quanh ranh giới của tu viện sau bữa ăn 

vào lúc rạng đông sáng.  Chúng tôi đã thấy Ngài Đại Trưởng Lão 

Webu đang đi lên và xuống.  Ngài đang cầm một cây chổi ở trong 

tay của Ngài, và bất luận khi nào Ngài đã trông thấy một vài rác 

rưới, Ngài đã quét nó lên.  Một cách đặc biệt là Ngài đã quét ở 

dưới những cây đang nở hoa mà ở nơi đó mặt đất đã bị phủ che 

bởi những hoa héo tàn.   

 

At about twenty past seven, the Sayadaw came to our 

building. There were lay people sweeping all around the  



80   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

monastery. The Sayadaw came into our monastery and stood  

there as we paid respects to him.  He did not speak at first. His 

eyes looked around the room.  Then he looked at us. 

“Is everything well with you?” he asked. “Are you 

developing understanding?” 

Sayagyi told him that he wished to donate three hundred 

kyats towards a pagoda to be built at Webu Sayadaw’s birth 

place, and two hundred for repairs to the Buddha seats under  

the Bodhi trees.  Sayagyi also said he would send flowering trees 

for the monastery.  Webu Sayadaw accepted these offerings and 

left us again.      

Vào khoảng bảy giờ hai mươi, Đại Trưởng Lão đã đi đến 

tòa nhà của chúng tôi.  Nơi đó có các vị cư sĩ đang quét dọn khắp 

cả xung quanh tu viện.  Đại Trưởng Lão đã đi vào bên trong tu 

viện của chúng tôi và đã đứng nơi đó trong khi chúng tôi đã bầy 

tỏ lòng tôn kính đến Ngài.  Trước tiên Ngài không nói chi cả.  

Đôi mắt của Ngài đã nhìn quanh căn phòng.  Sau đó Ngài đã nhìn 

vào chúng tôi.   

“Có phải mọi việc đều tốt đẹp đối với các con?”  Ngài đã 

vấn hỏi “Có phải các con đang phát triển sự hiểu biết?” 

Giáo Thọ đã bạch với Ngài rằng ông ước muốn được cúng 

dường ba trăm kyats (tiền Miến Điện) hướng vào một ngôi chùa 

sẽ được xây dựng ở tại nơi sinh quán của Đại Trưởng Lão Webu, 

và hai trăm kyats cho việc tu sửa lại các bồ đoàn của Đức Phật ở 

dưới những cây Bồ Đề.  Giáo Thọ cũng đã nói ông muốn gửi 

những cây nở hoa đến cho tu viện.  Đại Trưởng Lão đã chấp 

thuận các việc cúng dường nầy và lại từ biệt chúng tôi. 

 

Our time of arrival coincided exactly with the beginning of 

preparations to build a pagoda at the spot where Webu Sayadaw  

was born.  This was in the village of Ingyinbin.  If one follows the 

road in front of the monastery gate, one arrives after a short 

while in Ingyinbin.  The former site of the house of the Sayadaw’s 

family is to north of the village, against the boundary fence.  This 

is where the Shwe-chet-tho Ceti (*) was built for the Sayadaw. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   81 

 

The Sayadaw had three Bodhi trees planted in the 

compound of the meditation centre.  The one in the north-west 

corner was already quite big.  The other two were planted later.  

Sayagyi gave dāna so that the surrounding walls and the Buddha 

seats under these two trees could be repaired.    

[(*): Chet-tho in Burmese indicates the place where the 

umbilical cord is buried, hence:“the birth place.” “Shwe” means 

“golden”] 

Thời điểm của việc đi đến của chúng tôi đã trùng hợp một 

cách chính xác với giai đoạn đầu cho những việc chuẩn bị để xây 

dựng một ngôi chùa ở tại địa điểm đó là nơi Đại Trưởng Lão 

Webu đã được sinh ra.  Đây là ở trong làng của Ingyinbin.  Nếu 

người ta noi theo đường lộ ở phía trước cổng của tu viện, thì sau 

một thời gian ngắn, người ta đi đến nơi Ingyinbin.  Địa điểm 

trước đây của căn nhà thuộc gia đình của Đại Trưởng Lão là ở về 

hướng bắc của thôn làng, đối nghịch lại cái hàng rào của ranh 

giới.  Đây là nơi mà Bảo Tháp (*) Shwe-chet-tho (Bảo Tháp 

bằng vàng thờ dây cuống rốn) đã được xây dựng cho Đại 

Trưởng Lão. 

Đại Trưởng Lão đã có ba cây Bồ Đề đuợc trồng ở trong 

khuôn viên của thiền viện.  Một ở trong góc tây bắc đã được khá 

lớn.  Hai cây kia đã được trồng sau hơn.  Giáo Thọ đã xả thí cúng 

dường để cho các bức tường chung quanh và các bồ đoàn của 

Đức Phật ở dưới hai cây nầy có thể được tu sửa lại. 

[(*): Chet-Tho trong Miến Ngữ chỉ cho biết địa điểm mà 

nơi đó đã chôn cất dây cuống rốn, vì lý do đó: “sinh quán.” 

“Shwe” có nghĩa là “bằng vàng”]   

 

On Monday, June 22, 1965, Sayagyi went to pay respects to 

the monks who accompanied Webu Sayadaw whenever he came 

to IMC – Yangon.  At 3:00 A.M. that morning, the Sayadaw, 

accompanied by a few monks, went to place where the new 

pagoda was to be built.  He recited the Parittas and marked the 

site with a post.  In the afternoon, the villagers cleared the 

ground for the foundations of the pagoda under the guidance of 

U Sumana (the monk who was Webu Sayadaw’s nephew.)  



82   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Vào Thứ Hai, ngày 22 Tháng Sáu năm 1965, Giáo Thọ đã đi 

đến bầy tỏ lòng tôn kính đến các tu sĩ là những vị đã tháp tùng 

theo Đại Trưởng Lão Webu bất luận khi nào Ngài đã quan lâm 

đến Trung Tâm Thiền Viện Quốc tế - Yangon. Vào lúc 3:00 

A.M., buổi sáng hôm đó, Đại Trưởng Lão, với một vài vị tu sĩ đã 

tháp tùng đi theo, đã đi tới địa điểm là nơi mà ngôi chùa mới sẽ 

được xây dựng.  Ngài đã trùng tụng những bài Kinh an lành và 

đã làm dấu định vị với một trụ cột. Vào buổi chiều, các dân làng 

đã dọn sạch mặt đất để làm nền móng cho ngôi chùa dưới sự 

hướng dẫn của Sư Sumana (vị tu sĩ là cháu trai của Đại Trưởng 

Lão Webu.)   
 

From a quarter past eight until after nine o’clock on June 

24
th

, we had the opportunity to spend some time alone with the 

Sayadaw.  Sayagyi told Webu Sayadaw that we would disrobe 

and go back to Yangon the next day because he had his 

responsibilities towards his disciples, especially the foreign 

disciples, to fulfil.  If the opportunity arose, Sayagyi continued, 

he planned to go abroad to teach meditation.  He requested the 

Sayadaw to give him advice concerning the spreading of the 

Teachings in foreign countries.  The Sayadaw complied with this 

request and explained the aspects that required special attention.  

Từ tám giờ mười lăm cho đến sau chín giờ vào ngày 24 

Tháng Sáu, chúng tôi đã có cơ hội để dành một ít thời gian riêng 

một mình với Đại Trưởng Lão.  Giáo Thọ đã bạch Đại Trưởng 

Lão Webu rằng chúng tôi muốn cởi y và đi về lại Yangon vào 

ngày hôm sau, vì lẽ ông ta đã có và phải làm tròn trách nhiệm của 

mình đối với những môn đệ của ông ta, một cách đặc biệt là các 

môn đệ nuớc ngoài.  Nếu có được cơ hội, Giáo Thọ lại tiếp tục, 

ông đã dự định đi ra nước ngoài để giảng dạy thiền.  Ông đã thỉnh 

cầu Đại Trưởng Lão cho ông ta lời khuyên nhủ liên quan đến sự 

xiển dương về những Giáo Lý ở các nước ngoài.  Đại Trưởng 

Lão đã chiều thuận theo lời thỉnh cầu nầy và đã giải thích các 

khía cạnh mà nhất thiết phải đặc biệt quan tâm đến. 
 

Then I told the Sayadaw how I started practising Ānāpāna  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   83 

 

when I first ordained, and how I had continued to meditate, first 

under Shwe-zedi Sayadaw, then under Sayagyi U Ba Khin.  “But 

Venerable Sir,” I continued, “there is one thing that is not clear 

to me.  I have been working hard in this field of meditation for 

many years now,but if I compare my mind with other people’s 

minds, I have not developed greatly. I wonder if I have any 

Pāramīs?” 

Sau đó Tôi đã bạch Đại Trưởng Lão về cách thức Tôi đã bắt 

đầu tu tập Sổ Tức khi Tôi đã xuất gia lần đầu tiên, và cách thức 

Tôi đã tiếp tục hành thiền, trước tiên dưới sự chỉ dạy của Đại 

Trưởng Lão Shwe-zedi, sau đó dưới sự chỉ dạy của Giáo Thọ Ba 

Khin.  “Tuy nhiên kính bạch Ngài,” Tôi đã tiếp tục, “có một điều 

mà không được sáng tỏ đối với con.  Con đã làm việc chăm chỉ 

trong lãnh vực của thiền định nầy đã nhiều năm nay, nhưng nếu 

Con so sánh tâm thức của con với tâm thức của những người 

khác, Con đã không phát triển được bao nhiêu.  Con đã tự hỏi 

liệu là Con có Pháp Toàn Thiện nào hay không?” 

 

The Sayadaw listened attentively to what I had to say and 

then replied, “You have a great many Pāramīs.  Look at these 

other people,” he said, pointing to three or four people from the 

village who were sweeping outside. “Their Pāramīs are only a 

few, but your are many.  You live now in a big brick building with 

a nice garden around it.  I don’t mean the house you were living 

in before. That didn’t belong to you.  I mean the house and 

garden in which you are living now.  You have flowers and trees.  

You own many things.  These people don’t have all that.  If you 

listen to the Lord Buddha’s Teachings and practise them, then 

you will attain anything you aspire to.” 

Đại Trưởng Lão đã lắng nghe một cách chăm chú về những 

gì Tôi đã nói và sau đó đã trả lời, “Con có rất nhiều Pháp Toàn 

Thiện.  Hãy nhìn vào những người ở trước nầy đây,” Ngài đã nói, 

đang chỉ vào ba hoặc bốn dân làng là những người đang quét ở 

bên ngoài.  “Pháp Toàn Thiện của họ thì chỉ là một ít, nhưng của 

con thì rất nhiều.  Hiện giờ con sống trong một tòa nhà gạch lớn 

với một khu vườn xinh xắn ở xung quanh nó.  Sư không muốn 



84   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

nói đến căn nhà con đã sống trước kia.  Căn nhà đó đã không 

thuộc về con.  Sư muốn nói đến căn nhà và mảnh vườn mà con 

hiện đang sinh sống.  Con có những bông hoa và cây cối.  Con 

làm chủ rất nhiều thứ.   Những người nầy không có tất cả về điều 

đó.   Nếu con lắng nghe những Giáo Lý của Đức Thế Tôn và thực 

hành theo chúng, thế rồi con sẽ thành đạt bất luận điều gì mà con 

ước nguyện đến.” 

I did not have much time to think about his words as we had 

to make arrangements for the offering Sayagyi was going to 

present to all the monks, novices, and Sīla-shins (*) at the 

monastery.  We first took food to Webu Sayadaw and offered it to 

him.  After that, food was offered to the other residents of the 

monastery.  

[(*):  Sīla-shin “honourable keeper of the moral precepts.” 

The traditional of the ordination of women has been lost in 

Theravāda Buddhism, and, according to the view of the leading 

Burmese monks, it can be reestablished only by a Buddha.  This 

means that women who want to lead a religious life in Burma 

dress in certain colours, shave their heads, and live in 

communities where they observe the eight precepts or the ten 

precepts.  Sīla-shins live as mendicants, although some accept 

donation in the form of money.] 

Tôi đã không có nhiều thời gian để nghĩ suy về những lời 

nói của Ngài vì chúng tôi đã phải chuẩn bị cho việc cúng dường 

Giáo Thọ sẽ đi dâng cúng đến tất cả các vị tu sĩ, những vị tập sự 

và các vị Nữ Giới Tử  ở tại tu viện.   Trước tiên chúng tôi đã cầm 

thực phẩm đến Đại Trưởng Lão Webu và đã cúng dường nó đến 

với Ngài.  Sau đó, thực phẩm đã được cúng dường đến những cư 

dân khác của tu viện.  

[(*): Nữ Giới Tử “người thọ giữ các điều giới đức đáng 

tôn kính.”  Truyền thống của việc xuất gia cho những người nữ 

đã bị hoại diệt trong Phật Giáo Nguyên Thủy, và, căn cứ theo 

quan điểm của các vị tu sĩ lãnh đạo của Miến Điện, nó chỉ có thể 

được tái lập duy nhất do bởi một vị Phật.  Điều nầy có nghĩa là 

những người nữ mà muốn sống một đời sống tu hành trong việc 

vận những sắc phục nhất định ở Miến Điện, cạo bỏ đầu tóc, và 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   85 

 

sống trong những cộng đồng mà nơi đó họ tuân thủ tám điều học 

giới hoặc là mười điều học giới. Các Nữ Giới Tử sống như 

những vị khất sĩ, mặc dù có một vài chấp nhận những tặng vật 

dưới hình thức của tiền bạc.] 

 

It was only when I lay down after the midday meal that I 

started to wonder how the Sayadaw could possibly have known 

that I now owned my own house and garden.  He had been to my 

house in the compound of Mandalay University.  I had told him 

about moving to Maymyo, but nothing else. What did the 

Sayadaw want to tell me by comparing my situation with that of 

from the village, saying I had good Pāramīs? 

Điều đó chỉ là khi tôi nằm xuống sau bữa ăn trưa ngọ mà 

Tôi đã bắt đầu tự hỏi làm thế nào Đại Trưởng Lão có khả năng để 

biết rằng Tôi hiện giờ đã làm chủ căn nhà của mình và mảnh 

vườn.  Ngài đã có đến căn nhà của tôi trong khuôn viên của Đại 

Học Mandalay. Tôi đã bạch với Ngài về việc di chuyển đến 

Maymyo, ngoài ra không có gì khác hơn.  Đại Trưởng Lão đã 

muốn nói với tôi điều chi qua việc so sánh tình trạng của tôi với 

của người dân trong làng, khi nói rằng Tôi đã có những Pháp 

Toàn Thiện tốt đẹp?  

 

After taking rest, I sat on my bed meditating.  After a while I 

opened my eyes. I looked through to the other room where 

Sayagyi was sitting cross-legged reciting the Paṭṭhāna.  Behind 

his head I could see Webu Sayadaw’s dwelling.  I understood 

then that the Sayadaw had wanted to tell me not to look only at 

people of eminent Pāramīs such as himself and Sayagyi, but also 

to compare myself with people of few Pārāmis in order to see 

how far I had already come.  That was why had pointed out the 

village men who were sweeping the compound. 

In the evening, we went back for the last time with the other 

monks to pay respects to Webu Sayadaw.  Sayagyi then went to 

water the  Bodhi tree.  Afterwards, he  recited  the Udāna  until 

nine o’clock.      



86   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Sau khi đã nghỉ ngơi, Tôi đã ngồi hành thiền trên cái giường 

của mình.   Sau một thời gian, Tôi đã mở đôi mắt ra.  Tôi đã nhìn 

qua các phòng khác, là nơi Giáo Thọ đã đang ngồi kiết già trùng 

tụng Phát Thú.  Ở phía sau cái đầu của ông ta, Tôi có thể nhìn 

thấy chỗ trú ngụ của Đại Trưởng Lão Webu.  Bấy giờ Tôi hiểu 

được rằng Đại Trưởng Lão đã muốn nói với tôi không chỉ nhìn 

vào người xuất chúng về những Pháp Toàn Thiện như là chính 

bản thân Ngài và Giáo Thọ, mà cũng còn để so sánh bản thân 

mình với người có một ít Pháp Toàn Thiện để được thấy Tôi đã 

đi được đến đâu rồi.  Đó đã là lý do tại sao Ngài đã chỉ ra các dân  

làng là những người đang quét dọn khuôn viên.  

Vào buổi chiều tối, chúng tôi đã quay trở lại lần cuối cùng 

với các vị tu sĩ khác để bầy tỏ lòng tôn kính đến Đại Trưởng Lão 

Webu.  Thế rồi, Giáo Thọ đã đi tưới nuớc cây Bồ Đề.  Sau đó, 

ông đã trùng tụng Tự Thuyết Kinh mãi cho đến chín giờ.    

 

After having our meal at dawn on June 28
th

, we reverted to 

the lower state of laymen in the presence of the Sayadaw.  We 

tidied up our things and cleaned our living quarters with the help 

of U Hla Tun.  Then we greeted U Sumana and the other monks 

who were there and left the Ingyinbin forest retreat. 

Sau khi đã dùng bữa ăn vào lúc rạng đông sáng của chúng 

tôi vào ngày 28 Tháng Sáu, chúng tôi đã trở lại vị trí bậc thấp của 

hàng cư sĩ trong sự hiện diện của Đại Trưởng Lão.  Chúng tôi đã 

dọn dẹp các vật dụng của mình và đã làm sạch sẽ khu nhà ở của 

chúng tôi với sự giúp đỡ của Ông Hla Tun.  Sau đó chúng tôi đã 

chào hỏi Sư Sumana và các vị tu sĩ khác là những vị đã ở nơi đó 

và đã rời khỏi khu rừng ẩn khuất Ingyinbin.  

 

We stopped in Khin U to collect our pictures, which had 

been taken by a photographer from a studio there a few days 

before.  From there, we continued to Shwebo where we stopped 

at U Hpe Tin’s house for coffee and a snack.  Then we went to 

Webu Sayadaw’s monastery outside Shwebo to pay respects and 

have a look around. We continued our journey and arrived at 

eleven o’clock at the Kaung-hmudaw Pagoda. We circum-



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   87 

 

ambulated the pagoda twice and made offerings of flowers, oil 

lamps, and incense.  Back in Sagaing, we rested and had lunch at 

my wife’s sisters’house.  

Chúng tôi đã dừng lại trong khu Khin U để thu thập các 

hình ảnh của chúng tôi, mà đã được thực hiện bởi một nhiếp ảnh 

gia từ một phòng thu hình ở nơi đó một vài ngày trước đây.  Từ 

nơi đó, chúng tôi đã tiếp tục đến Shwebo là nơi mà chúng tôi đã 

dừng lại ở tại nhà của Ông Hpe Tin cho việc dùng cà phê và một 

bữa ăn nhẹ.  Sau đó, chúng tôi đã đi đến tu viện của Đại Trưởng 

Lão Webu ở bên ngoài của Shwebo để bầy tỏ lòng tôn kính và 

thả ánh mắt nhìn chung quanh.  Chúng tôi đã tiếp tục cuộc hành 

trình của chúng tôi và đã đi đến vào lúc mười một giờ ở tại Chùa 

Kaung-hmudaw.  Chúng tôi đã nhiễu vòng quanh ngôi chùa hai 

lần và đã thực hiện việc cúng dường với những bông hoa, các đèn 

dầu, và hương liệu.  Trở lại tại Sagaing, chúng tôi đã nghỉ ngơi và 

đã ăn trưa ở tại nhà người em vợ của tôi.    

 

We did not continue straight to Maymyo, but went to 

Kyauksai. We went to the Webu Monastery outside the town.  

When Sayagyi paid respects at the residence of Webu Sayadaw at 

the top of a hill it started to rain gently.  In this light drizzle, we 

descended back into the valley and went to the place where 

Sayagyi had first paid respects to the Sayadaw twenty-four years 

before.  Then, as Sayagyi paid respects at the pagoda, the Bodhi 

tree, and the residence, it began to rain more heavily.  

Chúng tôi đã không tiếp tục thẳng đến Maymyo, nhưng đã 

đi đến Kyauksai.  Chúng tôi đã đi đến Tu Viện Webu ở bên ngoài 

thị trấn.  Khi Giáo Thọ đã bầy tỏ lòng tôn kính vào nơi trú ngụ 

của Đại Trưởng Lão Webu ở trên đỉnh của một ngọn đồi thì mưa 

đã bắt đầu nhẹ hạt.  Trong cơn mưa phùn nhẹ nầy, chúng tôi đã đi 

xuống trở lại vào trong thung lũng và đã đi đến địa điểm mà nơi 

đó Giáo Thọ đã lần đầu tiên bầy tỏ lòng tôn kính đến Đại Trưởng 

Lão hai mươi bốn năm trước đây.  Sau đó, vì Giáo Thọ đã bầy tỏ 

lòng tôn kính ở tại ngôi chùa, cây Bồ Đề, và nơi cư trú, mưa đã 

bắt đầu nặng hạt nhiều hơn.    

 



88   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

After this we went to pay respects to a monk named Shin 

Saw Lu.  Every time I went to Kyauksai Monastery, I went to see 

Venerable Shin Saw Lu.  He is a monk of exceptional composure 

and is steadfast in the practice of meditation.  He is the only 

monk who stayed at the Sīmā after listening to the Sayadaw’s  

admonitions and quietly meditating for the whole night.  When 

Venerable Webu Sayadaw came to the Dhamma Yaung Chi Ceti 

at IMC – Yangon, Sayadaw paid special attention to Venerable 

Shin Saw Lu and respected him for his efforts.  When we came 

out after having paid respects to Shin Saw Lu Sayadaw, it had 

stopped raining and the sun was coming out again.  The cloud 

dispersed and the weather became pleasant and fine.  When we 

reached Mandalay, the sun was shining brilliantly. 

Sau sự việc nầy, chúng tôi đã đi đến để bầy tỏ lòng tôn kính 

đến một vị tu sĩ có tên là Shin Saw Lu.  Mỗi lần Tôi đã đi đến Tu 

Viện Kyauksai, Tôi đã đi đến gặp Trưởng Lão Shin Saw Lu.  

Ngài là một vị tu sĩ có một thái độ điềm tĩnh một cách đặc biệt và 

kiên định trong việc tu tập về thiền định.  Ngài là vị tu sĩ duy nhất 

đã ở lại tại Thánh Địa Sīmā sau khi lắng nghe những lời khuyên 

nhủ của Đại Trưởng Lão và một cách lặng lẽ hành thiền trọn cả 

đêm.  Khi Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã quan lâm đến Ánh 

Sáng Pháp Bảo Tự ở tại Trung Tâm Thiền Viện Quốc Tế - 

Yangon, Giáo Thọ đã đặc biệt bầy tỏ sự quan tâm đến Trưởng 

Lão Shin Saw Lu và đã kính trọng vào hạnh tinh tấn của Ngài.  

Khi chúng tôi đã đi ra ngoài sau khi đã bầy tỏ lòng tôn kính đến 

Đại Trưởng Lão Shin Saw Lu, trời đã dừng cơn mưa và mặt trời 

đang hiện ra một lần nữa.  Những đám mây đã tan đi và thời tiết 

đã trở nên dễ chịu và tốt đẹp.  Khi chúng tôi đã đến tận 

Mandalay, mặt trời đã chiếu sáng một cách rực rỡ. 
 

The sky had been overcast from nine o’clock in the morning 

on June 17
th

 (when we left Maymyo to go the Ingyinbin) until the 

end of our ten days as monks (when we left Kyauksai).  The sun 

had shone for only a few short moments during that time. I 

remember clearly how the sun came through after a heavy 

downpour at the end of our journey in Kyauksai. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   89 

 

We left Mandalay at 5:30 in the afternoon and arrived in 

Maymyo at 7:46 P.M. Sayagyi agreed to rest at my house for a 

day in order to give inspiration to my family.  During this day, 

Sayagyi spent most of the time in our Buddha shrine, meditating 

and reciting the Paṭṭhāna.      

Bầu trời đã u ám từ chín giờ sáng vào ngày 17 Tháng Sáu 

(khi chúng tôi đã rời khỏi Maymyo để đi đến Ingyinbin) mãi cho 

đến khi kết thúc muời ngày của chúng tôi là các vị tu sĩ (khi 

chúng tôi đã rời khỏi Kyauksai).  Mặt trời đã chiếu sáng chỉ một 

vài khoảnh khắc ngắn ngủi trong suốt thời gian đó. Tôi nhớ một 

cách rõ ràng như thế nào mặt trời đã đi vượt qua sau một trận 

mưa như thác đổ ở vào cuối hành trình của chúng tôi trong 

Kyauksai.  

Chúng tôi đã rời khỏi Mandalay vào lúc 5:30 chiều và đã đi 

đến nơi Maymyo vào lúc 7:46 PM.  Giáo Thọ đã đồng ý để nghỉ 

ngơi ở tại nhà của tôi trong một ngày để tạo nguồn cảm hứng đến 

gia đình tôi.  Trong suốt một ngày nầy, Giáo Thọ đã dành phần 

lớn thời gian ở trong phòng thờ Phật của chúng tôi, hành thiền và 

trùng tụng Phát Thú.  
 

On June 30
th

, after lunch, I took Sayagyi to Mandalay and 

we arrived at the train station before two o’clock.  With the help 

of Ko Ohn, an accountant who knew Sayagyi well, we bought a 

seat reservation and a ticket at the station. Though Sayagyi’s 

train left on time, he arrived an hour late in Yangon the next 

morning as the train had to stop in Pyinmana for an hour due to 

some technical problem. 

Sayagyi was in the habit of keeping a diary.  In it, he gives a 

detailed account of this period when, for the only time in his life, 

he was able to become a Dullabha Bhikkhu I am able to give so 

many details about this time in Ingyinbin only because I had 

access to Sayagyi’s notes. 

Vào ngày 30 Tháng Sáu, sau bữa ăn trưa, Tôi đã đưa Giáo 

Thọ đến Mandalay và chúng tôi đã đi đến trạm xe lửa trước lúc 

hai giờ.  Với sự giúp đỡ của Ko Ohn, một kế toán viên mà đã biết 

rõ Giáo Thọ, chúng tôi đã mua một chỗ ngồi dành riêng và một  



90   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

vé ở tại nhà trạm.  Mặc dù xe lửa của Giáo Thọ đã rời khỏi đúng 

giờ, ông đã đi đến Yangon trễ một giờ đồng hồ vào sáng hôm sau 

vì xe lửa đã dừng lại tại Pyinmana trong một giờ do bởi một vài 

vấn đề kỹ thuật.  

Giáo Thọ đã có thói quen về việc giữ một cuốn nhật ký.  Ở 

trong đó, ông đã kể lại chi tiết của giai đoạn nầy khi, cho một lần 

duy nhất trong cuộc đời của mình, ông đã có thể trở thành một vị 

Tỳ Khưu Nan Đắc Tôi có thể cung cấp rất nhiều những thông tin 

chi tiết về thời gian nầy ở trong Ingyinbin chỉ là vì Tôi đã truy 

cập vào các sự ghi chú của Giáo Thọ.  
 

There is an entry in the diary under July 6
th

 that is entitled: 

“The journey to the Ingyinbin forest monastery in Khin U 

township in Shwebo District to pay respects and to verenate  

Webu Sayadaw.” He gave the text of this entry to his disciples: 

When I arrived in the presence of the Sayadaw, I venerated 

him, not only with material gifts, but I also verenated him by 

entering the folds of the Saṅgha, by observing the exalted Vinaya 

rules of the monks, and by practising meditation in this lofty 

Dhamma.  The giving of dāna I practised was also a perfection 

of dāna I had not practised before in this life.  As the Association 

and all the disciples take part in this giving of dāna as well, I 

went in front of the Sayadaw after I had reverted to lay life and 

shared the merits in his presence and with his mettā blessings. 

Có một khoản mục trong nhật ký ngày 6 Tháng Bảy dưới 

đầu đề là:  “Cuộc hành trình đến Thiền Lâm Tự Ingyinbin trong 

thị trấn Khin U ở Quận Lỵ Shwebo để bầy tỏ lòng kính trọng và 

tôn kính Đại Trưởng Lão Webu.”  Ông đã trao văn bản của khoản 

mục nầy đến các môn đệ của ông ta: 

Khi Tôi đã đi đến trước sự hiện diện của Đại Trưởng Lão, 

Tôi đã tôn kính Ngài, không chỉ với những món quà vật chất, tuy 

nhiênTôi cũng đã tôn kính Ngài bằng việc gia nhập vào sự bảo 

bọc của Tăng Đoàn, bằng việc tuân thủ các Giới Luật cao quý 

của những vị tu sĩ, và bằng việc tu tập thiền định trong Giáo Pháp 

cao thượng.  Việc xả thí cho ra Tôi đã thực hành cũng là một việc 

hoàn hảo của xả thí Tôi đã không có thực hành trước đây trong  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   91 

 

kiếp sống nầy.  Vì Hiệp Hội và tất cả môn đệ tham gia trong việc 

xả thí  cho ra nầy một cách tốt đẹp, Tôi đã đi đến phía trước của 

Đại Trưởng Lão sau khi Tôi đã trở lại đời sống cư sĩ và đã chia 

xẻ những phước báu trong sự hiện diện của Ngài và với những lời 

chúc phúc lân ái của Ngài. 

 

The Kusala Actions (*) 

Những Thiện Sự (*) 
 

[(*): In 1965, the minimum wage for a labourer was 3.15 

kyats (K) per day.] 

[(*): Vào năm 1965, mức lương tối thiểu cho một người lao 

động đã là 3.15 kyats (K) mỗi ngày.] 

 

Dāna-Kusala [Merit through generosity] 

 For Ingyinbin Pagoda    300 K  

 For Bodhi tree walls     200 K 

 For Kaung-hmudaw Pagoda      20 K 

 3 sets of the Tipiṭaka in Burmese  684 K 

 2 sets of three robes    190 K 

 3 sets of two robes    240 K 

 5 umbrellas       40 K 

 6 pairs of sandals     96 K 

 2 leather seats      10 K 

 2 bowls and strainers, etc.    37 K 

 1 razor       13 K 

 Candles and incense sticks    20 K      

 1 big box of cakes     32 K 

Two days of food offerings 

(1) June 18, 1965    300 K 

(2) June 27, 1965                                          500 K 

Total              2,442 K 

Note: In the food cost are included 220 K from the 

Vipassanā Association. Apart from the above items, mangoes, 

mangosteen and savoury snacks were offered by my Indian 

disciples. 

 



92   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Xả Thí Thiện [Phước báu do bởi sự rộng lượng] 

 Cho Chùa Ingyinbin    300 K 

 Cho tường thành cây Bồ Đề   200 K   

 Cho Chùa Kaung-hmudaw     20 K 

 3 bộ Tam Tạng bằng Miến Ngữ  684 K   

 2 bộ Tam Y     190 K 

 3 bộ hai Y     240 K 

 5 cây dù       40 K 

 6 đôi dép       96 K 

 2 ghế ngồi bằng da      10 K 

 2 bình bát và đồ lọc nước, v.v.    37 K  

 1 dao cạo       13 K 

 Những cây nến và nhan thơm     20 K 

 1 hộp lớn về bánh ngọt     32 K 

Hai ngày cúng dường vật thực  

(1) Ngày 18 Tháng Sáu năm 1965   300 K 

(2) Ngày 27 Tháng Sáu Năm 1965                 500 K 

Tổng cộng:              2,442 K 

Ghi chú:  Trong việc chi phí vật thực đã bao gồm 220 kyats 

từ Hiệp Hội Thiền Minh Sát.  Ngoài các mặt hàng kể trên, xoài, 

măng cụt và các thức ăn nhẹ với những hương vị đã được cúng 

dường do bởi các môn đệ người Ấn Độ của tôi. 
 

Sīla-Kusala [Merit through morality] 

Having entered the sublime state of being a bhikkhu, I 

observed the 227 rules of conduct with respect and diligence.  I 

made a special effort not to infringe even the minor rules of 

conduct.  In this lifetime, I had the opportunity to practise this 

high type of Sīla only during these ten days of monkhood.  

Giới Luật Thiện [Phước báu do bởi sự giới đức] 

Được bước vào trạng thái cao quý khi đã là một vị tỳ khưu, 

Tôi đã tuân thủ 227 điều giới đức với sự kính trọng và nỗ lực.  

Tôi đã thực hiện một cách đặc biệt tinh cần không vi phạm lỗi 

ngay cả những điều học giới đức thứ yếu.  Trong cả cuộc đời nầy, 

Tôi đã có cơ hội để tu tập ở thể loại cao thượng nầy của Giới 

Luật chỉ trong thời gian mười ngày nầy của đời sống vị tu sĩ. 
 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   93 

 

Bhāvanā-Kusala [Merit through developing the mind] 

Whenever I was free from my duties towards the Buddha, 

the Dhamma, and the Saṅgha, I directed my mind towards the 

Dhamma, and in this way, showed my respects by meditating, by 

practising Paṭipatti [putting the Teachings into practice]. 

Tu Tập Thiện [Phước báu do bởi sự phát triển tâm thức] 

Bất luận khi nào Tôi không phải bận bịu vào các nhiệm vụ 

của mình đối với Phật, Pháp và Tăng, Tôi đã hướng tâm thức của 

mình về Giáo Pháp, và bằng với phương thức nầy, đã biểu thị  

lòng kính trọng của mình qua việc hành thiền, qua việc tu tập  

Pháp Hành [thực thi những Giáo Lý vào việc tu tập].  
 

Daily schedule: 

After eating the dawn meal, I offered water to the Bodhi tree 

and then recited the Udāna [the Awakening of the Buddha in 

three stages (1)] in its shade. 

Back at my lodgings, I recited the Uddesa and Niddesa of 

the Paṭṭhāna (2). 

At midday, I paid homage by reciting the Paṭṭhāna 

Pañhāvāra (3). 

At four o’clock in the afternoon, I showed reverence by 

reciting the Mahāsamaya-sutta (4) along with the other six 

Suttas that were taught on the Great Occasion (5). 

Before nine in the evening, I recited the Udāna Gāthās, the 

Anekajati Saṃsāraṃ (6) and other Gāthās under Bodhi tree and 

then remained there meditating until exactly nine o’clock.  

[(1): The opening three verses of the Udāna spoken by the 

Buddha after enjoying the bliss of liberation for seven days under 

the Bodhi tree.  One verse each was spoken at the end of each of 

the three watches of the night.  Translated by John D. Ireland, 

The Udāna, Inspired Utterances of the Buddha (Kandy: Buddhist 

Publication Society, 1990), pp. 11-13.] 

[(2):  The Enumeration of the Conditions and the Analytical 

Exposition of the Conditions in the Paṭṭhāna (Conditional 

Relations).]  



94   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

[(3): The recitation of the investigation of conditional 

relations.] 

[(4): Dīgha-Nikāya, II 253-262. Translated by Maurice 

Walshe, The Long Discourses of the Buddha (London: Wisdom 

Publication,1987), pp. 315-320.] 

 [(5): Sammāparibbājaniya-Sutta (Sutta-Nipāta, vv. 359-

375), Kalahavivāda-Sutta (Sutta-Nipāta,vv.862-877), Mahā-

vyūha-Sutta (Sutta-Nipāta,vv.895-914), Cūlavyūha-Sutta(Sutta-

Nipāta,vv.878-894), Tuvataka-Sutta(Sutta-Nipāta,vv. 915-934),  

Purebhada-Sutta (Sutta-Nipāta,vv. 848-861). Translated by K.R. 

Norman, The Group of Discourses, Pāḷi Text Society, 1984. For a 

discussion, see Sayagyi U Chit Tin, The Great Occasion, 

Dhammadāna Series 9.]      

[(6):  Dhammapada, vv. 153-154.] 

 

Lịch trình hằng ngày: 

Sau khi đã dùng bữa ăn vào lúc rạng đông sáng, Tôi đã cúng 

dường nước đến cây Bô Đề và sau đó đã trùng tụng Tự Thuyết 

Kinh [Sự Giác Ngộ của Đức Phật trong ba giai đoạn] (1) ở trong 

những bóng mát của các cây đó.  

Trở lại chỗ ở của mình, Tôi đã trùng tụng Xiển Thuật và 

Xiển Minh của Phát Thú (2). 

Vào giữa trưa, Tôi đã bầy tỏ lòng tôn kính bằng cách trùng 

tụng Phát Thú – Giai Đoạn Vấn Đề (3). 

Vào bốn giờ chiều, Tôi đã biểu thị sự tôn kính qua việc 

trùng tụng Kinh Đại Hội (4) cùng với sáu bài Kinh khác mà đã 

được giảng dạy trong việc Đại Duyên Khởi (5). 

Trước lúc chín giờ tối, Tôi đã trùng tụng những Câu Kệ Tự 

Thuyết Kinh, Kệ Luân Hồi Nhiều Kiếp (6) và các Câu Kệ khác 

dưới cây Bồ Đề và sau đó đã ở lại nơi đó hành thiền mãi cho đến 

đúng chín giờ.  

[(1):  Việc khởi xướng lên ba câu kệ của Tự Thuyết Kinh 

đã do bởi Đức Phật sau sự  việc an hưởng hạnh phúc viên mãn 

của sự giải thoát trong bảy ngày ở dưới cây Bồ Đề.  Từng mỗi 

câu kệ đã được xướng lên ở phần cuối vào từng mỗi một của ba  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   95 

 

thâu canh đêm.  Đã được phiên dịch do bởi John D. Ireland, Tự 

Thuyết Kinh, Những sự bầy tỏ cảm hứng của Đức Phật (Kandy: 

Hiệp Hội Xuất Bản Phật Giáo, 1990), trang 11-13.]   

[(2):  Danh Mục của các Duyên và sự Giải Thích Phân Tích 

của các Duyên ở trong Phát Thú (Duyên Sinh-Duyên Hệ).] 

[(3):  Sự trùng tụng về việc thẩm sát của các Duyên Sinh- 

Duyên Hệ.] 

[(4):  Trường Bộ Kinh, Tập II trang 253-262. Đã được 

phiên dịch do bởi Maurice Walse, Những Pháp Thoại dài của 

Đức Phật (Luân Đôn: Xuất Bản Trí Tuệ, 1987), trang 315-320.] 

[(5):  Kinh Chánh Xuất Gia (Kinh Tập, những câu kệ 359-

375), Kinh Tranh Luận (Kinh Tập, những câu kệ 862-877), 

Kinh Đại Chuyển Hoán (Kinh Tập, những câu kệ 895-914), 

Kinh Tiểu Chuyển Hoán (Kinh Tập, những câu kệ 878-894), 

Kinh Cấp Thiết (Kinh Tập, những câu kệ 915-934), Kinh Tiền 

Hủy Hoại (Kinh Tập, những câu kệ 848-861). Đã được phiên 

dịch do bởi K. R. Norman, Tụ Hợp những Pháp Thoại, Hiệp Hội 

Văn Bản Pāḷi, 1984.   Để cho một cuộc thảo luận, xin xem Giáo 

Thọ Chit Tin, Đại Duyên Khởi, Pháp Thí đợt 9.] 

[(6):  Kinh Pháp Cú, những câu kệ 153-154.]    
 

The Dāna-Kusala, Sīla-Kusala, Bhāvanā-Kusala that I 

performed, together with the merit I gained by revering the 

Buddha, the Dhamma, and the Saṅgha, I share with all the 

Brahmās, Devas, and Humans who help me in the perfection of 

my Pāramīs, and especially with those of the Vipassanā 

Association who take responsibility in helping in the spreading of 

the Paṭipatti-Sāsana. 

May all be happy in mind and body.  May they be filled with 

the wisdom pertaining to the Paths (Magga) and Fruition States 

(Phala).  May they attain to the Awakening (Bodhi) to which they 

aspire.  

Việc Xả Thí Thiện, Giới Luật Thiện, Tu Tập Thiện mà Tôi 

đã có thực hiện, cùng với sự phước báu Tôi đã có được qua việc 

tôn kính Phật, Pháp và Tăng, Tôi chia xẻ với tất cả Chư Phạm 

Thiên, Chư Thiên, và Nhân Loại là bậc đã giúp đỡ tôi trong việc  









                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   97 

 

 

NOTES BY SAYAGYI U CHIT TIN 

NHỮNG CHÚ THÍCH CỦA GIÁO THỌ CHIT TIN 

 

A.  At that time, Sayagyi was the Chairman of the Sub- 

Committee for Paṭipatti at the Buddha Sāsana Council, Yangon, 

Myanmar. He was assigned the task of setting the issues 

concerning the meditation centres in the country. The reports 

received at the Council from these centres that there were a large 

number of Path and Fruition State winners ranging from teenage 

girls to elderly people. The Execuctive Committee was comprised 

of twenty-seven members who were well-known religious people 

from all over the country.  Most of them were learned or popular 

Pāḷi scholars. They were all concerned that there might be 

something wrong at the centres, but they did not dare criticize 

them since it would be very harmful to say anything against the 

Dhamma.   In order to resolve the issue, the Executive Committee 

had the papers transferred to the Sub-committee for Paṭipatti 

Affairs chaired by Sayagyi.  All this occurred in 1953.  Sayagyi 

had to look for a solution that would not disappoint anyone.  He 

wrote The Basic Study of the Buddha’s Teachings and theirs 

Correct Application in Burmese and submitted it to his Sub- 

Committee and later to the Executive Committee.  A resolution 

was passed to distribute it to all the meditation centres in the 

country for their response. No replies came from any of the 

centres, not even those that had sent in lists of Path and Fruition 

State winners. After that, no more of these lists were sent.  

Sayagyi sent his printed pamphlet to Webu Sayadaw separately, 

through the Deputy Controller of Accounts for Burma Railways, 

U Bo Lay, whose mother was one of the Sayadaw’s lay 

supporters.  U Maung Maung (an ex-colonel) who meditated with 

Sayamagyi in 1984 and who now stays at IMC-Yangon most of 

the time, is U Bo Lay’s younger brother. 

A.  Vào thời gian đó, Giáo Thọ đã là Chủ Tịch của Tiểu Ban 

về Pháp Hành tại Hội Nghị Phật Giáo, Yangon, Miến Điện.  

Ông đã được giao nhiệm vụ giải quyết các vấn đề liên quan đến 



98   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

các trung tâm thiền định ở trong nước.   Các bản báo cáo biên bản 

đã nhận được tại Hội Nghị từ các trung tâm nầy đã nói rằng có rất 

nhiều những bậc thắng quá Tầng Thánh Đạo và Quả chạy dài từ 

những thiếu nữ đến các bậc cao niên.  Ủy Ban Chấp Hành bao 

gồm hai mươi bảy thành viên, họ là các bậc tu hành nổi tiếng từ 

khắp cả mọi nơi trên đất nước.   Hầu hết trong số họ đã là các bậc 

học thức hoặc là những học giả nổi tiếng về Pāḷi.  Tất cả họ đều 

lo ngại rằng có thể đã có một cái gì đó không ổn ở các trung tâm, 

tuy nhiên họ đã không có can đảm bình phẩm về những người 

nầy, bởi vì sẽ rất là nguy hại để nói bất cứ điều chi đối nghịch lại 

Giáo Pháp.  Nhằm để giải quyết dứt điểm vấn đề, Ủy Ban Chấp 

Hành đã có các văn thư được chuyển giao đến Tiểu Ban về Pháp 

Hành Giáo Vụ do bởi Giáo Thọ chủ trì.  Tất cả sự việc nầy đã 

xảy ra vào năm 1953.   Giáo Thọ đã phải tìm một giải pháp mà sẽ 

không làm thất vọng bất cứ một ai.  Ông đã viết ra Nghiên Cứu 

Cơ Bản và Sự Ứng Dụng Chính Xác về Phật Pháp bằng Miến 

Ngữ và đã đệ trình quyển sách đến Tiểu Ban của mình, và về sau 

đến Ủy Ban Chấp Hành.   Một nghị quyết đã được thông qua để 

phân phối quyển sách đến tất cả các trung tâm thiền định trong 

nước cho việc phản ứng của họ.   Không có hồi âm đến từ bất cứ 

trung tâm nào, ngay cả cũng không có từ những người mà đã gửi 

trong danh sách là các bậc thắng quá Tầng Thánh Đạo và Quả.  

Sau việc đó, không còn có việc gửi các danh sách nầy nữa.  Giáo 

Thọ đã gửi một tiểu luận đã được in đến Đại Trưởng Lão một 

cách riêng biệt, thông qua vị Phó Kiểm Soát của Văn Phòng Kế 

Toán thuộc Bộ Hỏa Xa Miến Điện, Ông Bo Lay, có người mẹ là 

một trong những vị cư sĩ ủng hộ Đại Trưởng Lão.  Ông Maung 

Maung (một cựu đại tá) là người đã hành thiền với Nữ Giáo Thọ 

vào năm 1984, và hiện giờ là người ở tại Trung Tâm Thiền Viện 

Quốc Tế - Yangon hầu hết thời gian, là người em trai của Ông Bo 

Lay.  

 

B.  It was not surprising to Sayagyi and his immediate 

disciples that the Sayadaw should accept Sayagyi’s invitation.  

One night after the day’s work of teaching and group sittings 

were over, Sayagyi was inspired by an idea. So he told 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   99 

 

Sayamagyi and Sayagyi U Chit Tin to enter the Pagoda cells.  

Sayagyi instructed Sayamagyi to prepare herself and then he 

mentally invited the Sayadaw. 

Sayagyi and Sayamagyi came out of the Pagoda and 

Sayagyi instructed U Boon Shein, the treasurer of the centre’s 

Vipassanā Association, to fly to Mandalay the next day.  From 

there he was to proceed by car to Kyauksai Webu Chaung to give 

Webu Sayadaw a formal invitation. This incident was remem-

bered by many of Sayadaw’s disciples, including Sao Shwe Thaik 

was asked later on to chair the Yangon Committee that invited 

Webu Sayadaw to Lower Myanmar for annual visits, starting the 

next year.  He told how he asked the Sayadaw when he had a 

chance to talk with him privately, “Can someone mentally invite 

another person?” Sao Shwe Thaik had heard that Sayagyi had 

mentally invited the Sayadaw and that the Sayadaw had given 

consent; then U Boon Shein had been sent to make a formal 

invitation. “Lay disciple,” Webu Sayadaw replied immediately, 

“If the purity is there, it can happen at a certain stage.” 

After Venerable Webu Sayadaw came to the Centre, Sayagyi 

invited Sao Shwe Thaik to come and pay respects to the Sayadaw. 

Sao Shwe Thaik came at about seven o’clock on his way to a 

dinner party.  He asked the Sayadaw if he and Sayagyi taught the 

same thing.  He also asked if he should meditate under Sayagyi, 

and the Sayadaw told him he should. Sao Shwe Thaik 

immediately requested Sayagyi to teach him, so they both took 

leave of the Sayadaw and went into the pagoda.  Sayagyi 

assigned Sao Shwe Thaik the south cell, the one in which the 

Buddha statue was installed about a year later.  Then Sayagyi 

taught him Ānāpāna meditation.  Sao Shwe Thaik had said that 

he only had one hour before the dinner party, but he remained 

seated for two hours.  Sayagyi opened the door between the cell 

and the central shrine room after the two hours and Sao Shwe 

Thaik opened his eyes.  He was surprised that he had sat for such 

a long time.  Now he was late for his dinner party, but he was so 

impressed by the meditation, he said, “Never mind, I won’t go 

now.”  After this, the south cell was given to elderly men. 



100   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

B.  Chẳng có điều chi là ngạc nhiên đến cho Giáo Thọ và 

các môn đệ thân cận của ông rằng Đại Trưởng Lão sẽ chấp thuận 

lời thỉnh mời của Giáo Thọ.  Vào một đêm sau việc làm giảng 

dạy trong ngày và việc hợp nhóm đã kết thúc, Giáo Thọ đã khởi 

lên cảm hứng do bởi một ý tưởng.  Thế rồi ông đã bảo Nữ Giáo 

Thọ và Giáo Thọ Chit Tin đi vào những thiền trai của Chùa.  

Giáo Thọ đã chỉ dẫn Nữ Giáo Thọ để chuẩn bị tinh thần và sau đó 

ông đã thỉnh mời Đại Trưởng Lão bằng tâm lực.    

Giáo Thọ Chit Tin và Nữ Giáo Thọ đã ra khỏi Chùa và Giáo 

Thọ đã chỉ thị Ông Boon Shein, người thủ quỹ của Hiệp Hội 

Thiền Minh Sát của trung tâm, để bay đến Mandalay vào ngày 

hôm sau. Từ nơi đó, ông đã tiến hành bằng xe hơi đi đến 

Kyauksai Webu Chaung để trình lên Đại Trưởng Lão Webu một 

lời thỉnh mời chính thức.  Sự kiện nầy đã được ghi nhớ do bởi rất 

nhiều môn đệ của Giáo Thọ, kể cả Sao Shwe Thaik, là người đã 

từng là vị tổng thống đầu tiên của Miến Điện.  Sao Shwe Thaik 

đã được yêu cầu sau nầy vào ghế chủ toạ của Hội Đồng Yangon 

để thỉnh mời Đại Trưởng Lão Webu đến Hạ Phần Miến Điện cho 

các chuyến thăm viếng hàng năm, sẽ được bắt đầu vào năm tới.  

Ông đã nói làm thế nào ông thỉnh mời được Đại Trưởng Lão khi 

ông có một cơ hội để nói chuyện với Ngài một cách riêng tư, “Có 

thể nào một người nào đó thỉnh mời một người khác bằng tâm 

lực?” Sao Shwe Thaik đã được nghe nói rằng Giáo Thọ đã thỉnh 

mời Đại Trưởng Lão bằng tâm lực và thế là Đại Trưởng Lão đã 

ban cho sự đồng ý của Ngài; sau đó Ông Boon Shein đã được gửi 

đi để thực hiện một lời thỉnh mời chính thức.  “Nầy người môn 

đệ cư sĩ,” ngay lập tức Đại Trưởng Lão đã trả lời, “Nếu sự thanh 

tịnh có ở nơi đó, thì điều đó có thể xẩy ra vào một giai đoạn nhất 

định.”   

Sau khi Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã quan lâm đến Trung 

Tâm, Giáo Thọ đã mời Sao Shwe Thaik đến và để bầy tỏ lòng tôn 

kính đến Đại Trưởng Lão.  Sao Shwe Thaik đã đi đến vào lúc bảy 

giờ trên đường của ông đi dự một bữa tiệc tối. Ông đã thỉnh cầu 

Đại Trưởng Lão giá mà ông và Giáo Thọ được giảng dạy như 

nhau.  Ông cũng đã vấn hỏi là ông có nên hành thiền dưới sự chỉ 

dạy của Giáo Thọ, và Đại Trưởng Lão đã bảo với ông rằng ông ta 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   101 

 

nên làm điều đó.  Ngay lập tức, Sao Shwe Thaik đã yêu cầu Giáo 

Thọ chỉ dạy ông ta, và như thế, cả hai người nầy đã từ giã Đại 

Trưởng Lão và đã đi vào ngôi chùa.  Giáo Thọ đã chỉ định Sao 

Shwe Thaik căn thiền trai hướng nam, là một căn mà có bức 

tượng Phật đã được tôn thờ vào khoảng một năm trước đây.  Sau 

đó Giáo Thọ đã chỉ dạy ông ta về thiền Sổ Tức.  Sao Shwe Thaik 

đã nói rằng ông chỉ có một giờ trước bữa tiệc tối, tuy nhiên ông 

đã vẫn ngồi được cho đến hai giờ.  Giáo Thọ đã mở cánh cửa ở 

giữa căn thiền trai và phòng thờ chánh điện sau hai giờ và Sao 

Shwe Thaik đã mở đôi mắt ra.  Ông đã quá đỗi ngạc nhiên rằng 

ông ta đã ngồi được trong một thời gian dài như vậy.  Bây giờ 

ông đã trễ cho bữa tiệc tối, tuy nhiên qua thiền định, đã gây cho 

ông ta một ấn tượng rất mạnh mẽ, ông đã nói, “Không hề chi, Tôi 

sẽ không đi ngay bây giờ.”  Sau sự việc nầy, căn thiền trai hướng 

nam đã được dành cho những người có tuổi.        

 

C.  As usual, Sayagyi recounted his experiences when he 

returned to IMC-Yangon.  Sayamagyi may have been there, but 

no one else was present when he told Sayagyi U Chit Tin of an 

extraordinary incident at Webu Sayadaw’s monastery.  In the late 

afternoon on June 17, 1965, the day of their arrival, while U Hla 

Tun was shaving Sayagyi’s head, the Sayadaw suddenly arrived, 

squatted in front of Sayagyi, and started picking up the hair that 

had been shaved off his head.  He collected some and went away.  

Sayagyi was amazed at this, and he told U Hla Tun to save some 

of the hair in an empty plastic medicine bottle that Sayagyi took 

back to Yangon with him.  He always kept this bottle behind the 

Buddha statue in the IMC Pagoda. When Sayamagyi and Sayagyi 

U Chit Tin came out of Myanmar, they brought half of the hair 

with them so that the hair could be honoured and revered.  The 

hair is now enshrined in the Dhamma Yaung Chi Cetis that have 

been built all around the world for the benefit of many. 

C.  Như thường lệ, Giáo Thọ đã kể lại chi tiết những kinh 

nghiệm của mình mỗi khi ông đã trở về lại Trung Tâm Thiền 

Viện Quốc Tế - Yangon.  Nữ Giáo Thọ có thể là có ở nơi đó, tuy 

nhiên không có một ai khác nữa đã có mặt khi ông kể cho Giáo 



102   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Thọ Chit Tin về một sự kiện phi thường ở tại tu viện của Đại 

Trưởng Lão Webu.  Vào cuối buổi chiều ngày 17 Tháng Sáu 

Năm 1965, đó là ngày đến của họ, trong khi Ông Hla Tun đang   

cạo tóc trên đầu của Giáo Thọ, Đại Trưởng Lão đã bất ngờ đi 

đến, đã ngồi xổm trước mặt của Giáo Thọ, và đã bắt đầu lượm 

nhặt tóc lên khi đã được cạo khỏi đầu của ông ta.  Ngài đã thu 

lượm một ít, và đã ra đi.  Giáo Thọ rất đỗi kinh ngạc về việc nầy, 

và ông đã bảo với Ông Hla Tun để lưu giữ lại một ít tóc trong 

một hộp thuốc rỗng không bằng nhựa để mà Giáo Thọ đem cùng 

với ông ta về lại Yangon.  Ông đã thường luôn giữ cái hộp nầy ở 

phía sau bức tượng Phật trong ngôi chùa của Trung Tâm Thiền 

Viện Quốc Tế.  Khi Nữ Giáo Thọ và Giáo Thọ Chit Tin đã ra 

khỏi Miến Điện, họ đã mang theo một nửa số tóc đi với họ, để mà 

những tóc nầy có thể được vinh danh và quý trọng.  Tóc hiện giờ 

được cất giữ trong Ánh Sáng Pháp Bảo Tự đã được xây dựng lên 

khắp cả toàn thế giới vì phúc lợi của nhiều người.  

 

D.  As the building had just been completed, the building 

compound needed to be cleaned and the footpath to the main 

entrance laid out. Even though it was late in the evening, 

Venerable Webu Sayadaw assembled some lay disciples to help 

clear the grounds and make this footpath.  The main entrance of 

the house was in the middle of the compound and the footpath led 

directly to Venerable Webu Sayadaw’s monastery.  The path is 

the Min-lan-ma or “The King’s Highway.”              

U Hla Tun was there helping the men working on the main 

path, but he thought the side footpaths that had been used by the 

workers and tradesmen during the construction of the building 

would serve for one night.  Sayagyi overheard him thinking out 

loud and decided to admonish him with a few questions. 

“How would the Brahmās and Devas approach the 

monastery?”  he asked “Would they come by the side paths or by 

the King’s Highway?” 

“They will come by the King’s Highway, reverend sir,” U 

Hla Tun replied. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   103 

 

“Yes,” Sayagyi said, “Just as a king would take the Min- 

lan-ma, so too should the bhikkhus and sāmaṇeras.  What has to 

be done should be done immediately.  There is no time to waste.  

It should be done properly, working cooperatively and in 

harmony with your co-workers. (*)” 

[(*): See The Second International Conference and 

Ordination in the Traditional of Sayagyi U Ba Khin, 1988–1989, 

Dhammadāna Series 11, pp 84f.] 

D.  Vì tòa nhà vừa mới được hoàn thành, khuôn viên tòa nhà 

cần phải được làm cho sạch sẽ và sắp đặt lại những đường bộ 

hành đẫn đến lộ chánh đi vào.  Mặc dù đã là tối lắm rồi, Ngài Đại 

Trưởng Lão Webu đã tập hợp được một số môn đệ cư sĩ để giúp 

dọn sạch khu vực và thực hiện con đường bộ hành nầy.  Lộ chánh 

đi vào của căn nhà là nằm ở giữa của khuôn viên và đường bộ 

hành dắt dẫn một cách trực tiếp đến tu viện của Đại Trưởng Lão 

Webu. Đường lộ nầy đã được gọi là the Min-lan-ma hoặc là 

“Quốc Lộ của Vua.” 

Ông Hla Tun đã có ở đó để giúp những người làm việc trên 

đường lộ chính, tuy nhiên ông đã nghĩ rằng lề đường bộ hành thì 

đã được sử dụng cho các công nhân và những người buôn bán 

trong thời gian việc xây dựng của tòa nhà sẽ thích hợp trong một 

đêm.   Giáo Thọ đã nghe trộm ông ta đang nghĩ suy ra thành tiếng 

và đã quyết định khuyên bảo ông ta với một số câu hỏi.  

“Làm thế nào Chư Phạm Thiên và Chư Thiên tiếp cận với tu 

viện?”  ông đã vấn hỏi, “Họ sẽ đến bằng lề đường bộ hành hay là 

bằng Quốc Lộ của Vua?” 

“Kính thưa Ngài tôn kính, họ sẽ đến bằng Quốc Lộ của 

Vua,” Ông Hla Tun đã trả lời. 

“Đúng vậy” Giáo Thọ đã nói, “Ví như một vị vua sẽ dùng 

Quốc Lộ của Vua, và cũng như thế Chư Tỳ Khưu và các vị Sa Di 

sẽ là như vậy.  Điều chi phải được hoàn thành thì sẽ phải được 

hoàn thành ngay tức thì.  Không có thời gian để lãng phí.  Nó sẽ 

phải được hoàn thành một cách chính xác, khi làm việc thì phải 

hợp tác lẫn nhau và trong tinh thần hài hòa với những người làm 

việc chung với mình.”   



104   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

[(*):  Xin xem trong Hội Nghị Quốc Tế lần thứ hai và Lễ 

Xuất Gia trong Truyền Thống của Giáo Thọ Ba Khin, 1988-1989, 

Pháp Thí đợt thứ 11, trang 84f.] 
 

E.  Sayagyi collected a selection of texts from the Tipiṭaka 

(Pāḷi canon) and had them published in a booklet on the 

Buddha’s Day (the full-moon day of the month of Kason), 1313 

Burmese Era (May 20, 1951).  The texts were: Udāna, Paṭicca- 

samuppāda, Uddesa, Niddesa, Aṭṭhajaya-maṅgalā-gāthā 

(Dhammapada, vv. 153-154), “The verses celebrating the 

eighfold victory”).  This booklet was printed as Dhamma-dāna 

(Dhamma-let-saung, “a present of the Teachings”). The 

Buddha-Sāsana Akyosaung Athin of the Accountant General’s 

Office distributed it free of charge.         

According to Venerable Ledi Sayadaw, these texts, if 

learned by heart and recited daily throughout one’s life, make the 

body resemble a Dhamma-Ceti, and Men and devas will gain 

merit by worshipping and revering the reciter of the verses.  

Sayagyi solemnly declared that by reciting these verses with a 

faithful heart and a concentrated mind, visualizing the Buddha 

attaining Buddhahood, it is possible to awaken the Bodhi-dhātu.  

A note reproducing Ledi Sayadaw’s words was added in the 

booklet after the Udāna Niddesa. 

E.  Giáo Thọ đã sưu tập một bộ chọn lọc các văn bản từ nơi 

Tam Tạng (kinh điển Pāḷi) và đã xuất bản những văn bản nầy 

trong một tập sách nhỏ vào Ngày của Đức Phật (ngày trăng tròn 

của Tháng Năm), Niên Kỷ Miến Điện 1313 (Ngày 20 Tháng 

Năm Năm 1951).  Các văn bản đó là: Kinh Tập, Liên Quan 

Tương Sinh, Xiển Thuật, Xiển Minh, Bát Kệ Chiến Thắng Kiết 

Tường (Pháp Cú, những câu kệ 153-154), “Những câu kệ tán 

thán về tám lần chiến thắng”).  Tập sách nhỏ nầy được in ra như 

là Pháp Thí (Dhamma-let-saung, “một tặng phẩm của Giáo 

Lý”).  Tiểu Ban Thực Hành Giáo Pháp thuộc Văn Phòng Kế 

Toán Trưởng đã phân phát miễn phí tập sách nhỏ nầy.   

Căn cứ vào Ngài Đại Trưởng Lão Ledi, các văn bản nầy, 

nếu được học thuộc lòng và được trùng tụng hằng ngày suốt cả  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   105 

 

cuộc đời của một người, thì làm cơ thể tựa như một Bảo Tháp 

Pháp Bảo, và Nhân Loại cùng với Chư Thiên sẽ đạt được phước 

báu qua việc tôn trọng và sự quý kính với người trì tụng các văn 

bản.  Giáo Thọ đã long trọng tuyên bố rằng qua việc trùng tụng 

các văn bản nầy bằng với một tấm lòng tín thành và một tâm thức 

được tập trung, thì có được khả kiến Phật và thành đạt Quả vị 

Phật, nó có thể làm cho thấy rõ Giác Tố Chất.  Một bản ghi chú 

đã được sao chép lại những lời nói của Đại Trưởng Lão Ledi đã 

được bổ túc trong tập sách nhỏ, ở sau quyển Kinh Tập Xiển 

Thuật. 

  

F. After becoming a monk on Friday, June 18
th

, 1965, 

Sayagyi realized that the Sayadaw desired to built a pagoda at 

his birthplace, nearly on kilometer north of the meditation centre.  

That same night, Sayagyi said he got up at midnight and left the 

monastery through the eastern gate without disturbing anyone’s 

sleep. So neither U Ko Lay (U Tejinda) nor U Hla Tun were 

aware that he went to the site where the Sayadaw’s pagoda was 

to be built and sat on the precise spot and meditated.  Then he 

recited the Parittas and Paṭṭhāna and returned to his quarters. 

F.  Sau khi trở thành một vị tu sĩ vào Thứ Sáu, ngày 18 

Tháng Sáu Năm 1965, Giáo Thọ đã nhận thức được rằng Đại 

Trưởng Lão mong muốn được xây dựng một ngôi chùa ở tại sinh 

quán của Ngài, gần một cây số về phía bắc của trung tâm thiền 

định.  Vào ngay đêm đó, Giáo Thọ đã nói là ông đã thức dậy vào 

nửa đêm và đã rời khỏi tu viện thông qua cửa ngõ phía đông mà 

chẳng làm quấy rầy giấc ngủ của bất cứ một ai.  Vì thế, ngay cả 

Ông Ko Lay (Sư Tejinda) và luôn cả Ông Hla Tun cũng không 

hay biết được rằng ông đã đi đến địa điểm, là nơi mà ngôi chùa 

của Đại Trưởng Lão sẽ được xây dựng, và đã ngồi ngay ở trên 

chỗ đó và hành thiền.  Sau đó ông đã trùng tụng  những bài Kinh 

an lành và Phát Thú, và đã quay trở lại khu nhà ở của mình.   

 

G.  As I (Sayagyi U Chit Tin) happened to be close to 

Sayagyi after I started working in his office, I was aware through 

the officer responsible for the disbursement of salaries of all the 



106   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

officers and staff that Sayagyi did not handle his salary because 

he observed the ten precepts from the full-moon day of each 

month to the new-moon day.  So that officer took his pay package 

directly to Sayagyi’s family and Sayagyi never had to handle 

money.  One reason his pay went directly to his family was that 

Sayagyi had eight children to support.  He would have had nine 

children, but the first child died when she was very young. 

Sayagyi held three or four separate (three posts for three 

years and four posts for one year) that were all equal to the rank 

of a head of department.  The salary for each post would have 

been 1,600 K, but Sayagyi was only allowed to draw a salary 

from one post (Director of Commercial Audit).  All the other 

posts were only honorary. This clause was added to his 

appointment order, for otherwise he was entitled to draw 300 K 

for an additional post under the fundamental rules of the country.  

This clause in his appointment order took away his right to the 

extra pay.  If he had been paid 1,900 K per month, he would have 

made more than his immediate superior, the Auditor General, 

who was paid only 1,800 K by virtue of his appointment through 

an act of parliament.  Later, when Sayagyi was attached to the 

Audit General’s office as the Officer-in-charge on special duty, 

he prepared a very good case for increasing the Auditor 

General’s salary to 2,500 K per month.  This was approved and 

the act was admended.  After that, Sayagyi could draw an extra 

300 K for only one of his additional posts.  He used this added 

sum for his personal expenditures.  From his savings out of this 

additional salary, he gave dāna as part of his kusala actions.      

G.  Vì Tôi (Giáo Thọ Chit Tin) có dịp được gần gũi với 

Giáo Thọ sau khi Tôi đã bắt đầu làm việc trong văn phòng của 

ông.  Thông qua nhân viên có trách nhiệm về việc trả tiền lương 

cho tất cả các nhân viên và cán sự, Tôi đã nhận thức được rằng 

Giáo Thọ đã không xử lý tiền lương của mình, vì lẽ ông đã thọ trì 

mười điều giới học, kể từ ngày trăng tròn của mỗi tháng cho đến 

ngày có trăng non (từ ngày Rằm đến ngày 30).  Vì thế, người 

nhân viên đó đã trả trọn gói tiền lương trực tiếp đến gia đình của 

Giáo Thọ và Giáo Thọ đã không bao giờ xử lý tới tiền bạc.  Một 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   107 

 

lý do lương của ông đã được gửi trực tiếp đến gia đình của ông ta 

là vì Giáo Thọ đã có tám người con phải nuôi dưỡng.  Ông đã có 

chín người con, tuy nhiên người con đầu lòng đã mất khi cô ta 

còn rất trẻ.      

Giáo Thọ đã nắm giữ ba hoặc bốn chức vụ riêng biệt (ba 

chức vụ trong ba năm và bốn chức vụ trong một năm) mà tất cả 

đều đồng là cấp bậc của một thủ trưởng đơn vị.  Mức lương cho 

mỗi một chức vụ sẽ có được là 1,600 K, tuy nhiên Giáo Thọ chỉ 

được phép lãnh lương duy nhất ở một chức vụ (Giám Đốc Kiểm 

Toán Thương Mại).  Tất cả các chức vụ khác chỉ là danh vị.  

Điều khoản nầy đã được bổ sung vào trong nội quy bổ nhiệm 

chức vụ của ông ta, nếu không thì ông có được quyền lãnh 300 K 

cho việc thêm một chức vụ dựa theo các quy tắc cơ bản của đất 

nước.  Chính điều khoản nầy trong nội quy bổ nhiệm chức vụ của 

ông ta đã lấy đi cái quyền của mình được trả tiền phụ trội.  Nếu 

mỗi tháng ông đã được trả 1,900 K, ông có thể đã làm nhiều hơn 

cấp trên trực tiếp của mình, vị Kiểm Toán Trưởng, là người chỉ 

được trả 1,800 K trên cơ sở của việc bổ nhiệm chức vụ của ông ta 

thông qua một đạo luật của nghị viện.   

Về sau, khi Giáo Thọ được gia nhập vào văn phòng của 

Kiểm Toán Trưởng với tư cách là Giám Đốc Thường Trực trong 

nhiệm vụ đặc biệt, ông đã chuẩn bị cho một trường hợp rất tốt 

cho việc tăng mức lương hằng tháng của Kiểm Toán Trưởng lên 

đến 2,500 K.  Điều nầy đã được phê duyệt và đạo luật đã được tu 

chỉnh.  Sau sự việc đó, Giáo Thọ có thể được lãnh phụ trội 300 K 

chỉ cho duy nhất một chức vụ trong các chức vụ bổ sung của 

mình.  Ông đã sử dụng số tiền được thêm nầy cho việc chi tiêu cá 

nhân của mình.  Từ số tiền tiết kiệm được lấy ra ở tiền lương bổ 

sung, ông đã xả thí cho ra như là một phần vào các thiện sự của 

mình.  
✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻



108   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

DISCOURSE  I 

WHAT REALLY MATTERS 

PHÁP THOẠI  I 

NHỮNG ĐIỀU CHI THẬT SỰ QUAN TRỌNG 

 

Venerable Webu Sayadaw: You have taken up moral 

conduct (Sīla). Now that you have undertaken to perfect 

yourselves in the Perfection of Morality (Sīla Pāramī), fulfil it to 

the utmost. Only if you fulfil Sīla to the utmost will all your 

aspirations be met.  You will be happy now and in the future. 

Only the Teachings of the Buddha can give you real 

happiness – in the present and in the remainder of Saṃsāra (1).  

The Teachings of the Buddha are enshrined in the Three 

Collections of the canon (Tipiṭaka) (2). The Tipiṭaka are very 

extensive.  If we take the essence out of the Tipiṭaka we shall find 

the thirty-seven Factors of Awakening (Bodhipakkhiyā dhammā) 

(3).  The essence of the thirty-seven Factors of Awakening is the 

eight constituents of the Noble Eightfold Path (Maggaṅgas).  The 

essence of the Noble Eightfold Path is the threefold training 

(sikkhā): higher morality, higher mindfulness, and higher 

wisdom (Adhisīla, Adhicitta (4) and Adhipaññā).  The essence of 

the threefold training is the unique Universal Law (Eko 

Dhammo). 

[(1):  The cycle of birth and death that is without discernible 

beginning, but which ends with the attainment of Nibbāna.] 

[(2):  Tipiṭaka, see p. 9] 

[(3): See Venerable Nyanatiloka, Buddhist Dictionary 

(Kandy: BPS, 1976) and Venerable Ledi Sayadaw, The Manuals 

of Buddhism (Rangoon, 1965), pp. 165ff.] 

[(4): Citta in Pāḷi means mind and mental functions.  

Adhicitta here means “concentrated mind,” i.e. Samādhi.]       
  

Ngài Đại Trưởng Lão Webu:  Quý vị đã đang gìn giữ phẩm 

hạnh đạo đức (Giới Luật).  Hiện giờ quý vị đã đang đảm trách để  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   109 

 

tự hoàn hảo cho chính mình trong Pháp Toàn Thiện về Đức Hạnh 

(Trì Giới Ba La Mật), hoàn thành viên mãn Giới Luật đến mức 

cùng tột.  Chỉ khi nào quý vị hoàn thành viên mãn Giới Luật đến 

mức cùng tột thì tất cả các sở nguyện cầu sẽ được đáp ứng.   Quý 

vị sẽ được an vui hiện tại và trong ngày vị lai.   

Chỉ có Giáo Lý của Đức Phật có thể đem đến cho quý vị 

chân hạnh phúc – trong hiện tại và trong phần còn lại của Luân 

Hồi (1).  Giáo Lý của Đức Phật đã được lưu trữ trong ba Bộ Sưu 

Tập về kinh điển (Tam Tạng) (2).  Tam Tạng thì quả là thậm đại.  

Nếu chúng ta chiết xuất tinh hoa của Tam Tạng thì chúng ta sẽ 

tìm thấy được ba mươi bảy Yếu Tố của sự Giác Ngộ (Những 

Pháp Giác Chi Phần)(3).  Tinh hoa của ba mươi bảy Yếu Tố của 

sự Giác Ngộ là tám chi phần của Bát Thánh Đạo (các Chi Đạo).  

Tinh hoa của Bát Thánh Đạo (4) là bộ ba huấn dụ (Điều Học): 

đức hạnh cao quý, chánh niệm cao độ, và trí tuệ cao thượng (Giới 

Chí Thượng, Tâm Chí Thượng (4), Tuệ Chí Thượng).  Tinh 

hoa của bộ ba huấn dụ là duy nhất Định Luật Phổ Thông (Nhất 

Chi Pháp).    

[(1):  Vòng tuần hoàn của sanh và tử quả là bất khả phân 

biệt lúc khởi điểm, tuy nhiên nó lại có phần kết thúc với sự thành 

đạt Níp Bàn.] 

[(2):  Tam Tạng, xin xem trang 9.] 

[(3):  Xin xem Trưởng Lão Nyanatiloka, Từ Điển Phật Giáo 

(Kandy: Hiệp Hội Xuất Bản Sách Phật Giáo, 1976) và Ngài Đại 

Trưởng Lão Ledi, Giáo Khoa Thư Phật Giáo (Rangoon, 1965) 

trang 165.]    

[(4):  Citta (Tâm) trong Pāḷi có nghĩa là tâm thức và các 

chức năng tinh thần. Tâm Chí Thượng ở tại đây có nghĩa là “tâm 

thức đã tập trung,” đó là Định.] 
    

If your body and mind are under control, as they are now, 

there can be no roughness of physical or verbal action.  This is 

Adhisīla or Perfect Morality. 

If Adhisīla becomes strong, the mind will become peaceful 

and tranquil and lose its harshness.  This is called Adhicitta. 

If Adhicitta (Samādhi) becomes strong and the mind stays  



110   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

one-pointed for a long period, then you will realize that in a split 

second matter arises and dissolves billions and billions of times.  

If mind (Nāma) knows matter (Rūpa), it knows that matter 

becomes and disintegrates billions and billions of times (#) in the 

wink of an eye.  This knowledge of arising and disintegration is 

called Adhipaññā. 

[(#): Matter, according to Buddhism, consist of subatomic 

particles (Kālapas) arising and disintegrating billions and 

billions of times in the wink of an eye.  See: Introduction, Pāḷi 

terms, Kālapa.] 

Nếu thân và tâm của quý vị được kiểm soát, như chúng hiện 

là bây giờ, thì có thể là không có điều thô thiển nào về thân hành 

và ngữ hành.  Đây là Giới Chí Thượng hoặc là Đức Hạnh Hoàn 

Hảo. 

Nếu Giới Chí Thượng trở nên mạnh mẽ, tâm thức sẽ trở nên 

an tịnh và tĩnh lặng và mất đi sự khắc nghiệt của nó.  Đây được 

gọi là Tâm Chí Thượng. 

Nếu Tâm Chí Thượng (Định) trở nên mạnh mẽ và tâm trụ 

vào một điểm trong một thời gian lâu dài, sau đó quý vị sẽ nhận 

thức rằng trong một khoảng giây khắc, thể chất khởi sinh và rã 

tan hàng tỷ tỷ lần.  Nếu tâm thức (Danh) hiểu biết thể chất (Sắc), 

nó biết rằng thể chất trở thành và hoại diệt hàng tỷ tỷ lần (#) 

trong một nhấp nháy của con mắt.  Sự hiểu biết về việc khởi sinh 

và sự hoại diệt nầy đây, được gọi là Tuệ Chí Thượng. 

[(#): Thể chất, căn cứ vào Phật Giáo, gồm có các hạt hạ 

nguyên tử (các Tổng Hợp) đang khởi sinh và phân hủy hàng tỷ tỷ 

lần trong một nhấp nháy của con mắt.   Xin xem: Lời Giới Thiệu, 

thuật ngữ Pāḷi, Tổng Hợp.]  

 

Whenever we breathe in or out, the in-coming and the out- 

going air touches somewhere in or near the nostrils. The 

sensitive matter (Kāyapasāda) (*) registers the touch of air.  In 

this process, the entities touching are matter and the entity 

knowing the touch is mind.  So do not go around asking others 

about mind and matter; observe your breathing and you will find 

out about them for yourselves. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   111 

 

[(*):  Kāyapasāda is the sensitive matter contained in the  

six sense organs that registers touch, light (sight), sound waves, 

smells, tastes, and thoughts.] 

Bất luận khi nào chúng ta hít vô hoặc thở ra, không khí đi 

vào và đi ra xúc chạm ở một nơi nào đó bên trong hoặc ở gần lỗ 

mũi.  Phần nhậy cảm vật chất (Thân Thanh Triệt) (*) ghi lấy sự 

xúc chạm của không khí.  Trong quá trình nầy, các thực thể đang 

tiếp chạm là thể chất (Sắc) và thực thể hiểu biết sự xúc chạm là 

tâm thức (Danh).  Như thế, không phải đi nơi nầy đến nơi khác 

để vấn hỏi những người khác về tâm thức (Danh) và thể chất 

(Sắc); hãy quán sát hơi thở của mình, và chính tự mình, quý vị sẽ 

khám phá ra về chúng.  

[(*): Thân Thanh Triệt  là phần nhậy cảm vật chất được 

chứa đựng trong sáu giác quan để mà ghi lấy sự xúc chạm, ánh 

sáng (thị giác), âm thanh rung động, các mùi hơi, các vị nếm, và 

những nghĩ suy.]  

 

When the air comes in, it will touch.  When the air goes out, 

it will touch.  If you know this touch continuously, then wanting 

(Lobha), dislike (Dosa), and delusion (Moha) do not have the 

opportunity to arise and the fires of greed, anger, and delusion 

will subside. 

You cannot know the touch of air before it actually occurs. 

After it has gone, you cannot know it any more.  Only while the 

air moves in or out can you feel the sensation of touch.  This we 

call the present moment.    

Khi không khí đi vào bên trong, nó sẽ xúc chạm.  Khi không 

khí đi ra ngoài, nó sẽ xúc chạm.  Nếu quý vị hiểu biết sự xúc 

chạm nầy một cách liên tục, thế rồi sự ham muốn (Tham), sự 

không ưa thích (Sân), và sự mê mờ (Si) không có cơ hội để khởi 

sinh và các ngọn lửa của tham, sân và si sẽ giảm dần. 

Quý vị không thể nào biết được sự xúc chạm của không khí 

trước khi nó thực sự xẩy ra.  Sau khi nó đã ra đi, quý vị không thể 

nào biết được nó có nữa hay không.  Chỉ trong lúc không khí 

chuyển động bên trong hoặc đi ra có thể quý vị cảm nhận được 

xúc giác.  Điều nầy chúng ta gọi là khoảnh khắc hiện tại. 



112   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

While we feel the touch of air, we know that there are only 

mind and matter.  We know for ourselves that there is no “I,” no 

other person, no man and woman, and we realize for ourselves 

that what the Buddha said is indeed true.  We needn’t ask others.  

While we know in-breath and out-breath, there is no I or Attā (#). 

[(#):  Attā, Pāḷi for “I,” “soul,” “personality” or any other 

type of permanent personal entity.  In Buddhism such an entity is 

believed not to exist and the erroneous belief that it does exist is 

said to be due to wishful thinking and wrong viewing of reality.  

See Saṃyutta Nikāya, III 78, 196.] 

Trong khi chúng ta cảm nhận sự xúc chạm của không khí, 

chúng ta biết được rằng chỉ có danh và sắc.  Chính tự chúng ta 

hiểu biết được rằng không có “Tôi,” không người nào khác, 

không người nam và người nữ, và chính tự chúng ta nhận thức 

rằng Đức Phật đã nói quả đúng sự thực.  Chúng ta không cần phải 

hỏi người nào khác.  Trong khi chúng ta liễu tri thở vô và thở ra, 

không có Tôi hoặc Tự Ngã (#).  

[(#):  Tự Ngã, Pāḷi ngữ, dùng cho “Tôi,” “linh hồn,” “bản 

ngã,” hoặc bất kỳ thể loại nào khác về thực thể cá nhân vĩnh 

hằng.  Trong Phật Giáo, cái mà một thực thể được cho là không 

hiện hữu và niềm tin sai lạc rằng nó được hiện hữu được cho là 

do bởi điều mơ tưởng và tà kiến về thực tại.  Xin xem Tương 

Ưng Bộ Kinh, III, trang 78, 196.]  

 

When we know this, our view is pure; it is right view. We 

know in that moment that there is nothing but Nāma and Rūpa, 

mind and matter.  We also know that mind and matter are two 

different entities.  If we thus know to distinguish between Nāma 

and Rūpa, we have attained to the ability to distinguish between 

mind and matter (Nāma Rūpa Pariccheda Ñāṇa).  

If we know the touch of air as and when it occurs, our mind 

is pure and we get the benefits thereof.  Do not think that the 

benefits you get thus, even in a split second, are few.  Do not 

think that those who meditate do not get any advantages from 

their practice. Now that you are born in happy plane and 

encounter the teachings of a Buddha, you can obtain great 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   113 

 

benefits.  Do not worry about eating and drinking, but make all 

the effort you can.   

Khi chúng ta liễu tri điều nầy, tri kiến của chúng ta được 

tinh khiết, điều đó là chánh kiến.  Trong khoảnh khắc đó chúng ta 

liễu tri rằng chẳng có chi cả, mà chỉ có Danh và Sắc, tâm thức và 

thể chất.  Chúng ta cũng liễu tri rằng tâm thức và thể chất là hai 

thực thể khác biệt.  Nếu chúng ta đã liễu tri được như thế để phân 

biệt được giữa Danh và Sắc, chúng ta đã đạt đến khả năng phân 

biệt giữa tâm thức và thể chất (Tuệ Phân Biệt Danh Sắc). 

Nếu chúng ta liễu tri sự xúc chạm của không khí ngay khi 

nó xẩy ra, tâm thức của chúng ta là tinh khiết và chúng ta có được 

những phúc lợi về điều đó.  Đừng nghĩ rằng những phúc lợi quý 

vị có được như thế, ngay cả chỉ trong một khoảng giây khắc, là ít 

oi.  Đừng nghĩ rằng những người mà hành thiền không có được 

một sự lợi ích nào ở sự tu tập của họ.  Vào lúc nầy quý vị đã 

được sinh ra trong một cõi giới hữu phúc và gặp được giáo lý của 

một vị Phật, quý vị có thể thâu đạt được những phúc lợi tuyệt vời.  

Đừng lo lắng về việc ăn uống, mà hãy nỗ lực hết tất cả khả năng 

của quý vị.    

 

Sayadaw(1):  Is this present time not auspicious? 

Disciple:  Yes sir, it is. 

S: Yes, indeed! Can’t those good people attain their 

aspiration of Nibbāna who with an open mind receive and 

practise the Teachings of the Buddha, just as the  noble  people of 

the past who received the instructions from the Buddha himself?  

D:  Yes sir, they can. 

S:  So, how long does the Buddha’s Sāsana (2) (teaching) 

last? 

D:  For five thousand years, sir. 

S:  And now tell me, how many of these five thousand years 

have past? 

D:  Sir, about half this time span has gone. 

S:  So, how much remains still? 

D:  About two thousand five hundred years, sir. 

S:  What is the life span of a human being now?(3) 



114   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  About one hundred years, sir. 

S:  How old are you? 

D:  I am thirty-seven years old, sir. 

S:  So, how much longer do you have to live? 

D:  Sixty-three years, sir. 

[(1): “Sayadaw” is a title given to senior monks. “Saya” 

means “Teacher” and “- daw” is a particle reserved to show 

respects to the Buddha and monks and to royalty.  Originally the 

title “Sayadaw” was conferred by the king on his religious 

teachers.  Today it is used much more widely.  “Webu Sayadaw” 

means: the Great Teacher from Webu (the valley where he lived). 

His name was Venerable Kumara.] 

[(2): Sāsana (The Teachings of the Buddha); there is a 

belief in Buddhist countries that the religion of Gotama Buddha 

will last five thousand years and then be lost.] 

[(3):  The life span of human beings is believed to change 

according to the level of morality observed on the humane plane. 

It ranges from an incalculable (Asaṅkheyya) down to ten years. 

See: Dīgha-Nikāya, III 81ff., and Venerable Ledi Sayadaw, The 

Manuals of Buddhism, pp. 112f, 116f.]  

Đại Trưởng Lão (1):  Có phải thời gian hiện tại nầy là bất 

hạnh không? 

Môn đệ:  Dạ kính bạch Ngài, đúng vậy. 

S: Phải, quả đúng vậy.  Có phải những thiện nam tử là 

người với một tấm lòng rộng mở đón nhận và tu tập Giáo Lý của 

Đức Phật không thể nào thành đạt sở nguyện cầu về Níp Bàn, y 

như thể là bậc thánh nhân ở thời quá khứ là người đã được đón 

nhận những lời chỉ dạy từ chính tự nơi Đức Phật hay không? 

D:  Dạ kính bạch Ngài, họ có thể. 

S:  Thế thì, Phật Giáo (2) (lời dạy) tồn tại được bao lâu? 

D:  Cho năm ngàn năm, kính bạch Ngài. 

S:  Và bây giờ hãy nói cho Sư biết, bao nhiêu năm của năm 

ngàn năm nầy đã đi qua? 

D:  Kính bạch Ngài, vào khoảng phân nửa của thời gian nầy 

đã ra đi. 

S:  Như thế, còn lại bao nhiêu nữa? 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   115 

 

D:  Vào khoảng hai ngàn năm trăm năm, kính bạch Ngài.  

S:  Tuổi thọ trung bình của con người hiện giờ là bao  

nhiêu? (3) 

D:  Vào khoảng một trăm tuổi, kính bạch Ngài. 

S:   Con được mấy tuổi? 

D:  Con được ba mươi bảy tuổi, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì, con còn sống được bao nhiêu lâu nữa? 

D:  Sáu mươi ba năm, kính bạch Ngài. 

[(1):  “Đại Trưởng Lão”  là một chức danh dành cho các vị 

tu sĩ thâm niên đức trọng.  “Saya” có nghĩa “Tôn Sư” và “-daw”  

là một tiểu từ được dành riêng để biểu lộ sự tôn kính đối với Đức 

Phật, và các vị tu sĩ, và đến Đức Vua.  Khởi nguyên, danh hiệu 

“Đại Trưởng Lão”  là do bởi nhà vua đã phong tặng đến vị thầy 

dạy đạo của mình.  Ngày nay nó đã được dùng một cách rộng rãi 

hơn thế nữa.  “Đại Trưởng Lão Webu” có nghĩa là bậc Đại Sư từ 

nơi Webu (thung lũng nơi Ngài sinh sống).  Danh xưng của Ngài 

là Trưởng Lão Kumara.] 

[(2):  Tôn Giáo (Giáo Lý của Đức Phật); có một niềm tin ở 

trong các nước Phật Giáo rằng tôn giáo của Đức Phật Gotama sẽ 

tồn tại năm ngàn năm và sau đó thì bị mất đi.]  

[(3):  Tuổi thọ của nhân loại được cho là thay đổi căn cứ 

theo mức độ đức hạnh đã được gìn giữ ở trong cõi giới của con 

người.  Nó thay đổi trong phạm vi đặc biệt từ không thể đếm 

được (A Tăng Kỳ) xuống đến mười tuổi.  Xin xem: Trường Bộ 

Kinh, III, trang 81ff, và Ngài Đại Trưởng Lão Ledi, Giáo Khoa 

Thư Phật Giáo, trang 112 f, 116f.] 

 

S:  But can you be sure that you will live that long? 

D:  That I don’t know, sir. 

S:  You don’t know yourself how long you are going to live? 

D:  No sir, it isn’t possible to know this for sure. 

S:  But even as we are born we can be sure to have to suffer 

old age, disease and death. 

D:  Yes sir. 

S:  Can we request old age, pain and death to desist for 

some time, to go away for some time? 



116   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  No sir. 

S:  No, they never rest. Can we ask them to stop their work? 

D:  No sir, we cannot. 

S:  In that case we can be certain that we have to die? 

D:  Yes sir, it is certain that we all have to die. 

S:  It is certain that all have to die.  What about living? 

D:  We can’t be sure how long we have left to live, sir. 

S:  Someone whose life span is thirty years dies when the 

thirty years are up.  If your life span is forty or fifty years, you 

will die when you are forty or fifty years old.  Once someone is 

dead, can we get him back? 

D:  No sir, we can’t. 

S: However many years of your life have passed, have 

passed.  What is it that you have not accomplished yet? 

D:  The happiness of the Path and Fruitions States, Nibbāna.   

S:  Nhưng con có thể đoan chắc rằng con sẽ sống lâu đến đó 

không? 

D:  Điều đó con không biết được, kính bạch Ngài. 

S:  Chính tự con không biết được là con sẽ sống được bao 

lâu à? 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, lẽ tất nhiên là không thể 

nào biết được điều nầy.  

S:  Tuy nhiên ngay vừa lúc chúng ta được sinh ra chúng ta 

có thể đoan chắc là phải bị khổ đau tuổi già, bệnh tật và cái chết.  

D:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Có thể nào chúng ta yêu cầu tuổi già, đau đớn và cái chết 

ngưng lại trong một thời gian, đi xa khỏi trong một thời gian? 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Không, chúng nó không bao giờ ngừng nghỉ.  Có thể nào 

chúng ta yêu cầu chúng nó ngưng làm việc của chúng được 

không? 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng ta không thể nào. 

S: Trong trường hợp đó, chúng ta có thể chắc chắn rằng 

chúng ta phải chết hay không? 

D:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài; chắc chắn rằng tất cả 

chúng ta phải chết. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   117 

 

S:  Chắc chắn rằng tất cả phải chết. Thế còn sự sống thì sao? 

D:  Chúng ta không thể nào đoan chắc chúng ta còn sống 

được bao lâu nữa, kính bạch Ngài.  

S:  Một người nào đó có tuổi thọ là ba mươi thì sẽ chết một 

khi đến tuổi ba mươi.  Nếu tuổi thọ của con là bốn mươi hoặc là 

năm mươi tuổi, con sẽ chết khi con là bốn mươi hoặc là năm 

mươi tuổi.  Một khi một người nào đó đã chết, có thể nào chúng 

ta làm cho vị ấy sống lại? 

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài; chúng ta không thể nào.  

S: Cho dù như thế nào, đời sống của con đã trôi qua bao 

nhiêu năm rồi, đã trôi qua.  Có điều chi mà con vẫn chưa được 

hoàn thành? 

D:  Sự hạnh phúc về những tầng Thánh Đạo và Quả, Níp 

Bàn.   

S:  Yes, in as much as you haven’t attained the Paths and 

Fruition Sates yet, you have been defeated. Have you used the 

years that have passed well or have you wasted your time? 

D:  I have wasted my time, sir. 

S:  Then do not waste the time that you have got left.  This 

time is there for you to strive steadfastly with energy.  You can be 

sure that you will die, but you can’t be sure how much longer you 

have got to live.  Some live very long, Venerable Mahā Kassapa 

(1) and Venerable Mahā Kaccāyana (2) lived to over one 

hundred years of age.  Some live for eighty years. To be able to 

live that long we have to be full of respect for those who deserve 

respect and we have to be very humble.  Do you pay respects to 

your father and mother? 

D:  We do, sir. 

S:  Do you pay respects to people who are older than you  

or of a higher standing than you? 

D:  We do respects to people who are older than us or are 

holding a higher position than we do. Even if someone is just one  

day older or even just half a day older, we pay respects, sir. 

[(1):  Mahā Kassapa was one of the eighty Main Disciples 

of the Buddha.  As both Chief Disciples died before the Buddha, 

Mahā Kassapa was the most senior monk after the Buddha  



118   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

passed away.  He led the first council.] 

[(2):  Mahā Kaccāyana (Kaccāna) was one of the eighty 

Main Disciples of the Buddha.  He was famous for his ability to 

explain short discourses of the Buddha in full.] 

S:  Vâng, bởi vì con đã không thành đạt các tầng Thánh Đạo 

và Quả, là con đã bị thất bại rồi.  Con có xử dụng những năm mà 

đã qua đi một cách đúng đắn hay là con đã lãng phí thời gian của 

mình? 

D:  Con đã lãng phí thời gian của mình, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì đừng lãng phí thời gian còn lại mà con đang có.  

Thời gian nầy là có cho con để phấn đấu một cách kiên định với 

sự nỗ lực.  Con có thể đoan chắc rằng con sẽ chết, nhưng con 

không thể nào đoan chắc rằng con sẽ còn sống được bao lâu nữa.  

Một vài người được trường thọ.  Trưởng Lão Mahā Kassapa 

(Đại Ca Diếp) (1) và Trưởng Lão Mahā Kaccāyana (Đại Ca 

Chiên Diên) (2) đã sống hơn một trăm năm của tuổi thọ.  Một vài 

người sống tám mươi năm.  Để có thể sống được trường thọ 

chúng ta phải có trọn đủ lòng tôn kính đối với những người đáng 

tôn kính và chúng ta phải rất là khiêm cung.  Con có bầy tỏ lòng 

tôn kính đối với Mẹ Cha của con không? 

D:  Chúng con có, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có bầy tỏ lòng tôn kính đối với các bậc cao niên 

hơn con hoặc là bậc có địa vị cao hơn con không? 

D:  Chúng con bầy tỏ lòng tôn kính đối với các bậc cao niên 

hơn chúng con hoặc đang nắm giữ một vị trí cao hơn so với 

chúng con.  Ngay cả nếu có, một người nào chỉ lớn hơn một ngày 

hoặc thậm chí chỉ lớn hơn nửa ngày, chúng con bầy tỏ lòng tôn 

kính, kính bạch Ngài. 

[(1):  Mahā Kassapa (Đại Ca Diếp) là một trong tám mươi 

Đại Đệ Tử của Đức Phật.  Vì cả hai vị Đệ Tử Trưởng viên tịch 

trước Đức Phật, Mahā Kassapa đã là vị tu sĩ cao niên đức trọng 

bậc nhất sau khi Đức Phật viên tịch.  Ngài đã lãnh đạo Hội Nghị 

lần thứ nhất.] 

[(2):  Mahā Kaccāyana (Đại Ca Chiên Diên) là một trong 

tám mươi Đại Đệ Tử của Đức Phật.  Ngài đã nổi tiếng với khả 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   119 

 

năng của mình để giải thích một cách đầy đủ các bài Pháp Thoại 

ngắn của Đức Phật.]      

 

S:  When do you pay respects to them? 

D:  At night, before we go to bed, we pay respects to the 

Buddha and at that time we also pay respects to our seniors. 

S:  What about other times? 

D:  At other times we do not pay respects, sir. 

S:  You say that you pay respects to your seniors after you 

have paid respects to the Buddha. But do you show respect to 

those who live with you and to those who are of the same age?  If 

I were to put parcels of money worth $1,000 each along the road 

for anyone to take, would you fellows take one? 

D:  Of course we would, sir. 

S:  And if you found a second one, would you take that too? 

D:  Of course we would, sir. 

S:  And if you found a third bundle of bank notes, would you 

take that as well?  

D:  We would take it, of course, sir. 

S:  After having got one, wouldn’t you want someone else to 

have one? 

D:  We wouldn’t think that way, sir. 

S:  If you happened to be with a friend, would you let him 

find one bundle of notes thinking, “I shall pretend not to see that 

one.  After all, I have one already?” Would you let him have one 

or would you grab them all and run for it? 

D:  I would grab all I could get and run for it, sir. 

S: Yes, yes, you fellows are not very pleasant. When it 

comes to money, you are unable to give to anyone.  But then you 

say that you are respectful and humble just because you pay 

respects to the Buddha in the evenings.  If you cherish thoughts 

such as, “Why is he better off than I am? Is his understanding 

greater than mine?”, then your mind is still full of pride.  If you 

pay respects to your parents, teachers, to those older, wiser or 

higher standing, without pride, then you will live to more than 



120   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

one hundreds years.  If you show respects for such people, will 

you get only $1,000?  Will you get only money? 

D:  It will be more than just money. 

S:  Khi nào các con bầy tỏ lòng tôn kính đối với họ? 

D:  Vào buổi tối, trước khi chúng con đi ngủ, chúng con bầy 

tỏ lòng tôn kính đến với Đức Phật và vào thời gian đó, chúng con 

cũng bầy tỏ lòng tôn kính đối với các bậc cao niên đức trọng của 

chúng con.  

S:  Các con nghĩ sao về các thời gian khác? 

D:  Vào những thời gian khác, chúng con không bầy tỏ lòng 

tôn kính, kính bạch Ngài. 

S:  Các con nói rằng các con bầy tỏ lòng tôn kính đến các 

bậc cao niên của mình sau khi các con bầy tỏ lòng tôn kính đến 

với Đức Phật.  Nhưng các con có biểu lộ lòng tôn kính đến những 

người đang sống với các con và đến những người cùng lứa tuổi 

không?  Nếu Sư đã đặt những gói tiền với mỗi gói trị giá 1,000 

đồng dài theo đường lộ để cho bất kỳ ai đến lấy, các con sẽ có ý 

hướng lấy một gói không? 

D:  Lẽ tất nhiên là chúng con sẽ lấy, kính bạch Ngài. 

S:  Và nếu các con thấy được một cái thứ hai, các con cũng 

muốn lấy cái đó không?  

D:  Lẽ tất nhiên là chúng con sẽ lấy, kính bạch Ngài. 

S:  Và nếu các con thấy được một gói thứ ba tiền ngân hàng, 

các con cũng muốn lấy cái đó không? 

D:  Các con sẽ lấy nó, lẽ tất nhiên rồi, kính bạch Ngài. 

S:  Sau khi đã có được một, các con sẽ không muốn một 

người nào khác có được một gói? 

D:  Các con sẽ không nghĩ như thế vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu các con tình cờ đi đến với một người bạn, có phải 

các con sẽ để cho anh ấy thấy được một gói tiền với sự nghĩ suy, 

“Ta sẽ giả vờ không thấy cái gói đó.  Dù sao thì, Ta cũng đã có 

một gói rồi?”  “Các con sẽ để cho anh ấy có được một gói hay là 

các con sẽ chụp lấy hết cả và bỏ chạy lấy nó?” 

D:  Con sẽ chụp lấy hết tất cả nếu con có thể và bỏ chạy lấy 

nó, kính bạch Ngài. 

S:  Phải rồi, phải rồi, những ý hướng của các con quả là  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   121 

 

không thú vị.  Khi nói đến tiền bạc, các con không thể ban tặng 

cho đến bất cứ một ai.  Nhưng sau đó, các con nói rằng các con 

tôn kính và khiêm cung chỉ vì các con bầy tỏ lòng tôn kính đến 

với Đức Phật vào buổi tối.  Nếu các con ấp ủ trong lòng những 

nghĩ suy như sau “Vì sao anh ấy trở nên khá hơn mình vậy?  Có 

phải kiến thức của anh ta to lớn hơn cái của mình?” thế rồi tâm 

thức của các con tràn đầy của sự tự hào.  Nếu các con bầy tỏ lòng 

tôn kính đến các bậc Cha Mẹ của mình, đến các vị thầy, đến các 

bậc cao niên đó, khôn ngoan hơn hoặc là địa vị cao hơn, mà 

chẳng có sự tự hào, thế rồi các con sẽ sống đến hơn một trăm 

năm.  Nếu các con biểu lộ lòng tôn kính đến những người như 

thế, chỉ là vì các con sẽ lấy được $ 1,000 đồng?  Các con sẽ chỉ 

nhận được tiền thôi sao? 

D:  Nó sẽ là nhiều hơn cả tiền bạc nữa. 

  

S:  Yes, indeed!  And though you know what really matters, 

you wouldn’t even give $1,000 to someone else, but rather run 

and get it for yourselves.  When the Buddha, out of compassion, 

taught the Dhamma, did everybody understand it? 

D:  No sir, not everyone understood it. 

S:  Why is this so? 

D:  Some didn’t listen to the Buddha, sir. 

S: Only if you take the teachings of the Buddha for 

yourselves can you attain Sammāsambodhi (Buddhahood), 

Paccekabodhi (Pacceka Buddhahood), Aggasāvakabodhi (Chief 

discipleship), Mahāsāvakabodhi (Leading discipleship), 

Pakatisāvakabodhi (Arahatship). If you want to attain one of 

these forms of awakening, you can.  Through the Teachings of the 

Buddha you can attain happiness now, a happiness that will stay 

with you also in the future.  How long does it take a paddy seed 

to sprout? 

D:  Only overnight, sir. 

S:  It takes only a day for it to sprout.  Now, if you keep the 

seed, a good quality seed of course, after sprouding and do not 

plant it, will it grow? 

D:  No sir, it won’t. 



122   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Even though you have a good quality seed, if you do not 

plant it, it will not grow.  It is just the same with the Teachings of 

the Buddha; only if you accept them will you understand them.  If 

you learn how to live with the awareness of mind and matter 

arising, what do you achieve? 

D:  This awareness is called Vijjā, sir. 

S:  If one lives without the Teachings of the Buddha, what 

do you call that? 

D:  That is Avijjā sir, ignorance. 

S:  Đúng thực như vậy!  Và cho dù các con biết được những 

điều chi thực sự quan trọng, các con cũng chẳng muốn cho 

$1,000 đồng đến một người nào khác, mà trái lại, chạy đến và 

chụp lấy nó cho chính mình.  Khi Đức Phật, vì lòng bi mẫn, đã 

giảng dạy Giáo Pháp, có phải mọi người liễu tri được Giáo Pháp? 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, không phải ai cũng liễu 

tri được Giáo Pháp? 

S:  Vì sao là như vậy hả? 

D:  Một vài người đã chẳng có lắng nghe đến Đức Phật, 

kính bạch Ngài. 

S:  Chỉ khi nào các con thực hiện Giáo Lý của Đức Phật cho 

chính mình, có thể các con thành đạt bậc Chánh Đẳng Giác 

(Quả vị Phật Toàn Giác), bậc Độc Giác (Quả vị Phật Độc Giác), 

bậc Chí Thượng Thinh Văn Giác (Quả vị Đệ Tử Trưởng), bậc 

Đại Thinh Văn Giác (Quả vị Đệ Tử Hàng Đầu), bậc Thính Văn 

Giác Thông Thường (Quả vị Vô Sinh).  Nếu các con muốn thành 

đạt một trong các tầng lớp của sự Giác Ngộ, các con có thể được. 

Thông qua Giáo Lý của Đức Phật, các con có thể thành đạt sự an 

vui ngay bây giờ, một sự an vui mà cũng sẽ tồn tại với các con 

trong ngày vị lai.  Phải thực hiện bao lâu để cho hạt thóc được 

nẩy mầm? 

D:  Chỉ qua một đêm thôi, kính bạch Ngài. 

S:  Thực hiện chỉ có một ngày để cho hạt thóc được nẩy 

mầm. Hiện giờ, nếu các con giữ lấy hạt thóc, lẽ tất nhiên một hạt 

giống có phẩm chất, sau nầy được nẩy mầm và không đi gieo 

trồng nó, nó sẽ mọc lên được không? 

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   123 

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Cho dù là các con có một hạt giống có phẩm chất, nếu 

các con không đem nó đi trồng, nó sẽ không thể mọc lên được.  

Điều đó cũng tương tự với Giáo Lý của Đức Phật; chỉ khi nào các 

con tín thọ Giáo Pháp thì các con sẽ liễu tri được Giáo Pháp.  Nếu 

các con trú niệm với sự tỉnh giác vào sự khởi sinh của Danh và 

Sắc, các con đạt được điều chi? 

D:  Sự tỉnh giác nầy được gọi là Minh, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu một người sống mà chẳng có Giáo Lý của Đức 

Phật, các con gọi sự việc đó là chi? 

D:  Đó là Vô Minh, kính bạch Ngài, sự si mê. 

    

S:  If you live all your life with Vijjā, understanding of the 

Buddha-Dhamma, then where will you go after death? 

D:  To some good existence, sir. 

S:  What will happen after a life full of ignorance? 

D:  One will go to the lower realms, sir.  

S:  Now, say an old man about seventy years old is paying 

respects to the Buddha.  While doing so, he cannot keep his mind 

focused on the Dhamma, but he allows it to wander here and 

there.  If this old man dies at that moment, where will he be 

reborn? 

D:  He will go to the lower worlds, sir. 

S:  Really? Think carefully before you answer.  He is paying 

respects to the Buddha and he is meditating.  So, where will he 

go if he dies at that moment? 

D:  He will go to the lower worlds, sir. 

S:  But why? 

D:  Because his mind is wandering all over, sir. 

S: Yes. What are the qualities arising in the mind of a 

person living in ignorance? 

D: They are wanting (Lobha), aversion (Dosa), delusion 

(Moha). 

S:  Nếu các con sống trọn cả cuộc đời của mình với Minh, 

liễu tri về Phật Pháp, thế rồi các con sẽ đi về đâu sau khi mệnh 

chung? 



124   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Đi đến một vài Cõi Tịnh Hảo, kính bạch Ngài. 

S:  Điều chi sẽ xẩy ra sau một cuộc sống dẫy đầy của sự 

thiếu hiểu biết? 

D:  Người ta sẽ đi đến những cõi thấp kém, kính bạch Ngài.   

S:  Bây giờ, nói rằng một cụ lão vào khoảng bảy mươi tuổi 

đang bầy tỏ lòng tôn kính đến Đức Phật.  Trong khi đang thực 

hiện như vậy, ông ta không thể giữ được tâm thức của mình tập 

trung vào Giáo Pháp, mà ông đã để cho phóng đi đó đây.  Nếu cụ 

lão nầy mệnh chung vào ngay khoảnh khắc đó, thì ông ta sẽ đi 

tục sinh ở nơi đâu? 

D:  Ông ta sẽ đi đến những cõi thấp kém, kính bạch Ngài. 

S:  Thực vậy sao?  Hãy suy nghĩ một cách kỷ lưỡng trước 

khi các con trả lời.  Ông ta đang bầy tỏ lòng tôn kính đến với Đức 

Phật và ông ta đang hành thiền.  Như thế, ông ta sẽ đi về đâu nếu 

ông mệnh chung vào ngay khoảnh khắc đó? 

D:  Ông ta sẽ đi đến những cõi thấp kém, kính bạch Ngài. 

S:  Nhưng mà vì sao vậy? 

D:  Bởi vì tâm thức của ông ta đang phóng đi khắp mọi nơi, 

kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy.  Những đặc tính chi đang khởi sinh trong tâm 

thức của một người đang sống trong sự thiếu hiểu biết? 

D:  Đó là lòng tham muốn (Tham), sự ác cảm (Sân) và sự si 

mê (Si). 

  

S:  What is Lobha? 

D:  Lobha is to want something, sir. 

S:  Lobha includes any liking, being attached by something, 

wanting.  One who dies with any liking or wanting in his mind is 

said to be reborn as a ghost.  But what is Dosa? 

D:  Dosa is enmity, sir. 

S: Yes, Dosa is the cause for your fighting. Dosa arises 

because you do not get what you want and what you get you 

don’t want.  Dislike is Dosa.  If you die with dislike in your mind, 

you are reborn in hell.  Moha is ignorance about benefits derived 

from being charitable, being moral and practising meditation.  If 

you die with delusion in your mind, you will be reborn as an 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   125 

 

animal.  Nobody, no God, no Deva or Brahmā has created body 

and mind.  They are subject to the Law of Nature, to arising and 

dissolution, just as the Buddha taught. If a person dies 

concentrating on the awareness of mind and matter and knowing 

about arising and dissolution of these, then, according to the 

Teachings of the Buddha, he will be reborn as a man, Deva or 

Brahmā.  If someone is going where he wants to go, does he need 

to ask others for the way? 

D:  No sir. 

S:  Does one have to ask others, “Do I live with knowledge 

or in ignorance?”  

D:  No sir. 

S: No, indeed not. Therefore, work hard to bring the 

Perfections (Pāramī) you have accumulated in the whole of 

Saṃsāra  to fruition.  Be steadfast in your effort. Act as the wise 

people of the past did after receiving the Teachings directly from 

the Buddha; they worked for Nibbāna. Knowing that you too 

have been born in a favourable plane of existence, nothing can 

stop you from working up to the attainment of the eight stages of 

Nibbāna.  Practise with strong effort and with steadfastness and 

make sure that not even a little time is wasted.  Advise and urge 

others to practise also.  Strive with happiness in your heart and 

when you are successful, be truly happy. 

S:  Tham là chi? 

D:  Tham là sự tham muốn sự việc gì đó, kính bạch Ngài. 

S:  Tham bao gồm bất kỳ mọi sự ưa thích, đã bị thu hút vào 

sự việc gì đó, lòng tham muốn.  Một người mà mạng chung với 

bất kỳ sự ưa thích nào hoặc là lòng tham muốn ở trong tâm thức 

của mình thì được cho là sẽ tục sinh thành một ngạ quỷ.  Nhưng 

Sân là chi? 

D: Sân là sự oán hận, kính bạch Ngài.  

S:  Đúng vậy, Sân là nguyên nhân cho sự đấu tranh của các 

con.  Sân khởi sinh vì lẽ các con không muốn lấy điều mà các 

con muốn và các con muốn lấy  điều mà các con không muốn.  

Không ưa thích là Sân.  Nếu các con mệnh chung với sự không 

ưa thích ở trong tâm thức của mình, các con sẽ tục sinh trong địa 



126   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

ngục.  Si là sự thiếu hiểu biết về những phúc lợi thu đạt được từ 

việc thiện công đức, trau giồi đức hạnh và tu tập thiền định.  Nếu 

các con mệnh chung với sự si mê ở trong tâm thức của mình, các 

con sẽ tục sinh thành một động vật.  Không một ai, không 

Thượng Đế, không Chư Thiên hoặc là Phạm Thiên đã tạo ra thể 

xác và tâm hồn.  Điều đó lệ thuộc vào quy luật của Thiên Nhiên, 

để khởi sinh và hoại diệt, quả đúng với Đức Phật đã dạy.  Nếu 

một người mệnh chung mà đang tập trung vào sự tỉnh giác của 

Danh và Sắc, và liễu tri về sự khởi sinh và hoại diệt của chúng, 

thế rồi, căn cứ vào Giáo Lý của Đức Phật, vị nầy sẽ tục sinh 

thành một con người, Chư Thiên hoặc Phạm Thiên.  Nếu một 

người nào đó đang đi đến nơi mà vị ấy muốn đi, vị ấy có cần phải 

vấn hỏi người nào khác để chỉ đường hay không? 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Người ta có cần vấn hỏi người nào khác “Tôi đang sống 

với kiến thức hay là trong sự thiếu hiểu biết?”   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Không, quả thật là không.  Do đó, hãy làm việc chăm chỉ 

để mang lại những Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) mà các con đã 

tích lũy trong suốt trọn cả vòng Luân Hồi cho thành trái quả.  

Hãy kiên định trong sự nỗ lực của các con.  

Hãy hành động như các bậc trí tuệ ở thời quá khứ đã hành 

động sau khi được đón nhận Giáo Lý một cách trực tiếp từ nơi 

Đức Phật, họ đạt được Níp Bàn.  Nên biết rằng các con cũng đã 

được sinh ra ở trong một cõi giới thuận lợi của chúng sanh, chẳng 

có chi có thể cản ngăn các con qua việc tu tập để thành đạt về tám 

giai đoạn của Níp Bàn.  

Hãy tu tập với sự tinh cần mãnh liệt cùng với sự kiên định, 

và đoan chắc rằng không có sự lãng phí dù chỉ là một chút ít thời 

gian.  Hãy khuyên bảo và khuyến khích những người khác cũng 

cùng tu tập.  Hãy phấn đấu với niềm hạnh phúc trong nội tâm của 

các con, và khi các con đã được thành tựu, hãy hưởng lấy chân 

hạnh phúc.   

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  

 







                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   127 

 

 

 

DISCOURSE  II 

EXTINGUISHING THE FIRES WITHIN 

PHÁP THOẠI  II 

HÃY DẬP TẮT CÁC NGỌN LỬA TRONG LÒNG 

        

Webu Sayadaw:  There are duties towards the cetiyaṅgaṇa, 

the bodhiyaṅgaṇa, towards teachers, parents, wife and children. 

If we fulfil these, we practise good conduct (caraṇa), and this is?  

While we are fulfilling our duties, is it not possible to 

practise mindfulness of breathing also?  If we do not fulfil these 

duties, can we say that our sīla is complete? If our sīla is not 

perfect, can we expect to experience the happiness we aspire for? 

If we are not happy, if we can’t get good concentration, and if 

our mind is not concentrated, we can’t attain insight wisdom 

(paññā). 

(In accordance with the rules of Buddhist monkhood, twice 

a month, Venerable Webu Sayadaw assembled the monks in the 

ordination hall to recite 227 monks rules (the Pātimokkha) and 

to attend to other matters of the community.  At the completion of 

this meeting, he used to give a discourse to the lay people 

present.) 

Đại Trưởng Lão Webu:  Có những nhiệm vụ đối với khuôn 

viên và bảo tháp, khuôn viên và cây bồ đề, đối với các vị giáo 

thọ, Mẹ Cha, vợ và các con.   Nếu chúng ta hoàn thành viên mãn 

các việc nầy, và có phải đây là chúng ta thực hiện hạnh kiểm tốt 

đẹp (đức hạnh)? 

Trong khi chúng ta đang làm hoàn thành viên mãn các 

nhiệm vụ của mình, thì có phải chăng không thể nào thực hiện 

được chánh niệm về hơi thở?  Nếu chúng ta không hoàn thành 

các nhiệm vụ nầy, thì có thể nào chúng ta nói rằng giới luật của 

mình đã thành tựu?  Nếu giới luật của chúng ta không hoàn hảo, 

thì có thể nào chúng ta kỳ vọng để trải nghiệm những hạnh phúc 

mà chúng ta ước nguyện có được? Nếu chúng ta không được 

hạnh phúc, nếu chúng ta không có được định thức tốt, và nếu tâm 



128   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

thức của chúng ta không được tập trung, thì chúng ta không thể 

nào đạt được tuệ giác (trí tuệ).  

(Đúng theo những giới luật của tu sĩ Phật Giáo, hai lần trong 

một tháng, Ngài Đại Trưởng Lão Webu đã tập hợp các vị tu sĩ 

vào trong hội trường xuất gia (Thánh Địa Sīmā) để trùng tụng 

227 điều giới của vị tu sĩ (Biệt Biệt Giải Thoát Giới) và quan tâm 

đến những vấn đề khác của đoàn thể.  Vào lúc kết thúc cuộc hội 

hợp nầy, Ngài thường ban một Pháp Thoại đến những cư sĩ đang 

hiện diện.)   

 

Sayadaw:  Today is the Uposatha (*) day.  At dawn you all 

got up with the thought.  “Today is the Uposatha day,” and you 

understood to keep the eight precepts.  Have you been mindful 

continuously since then? 

[(*): Uposatha: There are four Uposatha days a month, 

using lunar months: full-moon, new-moon, and both half-moon 

days. On the Uposatha days Buddhists traditionally observe the 

eight precepts and go to the monasteries for meditation and to 

listen to religious discourses.  In urban Burma, Sundays replace 

Uposatha days while in rural Burma, the lunar calendar is still in 

use.] 

Disciple:  No sir, we haven’t. 

S:  How much of this time have you spent being aware of in 

-breath and out-breath? 

D:  At times we are aware, at times we are not, sir. 

S:  How long did your mind stay with the object and how 

much time did you lose? 

D:  (No reply). 

S:  As you remain silent, I assume that you have been able 

to keep up your awareness all the time. 

D:  No sir, we haven’t. 

S:  In that case I have to ask you some more questions.  

How many times does your mind dissolve in a flash of lightning?     

D:  Billions and billions of times, sir. 

S:  So it arises and disintegrates billions of times.  Every 

time the mind arises it takes some object, pleasant or unpleasant, 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   129 

 

liked or disliked.  Is there a time when this constant, continuous 

stream of mental objects is cut or interrupted? 

D:  No sir, the mind always takes an object. 

S:  Yes, and these good and bad friends arise in your mind 

due to the skillful and unskillful deeds or kamma you have done 

in the past.  Now, if a pleasant object which we call a good friend 

enters the stream of consciousness, what happens? 

D:  Liking or lobha arises, sir. 

S:  If liking arises, is this good or bad? 

D:  It is bad (akusala), sir. 

Đại Trưởng Lão:  Hôm nay là ngày Thanh Tịnh Giới (*).  

Vào lúc rạng sáng các con đã khởi lên sự nghĩ suy “Hôm nay là 

ngày Thanh Tịnh Giới ” và các con đã đảm trách việc thọ trì tám 

điều học giới. Kể từ đó, các con vẫn tiếp tục giữ được chánh 

niệm?   

[(*): Thanh Tịnh Giới (Bát Quan Trai Giới):  Có bốn ngày 

Thanh Tịnh Giới trong một tháng, dùng theo Âm Lịch: trăng 

tròn (ngày 15), trăng lưỡi liềm (ngày 30), và hai ngày của tuần 

trăng.  Vào những ngày Thanh Tịnh Giới các Phật Tử thọ trì tám 

điều học giới một cách truyền thống và đi đến các tu viện để hành 

thiền và để lắng nghe những Pháp Thoại thuộc đạo giáo.  Trong 

các vùng thành thị của Miến Điện, những ngày Chủ Nhật được 

thay thế cho các ngày Thanh Tịnh Giới, trong khi các vùng nông 

thôn của Miến Điện, thì âm lịch vẫn còn được áp dụng.] 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng con không có. 

S:  Vào thời gian nầy, các con đã có được bao nhiêu lần tỉnh 

giác về thở vô và thở ra? 

D:  Thỉnh thoảng chúng con có tỉnh giác, thỉnh thoảng 

chúng con không có, kính bạch Ngài.  

S:  Tâm thức của các con an trú với đối tượng được bao lâu 

và bao nhiêu lần các con đã bị thất thoát? 

D:  (Không trả lời). 

S:  Trong khi các con giữ im lặng, Sư cho rằng các con đã 

có khả năng luôn giữ vững sự tỉnh giác của mình.  

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng con không có. 



130   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Trong trường hợp đó, Sư phải vấn hỏi các con một vài 

câu hỏi nữa.  Bao nhiêu lần tâm thức của các con biến mất trong 

một tia chớp của ánh sáng?  

D:  Hàng tỷ tỷ lần, kính bạch Ngài. 

S:   Như thế, nó khởi sinh và hoại diệt hàng tỷ lần.  Mỗi lần 

tâm thức khởi sinh, nó nắm bắt một vài đối tượng, duyệt ý hoặc 

bất duyệt ý, ưa thích hoặc không ưa thích.   Có khi nào dòng tâm 

thức liên tục không ngừng nầy bị cắt đứt hoặc bị gián đoạn 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, tâm thức luôn nắm bắt 

một đối tượng. 

S:  Đúng vậy, và những người bạn tốt và xấu khởi sinh 

trong tâm thức của các con là do bởi những hành động khôn khéo 

và không khôn khéo hoặc là nghiệp báo mà các con đã tạo trong 

quá khứ.  Bây giờ, nếu một đối tượng duyệt ý mà các con gọi là 

một hảo bằng hữu đi vào dòng tâm thức, thì điều chi xẩy ra?   

D:  Sự ưa thích hay là Tham khởi sinh, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu sự ưa thích khởi sinh, đây có phải là tốt hay xấu?   

D:  Nó là xấu (bất thiện), kính bạch Ngài. 

  

S: But if a bad friend, an unpleasant mind-object arises,  

what happen then?   

D:  Dislike or dosa arises, sir. 

S: If we allow dosa or dislike to arise, are we skillful or 

unskillful?  Is this action kusala or akusala?   

D:  It is unskillful, sir. 

S: So, if we accept the agreeable mind-objects, liking, 

craving, wanting and lust arise, and we are creating unskillful 

acts which lead to the four lower planes of existence. But, if 

unpleasant thoughts or images arise and we take possession of 

them, then worry, grief, suffering, anger, and aversion arise, and 

these mental states lead to the lower planes too.  Now, when is 

the time at which no pleasant or unpleasant thought, or image, or 

sound, or sight, or taste, or touch arises?   

D: There is no such time, sir. The mind always takes an 

object. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   131 

 

S:  And all these objects arising in our minds are the results 

of the deeds we have done in the past, in saṃsāra.  If an object is 

pleasant or unpleasant, when it arises, what do you normally do?   

D: We react unskillfully and create akusala-kamma for 

ourselves, sir. 

S: If a pleasant object arises in the mind, liking, craving, 

wanting arise.  This craving, this lobha, what is it like?  Is it not 

like a fire? Lobha (craving) is like a fire. What about dosa, 

disliking, aversion, and hatred?   

D:  Dosa is also like a fire, sir. 

S:  So, whatever arises, we have to suffer the burning of 

fire, don’t we?   

D:  Yes, sir. 

S:  Nhưng nếu là một bạn xấu, một đối tượng của tâm thức 

bất duyệt ý khởi sinh, điều chi xẩy ra sau đó?   

D:  Sự không ưa thích hay là Sân, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu chúng ta cho phép Sân hoặc sự không ưa thích khởi 

sinh, là chúng ta khôn khéo hay không khôn khéo? Hành động 

nầy là thiện hay là bất thiện?   

D:  Đó là không khôn khéo, kính bạch Ngài. 

S: Như thế, nếu chúng ta chấp nhận những đối tượng của 

tâm thức dễ chịu, ưa thích, khao khát, mong muốn, và tham dục 

khởi sinh, và chúng ta đang tạo ra những hành động không khôn 

khéo, đó là dẫn đến những cõi giới của chúng sanh thấp kém.  

Tuy nhiên, nếu những nghĩ suy hoặc các hình ảnh bất duyệt ý 

khởi sinh, và chúng ta sở hữu về chúng nó, thế thì sự lo lắng, ưu 

não, khổ đau, sân hận và ác cảm khởi sinh, và những trạng thái 

tinh thần nầy cũng dắt dẫn đi đến những cõi giới thấp kém.  Bây 

giờ, khi là thời gian ở vào sự nghĩ suy duyệt ý hoặc bất duyệt ý 

thì hình ảnh, hoặc âm thanh, hoặc cảnh tượng, hoặc vị nếm, hoặc 

xúc chạm có khởi sinh hay không?   

D: Không có thời gian như thế, kính bạch Ngài. Tâm thức 

luôn luôn bắt lấy một đối tượng. 

S: Và tất cả các đối tượng nầy đang khởi sinh ở trong tâm 

thức của chúng ta là những kết quả của các hành động mà chúng 

ta đã tạo trong quá khứ, trong vòng luân hồi.  Nếu một đối tượng 



132   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

là duyệt ý hoặc bất duyệt ý, khi nó khởi sinh, thì các con thường 

hay làm điều chi?   

D:  Chúng con phản ứng một cách không khôn khéo và tạo 

bất thiện nghiệp cho chính mình, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu một đối tượng duyệt ý khởi sinh ở trong tâm thức, 

sự ưa thích, sự khao khát, sự mong muốn khởi sinh.  Sự khao 

khát nầy, sự tham nầy, nó giống cái chi?  Nó chẳng giống như 

một ngọn lửa hay sao?  Tham (sự khao khát) giống một ngọn lửa. 

Thế còn sân, sự không ưa thích, ác cảm và hận thù thì sao?   

D:  Sân cũng giống như một ngọn lửa, kính bạch Ngài. 

S:  Như thế, bất cứ điều gì xẩy ra, có phải chúng ta phải 

chịu thọ khổ đau bởi sự đốt cháy của ngọn lửa hay không?    

D:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài. 

        

S:  But of course, if lobha and dosa have to arise, let them 

arise.  If we are practising the Teachings of the Buddha, can they 

affect us?  While we are practising Ānāpāna meditation, lobha 

and dosa don’t get an opportunity to possess our minds. 

The Teachings of the Buddha resemble the great lake 

Anottata (*) .  If the fires of lobha or dosa or any others fires fall 

into this lake, they are extinguished, and we don’t have to suffer 

their scorching heat any longer. 

[(*): Lake Anottata:  a lake in the Himavant (Himalaya) 

region whose waters always remain cool.]   

Only if we know each arising of the mind in the billions of 

times it arises in a split second, can we justly say that we have 

achieved adhipaññā or real wisdom and insight. 

Mind and body arise billions of times in the wink of an eye, 

and with your good and bad friends.  If you are not watchful, 

these good and bad deeds of yours will again be accumulated in 

you billions of times.  Now, who is responsible for the pleasant 

and unpleasant sensations that continuously arise in your body?   

D:  We are responsible for them ourselves, sir.       

S:  Tuy nhiên về quá trình diễn biến, nếu tham và sân có 

khởi sinh, thì hãy để chúng khởi sinh.  Nếu chúng ta đang thực 

hành Giáo Lý của Đức Phật, có thể nào chúng tác động được 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   133 

 

chúng ta?  Trong khi chúng ta đang tu tập thiền Sổ Tức, thì tham 

và sân không có một cơ hội để sở hữu được tâm thức của chúng 

ta.  

Giáo Lý của Đức Phật giống với đại hồ Anottata (*).  Nếu 

các ngọn lửa của tham hoặc sân hoặc bất cứ các ngọn lửa nào 

khác mà rơi xuống hồ nầy, chúng nó được dập tắt, và chúng ta 

không phải chịu thọ khổ đau cái nóng thiêu đốt của chúng nữa.   

[(*):  Hồ Anottata:  một hồ ở trong dãy núi Himavant (Hy 

Mã Lạp Sơn) khu vực mà nước vẫn luôn mát lạnh.] 

Chỉ khi nào chúng ta liễu tri từng mỗi khởi sinh của tâm 

thức trong hàng tỷ lần nó khởi sinh trong một khoảng giây khắc, 

thì chúng ta có thể công bằng mà nói rằng chúng ta đã đạt được 

Tuệ Chí Thượng, hoặc Chân Tuệ và Tuệ Giác. 

Tâm thức và thể xác khởi sinh hàng tỷ lần trong một nhấp 

nháy của con mắt, và cùng với nó, là những bạn bè tốt và xấu của 

các con.  Nếu các con không cảnh giác phòng hộ, thì những hành 

động tốt và xấu của các con lại một lần nữa sẽ được tích lũy ở 

trong các con hàng tỷ lần.  Bây giờ, ai là người chịu trách nhiệm 

về những cảm giác duyệt ý và bất duyệt ý mà khởi sinh một cách 

liên tục ở trong thân xác của các con?   

D:  Chính tự bản thân chúng con chịu trách nhiệm về chúng, 

kính bạch Ngài.   

  

S:  The debts you have accumulated in the calculably long 

period of saṃsāra are with you.  If you don’t apply the Buddha’s 

Teachings and practise them, you will accumulate the same debts 

again and again, billions of times in every split second.  Are you 

able to count these debts?   

D:  No, sir, they are incalculable. 

S: Therefore, you should apply this practice the Buddha 

taught.  If you don’t accept what arises and disintegrates of its 

own accord, then your accumulated debts will diminish and no 

new debts will accumulate. If you realize this arising and 

vanishing for yourselves, then you don’t make new debts and you 

get rid of the old ones.  Thus you attain to Adhipaññā.  



134   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

This technique of being aware of in-breath and out-breath 

can be practised anywhere.  You can practise it while you are 

alone or in company, while you are sitting, walking, standing or 

lying down.  Wherever you are, you can practise it.  Now, do you 

have to spend money in order to practise Ānāpāna?   

D:  No, sir. 

S:  Do you have to take time off to practise?   

D:  No, sir. 

S: In that case, what is so difficult about it? Will this 

practice make you feel tired?   

D:  No, sir. 

S:  If you make great profits with your business and people 

ask you,“How  much gold, how much silver have you got?” will 

you tell them?   

D:  No, sir. 

S:  And why not?   

D:  One shouldn’t tell others such things, sir. 

S:  Now, which jewel is more precious, gold and silver, or 

the Dhamma?   

D:  The Dhamma is more precious, sir. 

S:  Then  don’t talk to others about your  achievements.  

What is the time, now?   

D:  Seven P.M., sir. 

S:  How much time have you got left until sunrise?   

D:  About ten hours, sir. 

S:  Do you think that you can practise meditation for that 

long without a break?  Work hard to rid yourselves of your debts. 

The efforts of the past and meritorious deeds performed in the 

past are giving their good results. 

S:  Các khoản nợ mà các con đã tích lũy trong thời gian dài 

vô hạn lượng của vòng luân hồi là đang ở với các con.  Nếu các 

con không thích ứng với Giáo Lý của Đức Phật và thực hành 

chúng, thì các con sẽ tích lũy cũng cùng các khoản nợ không biết 

bao nhiêu lần nữa, hàng tỷ lần trong một khoảng giây khắc.  Các 

con có khả năng đếm được các khoản nợ nầy không?   

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   135 

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng là vô hạn lượng. 

S:  Bởi vậy, các con nên thích ứng với việc tu tập nầy mà 

Đức Phật đã giảng dạy.  Nếu các con không chấp nhận những 

điều mà khởi sinh và hoại diệt theo cách riêng của nó, thế thì các 

khoản nợ của các con đã tích lũy sẽ giảm bớt và sẽ không có tích 

lũy các khoản nợ mới.  Nếu tự nơi các con nhận thức được việc 

khởi sinh và biến mất nầy đây, thì các con không tạo ra các khoản 

nợ mới và các con giải thoát khỏi các khoản nợ cũ.  Như thế các 

con đạt đến Tuệ Chí Thượng.     

Kỹ thuật về việc hiện đang tỉnh giác vào thở vô và thở ra 

nầy đây có thể được thực hiện ở bất cứ nơi nào.  Các con có thể 

tu tập nó trong khi các con ở một mình hoặc là trong công ty, 

trong khi các con đang ngồi, đang đi, đang đứng hoặc đang nằm.  

Các con đang ở bất cứ nơi nào, các con có thể tu tập được nó.  

Bây giờ, các con có phải trả tiền để thực hành Sổ Tức hay 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có phải bỏ thời gian làm việc để thực hành hay 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Trong trường hợp đó, điều chi là quá khó khăn cho việc 

nầy?  Việc thực hành nầy sẽ làm cho các con cảm thấy mệt mỏi?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu các con làm ra rất nhiều lợi nhuận với doanh nghiệp 

của mình, và người ta vấn hỏi các con “Có bao nhiêu vàng, bao 

nhiêu bạc mà bạn đã có?”  “Các con sẽ nói cho họ biết không?” 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Và tại sao không?   

D:  Người ta không nên nói cho người khác biết về những 

việc như thế, kính bạch Ngài. 

S: Bây giờ, với vật châu báu, vàng và bạc hay là Giáo Pháp,  

cái nào quý giá hơn?   

D:  Giáo Pháp là quý giá hơn, kính bạch Ngài. 

S:  Như thế, đừng nói cho những người khác biết về những 

thành tựu của mình.  Bây giờ là mấy giờ rồi?   

 



136   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Bảy giờ P.M., kính bạch Ngài. 

S:  Bao nhiêu thời gian mà các con đã bỏ đi cho đến khi mặt 

trời mọc?   

D:  Vào khoảng mười giờ đồng hồ, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có nghĩ rằng các con có thể thực hành thiền 

định với thời gian dài như thế đó mà chẳng có nghỉ ngơi?  Hãy 

gắng công gắng sức lên để chính tự bản thân giải thoát khỏi các 

khoản nợ của mình.  Những sự nỗ lực và các thiện công đức hạnh 

đã được thực hiện ở trong thời quá khứ đang trổ sanh những kết 

quả tốt đẹp của nó. 

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   137 

 

 

 

DISCOURSE  III 

KEEP YOUR MIND ON THE SPOT 

PHÁP THOẠI  III 

HÃY GIỮ TÂM CỦA MÌNH VÀO ĐIỂM CHẠM 

 

Webu Sayadaw:  You have undertaken to keep sīla.  Having 

taken up the training in sīla, practise it to the utmost.  Only if you 

really practise morality will the aspirations you treasure in your 

heart be fulfilled completely. 

Once you are established in moral conduct, the skillful 

actions you undertake will result in the fulfillment of your noble 

aspirations. You believe in the benefits accruing to you from 

giving charity, and you respect the receiver of your gift. So, 

straighten your mind and give to the Dhamma which has no peer.  

Prepare your donations yourselves and prepare them well, 

without employing others for the purpose. 

Giving your gift, you ought to aspire to awakening by 

saying: “I desire to attain Nibbāna” (Idaṃ me puññam 

nibbānassa paccayo hotu). The noble ones who attained 

Nibbāna according to their aspirations are so numerous that  

they cannot be counted in numbers. 

Đại Trưởng Lão Webu:   Các con đã đang đảm trách thọ trì 

Giới Luật.  Hãy tiếp tục huân tập trong Giới Luật, hãy trau giồi 

giới luật đến mức cùng tột.  Chỉ khi nào các con thực sự trau giồi 

giới đức thì những sở nguyện cầu mà các con ấp ủ ở trong lòng sẽ 

được hoàn thành viên mãn một cách trọn vẹn.   

Một khi các con đã an trú trong phẩm hạnh đạo đức, những 

hành động khôn khéo mà các con đảm trách sẽ cho kết quả trong 

việc hoàn thành viên mãn các nguyện vọng thánh thiện của mình.  

Các con có niềm tin trong những phúc lợi đang gia bội đến các 

con từ các việc xả thí thiện, và các con tôn trọng người thọ thí các 

tặng phẩm của mình.  Như thế, hãy uốn nắn tâm thức của các con 

và truyền bá Giáo Pháp mà chẳng có bạn đồng hành.  Hãy tự  

mình chuẩn bị các việc xả thí và chuẩn bị chúng một cách tốt 



138   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 đẹp, chẳng cậy nhờ một ai khác cho mục đích nầy.   

Trong khi xả thí tặng phẩm của mình, các con nên phát 

nguyện trong sự tỉnh giác với lời nói rằng “Con ước nguyện 

thành đạt Níp Bàn” (Do quả phước báu hiện tại nầy xin làm 

duyên cho con đạt Níp Bàn).  Các bậc Thánh nhân mà đã được 

thành đạt Níp Bàn là do nương vào vô số lượng lời phát nguyện 

mà các Ngài không thể nào đếm thành những con số.   

 

The reality one realizes and knows for oneself after 

penetrating the Four Noble Truths is called bodhi.  There are 

different types of bodhi: sammāsambodhi (the supreme self 

awakening of a Teaching Buddha), pacceka-bodhi (the self- 

awakening of a non-teaching Buddha), and sāvaka-bodhi (the 

awakening of a disciple of a Teaching Buddha). The sāvaka- 

bodhi is divided into three levels: agga-sāvaka-bodhi (attained 

by the two Chief-disciples), Mahā-sāvaka-bodhi (attained by the 

eighty Leading Disciples) and pakati-sāvaka-bodhi (attained by 

all other Arahats). All of us have to aspire to Nibbāna, the 

highest blessing.  Why can you bring your aspirations to Nibbāna 

to fulfillment now? Because the time is right, your form of 

existence (*) is right, and because of the fact that all virtuous 

people who put forth effort can fulfil their aspirations. 

[(*): The Dhamma, the Buddhas Teachings, can be 

practised only in some of the thirty-one planes of existence.  In 

the ones below the human plane, beings in the hells suffer too 

intensely to be able to practise the Teachings (even morality), 

those in the animal world do not possess the intelligence required 

to understand the Teachings, while in some of the highest 

Brahmā planes it is impossible to have contact with the lower 

planes and therefore it is impossible to receive the teachings.  

Buddhas always arise in the human plane.] 

Sự thực là, một người tự nhận thức và tự liễu tri cho chính 

mình sau việc thấu triệt Tứ Thánh Đế được gọi là Giác Ngộ.  Có 

nhiều thể loại sai biệt về Giác Ngộ: Chánh Đẳng Giác (sự tự 

giác ngộ tối thượng của một vị Phật đi giảng dạy), Độc Giác (sự 

tự giác ngộ của một vị Phật không đi giảng dạy), và Thinh Văn 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   139 

 

Giác (sự giác ngộ của một môn đệ của một vị Phật đi giảng dạy).  

Thinh Văn Giác được chia ra làm ba cấp bậc: Chí Thượng 

Thinh Văn (thành đạt do bởi hai vị Đệ Tử Trưởng), Đại Thinh 

Văn Giác (thành đạt do bởi tám mươi Đệ Tử Hàng Đầu), và 

Thinh Văn Giác Thông Thường (thành đạt do bởi tất cả bậc Vô 

Sinh khác).  Tất cả chúng ta phải ước nguyện đến Níp Bàn, điều 

phúc lành tối thượng.  Lý do tại sao ngay lúc nầy các con có thể 

hoàn thành viên mãn đạt được các sở nguyện cầu đến Níp Bàn?    

Vì lẽ thời gian là thích hợp, hình tướng của chúng hữu sinh (*) 

của các con là thích hợp, và vì thực tế là, tất cả các bậc đạo đức là 

người gắng sức nỗ lực để có thể hoàn thành viên mãn những sở 

nguyện cầu.  

[(*): Giáo Pháp, Giáo Lý của Đức Phật, chỉ có thể thực hành 

trong một số cõi của ba mươi mốt cõi của chúng sanh.  Trong các 

cõi ở phía dưới cõi Nhân Loại, những chúng sanh ở trong địa 

ngục thọ hình khổ đau một cách mãnh liệt, cũng có thể thực hành 

Giáo Lý (ngay cả đạo đức), các chúng sanh ở trong cõi động vật 

không sở hữu đủ trí thông minh cần phải có để liễu tri được Giáo 

Lý, trong khi có một số cõi Phạm Thiên không có thể tiếp xúc với 

các cõi giới thấp kém, và do đó, không có thể tiếp nhận Giáo Lý.  

Chư Phật thường luôn xuất hiện ở trong cõi nhân loại.] 

 

The right time is the time when a Buddha arises and the 

time during which his Teachings are available.  All those who are 

born in the human plane or in a celestial plane are said to have 

the right birth.  Now you have to fulfil your aspirations through 

your effort. 

Look to it that you bring your work to a conclusion in the 

way so many before you have done.  Once they reached their 

goal they were truly happy not only for a short time, or for one 

lifetime, but for all the remaining lives (#). 

[(#): Ariyas, people who have experienced Nibbāna, have 

only a limited number of lives to live until they reach the end of 

all suffering.  (See, Introduction, Pāḷi terms.] 

Thời gian thích hợp là thời gian khi một vị Phật xuất hiện và 

thời gian khi mà Giáo Lý của Ngài đang còn hiệu lực.  Tất cả 



140   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

chúng sinh được sinh ra ở trong cõi nhân loại hoặc ở trong cõi 

Chư Thiên được cho là sanh hợp thời.  Bây giờ, các con phải 

hoàn thành viên mãn các sở nguyện cầu thông qua sự nỗ lực của 

mình. 

Nhìn vào sự việc đó mà các con đem việc tu tập của mình đi 

đến một sự kết luận theo rất nhiều phương hướng trước khi các 

con được thực hiện.  Một khi người ta đã đạt tới mục tiêu của 

mình, thì người ta thực sự hạnh phúc không chỉ trong một thời 

gian ngắn, hoặc chỉ cho một đời người, mà cho tất cả những kiếp 

sống còn lại (#).  

[(#):  Chư Thánh nhân, là các bậc đã trải qua kinh nghiệm 

Níp Bàn, chỉ còn có một số giới hạn của cuộc sống để sống cho 

tới khi họ đạt đến sự chấm dứt tất cả sự khổ đau. (Xin xem, Lời 

giới thiệu, Pāḷi thuật ngữ.)]    
 

Now that you do have this aspiration for Nibbāna, do not 

think that you can’t attain to such happiness or, that you can’t 

fulfil such a high aspiration.  Establish energy and effort to such 

a degree that they are sufficiently strong for you to reach the 

goal. If you do so, you will beyond all doubt realize your 

aspiration at the right time. 

What will you know once you have done the work that has to 

be done? At the time of the Buddha, Men, Devas and Brahmās 

went to him to pay their respects.  But no human being, Deva or 

Brahmās was satisfied just by being in the presence of the 

Buddha and by paying homage to him.  So, the Buddha out of 

compassion wanted to teach them what he had discovered and 

understood for himself. This communicating of his knowledge we 

call preaching.  When the Buddha preached, in one split second 

many men, devas and Brahmās attained what they had been 

aspiring to. 

Vào lúc nầy, các con có sở nguyện cầu về Níp Bàn nầy đây, 

đừng nghĩ rằng các con không đạt được hạnh phúc như thế, hoặc 

là các con không thể nào hoàn thành viên mãn một sở nguyện cầu 

cao xa như thế.  Hãy thiết lập nghị lực và sự tinh cần đến một 

mức độ mà nó có đủ năng lực mạnh mẽ để cho các con đạt đến 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   141 

 

mục tiêu.  Nếu các con làm được như thế, các con sẽ vượt qua 

mọi sự nghi ngại để thực hiện sở nguyện cầu vào đúng thời điểm.  

Điều chi các con sẽ được biết một khi các con đã hoàn thành 

công việc mà đã được thực hiện?  Vào thời gian của Đức Phật, 

Nhân Loại, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên đã đi đến với Ngài để 

bầy tỏ lòng tôn kính của mình.  Tuy nhiên không có người nào, 

Chư Thiên hoặc Phạm Thiên đã được hài lòng chỉ qua sự hiện 

diện của Đức Phật và qua việc tôn kính đến với Ngài.  Như thế, 

Đức Phật vì lòng bi mẫn muốn dạy cho chúng sanh điều mà chính 

tự Ngài đã tìm ra và đã tự liễu tri cho chính mình.  Việc truyền 

đạt kiến thức của Ngài, chúng ta gọi là việc thuyết giảng.  Khi 

Đức Phật đã thuyết giảng, trong một khoảng giây khắc, có rất 

nhiều con người, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên đã thành đạt 

được điều mà họ đã đang có ước nguyện đến.   

  

Knowing that this is the right time and the right form of 

existence, we should establish awareness as the wise people did 

before us and thus we can experience the fulfillment of our 

aspirations. 

What are the Teachings of the Buddha?  The monks and the 

wise people have passed on the Teachings of the Buddha to you 

out of great compassion.  Every time you were instructed, you 

understood some of it, according to your capability to 

understand.  You know that the Teachings are enshrined in the 

Tipiṭaka, the Three Baskets. You know: “This is from the 

Suttanta-Piṭaka.  This is from the Vinaya-Piṭaka.  This is from 

the Abhidhamma-Piṭaka.” All of you know a lot about the 

Teachings.   

The holy scriptures are very extensive. Even though the wise 

read, and teach these scriptures without interruption, they are 

too extensive for one person to study and understand them 

completely.  It is impossible for one person to master the whole of 

the scriptures because these contain all the Teachings of Buddha.  

They are complete, wanting in nothing.  They represent what the 

Buddha has penetrated and understood for himself. The 

Teachings contained in the three Piṭaka are the only way of 



142   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

escape from suffering, and the monks, having understood this for 

themselves, out of compassion point this out to you again and 

again. But can the wise people expound all the scriptures to you, 

so that not a single aspect is left out? 

Disciple:  No sir, this is impossible. 

Nên hiểu biết rằng đây là thời gian thích hợp và hình tướng 

thích hợp của kiếp hữu sinh, chúng ta hãy nên thiết lập sự tỉnh 

giác như các bậc trí tuệ đã làm trước chúng ta, và như thế, chúng 

ta có thể trải nghiệm việc hoàn thành viên mãn các sở nguyện 

cầu.  

Giáo Lý của Đức Phật là chi?  Vì lòng đại bi, những vị tu sĩ 

và các bậc trí tuệ đã lưu truyền Giáo Lý của Đức Phật cho đến 

các con.  Mỗi khi các con đã được hướng dẫn, các con được hiểu 

biết thêm một ít về Giáo Lý, tùy thuận theo khả năng hiểu biết 

của mình.  Các con biết rằng Giáo Lý đã được lưu trữ ở trong Ba 

Giỏ Tam Tạng. Các con biết rằng: “Đây là từ nơi Tạng Kinh.  

Đây là từ nơi Tạng Luật.  Đây là từ nơi Tạng Vô Tỷ Pháp.”  Tất 

cả các con hiểu biết rất nhiều về Giáo Lý.  

Thánh điển quả là thậm đại.  Cho dù là bậc trí tuệ đọc, 

nghiên cứu và giảng dạy các kinh điển nầy không có sự gián 

đoạn, kinh điển quả là thậm đại cho một người nghiên cứu và 

hiểu biết được chúng một cách trọn vẹn.  Không thể nào có  một 

người thông thạo toàn bộ kinh điển, vì lẽ chúng chứa đựng tất cả 

Giáo Lý của Đức Phật.  Chúng quả là toàn hảo và chẳng có chi là 

vô ích.  Chúng tiêu biểu cho điều mà Đức Phật đã tự thấu triệt và 

tự liễu tri cho chính mình.  Giáo Lý đã được chứa đựng ở trong 

Tam Tạng, là con đường duy nhất để thoát khỏi sự khổ đau, và 

các vị tu sĩ, đã tự bản thân liễu tri được điều nầy, với lòng bi mẫn 

đã chỉ vẽ điều nầy cho chúng ta không biết bao nhiêu lần.  Tuy 

nhiên có thể nào bậc trí tuệ trình bầy chi tiết hết tất cả các kinh 

điển thiêng liêng đến với các con, cho đến nỗi không bỏ sót một 

khía cạnh nào?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, không thể nào có điều 

nầy.   
 

Sayadaw: How long would it take to expound all the  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   143 

 

Teachings of the Noble Ones?  How many days would you have 

to sit and talk in order to cover all the Teachings of the Noble 

Ones that are remembered?   

The purpose of all these Teachings is to show the path to the 

end of suffering. You know quite enough of the Teachings of 

Buddha.  In all these manifold aspects of the Teachings you have 

to take up one and study it with perseverance.  If you focus your 

mind on one single object as the wise of old did, does it not stay 

with that object?   

D:  It does, sir. 

S:  Các bậc Thánh Nhân sẽ phải mất bao nhiêu lâu để trình 

bầy chi tiết tất cả Giáo Lý?  Phải mất bao nhiêu ngày các con sẽ 

ngồi và nói chuyện để trang trải tất cả Giáo Lý mà các bậc Thánh 

Nhân đã có được ghi nhớ?   

Mục đích của tất cả Giáo Lý nầy đây, là để hiển thị con 

đường dẫn đến chấm dứt sự khổ đau.  Các con hiểu biết khá đầy 

đủ về Giáo Lý của Đức Phật.  Trong tất cả các khía cạnh đa dạng 

của Giáo Lý, các con phải nắm bắt lấy một Pháp và tu học nó với 

sự kiên trì.  Nếu các con tập trung tâm thức của mình vào một đối 

tượng duy nhất như các bậc trí tuệ của thời cổ xưa đã làm, thì nó 

không có an trú vào đối tượng đó phải không?   

D:  Nó an trú, kính bạch Ngài.     
 

S:  So, select one instruction for meditation out of the many 

different ones the Buddha gave, and work with it, being aware 

always. Work with as much effort and determination as the 

disciples of the Buddha did in the past.  If you focus your mind on 

one object, it will give up its habit of wandering off to objects it 

desires.  When you are thus capable of keeping your mind on one 

single object, can there still be greed which is the cause of 

unhappiness?   

D:  When the mind is stable, there is no greed, sir. 

S:  Is there aversion?   

D:  No, sir. 

S:  Can there be delusion? 

N:  No, sir. 

 



144   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  If there is no liking, disliking, and delusion, can there be 

fear, worry, and agitation?   

D:  No, sir. 

S: If there is no fear, worry, and agitation, will you be 

happy or unhappy?   

D:  There will be happiness, sir. 

S: If you choose an object of meditation given by the 

Buddha and practise with strong effort, will the Viriya- 

Iddhipāda factor (*) hesitate to arise in you?   

D:  It will not fail to come, sir. 

[(*):  Iddhipāda:  The root or basis of attaining completion 

or perfection.  Viriya (Effort): A person with viriya is infused 

with the thought that the aim can be attained by energy and 

effort.  He is not discouraged even though it is said to him that he 

must undergo great hardships. He is not discouraged even 

though he actually has to undergo great hardships.  He is not 

discouraged even though it is said to him that he must put forth 

effort for many days, months and years.  He is not discouraged 

even though he actually has to put forth effort for such long 

periods. (Ledi Sayadaw, The Manuals of Buddhism, pp. 190f.)]  

S:  As soon as you establish yourselves in effort, the Viriya-

Iddhipāda factor will arise.  But we are good at talking about the 

Teachings.  Let us instead put forth effort right away.  The Viriya 

-Iddhipāda factor will arise immediately.  This is called Akāliko, 

the immediate result that arises here and now.  It doesn’t arise 

because we think or know about it, but only because of practice.  

So then, focus your entire attention at the spot below the nose 

above the upper lip.  Feel your in-breath and your out-breath, 

and feel how it touches at the spot below the nose and above the 

upper lip.  

I think you had your mind’s attention focused on the spot 

even before I finished giving the instructions?   

D:  I don’t think all were able to do that, sir.        

S:   Vì vậy, hãy chọn lấy một sự huấn thị về thiền định được 

rút ra từ rất nhiều Pháp môn khác biệt nhau mà Đức Phật đã chỉ 

dạy, và hãy thường luôn tu tập với nó một cách tỉnh giác.  Hãy tu 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   145 

 

tập với nhiều nỗ lực và sự quyết tâm như các môn đệ của Đức 

Phật đã làm trong thời quá khứ.  Nếu các con tập trung tâm thức 

của mình trên một đối tượng, thì nó sẽ từ bỏ được thói quen của 

nó đi lang thang đến các đối tượng mà nó ưa thích.  Khi các con 

có khả năng giữ được tâm thức của mình trên một đối tượng như 

thế, thì có thể nào vẫn còn có tham là nguyên nhân của sự bất 

hạnh?     

D:  Khi tâm thức được ổn định, thì không có tham, kính 

bạch Ngài. 

S:   Có sự ác cảm không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Có thể bị si mê không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu không có sự ưa thích, sự ghét bỏ, và sự si mê, có thể 

có sự sợ hãi, sự lo lắng và sự kích động không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu không có sự sợ hãi, sự lo lắng và sự kích động, các 

con sẽ được hạnh phúc hay là bất hạnh?   

D:  Thì sẽ được hạnh phúc, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu các con đã chọn được một đối tượng của thiền định 

mà Đức Phật đã trao truyền và thực hành với sự nỗ lực mãnh liệt, 

thì yếu tố Cần Như Ý Túc (*) sẽ bất định khởi sinh đến các con?      

D:  Nhất định nó sẽ đến, kính bạch Ngài. 

[(*):  Như Ý Túc:  Căn nguyên hoặc nền tảng của sự thành 

đạt sự hoàn thành hoặc sự toàn thiện.  Tinh Tấn (Nỗ Lực): Một 

người với sự Tinh Tấn đã được truyền trao với sự suy nghĩ rằng 

mục đích có thể được thành đạt là do bởi nghị lực và sự tinh cần.  

Vị ấy đã không ngã lòng cho dù là người ta nói với vị ấy rằng 

ông phải trải qua muôn vàn gian khổ.  Vị ấy đã không ngã lòng 

cho dù thật sự là ông ta đã trải qua muôn vàn gian khổ.  Vị ấy đã 

không ngã lòng cho dù là người ta nói với vị ấy rằng ông phải 

gắng sức nỗ lực trong nhiều ngày, nhiều tháng và nhiều năm.  Vị 

ấy đã không ngã lòng cho dù thật sự là ông ta đã gắng sức nỗ lực 

trong thời gian dài như vậy (Đại Trưởng Lão Ledi, Giáo Khoa 

Thư Phật Giáo, trang 190f.)] 



146   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Ngay sau khi tự bản thân các con thiết lập trong sự nỗ 

lực, yếu tố Cần Như Ý Túc sẽ khởi sinh.  Tuy nhiên chúng ta 

đang giỏi nói về Giáo Lý.  Thay vì đó, ngay bây giờ chúng ta hãy 

ra sức nỗ lực.  Yếu tố Cần Như Ý Túc tức thì sẽ khởi sinh.  Điều 

nầy được gọi là Bất Đoạn Thời, kết quả hiện tiền được khởi sinh 

tại đây và ngay tức thời.  Nó không khởi sinh bởi do chúng ta 

nghĩ suy hoặc hiểu biết về nó, mà duy nhất là chỉ do sự thực 

hành.  Như thế thì, hãy tập trung toàn bộ sự chú ý của các con 

vào ngay vị trí bên dưới mũi và ở trên môi trên.  Hãy cảm giác về 

hơi thở vô và hơi thở ra của mình, và cảm giác như thế nào khi 

nó xúc chạm vào ngay vị trí bên dưới mũi và ở trên môi trên.  

Sư nghĩ các con đã có tập trung sự chú tâm của mình vào vị 

trí ngay cả trước khi Sư kết thúc sự hướng dẫn?    

D:  Con không nghĩ tất cả đã có thể làm được điều đó, kính 

bạch Ngài. 

 

S:  Well, all understood what I said. 

D:  Some don’t know yet how they have to practise, sir.  

S:  Oh my dear … you all have learned so much in the past.  

The monks taught you with great compassion time and time 

again, and you have grasped their instruction intelligently.  When 

I told you to concentrate on the spot with strong determination 

and not to let your mind wander, you said it did stay with the 

breath, didn’t you?   

D:  Those who had focused their mind on the spot answered. 

“It does stay, sir,” but there are young people in the audience 

who have never heard the Dhamma before.  

S:  Did I say anything you haven’t heard before?  All of you  

are great lay-disciples and have come so many times.  All of you 

are capable of preaching the Dhamma yourselves.  

D:  Not all are, sir.  Some don’t know anything yet. 

S:  Can you others accept what he just told me?   

D:  Sir, I’m not talking about those people over there, I’m 

talking about some people not known to me. 

S:  Tốt lắm, tất cả đã hiểu biết được điều mà Sư đã nói. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   147 

 

D:  Một vài người vẫn chưa hiểu biết họ phải thực hành như 

thế nào, kính bạch Ngài. 

S:  Ồ các thân thương của tôi ơi … tất cả các con đã được 

học rất nhiều trong quá khứ.   Các vị tu sĩ, với tấm lòng bi mẫn, 

đã giảng dạy cho các con không biết bao nhiêu lần, và các con đã 

thấu hiểu những sự hướng dẫn của họ một cách thông minh.  Khi 

Sư đã nói với các con tập trung vào điểm chạm với sự quyết tâm 

mãnh liệt và không để cho cái tâm của mình phóng dật, các con 

đã nói là nó đã an trú vào hơi thở, có phải không?   

D:  Đó là những người đã tập trung được tâm thức của họ 

vào điểm chạm, mới trả lời rằng “Nó được an trú, kính bạch 

Ngài,”  tuy nhiên có những người trẻ tuổi trong hàng thính chúng 

là những người, từ trước tới giờ, chưa bao giờ được nghe Giáo 

Pháp.   

S:  Có phải Sư đã nói bất luận điều gì các con chưa được 

nghe trước đây?  Tất cả các con đều là những môn đệ cư sĩ tuyệt 

vời và đã có đến rất nhiều lần.  Tất cả các con đều có khả năng tự 

thuyết giảng Giáo Pháp.  

D:  Không phải là tất cả, kính bạch Ngài.  Một số người vẫn 

chưa hiểu biết bất luận một điều nào cả.   

S:  Nầy những người kia, các con có thể đồng ý với điều mà 

ông ta vừa mới nói với Sư không?   

D:  Kính bạch Ngài, con không có nói về những người đang 

ở nơi đó, mà con đang nói về một số người chưa biết đến con. 

 

S: In what I tell you there is nothing I have found out 

myself.  I am only repeating to you what the Buddha preached.  

What the Buddha taught is without exception perfect, complete.  

What I preach is not complete. What the Buddha preached 

includes everything.  His Teachings are wanting in nothing, but 

what I am able to convey may be lacking in many aspects.  Would 

I able to give you all the Teachings in their completeness?   

D:  No sir, you can’t tell us everything. 

S:  Well, all of you understand what the Suttas are, what the 

Vinaya is, and what the Abhidhamma is.  Because your teachers 

have instructed you out of great compassion, you also understand 



148   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

the short and the more extensive explanation of Samatha (*) and 

Vipassanā. But whether you know all this or not, all of you 

breathe, big and small, men and women.  One may know all 

about the Pāḷi scriptures, but nothing about his own breath.  

Don’t all of you breathe in and out?   

[(*): Samatha (Calm) is a synonym for Samādhi. (See 

Dhammasaṅgaṇī, I, 54.] 

D:  We do breathe, sir. 

S:  When do you start breathing in and out?   

D:  When we are born, sir. 

S:  Do you breathe when you sit?   

D:  Yes, sir. 

S:  Do you breathe in and out when you stand upright?   

D:  Yes, sir. 

S:  When you are walking?   

D:  We breathe in and out then also, sir. 

S: Do you breathe when you are eating, drinking, and 

working to make a living?   

D:  Yes, sir. 

S:  Do you breathe when you go to sleep?   

D:  Yes, sir. 

S:  Are there times when you are so busy that you have to 

say “Sorry, I have no time to breathe now, I’m too busy”? 

D: There insn’t anybody who can live without breathing, 

sir. 

S:  Trong các điều mà Sư nói với các con, không có điều chi 

là Sư đã tự mình khám phá ra cả.  Sư chỉ đang lặp lại với các con 

điều mà Đức Phật đã thuyết giảng.  Điều mà Đức Phật đã giảng 

dạy là toàn thiện và hoàn hảo bất khả khiếm khuyết.  Điều mà Sư 

thuyết giảng thì không hoàn hảo.  Điều mà Đức Phật đã thuyết 

giảng bao hàm hết tất cả.  Giáo Lý của Ngài là chẳng có chi là vô 

ích, tuy nhiên điều mà Sư có khả năng truyền đạt thì có thể là 

khiếm khuyết trong rất nhiều khía cạnh.  Sư sẽ có khả năng trao 

cho các con tất cả Giáo Lý trong sự hoàn hảo của chúng?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, Ngài không thể nào nói 

cho chúng con biết tất cả mọi việc.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   149 

 

S:  Tốt lắm, tất cả các con hiểu biết những gì thuộc về Tạng 

Kinh, điều gì thuộc về Tạng Luật, và những chi thuộc về Tạng 

Vô Tỷ Pháp.  Vì lẽ các vị giáo thọ của các con đã hướng dẫn với 

tấm lòng đại bi, các con cũng hiểu biết về sự giải thích ngắn gọn 

và rộng lớn của Thiền Chỉ (*) và Thiền Minh Sát.  Tuy nhiên 

cho dù các con có hiểu biết tất cả điều nầy hay không, tất cả các 

con đang hít thở, lớn và nhỏ, người nam và người nữ.  Một người 

có thể hiểu biết tất cả về những kinh điển Pāḷi, tuy nhiên chẳng 

hiểu chi cả về chính hơi thở của mình.  Có phải tất cả các con 

đang thở vô và thở ra hay không?   

[(*):  Thiền Chỉ(Tĩnh Lặng) là một từ đồng nghĩa với Thiền 

Định.  (Xin xem, Pháp Tụ, I, trang 54.] 

D:  Chúng con đang hít thở, kính bạch Ngài. 

S:  Các con bắt đầu thở vô và thở ra vào lúc nào?   

D:  Khi chúng con đã được sinh ra, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có hít thở khi các con ngồi?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài.  

S:  Các con có thở vô và thở ra khi các con đứng thẳng 

lưng?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài. 

S:   Khi các con đang đi?   

D:  Trong trường hợp đó, các con cũng thở vô và thở ra, 

kính bạch Ngài. 

S:   Các con có hít thở khi các con đang ăn, đang uống và 

đang làm việc cho mưu sinh?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có hít thở khi các con đi ngủ?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài. 

S:  Có những thời điểm khi mà các con quá bận rộn, các con 

có nói rằng “Xin lỗi, Tôi hiện giờ không có thời gian để thở, Tôi 

quá bận rộn”?     

D:  Không có bất cứ một ai có thể sống mà chẳng có hít thở, 

kính bạch Ngài. 

 

S:  In that case all of you can afford to breathe in and out.  

If you pay close attention, can you feel where the breath touches 



150   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

when you breathe?  Can you feel where the air touches when it 

comes out of the nostrils?   

D:  I can feel where it touches, sir. 

S:  And when the air enters, can’t you feel at which point 

this feeble stream of air touches?   

D:  I can, sir. 

S:  Now, try to find out for yourselves at which spot the air 

touches gently when it goes in and when it comes out. Where 

does it touch?   

D:  It touches at a small spot at the entrance of the nostrils 

when it enters, sir. 

S:  Does the air touch there when it comes out also?   

D:  Yes sir, it touches at the same spot when it comes out.  

S:  Trong trường hợp đó, tất cả các con có đủ khả năng để 

thở vô và thở ra.  Nếu các con chú ý một cách cẩn trọng, các con 

có thể có cảm nhận ở nơi mà hơi thở xúc chạm khi các con hít 

thở không?  Các con có thể có cảm nhận ở nơi mà không khí xúc 

chạm khi nó đi ra khỏi lỗ mũi không?    

D:  Con có thể có cảm nhận ở nơi nó xúc chạm, kính bạch 

Ngài. 

S:  Và khi không khí đi vào bên trong, các con có thể có 

cảm nhận ở vào điểm chạm mà luồng không khí nhè nhẹ nầy xúc 

chạm hay không?   

D:  Con có thể, kính bạch Ngài. 

S:  Bây giờ, hãy tự các con khám phá ra vào điểm chạm mà 

không khí xúc chạm một cách nhẹ nhàng khi nó đi vào và khi nó 

đi ra.  Nó xúc chạm ở nơi đâu?    

D:  Nó xúc chạm vào một điểm chạm nhỏ ở ngay lối đi vào 

của lỗ mũi khi nó đi vào, kính bạch Ngài. 

S:  Có phải không khí cũng xúc chạm ở nơi đó khi nó đi ra?   

D: Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, nó xúc chạm cùng một 

điểm chạm khi nó đi ra. 
  

S:  Wise people of the past have practised  this awareness of 

the breath as the Buddha instructed them, and because they 

passed on the Teachings, you too have understood now. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   151 

 

If you were to put your finger on the small spot under the 

nose, could you then feel that spot?    

D:  Yes sir, I can feel it. 

S:  You can actually feel it when you touch it.  Do you still 

have to talk about it?   

D:  No, sir, we can feel it even without talking about it. 

S:  As you can feel the spot when you touch it with your 

finger, you can also feel it when the breath touches there when it 

enters and leaves the nostrils.  If you can feel it for yourselves, do 

you still have to talk about it?   

D:  No sir, we don’t have to. 

S:  If you put your finger on the spot, do you feel the touch 

sensation with interruptions or continuously?   

D:  It is a constinous touch, sir. 

S:  Is the stream of air entering or leaving ever interrupted?   

D:  No, sir. 

S:  As the air streams in and out we know its continuous 

flow and the continuous touch resulting from it.  Don’t follow the 

air to that side. 

D:  What do you mean by that, sir?   

S: Don’t let go of the sensation produced by the breath 

touching the skin.  Remain with the awareness of touch.  Don’t 

follow the stream of air inside or outside.  And why?  If you do 

that, you won’t be able to feel the touch sensation.  So, let’s stay 

with the awareness of the spot without a break. 

D: Do we have to be aware of the touch of air in both 

nostrils or just in one?  

S: Feel only one.  If you try to feel two places your atten-

tion will be split.  Put your undivided attention on one spot.  Does 

your mind stay at the spot?   

D:  Most of the time it does, sir.  

S:  But not all the time?   

D: Most of the time it stays, but at times the sound of 

coughing interrupts the continuity. 

S:  Is it your own coughing or is it someone else’s?   

D:  It’s someone else coughing, sir. 



152   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Does this disturb you because you put in too little effort 

or too much effort?  Is the person who coughts to be blamed?   

D:  Well, sir, to be honest, I get a little bit angry. 

S:  Các bậc trí tuệ ở trong quá khứ đã có tu tập sự tỉnh giác 

về hơi thở là vì Đức Phật đã hướng dẫn họ, và bởi do họ đã 

truyền thụ lại Giáo Lý, mà bây giờ các con mới có được liễu tri.  

Nếu các con đã đặt ngón tay của mình trên cái điểm chạm 

nhỏ ở dưới cái mũi, thế thì các con có cảm nhận về điểm chạm đó 

không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, con có thể cảm nhận về nó. 

S:  Các con có thể thực sự có cảm nhận về nó khi các con 

xúc chạm vào nó.  Các con vẫn có diễn cảm về nó không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chẳng có diễn cảm về 

nó ngay cả chúng con có thể cảm nhận về nó.  

S:  Trong khi các con có thể cảm nhận về điểm chạm khi 

các con xúc chạm vào nó với ngón tay của mình, thì các con cũng 

có thể cảm nhận về nó khi hơi thở xúc chạm vào nơi đó khi nó đi 

vào và rời khỏi lỗ mũi.  Nếu tự bản thân các con có thể cảm nhận 

về nó, các con có diễn cảm về nó không?   

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng con không có 

điều đó.  

S:  Nếu các con đặt ngón tay của mình trên điểm chạm, các 

con cảm nhận về xúc giác với sự gián đoạn hay là một cách liên 

tục?    

D:  Đó là một sự xúc chạm liên tục, kính bạch Ngài. 

S:  Có phải luồng không khí đi vào hoặc đi ra là luôn mãi 

gián đoạn?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Vì không khí vô và ra, chúng ta liễu tri nó liên tục trôi 

chảy và dẫn đến kết quả sự xúc chạm liên tục từ nơi đó.  Đừng 

dõi theo không khí về khía cạnh đó.  

D:  Bằng cách ấy, Ngài muốn nói điều chi, kính bạch Ngài?   

S:  Đừng để phóng thích vào cái cảm giác được sản sinh ra 

bởi do hơi thở đang xúc chạm vào da.  Vẫn giữ sự tỉnh giác vào 

sự xúc chạm.  Và vì sao vậy?  Nếu các con làm điều đó, các con 

sẽ không thể nào cảm nhận được cái xúc giác. Vì vậy, chúng ta  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   153 

 

hãy an trú với sự tỉnh giác vào cái điểm chạm không ngừng nghỉ.   

D:  Các con phải tỉnh giác vào sự xúc chạm của không khí 

trong cả hai lỗ mũi hay chỉ trong một?   

S:  Hãy cảm nhận chỉ có một.  Nếu các con cố gắng cảm 

nhận vào hai vị trí thì sự chú ý của các con sẽ bị chia tách ra.  

Hãy đặt trọn vẹn sự chú ý trên một điểm.  Tâm của các con có an 

trú vào điểm chạm không?   

D:  Hầu hết thời gian là nó có, kính bạch Ngài. 

S:  Nhưng không phải là thường xuyên?   

D:  Hầu hết thời gian là nó an trú, tuy nhiên vào thời điểm 

âm thanh của cơn ho làm gián đoạn sự liên tục. 

S:  Đó là tiếng ho của chính mình hay đó là của một người 

nào khác?   

D:  Đó là tiếng ho của một người nào khác, kính bạch Ngài.  

S:  Điều quấy rầy các con đây, là do các con tu tập quá ít 

hay là quá nhiều sự nỗ lực?  Người mà ho đó có bị đáng bị khiển 

trách không?   

D:  Phải đấy, kính bạch Ngài, thành thật mà nói, con có một 

chút ít tức giận.   

 

S:  Let’s have a look at this.  You have come to the Buddha 

to escape from suffering. Having received his Teachings you 

begin to practise.  Then someone coughs and you are upset.  But 

of course, if you meditate, as you are doing now, people will 

consider you to be a good person and they will praise you.  But 

tell me, if this good person becomes angry just before he dies, 

where will he be reborn?   

D:  He will fall into the four lower planes. 

S:  Yes, you should not allow this to happen.  You shouldn’t 

be impatient and short tempered.  You are practising in order to 

escape from suffering.  Hearing this coughing you should be 

happy.  You should say “Thank you.”  After all, the person who is 

coughing shows you that effort isn’t firm enough.  If you want to 

escape from suffering, you have to do better than this.  With this 

type of effort, you won’t make it. 



154   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

We should immediately put in more effort.  If we work with 

more determination, will we still hear this coughing?   

D:  No sir, not with good effort. 

S:  And if there are many people, all talking loudly, will we 

still hear them?   

D:  If our effort is not of the right type, we will, sir. 

S:  Should we become angry at them if we hear them?   

D:  Most times I do get angry, sir. 

S:  You should not allow this to happen.  You should not be 

short tempered.  You should think of the people who disturb you 

as being your friends. “They are concerned with my welfare, I 

should thank them.  I don’t want everyone to know that my effort 

is so weak.  I will meditate and improve myself and if they begin 

to talk still louder. I have to put in even more effort, “If we 

improve ourselves until we are equal in effort to the wise who 

have practised before us, we will attain the goal to which we 

aspired. 

If you don’t hear any sounds at all, you become filled with 

pride, thinking that your effort is perfect.  That is why we should 

be very happy if someone disturbs us.  If we go to another place, 

there may be disturbances again.  If we change from one place to 

another, we just lose time.  But if we establish our mindfulness 

firmly, do we still have to change place or complain to others?   

D:  No sir.       

S:  Is it not proper to say “Thank You” to those who disturb 

us? They help us to learn how to overcome our wishes and 

desires, and we have to thank all who are our friends.  If our 

effort becomes as strong as that of our teachers, we will not hear 

anything any more. We will be aware of one thing only: this 

small spot and the touch sensation.  Once we have gained good 

awareness of this, we will apply our attention fully to this 

awareness.  

If we attain to the happiness to which we aspire through this 

practice, are the contents of the three Piṭaka, the ten Pāramīs, 

the threefold training, the aggregates, the sense bases, and the 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   155 

 

relative and the ultimate truths not all contained in this 

awareness?   

D:  Yes, sir, in the awareness of this touch sensation all the 

Buddha taught is contained.       

S:  Chúng ta hãy nhìn vào sự việc nầy.  Các con đi đến với 

Đức Phật để thoát khỏi sự khổ đau.  Sau khi đã được tín thọ Giáo 

Lý của Ngài, các con bắt đầu thực hành.  Thế rồi, một người nào 

đó ho và các con lấy làm khó chịu.  Tuy nhiên về quá trình diễn 

biến, nếu các con hành thiền, như là các con đang làm hiện tại 

đây, mọi người sẽ coi các con như là một thiện nam tử và họ sẽ 

khen ngợi các con.  Tuy nhiên hãy nói cho Sư biết, nếu thiện nam 

tử nầy giận dữ ngay trước khi vị ấy mệnh chung, thì ông ta sẽ đi 

tục sinh ở nơi đâu?   

D:  Ông ta sẽ rơi vào bốn cõi thấp kém. 

S:  Đúng vậy, các con không nên cho phép sự việc nầy xảy 

ra.  Các con không nên mất đi sự kiên nhẫn và phát cáu tiết lên.  

Các con đang thực hành nhằm để thoát khỏi sự khổ đau.  Các con 

hãy nên rất là hạnh phúc ngay khi đang nghe tiếng ho nầy.  Các 

con nên nói tiếng “Cảm Ơn.”  Cuối cùng thì, người mà đang ho 

chỉ cho các con được thấy rằng sự nỗ lực của các con chưa đủ 

vững chắc.  Nếu các con mong muốn thoát khỏi sự khổ đau, các 

con phải nên thực hiện tốt hơn sự việc nầy.  Các con sẽ nhất định 

không thực hiện với thể loại của sự nỗ lực như vầy. 

Các con phải tức thì tu tập hạnh tinh tấn nhiều hơn nữa.  

Nếu các con tu tập với nhiều sự quyết tâm hơn nữa, thì các con sẽ 

vẫn còn nghe tiếng ho nầy không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, sẽ không có với sự nỗ 

lực tốt đẹp. 

S:  Và nếu có nhiều người, tất cả đang nói chuyện lớn tiếng, 

chúng ta sẽ vẫn còn nghe họ?    

D: Nếu sự nỗ lực của chúng ta chẳng phải thuộc thể loại 

đúng đắn, thì chúng ta sẽ vẫn còn phải nghe, kính bạch Ngài.  

S:  Chúng ta có nên nổi giận lên với họ nếu chúng ta nghe 

họ nói?    

D:  Hầu hết thời gian là con nổi giận lên, kính bạch Ngài. 



156   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Các con không nên cho phép sự việc nầy xảy ra.  Các 

con không nên phát cáu tiết lên.  Các con nên nghĩ suy về những 

người mà quấy rầy các con như là các bạn hữu của mình.  “Họ đã 

quan tâm đến sự phúc lợi của mình, Tôi nên tri ân họ.  Tôi không 

muốn mọi người biết rằng sự nỗ lực của mình quả là quá non 

kém.  Tôi sẽ thiền định và tự cải thiện bản thân mình và nếu họ 

bắt đầu nói chuyện vẫn còn to tiếng hơn, Tôi lại càng tu tập tinh 

tấn nhiều hơn nữa.”  Nếu chúng ta tự cải thiện bản thân mình cho 

đến khi chúng ta ngang bằng về hạnh tinh tấn đối với các bậc trí 

tuệ đã tu tập trước chúng ta, thì chúng ta sẽ thành đạt mục đích 

mà chúng ta đã có ước nguyện. 

Nếu các con không có nghe bất kỳ một âm thanh nào cả, các 

con trở nên được thỏa mãn với lòng kiêu mạn, nghĩ rằng sự nỗ 

lực của mình đã hoàn hảo.  Đó là lý do tại sao chúng ta nên rất là 

hoan hỷ nếu một người nào đó quấy rầy mình.  Nếu chúng ta đi 

tới một nơi khác, có thể lại có sự quấy rầy tiếp nữa.  Nếu chúng 

ta chuyển đổi từ nơi nầy đến nơi khác, chúng ta chỉ bỏ mất thời 

gian thôi.  Nhưng nếu chúng ta thiết lập chánh niệm của mình 

một cách kiên định, chúng ta vẫn còn phải thay đổi địa điểm hoặc 

là than phiền với người khác không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Điều đó quả là không thích đáng để nói tiếng “Cảm Ơn” 

đến những người mà quấy rầy chúng ta sao?  Họ đã giúp chúng ta 

để tìm hiểu làm thế nào để chiến thắng những ước nguyện và các 

mong cầu của mình, và chúng ta phải tri ân tất cả những bạn hữu 

của mình.  Nếu những sự nỗ lực của chúng ta trở nên vững mạnh 

y như là các vị giáo thọ của mình, chúng ta sẽ không còn nghe 

bất luận một điều nào nữa.  Chúng ta sẽ tỉnh giác duy nhất vào 

một điều: cái điểm chạm nhỏ nầy và sự  xúc giác.  Một khi chúng 

ta đã thành đạt sự tỉnh giác tốt đẹp vào sự việc nầy, chúng ta sẽ 

dốc tâm với sự chú ý của mình một cách trọn vẹn vào sự tỉnh giác 

nầy.  

Nếu chúng ta đạt đến sự hạnh phúc mà chúng ta ước nguyện 

thông qua sự thực hành nầy đây, đó là nội dung của Tam Tạng, 

mười Pháp Toàn Thiện, ba điều huấn dụ (Tam Học), các Uẩn, 

các Xứ, và mối Liên Quan Tột Cùng của Chân Đế (Tứ Thánh Đế) 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   157 

 

là chẳng phải tất cả đã được chứa đựng trong sự tỉnh giác nầy hay 

sao?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, trong sự tỉnh giác vào sự 

xúc giác nầy đây, đã chứa đựng tất cả những điều Đức Phật đã 

dạy. 

S:  You have been talking about the three Piṭaka, about the 

Four Noble Truths, about mind and matter, and other technical 

terms.  But do you actually know how to distinguish between 

mind and matter?  Is the small spot under your nose mind and 

matter?   

D:  It is matter, sir. 

S:  And what is the awareness of the spot?   

D:  That is mind, sir. 

S:  And if you are as clearly aware of this spot under your 

nose as when you touch it with your finger?   

D:  Then we are aware of mind and matter, sir. 

S: Is it good or bad to be aware of mind and matter 

simultaneously?   

D:  It is good, sir. 

S:  Is this called understanding or ignorance?   

D:  It is understanding, sir. 

S:  And what if we don’t have this awareness?   

D:  Then we live in ignorance, sir. 

S:  Which is more powerful, knowledge or ignorance?   

D:  Knowledge has more power, sir. 

S:  Yes, it is understanding that has power.  The whole of 

the cycle of birth and death is full of ignorance, but now that you 

have received the Teachings of the Buddha, be aware.  Skillful 

people gain awareness because they are able to accept the 

Teachings of the Buddha and direct their attention here only.  As 

they gain awareness, knowledge comes to them.  When you are 

aware in this way, what happens to ignorance?   

D:  It is cut out and disappears, sir. 

S:  Where can we find it, if we look out for it?    

D:  It is gone, sir. 



158   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Các con đã được nói về Tam Tạng, về Tứ Thánh Đế, về 

tâm thức (Danh) và thể chất (Sắc), và những thuật ngữ kỹ thuật  

khác.  Tuy nhiên, các con có thực sự hiểu biết làm thế nào để 

phân biệt được giữa Danh và Sắc?  Cái điểm chạm nhỏ ở dưới 

mũi của các con là Danh hay là Sắc?   

D:  Nó là Sắc, kính bạch Ngài. 

S:  Và sự tỉnh giác vào cái điểm chạm là chi?   

D:  Đó là Danh, kính bạch Ngài. 

S: Và nếu các con tỉnh giác một cách rõ ràng vào điểm 

chạm nầy ở dưới cái mũi của mình cũng như là khi các con đụng 

vào nó với cái ngón tay của mình?    

D: Thế thì, chúng con tỉnh giác được Danh và Sắc, kính 

bạch Ngài. 

S:  Điều đó là tốt hay là xấu khi tỉnh giác cùng một lúc vào 

Danh và Sắc?   

D:  Điều đó là tốt, kính bạch Ngài. 

S:  Điều nầy được gọi là sự hiểu biết (Minh) hay là sự thiếu 

hiểu biết (Vô Minh)?   

D:  Điều đó là sự hiểu biết, kính bạch Ngài. 

S:  Và điều chi nếu chúng ta không có sự tỉnh giác nầy?   

D: Như thế, chúng ta sống trong sự thiếu hiểu biết (Vô 

Minh), kính bạch Ngài. 

S:  Điều chi thì có nhiều mãnh lực hơn, sự hiểu biết (Minh) 

hay là sự thiếu hiểu biết (Vô Minh)?   

D:  Sự hiểu biết thì có nhiều mãnh lực hơn, kính bạch Ngài. 

S: Đúng vậy, sự hiểu biết quả là có mãnh lực.  Toàn bộ 

vòng tuần hoàn của sanh và tử quả là trọn vẹn của sự thiếu hiểu 

biết (Vô Minh), tuy nhiên ngay bây giờ là các con đã được lãnh 

thâu Giáo Lý của Đức Phật, thì hãy tỉnh giác.  Người khôn khéo 

đạt được sự tỉnh giác là do bởi họ có khả năng tiếp thâu được 

Giáo Lý của Đức Phật và duy nhất, chỉ hướng sự chú ý của mình 

vào nơi đây.  Vì họ đạt được sự tỉnh giác, sự hiểu biết (Minh) 

phát sinh đến với họ.  Khi các con có được tỉnh giác trong 

phương thức nầy, điều chi xẩy ra với sự thiếu hiểu biết (Vô 

Minh)?   

D:  Nó bị chặt đứt và biến mất, kính bạch Ngài.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   159 

 

S:  Chúng ta có thể tìm thấy nó ở đâu, nếu chúng ta tìm 

kiếm lấy nó?   

D:  Nó đã biến mất rồi, kính bạch Ngài.   

 

S:  Though ignorance has had so much power over you in 

the past of Saṃsāra, when you receive the Teachings of the 

Buddha and achieve understanding, you don’t even know where 

your ignorance has gone.  So, really, understanding has much 

more power than ignorance, and still you complain that 

ignorance has such a strong hold over your minds. 

D:  But, sir, we have been associated with ignorance for so 

long that we are reluctant to let go of it. 

S:  Still, if you apply the Teachings of the Buddha, igno-

rance will disappear.  Which of the two is more agreeable to 

you?   

D:  For us, ignorance is more agreeable. 

S:  Would you like to sustain a state of understanding?   

D:  Yes, sir, but we can’t let go of ignorance. 

S:  Does ignorance force its way into your mind?   

D:  We call it into our minds by force, sir. 

S:  All of you have had an education, and you know many 

things about the Teachings of the Buddha, and you can talk about 

them, and you practise them.  You meditate and keep up your 

awareness all the time.  But tell me, what preparations do you 

have to make in order to meditate?   

D:  We have to take a cushion and a mat to lie down, sir. 

S:  If you have all these things, will your meditation be good 

as a matter or course?   

D:  We have to stay away from other people too, sir. 

S:  What happens if you are negligent?   

D:  We fall asleep, sir. 

S:   Dẫu sao thì sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) đã có rất nhiều 

mãnh lực đối với các con trong thời quá khứ của vòng luân hồi, 

khi các con lãnh thâu Giáo Lý của Đức Phật và đạt được sự hiểu 

biết, các con vẫn không biết được sự thiếu hiểu biết của mình đã 

biến mất ở nơi đâu.  Như thế, quả thật là, sự hiểu biết (Minh) quả 



160   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

có rất nhiều mãnh lực hơn là sự thiếu hiểu biết (Vô Minh), và tuy 

vậy các con vẫn còn than phiền rằng sự thiếu hiểu biết đã là một 

vật thể lưu tồn mạnh mẽ của tâm thức mình.  

D:  Nhưng mà, kính bạch Ngài, các con đã kết chặt với sự 

thiếu hiểu biết rất lâu dài đến nỗi chúng con khó mà buông bỏ nó 

được.  

S:  Tuy vậy, nếu các con áp dụng Giáo Lý của Đức Phật, thì 

sự thiếu hiểu biết sẽ biến mất.  Trong cả hai, thì điều nào là thích 

hợp hơn đối với các con?   

D:  Đối với các con, kính bạch Ngài, sự thiếu hiểu biết quả 

là thích hợp hơn.    

S:  Các con có muốn duy trì một trạng thái của sự hiểu biết 

không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, nhưng mà chúng con không 

thể nào buông bỏ sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) được.  

S:  Sự thiếu hiểu biết dùng vũ lực để xâm nhập tâm thức của 

các con?  

D:  Chúng con gọi nó xâm nhập tâm thức của chúng con 

bằng vũ lực, kính bạch Ngài. 

S:  Tất cả các con đã có một trình độ học vấn, và các con 

biết nhiều điều về Giáo Lý của Đức Phật, và các con có thể bàn 

thảo về chúng, và các con thực hành chúng.  Các con hành thiền 

và thường xuyên giữ vững sự tỉnh giác của mình.  Tuy nhiên hãy 

nói cho Sư biết, các con chuẩn bị những điều chi để hành thiền?   

D:  Chúng con phải có một tấm đệm và một tấm thảm để 

nằm xuống, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu các con có tất cả những điều nầy, thì việc hành thiền 

của các con sẽ tốt đẹp như là một việc đương nhiên không?    

D:  Các con cũng phải tránh xa những người khác nữa, kính 

bạch Ngài. 

S:  Điều gì xẩy ra nếu các con xao lãng?   

D:  Chúng con ngủ thiếp đi, kính bạch Ngài.  

 

S: You are disciples of the Buddha. You know that 

ignorance is your enemy.  And though you know that, you start 

meditating only after preparing a bed for yourself. After 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   161 

 

meditating for some time you will become bored, and sloth and 

torpor will creep in.  What will you do then?   

D:  We will endure them. 

S:  And if sloth and sleepiness are very strong, will you still 

resist?   

D:  No, sir, we will say to them, “Now only you come!” 

S:  Yes, that’s just like you!  “Now only do you come!  I 

have had the bed ready for a long time.”  That’s what you are 

going to think, aren’t you?   

D:  Yes, sir. 

S:  When will you wake up again after going to sleep?   

D:  We will get up when it is day and time for breakfast, sir. 

S: Your speaking in this way will have the effect that the 

dangers of ignorance will never be overcome.  You don’t praise 

understanding and wisdom, but ignorance.  If you work like this, 

will you ever obtain the happiness to which you have aspired?   

D:  No, sir. 

S:  Các con là những môn đệ của Đức Phật.  Các con biết 

rằng sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) là kẻ thù của các con.  Và mặc 

dù các con biết điều đó, các con bắt đầu hành thiền chỉ sau khi đã 

chuẩn bị một chiếc giường cho chính mình. Sau khi hành thiền 

trong một thời gian, các con sẽ phát sinh chán nản, và hôn trầm 

cùng với thụy miên sẽ len lỏi vào.  Các con sẽ làm gì sau đó?    

D:  Chúng con sẽ chịu đựng chúng. 

S:  Và nếu hôn trầm và thụy miên rất là mãnh liệt, thì các 

con sẽ vẫn còn kháng cự lại chúng?     

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, các con sẽ nói với  

chúng “Cuối cùng rồi các ngươi đã đến!” 

S:  Đúng vậy, điều đó quả giống y như các con “Cuối cùng 

rồi các ngươi đã đến! Tôi đã có cái giường để sẵn sàng từ lâu 

rồi.”  Đó là điều mà các con đang nghĩ suy, phải không?   

D:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Khi nào thì các con sẽ lại thức dậy sau khi đã đi ngủ?   

D:  Các con sẽ ngủ dậy khi đó là ban ngày và thời gian cho 

bữa điểm tâm, kính bạch Ngài. 



162   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Lời phát biểu của các con trong phương thức nầy sẽ có 

tác dụng đến những hiểm nguy của sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) 

sẽ không bao giờ được khắc phục.  Các con không tán dương sự 

hiểu biết (Minh) và trí tuệ, mà lại là sự thiếu hiểu biết (Vô Minh).  

Nếu các con tu tập như thế nầy, thì mãi đến bao giờ các con sẽ có 

được niềm hạnh phúc mà các con đã khao khát để có được?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Will you just pretend to work then?   

D:  If we just pretend, we won’t get anywhere, sir. 

S:  So, if you can’t achieve your goal, what will you do?   

D:  I think, we will have to continue with this practice until 

we reach the goal, sir. 

S: Good. Yes, you know the difference between under-

standing and ignorance. Knowing what to do to achieve 

understanding, focus your attention on the spot and then keep it 

there. If you live with this awareness, do you still have to fear 

and be worried about the moment of death?   

D:  No, sir. 

S:  Tell me, what happens if you die without this awareness?   

D:  I will be reborn in one of the four lower planes. 

S:  Do you want this to happen?   

D:  No, sir. 

S:  Thế thì, các con sẽ chỉ giả vờ để tu?   

D:  Nếu chúng con chỉ giả vờ, chúng con sẽ không đến được 

bất cứ nơi nào, kính bạch Ngài. 

S: Như thế, các con sẽ làm gì, nếu các con không thể nào 

đạt được mục tiêu của mình?   

D:  Con nghĩ rằng, chúng con sẽ phải tiếp tục với việc tu tập 

nầy cho đến khi các con đạt được mục tiêu, kính bạch Ngài. 

S:  Tốt lắm.  Đúng vậy, các con liễu tri sự khác biệt giữa sự 

hiểu biết (Minh) và sự thiếu hiểu biết (Vô Minh).  Hãy liễu tri 

điều chi phải làm để đạt được sự hiểu biết, tập trung sự chú ý của 

mình ở ngay tại điểm chạm và sau đó duy trì nó ở tại nơi đó.  Nếu 

các con sống với sự tỉnh giác nầy, các con vẫn còn sợ hãi và phải 

còn lo lắng về khoảnh khắc của sự mệnh chung không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   163 

 

S:  Hãy nói cho Sư biết, điều chi sẽ xẩy ra nếu các con 

mệnh chung mà không có sự tỉnh giác nầy?   

D:  Con sẽ bị tục sinh vào một trong bốn cõi giới thấp kém. 

S:  Các con có muốn điều nầy xẩy ra?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

 

S:  Do you really not want to go, or are you telling me a lie?   

D:  You are right, sir, I have fallen into telling lies.  I am 

walking on the path that leads straight to the lower worlds.  I am 

saying only empty words when I say that I don’t want to go to 

hell and am still staying on the broad highway leading 

downwards. 

S:  Very good. You have understood.  If you know for your-

self whether you have got some understanding or not, then you 

are on the right path.  If you know when you don’t understand, 

you have understood. But if you think you have understood, 

though you haven’t understood a thing, then there is not the 

slightest hope for you to acquire any understanding.  

You see, he knows that he is lazy when he is lazy; he knows 

that he is useless, when he is useless.  If you can see yourself in 

the correct light, then you will achieve understanding, because 

you are able to correct yourselves. 

“I don’t want to go to the lower worlds.  Well, with all the 

meditation I’m doing I’ll be alright.  After all it doesn’t take that 

much.”  Do you still think in this way, assuming that you needn’t 

work much anymore, when really you do?   

D:  No, sir, I don’t take what is wrong to be right and what 

is right to be wrong?   

S:  If you firmly fix your attention on the spot and are aware 

of mind and matter, you practise understanding.  If you have no 

awareness, you are living in ignorance.  If you die with your 

mind steeped in ignorance, you will go down, even if you are 

observing the Uposatha precepts.  Tell me, where would you be 

reborn if you happened to be at a pagoda (#) or under a Bodhi 

tree (*) when you die?   



164   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

[(#):  Pagoda, dome-shaped religious monument.  It usually 

contains either relics of a Buddha or a highly respected monk, or 

a Buddha statue, the holy scriptures or other holy objects.  Most 

pagodas are solid structures and cannot be entered.  They are 

symbols of the Buddha.] 

[(*): Ficus religiosa, the tree under which the Buddha 

attained Awakening.] 

D:  Wherever I am, if I can’t concentrate my mind when I 

die, I will go down, sir. 

S:  Các con có quả thực là không muốn đi, hay là các con 

đang nói với Sư một lời nói dối?   

D:  Quả là Ngài đúng thật, kính bạch Ngài.  Con đã rơi vào 

sự việc nói dối.  Con đang bước đi trên con đường để mà dắt dẫn 

thẳng tới các cõi giới thấp kém.  Con đang nói chỉ toàn là những 

ngôn từ sáo rỗng khi con nói rằng con không muốn đi tới địa 

ngục, và con đang đứng trên một xa lộ rộng lớn đang dẫn dắt đến 

nơi đọa thú. 

S:  Rất tốt.  Các con đã có được liễu tri.  Nếu các con tự bản 

thân mình hiểu biết là các con đã có được một số hiểu biết hay là 

không, là như thế các con đang bước trên con đường chân chánh.  

Nếu các con biết khi mà các con bất liễu tri, là các con đã có 

được liễu tri.  Nhưng nếu các con nghĩ rằng các con đã có được 

liễu tri, dù cho các con chẳng có liễu tri được một điều, là như thế 

không có một chút hy vọng nào cho các con để có được bất kỳ 

một sự hiểu biết.   

Các con thấy đấy, ông ấy biết rằng ông ta là lười biếng khi 

mà ông là lười biếng, ông ấy biết rằng ông ta là vô dụng khi mà 

ông là vô dụng.  Nếu các con có thể tự bản thân soi thấy mình 

trong ánh sáng chỉnh lý, là như thế các con sẽ đạt được sự hiểu 

biết, vì lẽ các con có khả năng để tự tu sửa cho chính mình.   

“Tôi không muốn đi đến những cõi giới thấp kém.  Đấy, với 

tất cả việc hành thiền mà Tôi đang làm đây, thì Tôi cũng sẽ ổn 

thôi.  Tóm lại, là chẳng cần chi cho lắm.”  Có thực sự là các con 

vẫn nghĩ suy trong phương thức nầy, khi giả định rằng các con 

không cần phải làm chi thêm nữa?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   165 

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con không lấy cái sai 

lầm cho là đúng, và cái đúng cho là sai lầm.  

S:  Nếu các con gắn chặt sự chú ý của mình một cách kiên 

định ngay tại điểm chạm và tỉnh giác về tâm thức (Danh) và thể 

chất (Sắc), là các con tu tập sự hiểu biết (Minh).  Nếu các con 

không có sự tỉnh giác, là các con đang sống trong sự thiếu hiểu 

biết (Vô Minh).  Nếu các con mệnh chung với tâm thức của mình 

chìm đắm vào trong sự thiếu hiểu biết (Vô Minh), là các con sẽ đi 

xuống, cho dù là các con đang thọ trì các điều học Thanh Tịnh 

Giới (Bát Quan Trai Giới).  Hãy nói cho Sư biết, là các con sẽ 

tục sinh ở nơi đâu nếu sự việc xẩy ra khi con mệnh chung ở tại 

một ngôi chùa (#) hay là ở dưới một cội cây Bồ Đề (*)?   
  

[(#):  Ngôi chùa, điện đài tôn giáo với hình thức mái vòm.  

Nó thường chứa đựng hoặc là những ngọc xá lợi của một vị Phật 

hay là một vị tu sĩ cao hạnh tôn kính, hoặc là một tượng Phật, 

những thánh điển hay là các thánh vật khác. Hầu hết các ngôi 

chùa có công trình kiến trúc vững chắc và không thể nào bước 

vào trong được.  Đó là những biểu trưng của Đức Phật.]  

[(*):  Cây đa tín ngưỡng: ở dưới cội cây mà  Đức Phật 

thành đạt Sự Giác Ngộ.] 

D:  Bất cứ là con ở nơi đâu, nếu con không thể tập trung 

được tâm thức của con khi con mệnh chung, thì con sẽ đi xuống, 

kính bạch Ngài.  
 

S:  What about monks?  If I think, “Ha, my stock of merit is 

quite great, much greater than the one of those lay people,” and 

then I wander about here and there with smiles on my face.  If I 

 were to die, where would I be reborn?   

D:  We don’t dare to say anything about monks, sir. 

S:  You needn’t say anything about monks, just take me as 

an example. 

D:   Sir, we would dare even less say anything about you. 

S:  I’m assuming that my mind wouldn’t stay with any 

object and I had to die, what would happen, my disciple?  

 



166   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Sir, I don’t think there is a time at which you are not 

aware of this spot. 

S:  But if I were to die without this awareness?   

D:  If it were me, I would fall into the lower planes. 

S:  Whoever it is, if there is no awareness at the moment of 

death, the result will be rebirth in hell.  Therefore, establish your 

mindfulness so that you never forget this small spot.  If I were to 

wish to be reborn in hell after having reached complete 

understanding due to this awareness, would there be a possibility 

of my going to hell?   

D:  Such a wish couldn’t come true, sir.  

S:  Các con nghĩ sao về các vị tu sĩ?  Nếu Sư nghĩ rằng “Ha, 

lượng dự trữ phước báu của Sư quả thực là vĩ đại, to lớn hơn 

nhiều so với một trong những vị tại gia cư sĩ.”  Và thế rồi Sư để 

tâm hoang du phóng dật đó đây, với những nụ cười ở trên gương 

mặt của Sư.  Nếu Sư đã bị mệnh chung, thì Sư sẽ tục sinh ở nơi 

đâu?   

D:  Chúng con không dám nói bất luận điều chi về các vị tu 

sĩ, kính bạch Ngài. 

S:  Các con không cần phải nói bất luận điều chi về các vị tu 

sĩ, mà chỉ cần lấy Sư như là một ví dụ.  

D:  Kính bạch Ngài, chúng con sẽ càng không dám nói bất 

luận một điều nhỏ nào về Ngài. 

S:  Sư giả định rằng tâm trí của Sư sẽ không an trú vào bất 

luận một đối tượng nào, và Sư đã phải mệnh chung, thì điều chi 

sẽ xẩy ra, nầy các môn đệ của Sư?   

D:  Kính bạch Ngài, con không nghĩ rằng có thời gian nào 

mà Ngài không có tỉnh giác vào cái điểm chạm nầy. 

S:  Nhưng nếu Sư đã bị mệnh chung mà không có sự tỉnh 

giác nầy?   

D:  Nếu đó đã là con, thì con sẽ rơi xuống những cõi giới 

thấp kém. 

S:  Bất cứ điều đó là ai, nếu không có sự tỉnh giác ở ngay 

khoảnh khắc của sự tử vong, thì kết quả sẽ là tục sinh trong địa 

ngục.  Do vậy, các con hãy thiết lập chánh niệm của mình để cho 

không bao giờ quên cái điểm chạm nhỏ nầy.  Nếu Sư đã có ước 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   167 

 

muốn là tục sinh trong địa ngục sau khi đã thành đạt sự hiểu biết 

(Minh) một cách tròn đủ do bởi sự tỉnh giác nầy, là như thế sẽ có 

khả năng đưa Sư đi đến địa ngục không?   

D:  Quả thật điều ước muốn không thể nào trở thành hiện 

thực được, kính bạch Ngài.          

   

S:  If we don’t understand what should be understood, and 

then start praying for Nibbāna, will we get it?   

D:  No, sir.  However long we pray for Nibbāna, we will go 

down. 

S:  Ignorance leads to the four lower worlds.  But if you 

take up this training of awareness of in-breath and out-breath, 

you will gradually develop towards the attainment of Nibbāna to 

which you have aspired.  So, place your attention at this small 

spot steadfastly so that it doesn’t budge. 

Isn’t it possible for you to fix your mind to this small spot 

while you are sitting in front of me?   

D:  It is, sir. 

S:  Can it be done while standing and walking?   

D:  Yes, sir. 

S:  Can you practise while eating, drinking or working?   

D:  It is possible, sir. 

S:  Can you practise Ānāpāna when you are alone?   

D:  Yes, sir. 

S:  Or when you are in a crowd?   

D:  Even then it is possible to keep up the awareness, sir. 

S:  Do you get tired if you keep your attention at the spot all 

the time?   

D:  No, sir, it is not tiresome. 

S:  Does it cost you anything?   

D:  No, sir, it doesn’t cost anything. 

S:  Is your work interrupted or disturbed?   

D:  No, sir, it isn’t. 

S: Are you efficient in your work if you let your mind 

wander here and there or if you keep your attention focused on 

the spot?   



168   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  It takes the same amount of time, sir. 

S:  Who is more efficient, the one with a wandering mind or 

the one keeps his mind under control?   

D:  The one who keeps his attention at the spot does his job, 

and at the same time he is working for the attainment of Nibbāna. 

S:  Nếu chúng ta bất liễu tri điều mà cần phải được liễu tri, 

và thế rồi bắt đầu cầu nguyện cho Níp Bàn, thì chúng ta sẽ được 

điều đó không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài.  Dù cho chúng ta có cầu 

nguyện Níp Bàn cho đến bao lâu, chúng ta sẽ đi xuống.  

S:  Sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) dắt dẫn đi đến bốn cõi giới 

thấp kém.  Tuy nhiên nếu các con nắm bắt sự huân tập nầy về sự 

tỉnh giác vào hơi thở vô và hơi thở ra, thì các con sẽ dần dần tiến 

hóa hướng đến sự thành đạt Níp Bàn mà các con đã có sở nguyện 

cầu.  Thế thì, hãy đặt sự chú ý của các con vào điểm chạm nhỏ 

nầy một cách kiên định để nó không có dao động.   

Các con có thể thực hiện việc khắn khít tâm thức của mình 

vào cái điểm chạm nhỏ nầy trong khi các con đang ngồi trước 

mặt Sư hay không?   

D:  Có thể được, kính bạch Ngài. 

S:  Nó có thể được thực hiện trong khi đang đứng và đang 

đi không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài. 

S:   Các con có thể tu tập trong khi đang ăn, đang uống hoặc 

là đang làm việc không?   

D:  Có thể được, kính bạch Ngài. 

S: Các con có thể tu tập Sổ Tức khi các con chỉ có một 

mình không?   

D:  Dạ thưa được, kính bạch Ngài. 

S:  Hay là khi các con ở trong một đám đông?   

D:  Dù cho thế nào cũng có thể thực hiện việc duy trì sự tỉnh 

giác, kính bạch Ngài.           

S:  Các con có cảm thấy mệt mỏi nếu các con thường luôn 

duy trì sự chú ý của mình vào ngay điểm chạm?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, điều đó không có gì mệt 

mỏi. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   169 

 

S:  Liệu nó có đòi hỏi các con điều gì không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó không có đòi hỏi bất 

luận điều gì. 

S: Việc làm của các con có bị gián đoạn hoặc bị xáo trộn 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó không có làm. 

S:  Các con có thêm năng lực hơn trong việc làm của mình 

nếu các con để cho tâm thức của mình đi hoang du đó đây, hay là 

nếu các con gìn giữ sự chú ý của mình đã được tập trung vào 

ngay điểm chạm?    

D:  Nó chiếm lấy cùng một lượng thời gian, kính bạch Ngài. 

S:  Ai là có hiệu quả hơn, với một người có tâm thức đang 

đi hoang du hay là với một người gìn giữ được tâm thức trong sự 

kiểm soát?   

D:  Với người làm nhiệm vụ của mình là gìn giữ sự chú ý 

của vị ấy vào ngay điểm chạm, và cùng một lúc vị ấy đang làm 

việc cho sự thành đạt Níp Bàn. 
 

S:  One may earn hundred thousand, but the one who works 

and practices awareness at the same time earns twice as much.  

From now on you will earn two hundred thousand.  But, tell me, 

when we make our mind firm and tranquil, will our reward be 

only this much?   

D:  No, sir, when the mind is clear it becomes stable, firm, 

and strong. 

S: The housewives here are surely all experienced in 

cooking.  You have to cook at times though you are very tired. 

D:  Yes, sir, at times we just stare into the fire and nod from 

fatigue. Then the rice is burned sometimes, sir. 

S:  Why does this happen?   

D:  Because our mind is not on the job, sir.  Just yesterday I 

was thinking of some scene I had seen in a show and I burned the 

rice, sir. If my mind didn’t wander, I would be able to do my 

work more quickly, and I wouldn’t burn the food.  

S:  What happens if you eat rice that isn’t properly cooked?   

D:  Some people get an upset stomach, sir.         



170   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Một người có thể kiếm được một trăm ngàn, tuy nhiên 

một người làm việc và tu tập sự tỉnh giác trong cùng một thời 

gian thì kiếm được hai lần nhiều hơn.  Từ bây giờ trở đi, các con 

sẽ kiếm được hai trăm ngàn.  Tuy nhiên, hãy nói cho Sư biết, khi 

chúng ta thực hiện tâm thức của mình được kiên định và tĩnh 

lặng, thì phần thưởng của chúng ta chỉ là bấy nhiêu đây thôi sao?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, khi tâm thức được 

thanh tịnh, nó trở nên vững vàng, kiên định và mạnh mẽ.   

S:  Tất cả các cô nội trợ ở nơi đây chắc chắn là đã có kinh 

nghiệm trong việc nấu ăn.  Các con có nấu ăn vào những thời 

điểm dẫu rằng các con rất là mệt mỏi. 

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, vào những thời điểm chúng 

con chỉ nhìn chăm chúi vào ngọn lửa và ngủ gà ngủ gật vì sự mệt 

mỏi. Thế rồi, đôi khi gạo cũng bị cháy khét, kính bạch Ngài. 

S:  Vì sao sự việc nầy lại xẩy ra?   

D:  Vì lẽ tâm thức của chúng con không có làm việc, kính 

bạch Ngài.  Chỉ mới ngày hôm qua, ngay khi con đang nghĩ suy 

về một vài cảnh tượng mà con đã có được xem trong một chương 

trình và con đã làm cơm cháy khét, kính bạch Ngài.  Nếu tâm 

thức của con đã không có đi hoang du, thì con sẽ có thể làm công 

việc của mình một cách nhanh chóng hơn, và con sẽ không làm 

cháy khét thức ăn.  

S:  Điều gì xẩy ra nếu các con ăn cơm mà không được nấu 

chín một cách đàng hoàng?   

D:  Một số người bị rối loạn bao tử, kính bạch Ngài.  

 

S:  If you cook in a haphazard manner, you are slow, you 

get tired easily, and the food isn’t good.  The fire burns down, 

and you have to kindle it anew.  The water for the rice cools 

down, and you have to bring it to the boil again.  Nothing is 

improved by not being attentive. When we improve our 

awareness, so many other things improve.  I am only telling you 

what the Buddha taught, but of course I can’t tell you all he 

taught. There are many more advantages resulting from this 

practice.  The Buddha’s Teachings are complete and without a 

flaw.  It is impossible to teach every aspect of the Dhamma.  But 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   171 

 

if you keep your attention focused on the spot and are aware from 

moment to moment, then you will reach your goal.  The Buddha 

did teach this, and the wise people of old did reach their goal by 

this practice, and yet, there are many things the Buddha realized 

that are not contained in this.  But you can reach your goal if you 

keep knowing in-and out-breath at the spot. You will become 

really happy.  

I am talking only about this little spot.  You know all the 

theories about meditation for tranquility (Samatha) and insight 

meditation (Vipassanā) and how they come about.  Yes, there is 

Samatha and there is Vipassanā, but the Buddha did say that you 

have to establish yourselves well in one practice: 

If you practise one, you accomplish one. 

If you practise one, you accomplish two. 

If you practise one, you accomplish three. 

But there are mere words.  We have to practise with effort 

equal to the effort of the wise people of old.   

When we teach the Dhamma, we have to distinguish 

between Sutta, Abhidhamma, and Vinaya according to the 

established order, but only after having practiced meditation to 

the same extent and with the same effort as the noble disciples of 

the Buddha will you really be able to explain the Teachings.  

Though I have explained the technique to you in the proper 

way, some of you may remain closed to it and without 

understanding.  If I ask you about the house in which you are 

living, you will describe it to me accurately.  If I were to think 

and ponder about your house, would I be able to visualize how it 

really is?   

D:  No. sir. 

S:   Nếu các con nấu nướng trong một cách thức cẩu thả, các 

con làm chậm, các con sẽ mệt mỏi một cách dễ dàng, và thức ăn 

không được ngon.  Ngọn lửa bị lụn tàn, và các con phải nhóm lửa 

lại một lần nữa.  Nước cho cơm gạo bị nguội đi, và các con phải 

mang nó đi đun sôi một lần nữa.  Chẳng có chi được cải tiến mà 

không có lưu tâm cẩn ý.  Khi chúng ta cải tiến được sự tỉnh giác 

của chúng ta, thì có nhiều sự việc khác được cải tiến.  Sư chỉ 



172   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

muốn nói cho các con biết điều mà Đức Phật đã dạy, nhưng lẽ tất 

nhiên Sư không thể nào nói cho các con biết tất cả những gì Ngài 

đã dạy.  Có nhiều điều lợi lạc hơn thế nữa đem lại kết quả qua 

việc tu tập nầy.  Giáo Lý của Đức Phật là hoàn hảo và chẳng có 

sự khiếm khuyết.  Không thể nào giảng dạy cho mọi khía cạnh 

của Giáo Pháp.  Tuy nhiên nếu các con gìn giữ sự chú ý của mình 

được tập trung vào ngay điểm chạm và tỉnh giác trong từng mỗi 

khoảnh khắc, thế thì các con sẽ đạt được mục tiêu của mình.  Đức 

Phật đã dạy điều nầy, và các bậc trí tuệ ở thời cổ xưa đã đạt được 

mục tiêu của họ do bởi việc tu tập nầy, tuy nhiên, có rất nhiều 

điều Đức Phật đã chứng tri mà đã không có bao hàm ở trong sự 

việc nầy.  Nhưng các con có thể đạt được mục tiêu của mình nếu 

các con giữ được sự liễu tri về hơi thở vô và ra ở ngay điểm 

chạm.  Các con sẽ trở nên thực sự hạnh phúc.  

Sư chỉ đang nói về cái điểm chạm nhỏ nầy.  Các con liễu tri 

tất cả các lý thuyết về thiền tĩnh lặng (Thiền Chỉ) và thiền tuệ 

giác (Thiền Minh Sát) và chúng diễn tiến ra sao.  Đúng vậy, có 

Thiền Chỉ và có Thiền Minh Sát, tuy nhiên Đức Phật đã nói rằng 

các con phải tự bản thân thiết lập một cách tốt đẹp trong một sự 

tu tập: 

Nếu các con tu tập một, các con thành tựu một, 

Nếu các con tu tập một, các con thành tựu hai, 

Nếu các con tu tập một, các con thành tựu ba. 

Tuy nhiên các điều nầy thuần túy là những ngôn từ.   Chúng 

ta phải tu tập với sự nỗ lực ngang bằng với sự nỗ lực của các bậc 

trí tuệ ở thời cổ xưa. 

Khi chúng ta giảng dạy Giáo Pháp, chúng ta phải phân biệt 

giữa Tạng Kinh, Tạng Vô Tỷ Pháp và Tạng Luật căn cứ theo 

trình tự đã được thành lập, nhưng chỉ sau khi đã có được tu tập 

thiền định đến cùng một mức độ và với cùng sự nỗ lực như các vị 

Thánh đệ tử của Đức Phật thì các con thực sự sẽ có khả năng giải 

thích được Giáo Lý. 

Cho dù Sư đã có giải thích về kỹ thuật trong một phương 

thức thích hợp, có một số ở các con có thể vẫn còn đóng cửa với 

nó và không có sự hiểu biết.  Nếu Sư vấn hỏi các con về căn nhà  

mà các con đang sinh sống, thì các con sẽ diễn tả nó cho Sư một  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   173 

 

cách chính xác.  Nếu Sư đã nghĩ suy và suy đoán về căn nhà của 

các con, thì Sư sẽ có khả năng hình dung về nó thực sự như thế  

nào không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

 

S: If I were to think and ponder all day and all night without 

even sleeping, would I find out about your house?   

D:  No, sir. 

S: Tell me then, how can I find out for myself what your 

house looks like?   

D:  If you come to my house yourself, you will immediately 

know all about it even if no one says a word to you. 

S:  So, you too should proceed in such a way that you reach 

your goal.  When you get there you will know, “Ah, this is it.” 

Will you continue to put off practising?  No, of course not.  You 

can attain the Dhamma here and now. 

Understanding all this, practise, make effort.  You told me 

just now that meditation doesn’t tire you.  You said that it didn’t 

cost anything, it didn’t disrupt your work, and that you were able 

to practise it while alone and while you are with your family.  

Can you still find excuses for not practising, or are you going to 

go on living in the same way as you have been, without even 

trying to find excuses?   

D:  Most of the time we just carry on as usual, sir. 

S:  Those who take up this practice will receive the answers 

to their questions.  So, keep your mind focused and your cooking 

will be done quickly; the rice is not going to be burned, and no 

wood is wasted.  Your whole life will improve, and the time will 

simply fly. 

There is right conduct, and there is understanding.  Both 

are important.  Right conduct is the fulfillment of your manifold 

duties and your giving of the requisites for the support and 

furthering of the Buddha’s Teachings. The control over your 

mind gives you understanding. 

There are these two elements of training, and you have to 

train yourselves in both simultaneously.  Is it not possible to be 



174   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

aware of the breath while you are preparing and giving the four 

requisites for the community of monks?   

D:  It is possible, sir. 

S:  Nếu Sư đã nghĩ suy và suy đoán về căn nhà của các con 

trọn cả ngày và suốt cả đêm, luôn cả chẳng ngủ nghỉ, thì Sư sẽ 

tìm ra được về căn nhà của các con không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì hãy nói cho Sư biết, làm thế nào Sư có thể tự bản 

thân tìm ra được căn nhà của các con trông giống cái chi?   

D:  Nếu chính tự bản thân Ngài đi đến nhà của con, thì ngay 

lập tức Ngài sẽ biết tất cả về nó cho dù không có một ai nói một 

lời nào đến Ngài.  

S:  Như thế, các con cũng nên tiến hành theo phương thức 

như vậy để mà các con đạt được mục tiêu của mình.  Khi các con 

đạt đến đó thì các con sẽ biết được “Ah, nó là như vậy đây.”  Thì 

các con sẽ còn tiếp tục trì hoãn việc tu tập không?  Không, lẽ tất 

nhiên là không.  Các con có thể thành đạt Giáo Pháp ngay hiện 

tại nầy. 

Liễu tri được tất cả điều nầy, hãy tu tập, cố gắng lên.  Các 

con vừa mới nói với Sư rằng thiền định không làm cho các con 

mệt mỏi.  Các con đã nói rằng nó đã không đòi hỏi bất luận điều 

chi, nó đã không làm gián đoạn việc làm của các con, và rằng các 

con có khả năng tu tập nó trong khi chỉ có một mình và trong khi 

các con ở với gia đình mình.  Có thể các con vẫn còn tìm kiếm 

những lời biện giải để mà không tu tập, hay là các con vẫn đang 

tiếp tục sống trong cùng một phương thức mà các con đã có, 

thậm chí cũng chẳng cần tìm kiếm những lời biện giải?      

D:  Hầu hết thời gian là chúng con vẫn tiếp tục như thường 

lệ, kính bạch Ngài. 

S:  Với những người tiếp tục việc tu tập nầy thì sẽ đón nhận 

được các câu trả lời từ những câu hỏi của họ.  Như thế, hãy gìn 

giữ tâm thức của mình đã được tập trung và việc nấu nướng của 

các con sẽ được thực hiện một cách mau lẹ, cơm gạo không bị 

cháy khét, và củi gỗ không bị lãng phí.  Trọn cả cuộc đời của các 

con sẽ được cải tiến, và thời gian sẽ bình lặng trôi đi.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   175 

 

Đó là chánh hạnh, và đó là sự hiểu biết.  Cả hai đều là quan 

trọng.  Chánh hạnh là việc hoàn thành viên mãn rất nhiều nhiệm 

vụ đa dạng của các con và việc cúng dường tứ vật dụng của các 

con nhằm để hỗ trợ và phát huy Giáo Lý của Đức Phật.  Việc 

luôn kiểm soát tâm thức của mình đem lại cho các con sự hiểu 

biết. 

Đây là hai yếu tố để huân tập, và các con phải tự bản thân 

huân tập trong cả hai cùng một lúc.  Thật không thể nào tỉnh giác 

được vào hơi thở trong khi các con đang chuẩn bị và đang cúng 

dường tứ vật dụng cho đến hội chúng tu sĩ?    

D:  Có thể được, kính bạch Ngài.  

 

S:   Under  which of the two disciplines does sweeping fall?   

D:  Sweeping is part of right conduct. 

S:  Can’t you keep your attention at the spot while you are 

sweeping?   

D:  We can, sir. 

S: Under which of the two trainings does serving your 

parents fall, to whom you are deeply indebted for the love, 

compassion, and support they have given you?   

D:  That is right conduct, sir. 

S: What do you accomplish if you keep your attention 

focused at the spot while you are serving and helping your 

parents?   

D:  We develop our understanding, sir. 

S:  So you can train yourselves both in right conduct and 

understanding at the same time.  Sometimes you may say that you 

can’t meditate, though you would like to, because you can’t 

ignore your old father and mother.  Does this happen to you?   

D:  Young people often think in this way and put meditation 

off, sir. 

S:  What about older people?   

D:  They often say they can’t meditate because they have to 

look after their children, sir. 

S:  To fulfil our duties is part of moral conduct.  If you don’t 

fulfil your duties, your conduct is not perfect.  At the same time 



176   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

that you fulfil your duties, admonishing your children, for 

example, you can train yourself in the awareness of the spot.  

Isn’t this wonderful?  Now you have the time to train yourselves 

in both moral conduct and understanding. 

Venerate and respect your benefactors – your parents, your 

teachers, and the community of monks – without ever resting.  

From now on work without ever resting, with firm effort, as the 

wise of old did before you.  Your aspirations will be realised as 

were the aspirations of the wise disciples of the Buddha. 

S:  Rơi vào điều học nào của hai điều quy luật về việc quét 

dọn?   

D:  Việc quét dọn là một phần của chánh hạnh. 

S:  Các con không thể nào gìn giữ sự chú ý vào điểm chạm 

trong khi các đang quét dọn?   

D:  Chúng con có thể, kính bạch Ngài. 

S:  Rơi vào điều học nào của hai việc huân tập về việc phục 

vụ Mẹ Cha, là các bậc mà các con đã cảm thụ trọng ân về tình 

thương, tấm lòng bi mẫn và sự ân cần giúp đỡ mà họ đã ban tặng 

cho các con?   

D:  Điều đó là chánh hạnh, kính bạch Ngài. 

S:  Các con thành tựu điều chi nếu các con gìn giữ sự chú ý 

của mình đã được tập trung vào điểm chạm trong khi các con 

đang phục vụ và giúp đỡ Mẹ Cha của mình?   

D:  Chúng con tăng tiến sự hiểu biết của mình, kính bạch 

Ngài. 

S:  Như thế, các con có thể tự bản thân huân tập cả hai điều 

về chánh hạnh và sự hiểu biết trong cùng một thời gian.  Đôi khi 

các con có thể nói rằng các con không thể hành thiền, cho dù các 

con ưa thích làm, vì lẽ các con không thể nào làm ngơ với Mẹ 

Cha già yếu của mình.  Việc nầy có xẩy ra với các con không?   

D:  Các người trẻ tuổi thường nghĩ suy trong phương thức 

nầy và thoái thác việc hành thiền. 

S:  Các con nghĩ sao về các vị cao niên?   

D:  Họ thường nói rằng họ không thể hành thiền được, vì lẽ 

họ phải trông nom con cháu của họ, kính bạch Ngài. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   177 

 

S:  Hoàn thành viên mãn các nhiệm vụ của mình là một 

phần của phẩm hạnh đạo đức.  Nếu các con không hoàn thành 

viên mãn các nhiệm vụ của mình, thì hạnh kiểm của các con 

không được hoàn bị.  Vào cùng một thời gian mà các con hoàn 

thành viên mãn các nhiệm vụ của mình, chẳng hạn như là, việc 

khiển trách các con của mình, thì các con có thể tự bản thân huân 

tập trong sự tỉnh giác vào điểm chạm.  Việc nầy chẳng phải tuyệt 

vời hay sao?  Bây giờ các con có thời gian để tự bản thân huân 

tập trong cả hai, phẩm hạnh đạo đức và sự hiểu biết.    

Tôn kính và kính trọng các bậc ân nhân của mình – Mẹ Cha 

của các con, các vị Giáo Thọ của các con, và hội chúng các vị tu 

sĩ – mà chẳng bao giờ ngơi nghỉ.  Từ bây giờ trở đi hãy làm việc 

chẳng bao giờ ngơi nghỉ, với sự nỗ lực kiên định, như các bậc trí 

tuệ ở thời cổ xưa đã làm trước các con.  Các sở nguyện cầu của 

các con sẽ được chứng tri y như các sở nguyện cầu của các đệ tử 

trí tuệ của Đức Phật.   

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



178   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

DISCOURSE  IV 

A ROOF THAT DOES NOT LEAK 

PHÁP THOẠI  IV 

MỘT MÁI NHÀ MONG SAO KHÔNG THẤM DỘT 

 

Sayadaw:  The contents of the three baskets of the sacred 

scriptures taught by the Buddha are so vast that it is impossible 

to know all they contain.  Only if you are intelligent will you be 

able to understand clearly what the monks have been teaching 

you out of great compassion.  You have to pay attention only to 

this. 

Disciple:  Sir, we don’t quite understand what you mean by 

“You have to pay attention only to this.” 

S:  Let me try to explain in this way.  If you build a house, 

you put a roof on it, don’t you?   

D:  Yes, sir, we cover our houses with roofs. 

S: When you put the roof on you make sure that it is 

watertight, don’t you?  If you cover your house well and it rains a 

little, will the roof leak?   

D:  No, sir, it won’t. 

S:  And if it rains very hard, will the roof leak?   

D:  No, sir. 

S:  And when the sun burns down, will it still give you good 

shelter?   

D:  It will, sir. 

S:  Why is this so? Because your roof  is well built.  Will you 

be able to know whether your roof is leaking or not after it rains?   

D:  Yes, sir, when it rains it is easy to find out. 

S:  Nội dung của ba giỏ Thánh điển đã được giảng dạy do 

bởi Đức Phật rất là quảng bác mà không thể nào biết được hết tất 

cả chúng chứa đựng.  Chỉ khi nào các con là bậc thông minh thì 

các con sẽ có khả năng liễu tri một cách rõ ràng những gì mà các 

bậc tu sĩ đã có được giảng dạy cho chúng con với tấm lòng đại bi.  

Các con phải chú ý duy nhất tới điều nầy.   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   179 

 

D:   Kính bạch Ngài, chúng con hoàn toàn không hiểu được 

ý Ngài muốn nói về “Các con phải chú ý duy nhất tới điều nầy.” 

S:  Hãy để Sư cố gắng giải thích trong phương thức nầy.  

Nếu các con xây dựng một căn nhà, các con đặt một mái nhà lên 

trên đó, có phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, chúng con bao phủ nhà 

của chúng con với những mái nhà.  

S:  Khi các con đặt mái nhà lên, các con đảm bảo rằng nó 

không thấm nước, phải không?  Nếu các con bao phủ căn nhà của 

các con kỹ lưỡng và trời mưa nhẹ hạt, thì mái nhà sẽ thấm dột 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó sẽ không bị. 

S: Và nếu trời mưa nặng hạt, thì mái nhà sẽ thấm dột 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài.  

S:  Và khi ánh sáng mặt trời thiêu đốt, thì nó vẫn sẽ cho các 

con chỗ nương náu tốt lành không?   

D:  Nó sẽ cho, kính bạch Ngài. 

S:  Vì sao việc nầy lại như thế?  Vì lẽ mái nhà của các con 

đã khéo lợp.  Các con có khả năng sẽ biết được mái nhà của các 

con bị thấm dột hay là không, sau cơn mưa không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, khi trời mưa thì dễ dàng để 

phát hiện ra.  

 

S:  You see, you think that the Teachings of the Buddha are 

vast and varied, but really they are just one single way of escape 

from suffering.  Only if you take up one object of meditation 

given by the Buddha and pursue it with steadfast effort to the end 

can you justly claim that your roof is not leaking any more.  If 

your roof is not rain-proof yet, you have to be aware of this.  

There must be many houses in your neighbourhood and they all 

have roofs.  What are the materials used for roofing?   

D:  There are corrugated iron roofs, there are tiled roofs, 

there are houses roofed with palm leaves or bamboo. 

S:  Yes, of course.  Now, if a palm-leaf roof is well built, is it 

reliable?   



180   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Oh yes, sir, it won’t leak. 

S:  If a tin roof is well assembled, is it rain proof?   

D:  Yes, sir, it is. 

S:  What about a well-made tile roof?   

D:  No rain will come through, sir. 

S:  What about bamboo roofs or roofs made out of planks?   

D:  If they are well done, they are watertight, sir.        

S:  Các con thấy đấy, các con nghĩ rằng Giáo Lý của Đức 

Phật quả là quảng bác và phong phú, tuy nhiên quả thực chúng 

chỉ là con đường độc đạo để thoát khỏi sự khổ đau.  Chỉ khi nào 

các con nắm bắt một đối tượng của thiền định đã được chỉ dạy do 

bởi Đức Phật và theo đuổi lấy nó với sự nỗ lực kiên định cho đến 

tận cùng thì có thể các con khẳng định một cách chính xác rằng 

mái nhà của các con không còn bị thấm dột nữa.  Nếu mái nhà 

của các con vẫn chưa là không thấm nước mưa, thì các con phải 

tỉnh giác về việc nầy.  Chắc hẳn là có nhiều ngôi nhà trong khu 

phố của các con và tất cả chúng đều có mái nhà.  Phải dùng 

những vật liệu chi để lợp mái nhà?   

D:  Có những mái nhà bằng tôn thiếc dợn sóng, có những 

mái nhà bằng ngói, có những ngôi nhà được lợp với những lá cau 

dừa hay là bằng tre.  

S:  Đúng vậy, lẽ tất nhiên rồi.  Bây giờ, nếu một mái nhà 

bằng lá cau dừa được khéo lợp, thì có đáng tin cậy không?   

D:  Ồ dạ thưa có, kính bạch Ngài, nó sẽ không thấm dột. 

S:  Nếu một mái nhà tráng thiếc được khéo lắp ráp, thì nó 

không thấm nước mưa không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, nó được. 

S:  Các con nghĩ sao về một mái nhà ngói được khéo lợp?   

D:  Nước mưa sẽ không thấm qua, kính bạch Ngài. 

S:  Các con nghĩ sao về các mái nhà bằng tre hoặc các mái 

nhà được làm bằng những tấm ván?   

D: Nếu chúng đã được khéo thực hiện, thì chúng không 

thấm nước, kính bạch Ngài.  

S:  So, if you take the roofing material you like best and  

build a good roof, will it give you shelter when it rains and when 

the sun shines?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   181 

 

D:  If we build it well, it will not leak, sir.  

S:  We are building roofs because we don’t want to get wet 

when it rains, and we want to avoid the scorching sun.  The 

Teachings of the Buddha are available now.  Take up one of the 

techniques the Buddha taught, establish steadfast effort and 

practise.  Only if you are steadfast does your practice resemble a 

roof, and greed, anger, and ignorance cannot leak through.  Only 

if the roof is not leaking can we say that we are sheltered.  If the 

roof is still leaking rain, is this because it is good or because it is 

not so good?   

D:  Because it is not so good, sir.  

S: Is it leaking because the palm leaves are not a good 

roofing material?   

D:  No, sir, palm leaves are a good roofing material. 

S:  Or is it because corrugated iron, or tiles, or bamboo, or 

planks are not suitable as roofing materials?   

D:  No, sir, all these are quite, OK. 

S:  Then why is the roof leaking?   

D:  Because it isn’t well built, sir. 

S:  But of course, the mistake is made now. Is it difficult to 

repair it?   

D:  If one is skillful, it is quite easy, sir. 

S:  Tell me then, if it leaks in a certain place, what do you 

have to do?   

D:  We have to patch up the leak, sir. 

S:  Như thế, nếu các con dùng vật liệu để lợp mái nhà mà 

các con ưa thích nhất và tạo dựng một mái nhà tốt đẹp, thì nó sẽ 

cho các con chỗ nương náu khi trời mưa và khi trời nắng hạn 

không?    

D:  Nếu chúng con lợp nó khéo, thì nó sẽ không thấm dột, 

kính bạch Ngài. 

S:  Chúng ta đang tạo dựng những mái nhà bởi vì chúng ta 

không muốn bị ướt khi trời mưa, và chúng ta muốn tránh ánh 

nắng mặt trời thiêu đốt.  Giáo Lý của Đức Phật hiện đang còn 

hiệu lực.  Hãy nắm bắt lấy một trong những kỹ thuật mà Đức 

Phật đã dạy, thiết lập sự nỗ lực kiên định và tu tập.  Chỉ khi nào 



182   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

các con thực hiện việc tu tập của các con kiên định tương tự như 

một mái nhà, và sự tham lam, sự sân hận, và sự thiếu hiểu biết 

không thể nào thẩm thấu qua được.   Chỉ khi nào mái nhà không 

bị thấm dột thì chúng ta có thể nói rằng chúng ta đã có nơi nương 

náu.  Nếu mái nhà vẫn còn bị thấm dột mưa, việc nầy là do bởi nó 

được lợp tốt đẹp hay là do bởi nó không được chu đáo?    

D:  Là do bởi nó không được chu đáo, kính bạch Ngài. 

S:  Nó đang bị thấm dột là do bởi các lá cau dừa không phải 

là một vật liệu tốt để lợp mái nhà?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, các lá cau dừa là một 

vật liệu tốt để lợp mái nhà. 

S:  Hay là do bởi tôn thiếc dợn sóng, hoặc là các ngói, hay 

là tre, hoặc là các tấm ván là không thích hợp để làm những vật 

liệu lợp mái nhà? 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, tất cả những vật liệu 

nầy đều hoàn toàn tốt cả.  

S:  Thế thì vì sao mái nhà bị thấm dột?   

D:  Là vì nó không được khéo tạo dựng, kính bạch Ngài. 

S:  Nhưng lẽ tất nhiên, việc khiếm khuyết thì đang hiện bầy.  

Có khó khăn để sửa chữa nó không?   

D:  Nếu là một người khôn khéo, thì hết sức dễ dàng, kính 

bạch Ngài. 

S:  Hãy nói cho Sư được biết, nếu nó thấm dột ở một vài 

nơi, thì các con phải làm gì?   

D:  Chúng con phải vá nơi thấm dột, kính bạch Ngài.     

 

 S:  It is just the same in meditation.  Now that you exert 

effort, there is no leak, you are safe. If greed, anger, and 

ignorance still drip in, in spite of your practising the Teachings 

of Buddha, you have to be aware of the fact that your roof is not 

yet rain-proof.  You have to know whether the roof you built for 

your own house is keeping the rain out or not. 

D:  Sir, we have all the roofing materials, but the roof is 

still leaking.  We would like to know the technique of building a 

good roof. 

S:  Don’t build a thin, shaky roof, build a thick, strong roof. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   183 

 

D:  How are we to build a strong roof, sir?  While we are 

sitting here like this, we still have to endure being drenched by 

the rain. 

S:  Quả thực nó cũng y hệt như trong thiền định.  Ngay bây 

giờ các con gắng sức nỗ lực, thì không có sự thấm dột, các con 

được an toàn.  Nếu sự tham lam, sự sân hận, và sự thiếu hiểu biết 

vẫn cứ ri rỉ vào, bất chấp việc tu tập của các con về Giáo Lý của 

Đức Phật, các con phải biết tỉnh giác một cách thực tế rằng mái 

nhà của các con vẫn chưa là không thấm nước mưa.  Các con cần 

phải biết liệu mái nhà các con đã tạo dựng cho chính căn nhà của 

mình là không cho nước mưa thấm vào hay không.  

D:  Kính bạch Ngài, các con có tất cả các vật liệu để lợp mái 

nhà, tuy nhiên mái nhà vẫn đang bị thấm dột.  Chúng con muốn 

được biết kỹ thuật về việc tạo dựng một mái nhà tốt đẹp. 

S:  Đừng tạo dựng một cái mỏng, mái nhà lung lay; tạo 

dựng một cái dầy, mái nhà vững chắc. 

D:  Làm thế nào chúng con tạo dựng được một mái nhà 

vững chắc, kính bạch Ngài?  Trong khi chúng con đang ngồi tại 

nơi đây như thế nầy, chúng con vẫn phải chịu đựng bị ướt sũng 

do bởi nước mưa.  

 

S:  The wise people of old practiced the Teachings without 

allowing their efforts to diminish in any of the four postures (*), 

and they kept up such a perfect continuity of awareness that there 

never was any gap.  You too have to practise in this way.  The 

disciples of the Buddha established awareness of the spot and 

then did not allow their minds to shift to another object.  Now, 

can the rains of greed, anger, and ignorance still affect those 

who are steadfast?   

[(*): The four postures are sitting, standing, lying down, 

and walking.] 

D:  No, sir, they can’t. 

S: If you establish the same quality of awareness whether 

sitting, standing, or walking, will the rain still be able to 

penetrate your protecting roof?   

D:  Sir, please teach us the technique which give us shelter. 



184   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Những bậc trí tuệ ở thời cổ xưa đã tu tập Giáo Lý mà 

không cho phép các sự nỗ lực của họ bị thoái giảm đi trong bất 

kỳ một trong bốn oai nghi (*), và họ vẫn duy trì một sự tiếp nối 

một cách hoàn hảo về sự tỉnh giác mà không bao giờ có bất kỳ 

một sự khoảng cách nào.  Các con cũng phải tu tập trong phương 

thức nầy.  Các môn đệ của Đức Phật đã thiết lập sự tỉnh giác vào 

điểm chạm và thế rồi, đã không cho phép tâm thức của họ di 

chuyển đến một đối tượng khác.  Bây giờ, có thể nào những cơn 

mưa về sự tham lam, sự sân hận, và sự thiếu hiểu biết vẫn còn tác 

động đến những bậc đã được kiên định?   

[(*):  Bốn oai nghi là việc ngồi, việc đứng, việc nằm xuống 

và việc đi.] 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng không thể nào. 

S:  Nếu các con thiết lập cùng một phẩm chất của sự tỉnh 

giác, bất luận là đang ngồi, đang đứng, hoặc là đang đi, thì nước 

mưa sẽ vẫn có thể thấm nhập vào mái nhà che chở của các con 

không?   

D:  Kính bạch Ngài, kính xin vui lòng chỉ dạy cho chúng 

con cái kỹ thuật mà sẽ đem lại cho chúng con sự nương náu. 

 

S:  Tell me, all of you are breathing, aren’t you?   

D:  Oh yes, sir, all the breathing. 

S:  When do you first start breathing?   

D:  Why, when we are born of course, sir.  

S:  Are you breathing when you are sitting?   

D:  Yes, sir. 

S: Are breathing while you are standing, walking, and 

working?   

D:  Of course, sir. 

S:  When you are very busy and have a lot to do, do you 

stop breathing saying, “Sorry, no time to breathe now, too much 

work!” 

D:  No, sir, we don’t. 

S:  Are you breathing while asleep?   

D:  Yes, sir, we are. 

S:  Then, do you still have to search for this breath? 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   185 

 

D:  No, sir, it’s there all the time.   

S:  Hãy nói cho Sư được biết, tất cả các con đang hít thở, 

phải không?   

D:  Ồ dạ thưa phải, kính bạch Ngài, tất cả đang hít thở. 

S:   Các con bắt đầu hít thở lần đầu tiên vào khi nào?    

D:  Thế nào, lẽ đương nhiên khi chúng con đã được sinh ra, 

kính bạch Ngài. 

S:  Các con có hít thở trong khi các con đang ngồi không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có hít thở trong khi các con đang đứng, đang đi, 

và đang làm việc không?   

D:  Lẽ đương nhiên rồi, kính bạch Ngài. 

S:  Khi các con quá bận rộn và có rất nhiều việc phải làm, 

các con ngưng việc hít thở và nói rằng, “Xin lỗi, hiện giờ không 

có thời gian để thở, có quá nhiều công việc!”  

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng con không có 

làm. 

S:  Các con có hít thở trong khi đang ngủ không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, chúng con có. 

S: Thế thì, các con vẫn còn phải đi tìm cái hơi thở nầy 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó thì thường luôn ở 

nơi đó. 

 

S:  There is no one, big or small, who doesn’t know how to 

breathe.  Now, where does this breath touch when you breathe 

out?   

D:  Somewhere below the nose above the upper lip, sir. 

S:  And when you breathe in?   

D:  At the same spot, sir.  

S:  If you pay attention to this small spot and the touch of 

air as you breathe in and out, can’t you be aware of it?   

D:  It is possible, sir. 

S: When you are thus aware, is there still wanting, aver-

sion, ignorance, worry, and anxiety?   

D:  No, sir. 



186   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  You see, you can come out of suffering immediately.  If 

you follow the Teachings of the Buddha, you instantly become 

happy.  If you practise and revere the Dhamma, you remove the 

suffering of the present and also the suffering of the future.  If you 

have confidence in the monks and teachers, this confidence will 

result in the removal of present and future suffering. 

The only way out of suffering is to follow the Teachings of 

the Buddha, and at this moment you are revering the Teachings 

by establishing awareness.  Do you still have to go and ask 

others how the Dhamma, if practised, brings immediate relief 

from suffering?   

D:  We have experienced it ourselves, so we don’t have to 

go and ask others any more. 

S: If you know for yourselves, is there still doubt and 

uncertainty?   

D:  No, sir, there isn’t. 

S:  Không có một ai, lớn hay nhỏ, là những người không 

biết làm thế nào để hít thở.  Bây giờ, hơi thở nầy sẽ xúc chạm ở 

nơi đâu khi các con thở ra?   

D:  Một nơi nào đó ở dưới cái mũi và ở trên cái môi trên, 

kính bạch Ngài. 

S:  Và khi các con hít vào?   

D:  Ở cùng một điểm chạm, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu các con có sự chú ý vào điểm chạm nhỏ nầy và sự 

xúc chạm của không khí khi các con hít thở vô và ra, các con 

không thể tỉnh giác về điểm đó?   

D:  Có thể được, kính bạch Ngài. 

S:  Khi các con tỉnh giác như thế, thì vẫn còn có sự tham 

muốn, sự ác cảm, sự thiếu hiểu biết, và sự ưu não?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con thấy đấy, các con có thể vượt ra khỏi sự khổ đau 

ngay tức thì.  Nếu các con làm theo Giáo Lý của Đức Phật, các 

con lập tức trở nên hạnh phúc. Nếu các con tu tập và tôn kính 

Giáo Pháp, các con loại trừ những đau khổ của khoảnh khắc hiện 

tại và luôn cả những đau khổ ở thời vị lai.  Nếu các con có niềm 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   187 

 

tin vào các vị tu sĩ và các vị giáo thọ, niềm tin nầy sẽ cho kết quả 

trong việc loại trừ sự đau khổ ở ngay hiện tại và vị lai.     

Con đường duy nhất ra khỏi sự đau khổ là làm theo Giáo Lý 

của Đức Phật, và ở ngay khoảnh khắc nầy các con đang tôn kính 

Giáo Lý bởi qua việc thiết lập sự tỉnh giác.  Các con có còn phải 

đi và vấn hỏi những người khác làm thế nào Giáo Pháp, nếu đã 

có tu tập, mang lại ngay tức thì sự giải thoát khỏi sự khổ đau?   

D:  Tự bản thân của chúng con đã có kinh nghiệm về điều 

nầy, do đó, chúng con không cần phải đi và vấn hỏi những người 

khác chi nữa. 

S:  Nếu tự bản thân của các con biết được, có còn sự nghi 

ngờ và sự lưỡng lự không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, không có. 
 

S: By keeping your attention at the spot for a short time 

only, you have understood this much.  What will happen if you 

keep your mind focused for a long time?   

D:  Understanding will become deeper, sir. 

S: If your time were up and you were to die while your 

attention is focused on the spot, would there be cause for worry?   

D:  There is no need to worry about one’s destiny if one dies 

while the mind is under control. 

S:  This frees us from suffering in the round of rebirths, and 

having discovered this for ourselves, we need not ask others 

about it.  If we establish strong and steadfast effort in accordance 

with our aspiration for awakening, is there still cause for doubt: 

“Shall I get it or shall I not?” 

D:  No, sir, we have gone beyond doubt. 

S:  Bởi do việc duy trì sự chú ý của các con vào điểm chạm 

chỉ trong một thời gian ngắn, các con đã hỉểu biết được rất nhiều 

về điều nầy.  Điều chi sẽ xẩy ra nếu các con gìn giữ tâm thức của 

mình đã được tập trung trong một thời gian lâu dài?   

D:  Sự hiểu biết sẽ trở nên sâu sắc hơn, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu thời gian của các con đã hết và các con đã phải 

mệnh chung trong khi sự chú ý của con đã được tập trung vào 

điểm chạm, sẽ có lý do để lo lắng không?    



188   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Không cần phải lo lắng về vận mệnh của một người nếu 

người ta đã mệnh chung trong khi tâm thức đã được kiểm soát. 

S:  Điều nầy đã giải thoát chúng ta khỏi sự khổ đau của 

vòng tục sinh, và chính tự bản thân chúng ta đã khám phá ra điều 

nầy, chúng ta không cần phải vấn hỏi những người khác về việc 

đó.  Nếu chúng ta thiết lập sự nỗ lực một cách mạnh mẽ và kiên 

định theo đúng sở nguyện cầu của chúng ta cho sự giác ngộ, có 

còn lý do để nghi ngờ  “Tôi có đạt được điều đó hay là Tôi không 

có”?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng ta đã vượt ra 

khỏi sự nghi ngờ. 

 

S:  So, then you have full confidence in what you are doing 

and due to your effort the Viriya-iddhipāda factor arises.  

Suppose people come and say to you “You haven’t got the right 

thing yet, how could you ever succeed?” Will doubt arise in you?   

D:  No, sir. 

S:  You know that though you are certain that you will be 

able to reach the goal with your practice, other people might tell 

you that you will not. 

D: Sir, knowing for oneself, one will not have doubts, 

whatever people may say. 

S:  What if not just a hundred people or a thousand people 

come to tell you that what you are doing is no good, but say the 

whole town?   

D:  Even if the whole town comes, no doubt will arise, sir. 

S:  Suppose the whole country came to contradict you?   

D:  Even so, sir, there will be no space for doubt to arise, 

because we realized this happiness for ourselves. 

S:  Thế thì, sau đó các con có lòng tự tin hoàn toàn vào điều 

mà các con đang làm và do nhờ vào sự nỗ lực của các con mà yếu 

tố Cần Như Ý Túc khởi sinh.  Giả sử có người đi đến và nói với 

các con “Bạn vẫn chưa có đạt được điều chân thiện, làm thế nào 

bạn có thể thành công được nhỉ?.”   Sự nghi ngờ sẽ khởi sinh ở 

trong các con không?   

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   189 

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có biết rằng cho dù các con đoan chắc rằng, với 

sự tu tập của mình, thì các con sẽ có khả năng để đạt được mục 

tiêu, người khác có thể nói với các con rằng các con sẽ không có 

được. 

D:  Kính bạch Ngài, chính tự mình liễu tri, thì cho dù người 

ta có thể nói bất cứ điều chi, mình sẽ không còn có điều nghi ngờ.  

S:  Nếu không chỉ là một trăm người hoặc là một ngàn 

người đi đến nói với các con rằng điều mà các con đang làm là 

không tốt, mà là toàn bộ cả thị trấn nói thì sao?   

D:  Cho dù nếu toàn bộ cả thị trấn đi đến, sẽ không khởi 

sinh sự nghi ngờ, kính bạch Ngài.  

 

S: Yes, you know how much effort you have established.  

But don’t think that your effort is perfect yet.  You are only at the 

beginning.  There is still much room for improvement.  While you 

sit, walk, stand, and work it is always possible to be aware of the 

in-breath and the out-breath, isn’t it?   

D:  Yes, sir. 

S:  If you focus your attention on the spot, are you unhappy?   

D:  No, sir. 

S:  Does it cost you anything?   

D:  No, sir. 

S: The men, Devas and Brahmās who received the 

Teachings after the Buddha’s awakening practised continuously, 

and therefore their respective aspirations for awakening were 

fulfilled. 

What the Buddha taught is enshrined in the Tipiṭaka.  If you 

keep your attention focused on the spot and on the in-breath and 

the out-breath, the whole of the Tipiṭaka is there. 

D:  We don’t quite understand this, sir. 

S:  Oh dear.  Why shouldn’t you understand this? Of course 

you understand.   

D:  But we would like to be certain that we understand this 

in detail, sir. 



190   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S: You have understood already. Have you checked whether 

all of it (the Buddha’s Teaching) is contained in this awareness?   

D:  But, sir, our awareness is not deep enough to check this. 

S: But you can talk about the Buddha’s discourses, the 

monks’ rules, and about Abhidhamma philosophy. 

D: When we discuss these, we just talk without really 

knowing. 

S:  Talking into the blue.  Now, if you keep your attention at 

this spot, can you tell me whether the whole of the Teachings is 

present there?   

D:  We don’t know, sir. 

S:  Are you not telling me because you are tired?   

D:  No, sir, we aren’t tired. We would like to answer. 

S: Đúng vậy, các con biết các con đã thiết lập biết bao  

nhiêu sự nỗ lực.  Ấy thế mà, đừng nghĩ rằng các sự nỗ lực của 

các con là đã hoàn hảo.  Các con mới chỉ là đang bắt đầu.  Vẫn 

còn có rất nhiều cơ hội để cải tiến.  Trong khi các con ngồi, đi, 

đứng và làm việc, thì có thể thường luôn tỉnh giác vào hơi thở vô 

và hơi thở ra, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu các con tập trung sự chú ý của các con vào điểm 

chạm, thì các con không được an vui?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:   Nhân Loại, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên là với những 

vị đã được đón nhận Giáo Lý sau khi sự giác ngộ của Đức Phật, 

đã tu tập một cách liên tục, và do đó, các sở nguyện cầu của họ 

để cho việc giác ngộ đã hoàn thành viên mãn.    

Những điều mà Đức Phật đã giảng dạy đã được lưu giữ ở 

trong Tam Tạng.  Nếu các con gìn giữ sự chú ý của mình đã 

được tập trung vào điểm chạm và vào hơi thở vô và hơi thở ra, thì 

toàn bộ của Tam Tạng là ở tại nơi đó.  

D:  Chúng con thì hoàn toàn không hiểu được điều nầy, 

kính bạch Ngài.  

S:  Trời ơi!  Vì sao các con lại không hiểu biết điều nầy ?    

Lẽ tất nhiên là các con hiểu biết chứ.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   191 

 

D:  Nhưng mà các con muốn đoan chắc rằng chúng con hiểu 

biết điều nầy một cách chi tiết, kính bạch Ngài. 

S:  Các con đã hiểu biết rồi.  Có phải là các con muốn kiểm 

tra xem tất cả về điều đó (là Giáo Lý của Đức Phật) đã có bao 

hàm ở trong sự tỉnh giác nầy hay không?    

D:  Nhưng mà, kính bạch Ngài, sự tỉnh giác của chúng con 

thì không đủ sâu sắc để kiểm tra điều nầy.  

S:  Nhưng mà các con có thể bàn thảo những Pháp Thoại 

của Đức Phật, những điều giới luật của các vị tu sĩ, và về triết học 

Vô Tỷ Pháp. 

D:  Khi chúng con thảo luận những điều nầy, chúng con chỉ 

có nói mà quả thực chẳng có sự hiểu biết.   

S:  Cuộc nói chuyện ở trong Tục Đế.  Bây giờ, nếu các con 

gìn giữ sự chú ý của mình vào điểm chạm nầy, các con có thể nói 

cho Sư biết là toàn bộ về Giáo Lý có hiện hữu ở nơi đó không?   

D:  Chúng con không biết, kính bạch Ngài. 

S:  Các con không có nói cho Sư biết là vì các con đã mệt 

mỏi?   

D:  Dạ thưa không, chúng con đã không có mệt.  Chúng con 

muốn được trả lời.            
 

S: If we want to make an end to suffering we have to 

observe the behaviour of mind and matter.  Everyone says this 

Matter is composed of eight basic elements (*).  There are fifty-

three mental concomitants (#).  All of you can tell me this off the 

top of your head. 

[(*):  The Four Great Elements (Mahā Bhūta) and the four 

subsidiaries.  The four great elements are earth (Paṭhavī), water 

(Āpo), heat (Tejo), air (Vāyo).  These four elements are mere 

behaviour, e.g., Tejo includes all the different temperatures, 

Paṭhavī the quality of hardness / softness, Vāyo is motion, and 

Āpo is cohesion.  When these four characteristics and the four 

subsidiaries (colour, odour, taste, nutriment) come together, the 

smallest unit of matter, a Kalāpa, comes into being.  See pp. 11f.]    

[(#):  A reference to the Abhidhamma.  See Compendium of 

Philosophy, pp. 98ff] 



192   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

You are intelligent.  When others discuss the Teachings you 

correct them and tell them where they went wrong and where 

they left something out.  You refute them and criticize them.  You 

are debating like this, aren’t you?   

We said just now that the thing that doesn’t know is matter 

and the entity that knows is mind.  These two entities must be 

evident to you.  Under which of the two comes the spot below the 

nose, is it mind or matter?   

D:  I think that the spot is matter, sir.  The kaya-pasāda 

(sensitive matter) through which we feel touch sensation is rūpa.  

But those who study Abhidhamma philosophy tell us that we are 

just concepts (paññatti) and that the spot too is but a concept, 

sir…When we have debates with people who are proficient in the 

Abhidhamma-Saṅgaha (1) we become angry and agitated and 

get little merit. 

[(1):  The Abhidhamma Saṅgaha is a condensed survey of 

and introduction to the Abhidhamma.  It was compiled by a 

monk named Anurudha who probably lived in Ceylon between 

the eight and twelfth century A.D.  It is widely studied in Burma 

by monks and lay people alike. There are two English trans-

lations: Compendium of Philosophy by U Shwe Zan Aung (first 

published by the Pāḷi Text Society in 1910) and A Manual of 

Abhidhamma by Venerable Nārada (first published by the 

Buddhist Publications Society in 1956, third revised edition, 

1975).] 

S:  Nếu chúng ta muốn thực hiện một sự chấm dứt những 

khổ đau, chúng ta phải quán sát sự vận hành của tâm thức (Danh) 

và thể chất (Sắc).  Mọi người đều nói điều nầy.  Thể chất (Sắc) đã 

được hợp thành bởi tám nguyên tố cơ bản (*) (Tám Sắc Bất Ly).  

Có năm mươi ba thuộc tâm thức đi cùng (#) (Tâm và năm mươi 

hai Tâm Sở).  Tất cả các con có thể nói cho Sư biết điều nầy mà 

các con không cần phải chuẩn bị hay suy nghĩ trước.  

[(*):  Tứ Đại Nguyên Tố (Đại Hiển) và bốn sắc phụ thuộc 

(Y Sinh). Tứ Đại Nguyên Tố là đất (Địa), nước (Thủy), lửa 

(Hỏa), không khí (Phong).  Bốn Nguyên Tố nầy chỉ thuần túy  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   193 

 

vận hành, thí dụ như, Hỏa bao gồm tất cả các nhiệt độ sai khác, 

Địa đặc tính của sự cứng / sự mềm, Phong là chuyển động, và 

Thủy là sự cố kết.  Khi bốn đặc tính nầy và bốn sắc phụ thuộc 

(sắc, khí, vị, vật thực) kết hợp vào chung với nhau, đơn vị cực 

tiểu của thể chất (Sắc), một Tổng Hợp, hình thành ra chúng sanh.  

Xin xem trang 11f.]    

[(#):  Bản tham khảo về Vô Tỷ Pháp.  Xin xem Bản Khái 

Lược về Triết Học, trang 98 ff.]   

Các con thì thông minh.  Khi những người khác thảo luận 

về Giáo Lý, các con chỉnh lý họ, và nói cho họ biết họ đã lầm lạc 

ở nơi đâu và họ đã thiếu sót một vài điều ở nơi nào.  Các con bác 

bẻ họ và bình phẩm họ.  Các con đang tranh luận như thế nầy, 

phải không?   

Chúng ta mới vừa nói rằng vật thể mà bất liễu tri là thể chất 

(Sắc) và thực thể mà liễu tri là tâm thức (Danh).  Hai thực thể nầy 

ắt hẳn phải rõ đối với các con.  Ở dưới điều nào của hai thực thể 

diễn ra nơi điểm chạm dưới cái mũi, đó là tâm thức (Danh) hay là 

thể chất (Sắc)?   

D: Con nghĩ rằng điểm chạm là thể chất (Sắc). Thân  

Thanh Triệt (Sắc Cảm Xúc) thông qua chúng con cảm nhận xúc 

giác là Sắc.  Tuy nhiên với những người nghiên cứu Triết Học 

Vô Tỷ Pháp nói cho chúng con biết rằng chúng con chỉ là các 

khái niệm (Chế Định) và rằng cái điểm chạm cũng chỉ là một 

khái niệm, kính bạch Ngài.  Khi chúng con tranh luận với những 

người mà họ tinh thông ở trong Tổng Hợp Nội Dung Vô Tỷ 

Pháp (1) thì chúng con trở nên giận dữ và đã thảo luận sôi nổi và 

gặt hái một chút phước báu.  

[(1):  Tổng Hợp Nội Dung Vô Tỷ Pháp là một bản nghiên 

cứu xúc tích về và sự giới thiệu đến Vô Tỷ Pháp.  Nó đã được 

biên soạn bởi một vị tu sĩ có tên gọi là Anuruddha là vị có thể đã 

sinh sống tại nước Tích Lan ở giữa thế kỷ thứ tám và thứ mười 

hai Sau Công Nguyên.  Nó đã được nghiên cứu rộng rãi bởi các 

vị tu sĩ và các vị tại gia cư sĩ ở trong nước Miến Điện.  Có hai 

bản dịch thuật bằng Anh Ngữ:  Khái Lược về Triết Học, do bởi 

Ông Shwe Zan Aung (đã xuất bản lần đầu tiên do bởi Hiệp Hội 

Văn Bản Pāḷi vào năm 1910) và Giáo Khoa Thư về Vô Tỷ Pháp 



194   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

do bởi Đại Trưởng Lão Nārada (đã xuất bản lần đầu tiên do bởi 

Hiệp Hội Xuất Bản Phật Giáo vào năm 1956, bản hiệu đính lần 

thứ ba, năm 1975).] 

S:  If you can’t keep your attention on the spot, you will of 

course get involved in discussions. 

D:  But, sir, if we don’t answer, we have to admit defeat. 

S:  Tell me, what do you have to do when you are hungry?   

D:  We have to eat rice, sir. 

S:  What about monks, what do you have to give them to still 

their hunger?   

D:  We have to give them oblation rice (2), sir. 

[(2): The Burmese language has a number of nouns and 

verbs that are used only by or in conjunction with monks.  For 

the rice offered to monks, a different word is used than for the 

rice consumed by the laity. There are also special “monks 

words” for eating, sleeping, coming, talking, etc.  The cultured 

Burman not only uses these special words to show his respect 

when talking to a monk, he or she will also refer to himself or 

herself as “your disciple” and to the monk as “Lord.”] 

S:  Nếu các con không giữ gìn sự chú ý của mình vào điểm 

chạm, lẽ đương nhiên là các con sẽ dính líu lôi kéo vào trong 

những cuộc thảo luận.  

D:  Nhưng mà, kính bạch Ngài, nếu chúng con không trả 

lời, chúng con phải chấp nhận sự thất bại.   

S:  Hãy nói cho Sư biết, các con phải làm điều chi khi các 

con đang đói?   

D:  Chúng con phải ăn cơm, kính bạch Ngài. 

S:  Các con nghĩ sao về các vị tu sĩ, các con phải cúng 

dường đến họ điều chi để làm dịu bớt cơn đói của họ?   

D:  Chúng con dâng cúng đến họ cơm cống hiến (2), kính 

bạch Ngài.  

[(2):  Ngôn ngữ Miến Điện có một số danh từ và động từ mà 

chỉ được dùng bởi hoặc kết hợp với các vị tu sĩ.  Đối với cơm gạo 

cúng dường đến các vị tu sĩ, một từ ngữ khác biệt đã được dùng 

so với cơm gạo được tiêu thụ bởi những người thế tục.  Ngoài ra  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   195 

 

còn có những “từ ngữ tu sĩ” một cách đặc biệt cho việc ăn (độ, 

thọ), việc ngủ nghỉ (chỉ tịnh), việc đi đến (ngự đến, quang lâm), 

việc nói chuyện (thuyết giảng), v.v.  Văn hóa Miến Điện không 

chỉ sử dụng các từ ngữ đặc biệt nầy để biểu thị sự tôn kính của 

mình khi đang nói chuyện với một vị tu sĩ, mà ông ta hoặc cô ta 

còn tự đề cập đến bản thân mình như là “đệ tử của Ngài” và các 

vị tu sĩ như là “Thượng Đế.”]  
 

S:  Are the oblation rice they eat and the rice you eat two 

completely different things?   

D:  They aren’t different, sir.  In order to show respect to 

the monks we call their rice oblation rice, but it is the same as the 

one we eat. 

S:  So, whether we call it rice or oblation rice, it will satisfy 

our hunger. 

D:  Yes, sir, both fill the stomach. 

S:  Now what about the nose, the spot?  You can call it by 

its conventional name, or you can talk about sensitive matter.  

It’s just the same as with rice and oblation rice.  Is it worth 

arguing about?   

D:  No, sir, there is no need for long discussions. 

S:  Having understood this, will you stop arguing, or will 

you carry on with your debates?   

D: No, sir, we shall not debate, but those Abhidhamma 

students (*) will. 

[(*): Abhidhamma study for lay people was revived in 

Burma by a well-known monk, Venerable Ledi Sayadaw, at the 

turn of the century.  In most large towns there are “Abhidhamma 

Associations” where the Abhidhammattha Saṅgaha especially is 

taught.] 

S:  Cơm cống hiến mà họ ăn và cơm các con ăn thì cả hai 

hoàn toàn khác nhau không?    

D:  Chúng không có khác biệt nhau, kính bạch Ngài. Với 

mục đích để biểu thị lòng tôn kính đối với các vị tu sĩ, chúng con 

gọi cơm gạo của họ là cơm cống hiến, tuy nhiên nó cũng giống 

với những gì chúng con ăn. 



196   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Như thế, cho dù chúng ta gọi nó là cơm hay là cơm cống 

hiến, nó sẽ làm thỏa mãn cơn đói của chúng ta.   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, cả hai đều lấp đầy cái bao 

tử. 

S:  Bây giờ, các con nghĩ sao về cái mũi, cái điểm chạm?    

Các con có thể gọi nó bằng cái tên thông thường của nó, hay là 

các con có thể nói về vật cảm xúc (giác quan).  Nó thì quả thật 

cũng giống với cơm và cơm cống hiến.  Thì có đáng để tranh cải 

về điều đó không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, không cần thiết cho các 

cuộc thảo luận dài dòng. 

S:  Liễu tri được điều nầy, các con sẽ ngừng việc tranh cãi, 

hay là các con sẽ tiếp tục với các tranh luận của mình?   

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng con sẽ không 

tranh luận, tuy nhiên các sinh viên Vô Tỷ Pháp (*) họ thì sẽ.  

[(*):  Việc nghiên cứu Vô Tỷ Pháp dành cho các vị tại gia 

cư sĩ đã được hồi sinh ở nước Miến Điện do bởi một vị tu sĩ tài 

danh, Ngài Đại Trưởng Lão Ledi, vào thời điểm chuyển giao thế 

kỷ. Trong hầu hết các thị trấn rộng lớn có “Hiệp Hội Vô Tỷ 

Pháp”  là những nơi mà Tổng Hợp Nội Dung Vô Tỷ Pháp đã 

được giảng dạy một cách đặc biệt.]  
 

S:  In that case you just don’t take part in the discussion of 

such issues.  You have known all along that rice and oblation rice 

are the same, but we have to talk about it so that you understand.  

Now, what do we call the entity that is aware?   

D:  It is called mind, sir. 

S:  Only if you have gained such control over your mind 

that it doesn’t jump from one object to another are you able to 

distinguish clearly between mind (Nāma) and matter (Rūpa). 

D:  Yes, sir, now we are able to distinguish between mind 

and matter. 

S:  Is this knowledge of mind and matter you have gained 

called understanding (Vijjā) and ignorance (Avijjā)?   

D:  It is understanding, sir. 

S: Is there still ignorance present when you are able to  

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   197 

 

distinguish clearly between mind and matter?   

D:  No, sir, avijjā has run away. 

S:  When you concentrate at the spot there is understanding, 

and ignorance has been banned. Now, if we continue to 

concentrate on the spot, will ignorance spring back up again?   

D:  No, sir, it won’t. 

S: Trong trường hợp đó, các con chỉ cần không tham gia 

vào cuộc thảo luận về các vấn đề như thế.  Các con đã hiểu biết 

ngay từ đầu cho đến cuối rằng cơm cùng với cơm cống hiến đều 

là giống hệt nhau, tuy nhiên chúng ta phải nói về điều đó để mà 

chúng ta liễu tri.  Bây giờ, chúng ta gọi cái thực thể mà được tỉnh 

giác là chi?    

D:  Nó được gọi là tâm thức (Danh), kính bạch Ngài.  

S:  Chỉ khi nào các con đạt được sự việc luôn kiểm soát tâm 

thức của mình để mà nó không nhảy từ đối tượng đến đối tượng 

khác, thì các con có khả năng để phân biệt một cách rõ ràng  giữa 

tâm thức (Danh) và thể chất (Sắc).  

D:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài, bây giờ chúng con có khả 

năng phân biệt giữa tâm thức (Danh) và thể chất (Sắc). 

S:  Các con đạt được sự liễu tri về tâm thức (Danh) và thể 

chất (Sắc) nầy đây, thì được gọi là sự hiểu biết (Minh) hay là sự 

thiếu hiểu biết (Vô Minh)?   

D:  Điều đó là sự hiểu biết (Minh), kính bạch Ngài. 

S:  Khi các con có khả năng phân biệt một cách rõ ràng giữa 

tâm thức (Danh) và thể chất (Sắc) thì sự thiếu hiểu biết vẫn còn 

hiện hữu không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, Vô Minh đã tẩu thoát. 

S:  Khi các con tập trung vào điểm chạm thì có sự hiểu biết, 

và sự thiếu hiểu biết thì đã bị cấm chỉ.  Bây giờ, nếu chúng ta tiếp 

tục tập trung vào điểm chạm, liệu sự thiếu hiểu biết lại nẩy sinh 

một lần nữa không?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó sẽ không trở lại. 

 

S:  Yes, you see, you have to establish understanding in this 

way.  You have found it now, don’t allow it to escape again.  Can 

you again suddenly be overpowered by delusion if your 



198   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

understanding keeps growing moment by moment? Do good 

people still have to moan and complain, saying that it is difficult 

to get rid of Avijjā once they have been given the Teachings of 

the Buddha, which are the tool to overcome and defeat 

ignorance?   

D:  No, sir, they shouldn’t complain.  All they need to do is 

to put forth effort.  

S:  So, you realize that all the Buddha taught is contained in 

this meditation.  If you put forth effort, establish yourselves in 

perfect effort, then you will reach full understanding.  You told 

me that many types of material are suitable to build a good roof.  

Not only a tin roof or a palm leaf roof are safe, you can choose 

from many different materials.  I think you have collected quite a 

variety of good roofing materials.  Now you have to build a roof 

that really protects you against rain.  Once you have built a good 

shelter, you won’t get wet, and you won’t have to suffer the heat 

of the sun anymore.  If you build your shelter in the jungle, will it 

be good?   

D:  Yes, sir, it will. 

S:  If you build your roof in a city?   

D:  It will be safe, sir. 

S: Does it make any difference whether you build your 

shelter in this country or in any other country?   

D:  Sir, it will give shelter here and there. 

S:  Are you happy if you’re drenched by rain or if you have 

to live under the scorching sun?   

D:  No, sir, I would be unhappy. 

S:  In that case, put forth full effort in order not to have to 

suffer sun and rain ever again.  

S: Đúng vậy, các con thấy đấy, các con phải thiết lập sự 

hiểu biết trong phương thức nầy.  Bây giờ, các con đã tìm thấy 

được nó, thì không cho phép nó trốn thoát một lần nữa.  Các con 

có thể bị chinh phục một cách bất thình lình bởi sự si mê nếu sự 

hiểu biết của các con không ngừng tăng trưởng trong từng 

khoảnh khắc?  Bậc thiện nhân vẫn còn phải kêu ca và than phiền, 

nói rằng thật là khó khăn để thoát khỏi Vô Minh một khi họ đã 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   199 

 

được truyền trao Giáo Lý của Đức Phật, mà đó là những lợi khí 

để chiến thắng và đánh bại sự thiếu hiểu biết?   

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, họ không nên than 

phiền. Tất cả họ cần phải làm là ra sức nỗ lực. 

S:  Như thế, các con nhận thức rằng tất cả các điều Đức 

Phật đã giảng dạy đã được bao hàm ở trong thiền định nầy.  Nếu 

các con ra sức nỗ lực, chính tự mình thiết lập trong sự nỗ lực 

hoàn hảo, thế thì các con sẽ đạt được trọn vẹn sự hiểu biết.  Các 

con đã nói với Sư rằng có nhiều thể loại vật liệu phù hợp để tạo 

dựng một mái nhà tốt đẹp.  Không chỉ là một mái nhà bằng thiếc 

hay là một mái nhà bằng lá cau dừa là được an ổn, các con có thể 

chọn lựa từ nhiều thể loại vật liệu khác nhau.  Sư nghĩ các con đã 

có thu thập được khá nhiều thể loại vật liệu để lợp mái nhà tốt 

đẹp.  Bấy giờ chắc hẳn là các con tạo dựng một mái nhà mà quả 

thật là bảo vệ cho các con chống lại cơn mưa.  Một khi các con 

đã tạo dựng được một nơi nương náu tốt đẹp, các con sẽ không bị 

ướt, và các con sẽ không phải chịu khổ bởi sức nóng của mặt trời 

nữa.   Nếu các con xây dựng chỗ nương náu của các con trong 

khu rừng rậm, thì nó sẽ là tốt đẹp?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, nó sẽ là. 

S:  Nếu các con tạo dựng một mái nhà trong một thành phố?   

D:  Nó sẽ được an ổn, kính bạch Ngài. 

S:   Có tạo ra bất kỳ sự khác biệt nào không khi các con xây 

dựng chỗ nương náu của các con trong đất nước nầy hoặc trong 

bất kỳ đất nước nào khác?    

D:  Kính bạch Ngài, nó sẽ cung cấp chỗ nương náu chỗ nầy 

chỗ nọ.  

S:   Các con có hạnh phúc nếu các con bị ướt sũng bởi nước 

mưa hoặc nếu các con phải sống dưới ánh nắng mặt trời thiêu 

đốt?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con sẽ không được 

hạnh phúc. 

S:  Trong trường hợp đó, hãy ra sức nỗ lực trọn vẹn nhằm 

để mãi mãi không phải chịu khổ ánh nắng mặt trời và cơn mưa 

nữa. 

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



200   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

DISCOURSE  V 

THE FLIGHT OF AN ARROW 

PHÁP THOẠI  V 

ĐƯỜNG BAY CỦA MỘT MŨI TÊN 

 

Sayadaw:  You have taken Sīla.  Having taken Sīla, practise 

it. Only if you fulfil the perfections of morality completely can 

you be successful in attaining all the various aspirations (*) for 

awakening without exception. 

[(*): Aspiration for awakening: There are three types of 

awakened individuals: Buddhas, Pacceka Buddhas, Arahats 

(subdivided into two Chief disciples, eighty leading disciples and 

immunerable Arahats).  All these individuals have attained to the 

complete realization of the Four Noble Truths and are thus free 

from all cravings, aversions and delusions about reality. 

Buddhas and Pacceka Buddhas are self-awakened, i.e., they 

attain Nibbāna without being taught by anyone, while the 

ordinary Arahats can attain Nibbāna only after receiving the 

teachings of a Buddha. A Pacceka Buddha, though he has 

attained Nibbāna without the help of a Buddha, does not have the 

ability to teach others the practice that leads to the realization of 

Nibbāna. 

The period of time an individual needs to perfect himself in 

the ten Pāramīs to become a Buddha is infinitely longer than the 

periods required for the attainment of Pacceka Buddhahood or 

the attainment of Arahatship after receiving the Teachings of a 

Buddha, but even an Arahat is said to need one hundred to one 

hundred thousand world cycles to develop the potential to attain 

Nibbāna.  When Venerable Webu Sayadaw mentions aspirations 

he is always and exclusively referring to aspirations for the 

attainment of one of these forms of awakening.] 

Now that you have understood that you have been born at 

an auspicious time and into a good existence, take up the practice 

of the Teachings of the Buddha with all your strength and 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   201 

 

establish yourselves in them.  The noble disciples of the Teacher 

practised without slackening in their effort and were mindful in 

all the four postures of the body, without ever resting.  They 

worked with steadfastness, and they all attained the goal they 

desired.  You too should take up this practice with this strong will 

to reach your goal. 

What is this practice without break or rest to be compared 

to?  It is like the flight of an arrow.  If we shoot an arrow with a 

bow, we take aim according to our desire.  Now tell me, does the 

arrow at times slow down and then speed up again after we shoot 

it?  Does it at times take rest and then again proceed toward the 

target?   

Disciple:  Sir, it flies fast and at a steady speed. 

S:  Các con đã thọ trì Giới Luật.  Sau khi các con đã có thọ 

trì Giới Luật, hãy tu tập điều học.  Chỉ khi nào các con hoàn 

thành viên mãn Pháp Toàn Thiện về Đức Hạnh một cách hoàn 

hảo, thì các con có thể thành tựu ở việc thành đạt tất cả mọi thể 

loại ước nguyện (*) cho việc giác ngộ một cách không dư sót.   

[(*):  Những ước nguyện cho sự giác ngộ:  Có ba thể loại cá 

nhân đã được giác ngộ:  Chư Phật, Chư Phật Độc Giác, Chư vị 

Vô Sinh (đã được phân chia ra thành hai vị Đệ Tử Trưởng, tám 

mưoi đệ tử hàng đầu và vô số kể Chư Vị Vô Sinh).  Tất cả những 

cá nhân nầy đã thành đạt đến sự hoàn toàn chứng tri về Tứ Thánh 

Đế và một cách thiết thực giải thoát khỏi tất cả về những sự tham 

dục, các sự ác cảm, và những si mê.    

Chư Phật và Chư Phật Độc Giác là chính tự mình đã giác 

ngộ, có nghĩa là, các Ngài thành đạt Níp Bàn mà chẳng có sự chỉ 

dạy do bởi một người nào cả, trong khi đó Chư vị Vô Sinh thông 

thường thì chỉ có thể thành đạt Níp Bàn sau khi đã thụ nhận Giáo 

Lý của một vị Phật.  Một vị Phật Độc Giác, cho dù vị ấy đã thành 

đạt Níp Bàn mà chẳng có sự trợ giúp của một vị Phật, không có 

khả năng để giảng dạy những người khác việc tu tập để mà dắt 

dẫn cho đi đến sự chứng tri Níp Bàn.  

Khoảng thời gian cần thiết để một cá nhân tự mình hoàn 

thành trong Thập Pháp Toàn Thiện cho trở thành một vị Phật 

quả là vô hạn định, lâu dài hơn những thời gian cần thiết cho việc 



202   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

thành đạt của Quả vị Phật Độc Giác, hoặc là sự thành đạt của Quả 

vị Vô Sinh sau việc thụ nhận Giáo Lý của một vị Phật, tuy nhiên 

ngay cả một vị Vô Sinh được cho là cần thiết từ một trăm cho 

đến một trăm ngàn chu kỳ thế gian để phát triển tiềm năng cho 

được thành đạt Níp Bàn.  Khi Ngài Đại Trưởng Lão Webu đề cập 

đến những ước nguyện thì Ngài luôn luôn và chỉ chuyên nhất 

viện dẫn đến những ước nguyện cho việc thành đạt về một trong 

những hình thức của sự giác ngộ nầy.]  

Ngay bây giờ đây, các con đã được liễu tri rằng các con đã 

được sinh ra vào một thời điểm kiết tường và trở thành một 

chúng sanh thiện hảo, thì hãy vận dụng việc tu tập về Giáo Lý 

của Đức Phật với tất cả năng lực của mình và chính tự mình thiết 

lập ở trong Giáo Lý.  Chư thánh đệ tử của bậc Đạo Sư đã tu tập 

chẳng có chểnh mảng trong sự nỗ lực của mình và đã giữ chánh 

niệm trong tất cả bốn oai nghi của cơ thể, mà chẳng bao giờ ngơi 

nghỉ.  Họ đã tu tập với sự kiên định, và tất cả họ đã thành đạt mục 

tiêu họ đã mong cầu.  Với ý chí mạnh mẽ nầy đây, các con cũng 

nên vận dụng việc tu tập nầy để đạt được mục tiêu của mình.    

Việc tu tập nầy chẳng có nghỉ ngơi hay là tạm dừng nghỉ thì 

được so sánh với điều chi?  Nó thì giống như là đường bay của 

một mũi tên.  Nếu chúng ta bắn một mũi tên với một cây cung, 

chúng ta thực hiện nhằm mục đích nương tựa theo sự ước vọng 

của mình.  Bây giờ hãy nói cho Sư biết, mũi tên có lúc thì giảm 

tốc độ và sau đó lại tăng tốc lên sau khi chúng ta bắn nó?  Có lúc 

thì nó tạm dừng nghỉ và sau đó lại tiếp tục tiến đến tấm bia?    

D:  Kính bạch Ngài, nó bay nhanh và ở một tốc độ ổn định. 

 

S:  And when does it stop?   

D:  It stops only when it hits the target, sir. 

S:  Yes, only when it hits its aim, its target, does it stop.  In 

just the same way did the direct disciples of the Buddha strive to 

attain the goal they had taken as their target.  Moving at a steady 

pace without a break, without interruption, they finally attained 

that type of awakening (Bodhi) they desired in their hearts. 

Of course, there are various types of awakening.  All of 

them can be attained if you work without resting.  If you work for 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   203 

 

Sammā sambodhi (Buddhahood), you have to work continuously.  

If you work for Pacceka Bodhi (Non- teaching Buddhahood), you 

have to keep up the continuity of practice.  If you aim for Sāvaka 

Bodhi (Arahatship), you have to practise steadily, just as an 

arrow flies steadily.  If you practise with steadfastness you will be 

able to attain your goal. 

Though you practise without interruption, you will not get 

tired or exhausted.  As you take up the Teachings of the Buddha, 

incomparable happiness will come to you. 

Some people think that the Buddha taught many different 

things.  You all remember some parts or the holy scriptures as 

the monks out of great compassion taught them to you.  At times 

you may think “The Teachings of the Buddha are so vast and 

manifold.  I can’t follow and understand all this and therefore I 

can’t attain my goal.” Or some people say “What is true for 

oneself one can only know oneself.” Or others, “I can’t work 

because I can’t feel the breath yet.” Now tell me what is your 

excuse?   

D:  Saying that we have to make a living to maintain our 

body, we postpone meditation from the morning to the evening 

and from the evening to the morning.  In this way we keep 

delaying putting forth effort. 

S:  Và khi nào thì nó dừng lại?   

D: Nó chỉ dừng lại khi nó đụng đến tấm bia, kính bạch 

Ngài. 

S:  Đúng vậy, chỉ khi nào nó đụng đến mục tiêu của nó, tấm 

bia của nó, thì nó dừng lại.  Trong cùng một phương thức thích 

hợp, những môn đệ chân chánh của Đức Phật đã phấn đấu để đạt 

được mục tiêu mà họ đã thực hiện như là tấm bia của họ.  Hoạt 

động ở một tiến độ ổn định chẳng có sự nghỉ ngơi, không có sự 

gián đoạn, cuối cùng rồi họ đã đạt được thể loại của sự tỉnh giác 

(Giác Ngộ) mà họ đã ước vọng từ trong đáy lòng của họ.   

Lẽ tất nhiên, có nhiều thể loại của sự tỉnh giác.  Tất cả 

những thể loại nầy đều có thể đạt được nếu các con tu tập chẳng 

có sự tạm dừng nghỉ.  Nếu các con tu tập để thành Chánh Đẳng 

Giác (Quả vị Phật), các con phải tu tập một cách liên tục.  Nếu 



204   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

các con tu tập để thành Độc Giác (Quả vị Phật không chỉ dạy ai), 

các con phải duy trì tính liên tục của sự tu tập.  Nếu các con nhắm 

mục tiêu để thành Thinh Văn Giác (Quả vị Vô Sinh), các con 

phải tu tập một cách kiên trì, ví tựa như một mũi tên bay một 

cách ổn định.  Nếu các con tu tập với sự kiên định, thì các con sẽ 

có khả năng để thành đạt được mục tiêu của mình. 

Cho dù các con tu tập chẳng có sự gián đoạn, các con sẽ 

không cảm thấy bị mệt mỏi hay là bị kiệt sức.  Khi các con vận 

dụng Giáo Lý của Đức Phật, thì niềm hạnh phúc bất khả tỷ giảo 

sẽ đến với các con.  

Một vài người nghĩ rằng Đức Phật đã giảng dạy nhiều điều 

khác biệt nhau. Tất cả các con ghi nhớ một vài phần của Thánh 

điển, mà với tấm lòng đại bi, các vị tu sĩ đã giảng dạy những 

phần đó cho các con.  Có đôi khi các con có thể nghĩ suy  “Giáo 

Lý của Đức Phật thì quảng bác và phong phú.  Tôi không thể nào 

nương theo và hiểu biết hết tất cả Giáo Lý nầy đây, và do đó Tôi 

không thể nào thành đạt mục tiêu của mình.”   Hoặc là có một vài 

người nói rằng “Chân lý chỉ có thể phản ánh hiện thực vào sự tự 

nhận thức của mỗi con người.”  Hoặc là một vài người khác nữa 

“Tôi không thể nào tu tập được vì lẽ Tôi vẫn chưa thể nào cảm 

nhận được hơi thở.”  Bây giờ, hãy nói cho Sư biết lời biện giải 

của các con là chi?   

D:  Nói rằng chúng con phải mưu sinh để duy trì cơ thể của 

mình, chúng con hoãn lại việc hành thiền từ sáng cho đến chiều, 

và từ chiều cho đến sáng.  Bằng với phương thức nầy, chúng con 

tiếp tục trì hoãn việc thúc đẩy sự nỗ lực.         

 

S:   And what else do people tend to say?   

D:  Some say they can’t meditate because of old age and 

some are afraid that it will make them ill. 

S:   What do those say who are young still?   

D: That they can’t meditate because they have to study.  

While they are young and healthy they want to enjoy themselves. 

S:   And if you are unwell and ill?   

D:  Then, sir, we worry.  We call the doctor and think about 

medicine, but we still don’t practise. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   205 

 

S:   And when you have recovered?      

D:  We somehow manage to postpone meditation day by day 

and let time pass.   

S:  But you do actually want to attain happiness, don’t you?   

D:  Yes, sir. 

S:  So, if you really want it, why then postpone striving for 

it?   

D:  I don’t want it really, sir. 

S:  Does this apply to you only or to all of you here?   

D:  There must be some in this audience who really aspire 

to attain happiness and others like me who are not so serious 

about it. 

S:  Và những xu hướng nào khác để người ta nói đến?   

D:  Một vài người nói họ không thể thiền định được là vì 

tuổi già, và một vài người e sợ rằng nó sẽ làm họ bị bệnh. 

S:  Những người vẫn còn trẻ thì họ nói điều chi?   

D:  Rằng họ không thể thiền định được là vì họ phải đi học. 

Trong khi họ trẻ và khỏe mạnh thì họ muốn tự bản thân hưởng 

thụ vui thích. 

S:  Và nếu các con không khỏe và đau yếu?   

D:  Thế thì, kính bạch Ngài, chúng con lo lắng.  Chúng con 

gọi bác sĩ và nghĩ đến thuốc men, nhưng chúng con vẫn không 

thể nào tu tập được. 

S:  Và khi các con đã được bình phục?   

D:  Chúng con bằng cách nầy cách khác xoay sở để hoãn lại 

việc hành thiền ngày nầy qua ngày khác và để thời gian qua đi.  

S:  Nhưng quả thực là các con muốn đạt được sự hạnh phúc, 

phải không?   

D:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Như thế, nếu thực sự là các con muốn điều đó, thế thì tại 

sao trì hoãn sự phấn đấu cho việc đó?    

D:  Thật sự là con không muốn việc đó, kính bạch Ngài. 

S:  Điều nầy chỉ ứng dụng cho con, hay là cho tất cả các con 

ở tại đây?   

D:  Có một vài người ở trong thính chúng nầy quả thực là 

ước ao để đạt được sự hạnh phúc, và còn những người khác nữa,  



206   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

như là con, thì không xem trọng lắm về việc đó. 

 

S:  If you put forth effort as you are doing now, you will of 

course get it.  But thoughts and doubts may come up in your 

minds. “Will I have to suffer?  Will this practice by trying?”  You 

have already acquired some knowledge of the Buddha’s 

Teachings according to your individual capabilities.  Thinking 

about these, however, still slow down your progress.  So listen 

well to the Teachings now and practise.  If you practise, you will 

arrive at your goal, and the reality of it may or may not 

correspond with your thoughts about it. 

Only when you know for yourselves will you also know that 

your thoughts and speculations about the goal were not correct.  

All of you know from Dhamma lectures (*) that if you follow the 

Teachings of the Buddha, you will get great happiness in the 

present and in the future.  In fact, you are all preachers of the 

Dhamma yourselves. Don’t you think that thinking and 

speculating will slow your progress down? If you think and 

analyse, will every thought be correct?   

[(*): Discourses about the Dhamma or the “Universal 

Law” as explained by the Buddha are given by monks to lay 

disciples on request.  Monks normally give a Dhamma lecture 

after a meal offered to them, but there are also Dhamma lectures 

organized for big gatherings and given by famous monks.] 

D:  No, sir. 

S:  Nếu các con ra sức nỗ lực như là các con đang làm bây 

giờ đây, thì lẽ tất nhiên là các con sẽ có được điều đó.  Tuy nhiên, 

những nghĩ suy và những nghi ngờ có thể nẩy sinh ở trong tâm 

thức của các con “Tôi sẽ phải chịu khổ đau à?  Việc tu tập nầy sẽ 

phải cố gắng sao?”  Các con đã có thâu đạt được khá nhiều kiến 

thức về Giáo Lý của Đức Phật tùy theo khả năng cá biệt của các 

con.  Nghĩ suy về những điều nầy, tuy vậy, sẽ làm giảm tốc độ 

việc tiến tu của các con.  Như thế, bây giờ hãy lắng nghe thật kỹ 

về Giáo Lý và hãy tu tập.  Nếu các con tu tập, các con sẽ đi đến 

ngay mục tiêu của mình, và thực trạng về việc đó có thể hay là 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   207 

 

không có thể tương ứng với những nghĩ suy của các con về việc 

đó.  

Chỉ khi nào chính tự bản thân các con hiểu biết thì các con 

cũng sẽ hiểu biết rằng những nghĩ suy và những suy đoán của 

mình về mục tiêu đã không được chính xác.  Tất cả các con hiểu 

biết từ những bài Pháp Thoại (*) rằng nếu các con nương theo 

Giáo Lý của Đức Phật, thì các con sẽ gặt hái sự hạnh phúc to lớn 

ngay trong hiện tại và trong thời vị lai.  Trong thực tế, tất cả 

chính tự các con là những nhà thuyết giảng Giáo Pháp.  Các con 

không nghĩ rằng sự nghĩ suy và sự suy đoán sẽ làm giảm tốc độ 

việc tiến tu của các con hay sao?   Nếu các con nghĩ suy và phân 

tích, thì liệu mọi nghĩ suy sẽ là chính xác?     

[(*):  Những Pháp Thoại về Giáo Pháp hay là “Định Luật 

Vũ Trụ” mà đã được giảng giải do bởi Đức Phật, thì được truyền 

đạt do bởi các vị tu sĩ đến những vị tại gia cư sĩ thể theo sự thỉnh 

cầu.  Một cách thường lệ, các vị tu sĩ truyền đạt một bài Pháp 

Thoại, là sau bữa thọ thực đã được cúng dường đến quý Ngài, tuy 

nhiên cũng có những bài Pháp Thoại đã được tổ chức cho những 

cuộc tụ hợp đông người và được ban truyền do bởi các vị tu sĩ tài 

danh.] 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

  

S:  If you establish your goal as I told you and keep thinking 

about your wanting to attain it, will this help?   

D:  No, sir.       

S:  So, will you continue to think and ponder?   

D: If we analyse and think all the time we shall go the 

wrong way, sir. 

D:  Once we start thinking there will be very many thoughts.  

Will much of what we think be of use to us?   

S:  It is difficult to think useful thoughts. Thoughts often 

become quite useless and misleading. 

D: The community of noble monks has expounded the 

Teachings which are real and true to you and still your thoughts 

are apt to mislead you.  How is this possible?  



208   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

But tell me, where are you from? You are from Kem-

mendine.  Your house must have a garden and a fence around it. 

D:  Yes, sir, this is correct. 

S:  On which side of the compound is the gate?   

D:  I have one gate opening to the south and one opening to 

the north, sir. 

S:  How many stories does your house have?   

D:  It is a single story house, sir. 

S:  On which side do you have your door?   

D:  There are two doors, sir, one in the west wall and in the 

south wall. 

S:  Nếu các con thiết lập các mục tiêu của mình như Sư đã 

vừa nói với các con và tiếp tục suy nghĩ về sự việc mong muốn 

của các con đạt được điều đó, thì sẽ giúp đỡ được việc nầy 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì, các con sẽ tiếp tục suy nghĩ và suy đoán?   

D:  Nếu chúng con phân tích và thường luôn nghĩ suy thì 

chúng con sẽ đi đến một cách lầm lạc, kính bạch Ngài. 

S:  Một khi chúng ta bắt đầu suy nghĩ thì sẽ có rất nhiều sự 

nghĩ suy.  Phần lớn những điều chúng ta suy nghĩ thì sẽ được ứng 

dụng cho chúng ta không?     

D:  Thật khó mà suy nghĩ được những điều nghĩ suy hữu 

ích.  Những nghĩ suy thường trở nên hết sức là vô dụng và đánh 

lừa mình. 

S:  Hội chúng Thánh Tăng đã có trình bầy chi tiết về Giáo 

Lý quả là chân chánh và xác thực đến cho các con và những nghĩ 

suy của các con vẫn có khả năng để đánh lừa được các con.  Làm 

thế nào có thể xẩy ra đuợc điều nầy?   

Tuy nhiên hãy nói cho Sư biết, các con từ đâu tới?  Các con 

đến từ Kemmendine.  Căn nhà của các con hẳn là có một khu 

vườn và một hàng rào bao bọc xung quanh nó.  

D:  Dạ kính bạch Ngài, chính xác là như vậy. 

S:  Cái cổng thì nằm ở hướng nào của khuôn viên?   

D:  Con có một cổng mở về hướng nam và một mở về 

hướng bắc, kính bạch Ngài. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   209 

 

S:  Nhà của các con có bao nhiêu tầng?   

D:  Đó là một căn nhà một tầng, kính bạch Ngài. 

S:  Cửa nhà của các con thì nằm ở hướng nào?   

D: Có hai cửa ra vào, kính bạch Ngài, một ở vách tường 

hướng tây và một ở vách tường hướng nam. 

 

S:  So, now we know that you live in Kemmendine, that you 

have a fence around your garden with gates to the North and 

South.  Your house is a one story building and has two doors 

facing South and West respectively.  You see, because you told 

me, I know everything about your place.  Now my knowledge and 

your knowledge about your house are about the same, aren’t 

they?   

D:  They cannot be, sir. 

S:  But why?  You know your village, your garden, and your 

house; you told me that you live in Kemmendine; and you 

described your garden and your house to me as you know them.  

Therefore I know your village, your garden, and your house, I 

know the reality about it, as you do. 

D:  You don’t know it in the same way I know it, sir.    

S: Thế thì, chúng ta biết được rằng các con sinh sống ở 

trong Kemmedine, rằng các con có một hàng rào bao bọc xung 

quanh khu vườn của các con với các cổng ở hướng Bắc và hướng 

Nam.  Căn nhà của các con là một tòa nhà một tầng và có hai cửa 

ra vào đối diện ớ hướng Nam và hướng Tây một cách tương ứng.  

Các con thấy đấy, là vì các con đã nói cho Sư biết, Sư biết được 

hết mọi thứ về chỗ ở của các con.  Bây giờ, kiến thức của Sư và 

kiến thức của các con về căn nhà của các con là như nhau, phải 

không?   

D:  Chúng không thể nào là như thế được, kính bạch Ngài. 

S:  Nhưng mà tại làm sao thế?  Các con hiểu biết thôn làng 

của các con, khu vườn của các con, và căn nhà của các con; các 

con đã nói với Sư rằng các con sinh sống ở trong Kemmedine; và 

các con đã mô tả khu vườn của các con và căn nhà của các con 

như là các con hiểu biết được chúng.  Vì vậy, Sư biết được thôn 

 làng của các con, khu vườn của các con, và căn nhà của các con.   



210   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Sư hiểu biết xác thực về nó, như là các con biết. 

D:  Ngài không hiểu biết về nó trong cùng một phương thức 

mà con hiểu biết được nó, kính bạch Ngài. 

 

S:  My dear friend, why should what I know be different 

from what you know?  Just ask me where you live and I shall 

reply that you live in Kemmedine.  Furthermore, I know about 

your garden and house just as you do.  What is there that you can 

tell me that I don’t know already?    

D:  Even if I told you the house number and the street it is 

in, you wouldn’t be able to find the house, sir. 

S:  Tell me then what you know more about this matter than 

I do. 

D: I can’t tell you more about it, sir, but I know more 

because I have actually been there. 

S:  In that case, I shall think about it and figure out where 

Kemmedine is. 

D:  You can’t find out by thinking about it, sir. 

S: I shall think a lot and for a long time.  Some of it is 

bound to be right.  I will think about a house in Kemmedine with 

two gates, two doors, one story.  Will some of my findings about 

your house be correct?   

D:  I don’t think so, sir. 

S:  Nầy bạn thân thương của tôi ơi, tại làm sao điều mà Sư 

hiểu biết thì lại sai khác với điều mà các con hiểu biết?  Chỉ cần 

hỏi Sư các con sinh sống ở nơi đâu và Sư sẽ trả lời rằng các con 

sinh sống ở trong Kemmendine.  Hơn nữa, Sư hiểu biết về khu 

vườn và căn nhà của các con cũng như là các con hiểu biết.  Còn 

có điều chi mà các con có thể bảo với Sư rằng Sư thật sự không 

được biết?   

D:  Cho dù là con đã nói với Ngài rõ về số nhà và con 

đường mà nó tọa lạc, Ngài sẽ không thể nào tìm ra được căn nhà, 

kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì hãy nói cho Sư biết điều mà các con hiểu biết 

hơn cả Sư được hiểu biết về vấn đề nầy.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   211 

 

D:  Con không thể nào nói cho Ngài biết rõ thêm về nó, 

kính bạch Ngài, tuy nhiên con có được hiểu biết nhiều hơn vì lẽ 

con đã thực sự sống ở nơi đó.   

S:  Trong trường hợp đó, Sư sẽ suy nghĩ về nó, và suy luận 

ra Kemmendine là ở nơi đâu.  

D: Ngài không thể nào khám phá ra được bằng với việc 

nghĩ suy về nó, kính bạch Ngài.  

S:  Sư sẽ suy nghĩ thật nhiều và trong một thời gian lâu dài.  

Có một vài về nó ở phạm vi là đúng đắn, Sư sẽ suy nghĩ về một 

căn nhà ở trong Kemmendine với hai cái cổng, hai cửa ra vào, 

một tầng lầu.  Một vài sự khám phá của Sư về căn nhà của các 

con có là chính xác không?   

D:  Con không nghĩ như vậy, kính bạch Ngài. 

 

S:  Is it that difficult then?  Well, I’ll think in many different 

ways, some of it will turn out right. I shall ponder over this 

problem for about one year.  Will I find the answer then?   

D:  If you just think about it, sir, you won’t find it.  But if 

you please come and look, you will really know for yourself.  

S:  Now, what if I were to think about it really deeply for 

about forty or fifty years?  Or … better, if I don’t just think but 

also talk about it.  Will I come to know it then?   

D:  Even if you think and talk about it, sir, you will never 

get there. 

S:  Then please tell me where Kemmendine is. 

D: From here you would have to walk towards the South- 

West. 

S: So, if I walk in a South-Westerly direction, will I get 

there?   

D:  Yes, sir, you will, but you will still not find my house. 

S: Well I’ll begin now.  I’ll think very deeply and at the 

same time I’ll recite (your instructions and descriptions).  In this 

way I will come to know. 

D:  No, sir, I don’t think so. 

S:  Điều đó quả là khó khăn thế sao?  Thôi được, Sư sẽ suy 

nghĩ trong nhiều phương thức khác nhau, cuối cùng rồi cũng sẽ tỏ 



212   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

ngộ ra một vài điều về nó.  Sư sẽ suy đoán về vấn đề nầy trong 

khoảng một năm.  Thời lúc bấy giờ Sư sẽ tìm ra câu trả lời?   

D:  Nếu Ngài chỉ là suy nghĩ về nó, thì Ngài sẽ không tìm ra 

được nó.  Nhưng nếu Ngài hoan hỷ đi đến và nhìn thấy, thì chính 

tự nơi Ngài sẽ hiểu biết một cách xác thực.  

S:  Bây giờ, giả sử là Sư đã có suy nghĩ về nó thực sự một 

cách sâu sắc trong khoảng bốn mươi hoặc năm mươi năm?  Hay 

là … tốt hơn, nếu như Sư không chỉ suy nghĩ mà còn nói về nó.  

Thế thì Sư sẽ phải đi đến để được hiểu biết không?   

D:  Cho dù Ngài suy nghĩ và nói về nó, kính bạch Ngài, 

Ngài sẽ không bao giờ đạt được điều đó. 

S:  Thế thì hãy hoan hỷ nói cho Sư biết Kemmendine là ở 

nơi đâu.  

D:  Từ ở nơi đây Ngài sẽ phải đi hướng về phía Tây Nam. 

S:   Như vậy, nếu Sư đi trong hướng Tây Nam, thì Sư sẽ đến 

nơi đó không?    

D:  Dạ được, kính bạch Ngài, nhưng Ngài sẽ vẫn không tìm 

ra được căn nhà của con. 

S:  Thôi được, Sư sẽ bắt đầu ngay bây giờ.  Sư sẽ suy nghĩ 

rất là sâu sắc và đồng thời Sư sẽ trùng tụng (những lời hướng dẫn 

và những sự mô tả của các con).  Bằng với phương thức nầy Sư 

sẽ đi đến để được hiểu biết.  

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con không nghĩ như 

vậy. 

 

S:  You tell me that you know all this about your house, but 

if I repeat what I know from you, then you tell me that I am 

talking into the blue, I cannot bear this. 

D: Sir, you simply repeat what you heard, but you don’t 

actually know. 

S:  So, all I say about this house is correct, but he claims 

that I still don’t know it the way he does.  I don’t know whether 

this is true … But now if I were to think about it deeply and recite 

my thoughts, would there still be a difference in understanding?    

Or if I were to recite all you said day and night, would it still not 

be possible for me to really know?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   213 

 

D:  Sir, you would still not know it in the same way you 

would if you went there yourself. 

S:  Before you told me about your house I didn’t know 

anything about it, but now I know something. 

D:  Yes, sir, this is true, but if you came to see it you would 

know everything about it. 

S:  Tell me, if I were to talk according to your directions, 

would I arrive at your house?   

D:  Yes, sir. 

S:  And if I didn’t know the house number?   

D:  You would wander aimlessly, sir. 

S:  And if you go there?   

D:  I head straight for my house, sir. 

S:  Will you worry about how to get there and whether you 

are on the right road?   

D:  If you come with me, sir, you can’t get lost, because I 

have been there before. 

S:  Các con nói với Sư rằng các con hiểu biết tất cả điều nầy 

về căn nhà của các con, nhưng nếu như Sư lặp lại điều mà Sư 

hiểu biết từ nơi các con, thì các con bảo với Sư rằng Sư đang nói 

chuyện ở trong Tục Đế.  Sư không thể nào chịu đựng được điều 

nầy. 

D:  Kính bạch Ngài, chẳng qua là Ngài lặp lại điều mà Ngài 

đã được nghe, nhưng thực sự là Ngài không hiểu biết. 

S:  Vậy thì, tất cả những điều mà Sư nói về căn nhà nầy là 

chính xác, nhưng anh ta khẳng định rằng Sư vẫn không hiểu biết 

về nó theo đường lối của anh ta.  Sư không hiểu biết, quả đúng là 

như vậy… Tuy nhiên bây giờ nếu như Sư đã suy nghĩ một cách 

sâu sắc về nó và trùng tụng lại những nghĩ suy của mình, thì sẽ 

vẫn còn có sự khác biệt trong sự hiểu biết không?  Hay là nếu 

như Sư đã có trùng tụng một cách liên tục cả ngày lẫn đêm tất cả 

những điều mà các con đã nói, thì sẽ vẫn không thể nào làm cho 

Sư thực sự hiểu biết về nó?   

D:  Kính bạch Ngài, Ngài sẽ vẫn không hiểu biết nó trong 

cùng một phương thức Ngài sẽ là nếu như chính tự Ngài đã đi 

đến nơi đó.  



214   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Trước khi các con đã nói với Sư về căn nhà của các con 

thì Sư đã không có hiểu biết bất cứ điều gì về nó, nhưng bây giờ 

Sư hiểu biết được một vài điều. 

D:  Dạ phải, kính bạch Ngài, quả đúng như vậy, tuy nhiên 

nếu như Ngài đã tới để nhìn thấy nó thì Ngài sẽ hiểu biết hết tất 

cả mọi thứ về nó. 

S:  Hãy nói cho Sư biết, nếu như Sư sẽ đi, dựa theo sự 

hướng dẫn của các con, thì Sư sẽ đi đến ngay tại ngôi nhà của các 

con?   

D:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Và nếu như Sư đã không được hiểu biết số nhà?   

D:  Ngài sẽ đi lang thang một cách không có chủ đích, kính 

bạch Ngài. 

S:  Và nếu như các con đi đến nơi đó?   

D: Con đi thẳng một đường đến nhà của con, kính bạch 

Ngài. 

S:  Các con sẽ lo lắng về việc làm thế nào để đến nơi đó và 

cho dù là các con đi đúng đường không?   

D:  Nếu Ngài đi đến với con, kính bạch Ngài, Ngài không 

thể nào bị lạc đường, vì lẽ trước đây con đã từng đến nơi đó. 
 

S:  The Buddha taught what he had realized for himself.  

Now, all of you have the quality of being able to accept good 

advice.  The Buddha’s Teachings are vast.  There is the Suttanta, 

the Vinaya, and the Abhidhamma.  You need not study all these.  

Choose one object of meditation, one technique that suits you, 

and then work with firm determination. Once you have 

established yourselves in this way and you arrive at the goal, all 

of you will understand deeply and completely. 

But even now, before I finish speaking, you do get some 

understanding, and this immediate understanding is called 

Akāliko(*), immediate understanding. 

[(*): Akāliko: one of the six qualities of the Buddha 

Dhamma. Akāliko literally translated means “No-time”, 

immediate: One who practices the Buddha’s Teachings gets 

immediate results.]   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   215 

 

Ours Teachers and Parents, who instruct us out of great 

compassion and love, tell us: “Learn this and that…” and when 

we go to bed at night they call us and say: “Why didn’t you pay 

respects to the Buddha before going to bed? Come, pay 

respects.” If we don’t follow their instructions, they may even 

have to beat us.  They have to do this even though they don’t wish 

to do it.  Through their help these resistances in us are overcome.  

But of course, we get immediate knowledge of the Buddha- 

Dhamma only if we are interested in it ourselves.  When does it 

actually become Akāliko, immediate?   

D:  Only when we really find the Dhamma, sir. 

S:  And when will we really find the Dhamma?   

D:  After having worked for it, sir. 

S:  Đức Phật đã giảng giải điều mà chính tự Ngài đã được 

chứng tri.  Bây giờ, tất cả các con có được phẩm chất của chúng 

sanh có khả năng tiếp nhận hảo huấn từ.  Giáo Lý của Đức Phật 

quả là quảng bác.  Có Kinh Tạng , Luật Tạng và Vô Tỷ Pháp 

Tạng.  Các con không nhất thiết phải nghiên cứu hết tất cả những 

điều nầy.  Hãy chọn lấy một đối tượng về thiền định, một kỹ 

thuật mà phù hợp với các con, và thế rồi hãy tu tập với sự quyết 

tâm kiên định.   Một khi chính tự bản thân các con đã thiết lập thể 

theo phương thức nầy và các con đi đến mục tiêu, tất cả các con 

sẽ hiểu biết một cách sâu sắc và hoàn hảo.  

Tuy nhiên ngay bây giờ, trước khi Sư chấm dứt việc thuyết 

giảng, các con đạt được một vài sự hiểu biết, và sự hiểu biết ngay 

tức thì nầy đây được gọi là Bất Đoạn Thời (*), sự hiểu biết ngay 

lập tức. 

[(*):  Bất Đoạn Thời:  là một trong sáu phẩm chất của Phật 

Pháp.  Bất Đoạn Thời đã được dịch theo nghĩa đen có nghĩa là 

“Không có thời gian”, ngay lập tức, tức thì.  Với một người mà tu 

tập Giáo Lý của Đức Phật thì gặt hái những thành quả ngay tức 

thì.] 

Các vị Giáo Thọ và Mẹ Cha của chúng ta, là những bậc, với 

lòng đại bi và từ ái, đã hướng dẫn chúng ta, dạy bảo chúng ta 

“Hãy học điều nầy và điều nọ.  “ và vào ban đêm khi chúng ta đi 

ngủ, họ đã gọi chúng ta và nói rằng “Tại sao các con không bầy 



216   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

tỏ lòng tôn kính đối với Đức Phật trước khi đi ngủ há?  Hãy đi 

đến, bầy tỏ lòng tôn kính đi.”  Nếu như chúng ta không làm theo 

các sự hướng dẫn của họ, thì thậm chí họ có thể phải roi đòn 

chúng ta.  Họ phải làm như vậy cho dù là họ không muốn thực 

hiện điều đó. Nhờ vào sự giúp đỡ của họ mà những sự kình 

chống ở trong chúng ta được khắc phục.  Nhưng lẽ tất nhiên là, 

chúng ta ngay tức thì có được kiến thức về Phật Pháp là chỉ khi 

nào chính tự bản thân chúng ta đã có quan tâm đến Phật Pháp.  

Khi nào thực sự trở thành Bất Đoạn Thời, ngay lập tức?   

D:  Chỉ khi nào chúng ta thực sự liễu ngộ Giáo Pháp, kính 

bạch Ngài. 

S:  Và khi nào chúng ta sẽ thực sự liễu ngộ Giáo Pháp?   

D:  Sau khi đã có tu tập về Giáo Pháp, kính bạch Ngài. 

 

S:  At what particular time do we have to practise in order 

to be successful?   

D:  The hour of the day or night is of no importance.  If we 

practise and then reach the goal we shall gain immediate 

knowledge, sir. 

S:  It is very easy.  You have received the Teachings of the 

Buddha.  All you have to do is to make efforts in the same way the 

disciples of the Buddha did. It is easy. This is not my own 

knowledge.  I too have learned the Teachings of the Buddha and I 

am passing them on to you.  All of you are very intelligent and 

bright.  What I am telling you, you know already.  Why do you 

think the Buddha taught the Dhamma?   

D:  He taught people to be continuously aware of mind and 

matter. 

S:  He taught so that people who desire to attain the goal 

may be able to do so.  He taught because he wished them to be 

able to travel on the path.  But some of you may say that this is 

not a good time to practise.  The mind is not settled with all this 

coming and going of people. “We shall meditate when the mind is 

tranquil” you may decide.  And if the mind becomes tranquil 

after some time, what will happen?   

D:  When the mind is calm, we will go to sleep, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   217 

 

S:  Oh really, and this you call meditation?   

D:  Sir, we are only perfect in talking about meditation. 

S:  And then, when you have a bad conscience about not 

having practised and decide to go to a meditation centre, what do 

you take along?   

D:  We take food with us, sir.    

S:  Chúng ta phải tu tập vào thời gian đặc thù nào để được 

thành tựu?   

D:  Giờ giấc về ban ngày hoặc là ban đêm thì không là quan 

trọng.  Nếu chúng con tu tập và sau đó chúng con đạt đến mục 

tiêu, thì ngay lập tức chúng con sẽ thành đạt được kiến thức, kính 

bạch Ngài. 

S:  Điều đó rất là dễ dàng.  Các con đã được đón nhận Giáo 

Lý của Đức Phật.  Tất cả các con đã có thực hiện là nỗ lực trong 

cùng một phương thức với các vị môn đệ của Đức Phật đã thực 

hiện.  Điều đó là dễ dàng.  Đây không phải là kiến thức của riêng 

Sư.  Sư cũng đã được học Giáo Lý của Đức Phật và Sư đang 

truyền thụ Giáo Pháp đến các con.  Tất cả các con rất là thông 

minh và sáng suốt.   Điều gì mà Sư đang nói với các con, thì các 

con đã hiểu biết rồi.  Các con nghĩ vì sao Đức Phật đã giảng dạy 

Giáo Pháp?   

D:  Ngài đã giảng dạy người ta phải liên tục tỉnh giác về tâm 

thức (Danh) và thể chất (Sắc). 

S:  Ngài đã giảng dạy để người mà có ước nguyện thành đạt 

mục tiêu, thì có thể có khả năng thực hiện được như vậy.  Ngài đã 

giảng dạy vì lẽ Ngài đã muốn chúng có thể rong ruổi trên con 

đường đạo.  Tuy nhiên có một vài người trong các con có thể nói 

rằng đây không phải là thời điểm tốt để tu tập. Tâm thức đã 

không được ổn định với tất cả sự việc đến và đi của con người 

như thế nầy.  Các con có thể quyết định “Chúng ta sẽ hành thiền 

khi tâm thức được an tịnh.”   Và nếu như tâm thức trở nên an tịnh 

sau một thời gian, điều chi sẽ xẩy ra?    

D:   Khi tâm thức được tĩnh lặng, chúng con sẽ đi ngủ, kính 

bạch Ngài.  

S:   Ồ thật vậy sao, và điều nầy các con gọi là sự hành thiền. 



218   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Kính bạch Ngài, chúng con chỉ hoàn hảo trong việc nói 

năng về sự hành thiền. 

S: Và thế thì, khi các con có một tâm bất thiện về việc 

không có tu tập và quyết định đi đến một trung tâm thiền viện, thì 

các con mang theo điều chi?   

D:  Chúng con mang thực phẩm theo với chúng con, kính 

bạch Ngài. 
 

S: Tell me, after having taken the precepts, do you stuff 

yourselves?   

D:  Yes, sir.  The ladies offer food, and we just eat.  We start 

early, and then we continue eating right up until twelve noon (*). 

[(*):  The sixth precept forbids the consumption of solid 

food after twelve noon (See p.10).] 

S:  Do you eat more than on ordinary days?   

D:  Oh yes, sir, much more. 

S:  Tell me now, do you stop eating at noon?    

D:  Well, you see sir, some say that even then it is all right 

to continue eating.  Once one stops, then one can’t start again 

after twelve noon, but if I started before noon I can continue 

eating even after midday, I’ve heard. 

S:  What about you?  Do you carry on eating?   

D:  I continue eating even while we are talking like this, sir. 

S:  And what do you do after you have finished eating?   

D: Then my stomach is full, sir, so I lie down flat on my 

back. 

S:  And then?   

D:  Then I sleep, sir. 

S:  And when do you wake up again?   

D:  At about 3:00 or 4:00 P.M., sir. 

S:  Hãy nói cho Sư biết, sau khi đã có thọ trì những điều 

học, các con tự ních đầy bụng mình?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài.  Các phụ nữ cúng dường 

thực phẩm, và chúng con chỉ có ăn thôi.  Chúng con bắt đầu rất 

sớm, và sau đó chúng con tiếp tục ăn mãi cho đến đúng mười hai 

giờ trưa (*). 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   219 

 

[(*):  Điều học thứ sáu ngăn cấm thọ dụng thực phẩm rắn 

chắc sau mười hai giờ trưa (Xin xem trang 10).] 

S:  Các con ăn nhiều hơn những ngày bình thường không?   

D:  Ồ có chứ, kính bạch Ngài, nhiều hơn nữa. 

S:  Bây giờ hãy nói cho Sư biết, các con có ngừng ăn ngay 

trưa ngọ không?   

D:  Đấy, Ngài thấy đấy, kính bạch Ngài, có một vài người 

nói rằng, thậm chí là sau đó, tiếp tục việc ăn cũng là hoàn toàn ổn 

thôi.  Con đã được nghe là, một khi người ta dừng lại, thế thì 

người ta không thể nào bắt đầu lại sau mười hai giờ trưa, tuy 

nhiên nếu như con đã bắt đầu trước trưa ngọ thì con có thể tiếp 

tục ăn ngay cả sau buổi trưa. 

S:   Còn các con thì sao?  Các con có tiếp tục ăn không?   

D:  Con tiếp tục việc ăn ngay cả trong khi chúng con đang 

nói như thế nầy, kính bạch Ngài. 

S:  Và các con làm gì sau khi các con đã ăn xong?    

D: Vào lúc bao tử của con đã đầy, kính bạch Ngài, thế là 

con ngã xuống nằm thẳng lưng của con.  

S:  Và sau đó?   

D:  Sau đó thì con ngủ, kính bạch Ngài. 

S:  Và khi nào thì các con lại thức dậy?   

D:  Vào khoảng 3:00 hoặc 4:00 giờ chiều, kính bạch Ngài. 
 

S:  Do you meditate then, being fully awake and alert?   

D:  No, sir, then I ask for some juice and lemonade (#). 

[(#):  Milk is considered to be solid food.] 

S:  Do you drink a lot or just a little?   

D:  I drink to the full, sir. 

S:  Even if you drink a lot, some will be left over.  Do you 

share that with others?   

D:  No, sir, I drink it all myself because I like to keep it for 

myself. 

S:  But, do you feel good if you drink too much?   

D:  No, sir, not very good. 

S:  Sau đó các con hành thiền, trong một trạng thái hoàn 

toàn tĩnh thức và cảnh giác?   



220   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, sau đó con yêu cầu cho 

một ít nước trái cây và nước chanh (#). 

[(#):  Sữa được xem như là thực phẩm rắn chắc.] 

S:  Các con uống thật nhiều hay chỉ là một chút ít?   

D:  Con uống cho đầy, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu như các con uống thật nhiều, có một ít sẽ còn dư lại.  

Các con có chia xẻ cái đó đến những người khác không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, tự bản thân con uống 

hết tất cả vì lẽ con muốn giữ cái đó cho bản thân mình. 

S:  Tuy nhiên, các con có cảm thấy tốt lành nếu như các con 

uống quá nhiều không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, không được tốt lắm. 
  

S:  Tell me, do you meditate then?   

D:  Well, sir, as I don’t feel very good I have to lie down. 

S:  And then what happens?   

D:  I sleep again, sir. 

S:  And when do you get up?   

D:  The following morning, sir, when the sun rises.  I say to 

myself “Well, look, the sun has risen” and I get up and have 

breakfast. 

S:  Now tell me, if you don’t attain Nibbāna, do you think 

that it is because there is no such person as a fully awakened 

Buddha and that Nibbāna doesn’t exist? 

D:  No, sir, it’s because I eat too much. 

S:  Hãy nói cho Sư biết, sau đó các con hành thiền?   

D:  Thế đấy, kính bạch Ngài, vì con không cảm nhận được 

tốt lắm, con phải đi nằm xuống. 

S:  Và rồi thì điều chi xẩy ra?   

D:  Con ngủ lại lần nữa, kính bạch Ngài. 

S:  Và khi nào thì các con thức dậy?   

D:  Sáng hôm sau, kính bạch Ngài, khi mặt trời mọc lên.  

Con tự nhủ với mình “Đấy, nhìn xem, mặt trời đã lên rồi,” và con 

đứng dậy và ăn điểm tâm.   

S:  Bây giờ hãy nói cho Sư biết, nếu như các con không 

thành đạt Níp Bàn, thì các con có nghĩ rằng vì lẽ không có một ai 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   221 

 

như là một vị Phật đã hoàn toàn giác ngộ và rằng Níp Bàn là 

không có hiện hữu?    

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, đó là vì con ăn quá 

nhiều.  
 

S:  Well, you do make some efforts, but this greed is still a 

little strong, I think.  Tell me, when you start to meditate and 

someone whispers near your ear, do you hear it or not?   

D:  If the concentration is not so good, we prick up our ears 

and listen to what is being whispered, sir. 

S: When you hear this whispering, do you accept it and 

respect the people who are whispering?   

D:  Sir, when the determination to meditate is strong, then I 

do get angry at the people who are whispering. 

S:  Meditators get angry?   

D: If people come and whisper in the place where I’m 

meditating, I will of course get angry, sir. 

S: Is it skillful to get angry and think “Do they have to 

whisper here?  Where is this chap from anyway?  Who is he?    

Will a meditator who reach in this way attain his goal quicker?   

If he becomes angry and then dies, where will he be reborn?   

D:  He will be reborn in the lower worlds, sir. 

S:  Even if he observing the eight Uposatha precepts?   

D:  If he becomes angry, he will go to the lower worlds even 

then, sir. 

S:  Tốt lắm, các con thực hiện một số nỗ lực, tuy nhiên sự 

tham lam nầy vẫn còn chút ít mạnh mẽ, Sư nghĩ vậy.  Hãy nói 

cho Sư biết, khi các con bắt đầu hành thiền và một người nào đó 

nói thì thầm cạnh bên lỗ tai của các con, các con có nghe điều đó 

hay là không?   

D:  Nếu sự định thức không được tốt lắm, các con vểnh các 

lỗ tai của mình lên và lắng nghe điều gì mà đang được thì thầm, 

kính bạch Ngài. 

S:  Khi các con nghe tiếng nói thì thầm nầy, thì các con có 

chấp nhận điều đó và kính trọng người mà đang nói thì thầm 

không?   



222   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Kính bạch Ngài, khi sự quyết tâm để hành thiền là mãnh 

liệt, thế thì con phát khởi sự sân hận vào người mà đang nói thì 

thầm.  

S:  Những vị thiền giả nổi sân hận hả?   

D:  Nếu người ta đi đến và nói thì thầm ở tại chỗ nơi mà con 

đang hành thiền, thì lẽ tất nhiên là con sẽ nổi sân hận, kính bạch 

Ngài. 

S:  Có là khôn khéo để nổi sân hận và nghĩ rằng “Có phải 

họ thì thầm nơi đây không?  Thằng cha nầy từ nơi đâu tới vậy?    

Ông ta là ai?  Một thiền giả đã phản ứng theo cách thức nầy thì sẽ 

thành đạt mục tiêu của mình nhanh hơn không?  Nếu ông ta trở 

nên sân hận và rồi thì mệnh chung, ông ta sẽ tục sinh ở nơi đâu?   

D:  Ông ta sẽ tục sinh ở trong các cõi giới thấp kém, kính 

bạch Ngài. 

S: Cho dù là ông ta đang thọ trì tám  điều Thanh Tịnh 

Giới?    

D:  Nếu như ông ta trở nên sân hận, thì ông ta sẽ đi đến các 

cõi giới thấp kém cho dù là thế, kính bạch Ngài.   
 

S:  How should we approach the problem of being disturbed 

by whispers while we are meditating? We should reflect in the 

following way “I have come here to meditate. My fellow 

meditators are whispering and I hear them.  If the others find out 

that I pay attention to whispers, I will feel ashamed because all 

will know then that I don’t make sufficient effort.  I shall make 

more effort.”  We should be grateful to the people who show us 

through their whispering that our effort isn’t sufficient.  If your 

effort is good, your concentration will be good, and you won’t 

hear anything.  Being grateful, you should hope that these people 

continue talking, and you should continue to meditate.  There is 

no need to go up to them and actually say, thank you.  Simply 

continue to meditate, and as your awareness of the object of 

meditation becomes continuous, you don’t hear disturbances any 

more.  Would you hear people if they spoke quite loudly?   

D:  If they spoke loudly, I think I would hear them, sir. 

S:  Again we have to be grateful. “They are telling me to  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   223 

 

improve my efforts.” Being grateful to those people, I steady my 

mind and focus on the spot again.  To meditate means to be so 

closely aware of the object that it never escapes our attention. 

D:  Please, sir, explain to us how to be so closely aware of 

the object. 

S: You just have to keep your attention fully collected, 

concentrated on the spot.  All of you have been breathing ever 

since the moment you were born.  Can you feel where the air 

touches as you breathe in and out. 

D:  Sir, for me the touch sensation is most evident under the 

right nostril. 

S:   Not in two places?   

D:  No, sir, only in one place.      

S:  Làm thế nào chúng ta nên tiếp cận vấn đề bị quấy rầy 

bởi những tiếng nói thì thầm trong khi chúng ta đang hành thiền?    

Chúng ta nên phản ảnh theo phương thức sau đây “Tôi đã đến nơi 

đây để hành thiền.  Các thiền giả đồng đạo của tôi đang nói thì 

thầm và tôi nghe được họ.  Nếu những người khác khám phá ra 

rằng tôi chú ý tới những tiếng nói thì thầm, tôi sẽ cảm thấy xấu 

hổ vì lẽ thời bấy giờ tất cả sẽ biết được rằng tôi không thực hiện 

sự nỗ lực được tròn đủ.  Tôi sẽ nỗ lực nhiều hơn nữa.”  Chúng ta 

nên tri ân đến người mà chỉ cho chúng ta thấy được rằng, do nhờ 

vào tiếng nói thì thầm của họ, mà sự nỗ lực của chúng ta làm 

chưa tròn đủ.  Nếu sự nỗ lực của các con là tốt đẹp, sự định thức 

của các con sẽ được tốt đẹp, và các con sẽ không có nghe bất cứ 

điều gì.  Tỏ lòng tri ân, các con nên hy vọng rằng những người 

nầy tiếp tục nói chuyện, và các con nên tiếp tục hành thiền.  

Không cần phải đi về phía họ và ngay cả nói lời, cảm ơn.  Một 

cách đơn thuần là tiếp tục hành thiền và vì sự tỉnh giác của các 

con về đối tượng của thiền định trở nên một cách liên tục, các con 

không còn nghe bất kỳ sự quấy rầy nào nữa.  Các con sẽ nghe 

người ta nếu như họ đã nói hết sức ầm ĩ?    

D:  Nếu như họ đã nói một cách ồn ào, con nghĩ rằng con sẽ 

nghe được họ, kính bạch Ngài. 

S:  Một lần nữa chúng ta phải tri ân. “Họ đang hướng dẫn 

tôi để cải thiện những sự nỗ lực của tôi.” Tỏ lòng tri ân đến 



224   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

những người nầy, tôi ổn định tâm thức của tôi và lại tập trung vào 

điểm chạm một lần nữa.  Hành thiền có nghĩa là để được tỉnh 

giác một cách rất nghiêm mật vào đối tượng cho đến nỗi đối 

tượng không bao giờ thoát khỏi sự chú tâm của chúng ta.  

D:  Xin vui lòng, kính bạch Ngài, giải thích cho chúng con 

làm thế nào để được tỉnh giác một cách rất nghiêm mật vào đối 

tượng.  

S:  Các con chỉ cần gìn giữ sự chú tâm của mình đã được 

trọn vẹn trầm tĩnh, đã được tập trung vào điểm chạm.  Tất cả các 

con đã được hít thở kể từ thời khoảnh khắc các con đã được sinh 

ra.  Các con có thể cảm nhận cái chỗ mà không khí xúc chạm khi 

các con hít vô và thở ra.  

D:  Kính bạch Ngài, đối với con xúc giác hiển hiện rõ nhất 

là ở dưới lỗ mũi bên phải. 

S:   Không ở hai chỗ?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chỉ trong một chỗ.  
   

S:  Yes, it touches at this small spot when you breathe in 

and when you breathe out.  Tell me, does it enter with intervals 

or is it a continuous flow?   

D:  There are intervals, sir. 

S: Is it the stream of air that is interrupted or the awareness 

of it? Is the touch of air continuous while you breathe in and out?   

D:  It is interrupted, sir. 

S: Then you have to know this flow of air without 

interruption.  Don’t look elsewhere.  Just know this touch of the 

breath.  If you can’t feel it, then try touching the spot of contact 

with your finger.  When you know the sensation of touch, then 

take your finger away and stay with the awareness of touch- 

feeling at the spot.  You have to become aware of the touch of air 

which is continuous as being continuous.  If you are aware of this 

spot without a gap in the continuity of awareness, will you still 

hear whispers?   

D:  No, sir, I don’t think so. 

S:  If the attention is firmly and steadfastly anchored at this 

spot, will you hear loud voices?   

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   225 

 

D:  No, sir. 

S:  You know this spot below the nose above the upper lip so 

exclusively that you don’t hear sounds any more. Is this spot 

matter (Rūpa) or mind (Nāma)?    

D:  It is matter, sir. 

S:  And the entity that knows that, is aware, what is it?   

D:  That is mind, sir. 

S:  So, if you are aware of the spot without interruption, you 

are continuously aware of mind and matter, are you not?   

D:  Yes, sir, this is true, sir. 

S:  If you are aware of mind and matter in this way, you 

know that there is no self, there is no man, there is no woman, 

there is no human beings or Devas or Brahmās?  This is what the 

Buddha taught.  If we are aware of mind and matter, do we still 

think in terms of human beings, Devas, and Brahmās?   

D:  No, sir, we don’t.     

S:  Đúng vậy, nó xúc chạm vào điểm chạm nhỏ nầy đây, khi 

các con hít vô và khi các con thở ra.  Hãy nói cho Sư biết, nó đi 

vào với những khoảng cách hay là nó là một luồng trôi chảy liên 

tục?    

D:  Chúng là những khoảng cách, kính bạch Ngài. 

S:  Điều đó có phải là luồng không khí bị gián đoạn hay là 

sự tỉnh giác về điều đó?  Sự xúc chạm của không khí có là liên 

tục trong khi các con hít thở vô và ra không?    

D:  Nó là bị gián đoạn, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì các con cần phải hiểu biết chẳng có sự gián đoạn 

về luồng không khí nầy đây.  Không nhìn ở một nơi nào khác.  

Chỉ biết sự xúc chạm của hơi thở nầy mà thôi.  Nếu như các con 

không thể nào cảm nhận được nó, vậy thì cố gắng xúc chạm vào 

điểm tiếp xúc bằng với ngón tay của các con.  Khi các con hiểu 

biết được cảm giác của sự xúc chạm, rồi thì lấy ngón tay của các 

con ra và trú tâm với sự tỉnh giác vào sự cảm xúc ở điểm chạm.  

Các con phải trở nên tỉnh giác vào sự xúc chạm của không khí đó 

là liên tục như là đang liên tục.  Nếu các con đã được tỉnh giác 

vào điểm chạm nầy mà chẳng có một khoảng hở nào trong sự liên  

tục của sự tỉnh giác, thì các con sẽ vẫn còn nghe được những  



226   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

tiếng nói thì thầm không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con không nghĩ như 

vậy. 

S:  Nếu sự chú tâm đã bám chặt vào điểm chạm nầy một 

cách kiên cố và một cách ổn định, thì các con sẽ nghe được 

những tiếng nói ồn ào không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con hiểu biết điểm chạm nầy ở dưới lỗ mũi và ở trên 

môi trên một cách chuyên nhất cho đến nỗi các con không còn 

nghe những thanh âm nào nữa.  Điểm chạm nầy là thể chất (Sắc) 

hay là tâm thức (Danh)?   

D:  Nó là thể chất (Sắc), kính bạch Ngài.  

S:  Và thực thể mà hiểu biết được điều đó, được tỉnh giác, 

nó là cái chi?   

D:  Điều đó là tâm thức (Danh), kính bạch Ngài. 

S:   Như thế, nếu các con đã được tỉnh giác chẳng có sự gián 

đoạn vào điểm chạm, tức là các con đã được tỉnh giác một cách 

liên tục vào Danh và Sắc, phải không?    

D:  Dạ phải, kính bạch Ngài, quả đúng như vậy, kính bạch 

Ngài. 

S:  Nếu các con đã được tỉnh giác vào Danh và Sắc trong 

phương thức nầy, các con có hiểu biết rằng không có tự ngã, 

không có người nam, không có người nữ, không có chúng hữu 

tình, hay là Chư Thiên hoặc là Chư Phạm Thiên không?  Đây là 

điều mà Đức Phật đã giảng dạy.  Nếu chúng ta đã được tỉnh giác 

về Danh và Sắc, chúng ta vẫn còn suy nghĩ trong những thuật 

ngữ về chúng hữu tình, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên không?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng ta không còn. 
   

S:  Is it easy to be thus aware?   

D:  Yes, sir, it is easy. 

S: This is knowing things as they are.  Mind and matter 

arise without interruption. They arise and then disintegrate.  

How many times do they disintegrate in a flash of lightning?   

D:  I have heard that they disintegrate one hundred billion 

times in the wink of an eye, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   227 

 

S:  Tell me then, how can you count to one hundred billion 

in the wink of an eye?   

D:  I can’t, sir. 

S:  Suppose you were given one hundred billion gold coins 

and would have to count them, how long would it take you?   

D:  I think it would take about a month, sir.  Even if I were 

to count greedily day and night, it would take about that long. 

S: The peerless Buddha penetrated all this with his own 

super-knowledge and then was able to teach it.  But what can we 

know for ourselves? We can know mind and matter simulta-

neously.  And what will we get from this awareness?  We will be 

able to understand the characteristic of their behaviour.  You 

needn’t do anything special. Just practise as you are practising 

now.  Keep your attention focused on the spot and as you gain the 

ability to keep your attention with the awareness of breathing and 

the spot, mind and matter will talk to you. 

D: Do we have to think of Anicca (Impermanence) when 

one in-breath comes to an end, sir. 

S:  It is good if you think of Anicca as a breath comes to an 

end.  If you know Anicca in this way, will you be able to attain 

Nibbāna?   

D:  Not yet, sir. 

S:  Như thế, quả là dễ dàng để được tỉnh giác. 

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, quả là dễ dàng. 

S: Đây là sự hiểu biết những sự việc như chúng đang là.  

Danh và Sắc khởi sinh chẳng có sự gián đoạn.  Chúng khởi sinh 

và sau đó hoại diệt.  Chúng hoại diệt bao nhiêu lần trong một tia 

chớp của ánh sáng?   

D:  Con đã được nghe rằng chúng hoại diệt một trăm tỷ lần 

trong sự nhấp nháy của con mắt, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì hãy nói cho Sư biết, làm thế nào các con có thể 

đếm đến một trăm tỷ trong sự nhấp nháy của con mắt?   

D:  Con không thể nào, kính bạch Ngài. 

S:  Giả sử các con đã được biếu tặng một trăm tỷ đồng tiền 

vàng và sẽ phải đếm chúng, thì bao nhiêu lâu nó sẽ lấy mất đi các 

con?   



228   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Con nghĩ rằng nó sẽ lấy mất đi khoảng một tháng, kính 

bạch Ngài.  Cho dù là con đã đếm một cách tham lam cả ngày và 

đêm, nó sẽ lấy mất đi lâu khoảng chừng đó.  

S:  Đức Phật vô song đã thẩm thấu tất cả điều nầy với chính 

tự kiến thức siêu nhiên của Ngài và sau đó đã có khả năng để 

giảng dạy điều đó.  Tuy nhiên điều chi chúng ta có thể hiểu biết 

về chính bản thân mình?  Chúng ta chỉ có thể hiểu biết Danh và 

Sắc trong cùng một lúc.  Và điều chi chúng ta sẽ nhận được từ sự 

tỉnh giác nầy?  Chúng ta sẽ có khả năng để liễu tri đặc tính về sự 

vận hành của chúng.  Các con không cần phải làm bất cứ điều chi 

đặc biệt cả.  Chỉ cần tu tập như là các con đang tu tập ngay bây 

giờ.  Hãy gìn giữ sự chú tâm của các con đã được tập trung vào 

điểm chạm và khi các con đạt được năng lực để gìn giữ sự chú 

tâm với sự tỉnh giác vào hơi thở và điểm chạm, Danh và Sắc sẽ 

chuyện trò các con.  

D:  Chúng con có phải nghĩ suy về Vô Thường (sự không 

bền vững) khi một hơi thở vô đi đến chỗ chấm dứt, kính bạch 

Ngài?   

S:  Điều đó là tốt lắm nếu các con nghĩ suy về Vô Thường 

như là một hơi thở đi đến chỗ chấm dứt.  Nếu các con hiểu biết 

Vô Thường trong phương thức nầy, các con sẽ có khả năng để 

đạt được Níp Bàn không?   

D:  Vẫn chưa được, kính bạch Ngài. 
 

S:  So if you can’t get Nibbāna yet, keep concentrating on 

the spot and you will come to know. 

D:  What do we have to know as being impermanent, sir?   

S: You say that sugar is sweet, don’t you? But if I have 

never tasted sugar, how are you going to explain sweetness to 

me?   

D:  It is much better than even palm sugar, sir, but we can’t 

explain it so that you will really know. 

S:  But you have tasted it, so why can’t you tell me about it?   

D:  Well, sir, sugar looks like salt, but ants don’t go for salt 

while they do like sugar.  But this won’t help you very much, sir.  

You have to taste it, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   229 

 

S:  So salt and sugar look similar.  Now, if I eat some salt, 

calling it sugar, will taste sugar?   

D:  No, sir, salt will remain salty. 

S:  In that case I’ll think that sugar is salty. 

D: This is just the same as us not knowing how to recognize 

impermanence, sir. 

S:  When we talk about the outer appearance of sugar, there 

are many possibilities of mistaking something else for sugar.  

Only if you explain the taste of sugar properly can I understand. 

D:  We would like to advise you to eat some sugar, sir. 

S:  Will you have to sit next to me while I’m eating it and 

say “It is sweet, it is sweet…”?   

D:  If I recited this, it would just bother you, and it isn’t 

necessary to do this for sugar to be sweet.  As soon as you put 

sugar into your mouth, you will be able to taste its sweetness, sir. 

S:  Do đó, nếu như các con vẫn chưa có thể đạt được Níp 

Bàn, hãy tiếp tục tập trung vào điểm chạm và các con sẽ đi đến 

hiểu biết. 

D:  Điều mà chúng con cần hiểu biết có phải như là trạng 

thái vô thường không, kính bạch Ngài?   

S:   Các con nói rằng đường là ngọt, phải không?  Tuy nhiên 

nếu như Sư chưa bao giờ nếm vị đường, làm thế nào các con sẽ 

giải thích cái vị ngon ngọt đến với Sư?  

D:  Nó thì tốt hơn nhiều so với ngay cả đường thốt nốt, kính 

bạch Ngài, tuy nhiên chúng con không thể nào giải thích để cho 

Ngài sẽ thực sự hiểu biết về nó. 

S:  Nhưng các con đã có nếm thử nó, thế thì tại sao các con 

không thể nào nói cho Sư biết về nó?   

D:  Dạ vâng, kính bạch Ngài, đường trông giống như muối, 

tuy nhiên những con kiến không đi đến với muối trong khi chúng 

thì giống như đường.  Tuy nhiên điều nầy sẽ không thật sự giúp 

được bao nhiêu, kính bạch Ngài.  Ngài cần phải nếm thử nó, kính 

bạch Ngài.  

S:   Như thế muối và đường trông giống như nhau.  Bây giờ, 

nếu như Sư ăn một chút ít muối, mà gọi đó là đường, thì Sư sẽ 

nếm được đường?   



230   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, muối sẽ vẫn giữ vị mặn.  

S:  Trong trường hợp đó, Sư sẽ nghĩ rằng đường là mặn.  

D:  Điều nầy thì tương tự như là chúng con không được 

hiểu biết làm thế nào để nhận ra sự vô thường, kính bạch Ngài. 

S:  Khi chúng ta nói về ngoại hình của đường, có rất nhiều 

khả năng về sự nhầm lẫn một vật gì khác đối với đường.  Chỉ khi 

nào các con giải thích cái vị của đường một cách chính xác thì Sư 

có thể liễu tri được. 

D:  Chúng con muốn khuyên Ngài nên ăn một ít đường, 

kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ phải ngồi bên cạnh Sư trong khi Sư đang ăn 

đường và nói rằng “Nó có vị ngọt, nó có vị ngọt, ..”?   

D:  Nếu con trùng tụng điều nầy, nó chỉ sẽ làm phiền Ngài 

thôi, và việc đó  không phải là cần thiết để làm điều nầy cho 

đường có được vị ngọt.  Ngay sau khi Ngài bỏ đường vào trong 

miệng của mình, Ngài sẽ có thể nếm được vị ngon ngọt của nó, 

kính bạch Ngài. 
  

S:  But let’s say there is a jungle bhikkhu who wants to taste 

sugar.  Will the sugar think “This is a jungle bhikkhu.  I shan’t be 

fully sweet for him.  I shall be only half as sweet for him as I am 

for people in towns”?            

D: Sugar isn’t partial, sir, it is as sweet for one as for the 

other.  

S: It is just the same with the awareness of mind and matter.  

If you keep up this awareness you will taste the Dhamma 

immediately, just as you taste sweetness when you eat sugar.  Is it 

possible that you still mistake salt for sugar?  You go to the 

market so many times, and you can easily distinguish between 

salt and sugar.  You are not going to buy salt for sugar.  The 

peerless Buddha penetrated the truth and really knew it.  He can 

distinguish between what is liberation and what is suffering, and 

therefore he gave this liberation to human beings, Devas, and 

Brahmās alike.  He just asked them to “eat.”  Just eat, it is real.  

Will you remain here without eating, fearing that it could turn out 

not to be true liberation?    



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   231 

 

D: We haven’t reached that point yet, sir.  We are just 

listening to your words. 

S:  Tuy nhiên chúng ta hãy nói rằng có một vị Tỳ Khưu ở 

rừng già là người mong muốn nếm vị đường.  Đường sẽ suy nghĩ 

rằng “Đây là một vị Tỳ Khưu ở rừng già.  Tôi sẽ không trọn vẹn 

ngọt ngào với ông ta.  Tôi sẽ chỉ bằng một nửa ngọt ngào cho anh 

ta vì Tôi là người dân ở trong thị trấn”?     

D:  Đường không có thiên vị, kính bạch Ngài, nó thì ngọt 

ngào cho người nầy tựa như là cho người khác.   

S:  Nó cũng tương tự với sự tỉnh giác về Danh và Sắc.  Nếu 

các con giữ vững sự tỉnh giác nầy thì các con sẽ nếm được Pháp 

vị ngay tức thì, cũng như là các con nếm vị ngon ngọt ngay khi 

các con ăn đường.  Đó có thể là các con vẫn còn nhầm lẫn muối 

với đường không?  Các con đi chợ rất nhiều lần, và các con có 

thể phân biệt một cách dễ dàng giữa muối và đường.  Các con 

không có mua muối để cho đường được.  Đức Phật vô song đã 

thẩm thấu và thực sự đã liễu tri về chân lý.  Ngài có thể phân biệt 

được giữa điều chi là sự giải thoát và điều nào là sự khổ đau, và 

do đó Ngài đã truyền trao sự giải thoát nầy cho đến Nhân Loại, 

Chư Thiên và Chư Phạm Thiên đều như nhau.  Ngài đã chỉ có 

yêu cầu họ để “ăn.”  Chỉ là ăn, đó là xác thực.  Các con sẽ tồn tại 

nơi đây mà chẳng cần ăn, lo sợ rằng câu chuyện thế mà hoá ra 

không thật sự giải thoát?      

D:  Chúng con vẫn chưa có đạt đến được điểm đó, kính 

bạch Ngài.  Chúng con chỉ đang lắng nghe những lời nói của 

Ngài.  
 

S:  Eat as I told you.  You will not go wrong.  And why can’t 

you go wrong?  Because mind and matter are actually arising 

and disintegrating continuously. 

Why should you concentrate on the spot, though you don’t 

know liberation yet?  If you don’t eat something, will you ever 

know what it tastes like? You know a lot about the Dhamma.  You 

know about Nāma and Rūpa, you know what the Suttas are and 

you know about the Vinaya and the Abhidhamma.  You know 

this is Samatha, this is Vipassanā.   



232   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D: But, sir, all this is mixed up in our head like a giant 

hodgepodge.  

S:  Let it be a mix up.  Pay attention to this spot only, as I 

taught you.  Later this mix up will be disentangled, everything 

will fall into place.  If we go east we will get to a place in the 

east, if we go west we will arrive at a place in the west.  The spot 

is like a vehicle.  If you want to go to Mandalay, you have to 

board a train to Mandalay and stay on it. The spot is like the 

train, don’t leave it. Keep your attention focused on it very 

closely.  This is all I have to say. There is nothing to be said 

apart from this. 

Do you the eight constituents of the Eightfold Noble Path? 

How do you think they apply to this practice of concentrating on 

the spot?   

D:  If one concentrates on the spot with right concentration 

then one attains the knowledge of right view, sir. 

S: Are the other elements of the Noble Eightfold Path 

pertinent to this practice?   

D:  Sir, the eight constituents of the Noble Eightfold Path 

are (*): (1) Right View, (2) Right Thought, (3) Right Speech, (4) 

Right Action, (5) Right Livelihood, (6) Right Effort, (7) Right 

Mindfulness, (8) Right Concentration.  When our mind is fixed on 

the spot, we don’t think unskillful thoughts in any way.  Therefore 

right thought is there, sir.  As we are not talking at all, we don’t 

speak lies and therefore there is right speech.  As awareness of 

breathing is a good action, right action is included in this 

practice.  There is right livelihood too, as we are not trying to 

make a living by deceiving others, sir.  We are putting our entire 

effort into keeping our attention at the spot, so there is right 

effort. Because we focus our attention on the breath without 

letting go, we have right attentiveness, and as the attention 

remains at the spot without wandering here and there, we have 

attained right concentration. 

[(*): Maggaṅga, see Ledi Sayadaw, The Manuals of 

Buddhism, pp. 221ff.]  

S:  So, do you think this is like a boat or a train?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   233 

 

D:  Yes, sir, it is like a boat, a train, or a cart or car that 

takes a person to his goal. 

 S:  Ăn như Sư đã nói với các con.  Các con sẽ không lầm 

đường lạc lối.  Và tại sao các con không thể nào lầm đường?  Vì 

lẽ Danh và Sắc đang thực sự là khởi sinh và hoại diệt một cách 

liên tục.  

Vì sao các con cần phải tập trung vào điểm chạm, cho dù là 

các con vẫn chưa được hiểu biết sự giải thoát?  Nếu các con 

không ăn một cái gì đó, các con sẽ bao giờ hiểu biết cái vị nếm 

của nó như thế nào nhỉ?  Các con hiểu biết rất nhiều về Giáo 

Pháp.  Các con hiểu biết về Danh và Sắc, các con hiểu biết điều 

nào là Kinh Tạng, và các con hiểu biết về Luật Tạng và Vô Tỷ 

Pháp Tạng.  Các con hiểu biết đây là Thiền Chỉ, đây là Thiền 

Minh Sát. 

D:  Nhưng mà, kính bạch Ngài, tất cả sự việc nầy đã rối 

loạn trong đầu của chúng con như là một mớ lộn xộn khổng lồ.  

S:  Hãy bỏ mặc sự rối loạn đó đi.  Chỉ chú tâm duy nhất vào 

điểm chạm nầy, như Sư đã giảng dạy các con.  Sau đó sự rối loạn 

nầy sẽ được gỡ rối ra, tất cả mọi thứ sẽ rơi vào vị trí.  Nếu chúng 

ta đi hướng đông, chúng ta sẽ đi đến một nơi ở trong hướng đông; 

nếu chúng ta đi hướng tây, chúng ta sẽ đi đến một nơi ở trong 

hướng tây.  Điểm chạm thì giống như một chiếc xe.  Nếu các con 

muốn đi đến Mandalay, các con phải đáp một chuyến xe lửa đến 

Mandalay và ngồi ở trên đó.  Điểm chạm thì giống như xe lửa, 

không lìa khỏi nó.  Hãy gìn giữ sự chú tâm của các con vào điểm 

chạm một cách hết sức nghiêm mật.  Đây là tất cả Sư cần phải 

nói tới.  Không có điều chi để phải nói ngoài ra khỏi điều nầy.  

Các con có hiểu biết tám chi phần của Bát Thánh Đạo?    

Làm thế nào các con nghĩ rằng chúng ứng dụng cho việc tu tập sự 

định tâm vào điểm chạm?    

D:  Nếu một người định tâm vào điểm chạm với Chánh 

Định, rồi thì người ta đạt được tri kiến của Chánh Kiến, kính 

bạch Ngài.  

S:  Có những nguyên tố nào khác của Bát Thánh Đạo thích 

hợp cho việc tu tập nầy?   



234   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Kính bạch Ngài, có tám chi phần của Bát Thánh Đạo là: 

(1) Chánh Kiến, (2) Chánh Tư Duy, (3) Chánh Ngữ, (4) Chánh 

Nghiệp, (5) Chánh Mạng, (6) Chánh Tinh Tấn, (7) Chánh Niệm, 

(8) Chánh Định.  Khi tâm thức của chúng con đã khắn khít vào 

điểm chạm, chúng con không có nghĩ suy những tư duy không 

khôn khéo trong bất luận phương thức nào.  Do vậy, Chánh Tư 

Duy hiện hữu tại nơi đó, kính bạch Ngài.  Bởi do chúng con 

không nói bất cứ về điều chi cả, chúng con không có vọng ngữ và 

do vậy thì có Chánh Ngữ.  Bởi do tỉnh giác vào hơi thở là một 

thiện hạnh, Chánh Nghiệp đã được kể đến ở trong việc tu tập nầy.  

Cũng có Chánh Mạng nữa, bởi do chúng con không có cố gắng 

để mưu sinh qua việc lừa gạt những người khác, kính bạch Ngài.  

Chúng con đang dốc hết cả sự nỗ lực của mình vào việc gìn giữ 

sự chú tâm của chúng con ngay tại điểm chạm, do vậy có Chánh 

Tinh Tấn.  Vì lẽ chúng con tập trung sự chú tâm của mình vào 

hơi thở mà chẳng cho phóng đi, chúng con có được Chánh Niệm, 

và bởi do sự chú tâm vẫn tồn tại ở ngay điểm chạm chẳng cho 

lang thang chỗ nầy chỗ nọ, chúng con đã thành đạt Chánh Định.           

[(*):  Chi Đạo:  xin xem Đại Trưởng Lão Ledi, Giáo Khoa 

Thư của Phật Giáo, trang 221ff.] 

S:  Thế thì, các con có nghĩ rằng điều nầy giống như một 

chiếc thuyền hay là một chiếc xe lửa không?   

D: Dạ phải, kính bạch Ngài, nó giống như một chiếc 

thuyền, một chiếc xe lửa, hoặc một chiếc xe thổ mộ hay là một 

chiếc xe hơi để mà đưa một người đi đến mục tiêu của mình. 

  

S:  Do not leave this vehicle, do you understand?  Keep 

your attention firmly focused here, on the spot, and never leave 

this spot.  In this way you will reach your goal.  

Sometimes you may become impatient travelling on the train 

to Mandalay and think “I want to go to Mandalay, but is this 

train really going there or is it going to Rangoon?.” If this 

happens, will you get off?  Don’t!  Continue on your journey and 

you will see that you will eventually arrive in Mandalay. 

If you get fed up and bored, don’t leave the train.  When you 

are enjoying yourselves, don’t get down.  When you are ill, stay 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   235 

 

on the train, and stay also when you are strong and healthy.  

When you have plenty of company, stay.  When you are all alone, 

don’t leave.  When people say unpleasant things to you, persist, 

and when they speak to you respectfully, don’t get off your train.  

What would you do if people were to hit you because they don’t 

like you?   

D:  Sir, I think I would run away. 

S:  Just keep your attention on the spot.  Even if robbers hit 

you, they can’t strike down this awareness. 

D: True, sir, but I think this awareness would go if they 

struck me. 

S: Đừng lìa khỏi chiếc xe nầy, các con có hiểu không?    

Hãy gìn giữ sự chú tâm của các con một cách kiên định được tập 

trung tại nơi đây, tại điểm chạm, và không bao giờ lìa khỏi điểm 

chạm nầy.  Trong phương thức nầy, các con sẽ đạt đến mục tiêu 

của mình.   

Đôi khi các con có thể trở nên thiếu kiên nhẫn việc du hành 

trên chuyến xe lửa đi đến Mandalay và nghĩ rằng “Tôi muốn đi 

đến Mandalay, nhưng có thực là chiếc xe lửa nầy đang đi đến đó 

hay là nó đang đi đến Rangoon?.”  Nếu điều nầy xẩy ra, các con 

sẽ xuống xe không?  Đừng nha!  Hãy tiếp tục trên chuyến du 

hành của mình và các con sẽ thấy rằng cuối cùng rồi các con đi 

đến nơi Mandalay. 

Nếu các con có ngán ngẩm và chán chường, đừng lìa khỏi 

chiếc xe lửa.  Khi các con đang cảm thấy vui thích, đừng buớc 

xuống.  Khi các con bị đau yếu, hãy ở lại trên xe lửa, và cũng ở 

lại khi các con được tráng kiện và khỏe mạnh.  Khi các con có 

đông đảo đoàn thể, hãy ở lại.  Khi các con là hoàn toàn cô độc, 

đừng lìa khỏi.  Khi người ta nói những điều bất duyệt hỷ đến các 

con, cố chấp, và khi họ nói với các con một cách tôn kính, đừng 

xuống xe lửa của các con.  Các con sẽ làm điều chi nếu người ta 

đã đánh đập các con do bởi họ không ưa thích các con?        

D:  Kính bạch Ngài, con nghĩ rằng con sẽ bỏ chạy. 

S:  Chỉ cần gìn giữ sự chú tâm của các con vào điểm chạm.  

Cho dù là bọn cướp đánh đập các con, chúng không thể nào đánh 

ngã sự tỉnh giác nầy được. 



236   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Chính xác, kính bạch Ngài, tuy nhiên con nghĩ rằng sự 

tỉnh giác nầy sẽ biến mất nếu như họ đã đánh đập con. 

 

S:  Not necessarily.  Our Bodhisatta (*), in one of his lives, 

became the king of monkeys (#).  One day he found a brahman 

who had fallen down a precipice in the jungle and was helpless 

and certainly going to die down there. This brahman was 

lamenting his fate and crying “Oh poor me, I have fallen into a 

chasm a hundred yards deep.  I shall certainly die down here.  

Oh poor me, oh, oh, oh… My relatives and friends, my wife and 

children, don’t know about my misfortune.  Nobody is here to 

help me.  Oh, oh,..” and he cried. 

[(*): Bodhisatta: (One who aspires to awakening), a 

Buddha-to-be; an individual who, inspired by a Buddha, takes a 

vow to work for the attainment of Buddhahood, “from then 

onwards, existence after existence, the Bodhisatta conserves 

mental energies of the highest order through the practice of the 

ten Pāramīs (or Virtues towards Perfection).”  (U Ba Khin, What 

Buddhism Is [Yangon 1954], p. 6]   

[(#):  Jātaka No. 516 (Mahākapi Jātaka).] 

S:  Không nhất thiết vậy!  Bồ Tát (*) của chúng ta, trong 

một trong những kiếp sống của Ngài, đã trở thành Vua của loài 

khỉ (#).  Một ngày nọ, Khỉ Chúa đã phát hiện ra một vị bà la môn 

đã bị rơi xuống bên một vách đá dựng đứng trong khu rừng 

hoang vắng, và đã bất lực, và chắc chắn rằng sẽ chết dần chết 

mòn ở nơi đó.  Vị bà la môn nầy đã đang than vãn số phận của 

mình và đang khóc la “Ôi tội nghiệp cho tôi, Tôi đã bị rớt xuống 

một vực thẳm một trăm thước sâu.   Chắc chắn là tôi sẽ chết dần 

chết mòn ở tại nơi đây.  Ôi tội nghiệp cho tôi, ôi, ôi, ôi,.. Những 

thân bằng quyến thuộc và bạn hữu của tôi, vợ và các con của tôi, 

không hay biết về điều bất hạnh của tôi.   Không có người nào là 

ở nơi đây để cứu tôi.  Ôi, ôi,..” và ông ta đã khóc than. 

[(*): Giác Hữu Tình (Bồ Tát): (“Một người mà có sở 

nguyện cầu sự giác ngộ”), một vị Phật sẽ thành, một cá nhân mà, 

do cảm hứng bởi một vị Phật, phát một lời thệ nguyện tu tập cho 

thành đạt Quả vị Phật;  “từ đó trở đi, trong từng mỗi kiếp sống, vị 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   237 

 

Giác Hữu Tình bảo tồn năng lượng tinh thần của một giai cấp tối 

thượng thông qua việc tu tập về mười Pháp Ba La Mật (hay là 

Những Đức Hạnh tiến tới Sự Toàn Thiện).”  (Ông Ba Khin, Phật 

Giáo là chi, [Yangon, năm 1954], trang 6] 

[(#):  Chuyện Tiền Thân của Đức Phật số 516 (Tích truyện 

Khỉ Chúa).] 
 

Now, noble beings are always concerned with the welfare of 

all beings, without exception.  And as the Bodhisatta such a noble 

being, he who was then the monkey king felt pity for the brahman 

in the same way he would have felt pity for his own children.  

And so he climbed down the precipice and went up to the 

brahman. “Do not fear, do not despair, I won’t let you die.  I 

shall take you back to the place you want to go,” he said to the 

brahman to reassure him and to cheer him up.  And he meant it 

too. But he wasn’t ready yet to put him on his shoulders and 

carry him up the rocks, because he was afraid that he might fall 

and that the brahman might be hurt.  He took a big rock of about 

the same weight as the brahman, put it on one shoulder and tried 

to carry it up the precipice, jumping from rock to rock. Only  

after having passed this test did he carefully take the brahman on 

his shoulders and climbed back up jumping from one boulder to 

the next. 

Bấy giờ, chúng hữu tình tôn quý đã thường luôn quan tâm 

đến điều phúc lợi của tất cả chúng hữu tình, chẳng có chi ngoại 

lệ.  Và vì Bồ tát quả thực là một hữu tình tôn quý, ở vào thời đó 

Ngài đã là Khỉ Chúa tỏ lòng thương xót cho vị bà la môn trong 

cùng phương thức Ngài đã tỏ lòng trắc ẩn đến chính các con của 

mình.  Và do vậy Ngài đã trèo xuống vách đá dựng đứng và đã đi 

đến vị bà la môn. “Đừng có sợ hãi, đừng có tuyệt vọng, Tôi 

không để cho Tôn Ông chết đâu. Tôi sẽ đưa Tôn Ông trở lại nơi 

Tôn Ông muốn đi,” Ngài đã nói với vị bà la môn để trấn an ông 

ta và để cổ vũ ông ta. Và quả thật Ngài chủ ý như thế. Nhưng 

Ngài đã vẫn chưa có sẵn sàng để đặt ông ta lên trên những đôi vai 

của mình và mang ông ta lên những tảng đá, vì lẽ Ngài đã lo sợ 

rằng ông ta có thể rơi xuống và rằng vị bà la môn có thể bị tổn  



238   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

thương.  Ngài đã cầm lấy một tảng đá to về trọng lượng gần 

giống như vị bà la môn, đặt nó lên một vai và đã cố gắng mang 

nó lên vách đá dựng đứng, bằng cách nhảy từ tảng đá nầy đến 

tảng đá khác.  Chỉ sau khi đã vượt qua được sự thử nghiệm nầy 

đã được thực hiện, Ngài đặt vị bà la môn lên trên những đôi vai 

của mình một cách cẩn trọng và đã trèo ngược trở lên bằng cách 

nhảy từ một tảng đá mòn đến cái kế tiếp.  

  

After this great effort, the monkey king was exhausted.  He 

was happy while performing this good action, but he was still 

happier when he had accomplished it and had saved a life.  He 

was confident that the brahman he bad saved from certain death 

was trustworthy, and said “After carrying you up, I am a little 

tired.  Please keep watch for a while so that I can rest,” and he 

placed his head in the brahman’s lap thinking himself well 

protected from all the dangers of the jungle.  But while the king 

of the monkeys slept, the brahman thought “I shall go back home 

soon, but I have nothing to give to my wife and children.  I shall 

kill this big monkey and give his flesh to them as a gift.  He took 

the rock the Bodhisatta had carried up for the test-run and dealt 

the Bodhisatta’s head a deadly blow. He didn’t do this 

hesitatingly, feeling sorry for his savior, but he hit him hard, so 

as to kill him with the first blow. 

Sau sự nỗ lực vĩ đại nầy, Khỉ Chúa đã kiệt sức.  Ngài đã vui 

mừng trong khi đang thực hiện việc thiện sự nầy, nhưng Ngài còn 

vui sướng hơn nữa khi Ngài đã được hoàn thành việc đó và đã 

cứu được một sinh mạng.  Ngài đã vững tin rằng vị bà la môn mà 

ông ta đã được cứu thoát khỏi cái chết đã cầm chắc một cách xác 

tín, và đã nói rằng “sau khi mang Tôn Ông lên, Tôi đã có một 

chút mệt mỏi.  Xin vui lòng canh phòng trong một chốc lát để Tôi 

có thể nghỉ ngơi,” và Ngài đã đặt cái đầu của mình vào trong lòng 

của vị bà la môn tự nghĩ rằng đã được khéo bảo hộ khỏi tất cả 

những điều nguy hiểm trong khu rừng hoang vắng.  Tuy nhiên 

trong khi Hầu Vương đã an giấc, vị bà la môn đã nghĩ suy “Ta sẽ 

đi về nhà ngay, nhưng Ta chẳng có chi để cho vợ và các con của 

Ta.  Ta sẽ giết khỉ to lớn nầy và cho thịt của nó đến chúng như là 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   239 

 

một món quà.  Ông ta đã cầm lấy tảng đá mà Bồ Tát đã mang lên 

cho việc chạy thử và đã giáng vào đầu của Bồ Tát một đòn chí 

mạng.  Ông ta đã không làm việc nầy một cách ngần ngại, cảm 

thấy thương tiếc cho vị cứu tinh của mình, trái lại ông ta đã đánh 

Ngài mạnh mẽ, để mà giết Ngài với cú đánh đầu tiên.   

 

When the Bodhisatta felt the pain of the blow, he quickly 

climbed the next tree, and he asked himself who or what had 

attacked him.  He then saw that there was no enemy around, but 

that the brahman himself had tried to kill him, and he thought to 

himself “Yes, there are people like this in the world too.”  As the 

Bodhisatta was thinking this, the brahman started lamenting 

again, exclaiming that he was lost in this big jungle and that he 

would perish after all.  But the monkey king said to him, speaking 

from the tree, “Don’t worry, don’t be afraid.  I have promised to 

take you back to your home and I shall not break the promise.  I 

shall take you home.  I can’t carry you on my shoulder any more, 

but as you opened my skull, there is blood dripping to the ground 

continuously.  Just follow the track of blood I shall make for you 

from up in the trees.”  

This is how the Bodhisatta acted. He took all this on 

himself, because his goal was Omniscience, Buddhahood.  He 

worked on all the ten Pāramīs. 

Khi Bồ Tát đã cảm thọ đau đớn với cú đánh, Ngài đã nhanh 

chóng trèo lên cây bên cạnh, và Ngài đã chính tự mình vấn hỏi ai 

hay là cái chi đã tấn công mình.  Thế rồi, Ngài đã trông thấy rằng 

không có kẻ thù xung quanh, trái lại đó chính là vị bà la môn đã 

cố gắng để sát hại Ngài, và Ngài đã tự nghĩ suy lấy “Phải rồi, 

cũng có hạng người như thế nầy ở trong thế gian.”   Trong khi Bồ 

Tát đã đang nghĩ suy điều nầy, vị bà la môn đã bắt đầu việc than 

vãn một lần nữa, đang kêu la ầm ĩ rằng ông ta đã bị lạc trong khu 

rừng hoang vắng rộng lớn nầy và rằng cuối cùng rồi ông ta sẽ bỏ 

mạng.  Tuy nhiên Khỉ Chúa đã nói với ông ta, phát biểu từ trên 

cây “Đừng có lo lắng, đừng có sợ hãi.  Tôi đã có hứa để đưa Tôn 

Ông trở về nhà của Tôn Ông và Tôi sẽ không bẻ gãy lời hứa nầy.  

Tôi sẽ đưa Tôn Ông về nhà.  Tôi không thể nào mang Tôn Ông 



240   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

trên vai của tôi được nữa, nhưng vì Tôn Ông đã mở hộp sọ của 

Tôi, thì có máu đang chảy nhỏ giọt xuống mặt đất một cách liên 

tục.  Chỉ cần nương theo dấu vết của máu mà Tôi sẽ thực hiện 

cho Tôn Ông từ trên các cây.”               

Đây là cung cách Bồ Tát đã hành động.  Chính Ngài đã tự 

đảm nhiệm tất cả điều nầy, vì mục tiêu của mình là Toàn Giác, 

Quả vị Phật.  Ngài đã thực hiện hết tất cả mười Pháp Ba La Mật.

    

Did the Bodhisatta turn away from accomplishing the good 

deed he had undertaken to complete because he was afraid that 

the man who had attempted to take his life might try again to kill 

him?  Did he abandon him in the jungle?   

D: No, sir, the Bodhisatta lead the Brahman home with 

great loving kindness, in order to perfect his Pāramīs. 

S:  You see, if one aspires to omniscient Buddhahood, he 

has to fulfil the perfections, the ten Pāramīs in this way, without 

ever taking a break, without ever resting.  Otherwise he can’t 

attain Buddhahood.  Do you understand? He never rests, he 

never becomes lax, he works on the ten Perfections all the time.  

You told me only a moment ago that you couldn’t keep up 

your awareness if robbers attacked you and tried to kill you?   

D:  I couldn’t keep it up as yet, sir. 

S:  But you are aspiring to awakening, aren’t you?   

D:  Yes, sir, I am.   

S: Bồ Tát có quay lưng lại với việc hoàn thành Thiện 

Nghiệp mà Ngài đã có thực hiện để được thành tựu, vì lẽ Ngài đã 

lo sợ rằng người đàn ông đã mưu hại để đoạt lấy mạng sống của 

Ngài, có thể cố gắng một lần nữa để giết Ngài không?  Ngài có 

bỏ rơi ông ta trong khu rừng hoang vắng không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, Bồ Tát dắt dẫn vị bà la 

môn về nhà, với tấm lòng từ ái vô lượng, nhằm mục đích hoàn 

thành các Pháp Ba La Mật của Ngài. 

S:  Các con thấy đấy, nếu một người sở nguyện cầu để toàn 

tri Quả vị Phật, vị ấy phải hoàn thành viên mãn các Pháp Toàn 

Thiện, mười Pháp Ba La Mật trong phương thức nầy, mà không 

bao giờ tạm dừng lại nghỉ ngơi, không bao giờ ngơi nghỉ.  Nếu 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   241 

 

không thì vị ấy không thể nào đạt được Quả vị Phật.  Các con có 

hiểu không?  Vị ấy không bao giờ ngơi nghỉ, vị ấy không bao giờ 

trở nên sao lãng, vị ấy thường luôn thực hiện mười Pháp Ba La 

Mật. 

Các con, mới vừa một khoảnh khắc trước đây, đã nói với Sư 

rằng các con không thể nào gìn giữ sự tỉnh giác của mình nếu bọn 

cướp đã tấn công các con và đã cố gắng để sát hại các con?   

D:  Cho đến bây giờ con vẫn không thể nào giữ được nó, 

kính bạch Ngài. 

S:  Nhưng các con đang có sở nguyện cầu cho việc giác 

ngộ, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, con có.  
 

S: If you want it you can achieve it. If you keep your 

attention focused as I taught you, you will get much out of it, even 

if people should hit you, pound you, and destroy you.  Have you 

heard the story of Tissa Thera (*)?   

[(*):  The Path of Purification (Visuddhimagga), chapter I, 

p.135] 

D:  No, sir, I haven’t. 

S:  Tissa Thera received the Teachings of the Buddha and 

appreciating their value he thought “Now I can’t continue living 

in this grand style,” and he gave all his possessions to his 

younger brother.  Then he became a monk and went to live and 

meditate in the jungle with his begging bowl and his set of three 

robes. 

S:  Nếu các con muốn điều đó, các con có thể thành đạt 

được điều đó.  Nếu các con gìn giữ sự chú tâm của mình được tập 

trung như là Sư đã giảng dạy các con, các con sẽ thâu đạt điều đó 

rất nhiều, cho dù là người ta sẽ đánh đập các con, đánh liên tục 

các con, và giết chết các con.  Các con đã có nghe câu chuyện 

của Trưởng Lão Tissa (*)?   

[(*):  Con đường của Sự Thanh Tịnh (Thanh Tịnh Đạo), 

Chương I, trang 135.] 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con không có. 

S:  Trưởng Lão Tissa đã thọ nhận Giáo Lý của Đức Phật và  



242   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

liễu tri được giá trị của Giáo Pháp, Ngài đã nghĩ suy “Bây giờ, Ta 

không thể nào tiếp tục sống trong cách sống trưởng giả nầy nữa” 

và Ngài đã cho tất cả tài sản của mình đến người em trai của 

Ngài.  Sau đó, Ngài đã trở thành một vị tu sĩ và đã đi đến sống và 

hành thiền trong khu rừng hoang vắng với bình bát khất thực và 

bộ Tam Y của mình.  
 

Now his brother’s wife thought “It is very enjoyable to 

possess all the riches of my husband’s older brother.  If he 

remains a monk we shall have these riches for the rest of our life.  

But maybe he will not attain awakening, and then he will possibly 

return to lay-life.  So, I had best have him killed.”  And she gave 

money to some robbers and said to them “Go and kill Tissa 

Thera.  I shall give you more money after you have completed the 

job.” 

Lúc bấy giờ người vợ của em trai của Ngài đã nghĩ suy 

“Quả rất là thú vị để sở hữu tất cả tài sản của người anh trai của 

chồng Ta.  Nếu Ngài vẫn cứ là một tu sĩ, thì chúng ta sẽ có được 

những tài sản nầy cho phần còn lại của đời sống chúng ta.  

Nhưng có thể là Ngài sẽ không đạt được sự giác ngộ, và sau đó 

Ngài có thể sẽ trở lại đời sống tại gia.  Vì vậy, tốt hơn hết là Ta 

phải giết chết Ngài.”  Và cô ta đã đưa tiền cho một số tên cướp và 

nói với chúng rằng “Hãy đi và giết chết Trưởng Lão Tissa.  Ta sẽ 

cho các người nhiều tiền hơn nữa sau khi các người đã hoàn 

thành công việc .” 
 

So, the robbers went to the forest where Tissa Thera lived 

and grabbed him.  He said “I don’t possess anything, but if you 

want to take my bowl and my robes, please do so.” 

“We only want to kill you,” the robbers replied. “Your 

brother’s wife gave us money to kill you, and she will give us 

more still after we completed the job.  That is why we have to kill 

you.” 

Thế rồi, bọn cướp đã đi đến khu rừng chỗ nơi Trưởng Lão 

Tissa đã sinh sống và đã bắt lấy Ngài.  Ngài đã nói “Bần đạo 

không có sở hữu bất cứ điều chi, nhưng nếu các người muốn lấy 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   243 

 

bình bát và các y áo của bần đạo, thì xin vui lòng làm như vậy 

đi.”  

“Chúng tôi chỉ muốn giết chết Ngài” bọn cướp đã trả lời. 

“Người vợ của em trai Ngài đã cho chúng tôi tiền để giết chết 

Ngài, và cô ta sẽ còn cho chúng tôi thêm nữa sau khi chúng tôi đã 

hoàn thành công việc.  Đó là lý do tại sao chúng tôi phải giết chết 

Ngài.”  

  

Tissa Thera thought “I am not emancipated from suffering 

yet,” and he felt ashamed of himself.  He said to the robbers 

“Yes, yes, you have to kill me, but please give me until dawn and 

then only make an end to my life.” 

The bandits replied “Everyone is afraid of death, and if this 

monk escapes, we shall not get our money.” 

“You don’t trust me?” Tissa Thera asked. “Well, I shall 

make you trust me.”  And he took a rock and smashed both his 

legs.  Then he said “Now, I can’t run away any more, so, please 

don’t kill me until dawn.” 

Trưởng Lão Tissa đã nghĩ suy “Ta vẫn chưa giải thoát được 

khỏi sự đau khổ” và Ngài đã cảm thấy xấu hổ về bản thân mình.  

Ngài đã nói với bọn cướp “Được, được, các người phải giết chết 

bần đạo, tuy nhiên làm ơn cho bần đạo trước lúc bình minh và 

sau đó thì chỉ làm việc kết liễu cuộc đời của bần đạo.” 

Bọn cướp đã đáp lời “Mọi người đều sợ tử vong, và nếu như 

vị tu sĩ nầy trốn thoát, chúng ta sẽ không nhận được tiền của 

chúng ta được.” 

“Các người không tin tưởng bần đạo à?  Trưởng Lão Tissa 

đã vấn hỏi.  “Được rồi, bần đạo sẽ làm cho các người tin tưởng 

bần đạo.”  Và Ngài đã cầm lấy một tảng đá và đã đập nát cả đôi 

chân của mình.  Thế rồi Ngài đã nói “Bây giờ, bần đạo không thể 

nào tẩu thoát được nữa, vậy thì, xin làm ơn đừng giết chết bần 

đạo cho đến trước lúc bình minh.”  
 

Though the robbers were very rough people, due to the 

loving kindness of Tissa Thera, they felt compassion and decided 

to let him live until daybreak. 



244   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Tissa Thera admonished himself “Venerable Tissa, there is 

not much time left, dawn is close.  Put forth effort!.”  He put forth 

strong effort in the practice of the Buddha’s Teachings, and as he 

worked with a steady mind, dawn arrived.  As the sun rose, he 

fulfilled his aspiration and attained happiness. “I have attained 

release from the cycle of birth and death!” he rejoiced.  He then 

woke the robbers and said “The day has dawned, rise and 

come!” And he was full of joy.  Now, was Tissa Thera a real 

disciple of the Buddha, an Arahat?   

D:  Yes, sir, he was. 

Mặc dù bọn cướp là những người rất hung tợn, do bởi lòng 

từ ái của Trưởng Lão Tissa, chúng đã cảm thụ lòng bi mẫn và đã 

quyết định để cho Ngài được sống cho đến lúc rạng đông. 

Trưởng Lão Tissa đã tự khuyên nhủ lấy mình “Trưởng Lão 

Tissa, không còn bao nhiêu thời gian nữa, bình minh thì gần kề.  

Hãy nỗ lực tinh cần!” Ngài ra sức nỗ lực một cách mãnh liệt 

trong việc thực hành Giáo Lý của Đức Phật, và trong khi Ngài đã 

tu tập với một tâm thức ổn định, bình minh đã đi đến.  Khi mặt 

trời mọc lên, Ngài đã hoàn thành viên mãn sở nguyện cầu của 

mình và đã đạt được sự hạnh phúc “Ta đã thành đạt được việc 

giải thoát khỏi vòng sanh tử luân hồi!”  Ngài đã lấy làm hoan hỷ.  

Sau đó, Ngài đã đánh thức bọn cướp và nói rằng “Ngày đã hé 

rạng tươi sáng, khởi sinh và đi đến!.”  Và Ngài đã trọn vẹn niềm 

an vui.  Bấy giờ, Trưởng Lão Tissa có phải là một đệ tử chân 

chánh của Đức Phật không, một bậc Vô Sinh?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, Ngài đó đã là. 

 

S:  Who has faster development do you think, someone who 

meditates with both legs broken, or someone who meditates as 

you do?   

D:  Sir, I would prefer to meditate without first breaking my 

legs. 

S:  Tissa Thera got it before dawn even with both his legs 

broken.  Will you get it before the day breaks? 

D:  I don’t think that I could get it, sir.  It will take me 

longer than that.  We take it easy, sir.  If one doesn’t have to  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   245 

 

break one’s legs, effort is less, and progress therefore slower.  

S:  In that case, you are not so eager to attain your goal 

quickly?   

D:  Sir, we like to go slowly, slowly. 

S:  Well, then maybe you should break your legs and then 

meditate. 

D:  I don’t have the courage to do that, sir.  I say that I 

aspire to Nibbāna, but in my mind I am still fearful.  I don’t have 

the strength to accept being killed after breaking my own legs.  

S:  In that case, work just the same, but without breaking 

your legs. 

D:  We shall work hard in the way you taught us, sir.  We 

are emulating Visākhā (1) and Anāthapiṇḍika (2), sir.  It says in 

the scriptures that they are enjoying a good life in the Deva 

planes now (3) and we would like to have that same type of 

enjoyment also, sir. 

[(1): Visākhā was an eminent female lay disciple of the 

Buddha.] 

[(2): Anāthapiṇḍika was an eminent lay disciple of the 

Buddha. For the story concerning him that Venerable Webu 

Sayadaw gives here, see The Book of the Discipline, V. 216-223.]  

[(3):  See Sumaṅgalavilāsinī, III, 740.] 

S: Các con nghĩ suy người nào tiến hóa nhanh hơn, một 

người thiền định với cả đôi chân bị bể vỡ, hay là một người thiền 

định như là các con vậy?    

D:  Kính bạch Ngài, con thích nhất là thiền định mà không 

có sự hủy hoại đôi chân của con.    

S:  Trưởng Lão Tissa đã đạt được điều đó bằng với cả đôi 

chân bị bể vỡ.  Các con sẽ đạt được điều đó trước lúc rạng đông 

không?   

D:  Con không nghĩ rằng con có thể có được điều đó, kính 

bạch Ngài.  Nó sẽ làm cho con dài lâu hơn điều đó.  Chúng con 

thì thư thả, kính bạch Ngài.  Nếu một người không có hủy hoại 

đôi chân của mình, sự nỗ lực thì ít hơn, và do đó tiến độ chậm 

hơn. 



246   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Trong trường hợp đó, các con không có háo hức để đạt 

được mục tiêu của mình một cách mau lẹ sao?   

D:  Kính bạch Ngài, chúng con muốn đi một cách chậm rãi, 

từ từ. 

S:  Thôi được, thế thì có lẽ là các con nên hủy hoại các chân 

của mình và sau đó thiền định.  

D:  Con không có sự can đảm để làm điều đó, kính bạch 

Ngài.  Con nói rằng con tha thiết được Níp Bàn, nhưng trong tâm 

thức của con, con vẫn còn sợ hãi, con không có đủ sức chịu đựng 

để đón nhận bị sát hại sau khi hủy hoại đôi chân của mình.  

S:  Trong trường hợp đó, tu tập y như nhau, nhưng không có 

sự hủy hoại đôi chân của các con. 

D:  Chúng con sẽ hết sức cố gắng tu tập trong phương thức 

mà Ngài đã giảng dạy chúng con, kính bạch Ngài.  Chúng con 

đang thi đua với bà Visākhā (1) và ông Cấp Cô Độc (2), kính 

bạch Ngài.  Sự việc đó được nói trong kinh điển rằng hiện giờ (3) 

họ đang vui hưởng một đời sống thiện hảo trong các cõi Thiên 

Giới và chúng con cũng muốn có được cùng thể loại của sự vui 

hưởng như đó vậy, kính bạch Ngài.  

[(1): Visākhā đã là một nữ đệ tử cư sĩ tài danh của Đức 

Phật.] 

[(2): Cấp Cô Độc đã là một đệ tử cư sĩ tài danh của Đức 

Phật.  Đối với câu chuyện liên quan đến ông mà Ngài Đại Trưởng 

Lão Webu cung cấp tại đây, xin xem Kinh Thánh về Quy Luật, 

tập V, trang 216 – 223.]  

[(3):  Xin xem:  Hảo Kiết Tường Nữ Nhân, III, trang 740.] 

 

S:  They are enjoying a good life after having attained a lot.  

But you have not attained to the same stage yet, have you?  Are 

you really doing as they did?  Anāthapiṇḍika went to Rājagaha 

as a banker on business.  Only when he reached there did he 

come to know that a Buddha had arisen in the world.  He didn’t 

go to Rājagaha to meditate or to pay respects to the Buddha.  But 

when he was told about the Buddha, he went to him immediately, 

in the middle of the night.  He had to leave the city walls to go to 

the place where the Buddha resided.  When he stood before the 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   247 

 

Buddha, he attained what he had aspired for.  If someone drops 

everything and hurries to the Buddha in the middle of the night, 

is the effort of that person great or small?  Do you think he ever 

let go of the Buddha as the object of his mind while on the way to 

him?   

D:  No, sir, he didn’t. 

S:  Now, tell me about yourselves. 

D: We lose the awareness of the object while we walk, or 

while we think and so on, sir. 

S:  If you want to become like Anāthapiṇḍika, you have to 

strive as he strove. 

D:  Anāthapiṇḍika had to go through a cemetery (*) on his 

way to the Buddha, sir.  That much we can do too, sir.  

[(*):  Cemeteries are believed to be infested with ghosts and 

ogres and other lowly beings. To be able to go through a 

cemetery one has to be either very courageous in a worldly sense, 

or have a mind developed in concentration and, if possible, 

insight (Paññā).  Persons of good morality and a developed mind 

are believed to be protected against mischievous lower beings. 

There is a meditation that is carried out in the cemetery to realize 

impermanence through the observation of decaying corpses.       

A person practising this is highly admired and respected in    

Burma.] 

S:  Họ đang vui hưởng một đời sống thiện hảo sau khi đạt 

được rất nhiều.  Tuy nhiên các con vẫn chưa đạt đến ở cùng tầng 

cấp, phải không?  Các con có thực sự đang làm như họ đã làm 

không?  Ông Cấp Cô Độc đã đi đến thành Vương Xá như là một 

vị chủ nghiệp vụ tài chánh.  Chỉ khi ông đã đến nơi đó đã làm cho 

ông ta nhận biết ra rằng một vị Phật đã xuất hiện ở trong thế gian.  

Ông ta đã không đi đến thành Vương Xá để thiền định hay là để 

bầy tỏ lòng tôn kính đối với Đức Phật.  Nhưng khi ông ta đã được 

nghe nói về Đức Phật, ông ta đã đi đến với Ngài ngay tức thì, 

trong lúc giữa đêm khuya.  Ông ta đã rời khỏi những bức tường 

thành để đi tới nơi mà Đức Phật đã trú ngụ.  Khi ông ta đã đứng 

trước Đức Phật, ông ta đã đạt được điều mà ông đã có sở nguyện  



248   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

cầu.  Nếu một người nào đó buông xuống tất cả mọi thứ và hối hả 

đến với Đức Phật trong lúc giữa đêm khuya, thì sự nỗ lực của 

người đó là to lớn hay là nhỏ bé?  Các con nghĩ rằng ông ta có 

bao giờ phóng lãng Đức Phật như là đối tượng tâm thức của mình 

khi đang xẩy đến cho ông ta không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, ông ta đã không có. 

S:   Bây giờ, hãy nói cho Sư biết về bản thân các con. 

D:  Chúng con mất đi sự tỉnh giác về đối tượng trong khi 

chúng con đi bộ, hoặc trong khi chúng con nghĩ suy, v.v. kính 

bạch Ngài. 

S:  Nếu các con muốn trở nên giống như Ông Cấp Cô Độc, 

các con phải phấn đấu như là ông ta đã phấn đấu.  

D:  Ông Cấp Cô Độc đã đi băng qua một nghĩa trang (*) 

trên con đường của ông ta đến với Đức Phật, kính bạch Ngài.  

Chúng con cũng có thể làm được như thế, kính bạch Ngài. 

[(*): Những nghĩa trang đã được cho là bị quấy phá bởi 

những ma quỷ và các yêu tinh, và những chúng hữu tình thấp 

kém khác.  Để có thể đi xuyên qua một nghĩa trang, người ta 

phải, hoặc là rất dũng cảm trong một ý nghĩa thế tục, hay là có 

một tâm thức đã được tiến hóa trong sự định thức và, nếu có thể 

là, tuệ giác (Trí Tuệ).  Những người có giới đức tốt đẹp và một 

tâm thức đã được tiến hóa thì được cho là đã được bảo vệ sự 

chống lại nguy hại chúng hữu tình thấp kém.  Có một sự hành 

thiền mà đã được thực hiện trong nghĩa trang để liễu tri sự vô 

thường thông qua việc thẩm sát về những tử thi đang thối rữa.  

Người mà tu tập được việc nầy thì rất được khâm phục và được 

kính trọng ở trong nước Miến Điện.]     
 

S:  It is said that Anāthapiṇḍika began his meditation in the 

first watch of the night and attained release (Sotapatti Magga 

Phala) (#)?  when the day broke.  But if you can’t get it by day- 

break, never mind.  It is good enough if you can get it by the time 

the sun has risen and it is light.  Tell me, will you work so that 

you can attain the goal by tomorrow?   

[(#): “The Fruit of the Path of Stream-Entry,” the first of 

the four stages of Nibbāna (see p.16).] 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   249 

 

D:  Sir, we too shall go through a cemetery to come to your 

monastery and in this way we shall emulate Anāthapiṇḍika. 

S: Did he allow the continuity of awareness to be 

interrupted?   

D:  He didn’t, sir,but we are doing the same as he did only 

as far as the way is concerned. 

S:  If you really want to become like Anāthapiṇḍika, you 

have to work.  If you work, you can fulfil your aspiration.  If you 

don’t work, you won’t achieve anything.  Is it not possible for you 

to concentrate on the spot where the air touches?   

D:  It is possible, sir. 

S:  To become like Anāthapiṇḍika you have to practise as I 

taught you. Will you tell me tomorrow that you attained your 

goal?   

D:  I shall tell you that I haven’t attained it yet, sir. 

S:  Người ta nói rằng Ông Cấp Cô Độc đã bắt đầu việc thiền 

định của ông ta vào canh khuya thứ nhất và đã đạt được sự giải 

thoát (Đạo Quả Thất Lai) (#) vào lúc rạng đông.  Tuy nhiên nếu 

như các con không thể đạt được điều đó vào lúc rạng đông, thì 

đừng có bận tâm.  Quả là vừa đủ lượng nếu các con đạt được điều 

đó vào khoảng thời gian mặt trời đã mọc lên và nó tỏa ánh sáng.  

Hãy nói cho Sư biết, các con sẽ tu tập nhằm mục đích là để các 

con có thể đạt được mục tiêu vào ngày mai không?   

D: Kính bạch Ngài, chúng con cũng sẽ đi băng qua một 

nghĩa trang để đi đến tu viện của Ngài và trong phương thức nầy 

các con sẽ thi đua với Ông Cấp Cô Độc. 

S:  Ông ta có cho phép tính liên tục của sự tỉnh giác được 

gián đoạn không?   

D:  Ông ta đã không có làm, kính bạch Ngài, nhưng mà 

chúng con đang thực hiện về cùng với phương thức như ông ta đã 

làm.  

S:  Nếu như các con thực sự muốn trở nên giống như Ông 

Cấp Cô Độc, các con phải tu tập.  Nếu như các con tu tập, các 

con có thể hoàn thành viên mãn sở nguyện cầu của mình.  Nếu 

như các con không tu tập, các con sẽ không đạt được bất cứ điều 



250   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

gì. Không thể nào làm cho các con định tâm được vào điểm  

chạm khi không khí xúc chạm?    

D:  Có thể được, kính bạch Ngài.  

S:  Để trở nên giống như Ông Cấp Cô Độc các con phải tu 

tập như là Sư đã giảng dạy các con.  Các con nói cho Sư biết rằng 

các con sẽ đạt được mục tiêu của mình vào ngày mai không?   

D:  Con sẽ nói cho Ngài biết rằng con vẫn chưa có đạt được 

điều đó, kính bạch Ngài. 

 

S:  Do you know how much Anāthapiṇḍika did after he had 

attained the first stage of awakening? He thought “This is 

incomparable!  My king, my people, my relatives, my sons and 

daughters, the city dwellers and country folk, all of them have not 

yet heard that a Buddha has arisen.  I want them experience the 

same bliss I have experienced.  Now, how can I accomplish this?    

I have to invite the Buddha and make him stay for some time in 

my city.  Sāvatthi, and all can go and meet him.  The Buddha, out 

of great compassion, will teach them, and at the end of the 

teaching human beings and gods alike will attain the bliss I have 

attained.” 

Anāthapiṇḍika understood the ultimate truth, and he knew 

the reason he understood it.  He invited the Buddha in order to 

help others to understand also.  He had rest houses built every 

ten miles along the road from Rājagaha to his native city.  In 

Sāvatthi he built the Jetavana monastery for the Buddha, and he 

arranged everything in such a way that there was place for 

everyone.  He provided everything, giving to all, from beggar to 

the king.  Thanks to Anāthapiṇḍika arrangements, the people who 

met the Buddha on his journey to Sāvatthi, gained benefits also.  

During the  Buddha’s journey, many people, Devas and Brahmās 

attained what they had aspired to.  How many do you think were 

those who benefited?   

D:  We don’t know, sir.           

S:  Các con có hiểu biết là Ông Cấp Cô Độc đã làm biết bao 

nhiêu sau khi ông đã đạt được giai đoạn đầu tiên của sự giác ngộ?    

Ông đã nghĩ suy “Đây là bất khả tỷ giảo!”  Vua của tôi, dân tộc 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   251 

 

tôi, thân bằng quyến thuộc của tôi, các con trai và con gái của tôi, 

những cư dân thành thị và dân thôn quê, tất cả trong số họ vẫn 

chưa được nghe biết rằng có một vị Phật đã xuất hiện.  Tôi muốn 

họ được trải nghiệm niềm phúc lợi giống như Tôi đã có được trải 

nghiệm.  Bây giờ làm thế nào Tôi có thể hoàn thành được điều 

nầy?  Tôi phải thỉnh mời Đức Phật và thỉnh Ngài lưu lại trong 

một thời gian ở thành phố của Tôi, thành Xá Vệ, và tất cả có thể 

đi đến và diện kiến với Ngài.  Đức Phật, với lòng đại bi, sẽ giảng 

dạy họ, và ở phần kết thúc của việc giảng dạy, nhân loại và thiên 

chúng sẽ đạt được niềm phúc lợi tương tự như Tôi đã được thành 

đạt.”  

Ông Cấp Cô Độc đã liễu tri được chân lý thù thắng, và ông 

ta đã hiểu biết nguyên do mà ông đã liễu tri được điều đó.  Ông 

đã thỉnh mời Đức Phật nhằm để giúp đỡ những người khác cũng 

được liễu tri.  Ông đã kiến tạo nhiều nhà nghỉ cứ từng mỗi mười 

dặm đường dọc theo con lộ từ thành Vương Xá đến thành phố địa 

phương của ông ta.  Trong thành Xá Vệ, ông ta đã kiến tạo Kỳ 

Viên Tự cho Đức Phật, và ông đã sắp xếp tất cả mọi thứ để làm 

thế nào có được chỗ cho tất cả mọi người.  Ông đã cung cấp tất 

cả mọi thứ, bố thí đến tất cả, từ người ăn xin cho đến nhà vua.  

Nhờ vào những sắp đặt của Ông Cấp Cô Độc, những người mà 

đã được diện kiến Đức Phật trên cuộc hành trình của Ngài đến 

thành Xá Vệ, cũng đã hưởng được nhiều điều phúc lợi.  Trong 

suốt cuộc hành trình của Đức Phật, nhiều người, Chư Thiên và 

Chư Phạm Thiên đã đạt được điều mà họ đã có sở nguyện cầu.  

Các con nghĩ là có bao nhiêu người đã hưởng được phúc lợi 

không?   

D:  Chúng con không hiểu được, kính bạch Ngài.  

 

S: How many human beings, how many celestial beings 

attained Nibbāna then?   

D:  A great many, sir. 

S:  How many beings fulfilled their aspiration in the wink of 

an eye?  It was 180 millions of Brahmās and one Asaṅkheyya (*) 

of Devas. How many beings attained awakening as time went by?   

[(*):  One Asaṅkheyya is equal to 1 followed by 140 Zeros.]  



252   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  They must be innumerable, sir. 

S:  Anāthapiṇḍika continued to support the Teachings of the 

Buddha and due to his effort many attained the deathless.  

Understanding this, you have to make a lot of effort to attain your 

goal by tomorrow.  Will you do this?   

D: Do not think too highly of me, sir.  I don’t think I am 

able to get it by tomorrow. 

S: You are hungry and your wife offers you food, but still 

you don’t eat?   

D: When it comes to food, I will even force my way to the 

table, sir. 

S:  Do you eat even though you don’t want to eat or because 

you want to eat?   

D:  Because I want to eat, sir. 

S:  For how long is your hunger appeased if you eat once?     

D:  For about half a day, sir. 

S:  For how long will you hunger be stilled if you eat the 

way Anāthapiṇḍika ate?   

D:  For the remainder of the cycle of birth and death, sir. 

S: Tell me, what is the best for you?  The food your wife 

offers you and that keeps you satisfied for half a day, or what the 

Buddha offers you that keeps you satisfied for the remainder of 

the cycle of birth and death?   

D:  I have to answer that what the Buddha offers is best for 

me, sir. 

S:  You eat what your wife offers you.  What then do you do 

with the food the Buddha offers?   

D:  I’m hesitant about that, sir.  That’s why I don’t approve 

of myself, sir. 

S: Thế thì, có bao nhiêu người, bao nhiêu Chư Thiên đạt 

được Níp Bàn?   

D:  Có rất đông, kính bạch Ngài. 

S:   Có bao nhiêu chúng hữu tình đã hoàn thành viên mãn sở 

nguyện cầu của mình trong sự nhấp nháy của một con mắt?  Đó 

đã là 180 triệu Chư Phạm Thiên và một A Tăng Kỳ (*) của Chư 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   253 

 

Thiên.  Có bao nhiêu chúng hữu tình đã đạt được sự giác ngộ 

trong thời gian đã trôi qua?   

[(*):  Một A Tăng Kỳ là bằng con số 1 theo sau là 140 con 

số không.] 

D:  Họ phải là vô số lượng, kính bạch Ngài. 

S:  Ông Cấp Cô Độc đã tiếp tục hỗ trợ Giáo Lý của Đức 

Phật và do bởi sự nỗ lực của ông ta, có rất nhiều chúng hữu tình 

đã đạt được sự bất tử.  Liễu tri được điều nầy, các con phải thực 

hiện rất nhiều sự nỗ lực để đạt được mục tiêu của mình vào ngày 

mai.  Các con sẽ làm được điều nầy không?   

D:  Đừng nghĩ suy quá con về con, kính bạch Ngài.  Con 

không nghĩ rằng con có khả năng để đạt được điều đó vào ngày 

mai.  

S:  Con thì đang đói và vợ của con cung cấp cho con thực 

phẩm, nhưng con vẫn không ăn à?   

D:  Khi nói tới thực phẩm, con sẽ còn áp lực con đi đến cái 

bàn nữa, kính bạch Ngài. 

S:  Các con ăn cho dù là con không muốn ăn hay là vì các 

con muốn ăn?   

D:  Vì lẽ con muốn ăn, kính bạch Ngài. 

S:  Trong bao lâu thì cơn đói của các con được lắng dịu 

xuống nếu các con ăn một lần?   

D:  Trong nửa ngày, kính bạch Ngài. 

S:  Trong bao lâu sẽ làm dịu bớt cơn đói của các con nếu 

như các con ăn theo phương thức mà Ông Cấp Cô Độc đã ăn?   

D:  Cho phần còn lại của vòng tuần hoàn của sanh và tử, 

kính bạch Ngài. 

S:  Hãy nói cho Sư biết, điều chi là tốt nhất cho con?  Thực 

phẩm người vợ của con cung cấp cho con và để mà giúp cho con 

được hài lòng trong nửa ngày, hay là điều mà Đức Phật ban bố 

cho con để mà giúp cho con được hài lòng trong phần còn lại của 

vòng tuần hoàn của sanh và tử?   

D:  Con phải trả lời rằng điều mà Đức Phật ban bố là tốt 

nhất cho con, kính bạch Ngài. 

S:  Con ăn điều mà người vợ của con cung cấp cho con.  

Thế thì con sẽ làm gì với thực phẩm Đức Phật ban bố?   



254   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Con thì đang lưỡng lự về điều đó, kính bạch Ngài.  Đó 

là lý do tại sao con không xác nhận được về bản thân mình, kính 

bạch Ngài. 

 

S: Good, good.  Work hard.  You put so much effort into 

doing all these other things because you don’t view mind and 

matter properly.  But you do feel respect for the Buddha.  Having 

decided to meditate, meditate.  As you meditate you may find that 

your limbs grow aching and stiff.  Now, don’t think. 

“Why do I get this pain? Is it dangerous?” But make a 

resolve “Let it be dangerous!  If I have to die, so be it. I have 

died in the past also.” How many times have you died, do you 

think?          

D:  Innumerable times, sir. 

S:  Tell me, have you ever died while you were meditating?   

D: No, sir. I have died while being unskillful only. That is 

why I am still so agitated. 

S:  So, if we have to die, how should we look at it? “I have 

never died so far while meditating.  I shall not wait until dawn.  

Let me even die right now, so that I can get the experience of 

dying while meditating.”  You should think in this way. If you die 

while meditating, will you become miserable?   

D:  No, sir. 

S: If you live a life of laziness and sloth, will you become 

happy?   

D:  No, sir.  I shall continue going round in the cycle of birth 

and death, Saṃsāra, sir. 

S: “I have never, in the whole of saṃsāra, had stiff and 

aching limbs because of meditation. It is good if I experience 

these troubles now.” Thus should you look at your pains. Even 

though your limbs ache, do not give up.  Know that wise people 

of the past have walked on the same path.  You have to work.  If 

you only talk about putting forth effort, you will not attain 

anything. Only if you meditate can you come to understand.  

Now, you are probably thinking “We want to meditate, but this 

venerable monk is talking for a long time.”  So, focus your mind 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   255 

 

now as the Buddha taught you to, and meditate with firm effort 

and with perseverance. 

S:  Tốt lắm, tốt lắm.  Hãy tích cực tu tập.  Các con dốc sức 

nỗ lực rất nhiều để làm tất cả cho những điều nầy vì lẽ các con 

không có thẩm sát về Danh và Sắc một cách chính xác.  Tuy 

nhiên các con lại cảm phục đối với Đức Phật.  Khi đã có quyết 

định để hành thiền, hãy hành thiền.  Trong khi các con hành 

thiền, các con có thể phát hiện ra rằng tay chân của mình dần dần 

trở nên đau nhức và tê cứng.  Bấy giờ, đừng có nghĩ suy:  

“Vì sao Tôi phải bị đau đớn nầy vậy?  Nó có nguy hiểm 

không?”  Mà hãy lập chí nguyện rằng:  “Hãy bỏ mặc nguy hiểm 

đó đi!  Nếu Tôi có phải chết đi, cầu cho được như vậy.  Vả lại, 

Tôi cũng đã phải chết trong thời quá khứ.”  Các con có nghĩ rằng, 

đã bao nhiêu lần các con đã phải chết?   

D:  Nhiều không thể đếm được, kính bạch Ngài. 

S:  Hãy nói cho Sư biết, có bao giờ con phải chết trong khi 

các con đang hành thiền không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con đã phải chết chỉ khi 

đang vụng về không khôn khéo.  Đó là lý do tại sao con vẫn còn 

rất lo ngại. 

S:  Thế thì, nếu chúng ta phải chết, chúng ta nên nhìn vào 

điều đó như thế nào?  “Tôi đã không bao giờ chết cho đến hiện 

nay trong khi đang hành thiền.  Tôi sẽ không chờ đợi cho đến lúc 

bình minh.  Hãy để cho tôi, dù cho là ngay bây giờ, để tôi có thể 

có được sự kinh nghiệm về cận tử lâm chung trong khi đang hành 

thiền.”  Các con thì nên nghĩ suy trong phương thức nầy.  Nếu 

các con mệnh chung khi đang hành thiền, các con sẽ trở nên khốn 

khổ không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:   Nếu các con sống một cuộc sống lười biếng và trây lười, 

các con sẽ trở nên hạnh phúc không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. Con sẽ tiếp tục đi vòng 

quanh trong vòng tuần hoàn của sanh và tử, Vòng Luân Hồi, 

kính bạch Ngài. 

S:  “Tôi chưa bao giờ, trong toàn bộ cả Vòng Luân Hồi, có  



256   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

sự tê cứng và đau nhức chân tay do bởi việc hành thiền.  Thật là 

một điều sung sướng nếu Tôi trải qua kinh nghiệm những hệ lụy 

nầy ngay bây giờ.”  Vì vậy, các con nên nhìn vào  những nỗi đau  

nhức của mình.  Cho dù là chân tay của các con đau nhức, đừng 

có bỏ cuộc.  Nên biết rằng những bậc trí tuệ ở trong quá khứ đã 

có bước đi trên cùng một con đường.  Các con phải tu tập.  Nếu 

các con chỉ có nói về việc ra sức nỗ lực, các con sẽ không đạt 

được bất cứ điều gì.  Chỉ khi nào các con thiền định có thể các 

con đi đến liễu tri.  Bây giờ các con có thể có đang nghĩ suy rằng 

“Chúng tôi muốn thiền định, nhưng vị tu sĩ trưởng lão nầy đang 

nói trong một thời gian lâu dài.”  Thế thì, nào hãy tập trung tâm 

thức của các con lại, như là Đức Phật đã giảng dạy đến các con, 

và thiền định với sự nỗ lực kiên định và với sự kiên trì.   

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  







                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   257 

 

 

 

DISCOURSE  VI 

WORK WITHOUT WAVERING 

PHÁP THOẠI  VI 

TU TẬP KHÔNG DAO ĐỘNG 

 

Webu Sayadaw:   You have taken the precepts.   Now that 

you have undertaken the practice of the perfection of morality,   

fulfil it. 

What you realize when you penetrate the Four Noble Truths 

is called Bodhi.  You are born at a good time and in a good form 

of existence.  Now then, emulate the wise disciples of the Buddha 

and put forth effort as strong as theirs, so that you may attain   

the awakening to which you aspired. Those who received the 

Teachings from the Buddha himself worked ceaselessly in all  

four postures (*) and thus attained enlightenment.  

[(*):  The four postures of the body are: sitting, standing, 

lying down, and walking. When postures of the body are 

mentioned, reference is to these four exclusively.] 

Đại Trưởng Lão Webu:  Các con đã thọ trì những điều giới 

học. Ngay bây giờ các con đang đảm trách việc tu tập Pháp Toàn 

Thiện về Đức Hạnh, hãy hoàn thành viên mãn việc đó.  

Điều mà các con liễu tri khi các con thấu triệt Tứ Thánh Đế 

thì được gọi là Giác Ngộ.  Các con được sinh ra vào một thời 

điểm thiện hảo và trong một hình tướng thiện hảo của chúng hữu 

sinh.  Vào lúc nầy, hãy thi đua với chư Thánh đệ tử của Đức Phật 

và hãy ra sức nỗ lực mãnh liệt như họ, để mà các con có thể đạt 

được sự giác ngộ mà các con đã sở nguyện cầu.  Với những ai đã 

thọ nhận Giáo Lý chính từ nơi Đức Phật, thì đã có tu tập một 

cách không ngừng nghỉ trong cả bốn oai nghi (*) và như thế đã 

đạt được sự giác ngộ. 

[(*): Bốn oai nghi của thân thể là: việc ngồi, việc đứng,  

việc nằm xuống và việc đi.  Khi những oai nghi của thân thể đã 

được nêu lên, việc tham khảo là về bốn sự đặc thù nầy.]  

 



258   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

The human beings, Devas, and Brahmās who achieved their 

aspiration (#) on just one occasion cannot be counted in 

hundreds, thousands, hundred of thousands, or millions.  

Sometimes in one split second, an incalculably large number of 

beings achieved their aspirations.  From the time the Buddha 

attained full awakening, beings have been able to attain Nibbāna.  

But it is not only during the lifetime of the Buddha that beings 

can attain Nibbāna; Nibbāna can be attained as long as the 

Teachings of the Buddha are available. 

[(#):  This is to say, aspirations to Awakening, Nibbāna.] 

Nhân Loại, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên mà đã thành đạt 

sở nguyện cầu của mình (#) chỉ trong một cơ hội, thì không thể 

nào đếm được là hàng trăm, hàng ngàn, hàng trăm ngàn, hay là 

hàng triệu.  Đôi khi trong một khoảng giây khắc, một con số rộng 

lớn vô hạn lượng của chúng hữu tình đã thành đạt sở nguyện cầu 

của mình.  Kể từ khi Đức Phật đã đạt được sự hoàn toàn giác ngộ, 

chúng hữu tình đã có khả năng để đạt được Níp Bàn.  Tuy nhiên 

nó không chỉ là trong suốt cuộc đời của Đức Phật mà chúng hữu 

tình mới có thể đạt được Níp Bàn; Níp Bàn có thể đạt được với 

điều kiện là Giáo Lý của Đức Phật đang còn hiệu lực.    

[(#):  Điều nầy là để nói đến, những ước nguyện để được Sự 

Giác Ngộ, Níp Bàn.] 

 

The attainment of Nibbāna is not bliss just for a brief 

moment.  It will have lasting effects for the rest of the round of 

birth and death (Saṃsāra).  What the Buddha taught is the way 

out of suffering.  You don’t have to know a vast amount.  If you 

practise one technique properly, with strong and steadfast effort, 

you will come to know for yourselves that you are people of great 

strength. You will not have to ask others about the Teachings, 

and you will not even have to tell others that you are practising. 

Việc đạt được Níp Bàn không chỉ là phúc lợi trong một 

khoảnh khắc ngắn ngủi.  Nó sẽ có những tác dụng lâu dài đối với 

phần còn lại của vòng tuần hoàn sanh và tử (Vòng Luân Hồi).  

Điều mà Đức Phật đã giảng dạy là con đường thoát khỏi sự khổ 

đau.  Các con không cần phải biết một số lượng to lớn.  Nếu như 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   259 

 

các con tu tập một kỹ thuật một cách chính xác, với sự nỗ lực 

mãnh liệt và kiên định, các con sẽ đi đến hiểu biết cho chính bản 

thân mình rằng các con là người của sức mạnh vĩ đại.  Các con sẽ 

không cần phải hỏi những người khác về Giáo Lý, và thậm chí 

các con sẽ không cần phải nói cho những người khác biết rằng 

các con là đang tu tập.  

 

Once you have established effort, you will not only know 

what good teachers told you, but you will clearly know for 

yourselves how the Viriya Iddhipāda factor arises in a split 

second. 

You have the good quality of being able to follow the good 

advice of the Buddha as his disciples did in the past. 

Một khi các con đã thiết lập sự nỗ lực, các con sẽ không chỉ 

biết điều mà các vị giáo thọ tài giỏi đã nói với các con, mà các 

con sẽ biết được một cách rõ ràng cho chính mình làm thế nào 

yếu tố Cần Như Ý Túc khởi sinh trong một khoảng giây khắc. 

Các con có đức tính tốt để mà có khả năng nương theo lời 

khuyên bảo thiện hảo của Đức Phật như là các vị đệ tử của Ngài 

đã làm trong thời quá khứ. 

 

When I increase effort, then the Viriya Iddhipāda factor  

will increase also.  And then what will happen? I will think: 

“With just this much effort, the Viriya Iddhipāda factor has 

arisen to this extent.  But my energy is not exhausted yet.  There 

is still more.  I shall increase my effort further.”  And the will to 

increase effort will arise.  At this same instant, effort increases.  

As effort increases, the Viriya Iddhipāda factor becomes 

stronger. When these factors have thus risen to a very high 

standard, then all your aspirations can be fulfilled. 

Khi Sư tăng cường sự nỗ lực, rồi thì yếu tố Cần Như Ý Túc 

cũng sẽ gia tăng.  Và sau đó điều chi sẽ xẩy ra?  Sư sẽ nghĩ rằng 

“Chỉ với chừng nầy sự nỗ lực, yếu tố Cần Như Ý Túc đã có khởi 

sinh đến mức độ nầy.  Tuy nhiên năng lượng của Sư thì vẫn chưa 

cạn kiệt.  Nó vẫn còn rất nhiều.  Sư sẽ tăng cường sự nỗ lực của 

mình hơn nữa.”  Và ý chí để tăng cường sự nỗ lực sẽ khởi sinh.  



260   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Ngay trong cùng khoảnh khắc nầy, sự nỗ lực gia tăng.  Trong khi 

sự nỗ lực gia tăng, yếu tố Cần Như Ý Túc trở nên mãnh liệt hơn.  

Khi các yếu tố nầy đã tăng trưởng đến một tiêu chuẩn rất cao như 

thế, rồi thì tất cả các sở nguyện cầu của mình có thể được hoàn 

thành viên mãn. 
 

Do not take rest. Do not take breaks or time off. Work 

continuously. If you develop continuously, you will become 

happier and happier.  In this way the disciples of the Buddha 

became very happy, never getting enough of this happiness.  Do 

you understand?   

If a king rules over a country, does he say complacently 

“This one country is sufficient for me”?  

D:  No, sir, he doesn’t remain satisfied. 

S: And if he rules a whole continent and has becomes 

emperor, is he satisfied then?   

D:  No, sir, he isn’t. 

S:  If he isn’t satisfied, what will he do?   

D:  He will try to acquire more and more territory, sir. 

S: When a man is emperor over a continent, he wants the 

whole world.  When he gets the whole world, he wants to become 

a Universal Monarch (*). Once he is a Universal Monarch will 

he say “This is enough” and be satisfied?   

[(*): A Universal Monarch: rules the whole planet 

righteously. Under the rule of the Universal Monarch there is 

prosperity and security for human beings. (See: Dīgha Nikāya, 

III, 81).] 

D:  No, sir, he will not be satisfied.    

Đừng có nghỉ ngơi.  Đừng có nghỉ giải lao hay để mất thời 

gian.  Hãy tu tập một cách liên tục.  Nếu các con tiến hóa một 

cách liên tục, các con sẽ trở nên càng nhiều nhiều hạnh phúc hơn.  

Trong phương thức nầy, các đệ tử của Đức Phật đã trở nên hết 

sức hạnh phúc, không bao giờ có đủ về sự hạnh phúc nầy.  Các 

con có hiểu không?   

Nếu một vị vua cai trị khắp cả một đất nước, ông ta nói một 

cách thỏa mãn “Một đất nước nầy có đủ cho ta chăng?” 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   261 

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, ông ta vẫn không có 

được hài lòng. 

S:  Và nếu như ông ta thống trị toàn bộ một lục địa và đã trở 

thành hoàng đế, thế thì ông ta có được hài lòng không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, ông ta không có được. 

S:  Nếu như ông ta không có được hài lòng, ông ta sẽ làm 

điều chi?   

D:  Ông ta sẽ cố gắng để thâu đạt thêm nhiều đất đai nữa, 

kính bạch Ngài.  

S:  Khi một người là hoàng đế khắp cả một lục địa, ông ta 

muốn trọn cả thế giới.  Khi ông có được trọn cả thế giới, ông ta 

muốn trở thành một Chuyển Luân Thánh Vương (*).  Một khi 

ông ta là một Chuyển Luân Thánh Vương thì ông sẽ nói rằng 

“Như thế nầy là đủ rồi” và đã có được hài lòng không?   

[(*): Một Chuyển Luân Thánh Vương: thống trị trọn cả 

hành tinh một cách chánh trực.  Dưới sự cai trị của Chuyển Luân 

Thánh Vương thì có được sự thịnh vượng và sự an ổn cho nhân 

loại. (Xin xem: Trường Bộ Kinh, III, trang 81).] 

 D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, ông ta sẽ không có 

được hài lòng. 
 

S: All those who are perfect in their faith and have 

performed the highest form of generosity and demonstrated the 

greatest form of respect can’t be satisfied. They will practise 

meditation and will gradually attain the stages of awakening 

(Samāpatti). Once they are able to enter into the states of 

Nibbāna, only this happiness will count for them. 

Tất cả những ai đã được hoàn hảo trong đức tin của mình, 

và đã có được thực hiện hình thức vô cùng to lớn của sự hào 

phóng, và đã biểu cảm hình thức cao quý của sự tôn kính thì 

không thể có được hài lòng.  Họ sẽ tu tập thiền định và sẽ dần 

dần đạt được những giai đoạn của sự giác ngộ (Sự Đắc Đạo).  

Một khi họ có khả năng tiến vào trong những trạng thái của Níp 

Bàn, thì sự hạnh phúc nầy mới sẽ kể đến cho họ.  

 

Nibbāna is the highest and noblest form of happiness there  



262   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

is.  It is said that one can never experience enough of the highest 

and noblest form of happiness.  And not only the direct disciples 

of the Buddha were able to achieve it; if you put forth continuous 

effort to the same extent that the wise of old did, you too will 

experience this highest happiness, even now.  Then you will know 

“I experienced a happiness that doesn’t last only for a moment, 

or just for a lifetime, but for the remainder of the cycle of birth 

and death.  And why did I attain this happiness?  Because I was 

born into the right form of existence, because I was born at the 

right time, because I put forth strong effort.” 

Níp Bàn là hình thức tối thượng và thánh thiện của sự hạnh 

phúc có được.  Người ta đã nói rằng một người không bao giờ có 

thể trải nghiệm đầy đủ về hình thức tối thượng và thánh thiện của 

sự hạnh phúc.  Và không chỉ tuyệt đối các vị đệ tử của Đức Phật 

đã có được khả năng để thành đạt điều đó; nếu như các con ra sức 

nỗ lực liên tục với cùng mức độ mà các bậc trí tuệ của thời cổ 

xưa đã làm, các con cũng sẽ trải nghiệm sự hạnh phúc tối thượng 

như thế nầy, ngay cả bây giờ.  Thế rồi các con sẽ biết rằng “Tôi 

đã trải nghiệm một sự hạnh phúc mà không chỉ kéo dài trong một 

khoảnh khắc, hoặc chỉ cho một cuộc đời, mà cho phần còn lại của 

vòng tuần hoàn của sanh và tử.  Và tại sao Tôi lại đạt được sự 

hạnh phúc nầy?  Vì lẽ Tôi được sinh ra trong hình tướng thích 

hợp của chúng hữu sinh, vì lẽ Tôi được sinh ra vào thời gian 

thích hợp, vì lẽ Tôi ra sức nỗ lực một cách mãnh liệt.”  

 

At any time when human beings, Devas, and Brahmās 

accepted and practised the Teachings, they were successful.  In 

this context “At any time” means that whenever one undertakes 

this practice, he obtains understanding.  The time span in which 

the Teachings of the Buddha are available is very important and 

special:  if you want to attain Nibbāna you can do so at any time, 

it is easy now. 

Bất cứ lúc nào khi Nhân Loại, Chư Thiên và Chư Phạm 

Thiên đã tín thọ và đã thực hành theo Giáo Lý, thì họ đã được 

thành công. Trong ngữ cảnh nầy “Vào bất cứ lúc nào” có ý 

nghĩa rằng bất cứ lúc nào có một người nào đó đảm bảo việc tu 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   263 

 

tập nầy, thì vị ấy đạt được tuệ tri.  Khoảng thời gian mà Giáo Lý 

của Đức Phật đang còn hiệu lực, quả là rất quan trọng và đặc biệt, 

nếu như các con ước muốn đạt được Níp Bàn thì các con có thể 

làm như vậy vào bất cứ lúc nào, hiện thời thì quả là dễ dàng.   

 

Don’t say “This is not my cup of tea.  This isn’t suitable for 

me. I won’t get anything out of this.”  You have noble aspirations 

and you can fulfil them now.  So if you say to yourselves “I shall 

take up the practice right now” don’t you think you can get real 

understanding? You can get it practising in a group or by 

yourself.  Seek for yourself.  Take up one of the techniques the 

Buddha taught and practise it with one-pointedness and strong 

effort.  Establish awareness of in-breath and out-breath and the 

spot where the air touches while you are breathing in and out. 

Đừng nói rằng  “Điều nầy quả là không thích thú có thể làm 

được.  Điều nầy quả là không phù hợp với tôi.  Tôi sẽ không thâu 

đạt được bất cứ cái chi về điều nầy.” Các con có những sở 

nguyện cầu thánh thiện và các con có thể hoàn thành viên mãn 

chúng ngay bây giờ. Vì vậy, nếu các con tự nhủ với mình rằng 

“Tôi sẽ bắt tay vào việc tu tập ngay bây giờ” không nghĩ là các 

con có thể thành đạt chánh tri kiến sao?  Các con có thể đạt được 

điều đó đang khi tu tập trong một nhóm hay là một mình.  Hãy tự 

mưu cầu cho chính mình.  Hãy nắm bắt lấy một trong những kỹ 

thuật Đức Phật đã giảng dạy và tu tập Pháp đó với sự nhất thống 

và sự nỗ lực mãnh liệt.  Hãy thiết lập sự tỉnh giác vào hơi thở vô 

và ra, và vào điểm chạm mà ở nơi đó không khí xúc chạm vào 

trong khi các con đang hít thở vô và ra. 

 

When you are thus aware of the spot, can there still be 

worry, anxiety, and fear?  Can there still be greed, aversion, and 

delusion (*)?  And, when you concentrate your mind in this way, 

you revere the Teachings, don’t you?   

[(*): Greed (Lobha), Aversion (Dosa), and Delusion or 

illusion (Moha) are the three root causes of all suffering.  Lobha 

includes all degrees of wanting, looking forward to, desiring, 

lust, etc. Dosa includes all degrees of aversion from slight 



264   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

aversion to intense hatred. Fear is also part of Dosa as it 

contains aversion against the thing feared. Moha means delusion 

about the nature of physical and mental states.  When a person 

does away with Moha, he recognizes that all states of body and 

mind are unsatisfactory, impermanent and devoid of a self or 

soul.]  

D:  Yes, sir. 

S: You will understand that the degree to which you come 

out of suffering depends on how much effort you put in and on 

how strongly the Viriya Iddhipāda factor arises out of this effort. 

D:  We understand, sir. 

Khi các con đã được tỉnh giác vào điểm chạm như thế, có 

thể là vẫn còn sự lo lắng, nỗi băn khoăn và sự sợ hãi không?   Có 

thể là vẫn còn có tham lam, sự ác cảm và sự si mê không? Và, 

khi các con định mục tâm thức của mình trong phương thức nầy, 

thì các con tôn kính Giáo Lý, phải không?   

[(*):  Lòng tham (Tham), sự ác cảm (Sân), và sự si mê hay 

là ảo tưởng (Si) là ba căn gốc của tất cả sự khổ đau.  Tham bao 

gồm tất cả mức độ của lòng tham muốn, tính tham luyến, sự khao 

khát, lòng tham dục, v.v.  Sân bao gồm tất cả mức độ của sự ác 

cảm từ sự ác cảm vi tế đến lòng hận thù mãnh liệt.  Sợ hãi cũng là 

một phần của Sân vì nó chứa đựng sự ác cảm đối diện với điều 

đã lo sợ.  Si có nghĩa là sự si mê về bản chất của các trạng thái 

tâm sinh lý.  Khi một người thoát khỏi sự Si Mê, vị ấy nhận chân 

được rằng tất cả trạng thái tâm sinh lý là bất toại nguyện, vô 

thường và không có một bản ngã hoặc linh hồn.] 

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài.   

S:  Các con sẽ nhận thức được rằng mức độ để mà các con 

ra khỏi sự khổ đau là tùy thuộc vào bao nhiêu sự nỗ lực các con 

đã đổ dồn vào và dựa vào bao nhiêu yếu tố Cần Như Ý Túc khởi 

sinh lên một cách mãnh liệt từ sự nỗ lực nầy. 

D:  Chúng con nhận thức được, kính bạch Ngài.   

 

S:  There will be no more room for doubt because you have 

now practised  the technique and experienced it for yourselves, 

and so you know it.  You will think “Even in such a short time am 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   265 

 

I able to come out of suffering immediately to such an extent, but 

my strength is not yet exhausted.”  And the will to exert still more 

effort arises, and you will become happy with a happiness of 

which you never tire. 

Now, tell me.  There is such a thing as a Universal Monarch 

in the world, isn’t there?   

D:  Yes, sir, there is. 

S:  When the time is right for a Universal Monarch to arise, 

will no one notice this fact?   

D:  We don’t know, sir. 

S:  About one hundred years before the Universal Monarch 

arises the good news around and a commotion arises.  Then all 

are setting their hopes and yearnings on the Universal Monarch.  

They are happy, and when he is born they rejoice.  What are the 

circumstances necessary for a Universal Monarch to arise?   

D:  Only when the “Jewel of the Wheel”(#) arrives, sir, can 

someone become a Universal Monarch. 

[(#): The Wheel of the Universal Monarch arises when he 

has fulfilled all the conditions necessary for this position. (See: 

Dīgha Nikāya, III, 81)] 

S:  Sẽ không có lý do gì để nghi ngờ, vì lẽ các con hiện giờ 

đã có tu tập kỹ thuật và đã được trải nghiệm về điều đó cho chính 

mình, và vì thế các con biết được điều đó.  Các con sẽ nghĩ rằng 

“Thậm chí trong một thời gian ngắn như vậy mà Tôi có khả năng 

để thoát khỏi sự khổ đau một cách mau lẹ đến một mức độ như 

thế, tuy nhiên sức mạnh của Tôi vẫn chưa cạn kiệt.”  Và ý chí để 

dốc sức nỗ lực thì vẫn còn rất nhiều, và các con sẽ trở nên hạnh 

phúc với một niềm hạnh phúc mà các con không bao giờ chán. 

Bây giờ, hãy nói cho Sư biết.  Một điều xác định là có một 

vị Chuyển Luân Thánh Vương ở trong đời, phải không?      

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, quả thực vậy. 

S: Khi thời gian là thích hợp cho một vị Chuyển Luân 

Thánh Vương xuất hiện, sẽ không có một ai thông báo sự kiện 

nầy sao?      

D:  Chúng con không được biết, kính bạch Ngài. 



266   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S: Vào khoảng một trăm năm trước khi vị Chuyên Luân 

Thánh Vương xuất hiện, những tin tức tốt lành lan truyền khắp 

mọi nơi và một sự rung chuyển khởi sinh.  Sau đó, tất cả đã được 

sắp bầy bao niềm hy vọng và những nỗi khát khao của họ vào vị 

Chuyển Luân Thánh Vương.  Họ đã được hạnh phúc, và khi vị ấy 

được sinh ra thì họ hân hoan vui mừng.  Những điều kiện cần 

thiết cho một vị Chuyển Luân Thánh Vương khởi sinh là chi?     

D:  Chỉ khi nào “Luân Xa Báu” đi đến, kính bạch Ngài, một 

người nào đó có thể trở thành một vị Chuyển Luân Thánh 

Vương. 

[(#):  Luân Xa của Chuyển Luân Thánh Vương xuất hiện 

khi vị ấy đã hoàn thành viên mãn tất cả những điều kiện cần thiết 

cho vị trí nầy (Xin xem: Trường Bộ Kinh, III, 81).]  

 

S:  Yes, before the Jewel of the Wheel arises he is called the 

embryo Universal Monarch, but even then his authority, wealth, 

and power are considerable.  Will he say “Let the Jewel of the 

Wheel not arise, what I have got is quite enough for me!”? 

D:  No, sir, he won’t. 

S:  And why not?   

D: Because he wants to become still greater through the 

arising of the Jewel of the Wheel. 

S:  So, when will the Jewel of the Wheel come?   

D:  It will come at the right time, sir. 

S: The Jewel of the Wheel arises due to merit the embryo 

Universal Monarch has accumulated.  But there are still duties 

for him, and having understood these duties and keeping them in 

mind, he has to fulfil them. 

Now say there is an embryo Universal Monarch.  His merit 

is ripe, but he doesn’t fulfil the duties that are the final cause for 

his becoming a Universal Monarch.  Will the Jewel of the Wheel 

arise of its own accord?     

D:  No, sir, it will not arise by itself, I think.  He will have to 

exercise himself further. 

S: Now let’s say you were the embryo Universal Monarch 

waiting for the Jewel of the Wheel to arise so that you will reign 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   267 

 

over the whole world.  You will still have to practise further.  You 

have to keep Sīla.  But would you say, “Well, I don’t need the 

Jewel of the Wheel any more.  I am quite satisfied with the riches 

and splendour I have attained.”?  

D:  No, sir. 

S: Đúng vậy, trước khi Luân Xa Báu xuất hiện thì vị ấy 

được gọi là Ấu Trĩ Chuyển Luân Thánh Vương, mặc dù vậy uy 

quyền của ông ta, sự thịnh vượng và quyền lực quả là đáng kể.  

Ông ta sẽ nói rằng “Hãy để Luân Xa Báu không có xuất hiện, 

điều chi Ta đã có quả là khá đủ cho Ta.” ?  

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, ông ta sẽ không nói vậy. 

S:  Và tại sao không?   

D:  Vì lẽ ông ta vẫn còn muốn trở nên vĩ đại hơn do nhờ vào 

sự xuất hiện của Luân Xa Báu. 

S:  Thế thì, khi nào Luân Xa Báu sẽ đi đến?   

D:  Nó sẽ đi đến vào thời điểm thích hợp, kính bạch Ngài. 

S: Luân Xa Báu xuất hiện do bởi công đức vị Ấu Trĩ 

Chuyển Luân Thánh Vương đã có được tích lũy.  Tuy nhiên vẫn 

có các nhiệm vụ của ông ta, và có được sự nhận thức các nhiệm 

vụ nầy, và luôn giữ mãi chúng ở trong tâm, ông ta phải hoàn 

thành viên mãn chúng.      

Bây giờ chẳng hạn có một Ấu Trĩ Chuyển Luân Thánh 

Vương.  Công đức của ông ta thì đã chín muồi, nhưng ông ta 

không hoàn thành viên mãn các nhiệm vụ mà đó là cứu cánh cho 

việc trở thành một Chuyển Luân Thánh Vương của ông ta.  Liệu 

Luân Xa Báu nó có tự xuất hiện theo tùy thích không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó sẽ không tự nó xuất 

hiện, con nghĩ vậy.  Ông ta sẽ phải tự bản thân mình huấn tập 

thêm nữa.  

S:  Bây giờ hãy nói rằng các con là vị Ấu Trĩ Chuyển Luân 

Thánh Vương đang chờ đợi Luân Xa Báu xuất hiện để mà các 

con sẽ thống trị cả thế gian. Các con vẫn sẽ phải tu tập thêm nữa. 

Các con phải thọ trì Giới Luật. Tuy nhiên các con sẽ nói rằng 

“Đấy, Tôi cũng không cần Luân Xa Báu nữa. Tôi thì đã hoàn 

toàn mãn nguyện với sự giàu sang và sự huy hoàng mà Tôi đã đạt 

được”?   



268   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

 

S:  You will not give up at this point, because if you become 

a Universal Monarch you will be able to reign according to the 

Dhamma so that the whole world will be happy.  Do you think the 

people of your provinces will say to you “Oh embryo Universal 

Monarch, you have got enough power”?  

D:  No, sir, certainly not. 

S:  So, what will the people say?   

D: “Work hard and fulfil your duties” they will say, sir.  

S:  And why is this?   

D:  Because they want the jewel of the Wheel to arise, sir.  

S: Yes, you see, because of the power of the Wheel of the 

Universal Monarch, all will experience many different types of 

happiness.  But when one has become a Universal Monarch, will 

this give him results for the rest of the cycle of birth and death?   

How long can he be Universal Monarch?   

D:  Only as long as the Jewel of the Wheel is there, sir. 

S:  Các con sẽ không từ bỏ vào điểm nầy, vì lẽ nếu các con 

trở thành một vị Chuyển Luân Thánh Vương, các con sẽ có khả 

năng để thống trị do nương vào Chánh Pháp để mà cả thế gian sẽ 

có được hạnh phúc.  Các con có nghĩ rằng người dân ở tỉnh thành 

của mình sẽ nói với các con rằng “Ồ Ngài Ấu Trĩ Chuyển Luân 

Thánh Vương ơi, Ngài đã hội đủ quyền lực rồi”?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chắc chắn là không. 

S:  Thế thì, người ta sẽ nói điều chi?   

D: Họ sẽ nói rằng “Hãy làm việc tích cực và hoàn thành 

viên mãn các nhiệm vụ của mình,” kính bạch Ngài.    

S:  Và vì sao lại như thế nầy?   

D:  Là vì họ muốn Luân Xa Báu xuất hiện, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy, các con thấy đấy, bởi vì quyền lực của Luân 

Xa của Chuyển Luân Thánh Vương, tất cả sẽ được trải nghiệm 

nhiều thể loại sai khác nhau của sự hạnh phúc.  Tuy nhiên khi 

một người đã trở thành một vị Chuyển Luân Thánh Vương, thì 

điều nầy sẽ cho ông ta kết quả cho phần còn lại của vòng tuần 

hoàn của sanh và tử  không? Bao lâu thì ông ta có thể thành  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   269 

 

Chuyển Luân Thánh Vương?    

D:  Chỉ duy nhất với điều kiện là có Luân Xa Báu, kính 

bạch Ngài. 

 

S:  Yes, even a Universal Monarch can be on his throne at 

best for one life span, but now the Buddha’s Teachings are 

available.  It all the good beings who have taken birth in a happy 

existence take up the practice of the Buddha’s Teachings, they 

can attain awakening – as they aspired to in the past.  But it is as 

with the embryo Universal Monarch, he doesn’t become a 

Universal Monarch by just enjoying the royal splendour that he 

has already achieved, he will only become a universal ruler when 

he has fulfilled the duties and disciplines necessary to obtain the 

Jewel of the Wheel. 

Now, approximately when do you want to attain Nibbāna?   

D:  Very soon, sir. 

S:  What does that mean?   

D:  Now, immediately, sir. 

S:  So, if you are going to attain it right now?   

D:  If it’s possible, sir. 

S:  Well, at the time you accept it, you will reach it. 

D: One can get it only when the ten Perfections (Pāramīs) 

are completed, fulfilled, sir. 

S:   Đúng vậy, cho dù một vị Chuyển Luân Thánh Vương có 

thể ngự lên ngai vàng của mình trong hoàn cảnh tốt nhất của một 

khoảng ngắn cuộc đời, nhưng hiện giờ Giáo Lý của Đức Phật thì 

đang còn hiệu lực.  Nếu tất cả chúng hữu tình thiện hảo, là những 

người đã được sinh ra trong một cuộc sống hạnh phúc, nắm bắt 

việc thực hành theo Giáo Lý của Đức Phật, thì họ có thể đạt được 

sự giác ngộ – như họ đã có ước nguyện trong thời quá khứ.  Trái 

lại, trong khi mà, với vị Ấu Trĩ Chuyển Luân Thánh Vương, ông 

ta không trở thành một vị Chuyển Luân Thánh Vương chỉ vì đang 

vui hưởng sự huy hoàng của vương giả mà ông ta đã có thâu đạt 

được; ông ta sẽ chỉ trở thành một vị thống trị thế gian, một khi   

ông ta đã hoàn thành viên mãn các nhiệm vụ và những kỷ cương  

cần thiết để có được Luân Xa Báu. 



270   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Bây giờ, một cách ước chừng khi nào thì các con muốn đạt 

được Níp Bàn?    

D:  Chẳng bao lâu nữa, kính bạch Ngài. 

S:  Điều đó có nghĩa là gì?   

D:  Bây giờ, ngay tức thì, kính bạch Ngài. 

S:   Như thế, các con sẽ đạt được nó ngay bây giờ sao?   

D:  Nếu có thể được, kính bạch Ngài. 

S:  Vâng, vào thời điểm các con đón nhận nó, thì các con sẽ 

đạt được nó. 

D:  Người ta có thể đạt được nó một khi mười Pháp Toàn 

Thiện (Ba La Mật) đã được thành tựu, hoàn thành viên mãn, kính 

bạch Ngài. 

 

S:  You still don’t understand.  We were talking about the 

embryo Universal Monarch just now. He attained that point 

because of his fulfilling the ten Pāramīs.  This fulfilment of the 

Pāramīs means that he can become a Universal Monarch for 

certain.  But when will he become a Universal Monarch?  When 

he has fulfilled the practices and duties that cause the arising of 

the Jewel of the Wheel.  So, if he undertakes these, the Jewel will 

arise.  Now, don’t tell me you want Nibbāna.  If you practise 

now, you will realize it now.  Will you take up practising? But 

then don’t get up after some time and run away. 

If you want to become sovereign rulers, what do you have to 

do? You have to master all the arts that are required of an 

accomplished prince and princess.  So what do you think you 

have to master as sons and daughters of the Buddha?   

D:  We have to master Sīla, Samādhi, and Paññā, sir. 

S:  What do you have to do to become a king?  You have to 

study and practise the eighteen arts a king has to master.  You 

have to learn about war-elephants, strategy, how to overcome 

enemies, and so forth.  Once you have learned all this, what will 

you do when you encounter enemies?   

D:  We’ll attack them, sir.  

S:  There are enemies who obstruct our progress towards 

Nibbāna, and if we want to get there, we have to fight them.  Will 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   271 

 

 you fight them after having equipped yourselves with weapons?   

D:  Yes, sir. 

S:  You will have to sit a long time.  Once the battle starts, 

you have to fight for real.  Once you have deployed your troops 

in the battlefield, you will have to go ahead.  Only if you prevail 

will you become a king. 

D:  We shall fight, sir. 

S:  Các con vẫn không có hiểu.  Chúng ta hiện bây giờ đang 

nói về vị Ấu Trĩ Chuyển Luân Thánh Vương.  Ông ta đã đạt được 

điểm đó, là do bởi việc hoàn thành viên mãn mười Pháp Toàn 

Thiện (Ba La Mật) của ông ta.  Việc hoàn thành viên mãn các 

Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) có nghĩa một cách đoan chắc là 

ông ta có thể trở thành một Chuyển Luân Thánh Vương.  Tuy 

nhiên khi nào ông ta sẽ trở thành một Chuyển Luân Thánh 

Vương?  Khi ông ta đã hoàn thành viên mãn các sự huấn tập và 

những nhiệm vụ mà đó là nguyên nhân của việc xuất hiện của 

Luân Xa Báu.  Như thế, nếu như ông ta đảm trách những việc 

nầy, thì Luân Xa sẽ xuất hiện.  Bây giờ, đừng nói cho Sư biết các 

con muốn Níp Bàn.  Nếu như các con tu tập bây giờ, thì các con 

sẽ liễu tri nó bây giờ.  Các con sẽ bắt tay vào việc tu tập không?    

Nhưng rồi sau đó, đừng có đứng dậy sau một thời gian và bỏ 

chạy. 

Nếu như các con muốn trở thành những bậc đế vương, thì 

các con cần phải làm những điều chi? Các con cần phải tinh 

thông tất cả các nghệ thuật mà nó đã đòi hỏi một vị thái tử và 

công chúa thành thục.  Vậy những điều chi làm cho các con nghĩ 

rằng các con cần phải tinh thông khi là các con trai và các con gái 

của Đức Phật?        

D:  Chúng con cần phải tinh thông Giới, Định và Tuệ, kính 

bạch Ngài.  

S:  Các con cần phải làm những điều chi để trở thành một vị 

vua?  Các con cần phải học và huấn tập mười tám nghệ thuật mà 

một vị vua cần phải tinh thông.  Các con cần phải học về những 

voi chiến trận, chiến lược, làm thế nào để chiến thắng những kẻ 

thù, và v.v.  Một khi các con đã học được tất cả điều nầy, các con 

sẽ làm điều chi khi các con chạm trán những kẻ thù?   



272   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Chúng con sẽ tấn công họ, kính bạch Ngài. 

S:  Có những kẻ thù mà họ cản trở sự tiến bộ của chúng ta 

hướng tới Níp Bàn, và nếu như các con muốn đạt được điều đó, 

thì chúng ta phải chiến đấu với họ.  Các con sẽ chiến đấu với họ 

sau khi tự mình đã được trang bị vũ khí?     

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ phải ngồi trong một thời gian dài.  Một khi 

trận chiến bắt đầu, các con phải chiến đấu thực sự.  Một khi các 

con đã triển khai quân đội của mình trên chiến trường, các con sẽ 

phải đi tiên phong.  Chỉ khi nào các con chiến thắng thì các con 

sẽ trở thành một vị vua. 

D:  Chúng con sẽ chiến đấu, kính bạch Ngài. 

  

 S: Good, go ahead.  Don’t get up and run away, even if 

time seems long.  If you fight well, you will become a sovereign 

king. 

During the time of the Buddha, people learned the 

Teachings from the Buddha himself.  The Buddha simply taught 

how to defeat all forms of ignorance.  Do you think that all those 

who listened to his words and then practised accordingly 

repulsed ignorance? They really refuted all forms of ignorance 

and therefore they were victorious. They attained supreme 

happiness.  Establish yourselves in effort and all your aspirations 

will be realized. You are well equipped with weapons for the 

battle, aren’t you?   

D:  Yes, sir. 

S:   And you will fight, won’t you?  Your enemies do attack, 

and they attack often and with full force.  Are sloth, torpor, and 

lazinees friends or enemies?  What do you do when they come?  I 

think it has been some time since you fought a battle? 

D:  Quite some time, sir. 

S:  Tell me about the weapons you will have to use, and how 

you have to fight. 

D:  We have to fight for one hour every day, sir. 

S:  Only one hour a day?   

D:  We can’t even always manage that much, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   273 

 

S:  Tốt lắm, hãy xúc tiến đi.  Đừng có đứng lên và bỏ chạy, 

cho dù là thời gian có vẻ như dài lâu.  Nếu các con chiến đấu 

giỏi, các con sẽ trở thành một vị đế vương.   

Trong suốt thời kỳ của Đức Phật, người ta đã tu học Giáo 

Lý chính từ nơi Đức Phật.  Đức Phật đã giảng dạy một cách thuần 

túy làm thế nào đánh bại tất cả các hình thức của sự thiếu hiểu 

biết (Vô Minh).  Các con có nghĩ rằng tất cả những ai đã được 

lắng nghe những huấn từ của Ngài và sau đó đã tu tập một cách 

thích ứng đã đẩy lùi được sự thiếu hiểu biết (Vô Minh)?  Họ đã 

thực sự bác bỏ tất cả các hình thức của sự thiếu hiểu biết (Vô 

Minh) và do đó họ đã chiến thắng.  Họ đã đạt được sự hạnh phúc 

tối thượng.  Hãy tự củng cố mình trong sự nỗ lực và tất cả sở 

nguyện cầu của các con sẽ được chứng tri.  Các con đã được 

trang bị đầy đủ với các loại vũ khí cho cuộc chiến, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

S:  Và các con sẽ chiến đấu, phải không?  Những kẻ thù của 

các con tấn công, và chúng thường xuyên tấn công và với đầy đủ 

lực lượng.  Sự trây lười, tính thụy miên và sự lười biếng, chúng là 

những người bạn hay là các kẻ thù?  Các con sẽ làm gì khi chúng 

đến?  Sư nghĩ rằng nó đã có hiện bầy một thời gian từ khi các con 

đã chiến đấu một trận chiến?     

D:  Một thời gian kha khá, kính bạch Ngài.   

S:  Hãy nói cho Sư biết về các loại vũ khí các con sẽ phải sử 

dụng, và các con phải chiến đấu như thế nào.  

D: Chúng con phải chiến đấu một giờ đồng hồ cho mỗi 

ngày, kính bạch Ngài. 

S:  Mỗi ngày chỉ có một giờ đồng hồ?   

D:  Chúng con không thể nào duy trì mãi luôn đều đặn đến 

thế được, kính bạch Ngài.  
 

S: Look here! Is this because the weapons are soft or 

because the warriors are soft?   

D:  We are soft, sir. 

S:  Are princes and princesses who want to become rulers 

soft too?   

D:  No, sir. They can’t be because soft princes are defeated. 



274   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  But these princes here, are they people with strength and 

fortitude or are they soft?   

D:  We are soft, sir. 

S:  As sons and daughters of the Buddha do you want to 

become sovereigns of Nibbāna, or do you want to remain princes 

and princesses?   

D:  We all want to become rulers, sir. 

S:  The weapon you have is good, so attack!  But only if you 

hold the weapons properly will the enemy fear you.  I think you 

don’t hold the weapon properly. 

D:  We do attack, sir, but our way of attack is weak.  Out of 

compassion give us a powerful weapon, sir.  

S:  I can only give you the weapon.  This weapon will not do 

anything, only if you take this weapon and make use of it can you 

win.  No weapon is weak, and you don’t have just one.  You have 

a whole store of weapons.  If I were to enumerate them, it would 

become a long list. 

D:  Sir, we fail because we have so many weapons.  

S:  No, it’s because you don’t fight.  You have to fight.  Do 

you understand? Don’t you want to become sovereign kings?    

Do you want to stay princes and princesses?   

D:  We try hard, sir, but never succeed. 

S:  Hãy nhìn đây!  Đây có phải là vì các loại vũ khí mềm 

yếu hay là vì các chiến binh nhu nhược?    

D:  Chúng con nhu nhược, kính bạch Ngài. 

S:  Các vị thái tử và các vị công chúa là những người muốn 

trở thành các nhà cai trị thì cũng nhu nhược luôn sao?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài.  Họ không thể là như 

vậy, vì lẽ nhu nhược, các vị thái tử sẽ bị đánh bại.               

S:  Nhưng mà các vị thái tử nầy đây, họ là những người có 

sức mạnh và cương quyết hay họ là nhu nhược mềm yếu?   

D:  Chúng con thì nhu nhược, kính bạch Ngài. 

S:  Là các con trai và các con gái của Đức Phật, các con có 

muốn trở thành các vị đế vương của Níp Bàn, hay là các con 

muốn vẫn cứ là các vị thái tử và các vị công chúa?     



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   275 

 

D:  Tất cả chúng con muốn trở thành các nhà cai trị, kính 

bạch Ngài. 

S:  Các con có các loại vũ khí tốt đẹp, thế thì hãy tấn công 

đi!  Tuy nhiên chỉ khi nào các con cầm lấy các loại vũ khí một 

cách chính xác thì những kẻ thù sẽ khiếp đảm các con.  Sư nghĩ 

rằng các con không có cầm lấy các loại vũ khí một cách chính 

xác.  

D: Chúng con sẽ tấn công, kính bạch Ngài, nhưng mà 

phương thức tấn công của chúng con quả là yếu đuối.  Vì lòng bi 

mẫn, hãy ban bố cho chúng con một loại vũ khí dũng mãnh, kính 

bạch Ngài.  

S:  Sư chỉ có thể cung cấp cho các con các loại vũ khí.  Loại 

vũ khí nầy sẽ không làm bất cứ điều chi, chỉ khi nào các con nắm 

giữ vũ khí nầy và sử dụng lấy nó, thì các con có thể giành chiến 

thắng.  Không có vũ khí nào là yếu đuối cả, và các con không 

phải chỉ có một.  Các con có cả một cửa hàng các loại vũ khí.  

Nếu như Sư liệt kê chúng, thì nó sẽ trở thành một danh sách dài.   

D:  Kính bạch Ngài, chúng con thất bại bởi vì chúng con có 

rất nhiều vũ khí.  

S:  Không phải vậy, đó là vì các con không chiến đấu.  Các 

con phải chiến đấu. Các con có hiểu không? Các con không 

muốn trở thành các vị đế vương sao? 

Các con muốn ở lại vị trí các vị thái tử và các vị công chúa 

sao?   

D: Chúng con cố gắng hết sức, kính bạch Ngài, nhưng 

chúng con chẳng bao giờ được thành công.  

 

S:  Yes, yes, but the weapon is all right.  You don’t succeed 

because you don’t fight.  You are talking like most people.  You 

meditate, you put forth effort, but in spite of that you sound as if 

there was no effort. There is no much energy in you, but you 

don’t use it.  You do have energy.  If you put all your stock of 

energy to use, you will assuredly become real sons and daughters 

of the Buddha, become kings by attaining Nibbāna. Sons and 

daughters of the Buddha have the ability to accept instructions, 

make effort, and follow the Teachings of the Buddha.  All who 



276   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

practise the Teachings, be they humans, Devas, or Brahmās, can 

fulfil their different aspirations for Nibbāna.  Even if you keep up 

the awareness of in-breath and out-breath throughout only one 

day, you will understand much.  You may say that you have been 

meditating for so many years, but have you really been able to 

keep your mind focused for a full day?   

D:  No, sir. 

S:  By one day I mean a day and a night, twenty-four hours.  

Now, do this, practise the Teachings of the Buddha to the full for 

one day and one night.  If you have done this once, you will all be 

able to appreciate the value of just one single day.  Some of you 

may have been practising for twenty or thirty years and some 

even longer. But just examine yourselves. Have you really, 

having established yourselves in complete effort, fulfilled one 

single day in practice?  Have you?   

D:  No, sir, we haven’t. 

S:  And why have you never devoted yourselves fully for one 

whole day?  You do have the energy required, don’t you?     

D:  Yes, sir.  

S: You don’t use the energy you have in the right place.  

You waste it for no purpose.  Are you still going to shows and 

entertainments?     

D: Yes, sir. We watch a pwe (*) all night until dawn, 

without sleeping.  

[(*):  Pwe, traditional Burmese theatre.  It incorporation in 

a traditional play elements such as drama, clowns, music, 

dances, etc.  It usually lasts all night until sunrise and the people 

eat and enjoy themselves.  It is attended by the whole family, 

takes place on the village green or in modern Burma, in town 

halls.  The performing troupes tour Burma in the dry season.] 

S:  Phải, phải, tuy nhiên các loại vũ khí thì không có gì đáng 

lo.  Các con không thành công là vì các con không chiến đấu.  

Các con đang nói giống như hầu hết mọi người.  Các con thiền 

định, các con ra sức nỗ lực, tuy nhiên mặc dù như thế các con 

phát ra âm thanh y như thể là không có sự nỗ lực.  Có quá nhiều 

năng lượng ở trong các con, nhưng mà các con không sử dụng 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   277 

 

nó.  Các con phải có năng lượng.  Nếu như các con đem tất cả 

lượng dự trữ năng lượng của các con ra sử dụng, thì tin chắc rằng 

các con sẽ trở thành các con trai và các con gái chân chánh của 

Đức Phật, trở thành các vị vua bởi do việc thành đạt Níp Bàn.  

Các con trai và các con gái của Đức Phật có khả năng để đón 

nhận những huấn thị, ra sức nỗ lực, và nương theo Giáo Lý của 

Đức Phật.  Tất cả những ai thực hành theo Giáo Lý, dù là Nhân 

Loại, Chư Thiên hoặc Chư Phạm Thiên, có thể hoàn thành viên 

mãn các sở nguyện cầu sai biệt của mình cho được Níp Bàn.  Dù 

cho là các con duy trì sự tỉnh giác vào việc hít vô và thở ra duy 

chỉ trọn cả một ngày, các con sẽ hiểu biết được rất nhiều.  Các 

con có thể nói rằng các con đã có thiền định rất nhiều năm, nhưng 

đã bao giờ các con thực sự đã có thể giữ tâm thức của mình được 

tập trung cho trọn cả một ngày không?     

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S: Bằng với một ngày, ý Sư muốn nói một ngày và một 

đêm, hai mươi bốn giờ.  Bây giờ, hãy làm điều nầy: thực hành 

theo Giáo Lý của Đức Phật cho trọn đủ một ngày và một đêm.  

Nếu như các con đã làm được điều nầy một lần, tất cả các con sẽ 

có khả năng liễu tri được giá trị dù chỉ là một ngày một.  Một số 

của các con có thể đã có tu tập trong hai mươi hoặc ba mươi năm 

và có một số thậm chí lâu hơn.  Nhưng chỉ là tự phản tỉnh.  Các 

con đã thực sự, đã tự mình củng cố trong sự nỗ lực hoàn hảo, đã 

hoàn thành viên mãn dù chỉ là một ngày trong việc tu tập không?    

Các con có không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng con đã không có. 

S:  Và tại sao các con đã không bao giờ cống hiến đời mình 

một cách đầy đủ cho trọn cả một ngày?  Các con đã có năng 

lượng cần thiết, phải không?    

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

S:  Các con không sử dụng năng lượng các con có vào đúng 

chỗ.  Các con lãng phí nó cho việc không chủ đích.  Các con vẫn 

còn đi xem các cuộc trình diễn và các cuộc vui chơi giải trí 

không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài.  Chúng con xem một Pwe 

suốt cả đêm mãi cho đến rạng đông, không có ngủ nghỉ. 



278   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

[(*):  Pwe:   Nhà hát truyền thống của nước Miến Điện.  Nó 

kết hợp trong một sự trình diễn truyền thống các tiết mục như là 

nghệ thuật kịch trường, các chú hề, âm nhạc, nhảy múa, v.v.  Nó 

thường kéo dài suốt cả đêm cho đến khi mặt trời mọc, và người ta 

ăn uống và tự vui chơi thỏa thích.  Nó đã được tham dự bởi cả gia 

đình, diễn ra trên bãi đồng cỏ thôn quê, hay trong những tòa thị 

sảnh, hiện đại của nước Miến Điện.  Đoàn nghệ thuật đi lưu diễn 

khắp cả Miến Điện trong mùa khô ráo.]     

 

S:  How many nights in a row do you do this?   

D:  About two or three nights, sir. 

S:  How many shows have you seen in all?   

D:  I can’t remember, sir. 

S:  You see: there you have plenty of energy. Day and night.  

There your effort is strong. Now, how many times have you 

observed the Uposatha precepts?    

D:  Many times, sir. 

S: I mean, how many days have you observed the eight 

Uposatha precepts day and night?    

D:  We have observed them ever since we were children, sir.  

S: How many days altogether? A day I call a day and a 

night, twenty-four hours. Do you get a full day of Uposatha 

observances, if you look at it like this?   

D:  No, sir, we don’t.  We observed them about half a day at 

a time, sir.  

S: Have you fulfilled them to the utmost during that half 

day?   

D:  We are unable to do that, sir.  We started this morning, 

sir, and shall keep it up until tomorrow. 

S:  You do have the will to work, but you don’t usually use it 

for this noble purpose, but rather to watch Pwes.  If you die while 

watching a Pwe, where will you go?   

D:  To the lower world, sir. 

S:  Do you want that?   

D:  No, sir. 

S:  Có bao nhiêu đêm liên tiếp các con đã làm điều nầy?    



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   279 

 

D:  Khoảng hai hay ba đêm, kính bạch Ngài. 

S:  Tổng cộng cả thảy bao nhiêu chương trình biểu diễn các 

con đã xem?    

D:  Con không thể nào nhớ được, kính bạch Ngài.  

S:  Các con thấy đấy: đó, các con có năng lượng dồi dào.  

Ngày và đêm. Thế thì sự nỗ lực của các con là mãnh liệt.  Nào, đã 

bao nhiêu lần các con đã thọ trì những điều học Thanh Tịnh Giới 

(Bát Quan Trai Giới)?   

D:  Rất nhiều lần, kính bạch Ngài. 

S:  Ý Sư muốn nói, đã bao nhiêu ngày các con đã thọ trì tám 

điều học Thanh Tịnh Giới trọn cả ngày và đêm?   

D:  Chúng con đã thọ trì chúng từ khi chúng con còn nhỏ, 

kính bạch Ngài. 

S:  Bao nhiêu ngày cả thảy?  Một ngày Sư gọi là một ngày 

và một đêm, hai mươi bốn giờ.  Các con có thực hiện trọn một 

ngày cho việc thọ trì Thanh Tịnh Giới, nếu như các con để ý đến 

nó tương tự như thế nầy không?     

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng con không có.  

Vào mỗi một lần, chúng con thọ trì chúng khoảng nửa ngày, kính 

bạch Ngài.  

S:  Các con đã hoàn thành viên mãn chúng đến mức tối đa 

trong nửa ngày đó à?    

D:  Chúng con không có khả năng để làm điều đó, kính 

bạch Ngài.  Chúng con đã bắt đầu vào sáng hôm nay, kính bạch 

Ngài, và sẽ tiếp tục như thế cho đến ngày mai.  

S:  Các con có ý chí để làm việc, nhưng các con thường 

không sử dụng nó cho mục đích thánh thiện nầy, mà trái lại là để 

xem Pwe.  Nếu như các con mạng chung trong khi đang xem một 

Pwe, thì các con sẽ đi đâu?   

D:  Đi đến cõi giới thấp kém, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có muốn điều đó không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 
 

S:  Even if you don’t want it, it has great power over you, 

doesn’t it?  If you were to really observe the Uposatha day, with 

full effort for the whole day, could you not then fulfil your 



280   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

aspirations?  If you keep up the practice on an Uposatha day, 

you will understand, you will come to know something.  

The real disciples of the Buddha take Sīla on Uposatha 

days, and then they immediately take the object and firmly keep 

their attention fixed on it.  Now if your attention is so firmly fixed 

on an object, can sloth, torpor or laziness disturb you?   

D:  No, sir, they can’t. 

S: If our attention is firmly established on in-breath and 

out-breath and the point of contact, do we still hear other 

people’s conversation?   

D:  No, sir. 

S:  What if someone speaks very loudly?   

D:  It doesn’t disturb us, sir. 

S:  There is no wanting, aversion, or delusion.  If our minds 

are thus purged of greed, aversion, and ignorance, will there still 

be loneliness, depression, and laziness?   

D:  No, sir. 

S:  Do we still miss company?   

D:  No, sir. 

S:  Do we still want to know what others are saying?   

D:  No, sir. 

S:  If someone comes and invites us out, are we excited?   

D:  No, sir. 

S:  Cho dù các con không muốn điều đó, nó có mãnh lực 

lớn  mạnh hơn các con, phải không?  Nếu như các con đã thực sự 

thọ trì ngày Thanh Tịnh Giới, với sự nỗ lực trọn đủ cả một ngày, 

thế thì các con sẽ không hoàn thành viên mãn các sở nguyện cầu 

của mình không?  Nếu như các con tiếp tục tu tập trong một ngày 

Thanh Tịnh Giới, các con sẽ hiểu biết, các con sẽ đi đến nhận 

thức điều gì đó. 

Chư đệ tử chân chánh của Đức Phật thọ trì Giới Luật  vào 

những ngày Thanh Tịnh Giới, và sau đó ngay lập tức họ nắm bắt 

đối tượng và một cách kiên định giữ sự chú tâm của mình khắn 

khít trên đối tượng đó.  Bấy giờ nếu như sự chú tâm của các con 

đã được khắn khít một cách kiên định trên một đối tượng, có thể 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   281 

 

nào sự lười biếng, tính thụy miên hoặc sự trây lười quấy rầy các 

con không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng không thể nào. 

S:  Nếu như sự chú tâm của chúng ta đã được thiết lập một 

cách kiên định vào hơi thở vô và hơi thở ra, và vào điểm tiếp xúc, 

chúng ta vẫn nghe được câu chuyện đàm thoại của người khác 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài.      

S:  Giả sử một người nào đó nói chuyện rất ồn ào?    

D:  Nó không quấy rầy chúng ta, kính bạch Ngài. 

S:  Không có sự tham muốn, sự ác cảm hoặc sự si mê.  Nếu 

như tâm thức của chúng ta đã được thanh lọc về sự tham lam, sự 

ác cảm và sự thiếu hiểu biết đến như thế, liệu sẽ vẫn còn bị sự cô 

độc, sự trầm cảm và sự lười biếng không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Chúng ta vẫn còn nhớ đến bạn hữu không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Chúng ta vẫn muốn biết điều gì mà các người khác đang 

nói không?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu một người nào đó đi đến, và thỉnh mời chúng ta ra 

ngoài, thì chúng ta có phấn khởi không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

 

S: We shall not jealously guard what we have.  Good people 

are not like that.  We share it with those with whom we live.”May 

they also get what I have got.”  Now, what will happen if all of 

you establish strong effort sunrise to sunset, without a break.  

This is a long time-span, from sunrise to sunset.  But will you feel 

it to be long?   

D:  No, sir. 

S: You will think. “Today the time went so quickly! We 

observed Uposatha and the time just flew! And I really don’t 

know why this day was so short.”  And after sunset you will again 

establish awareness of the object, and then day will break, and 

you still continue with the awareness of the spot below the nose, 



282   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

above the upper lip until it is light.  Without interruption.  And 

you will wonder “How did this night pass so quickly?  Now it is 

day again!” 

This is how they used to practise on Uposatha days.  When 

the direct disciples of the Buddha undertook  to practise for a 

day, they practised for twenty-four hours.  And when day came, 

they were still not satisfied and said “In the long cycle of birth 

and death we have been doing all those other things for a long 

time, but not this.” And they continued their work without 

wavering.  Do you have days like this?   

D:  Our days contain some interruptions, sir. 

S:  Chúng ta sẽ không bo bo giữ chặt điều mà chúng ta có.  

Bậc thiện nhân chẳng ưa thích điều đó.  Chúng ta chia xẻ điều đó 

với tất cả những người mà chúng ta đang sống.  “Cầu mong họ 

nhận được điều mà Tôi đã có nhận được.”  Bấy giờ, điều gì sẽ 

xẩy ra nếu như tất cả các con thiết lập sự nỗ lực một cách dũng 

mãnh từ lúc bình minh cho đến hoàng hôn, chẳng có một sự ngơi 

nghỉ giải lao.  Đây là một khoảng thời gian dài, từ lúc bình minh 

cho đến hoàng hôn.  Nhưng mà các con sẽ cảm nhận điều đó là 

dài lâu không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài.    

S:  Các con sẽ nghĩ rằng “Hôm nay thời gian đã trôi đi rất là 

nhanh!  Chúng ta đã thọ trì Thanh Tịnh Giới và thời gian lại vụt 

bay đi!  Và quả thực là Tôi không biết vì sao ngày hôm nay rất là 

ngắn!”  Và sau khi mặt trời lặn đi, các con sẽ lại thiết lập sự tỉnh 

giác một lần nữa vào đối tượng, và thế rồi ngày sẽ vụt tắt đi, và 

các con vẫn tiếp tục với sự tỉnh giác vào điểm chạm ở dưới mũi, 

ở trên cái môi trên cho đến khi trời sáng.  Không có sự gián đoạn.  

Và các con sẽ tự hỏi “Làm thế nào đêm hôm nay đã qua đi quá 

nhanh vậy?  Bây giờ ngày đã trở lại!” 

Đây là cung cách họ đã sử dụng để tu tập trong những ngày 

Thanh Tịnh Giới.  Khi các đệ tử chân chánh của Đức Phật đã 

đảm trách trong một ngày, là họ đã tu tập trong hai mươi bốn giờ.  

Và khi ngày đã tới, họ vẫn chưa được hài lòng và đã nói rằng 

“Trong vòng tuần hoàn dài lâu của sanh và tử chúng ta đã làm  

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   283 

 

những thứ nào khác trong một thời gian dài, nhưng quả không có  

điều nầy.”  Và họ đã tiếp tục việc tu tập của họ mà không có dao 

động.  Các con có những ngày tương tự như thế nầy không?  

D:  Những ngày của chúng con có một vài sự gián đoạn, 

kính bạch Ngài.  

  

S:  If someone keeps Uposatha, and his mind wanders here 

and there – just anybody, I don’t mean you – so his mind flits 

around here and there.  But he is at a pagoda or under a holy 

Bodhi tree, and say he dies at that moment. What will happen to 

this worshipper?   

D:  He will go to the lower worlds, sir. 

S:  How many lower planes are there?   

D:  There are four lower planes, sir. 

S:  What are they?   

D:  Hell, the animal world, the plane of the hungry ghosts, 

and the demon world. 

S:  Now, who wants to go to hell or the animal world?   

D:  I don’t, sir.   

S:  What about the ghost world or the demon world?   

D:  I don’t want to go there, sir. 

S:  If you take Sīla and then don’t firmly put your mind to 

observing the Teachings of the Buddha, is that skillful (*) or not?   

[(*): Skillful (Kusala) unskillful (Akusala):  in Buddhism 

“Sin,” as determined by a higher being, does not exist.  Whatever 

is conducive to the attainment of Nibbāna is Kusala (skillful), 

whatever is a hindrance to the attainment of Nibbāna is Akusala 

(unskillful).] 

D:  It is unskillful, sir. 

S:  If someone observes the Uposatha days without keeping 

his mind focused, where will he be reborn when he dies?   

D:  In the lower planes of existence, sir. 

S:  Are you sure?   

D:  Yes, sir, I’m sure. 

S:  If I talk about someone who doesn’t keep his mind fixed  

 



284   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

on the object, I am not talking about you people, I’m talking  

about that (fictional) worshipper. 

D:  Sir, out of compassion show us the good road out of the 

lower worlds.  

S: Do you remember how you focused your mind as the 

Buddha taught?   

D:  Yes, sir, I remember. 

S:   Nếu một người nào đó thọ trì Thanh Tịnh Giới, và tâm 

thức của ông ta đi lang thang chỗ nầy chỗ nọ – chỉ là bất luận 

người nào, Sư không có ý muốn đến các con – như thế tâm thức 

của ông ta phóng đi chỗ nầy chỗ nọ.  Tuy nhiên ông ta đang ở tại  

một ngôi chùa hay là dưới một cây bồ đề linh thiêng, và nói rằng 

ông ta mạng chung vào khoảnh khắc đó.  Điều chi sẽ xẩy ra đối 

với người tín đồ nầy?   

D:  Ông ta sẽ đi đến các cõi giới thấp kém, kính bạch Ngài. 

S:  Có bao nhiêu cõi giới thấp kém?   

D:  Có bốn cõi giới thấp kém, kính bạch Ngài. 

S:  Chúng là những cái chi?   

D: Địa ngục, cõi súc sanh, cõi giới của chúng ngạ quỷ, và 

cõi giới a tu la (quỷ dữ). 

S:  Bây giờ, người nào muốn đi tới địa ngục, hay là cõi súc 

sanh?   

D:  Con không muốn, kính bạch Ngài. 

S:  Thế còn cõi ngạ quỷ và cõi a tu la thì sao?   

D:  Con không muốn đi đến nơi đó, kính bạch Ngài. 

S: Nếu như các con thọ trì Giới Luật và sau đó các con 

không đặt tâm thức của mình một cách kiên định để tuân thủ 

Giáo Lý của Đức Phật, thì đó là khôn khéo (*) hay là không?     

[(*): Khôn khéo (Thiện), không khôn khéo (Bất Thiện): 

trong Phật Giáo “tội lỗi,” đã được xác định bởi một hữu tình cao 

quý, không có hiện hữu.  Bất cứ điều chi dẫn đến sự thành đạt về 

Níp Bàn là Thiện (khôn khéo), bất cứ điều chi làm cản trở đến sự 

thành đạt về Níp Bàn là Bất Thiện (không khôn khéo).] 

D:  Đó là không khôn khéo, kính bạch Ngài.  

S:  Nếu một người nào đó thọ trì những ngày Thanh Tịnh  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   285 

 

Giới mà không cần giữ tâm thức của mình được tập trung, thì ông 

sẽ tục sinh ở nơi nào khi ông ta mạng chung?   

D:  Trong các cõi chúng sinh thấp kém, kính bạch Ngài.  

S:   Các con có chắc chắn không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, con thì chắc chắn vậy. 

S:   Nếu Sư nói về một người nào đó mà không giữ tâm thức 

của mình được khắn khít trên đối tượng, Sư đang không nói đến 

những người của các con, Sư thì đang nói (giả định) về người tín 

đồ đó.    

D:  Kính bạch Ngài, vì lòng bi mẫn, hãy chỉ cho chúng con 

con đường tốt đẹp ra khỏi các cõi giới thấp kém.  

S:  Các con có nhớ làm thế nào các con tập trung được tâm 

thức của mình như Đức Phật đã giảng dạy không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, con có nhớ. 

  

S:  So then, let us keep the mind on the spot.  What do you 

think?   

D:  Yes, sir. 

S:  But of course, now you can’t do a full day any more.  

But if you practise until it is light, you will have done half a day.  

What do you think?   

D:  We will keep our minds at the spot, sir. 

S:  What other things do you have to do tonight?   

D:  There is nothing to do at night, sir. 

S:  You have eaten, so you don’t have to cook any more, and 

there is nothing else to do.  Very good.  Will you stay here now 

that you have undertaken to keep the Uposatha days?  Won’t you 

want to go away?   

D:  We shall do our best, sir. 

S: If you say “We shall do our best” will there be no 

disturbances coming in? Will no enemy attack? Only if you really 

mean it are the enemies afraid.  If you are firm, they run.  You 

know about Mahā Kassapa, don’t you?   

D:  Yes, sir, we have heard about him.      

S:  He met the Buddha and then practised what the Buddha  



286   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

taught in order to escape from suffering.  There are four bodily 

postures: sitting, standing, walking, and lying down. Which of 

these is prone to let in the enemy? Laziness and sloth come in 

while lying down, and they come to stay, don’t they? If we 

indulge in laziness and sloth, shall we be able to develop in 

morality, concentration, and wisdom?   

D:  No, sir, we shan’t.                     

S:  Thế thì, chúng ta hãy giữ tâm thức vào điểm chạm.  Các 

con nghĩ như thế nào?    

D:  Dạ thưa được, kính bạch Ngài. 

S:  Nhưng mà, lẽ tất nhiên, hiện giờ các con không thể nào 

làm trọn cả một ngày được nữa.  Tuy nhiên nếu như các con tu 

tập cho đến khi trời sáng, thì các con sẽ thực hiện được nửa ngày.  

Các con nghĩ như thế nào?   

D: Chúng con sẽ giữ tâm thức của mình vào điểm chạm, 

kính bạch Ngài. 

S:   Các con phải làm những điều gì khác vào đêm nay?   

D:  Không có điều chi để làm vào ban đêm, kính bạch Ngài.    

S:  Các con đã ăn xong, vì vậy các con không cần phải nấu 

nướng nữa, và không có điều chi để làm nữa.  Rất tốt.  Các con sẽ 

ở tại đây vì nghĩ rằng các con đã cam kết để tuân thủ những ngày 

Thanh Tịnh Giới?  Các con sẽ không muốn bỏ ra đi?    

D:  Chúng con sẽ làm hết sức mình, kính bạch Ngài. 

S:   Nếu các con nói rằng “Chúng con sẽ làm hết sức mình” 

thì sẽ không có các sự quấy rầy xen vào sao?  Sẽ không có kẻ thù 

tấn công sao?  Chỉ khi nào các con thực sự muốn nói về điều đó 

là các kẻ thù khiếp đảm.  Nếu như các con đã kiên định, chúng bỏ 

chạy.  Các con có biết về Ngài Đại Ca Diếp, phải không?   

D: Dạ thưa có, kính bạch Ngài, chúng con đã có nghe về 

Ngài đó.  

S: Ngài đó đã gặp Đức Phật và sau đó đã tu tập điều mà 

Đức Phật đã giảng dạy nhằm để cho thoát khỏi sự khổ đau.  Có 

bốn oai nghi thuộc về cơ thể: việc ngồi, việc đứng, việc đi và việc 

nằm xuống.  Điều nào trong những điều nầy là có khuynh hướng 

để cho kẻ thù xâm nhập?   Sự lười biếng và sự trây lười xâm nhập  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   287 

 

trong khi nằm xuống, và chúng đi đến để ở lại, phải không?    

Nếu như chúng ta say đắm trong sự lười biếng và sự trây lười, thì 

chúng ta sẽ có khả năng để tiến hóa trong sự đức hạnh (Giới), sự 

định mục (Định), và trí tuệ (Tuệ) không?   

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chúng ta sẽ không có thể. 
 

S:  Laziness and torpor are our enemies.  Therefore Mahā 

Kassapa rejected these postures in which the enemy attacks and 

adopted the other three postures in which the enemy can’t remain 

for long. 

There are thirteen ascetic practices and Mahā Kassapa 

practiced all thirteen.  Only those among the disciples of Buddha 

with the strongest determination practised the Sitter’s Practice, 

that is, did not lie down for twenty four hours a day.  If one takes 

up the Sitter’s Practice and makes the strong determination not 

to sleep, this sloth and laziness can’t overpower him. Though 

these noble disciples of the Buddha neither by down nor slept, 

they lived long and were very healthy.  Do you fight wars?   

D:  Yes, sir, we do. 

S: Now, you are going to start your meditation. What 

preparation do you have to make?   

D:  We have to spread out our mat (*). 

[(*): In rural Burma people sleep on mats on the floor. 

Spreading a mat means getting ready to lie down.] 

S: If you spread out your mat before starting your 

meditation, soon someone will come along.  Who do you think 

that will be?  Do you think laziness and sleepiness will come your 

way?   

D:  If they come, sir, I shall lie down and sleep. 

S:  What will you say to them?   

D:  I won’t say anything, sir. 

S: You will say “Ha, now only you come, I got the mat 

ready a long time ago.” And what are you going to do then?    

You are going to lie down flat on your back and sleep.  If you do 

this, will you be able to fulfil your aspiration for Nibbāna?   

 

 



288   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  No, sir. 

S: Sự lười biếng và tính thụy miên là những kẻ thù của 

chúng ta.  Vì vậy Ngài  Đại Ca Diếp đã khước từ những oai nghi 

nầy mà trong đó, kẻ thù tấn công và đã áp dụng những ba oai 

nghi khác mà trong đó, kẻ thù không thể nào duy trì được lâu dài.  

Có mười ba Pháp tu tập khổ hạnh và Ngài Đại Ca Diếp đã 

tu tập tất cả mười ba.  Chỉ có trong số những đệ tử của Đức Phật 

với sự quyết tâm vô cùng dũng mãnh đã tu tập với Hạnh Oai 

Nghi Ngồi, đó là, không có nằm xuống cho trọn hai mươi bốn giờ 

một ngày.  Nếu một người áp dụng Hạnh Oai Nghi Ngồi và thực 

hiện sự quyết tâm dũng mãnh không có ngủ, thì sự trây lười và sự 

lười biếng nầy đây không có thể nào chinh phục được ông ta.  Dù 

cho chư thánh đệ tử của Đức Phật đã không có nằm xuống cũng 

không có ngủ, các Ngài đã sống trường thọ và rất khỏe mạnh. 

Các con có chống lại các cuộc chiến không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, chúng con có làm. 

S:  Bây giờ, các con sẽ bắt đầu việc thiền định của mình.  

Các con phải thực hiện những điều chi cho việc chuẩn bị?    

D:  Chúng con phải trải tấm đệm (*) của chúng con ra. 

[(*):  Trong vùng nông thôn của Miến Điện, người ta ngủ 

trên các tấm đệm trên sàn nhà.  Việc trải một tấm đệm có nghĩa là 

đã sẵn sàng để nằm xuống.] 

S:  Nếu như các con trải tấm đệm của mình ra trước khi việc 

bắt đầu thiền định của mình, chẳng bao lâu sẽ có một người nào 

đó tháp tùng theo.  Các con có nghĩ ai sẽ là người đó không?   

Các con có nghĩ rằng sự lười biếng và tính hôn trầm sẽ đến với 

các con không?   

D:  Nếu chúng đi đến, kính bạch Ngài, con sẽ nằm xuống và 

ngủ thiếp đi.  

S:  Các con sẽ nói điều chi với chúng?   

D:  Con sẽ không nói bất cứ điều chi, kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ nói rằng “Ha, thế là cuối cùng rồi các người 

đã đến, Tôi đã sẵn sàng có tấm đệm một thời gian lâu rồi.”  Và 

các con sẽ làm những điều chi sau đó?  Các con sẽ nằm xuống, 

thẳng cái lưng của mình và ngủ thiếp đi.  Nếu như các con làm 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   289 

 

điều nầy, các con sẽ có khả năng để hoàn thành viên mãn sở 

nguyện cầu của mình để cho Níp Bàn không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 
 

S:  If you practise without sleeping, you are establishing full 

effort and are always keeping your attention firmly fixed on the 

object, day and night.  If you practise in this way, your morality, 

your concentration and control over the mind, and your insight 

and wisdom will become stronger and stronger. They will 

develop from moment to moment. 

If you watch a Pwe all night, you will feel tired in the 

morning.  But if you practise the Teachings of the Buddha all 

night, you will experience happiness and joy without end, and 

you will not feel sleepy. Do you understand? ... The Buddha 

taught this, it is not my teaching.  If you follow the Teachings of 

the Buddha and don’t rest until you understand it completely, you 

will really know. 

If people tell you:  This shade is cool,” don’t simply believe 

them, but try it out for yourselves.  If you just repeat “It is cool, it 

is cool,...” because others say so, you don’t really know about its 

cooleness, you merely talk about it. If someone just babbles 

along, he doesn’t show appreciation.  But if someone speaks from 

experience, then will he not be able to speak with deep 

appreciation and radiant happiness and love?   

So pay attention and practise.  If you practise, you will 

reach your goal.  Not just hundreds, not thousands, not tens of 

thousands, not hundreds of thousands; all who follow the 

Teachings will master them. 

When you start to meditate you still have to check: Is 

everything arranged?  Is there a place to sleep at night and one 

to rest during the day? Only when all this is in order, will you 

meditate.  Isn’t that so?   

If you act in this way, you nourish your enemy, you call him 

a friend, you love him.  Once you recognize your enemy as such, 

do you still associate with him?   

D:  No, sir. 



290   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Nếu như các con tu tập mà chẳng có ngủ nghỉ, các con 

đã đang thiết lập đầy đủ sự nỗ lực và các đã đang luôn gìn giữ sự 

chú tâm của mình một cách kiên định đã khắn khít trên đối tượng, 

liên tục ngày và đêm.  Nếu như các con tu tập trong phương thức 

nầy, thì đức hạnh của các con, sự định mục và việc luôn kiểm 

soát tâm thức của các con, và tuệ giác cùng với trí tuệ của các con 

sẽ trở nên càng ngày càng dũng mãnh hơn.  Chúng sẽ tăng tiến 

trong từng khoảnh khắc. 

Nếu như các con xem một Pwe trọn cả đêm, các con sẽ cảm 

thấy mệt mỏi vào buổi sáng.  Nhưng nếu như các con tu tập Giáo 

Lý của Đức Phật trọn cả đêm, các con sẽ trải nghiệm niềm hạnh 

phúc và sự hoan hỷ vô tận, và các con sẽ không cảm thấy buồn 

ngủ.  Các con có hiểu không?  ... Đức Phật đã giảng dạy điều nầy, 

điều đó không phải là lời dạy của Sư.  Nếu như các con noi theo 

Giáo Lý của Đức Phật và không có sự nghỉ ngơi cho đến khi các 

con hiểu biết Giáo Lý một cách hoàn hảo, thì các con sẽ thực sự 

liễu tri. 

Nếu người ta nói với các con rằng “Bóng râm nầy thì mát 

lạnh,” đừng có hoàn toàn tin tưởng vào họ, mà trái lại hãy thử 

nghiệm điều đó cho chính mình.  Nếu như các con chỉ có lặp lại 

“Nó thì mát, nó thì mát…” vì lẽ những người khác đã nói như 

thế, thế các con thực sự không hiểu biết về tính mát lạnh của nó, 

các con chỉ nói một cách đơn thuần về nó.  Nếu như một người 

nào đó chỉ nói theo một cách lảm nhảm, thì ông ta không biểu thị 

được sự nhận thức sâu sắc.  Trái lại nếu có một người nào đó, từ 

sự kinh nghiệm, mà nói ra, thế thì ông ta sẽ không có khả năng để 

trình bầy với sự nhận thức một cách sâu sắc và niềm hân hoan 

hạnh phúc và lòng thương yêu sao?   

Thế thì hãy hết sức chú ý đến và tu tập.  Nếu như các con tu 

tập, các con sẽ đạt đến mục tiêu của mình.  Không chỉ hàng trăm, 

không chỉ hàng ngàn, không chỉ hàng chục ngàn, không chỉ hàng 

trăm ngàn, mà cho tất cả những ai hành theo Giáo Lý sẽ được 

tinh thông về chúng.  

Khi các con bắt đầu để thiền định, các con vẫn phải kiểm 

tra: Là tất cả mọi thứ đã có được sắp xếp không?  Có một nơi để  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   291 

 

ngủ vào ban đêm và một để nghỉ ngơi vào lúc ban ngày không?    

Chỉ khi nào tất cả điều nầy đã được trình tự, thì các con sẽ thiền 

định.  Điều đó có phải như vậy không?   

Nếu các con hành động trong phương thức nầy, các con 

nuôi dưỡng kẻ thù của mình, các con gọi anh ta là một người bạn, 

các con thương yêu anh ta.  Một khi các con nhận thức được kẻ 

thù của mình là như vậy, các con vẫn còn kết giao với anh ta 

không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 
 

S:  What do you do if he comes?   

D:  We check him and defend ourselves. 

S:  How do you defend yourselves?  Will you attack him?   

Will you mount a full attack?   

D:  We shall repulse him, sir. 

S:  How do you repulse him?  Softly, so that he doesn’t get 

hurt?   

D:  We shall ward him off immediately so that he can’t even 

come back. 

S:  Yes, carry on.  Cut him off and throw him overboard so 

that he can’t ever come back.  Well then, what will you do when 

tiredness and laziness really arise?   

D:  I shall probably fall asleep, sir. 

S:  What about others in the audience?   

D:  I don’t know, sir. 

S:  Will you recognize the enemy and destroy him?   

D:  Just so, sir. 

S:  Very good.  I shall give you a simile.  If a man sleeps a 

deep sleep and you wake him up, he will awake quickly.  If you 

try to wake up someone who pretends to sleep, you will not be 

successful.  Why is this so?   

D: The more one works on him the more he pretends to 

sleep. 

S:  Yes. Now what about you, are you really fast asleep or 

do you pretend to sleep?   

D:  I don’t know, sir. 



292   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  If you are really asleep, you will simply get up when I 

wake you up.  Will you get up?   

D:  Yes, sir.             

S: Yes, and after getting up, you will go back to sleep, I 

think. But I’m not sure about that. I only think so. 

D:  I shall work hard as you instruct me, sir. 

S:  Các con sẽ làm điều chi nếu như anh ta đi đến?   

D:  Chúng con sẽ chặn anh ta lại và tự bảo vệ bản thân mình. 

S:  Làm thế nào các con tự bảo vệ bản thân mình?  Các con 

sẽ tấn công anh ta?  Các con sẽ mở một cuộc tấn công trọn vẹn?   

D:  Chúng con sẽ đẩy lùi anh ta, kính bạch Ngài. 

S:   Làm thế nào các con đẩy lùi được anh ta?  Một cách nhẹ 

nhàng, để cho anh ta không bị tổn thương.  

D:  Các con sẽ đề phòng anh ta ngay lập tức, để cho anh ta 

không bao giờ có thể quay trở lại.  

S:  Đúng vậy, hãy xúc tiến đi.  Hãy chặt anh ta và ném anh 

ta qua mạn tàu để anh ta không bao giờ có thể quay trở lại.  Vậy 

thì, các con sẽ làm điều chi khi sự mệt mỏi và sự lười biếng thực 

sự khởi sinh?     

D:  Rất có thể là con sẽ rơi vào giấc ngủ, kính bạch Ngài. 

S:  Thế còn những người khác trong thính chúng thì sao?   

D:  Con không được biết, kính bạch Ngài. 

S: Các con sẽ nhận thức được kẻ thù và tiêu diệt anh ta 

không?   

D:  Đúng như vậy đó, kính bạch Ngài. 

S:  Tốt lắm. Sư sẽ cho các con một sự so sánh.  Nếu có một 

người nam ngủ một giấc ngủ say sưa và các con đánh thức anh ta 

dậy, thì anh ta sẽ tỉnh táo một cách nhanh chóng.  Nếu các con cố 

gắng để đánh thức một người nào đó mà giả vờ để ngủ, thì các 

con sẽ không được thành công.  Tại sao là như vậy?    

D:  Người càng lừa dối về mình thì anh ta càng giả vờ để 

ngủ.  

S:  Đúng vậy.  Hiện thời các con thì thế nào, các con có 

thực sự là ngủ say hay là các con giả vờ để ngủ?    

D:  Con không biết, kính bạch Ngài. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   293 

 

S:  Nếu như các con thực sự đang ngủ, các con sẽ dễ dàng 

đứng dậy khi Sư đánh thức các con dậy.  Các con sẽ đứng dậy 

không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy, và sau khi đã đứng dậy, Sư nghĩ rằng các con 

sẽ đi ngủ trở lại.  Nhưng Sư không chắc chắn về điều đó. Sư chỉ 

nghĩ như vậy thôi. 

D:  Con sẽ tích cực tu tập theo như Ngài dạy bảo cho con, 

kính bạch Ngài. 
  

S:  Put forth effort and you will become perfect. You have 

all you need. 

All of you acquired the elements of insight and renunciation.  

Because of this, you now esteem the teachings of the Buddha, you 

want to fulfil and practise them. If the accumulation of the 

perfection of renunciation is small, your ears will be blocked to 

the Teachings of the Buddha.  For instance, if somebody tells you 

to come to this place, you don’t want to come because you are 

bored by this. But now you are attracted by this Teaching.  All 

you need now is the same amount of effort that the noble disciples 

of the Buddha made. 

When you begin to practise you may worry “If I sit just for 

one or two hours.  I am aching and stiff.  How can I possibly sit 

for a whole day and night? I think that’s quite impossible.” Don’t 

you worry like this?   

D:  No, sir, I don’t. 

S: Though you may not worry now, it will come up.  But 

don’t worry in this way.  The Buddha didn’t teach suffering.  He 

taught the way leading to happiness.  You may not believe this 

because you think your own thoughts.  But you have to work with 

full effort and without wavering.  Now, when you meditate with 

full effort, the Viriya Iddhipāda factor will arise. You will 

understand this.  But when you sit, all of you feel some discom-

fort, don’t you?   

D:  Yes, sir, we do. 

S:  Even if you are aching and stiff, there is a place where  



294   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

there is no pain. There is sleepiness, and there is also a place 

where there is no sleepiness. What do you do when you are 

drowsy?   

D:  I go to sleep, sir. 

S:  Do you ever get enough sleep?   

D:  Yes, sir, I do. 

S:  Hãy gắng sức nỗ lực và các con sẽ trở nên toàn hảo.  Các 

con có tất cả điều mà các con cần phải có. 

Tất cả các con đã có được các yếu tố về Tuệ Giác và Xuất 

Ly. Bởi do điều nầy, bây giờ các con trân quý Giáo Lý của Đức 

Phật, các con muốn hoàn thành viên mãn và tu tập chúng.  Nếu 

như sự tích lũy của Pháp Toàn Thiện về Xuất Ly là nhỏ bé, thì 

đôi tai của các con sẽ bị đóng kín lại Giáo Lý của Đức Phật.  Ví 

dụ như, nếu có một người nào đó bảo với các con để đi đến nơi 

nầy, các con không muốn đi đến vì lẽ các con đã chán ngán về 

điều nầy.  Nhưng bây giờ các con đã bị thu hút bởi Giáo Lý nầy.  

Điều mà tất cả các con cần phải có hiện giờ là cùng một số lượng 

về sự nỗ lực mà chư Thánh đệ tử của Đức Phật đã thực hiện.   

Khi các con bắt đầu để tu tập, có thể là các con có lo lắng. 

“Nếu như Tôi chỉ mới ngồi cho một hoặc hai giờ đồng hồ, Tôi 

đang bị đau nhức và tê cứng.  Làm thế nào Tôi có khả năng để có 

thể ngồi cho trọn cả một ngày và đêm? Tôi nghĩ rằng điều đó 

hoàn toàn là bất khả thi.”   Các con có lo lắng như thế nầy không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con không có. 

S:  Cho dù hiện giờ có thể là các con không có lo lắng, nó sẽ 

nẩy sinh ra.  Tuy nhiên đừng có lo lắng trong phương thức nầy.  

Đức Phật đã không có giảng dạy sự đau khổ.  Ngài đã giảng dạy 

con đường dẫn dắt đi đến sự hạnh phúc.  Có thể các con không 

tin tưởng về điều nầy là vì các con nghĩ suy theo những tư tưởng 

riêng tư của mình.  Tuy nhiên các con phải tu tập với sự nỗ lực 

viên mãn và không có dao động.  Ngay hiện giờ, khi các con 

thiền định với sự nỗ lực viên mãn, yếu tố Cần Như Ý Túc sẽ 

khởi sinh.  Các con sẽ hiểu biết về điều nầy.  Nhưng khi các con 

ngồi, tất cả các con cảm nhận một vài sự khó chịu, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, chúng con có. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   295 

 

S:  Cho dù các con đang bị đau nhức và tê cứng, có một nơi 

mà không có sự đau.  Có sự buồn ngủ, và cũng có một nơi mà 

không có sự buồn ngủ.  Các con làm điều chi khi các con đang bị 

buồn ngủ?   

D:  Con đi ngủ, kính bạch Ngài.   

S:  Có bao giờ các con ngủ tròn đủ giấc không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, con có. 
 

S:  But you sleep every day, and now you want to sleep 

again?  So you haven’t actually had enough yet.  If you sleep 

every day, you will never get enough sleep.  So when you feel 

sleepy, make an effort to reach the place where there is no 

sleepiness, and then you will need no more sleep. Get up and 

walk up and down.  Keep your attention at the spot where the air 

touches when you breathe in and out.  If you keep it fixed on this 

spot with full effort, at some time you will find the place of no 

sleep.  There is no “I shan’t find it,” there is only a “I haven’t 

got there yet.” You will get it. 

If you sleep and postpone meditation until you are rested, 

you will wake up when it is light and there will be no time left to 

meditate.   I am just telling you what the Buddha taught.  There is 

nothing I know.  Everything the Buddha taught is true.  All of you 

have to make a living, work, toil, and shoulder burdens, don’t 

you? 

D:  Yes, sir. 

S:  So let us be simply.  You breathe, don’t you?   

D:  Yes, sir, we do. 

S:  So, simply be aware of the in-breath, the out-breath and 

the point below the nose where the air touches.  It goes in and out 

without interruption, doesn’t it?   

D:  Yes, sir, that’s right. 

S:  Nhưng mà các con ngủ mỗi ngày, và bây giờ các con lại 

muốn ngủ một lần nữa à?  Thế thì thực tế là các con vẫn chưa có 

đủ.  Nếu các con ngủ mỗi ngày, các con sẽ không bao giờ có 

được tròn đủ giấc ngủ.  Như thế, khi các con cảm nhận buồn ngủ, 

hãy nỗ lực để đạt đến vị trí mà nơi đó không có sự buồn ngủ, và  



296   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

sau đó các con sẽ không cần thiết để ngủ nữa.  Hãy đứng dậy và 

hãy đi lên và xuống.  Hãy giữ sự chú tâm của mình vào điểm 

chạm ở nơi mà không khí tiếp xúc khi các con hít thở vô và ra.  

Nếu như các con giữ được điều đó được khắn khít vào điểm 

chạm nầy với đầy đủ sự nỗ lực, thì vào một ít thời gian các con sẽ 

nghiệm thấy được vị trí không ngủ.  Không có điều “Tôi sẽ 

không nghiệm thấy được nó” mà chỉ có là “Tôi vẫn chưa đạt 

được nơi đó.”  Các con sẽ đạt được điều đó. 

Nếu như các con ngủ và hoãn lại việc hành thiền cho đến 

khi các con đã được nghỉ ngơi, các con sẽ thức dậy khi trời đã 

sáng và sẽ không có thời gian còn lại để thiền định.  Sư chỉ đang 

nói với các con điều mà Đức Phật đã giảng dạy.  Không có điều 

chi Sư không biết.  Tất cả điều mà Đức Phật đã giảng dạy đều là 

xác thực.  Tất cả các con phải lo việc mưu sinh, làm việc, vất vả 

cực khổ, và đôi vai nặng gánh, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

S:  Vì vậy hãy để yên cho chúng ta một cách bình lặng.  Các 

con đang hít thở, phải không?         

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, chúng con đang làm. 

S:  Thế thì, một cách đơn giản là hãy tỉnh giác vào hơi thở 

vô, hơi thở ra và điểm chạm dưới mũi ở nơi không khí tiếp xúc.  

Nó đi vô và đi ra không có sự gián đoạn, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, quả đúng vậy.   
 

S:  Only when your attention wanders away is the continuity 

broken.  And then, don’t allow your attention to follow the 

breath.  Your attention should always remain with this small spot. 

When you keep your attention there at the spot, your respiration 

will become soft and subtle.  Once it has become subtle, you 

don’t have to make it rough again.  The Buddha taught that we 

have to make the rough and harsh subtle and fine.  The Buddha 

didn’t say that we should make the subtle rough.  When you feel 

the spot, touching it with your finger, your attention will not 

wander to other objects.  Can’t you fix your attention firmly on 

the spot with the breathing?   

D:  I can, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   297 

 

S:  Will greed, aversion, and delusion still arise when your 

attention is focused on the spot? When you are well concentrated, 

even for a short moment, your mind is cleansed of greed, 

aversion, and delusion for that short moment. Can’t you keep 

your attention fixed on the spot for a longer time-span?   

D:  Yes, sir, I can. 

S:  So, make a strong effort and keep your attention here.  If 

you keep it there, is there any drowsiness or laziness disturbing 

you?   

D:  They don’t come up, sir. 

S:  But what will happen if you reduce your effort?   

D:  Laziness will come in, sir. 

S:  Chỉ khi nào sự chú tâm của các con phóng dật đi, thì sự  

liên tục bị đứt quãng.  Và vì thế, không cho phép sự chú tâm của 

các con để dõi theo hơi thở.  Sự chú tâm của các con sẽ luôn duy 

trì mãi với điểm chạm nhỏ nầy.  Khi các con gìn giữ sự chú tâm ở 

ngay tại điểm chạm, thì sự hô hấp của các con sẽ trở nên nhẹ 

nhàng và vi tế.   Một khi nó đã trở nên vi tế, các con không cần 

phải làm cho nó thô thiển một lần nữa.  Đức Phật đã giảng dạy 

rằng chúng ta tạo ra sự thô thiển và nặng nề, vi tế và nhẹ nhàng.  

Đức Phật đã không dạy rằng chúng ta nên tạo ra thô tế.  Khi các 

con cảm nhận điểm chạm, hãy đụng vào nó với ngón tay của các 

con, sự chú tâm của các con sẽ không phóng dật đến những đối 

tượng khác. Các con không thể nào khắn khít sự chú tâm của 

mình một cách kiên định vào điểm chạm với hơi thở sao?   

D:  Con có thể, kính bạch Ngài.  

S:  Sự tham lam, sự ác cảm và sự si mê sẽ vẫn còn khởi sinh 

khi sự chú tâm của các con đã được tập trung vào điểm chạm 

không?  Khi các con đã định mục tốt đẹp, dù chỉ là một khoảnh 

khắc ngắn ngủi, tâm thức của các con đã tẩy sạch sự tham lam, sự 

ác cảm và sự si mê ngay trong khoảnh khắc ngắn ngủi đó rồi.  

Các con không thể nào gìn giữ sự chú tâm của mình được khắn 

khít vào điểm chạm trong một khoảng thời gian dài sao?   

D:  Dạ thưa được, kính bạch Ngài, con có thể. 

S:  Vậy thì, hãy tạo một sự nỗ lực dũng mãnh và giữ sự chú 

tâm của các con nơi đây.  Nếu như các con giữ được nó ngay tại 



298   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

nơi đó, thì có bất luận sự buồn ngủ hay sự lười biếng làm quấy 

rối các con không?    

D:  Chúng không có nẩy sinh lên, kính bạch Ngài. 

S:  Tuy nhiên điều chi sẽ xẩy ra nếu các con giảm bớt sự nỗ 

lực của mình?   

D:  Sự lười biếng sẽ xâm nhập, kính bạch Ngài. 

 

S:  Sloth and laziness will come, and your concentration 

will become weak.  This is because you’re at the beginning, later 

it will improve. And then you should view this laziness as a 

friend, not as an enemy, and you will get used to it.  Though it 

comes, you will not get lazy any more.  When we feel sleepy, we 

say “This is good. Now I want to find the place where one 

doesn’t feel sleepy quickly. Then there will be an end to 

sleeping.” Work, fix your attention firmly on the spot as I just 

instructed you, and when your limbs ache, know “The only way 

out of this is to get to a place where there is no pain.”  Now, if 

the discomfort becomes very intense, is it too difficult then?  It is 

not difficult. Don’t worry about all this. Simply keep your 

attention on the spot.  Put it back on the spot.  Don’t allow it to 

go away!  If it runs away, you will never get to the place I just 

told you about. 

Though we can’t avoid being offered food and having to eat 

it, don’t you think that we can keep our attention at the spot and 

eat?  Do you think you will make comments like “Too much salt. 

Too little salt,” about the food that your wife, daughter, 

granddaughter brought from home?     

D:  I wouldn’t make that sort of comment, sir. 

S:  So, if they offered you food that was far too salty, would 

you become angry?   

D:  No, sir, I wouldn’t. 

S:  Do you think you would even notice that the food had 

too much salt?   

D:  No, sir. 

S:  Why? Because you are aware of something far better, so 

you don’t notice their food. If you get upset and angry about 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   299 

 

food, even though you are observing the eight precepts, and you 

die at that moment of anger, where will you go?   

D:  To the lower worlds, sir. 

S:  Sự trây lười và sự lười biếng sẽ đi đến, và sự định mục 

của các con sẽ trở nên yếu kém đi.  Điều nầy là do các con đang ở 

giai đoạn sơ cơ, về sau nó sẽ được cải thiện.  Và vì thế các con 

nên xem sự lười biếng nầy như là một người bạn, không phải là 

một kẻ thù, và các con sẽ làm quen với nó.  Cho dù nó có đi đến, 

các con sẽ không còn phải bị lười biếng nữa. Khi chúng ta cảm 

nhận buồn ngủ, chúng ta nói rằng “Tốt lắm. Bây giờ Tôi muốn 

nghiệm thấy vị trí mà nơi đó người ta không cảm nhận buồn ngủ 

một cách nhanh chóng. Và rồi ngay tại nơi đó sẽ chấm dứt việc 

buồn ngủ.”  Hãy tu tập, hãy khắn khít sự chú tâm của các con một 

cách kiên định vào điểm chạm như là Sư vừa mới chỉ dạy các 

con, và khi chân tay của các con đau nhức, biết rằng “Phương 

thức duy nhất ra khỏi điều nầy là đạt đến vị trí mà nơi đó không 

có đau nhức.”  Bấy giờ, nếu như sự khó chịu trở nên rất mãnh 

liệt, thế thì có quả là khó khăn lắm không?  Chẳng có khó khăn 

chi.  Đừng có quá lo lắng về điều nầy.  Một cách đơn giản là hãy 

giữ sự chú tâm của các con vào điểm chạm. Hãy đặt nó trở lại 

vào điểm chạm.  Không cho phép nó bỏ ra đi!  Nếu nó tẩu thoát, 

thì các con sẽ không bao giờ đạt đến vị trí mà Sư mới vừa nói với 

các con.  Cho dù chúng ta không thể nào tránh khỏi về việc cúng 

dường vật thực và việc phải thọ thực, các con không nghĩ rằng 

chúng ta có thể giữ sự chú tâm của mình vào điểm chạm và thọ 

thực? Các con có nghĩ là các con sẽ đưa ra những lời nhận xét 

như “Quá nhiều muối. Quá nhiều muối,” về thực phẩm mà vợ của 

các con, con gái, cháu gái đã từ nhà mang đến không?   

D:  Con sẽ không đưa ra loại nhận xét như thế đó, kính bạch 

Ngài. 

S:  Thế thì, nếu như họ cúng dường thực phẩm cho các con 

mà nó quá mặn đi, thì các con sẽ trở nên tức giận không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con sẽ không có. 

S:  Ngay cả các con có nghĩ là các con sẽ còn nhận thấy 

rằng thực phẩm có quá nhiều muối không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 



300   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Tại sao?  Bởi vì các con đang tỉnh giác về điều gì đó tốt 

đẹp hơn, do đó các con không để ý đến thực phẩm của họ.  Nếu 

như các con có khó chịu và sân hận về thực phẩm, ngay cả khi 

các con đang thọ trì tám điều giới học, và các con mạng chung 

vào khoảng khắc đó của sự sân hận, thì các con sẽ đi đâu?   

D:  Đến các cõi giới thấp kém, kính bạch Ngài.  

 

S:  If you work with proper effort, not just superficially, will 

you even know whether the food tastes good or bad?   

D:  No, sir. 

S: Keep your mind steadfastly focused on the spot. Your 

daily work needn’t suffer.  It doesn’t cost you anything.  Others 

won’t know about it.  Will you practise the Sitter’s Practice (*) 

tonight?  Keep your attention on the spot and you will find it very 

easy.  If you feel drowsy, or if you are aching, say “Good it has 

come early” and then concentrate still harder on the spot. 

[(*): One of thirteen Dhutaṅgas, practices of Great 

Renunciation.  The monk observing the Sitter’s Practice never 

lies down.  Disciples of Venerable Webu Sayadaw still keep this 

practise up. (For a description of the practice, see the Path of 

Purification, chapter II, p. 73-76).] 

If you reach the goal before drowsiness and discomfort 

come up, so much the better.  If these disturbances don’t manifest 

themselves, don’t stop working, thinking “If they don’t even come 

up now, there is no need to work to get to a place where they 

don’t exist.”  Just keep working. 

Will you undertake the Sitter’s Practice?  Or will you, when 

sleepiness and tiredness set in, change to another (of the four) 

postures and reduce your effort?   

D:  We shan’t reduce our effort, sir.    

S:  Ngay cả nếu như các con tu tập với sự nỗ lực đúng mực, 

không chỉ là một cách nông cạn, các con sẽ biết các vị của thực 

phẩm là tốt hay xấu không?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Hãy giữ tâm thức của các con một cách kiên định được 

tập trung vào điểm chạm. Công việc hằng ngày của các con 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   301 

 

không nhất thiết phải cam chịu.  Nó không đòi hỏi các con bất cứ 

điều gì.  Những người khác sẽ không biết được về điều đó. Tối 

nay các con sẽ tu tập về Hạnh Oai Nghi (*) không?  Hãy giữ sự 

chú tâm của các con vào điểm chạm và các con sẽ nghiệm thấy 

điều đó rất dễ dàng.  Nếu các con cảm nhận buồn ngủ, hoặc nếu 

như các con đang bị đau nhức, hãy nói rằng “Tốt thay nó đã đến 

sớm rồi” và sau đó lại còn định mục mạnh mẽ hơn nữa vào điểm 

chạm.  

[(*):  Một trong mười ba Pháp Hạnh Đầu Đà, tu tập về 

hạnh Đại Xuất Ly.  Vị tu sĩ thọ trì Hạnh Oai Nghi Ngồi không 

bao giờ nằm xuống.  Các đệ tử của Ngài Đại Trưởng Lão Webu 

vẫn còn duy trì hạnh tu tập nầy.  (Để miêu tả về việc tu tập, xin 

xem Thanh Tịnh Đạo, chương II, trang 73-76.] 

Nếu các con đạt đến mục tiêu trước khi sự buồn ngủ và sự 

khó chịu nẩy sinh lên, thế càng tốt hơn nữa.   Nếu các sự quấy rầy 

nầy tự chúng không hiển lộ ra, thì đừng có ngưng việc tu tập, mà 

nghĩ suy rằng “Ngay cả nếu chúng không nẩy sinh lên ngay bây 

giờ, thì không nhất thiết phải tu tập để đạt đến vị trí mà nơi đó 

chúng không hiện hữu.”  Vẫn cứ tiếp tục tu tập.  

Các con sẽ đảm trách về Hạnh Oai Nghi Ngồi không?  Hay 

là các con sẽ, khi sự buồn ngủ và sự mệt mỏi xâm nhập, chuyển 

đổi đến oai nghi khác (của bốn oai nghi) và giảm bớt lại sự nỗ lực 

của mình?   

D:  Chúng con sẽ không giảm bớt lại sự nỗ lực của mình, 

kính bạch Ngài. 
 

S:  All of you, or just a few among you?   

D:  All of us, sir. 

S:  So, if you keep each other company, so much the better. 

Now, then, undertake to carry out the Sitter’s Practice!  I’ll say it 

in Pāḷi, you repeat after me: 

Seyyaṃ paṭikkippami, nesajjikaṅgaṃ samādiyāmi. (#) 

(I shall abstain from lying down, I undertake the Sitter’s 

Practice.) 

[(#):  The moral precepts when taken by lay disciples from a 

monk are always recited in Pāḷi. Venerable Webu Sayadaw treats 



302   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

this taking up of the Sitter’s Practice as a taking up of moral 

precepts.  Taking this vow in Pāḷi gives it weight.] 

You may think “It wasn’t right that we just gave in to 

sleepiness in the past.” Well, now you have undertaken the 

Sitter’s Practice, and I think it is for the first time isn’t it?   

D:  Yes, sir, the first time. 

S:  Tất cả các con, hay chỉ một vài trong số các con?   

D:  Tất cả chúng con, kính bạch Ngài. 

S:  Như thế, nếu như các con trông nom bạn bè lẫn nhau, thế 

càng tốt hơn nữa.  Nào, ngay bây giờ, hãy phát nguyện thực hành 

Hạnh Oai Nghi Ngồi!  Sư sẽ đọc câu nguyện bằng Pāḷi ngữ, các 

con lặp lại theo sau Sư: 

Xin ngăn oai nghi nằm, xin thọ trì oai nghi ngồi (#) 

(Tôi sẽ tránh xa việc nằm xuống, Tôi nguyện thực hiện 

Hạnh Oai Nghi Ngồi) 

[(#):  Những điều giới học đạo đức mà khi được thọ trì bởi 

các môn đệ cư sĩ từ một vị tu sĩ là thường luôn được trùng tụng 

bằng Pāḷi ngữ.  Ngài Đại Trưởng Lão Webu xử sự việc tu tập 

Hạnh Oai Nghi Ngồi nầy như là một việc thọ trì các điều giới học 

đạo đức.  Việc thực hiện lời phát nguyện nầy bằng Pāḷi ngữ đem 

tính trọng lượng đến lời phát nguyện.] 

Các con có thể nghĩ rằng “Quả là sai lầm khi mà chúng ta 

vừa mới đầu hàng sự buồn ngủ ở trong quá khứ.”  Đấy, hiện giờ 

các con đã thực hiện được Hạnh Oai Nghi Ngồi, và Sư nghĩ rằng 

đó là lần đầu tiên, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, lần đầu tiên.  
   

S:  This is the weapon.  With this weapon you can fight your 

battle.  With this weapon you will be victorious.  If you fight with 

a pillow as a weapon, you cannot win.  I shall tell you a story you 

probably already know.  At the time of the Buddha, there was a 

rich lady who owned a big estate. When she became old, she 

distributed the inheritance among her children.  But the children, 

after receiving the money, didn’t care for their mother any more. 

She was not treated well in the houses of her sons and daughters 

and she was in distress.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   303 

 

S:  Đây là vũ khí.  Với loại vũ khí nầy các con có thể chiến 

đấu cuộc chiến của mình. Với loại vũ khí nầy các con sẽ được 

chiến thắng.  Nếu các con chiến đấu với một cái gối như là một 

loại vũ khí, các con không thể nào chiến thắng.    

Sư sẽ kể cho các con một câu chuyện có thể là các con đã 

biết rồi. Vào thời kỳ của Đức Phật, lúc bấy giờ có một phụ nữ 

giàu có đã sở hữu một bất động sản to lớn.  Khi bà trở nên lão 

mại, bà đã phân phát của thừa kế cho từng mỗi người con của bà.  

Tuy nhiên các người con, sau khi đã nhận lãnh tiền, không còn 

quan tâm đến người Mẹ của chúng nữa.  Bà ta đã không được đối 

xử tốt ở trong các căn nhà của những người con trai và con gái 

của mình, và bà ta lâm vào cảnh túng quẫn.  

 

When she was about eighty or ninety years old, the 

neighbours had her ordained as a nun (Bhikkhunī) (1) as they 

couldn’t bear to see her poverty and suffering.  When the nuns of 

her nunnery were invited for alms food to a house one day, they 

all went.  Only Sonā Therī (2) our old woman, had to stay back 

because she was too old to go along. 

[(1):  A Bhikkhunī is a Buddhist nun observing a code of 

conduct even stricter than the monks. Today the Order of 

Bhikkhunīs is extinct and cannot be re-established according to 

the Burmese Senior Monks’ Council.  There are, however, women 

in Burma who live a religious life observing as many precepts as 

they can.  They are not bound by any formal vows.] 

[(2):  The verses of this Therī are found in Elders Verses II, 

verses 102-106. Her story is given in the commentary on the 

Therīgāthā (Thī-a, 95 f., The Commentary on the Verses of the 

Therīs, 126-132). Cf. the story of Bahuputtikā, Buddhist Legends, 

II 160 f.]   

Khi bà đã vào khoảng tám mươi hoặc chín mươi tuổi, những 

người hàng xóm đã giúp bà được xuất gia thành một nữ tu (Tỳ 

Khưu Ni) (1), vì lẽ họ không thể chịu được để nhìn thấy sự 

nghèo túng và sự đau khổ của bà ta.  Vào một ngày, khi các vị nữ 

tu ở nữ tu viện của bà ta đã được thỉnh mời để bát thực phẩm ở 

tại nhà, tất cả các vị ấy đã đi.  Chỉ có Trưởng Lão Ni Soṇā (2), 



304   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

người phụ nữ lão mại của chúng ta, đã phải ở lại vì lẽ bà ta đã 

quá già yếu để đi cùng. 

[(1):  Một Tỳ Khưu Ni là một nữ tu Phật Giáo đang thọ trì 

một bộ luật về đức hạnh thậm chí còn nghiêm mật hơn các vị tu 

sĩ.  Ngày nay Giáo Hội Chư Tỳ Khưu Ni đã tuyệt chủng và không 

thể nào được tái thành lập do căn cứ vào Hội Đồng Chư vị Cao 

Tăng Miến Điện.  Tuy nhiên, có nhiều phụ nữ Miến Điện sống 

với đời sống tín ngưỡng đang thọ trì nhiều điều giới học mà họ có 

thể.  Họ không có bị giới hạn bởi bất kỳ các hình thức thệ nguyện 

nào.]   

[(2):  Các câu kệ của vị Trưởng Lão Ni nầy đã được tìm 

thấy trong bộ Trưởng Lão Ni Kệ II, các câu kệ 102-106.  Truyện 

tích của Cô ta đã được cung cấp ở trong bộ Chú Giải về Trưởng 

Lão Ni Kệ (Thì-a, trang 95.  Bộ Sách Chú Giải về các câu kệ của 

Chư Trưởng Lão Ni, trang 126-132). Cf. tích truyện của 

Bahupputikā, Những Tích Truyện Phật Giáo, II, trang 160.]  

  

Before they left the nunnery they said to Soṇā Therī “You 

are very old, you can’t come with us.  But fill the water pots for 

drinking water, and those for washing hands and feet, so that 

everything is ready when we return, and also prepare some hot 

water.” 

But this nun was very old.  To carry the water she had to 

use a small pot, and as she was working away, she got very tired. 

But she didn’t rest.  She forced herself to do what she had been 

ordered to do. Because she overworked herself, she fell down 

between the water pots, and couldn’t lift herself up any more.  

She wasn’t pretending, she was exhausted from carrying water. 

She had been given the Teachings of the Buddha.  So she 

thought “Well…I can’t fill the pots any more. There is more 

water to be carried and I haven’t prepared any hot water yet 

either. But I can’t even get up. I will take up an object of 

meditation given by the Buddha.”  And she started meditating as 

we did.  She fixed her attention firmly on the spot.  She focused 

her attention so that it stayed there, whatever happened.  That’s 

 all!  And as she was meditating with strong effort, she did what  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   305 

 

had to be done and made an end to suffering. 

Trước khi họ rời khỏi nữ tu viện, họ đã nói với Trưởng Lão 

Ni Soṇā rằng “Cô đã quá già yếu, cô không thể nào đi cùng với 

chúng tôi được.  Tuy nhiên hãy đổ đầy các chậu nước cho việc 

uống nước, và những chậu kia cho việc rửa tay và chân, để cho 

mọi thứ việc được sẵn sàng  khi chúng tôi trở về, và cũng chuẩn 

bị một ít nước nóng.   

Nhưng mà vị nữ tu đã quá già yếu.  Để thực hiện việc đổ 

nước, bà ta đã phải dùng một bình nhỏ, và vì bà đã làm việc liên 

tục, bà ta đã hết sức nhọc mệt.  Trái lại bà ta đã không ngơi nghỉ.  

Bà đã tự ép mình để làm điều mà bà ta đã được chỉ thị để làm.  

Bởi do bà đã làm việc quá sức mình, bà ta đã té ngã giữa các 

chậu nước, và đã không thể nào tự nhấc mình lên được nữa.  Bà 

đã không có giả vờ, bà đã kiệt sức từ nơi việc đổ nước.      

 Bà đã được truyền trao Giáo Lý của Đức Phật.  Do vậy bà 

đã nghĩ suy “Đấy…Tôi không thể nào đổ đầy các chậu được nữa.  

Còn có nhiều nước phải được đổ và nước nóng Tôi cũng vẫn 

chưa chuẩn bị được chút nào cả.  Mà ngay cả Tôi không thể nào 

đứng dậy được.  Tôi sẽ nắm bắt một đối tượng của thiền định đã 

trao truyền bởi Đức Phật.” Và bà đã bắt đầu hành thiền như 

chúng ta đã làm.  Bà đã khắn khít sự chú tâm của mình một cách 

kiên định vào điểm chạm.  Bà đã tập trung sự chú tâm của mình 

để cho được trú vào nơi đó, bất luận sự cố nào.  Chỉ có thế!  Và 

vì bà đã thiền định với sự nỗ lực mãnh liệt, bà đã làm điều mà 

phải được làm xong và đã khiến cho chấm dứt sự khổ đau.  

Of course she was full of the bliss of emancipation.  When 

the others come back, they couldn’t find her.  “Where could this 

old nun have gone?” they said and looked all over the nunnery. 

Eventually they found her lying between the water pots, and they 

all gathered around her and abused her.  “Now what about our 

orders?  You didn’t fill the pots, and there is no hot water either. 

You are so lazy that you just lie down and sleep.” 

But the old nun was absorbed in bliss.  The other nuns were 

worldlings, of course, and they stood there blaming her. “Look 

how lazy she is. No water pot is full, no hot water. Just lying 

around!” 



306   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

You too can talk like that, can’t you?  Not pleasant talk. But 

this nun was an Arahat.  She had attained Arahatship along with 

the super-normal powers.  She said “All you desire will be done. 

There will be water in the pots and there will be hot water too.” 

And after saying this, she made a strong determination and the 

water pots were filled to the brim and the hot water was boiling 

over. 

This nun was very old, and in exhaustion she fell down and 

could not get up again. She practised as you are doing now.  Do 

you hear this?  How long will it take you to reach the goal, you 

who are healthy and strong?   

D:  We shall work hard. 

Lẽ tất nhiên là bà đã ngập tràn hồng phúc của sự giải thoát.  

Khi những người kia đã trở lại, họ đã không thể tìm thấy được bà 

ta.  “Bà nữ tu già yếu nầy đã đi đâu rồi vậy?” họ đã bảo nhau và 

đã lướt nhìn khắp cả nữ tu viện.  Cuối cùng họ đã tìm thấy bà 

đang nằm ở giữa các chậu nước, và tất cả họ đã tập trung xung 

quanh bà ta và đã mắng nhiếc bà “Các chỉ thị của chúng tôi thì 

như thế nào hả?  Cô đã không đổ đầy các chậu, và luôn cả cũng 

không có nước nóng.  Quả là cô quá lười biếng chỉ có việc nằm 

xuống và ngủ thôi.”   

Tuy nhiên vị nữ tu già yếu đã được tận hưởng trong hồng 

phúc.  Các vị nữ tu đang là hiệp thế, lẽ tất nhiên, và họ đã đứng 

tại nơi đó đang khiển trách bà.  “Trông bà ta lười biếng làm sao 

đấy.  Không có chậu nước được đổ đầy, không có nước nóng.  

Chỉ có việc nằm dài ra thôi!”   

Các con cũng có thể nói tương tự như thế đó, phải không?    

Nói chuyện bất hỷ duyệt.  Tuy nhiên vị nữ tu nầy đã là một bậc 

Vô Sinh.  Bà ta đã đạt Quả vị Vô Sinh cùng với các năng lực siêu 

nhiên.  Bà ta đã nói “Tất cả các bạn mong muốn sẽ được hoàn 

thành. Sẽ có nước trong các chậu và cũng sẽ có nước nóng luôn.”  

Và sau khi đã nói như thế, bà đã thực hiện một sự quyết tâm 

mãnh liệt và các chậu đã được đổ đầy lên tới miệng và nước nóng 

đã đang được sôi trào.   

Người nữ tu nầy rất là già yếu, và trong tình trạng kiệt sức 

bà ta đã té ngã và đã không thể nào đứng lên được nữa.  Bà đã tu 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   307 

 

tập như các con đang làm hiện giờ.  Các con có nghe thấy điều 

nầy không?  Bao lâu thì các con sẽ đạt đến mục tiêu, các con là 

những người khỏe mạnh và tráng kiện?   

D:  Các con sẽ tích cực tu tập. 
  

S:  Will you still say “Oh, we are old, we can’t practise any 

more?” Soṇā Therī was eighty or ninety years old and she still 

carried the water as she had been told to do.  When she fell down 

in exhaustion she just meditated. The disciples of Buddha 

attained the goal because their power of effort was great.  

You have the Teachings, the technique.  All you need now is 

effort.  And why do you need effort?  Because during meditation 

the enemies will come to disturb you.   

Keep your attention on this small spot.  If your limbs ache, 

work so that you reach the state where there is no aching.  When 

you are drowsy, work so that you reach the state where there is 

no drowsiness.  Good, good… establish effort and meditate, work 

to make an end to all suffering.  

S:  Các con sẽ vẫn còn nói rằng “Ồ, chúng con đã già, 

chúng con không thể nào tu tập được nữa.”  Trưởng Lão Ni Soṇā 

đã tám mươi hoặc chín mươi tuổi và bà ta vẫn còn đi đổ nước 

theo như bà đã được bảo phải làm.  Khi bà đã té ngã trong tình 

trạng kiệt sức thì bà ta đã liền vội hành thiền.  Chư đệ tử của Đức 

Phật đã đạt được mục tiêu là bởi do năng lực của sự nỗ lực của họ 

quả là to lớn. 

Các con có Giáo Lý, có kỹ thuật.  Điều mà tất cả các con 

cần phải có hiện giờ là sự nỗ lực.  Và tại sao các con cần phải có 

sự nỗ lực?  Bởi vì trong quá trình việc hành thiền các kẻ thù sẽ đi 

đến để quấy rầy các con.  

Hãy giữ sự chú tâm của các con vào điểm chạm nhỏ nầy.  

Nếu tay chân của các con đau nhức, hãy tu tập để cho các con đạt 

đến trạng thái ở nơi đó không có sự đau nhức.  Khi các con buồn 

ngủ, hãy tu tập để cho các con đạt đến trạng thái ở nơi đó không 

có sự buồn ngủ. Tốt lắm, tốt lắm… hãy thiết lập sự nỗ lực và 

thiền định, hãy tu tập để khiến cho chấm dứt tất cả sự khổ đau.
  

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻ 



308   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

DISCOURSE  VII 

TO  LIGHT  A  FIRE 

PHÁP THOẠI  VII 

NHEN NHÓM MỘT NGỌN LỬA 

 

Sayadaw:  You have taken the moral precepts, now practise 

them. Only when your practice of morality (Sīla) is perfect can 

you fulfil your aspirations for awakening. Having perfected 

yourselves in Sīla, you have to perform various other meritorious 

practices, and these can take you to the pinnacle and the 

fulfillment of your aspirations. 

The Teachings of the Buddha are enshrined in the Tipiṭaka. 

These Teachings were not given by the Buddha just to be 

preached and studied.  You are good people, you have to practise 

the Teachings with unwavering effort from the time you obtain 

them in order to escape from this suffering. 

Do not get confused about the Teachings.  We don’t have to 

know many techniques, only one, but that we should know 

clearly.  If we establish one technique with strong effort and get 

rid of all doubts, then, without asking anyone else, we shall find 

the answers, I think. 

Choose one technique and practise it steadfastly. If you 

focus your mind at the small spot where the air touches when you 

breathe in and out, then there will be no wanting, no aversion or 

delusion, and as these there are absent, you are immediately out 

of suffering.  So, for a short moment your mind is pure.  Now, if 

your last mind-moment (*) came up at this time and you died, 

would there be anything to be worried about or to be afraid of?   

[(*):  In the Abhidhamma the Buddha explains that the last 

mind-moment is responsible for the rebirth consciousness.  If the 

last mind-moment is accompanied by good mental states, the 

being produced by it is a happy being; if the last mind-moment is 

accompanied by fear or greed or aversion, for example, a being 

in the lower planes will spring into existence as a result.  There is 

no gap in time between the last mind-moment before death and 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   309 

 

the first mind-moment of the rebirth. (See the reference to 

Paṭisandhi, Cuti and Bhavanga Citta in the Index to Pāḷi words 

in the Compendium of Philosophy.]  

Đại Trưởng Lão:  Các con đã thọ trì những điều giới học 

đạo đức, bây giờ hãy tu tập chúng.  Chỉ khi nào sự tu tập của các 

con về đức hạnh (Giới Luật) được toàn hảo thì các con có thể 

hoàn thành viên mãn các sở nguyện cầu cho sự giác ngộ.  Khi tự 

bản thân đã được toàn thiện trong Giới Luật, các con còn phải 

thực hiện thêm nhiều Thiện Hạnh khác nữa, và những điều nầy 

mới có thể đưa các con lên đến tột đỉnh và việc hoàn thành viên 

mãn các sở nguyện cầu của mình.   

Giáo Lý của Đức Phật đã được lưu trữ trong Tam Tạng.  

Những Giáo Lý nầy đã được trao truyền do bởi Đức Phật là 

chẳng phải chỉ để được thuyết giảng và để được nghiên cứu.   

Các con là những người tốt, các con phải tu tập Giáo Lý với sự 

nỗ lực bất dao động từ thời điểm các con tín thọ chúng nhằm để 

thoát khỏi sự khổ đau nầy.  

Không nên bị bối rối về Giáo Lý.  Chúng ta không cần phải 

biết nhiều kỹ thuật, chỉ cần biết một, nhưng mà chúng ta nên biết 

một cách rõ ràng.  Nếu chúng ta thiết lập một kỹ thuật với sự nỗ 

lực và để loại bỏ tất cả mọi sự  nghi ngờ, thế rồi, Sư nghĩ rằng, 

không cần vấn hỏi bất cứ người nào khác, chúng ta sẽ tìm ra được 

những câu trả lời.  

Hãy chọn lấy một kỹ thuật và tu tập nó một cách kiên định.  

Nếu như các con tập trung tâm thức của mình vào điểm chạm 

nhỏ, là nơi không khí tiếp xúc khi các con hít thở vô và ra, sau đó 

sẽ không có sự tham muốn, không có sự ác cảm hoặc sự si mê, và 

vì đã mất đi cả ba điều nầy, thì các con ngay lập tức thoát khỏi sự 

khổ đau. Như thế, trong một khoảnh khắc ngắn ngủi, tâm thức 

của các con được thuần tịnh.  Bấy giờ, nếu như sát na tâm thức 

cuối cùng của các con khởi sinh vào thời điểm nầy và các con đã 

mạng chung, thì sẽ có bất cứ điều chi để phải bị lo lắng hoặc sợ 

hãi không?   

[(*): Trong Vô Tỷ Pháp Đức Phật giải thích rằng khoảnh 

khắc (sát na) Tâm Thức cuối cùng có trách nhiệm quan trọng đối 

với Tâm Tục Sinh.  Nếu khoảnh khắc (sát na) Tâm Thức cuối 



310   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

cùng đã đi kèm theo bởi những trạng thái Tâm Sở tịnh hảo, hữu 

tình được tạo ra do bởi việc đó, là một hữu tình hạnh phúc; nếu 

như khoảnh khắc Tâm Thức cuối cùng đã đi kèm theo bởi sự sợ 

hãi hoặc sự tham lam, hoặc sự ác cảm, chẳng hạn, sẽ xuất hiện 

một hữu tình trong các cõi giới thấp kém như là một kết quả hiện 

bầy.  Không có khoảng cách về thời gian giữa sát na Tâm cuối 

cùng trước khi tử vong và sát na Tâm đầu tiên của sự tái tục.  

(Xin xem tài liệu tham khảo về Tâm Tái Tục, Tâm Tử  và Tâm 

Hữu Phần trong bản mục lục Pāḷi ngữ ở trong bộ Kinh Khái 

Lược về Triết Học.] 

      

The benefits accruing to you from this practice don’t last for 

just a short moment or one lifetime.  This short moment of purity 

will bring benefits for the remainder of the cycle of birth and 

death. And why can you accomplish this? Because the time is 

right, your form of existence is right, and you are putting forth 

right effort. 

The disciples of the Buddha took the practice from the 

Teacher and worked with unwavering perseverance.  Therefore, 

they achieved the awakening they had aspired for. 

How did they work?  In the same way as a man who wants 

to light a fire with a fire stick, as in the olden days.  They rubbed 

two pieces of wood together, and heat was produced.  Eventually 

the wood started to glow, and then they could light a fire.  So, if a 

man wants to start a fire in this way and rubs two pieces of wood 

together, does he count “One rub, two rubs, three rubs, …?”    

Disciple:  No, sir, that wouldn’t work very well. 

S:  How would he have to do it then?    

D:  He would have to rub continuously until he got a flame. 

S:  Yes, when they wanted to start a fire in those days, this 

was the only way to do it. They had to rub with strong 

determination and without taking breaks.  Now, if one were to 

rub two pieces of wood together in this way, how long would it 

take for the fire to start?   

D:  When it gets hot enough, the fire will start, sir. 

S:  Will that take long?     



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   311 

 

D:  Not very long, sir. 

S:  No, if this man works with determination, it doesn’t take 

long. It is just the same with this practice here. You want fire. 

You know that if you rub these two pieces of wood together you 

can have it.  Now, if you count.  “One rub, two rubs, …” it will 

become a little hot.  And then you take rest for a while.  Will you 

start a fire?   

D:  No, sir. 

S: OK, so you start again, one, twice, three times …and 

again heat is produced.  Then you lay back again and take a bit 

of rest.  Will you start a fire?   

D:  No, sir. 

S:  And if you continue in this way for a whole month?   

D:  We won’t get fire. 

S:  And if you continue for a whole year?   

D:  It will just get warm, sir, but there will be no fire. 

S:  Now, what if you were to work like this for one hundred 

years?   

D:  It will just become warm, sir. 

S:  In that case, there is no fire in these two pieces of wood?   

D:  There is fire, sir, but the effort and perseverance are not 

sufficient. 

Những phúc lợi đang dần gia bội đến cho các con từ việc tu 

tập nầy không chỉ là kéo dài trong một khoảnh khắc ngắn ngủi 

hay là một cuộc đời.  Khoảnh khắc ngắn ngủi của sự thanh tịnh sẽ 

mang lại những phúc lợi cho đến phần còn lại của vòng tuần hoàn 

sanh và tử.  Và vì sao các con có thể hoàn thành được điều nầy?  

Là vì thời gian thì thích hợp, hình thức của sự hiện hữu của các 

con là thích hợp, và các con đã ra sức nỗ lực thích hợp. 

Chư đệ tử của Đức Phật đã nắm bắt sự huấn tập từ nơi Bậc 

Đạo Sư và đã tu tập với sự kiên trì bất thối. Do đó, họ đã đạt 

được sự giác ngộ mà họ đã có sở nguyện cầu.   

Họ đã tu tập như thế nào?  Trong cùng một phương thức y 

như là một người nam muốn nhen nhóm một ngọn lửa với một 

que lửa, theo như trong những ngày xa xưa.  Họ đã cọ xát hai 

miếng gỗ lại với nhau, và nhiệt lực đã được tạo ra.  Cuối cùng 



312   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

thanh gỗ đã bắt đầu rực sáng lên, và như thế họ có thể nhen nhóm 

một ngọn lửa.  Vậy thì, nếu một người nam muốn khởi động một 

ngọn lửa trong phương thức nầy và cọ xát hai miếng gỗ lại với 

nhau, liệu rằng ông ta đếm “Một sự cọ xát, hai sự cọ xát, ba sự cọ 

xát, v.v.”?   

Đệ Tử: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, làm như thế sẽ 

không được tốt lắm. 

S:  Thế thì ông ta sẽ phải làm như thế nào?   

D:  Ông ấy sẽ phải cọ xát một cách liên tục cho đến khi ông 

ta có được một ngọn lửa. 

S:  Đúng vậy, khi họ muốn khởi động một ngọn lửa trong 

những ngày đó, điều nầy là con đường duy nhất để làm việc đó.  

Họ đã phải cọ xát với sự quyết tâm mãnh liệt và không có thời 

gian ngơi nghỉ.  Bấy giờ, nếu có một người đã cọ xát hai miếng 

gỗ lại với nhau trong phương thức nầy, thì bao lâu nó sẽ làm cho 

ngọn lửa được bắt đầu?    

D:  Khi nó có được đủ độ nóng, thì ngọn lửa sẽ bắt đầu, 

kính bạch Ngài. 

S:  Nó sẽ mất nhiều thời gian không?   

D:  Không lâu lắm, kính bạch Ngài. 

S: Không lâu, nếu người nam nầy làm việc với sự quyết 

tâm, nó không mất nhiều thời gian.  Điều đó thì cũng tương tự 

với sự tu tập ở tại nơi đây vậy.  Các con muốn có ngọn lửa.  Các 

con biết rằng nếu các con cọ xát hai miếng gỗ nầy lại với nhau thì 

các con có thể có được nó.  Bấy giờ, các con đếm “Một cọ xát, 

hai cọ xát, ..” nó sẽ trở nên một chút ít nóng.  Và sau đó các con 

lại nghỉ ngơi một thời gian. Các con sẽ khởi động được một ngọn 

lửa không?        

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Được lắm, do đó các con lại khởi động một lần nữa, một 

lần, hai lần, ba lần, .. và một lần nữa nhiệt lực đã được tạo ra.  

Thế rồi các con lại nằm xuống một lần nữa và nghỉ ngơi một chốc 

lát.  Các con sẽ khởi động được một ngọn lửa không? 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Và nếu các con tiếp tục trong phương thức nầy cho trọn 

cả một tháng?     



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   313 

 

D:  Chúng con sẽ không có được ngọn lửa. 

S:  Và nếu các con tiếp tục cho trọn cả một năm?   

D: Nó sẽ chỉ có được ấm áp, kính bạch Ngài, nhưng sẽ 

không có ngọn lửa. 

S:  Bấy giờ, nếu như các con đã làm việc như thế nầy trong 

một trăm năm thì ra sao?    

D:  Nó sẽ chỉ trở nên ấm áp, kính bạch Ngài. 

S:  Trong trường hợp đó, thì không có lửa ở trong hai miếng 

gỗ nầy?   

D:  Có ngọn lửa, kính bạch Ngài, nhưng sự nỗ lực và sự 

kiên trì thì không tròn đủ.  

  

S:  It is just the same with our work.  You have to work as 

the fire maker does, without taking rest.  Soon it will become hot 

and then, before long, a fire will start.  Only then will you be able 

to use the fire in the way you want.  You should all make the 

effort to fulfil your aspiration for awakening.  You have received 

the teachings of the Buddha.   Now, you have to work so that your 

efforts are equal to the efforts of those wise men of old who 

attained their goal. The Teachings of the Buddha are the only 

path out of suffering, and you can practise them only when a 

Buddha has arisen, and as long as his Teachings are available. 

When no Teachings of a Buddha are available, you cannot fulfil 

your aspirations for Nibbāna. When a Buddha arises in the 

world, right conduct (Caraṇa) and understanding (Vijjā) which 

lead out of suffering are expounded.  If you use the opportunity 

and put them into practice, you will become perfect. Right 

conduct can also be practised when there are no Teachings of a 

Buddha, but insight and understanding is not available.    

S:  Việc đó thì cũng tương tự với việc tu tập của chúng ta. 

Các con phải tu tập như người nhen nhóm ngọn lửa đã làm, 

không có được ngơi nghỉ.  Tức thì nó sẽ trở nên nóng lên và thế 

rồi, chẳng bao lâu, một ngọn lửa sẽ bắt đầu. 

Chỉ có như thế các con sẽ có thể sử dụng được ngọn lửa 

theo cách thức các con mong muốn.  Tất cả các con sẽ nỗ lực để 

hoàn thành viên mãn sở nguyện cầu của mình cho sự giác ngộ.  



314   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Các con đã được đón nhận Giáo Lý của Đức Phật.  Bấy giờ, các 

con phải tu tập để mà những sự nỗ lực của các con sẽ ngang bằng 

với những sự nỗ lực của các bậc trí tuệ ở thời cổ xưa mà họ đã 

thành đạt được mục tiêu của họ.  Giáo Lý của Đức Phật là con 

đường duy nhất thoát khỏi sự khổ đau, và các con chỉ có thể tu 

tập được Giáo Lý khi Đức Phật đã được xuất hiện, và với điều 

kiện Giáo Lý của Ngài đang còn hiệu lực.  Khi Giáo Lý của một 

vị Phật đã không còn hiệu lực, các con không thể nào hoàn thành 

viên mãn sở nguyện cầu của mình cho được Níp Bàn.  Khi một vị 

Phật hiện hữu trong thế gian, Chánh Hạnh (Đức Hạnh) và sự 

hiểu biết (Minh), điều mà dẫn dắt thoát khỏi sự khổ đau, đã được 

giải thích một cách chi tiết.  Nếu các con sử dụng các cơ hội và 

đưa chúng vào việc tu tập, các con sẽ trở nên toàn hảo.  Chánh 

Hạnh cũng có thể được tu tập khi không có Giáo Lý của một vị 

Phật, tuy nhiên Tuệ Giác hoặc sự Hiểu Biết (Minh) thì không có 

hiệu lực.   

  

What exactly does right conduct mean? Now that the 

Teachings of a Buddha are available, all of you untiringly give 

the four requisites of food, robes, shelter, and medicine to the 

monks. When you give, you offer the best you can afford.  But still 

you are not satisfied yet, you want to do more and more.  This is 

good conduct (Caraṇa)?   

To practise the Teachings of the Buddha to the point of 

being able to escape from all suffering, we have to be aware of 

one single object continuously, without break or interruption.  If 

we are thus aware, we are practising understanding (Vijjā).  

Practising both together and being perfect in effort, the wise men 

of old attained to the awakening to which they aspired. 

You may think “Well, we make offerings to the Teachings by 

giving food, clothing, shelter, and medicine to the monks.  To 

realize the Teachings for ourselves we would have to practise 

insight. We shall do that if we have some free time after 

preparing our offerings.” Now if you work like this, are you 

practising right conduct or insight?   

D:  It is right conduct, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   315 

 

Ý nghĩa chính xác của Chánh Hạnh là chi? Vào lúc nầy 

Giáo Lý của một vị Phật đang còn hiệu lực, tất cả các con cúng 

dường tứ vật dụng một cách không mệt mỏi về thực phẩm, y áo, 

trú xứ và thuốc men đến các vị tu sĩ.  Khi các con xả thí, các con 

cúng dường hết khả năng các con có thể cho ra.  Tuy nhiên các 

con vẫn chưa có được hài lòng, các con muốn làm càng nhiều 

nhiều hơn nữa.  Đấy có phải là Chánh Hạnh (Đức Hạnh) không?   

Để tu tập Giáo Lý của Đức Phật cho đến mức để có khả 

năng được thoát khỏi tất cả mọi sự khổ đau, chúng ta cần phải 

tỉnh giác một cách liên tục vào một đối tượng duy nhất, không 

được ngơi nghỉ hay là gián đoạn.  Nếu chúng ta có được tỉnh giác 

như thế, là chúng ta đang tu tập sự Hiểu Biết (Minh).  Tu tập 

cùng một lúc có cả hai và trong trạng thái sự nỗ lực toàn hảo, các 

bậc trí tuệ ở thời cổ xưa đã đạt sự giác ngộ đến điều mà họ đã sở 

nguyện cầu.   

Các con có thể nghĩ rằng “Tốt lắm, chúng ta thực hiện việc 

cúng dường đến Giáo Pháp qua việc xả thí thực phẩm, y áo, trú 

xứ và thuốc men đến các vị tu sĩ.  Để được tự liễu tri Giáo Pháp 

chúng ta sẽ cần phải tu tập tuệ giác.  Chúng ta sẽ làm điều đó nếu 

chúng ta có thời gian rảnh rỗi sau khi chuẩn bị các việc cúng 

dường của mình.”  Bấy giờ nếu như các con làm việc như thế 

nầy, là các con đang tu tập Chánh Hạnh hay là Tuệ Giác?   

D:  Điều đó là Chánh Hạnh, kính bạch Ngài. 
 

S:  When you have fulfilled your duties and keep your mind 

steadfastly focused on one single object, what are you practising 

then?     

D:  Wisdom, sir. 

S:  So, what happened to right conduct? When you keep 

your attention focused on the spot, are you still practising right 

conduct?   

D: Yes, sir, then we are practising right conduct (Caraṇa) 

and understanding (Vijjā) at the same time. 

S:  Yes, you can practise the two jointly.  First you prepare 

food and then you meditate.  Thus we have to perfect ourselves in 

both practices, in right conduct and understanding. But you 

practise right conduct first, and only then do you practise 



316   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

understanding. Is it not possible to practise these emancipating 

Teachings of  the Buddha simultaneously?  Is it not possible to be 

aware of the in-breath and the out-breath even while preparing 

food or while building a monastery?   

D:  It’s possible, sir. 

S: Khi các con đã hoàn thành viên mãn các nhiệm vụ của 

mình và giữ tâm thức của các con một cách kiên định được tập 

trung vào một đối tượng duy nhất, thế là các con đang tu tập điều 

chi?   

D:  Trí tuệ, kính bạch Ngài. 

S:  Vậy thì, điều chi đã xẩy đến với Chánh Hạnh?  Khi các 

con gìn giữ sự chú tâm của mình được tập trung vào điểm chạm, 

là các con vẫn đang còn tu tập Chánh Hạnh?   

D: Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, trong trường hợp đó là 

chúng con đang cùng một lúc tu tập Chánh Hạnh (Đức Hạnh) và 

sự Hiểu Biết (Minh).  

S:  Đúng vậy, các con có thể tu tập cùng chung cả hai với 

nhau.   Trước tiên các con chuẩn bị thực phẩm và sau đó các con 

thiền định.  Do vậy, chúng ta cần phải trau giồi cho thật thành 

thạo trong cả hai việc tu tập, trong Chánh Hạnh (Đức Hạnh) và 

sự Hiểu Biết (Minh).  Tuy nhiên các con tu tập Chánh Hạnh 

trước tiên, và chỉ ngay sau đó, là các con tu tập sự Hiểu Biết.  

Điều đó có là bất khả thi để tu tập Giáo Lý giải thoát của Đức 

Phật nầy đây cùng một lúc không?  Điều đó có là bất khả thi để 

được tỉnh giác vào hơi thở vô và hơi thở ra ngay cả trong khi 

đang chuẩn bị thực phẩm hoặc trong khi đang kiến tạo một tu 

viện không?   

D:  Điều đó là khả thi, kính bạch Ngài.   
  

S:  You see, this is the way the wise disciples of the Buddha 

used to practise. They had the ability to accept good advice and 

instructions.  Do you think they might have thought“Our parents, 

who are our highest possessions and to whom we owe an infinite 

debt of gratitude, are getting old.  We have to serve them day and 

night, therefore we can’t meditate?” 

D:  Sir, some must have thought in this way. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   317 

 

S: Is the fulfillment of one’s duties towards parents included 

in right conduct or in understanding?   

D:  It is right conduct, sir. 

S:  Isn’t it possible to be aware of mind and matter while 

you look after your parents?   

D:  It’s possible, sir. 

S:  Các con thấy đấy, đây là phương thức các đệ tử trí tuệ 

của Đức Phật đã dùng để tu tập.  Họ đã có khả năng để được đón 

nhận lời khuyên bảo và những huấn từ tốt đẹp.  Các con có nghĩ 

là họ có thể đã có nghĩ suy “Mẹ Cha của chúng ta, họ là những 

người có quyền sở hữu cao nhất của chúng ta, và họ là các bậc 

mà chúng ta nợ một món nợ vô hạn của lòng biết ơn, hiện đang 

già yếu.  Chúng ta phải phục vụ họ liên tục ngày và đêm, vì thế 

chúng ta không thể nào thiền định được?” 

D:  Kính bạch Ngài, một vài người chắc hẳn là phải có nghĩ 

suy trong phương thức nầy.   

S:  Việc hoàn thành viên mãn các nhiệm vụ của một người 

đối với Mẹ Cha đã được kể đến, là trong Chánh Hạnh hay là 

trong sự Hiểu Biết?   

D:  Điều đó là Chánh Hạnh, kính bạch Ngài. 

S:  Điều đó có là bất khả thi để được tỉnh giác vào tâm thức 

(Danh) và thể chất (Sắc) trong khi các con chăm sóc Mẹ Cha của 

các con không?   

D:  Điều đó là khả thi, kính bạch Ngài. 

 

S:  Now that you know that the wise men of old practised 

right conduct and understanding simultaneously, do you still 

consider it impossible to practise understanding while serving 

your children and grandchildren? Can’t you train your mind in 

the awareness of mind and matter at the same time that you are 

fulfilling all your duties? Wherever you are, whatever you do, 

you can practise right conduct and meditation at the same time. 

When your children are good, you can be aware of the in and out 

-breath, and when they are naughty and you have to correct 

them, then too you can practise. Tell me, what element of the 

training is your correcting the children?   



318   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 D:  It is right conduct, sir. 

 S: So, if you practise awareness while you scold them, 

what are you practising?   

 D:  Understanding, sir. 

 S:  If we practise awareness while we do what we have to 

do, will we suffer?  Does it disturb our work?   

 D: No, sir, if one works with awareness the work is 

completed more quickly.  

 S:  If you don’t allow yourselves to be distracted, you will 

work faster, and you will earn more money.  Your aspiration to 

Nibbāna too will be fulfilled more quickly.  All the beings who 

practise in this way can fulfil their aspirations. There is not a 

single second in which it isn’t possible to fulfil your aspiration. 

How about those human beings, Devas, and Brahmās who don’t 

practise the Teachings of the Buddha, though the time is good?   

Do they attain the fulfillment of their aspirations?   

D: Those who don’t make effort can’t fulfil their aspira-

tions, sir. 

S:  Why? Is it because they aren’t reborn in the right plane 

of existence or because it isn’t right the time?   

D:  No, sir, but without effort nothing can be accomplished. 

S:  Maybe they don’t have sufficient Pāramīs?   

D: Maybe some can’t grasp the Teachings because they 

haven’t completed their perfections sufficiently in the past, sir. 

S:  But if you don’t put forth effort, can you still claim that 

you don’t understand because of missing Pāramīs?   

D: Those who have accumulated perfections in the past 

attain the stages of Nibbāna when they listen to the Teachings. 

But we, sir, because we have no perfections, we listen to the 

Dhamma again and again, and we remain just the same.  

S:  The wise men of old were just like thirsty people.  They 

were thirsty, so they looked for water.  And when they found it, 

what did they do?  Did they look up at the sky and say “Well, we 

don’t want to drink this water yet?” No, they were people who 

were really thirsty. What about you? You have the Teachings of 

the Buddha, do you drink them right away?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   319 

 

D:  Sir, we linger and wait. 

S:  In that case it isn’t true that you don’t have any Pāramīs. 

If you don’t drink, your thirst will not be quenched. What will you 

do if you find yourselves sitting right next to the water pot?   

D: Because we don’t have a sufficient amount of Pāramī, 

we just sit there, sir.  

S:  Vào lúc nầy các con biết được rằng các bậc trí tuệ ở thời 

cổ xưa đã tu tập Chánh Hạnh (Đức Hạnh) và sự Hiểu Biết 

(Minh) vào cùng một lúc, các con vẫn còn đắn đo điều đó bất khả 

thi để tu tập sự Hiểu Biết (Minh) trong khi đang trông nom các 

con cháu của mình không?  Liệu các con không thể nào huấn tập 

tâm thức của mình trong sự tỉnh giác của tâm thức (Danh) và thể 

chất (Sắc) vào cùng một lúc trong khi các con đang hoàn thành 

viên mãn tất cả các nhiệm vụ của mình không?  Bất luận là các 

con ở đâu, bất luận là các con làm điều chi, các con có thể tu tập 

cùng một lúc Chánh Hạnh và việc hành thiền.  Khi các con của 

các con là ngoan ngoãn, các con có thể là tỉnh giác vào hơi thở vô 

và ra, và khi chúng là nghịch ngợm và các con phải sửa phạt 

chúng, thế là các con cũng có thể tu tập được.  Hãy nói cho Sư 

biết, điều yếu tố chi của việc huấn tập trong việc sửa phạt con 

trẻ?    

D:  Điều đó là Chánh Hạnh, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì, các con đang tu tập điều chi, nếu các con tu tập 

sự tỉnh giác trong khi các con rầy la chúng?      

D:  Sự Hiểu Biết (Minh), kính bạch Ngài. 

S:  Nếu chúng ta tu tập sự tỉnh giác trong khi chúng ta làm 

điều mà chúng ta phải làm, chúng ta sẽ phải thọ khổ đau không?   

Nó có đòi hỏi chúng ta bất luận điều chi không?  Nó có quấy rầy 

việc tu tập của chúng ta không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nếu một người làm việc 

với sự tỉnh giác thì việc làm sớm mau được thành tựu hơn. 

S:  Nếu các con không tự cho phép bản thân mình bị rối trí,  

các con sẽ làm việc nhanh chóng hơn, và các con sẽ kiếm được 

nhiều tiền hơn.  Sở nguyện cầu đến Níp Bàn của các con cũng sẽ 

được sớm mau hoàn thành viên mãn hơn.  Tất cả các hữu tình mà 

tu tập trong phương thức nầy có thể hoàn thành viên mãn sở 



320   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

nguyện cầu của mình.  Chẳng có một giây khắc mà trong đó bất 

khả thi việc hoàn thành viên mãn sở nguyện cầu của mình.  Thế 

còn những con người kia, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên, họ là 

những vị không tu tập Giáo Lý của Đức Phật, cho dù thời gian là 

tốt đẹp thì sao?  Liệu họ có đạt được việc hoàn thành viên mãn sở 

nguyện cầu của mình không?   

D: Với những người không gắng sức nỗ lực thì không thể 

nào hoàn thành viên mãn sở nguyện cầu của mình được, kính 

bạch Ngài.  

S: Tại sao?  Đó là do bởi họ không được tái tục trong cõi 

giới thích hợp của chúng hữu sinh, hay là do bởi thời gian không 

thích hợp?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, trái lại nếu không có sự 

nỗ lực thì chẳng có điều chi có thể được hoàn thành cả. 

S:  Có thể là họ không được tròn đủ các Pháp Toàn Thiện 

(Ba La Mật)?   

D:  Có thể là một vài người không có khả năng thấu triệt 

Giáo Lý bởi do họ không có hoàn thành các Pháp Toàn Thiện 

một cách tròn đủ trong thời quá khứ, kính bạch Ngài.  

S:  Nhưng nếu các con không gắng sức nỗ lực, các con vẫn 

có thể cho rằng các con không được hiểu biết là do bởi thiếu các 

Pháp Toàn Thiện không?    

D:  Với những ai đã có tích lũy các Pháp Toàn Thiện trong 

thời quá khứ đạt thành các giai đoạn của Níp Bàn khi họ lắng 

nghe Giáo Lý. Nhưng mà chúng con, kính bạch Ngài, bởi do 

chúng con không có các Pháp Toàn Thiện, chúng con lắng nghe 

Giáo Pháp lặp đi lặp lại rất nhiều lần, và chúng con vẫn cứ y như 

vậy.  

S: Các bậc trí tuệ ở thời cổ xưa tương tự như người khát 

nước.  Họ đã khát nước, do vậy họ đã tìm kiếm nước uống.  Và 

họ đã làm điều chi, khi họ đã tìm thấy được nó?  Họ đã ngẩng 

mặt lên trời và nói rằng “Đấy, chúng tôi vẫn chưa muốn uống 

nước nầy?” Chưa, họ đã là những người thực sự là khát nước.  

Thế còn các con thì sao? Các con có được Giáo Lý của Đức Phật, 

các con có uống cạn Giáo Lý ngay tức thời không?   

D:  Kính bạch Ngài, chúng con nấn ná và chờ đợi. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   321 

 

S:  Trong trường hợp đó nó không thực sự là các con không 

có bất luận Pháp Toàn Thiện nào cả.  Nếu như các con không 

uống, cơn khát của các con sẽ không được dịu bớt đi.  Các con sẽ 

làm điều chi nếu các con đã tự thấy mình đang ngồi cạnh bên 

chậu nuớc?    

D:  Bởi do chúng con không có tròn đủ số lượng về các 

Pháp Toàn Thiện, chúng con chỉ ngồi tại nơi đó, kính bạch Ngài.
      

S:  What will you do if you walk into a lake full of water?   

D: When we walk down into the water we stretch out our 

neck and turn our face up towards the sky, sir.  And if we should 

dive, sir, we shall keep our mouth firmly shut. 

S:  Now, are you still telling me that you are thirsty, but that 

you don’t have the necessary understanding to be able to drink?   

D:  Sir, because we don’t have the necessary conditioning, 

we don’t open our mouth in the water. 

S:  If you really wanted to drink, would you still keep your 

mouth shut?   

D:  If one really wanted to drink, one wouldn’t, of course. 

S:  So you are saying “Though I do want to drink, I do not 

want to drink!”  Aren’t you contradicting yourselves?        

D:  It is as if we pretended not to want to drink, sir. 

S:  Tell me then, if you are thirsty and just bear it, are you 

happy or unhappy?   

D:  Unhappy, sir. 

S: So, if you are unhappy, will you keep sitting near the 

water pot without drinking?   

D:  Sir, we see this kind of suffering as happiness. 

S:  Did the Buddha teach that this thirst is happiness?   

D:  No, sir, he said it was suffering. 

S:  Now, tell me, what do you do think is true: What the 

Buddha said or what you think?   

D:  Our view, that this is happiness, is wrong, sir. 

S:  Do you want to be happy or unhappy?   

D:  Though we would like to be happy, we continue to create 

unhappiness for ourselves. 



322   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Các con sẽ làm điều chi nếu như các con bước vào trong 

một cái hồ đầy nước?   

D:  Khi chúng con bước xuống đi vào trong nước, chúng 

con căng cổ của chúng con ra và quay mặt hướng lên bầu trời, 

kính bạch Ngài.  Và nếu chúng con sẽ nhảy lao đầu xuống nước, 

kính bạch Ngài, chúng con sẽ ngậm chặt cái miệng của mình lại.  

S:  Bây giờ, các con vẫn đang nói với Sư rằng các con đang 

là khát nước, nhưng mà các con không có sự hiểu biết cần thiết 

để có khả năng được uống nước? 

D:  Kính bạch Ngài, bởi do chúng con không có điều kiện 

cần thiết, chúng con không có mở miệng của mình ở trong nước.      

S:  Các con sẽ vẫn ngậm chặt cái miệng của mình lại, nếu 

như các con thực sự muốn uống nước?   

D:  Nếu một người thực sự đã muốn uống nước, lẽ tất nhiên 

là, họ sẽ không làm như thế.  

S:  Như thế các con đang nói rằng “Dẫu rằng Tôi muốn 

uống nước, Tôi vẫn không muốn uống!”  Có phải các con đang tự 

mâu thuẫn với chính mình không?   

D:  Điều đó y như thể chúng con đã giả vờ không muốn 

uống nước, kính bạch Ngài. 

S:  Vậy thì hãy nói cho Sư biết, nếu như các con đang khát 

nước và phải chịu đựng điều đó, thì các con được hạnh phúc hay 

là không hạnh phúc?   

D:  Không hạnh phúc, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì, nếu như các con không có được hạnh phúc, các 

con sẽ vẫn tiếp tục việc ngồi cạnh bên chậu nước mà không uống 

nước?   

D:  Kính bạch Ngài, chúng con quán sát thể loại của sự đau 

khổ nầy như là niềm hạnh phúc.  

S:  Đức Phật đã giảng dạy rằng sự khát nước nầy là niềm 

hạnh phúc?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, Ngài đã dạy điều đó 

đang là đau khổ.  

S:  Bây giờ, hãy nói cho Sư biết, điều chi các con nghĩ là 

xác thực: điều mà Đức Phật đã dạy hay là điều mà các con nghĩ 

suy?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   323 

 

D:  Quan kiến của chúng con, cho rằng điều nầy là niềm 

hạnh phúc, là sai lầm, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có muốn được hạnh phúc hay là không hạnh 

phúc?   

D:  Cho dù chúng con muốn được hạnh phúc, chúng con 

vẫn tiếp tục tạo tác điều bất hạnh cho chính mình. 
 

S:  What is better, to listen to the Buddha or not to listen to 

the Buddha?   

D: Sir, we know that we should follow the word of the 

Buddha, but still we continue to create suffering for ourselves. 

S:  In that case it seems as if you knew your own good, but 

that you are simply lazy. 

D:  Because our Pāramīs are weak, we have to suffer from 

our own ignorance, sir. 

S:  Now, if there is water and you don’t quench your thirst 

with it,is that because you have not perfected your Pāramīs?   

D:  It is because of the lack of perfections that the power of 

ignorance is so overwhelming, sir. 

S:  Tell me, what is more powerful, understanding (Vijjā) or 

ignorance (Avijjā)?   

D:   Sir, understanding is more powerful for human beings. 

S:  Then you know that the understanding the Buddha 

taught is powerful. 

D:   Sir, we know that understanding is a good thing. 

S: So, just associate yourselves with understanding. 

Whether you think that the power of ignorance is strong or 

whatever…You have learned now to distinguish between mind 

and matter.  While you are aware of mind and matter in the way 

the Buddha taught, is there still ignorance prevailing?    

D:  While we are aware, sir, there is no ignorance. 

S:  Điều nào là tốt hơn, chú tâm lắng nghe Đức Phật hay là 

không chú tâm lắng nghe Đức Phật?   

D: Kính bạch Ngài, chúng con biết rằng chúng con nên 

nương theo huấn từ của Đức Phật, tuy nhiên chúng con vẫn tiếp 

tục tạo tác sự khổ đau cho chính mình.  



324   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Trong trường hợp đó, nó có vẻ như là các con đã biết 

được điều thiện hảo của riêng mình, nhưng chẳng qua là các con 

lười biếng mà thôi. 

D:  Bởi do các Pháp Toàn Thiện của chúng con là yếu kém, 

chúng con phải chịu khổ đau từ nơi sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) 

của chính mình, kính bạch Ngài. 

S:  Bấy giờ, nếu như có nước uống và các con không làm 

vơi dịu đi cơn khát của mình với nó, đó là do bởi các con đã 

không hoàn thành các Pháp Toàn Thiện của mình không?   

D:  Đó là do bởi sự khiếm khuyết về các Pháp Toàn Thiện 

mà để cho mãnh lực của sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) khống chế 

được như vậy, kính bạch Ngài.   

S:  Hãy nói cho Sư biết, điều nào có nhiều mãnh lực hơn, sự 

Hiểu Biết (Minh) hay là sự Thiếu Hiểu Biết (Vô Minh)?   

D:  Kính bạch Ngài, sự Hiểu Biết (Minh) là có nhiều mãnh 

lực hơn đối với Nhân Loại.  

S:  Như thế các con biết được rằng sự Hiểu Biết (Minh) mà 

Đức Phật đã giảng dạy là có mãnh lực. 

D:  Kính bạch Ngài, chúng con biết được rằng sự Hiểu Biết 

(Minh) là một điều thiện hảo. 

S:  Thế thì, chỉ cần tự mình kết hợp với sự Hiểu Biết(Minh).  

Cho dù các con có nghĩ rằng mãnh lực của sự thiếu hiểu biết (Vô 

Minh) là dũng mãnh hay bất luận là điều nào … Các con đã được 

học ngay bây giờ để phân biệt giữa tâm thức (Danh) và thể chất 

(Sắc).  Trong khi các con có được tỉnh giác về tâm thức (Danh) 

và thể chất (Sắc) trong phương thức Đức Phật đã giảng dạy, thì 

sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) vẫn còn đang hiện hành không?      

D:  Trong khi chúng con có được tỉnh giác, kính bạch Ngài, 

thì không có sự thiếu hiểu biết (Vô Minh).  

 

S:  Now, let us concentrate at the spot below the nose above 

the upper lip with the awareness of mind and matter (Nāma and 

Rūpa), just as the Buddha taught.  When we anchor our attention 

thus, can ignorance stay?  If you look out for it, will you be able 

to find it?   

D:  It will be completely gone, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   325 

 

S:  Are you still aware when it has gone?   

D:  Sir, it has disappeared completely. 

S:  In that case, is the power of understanding greater or 

that of ignorance?   

D:  The power of ignorance is great, sir. 

S:  Oh dear, how is it great?  The poor thing just ran as fast 

as it could, you couldn’t even see it any more. 

D:  But it comes back again and again, sir. 

S:  This is so because you allow it back in.  It you allow only 

understanding and knowledge in, ignorance can’t come back.  

But if you allow it back, then slowly your understanding will 

break up and ignorance takes over once more. It is like the 

electric lights in here.  What do you need to switch on the lights?   

D:  Switches, sir. 

S:  What happens inside the switches so that we get light?   

D:  Electricity flows through them, sir. 

S:  What happens if the flow is interrupted?   

D:  It will become dark, sir. 

S:  What do you have to do to turn the darkness into light?   

D:  We have to feed electricity to the bulbs, sir. 

S:  And where does the darkness go when the lights are lit?   

D:  It disappears, sir. 

S:  Is any of the darkness left behind?   

D:  No, sir. 

S:  When understanding shines, is there any ignorance left?   

D:  No, sir. 

S:  In that case, is the power of ignorance great?   

D:  No, sir, it isn’t. 

S:  Is it difficult to do what we did just now?   

D:  Not very difficult, sir. 

S:  Don’t we see the reality when light suddenly comes?   

D:  We do, sir. 

S:  Will you still be able to go wrong?   

D:  No, sir. 

S:  Bấy giờ, chúng ta hãy định mục vào điểm chạm dưới 

mũi và trên môi trên với sự tỉnh giác vào tâm thức và thể chất 



326   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

(Danh và Sắc), y như là Đức Phật đã giảng dạy.  Khi chúng ta 

bám chặt sự chú tâm của mình như thế, có thể nào sự thiếu hiểu 

biết vẫn tồn tại?  Nếu các con cẩn trọng vào nó, thì các con sẽ có 

khả năng tìm thấy được nó không?   

D:  Nó sẽ bị biến mất một cách hoàn toàn, kính bạch Ngài. 

S:  Các con vẫn còn tỉnh giác khi nó đã biết mất không?   

D:  Kính bạch Ngài, nó đã biến mất một cách hoàn toàn.  

S:  Trong trường hợp đó, mãnh lực của sự hiểu biết (Minh) 

là to lớn hơn hoặc đó là của sự thiếu hiểu biết (Vô Minh)? 

D: Mãnh lực của sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) là vĩ đại, 

kính bạch Ngài. 

S:  Trời ơi, nó vĩ đại như thế nào?  Anh chàng tội nghiệp chỉ 

cần chạy nhanh như điều có thể làm được, thì các con sẽ không 

còn nhìn thấy nó được nữa.  

D:  Nhưng mà nó trở đi trở lại rất nhiều lần, kính bạch Ngài. 

S:  Điều nầy là do bởi các con cho phép nó trở lại.  Nếu như 

các con chỉ cho phép sự hiểu biết (Minh) và sự liễu tri vào, thì sự 

thiếu hiểu biết (Vô Minh) không thể nào trở lại được.  Trái lại 

nếu các con cho phép nó trở lại, thế thì dần dần sự hiểu biết 

(Minh) của các con sẽ bể vỡ đi và sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) 

lại chiếm hữu một lần nữa.  Điều đó giống như các bóng đèn điện 

tại nơi đây.  Các con cần những cái chi để vặn các bóng đèn lên?    

D:  Các thiết bị chuyển mạch (công tắc), kính bạch Ngài.   

S:  Điều chi xẩy ra ở phía trong các thiết bị chuyển mạch để 

chúng ta có được ánh sáng?    

D:  Điện lực trôi chảy xuyên qua chúng, kính bạch Ngài. 

S:  Điều chi xẩy ra nếu luồng trôi chảy đã bị gián đoạn?   

D:  Nó sẽ trở nên tối đen, kính bạch Ngài. 

S:  Các con phải làm điều chi để biến đổi bóng tối thành ánh 

sáng?   

D: Chúng con phải cung cấp điện lực đến các bóng đèn, 

kính bạch Ngài. 

S: Và bóng tối sẽ đi đâu khi các bóng đèn đã được thắp 

sáng?   

D:  Nó biến mất, kính bạch Ngài. 

S:  Có còn bất luận bóng tối nào đã để lại ở phía sau không?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   327 

 

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Khi sự hiểu biết (Minh) chiếu sáng, có còn bất luận sự 

thiếu hiểu biết (Vô Minh) nào đã để lại không?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S: Trong trường hợp đó, mãnh lực của sự thiếu hiểu biết 

(Vô Minh) là vĩ đại không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó không là như vậy. 

S: Có khó khăn để làm điều mà chúng ta vừa mới làm 

không?   

D:  Không khó lắm, kính bạch Ngài. 

S:  Chúng ta không nhìn thấy chính xác khi ánh sáng đột 

nhiên đến?    

D:  Chúng con có, kính bạch Ngài. 

S:  Sẽ có khả năng các con vẫn còn mắc phải sai lầm không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 
  

S:  It is so easy!  What did the wise disciples of the Buddha 

connect?  If you want to switch on the light, you have to connect 

the wires inside the switch so that electricity flows.  So, gently 

keep your attention on the spot, it will connect. Do you 

understanding?   

D:  We would like to give this up, sir. 

S: Just concentrate your attention there. Gently. Do you 

become tired if you focus your mind in this way?   

D:  No, sir. 

S:  Does it cost you anything?   

D:  No, sir. 

S:  Do you have to stop your work?   

D:  No, sir. 

S: Isn’t this wonderful? You can practise in all the four  

postures: sitting, standing, walking, and laying down.  Can you 

keep your attention at the spot with the awareness of the in and 

out-breath even while you are eating, drinking, and working?   

D:  Please, sir, teach us how to be aware of the breath while 

we are moving about and working. 

S:  You know about many different techniques, but you don’t  



328   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

have to practise them all.  Choose one and work with it.  If you 

keep your mind steadfastly focused on one object, you will 

immediately be aware of what you have not been aware of before, 

just as you see light as soon as you turn on the switch.  Can there 

still be wrong view and delusion in your mind while you are thus 

aware?   

D:  No, sir, but as we don’t know where the light switches 

are, we have to remain sitting in the dark.   

S:  Oh dear, you’ve got so many switches! Whichever you 

turn on, the light will come. 

D:  Sir, because there are so many switches, I don’t know 

which one to turn on. 

S:  Any one will do, the results will be immediately. 

D:  When I press that switch, sir, the light bulb immediately 

burns up.  That’s why I thought it was the wrong switch. 

S:  It doesn’t burn up, it will light the bulb. Even if it shorts 

out one day, when you try again, it will certainly burn. 

D:  But I don’t know where to press the switch, sir. 

S:  Điều đó quả là dễ dàng!  Các đệ tử trí tuệ của Đức Phật 

đã liên kết với điều chi?  Nếu các con muốn vặn bóng đèn lên, 

các con phải kết nối các dây điện ở phía trong thiết bị chuyển 

mạch để cho điện lực trôi chảy.  Thế thì, một cách nhẹ nhàng hãy 

giữ sự chú tâm của mình vào điểm chạm, nó sẽ kết nối với nhau. 

Các con có hiểu không?   

D:  Chúng con muốn bỏ cuộc việc nầy, kính bạch Ngài.  

S:  Chỉ cần định mục sự chú tâm của các con ở tại nơi đó.   

Một cách nhẹ nhàng.  Các con có trở nên mệt mỏi nếu các con 

tập trung tâm thức của mình trong phương thức nầy không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Nó có đòi hỏi các con bất luận điều chi không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có phải ngưng việc làm của mình không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Điều nầy quả không là phi thường sao?  Các con có thể 

tu tập trong tất cả bốn oai nghi: việc ngồi, việc đứng, việc đi và 

việc nằm xuống.  Các con có thể giữ sự chú tâm của mình vào 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   329 

 

điểm chạm với sự tỉnh giác của hơi thở vô và hơi thở ra cả trong 

khi các con đang ăn, đang uống và đang làm việc không?   

D:  Kính bạch Ngài, kính xin Ngài vui lòng giảng dạy cho 

chúng con làm thế nào để được tỉnh giác vào hơi thở trong khi 

chúng con đang đi tới đi lui và đang làm việc. 

S:  Các con biết rõ rất nhiều kỹ thuật sai biệt, nhưng các con 

không cần phải thực hành hết tất cả chúng.  Hãy chọn lấy một và 

tu tập với điều đó.  Nếu các con giữ tâm thức của mình một cách 

kiên định được tập trung vào một đối tượng, thì ngay lập tức các 

con sẽ được tỉnh giác vào điều mà các con đã không được tỉnh 

giác trước đó, cũng tựa như các con nhìn thấy ánh sáng ngay sau 

khi các con vặn thiết bị chuyển mạch lên.  Có thể là vẫn còn bị tà 

kiến và ảo tưởng trong tâm thức của các con trong khi đang tỉnh 

giác như thế không?          

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nhưng là vì chúng con 

không được biết các thiết bị chuyển mạch bóng đèn ở nơi đâu, 

nên các con vẫn còn phải ngồi ở trong bóng tối.  

S:  Trời đất ơi, các con đã có rất nhiều thiết bị chuyển mạch!   

Bất luận cái nào mà các con vặn lên, thì bóng đèn sẽ cháy sáng.   

D: Kính bạch Ngài, bởi do có rất nhiều thiết bị chuyển 

mạch, nên con không biết được là cái nào để vặn lên. 

S:  Bất luận cái nào sẽ được làm, thì kết quả sẽ có được 

ngay tức thì.  

D:  Khi con bật thiết bị chuyển mạch đó lên, kính bạch 

Ngài, thì ngay lập tức bóng đèn cháy bóng.  Đó là lý do tại sao 

con đã nghĩ rằng cái đó là thiết bị chuyển mạch sai trật.  

S:   Nó không làm cháy bóng, mà nó sẽ thắp sáng bóng đèn.  

Cho dù là ngắt nó đi một ngày, khi các con thử lại một lần nữa, 

thì chắn chắn là nó sẽ cháy sáng.  

D: Nhưng con không biết được chỗ nào để bật thiết bị 

chuyển mạch, kính bạch Ngài. 
  

S: You know the switches, you have been taught so many 

techniques by the monks who have compassion for you. Now, do 

not try them all.  Select one only. 

D:  Sir, please teach us this one technique! 



330   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Every technique the Buddha taught will work as a switch 

to turn on the light. 

D: We would like to learn a technique by which we can 

perfect our conduct and train ourselves in understanding while 

we work, walk, or sit, sir. 

S: Well then, tell me, do not all of you, big and small, 

breathe?   

D:  Yes, sir, we do. 

S:  So, there is no one here then who doesn’t know how to 

breathe. Can you say sometimes “Sorry, I am very busy now. I 

don’t have time to breathe “? 

D:  No, sir. 

S:  So then, it is very easy for you to breathe, isn’t it? Now 

just try to find out where the air comes out when you breathe out. 

D:  It comes out of the nose, sir. 

S:  Is there any other place where it comes out?   

D:  No, sir, there is only one place. 

S:  Yes, there is only one place.  So, don’t come and tell me 

that are so many switches and that you don’t know which one to 

press. You are all breathing, aren’t you? Where does this air 

touch when you breathe out?   

D:  It touches at a point at the base of the nose, sir.  

S:  What happens when the air enters? Where does it touch?   

D:  It touches again there, at the same spot, sir. 

S:  So, this is quite obvious to you: The air brushes over a 

small spot at the base of the nose as you breathe in and out.  You 

are aware of this, aren’t you?   

D:  Yes, sir. 

S:  Các con biết được các thiết bị chuyển mạch, các con đã  

được giảng dạy rất nhiều kỹ thuật do bởi các vị tu sĩ là những 

người đã có lòng bi mẫn cho các con.  Nào bấy giờ, không phải 

thử hết tất cả chúng.  Chỉ chọn lấy một mà thôi.  

D:  Kính bạch Ngài, kính xin Ngài vui lòng giảng dạy 

chúng con cái kỹ thuật nầy! 

S:  Mỗi kỹ thuật Đức Phật đã giảng dạy thì sẽ tu tập như là 

một thiết bị chuyển mạch để vặn lên bóng đèn.   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   331 

 

D:  Chúng con muốn học một kỹ thuật mà qua đó chúng con 

có thể hoàn thiện đức hạnh của mình và rèn luyện bản thân trong 

sự hiểu biết trong khi chúng con làm việc, đi bộ, hoặc là ngồi, 

kính bạch Ngài. 

S:  Như vậy thì, hãy nói cho Sư biết, không phải hết tất cả 

các con, lớn và nhỏ, có hít thở không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, chúng con có.    

S:  Thế thì, không có một ai ngay tại chỗ nầy là người không 

biết làm thế nào để hít thở. Một lúc nào đó các con có thể nói 

rằng “Xin lỗi, hiện giờ tôi quá ư là bận rộn.  Tôi không có thời 

gian để hít thở không”?     

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Dường thế ấy, điều đó rất là dễ dàng để cho các con hít 

thở, phải không?  Bây giờ chỉ cần tìm thấy nơi mà không khí đi 

ra khi các con thở ra.  

D:  Nó đi ra ở nơi cái mũi, kính bạch Ngài. 

S:  Nó có đi ra ở một nơi nào khác không?   

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài, chỉ có duy nhất một chỗ.  

S:  Đúng vậy, chỉ có một chỗ duy nhất.  Vậy thì, đừng có tới 

và nói với Sư rằng có rất nhiều thiết bị chuyển mạch và thế là các 

con không biết được cái nào để bật lên.  Tất cả các con đang hít 

thở, phải không?  Khi các con hít thở thì luồng không khí nầy xúc 

chạm vào nơi đâu?   

D: Nó xúc chạm vào cái điểm ở dưới đáy mũi, kính bạch 

Ngài. 

S:  Điều gì sẽ xẩy ra khi không khí đi vào?  Nó xúc chạm 

vào nơi đâu?   

D:  Nó lại xúc chạm một lần nữa ở nơi đó, vào cùng một 

điểm chạm, kính bạch Ngài. 

S:  Thế thì, điều nầy hết sức là rõ ràng cho các con: là không  

khí xúc chạm vào một điểm chạm nhỏ ở dưới đáy mũi trong khi 

các con hít thở vô và ra.  Các con tỉnh giác được điều nầy, phải 

không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài.  

  



332   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Don’t allow the mind to wander away to other objects. 

Can you feel the spot where the air touches just as if you were 

touching it with your finger?  Put your attention there and keep it 

there. Don’t follow the breath outside the nostrils. Keep your 

attention quietly and calmly at the spot, and you will be able to 

know how the air goes in and out.  The flow of air is continuous, 

isn’t it?   

D:  Yes, sir, it is.  

S:  You can be aware of it without the slightest interruption. 

If you keep your attention there, there is only the awareness of 

mental properties and physical properties (Nāma and Rūpa). 

Now under which of the two do the nostrils come, under mind or 

under matter?   

D:  Sir, as far as I know, the nostrils are matter. 

S:  What is the entity that knows the touch sensation?   

D:  Sir, that which knows is mind (Nāma). 

S:  So you are aware of mind and matter at the same time.  

If you are aware of mind and matter, are there still some more 

other entities of which you aren’t aware?   

D:  No, sir, there is nothing apart from mind and matter. 

S: Is being aware of mind and matter ignorance or 

knowledge?   

D:  It is knowledge, sir. 

S:  If one has no awareness of mind and matter, what do we 

call that?   

D:  That we call ignorance, sir.  

S:  Can ignorance still influence us while we are training 

ourselves in understanding?   

D:  No, sir, it can’t. 

S:  Is there still cause for worry and fear about the present 

and the future?   

 

D:  No, sir, there isn’t. 

S:  Even if you are aware for just one short moment, you 

benefit. How much will you receive if you can keep up this 

awareness for a longer period?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   333 

 

D:  The benefits must be many, sir.  

S:  Will there still be doubt in your mind about your own 

ability to attain the awakening to which you have aspired?   

D:  No, sir. 

S:  You can reach your goal even quicker than you thought. 

Of course you still have to fulfil your duties towards your 

teachers, parents and children. You have to support the 

Teachings of the Buddha.  You have to make a living.  If you 

don’t fulfil all these duties, is your Sīla perfect?   

D:  It isn’t, sir. 

S:  If your moral conduct isn’t perfect, can you attain your 

goal?   

D:   No, sir, it is impossible. 

S:  Không cho phép tâm thức phóng dật đi đến các đối 

tượng khác.  Các con có thể cảm nhận được điểm chạm nơi mà 

không khí xúc chạm vào cũng tựa như khi các con đang xúc 

chạm vào nó với ngón tay của mình không?  Hãy đặt sự chú tâm 

vào nơi đó và hãy giữ nó ở tại nơi đó.  Đừng có noi theo hơi thở 

bên ngoài lỗ mũi.  Hãy tiếp tục giữ sự chú tâm của mình một 

cách an tịnh và tĩnh lặng vào điểm chạm, và các con sẽ có khả 

năng biết được không khí đi vô và ra như thế nào.  Luồng không 

khí nó là liên tục, phải không?   

D:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, nó là như vậy. 

S:  Các con có thể tỉnh giác về nó mà không có sự gián đoạn 

một sát na nào.  Nếu các con giữ được sự chú tâm của mình ở tại 

nơi đó, thì duy nhất chỉ có sự tỉnh giác về các đặc tính tinh thần 

và các đặc tính thể chất (Danh và Sắc).  Bấy giờ ở dưới một 

trong hai mà đến nơi lỗ mũi, thì đó là thuộc về tâm thức hay là 

thuộc về thể chất?   

D: Kính bạch Ngài, theo tất cả những điều mà con được 

biết, thì lỗ mũi là thể chất (Sắc).    

S:  Thực thể mà biết được cảm xúc, đó là chi?    

D: Kính bạch Ngài, điều mà biết được, đó là tâm thức 

(Danh).  

S:  Thế là các con có được tỉnh giác cùng một lúc về tâm 

thức (Danh) và thể chất (Sắc).  Nếu các con có được tỉnh giác về 



334   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

tâm thức (Danh) và thể chất (Sắc), thì vẫn còn có một vài thực 

thể khác nữa để mà các con không được tỉnh giác không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, không có điều chi khác 

ngoài ra tâm thức (Danh) và thể chất (Sắc). 

S:  Trạng thái tỉnh giác về tâm thức (Danh) và thể chất 

(Sắc) là sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) hay là sự liễu tri?   

D:   Đó là sự liễu tri, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu một người không có sự tỉnh giác về tâm thức 

(Danh) và thể chất (Sắc), thì chúng ta gọi điều đó là chi?   

D:  Điều đó chúng ta gọi là sự thiếu hiểu biết (Vô Minh), 

kính bạch Ngài.  

S:  Sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) có thể vẫn còn ảnh hưởng 

đến chúng ta trong khi chúng ta đang rèn luyện bản thân trong sự 

hiểu biết không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó không có thể. 

S:  Điều đó vẫn còn gây ra sự lo lắng và sự sợ hãi về hiện 

tại và tương lai không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, không có. 

S:  Cho dù các con có được tỉnh giác chỉ là một khoảnh 

khắc ngắn ngủi, các con hưởng được phúc lợi.  Các con sẽ gặt hái 

được bao nhiêu nếu như các con có thể tiếp tục duy trì sự tỉnh 

giác nầy trong một thời gian lâu dài?    

D:  Những phúc lợi chắc hẳn là nhiều, kính bạch Ngài. 

S:  Sẽ vẫn còn có nghi ngờ trong tâm thức của các con về 

bản năng của riêng mình để đạt được sự giác ngộ mà các con đã 

có mong cầu không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có thể đạt đến mục tiêu của mình thậm chí còn 

nhanh hơn cả các con đã nghĩ suy.  Lẽ tất nhiên là các con vẫn 

phải hoàn thành viên mãn các nhiệm vụ của mình đối với các vị 

giáo thọ của các con, các bậc Mẹ Cha và con cái.  Các con cần 

phải hỗ trợ Giáo Lý của Đức Phật.  Các con cần phải lo việc mưu 

sinh.  Nếu các con không hoàn thành viên mãn tất cả các nhiệm 

vụ nầy, thì Giới Luật của các con có hoàn thiện không?   

D:  Không có được, kính bạch Ngài.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   335 

 

S:  Nếu giới hạnh của các con không được hoàn thiện, thì 

các con có thể đạt được mục tiêu của mình không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, điều đó là bất khả thi.  

 

S:  Tell me, when or where is it not possible to practise right 

conduct and meditation simultaneously?   

D:  It is never too difficult, sir, even if one is ill. 

S:  If your insights develops through your practice, do you 

still need to tell others that you have become happy through the 

Buddha-Dhamma?   

D:  It isn’t necessary to tell others, sir. 

S:  And if you don’t talk about it, does it mean that you 

don’t know about your own happiness?   

D: Even if we don’t tell everyone, we still know for 

ourselves, sir. 

S:  In just the same way noble people know. You know for 

yourselves how much you have got know, and when you reach the 

goal, then you will know.  If you write on a piece of paper that 

salt is salty and someone reads this, he knows that salt is salty, 

doesn’t he. 

D:  Of course, sir. 

S: And if you just tell someone that salt is salty, will he 

know?   

D:  Why, certainly, sir. 

S:  But tell me, will salt become salty just by your writing so 

or saying so?   

D:  No, sir, of course not. 

S:  If you read that salt is salty, do you actually know that 

this is so?   

D: Though one understands that it is salty, one doesn’t  

 

actually know how salt tastes. Only if we put some salt on our 

tongue and taste it shall we actually know what “salty” means.  

S:  If you have tasted it and know it is salty, do you still 

have to read about it? Do you still have to make declarations 

about its taste?   



336   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  No, sir. 

S:  If we tell our neighbor about its taste, will he know then?   

D:  He will just have heard about it, sir. 

S:  Hãy nói cho Sư biết: khi nào hoặc ở đâu là không thể 

nào tu tập Chánh Hạnh và Thiền Định cùng một lúc?    

D:  Điều đó hoàn toàn không khó khăn lắm, kính bạch Ngài, 

ngay cả là một người đang bị ốm đau.  

S:  Nếu Tuệ Giác của các con tiến hóa thông qua việc tu tập 

của mình, thì các con vẫn cần phải nói cho những người khác 

rằng các con đã trở nên hạnh phúc là do bởi Phật Pháp không?   

D:  Điều đó không nhất thiết để nói cho những người khác, 

kính bạch Ngài. 

S:   Và nếu như các con không nói về điều đó, thì điều đó có 

nghĩa là các con bất liễu tri về niềm hạnh phúc của riêng mình 

không?    

D:  Cho dù là chúng con không nói với mọi người, thì bản 

thân chúng con vẫn tự hiểu biết, kính bạch Ngài. 

S:  Trong cùng một phương thức các bậc Thánh nhân liễu 

tri. Tự bản thân các con hiểu biết được bao nhiêu các con đã có 

được hiện bây giờ, và khi các con đạt đến mục tiêu, thì thế là các 

con sẽ được liễu tri.  Nếu như các con viết trên một mảnh giấy 

rằng muối là có vị mặn và một người nào đó đọc điều nầy, ông ta 

biết được rằng muối là có vị mặn, có phải không?   

D:  Lẽ tất nhiên rồi, kính bạch Ngài. 

S:  Và nếu như các con chỉ nói một người nào đó rằng muối 

là có vị mặn, thì ông ta sẽ biết được không?   

D:  Sao, hẳn là thế, kính bạch Ngài. 

S:  Tuy nhiên, hãy nói cho Sư biết, muối sẽ trở nên mặn là 

chỉ do việc viết của các con là như thế hay là chỉ do việc nói như 

thế?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, lẽ tất nhiên là không. 

S:  Nếu như các con đọc rằng muối có vị mặn, thì có thực sự  

là các con biết được điều nầy là như thế không?   

D:  Cho dù một người hiểu biết rằng muối là có vị mặn, 

người đó thực sự không biết được cái vị của nó là như thế nào.  

Chỉ khi nào chúng ta đặt một ít muối trên cái lưỡi của chúng ta và 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   337 

 

nếm vị nó, thì chúng ta sẽ thật sự biết được “vị mặn” có ý nghĩa 

là làm sao.   

S:  Nếu như các con đã nếm được vị nó và biết nó có vị 

mặn, thì các con vẫn còn phải đọc về nó không?  Các con vẫn còn 

phải đưa ra những lời tuyên bố về cái vị của nó không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu như chúng ta nói cho người hàng xóm của mình biết 

về cái vị của nó, thế thì ông ta sẽ biết được không? 

D:  Ông ta sẽ chỉ được nghe nói về nó mà thôi, kính bạch 

Ngài. 
 

S:  What do we have to do to make him know?   

D: We have to give him some salt and make him taste. 

Otherwise, what he knows is just hearsay, sir. 

S:  Do you know for sure that right conduct and insight and 

wisdom constitute the path to the release from suffering?   

D:  Yes, sir, we know. 

S:  If you read that salt is salty and consider this knowledge 

to be quite sufficient, then that is where you stop.  But if you want 

to make sure, you have to taste for yourselves.  Is it sufficient to 

read that salt is salty and then have this confirmed by me?   

D:  Sir, you wouldn’t lie.  If you tell me it is salty, that is 

quite sufficient for me. 

S:  Now you are going back on what you said earlier on. 

You know salt is salty from hearing and reading about it, but only 

if you really know for yourselves will you become happy.  If you 

tell somebody that salt is salty and he blindly accepts what you 

say, then he won’t even feel the desire to taste for himself. After 

all, he thinks he knows.  With this notion in mind, he won’t see 

the need to taste it. It is not easy to know for oneself that salt is 

salty. Salt does exist. Take it, taste it. Then you will know for 

yourselves and there will be no need to ask others. 

D:  Sir, yesterday I did taste a little bit of salt. 

S:  Really?  Why only a little?  Did the salt run out?   

D:  No, sir, there is plenty of it. 

S:  Then take it!  Don’t just taste a little bit.  Use as much as  

 



338   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

you need. Every single one of you has got some salt, haven’t you?   

D: Yes, sir. We haven’t eaten our full yet, sir, but we are 

satisfied with tasting just a little. 

S:  But, of course, you are not thinking of leaving it at that, 

are you?   

D: Well sir, not actually, but as time goes by everything 

changes.  We planned something last year and already a year has 

passed … 

S: Now, this time, don’t merely think. How many 

“Thinkers” were there at the time of the Buddha?   

D:  They were as numerous as grains of sand on the beach, 

sir. 

S:  You still have to make effort and meditate.  You still have 

to strive to understand the Teachings of the Buddha. You are 

planning to do that, aren’t you?  Will you only think about 

putting forth effort in this life also?   

D:  If we only think about it, we shall again be left behind in 

the cycle of birth and death. 

S:  Now then, there is no problem.  “In the past we missed 

out because we were only thinking about making effort, but now 

we know that there is fire in the two pieces of wood.  We shall rub 

them together.”  Thinking in this way, there will be effort and 

also the desire to fight the battle… Have you got hold of the two 

pieces of wood?  If I continue talking, you will think “This monk 

is talking for a long time.”  I shall stop now.  Only if you work 

can you make an end of it. 

If you have the desire to work, then meditate, work hard, 

apply yourselves with the same effort and determination as did 

the Noble Ones of old. 

S:  Chúng ta phải thực hiện điều chi để làm cho ông ta biết 

được?    

D:  Chúng ta phải cho ông ta một ít muối và khiến cho ông  

ta nếm được cái vị.  Nếu không thì, điều mà ông ta được biết chỉ  

là lời đồn đãi, kính bạch Ngài.    

S:  Các con có biết chắc chắn rằng Chánh Hạnh và Tuệ  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   339 

 

Giác và Trí Tuệ lập thành đạo lộ dẫn đến giải thoát khỏi sự khổ 

đau không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, chúng con biết. 

S:  Nếu như các con đọc rằng muối là có vị mặn và suy xét 

chín chắn kiến thức nầy cho thực sự là trọn đủ, thế rồi, đó là nơi 

mà các con dừng lại.  Tuy nhiên nếu như các con muốn cho được 

chuẩn xác, thì tự bản thân của các con phải nếm được cái vị.  

Việc đó có trọn đủ để đọc được rằng muối là có vị mặn và  rồi thì 

điều nầy đã được xác nhận do bởi nơi Sư không?     

D:  Kính bạch Ngài, Ngài sẽ không có vọng ngữ.  Nếu như 

Ngài nói cho con biết được rằng nó là có vị mặn, điều đó quả thật 

là trọn đủ đối với con rồi.  

S:  Bấy giờ các con sẽ quay trở lại điều mà các con đã nói 

về trước đó.  Các con biết muối là có vị mặn từ việc được nghe 

và việc được đọc về nó, nhưng chỉ khi nào tự bản thân các con 

thực sự biết được thì các con sẽ trở nên hạnh phúc.  Nếu các con 

nói cho một người nào đó biết rằng muối là có vị mặn, và một 

cách mù quáng, ông ta tin tưởng vào điều mà các con nói, thế rồi 

thậm chí ông ta sẽ không cảm thấy việc đòi hỏi để tự bản thân 

được nếm lấy vị.  Rốt cuộc thì ông ta nghĩ rằng ông ta biết.  Với 

quan niệm nầy ở trong tâm thức, ông ta sẽ không nhìn thấy sự 

cần thiết để nếm cái vị của nó.  Quả thật không dễ dàng để tự bản 

thân của mình được biết rằng muối là có vị mặn.  Muối thì đang 

hiện hữu.  Hãy dùng nó, hãy nếm lấy cái vị nó. Thế rồi tự bản 

thân của các con sẽ được biết và sẽ không cần thiết để phải vấn 

hỏi những người khác.  

D:  Kính bạch Ngài, ngày hôm qua con đã có nếm một chút 

ít muối.  

S:  Thực vậy sao?  Vì sao chỉ có một chút ít?  Muối đã dùng 

hết không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, vì có rất nhiều muối. S:  

Vậy thì hãy dùng nó đi!  Đừng nếm lấy cái vị chỉ là một chút ít.   

Hãy dùng bao nhiêu cũng được, như các con cần thiết. Từng mỗi  

một người của các con đã được nếm một ít muối rồi, phải không?   

D: Dạ thưa phải, kính bạch Ngài.  Chúng con vẫn chưa  



340   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

được ăn trọn đủ mùi vị của mình, kính bạch Ngài, tuy nhiên 

chúng con đã hài lòng với việc chỉ nếm lấy cái vị một chút ít.  

S:  Nhưng mà, lẽ tất nhiên là, các con sẽ không nghĩ đến 

việc để nó ở lại nơi đó, phải không?    

D:  Dạ kính bạch Ngài, quả không thực như vậy, nhưng vì 

thời gian làm thay đổi tất cả mọi thứ.  Chúng con đã lên kế hoạch 

một sự việc nào đó vào năm ngoái và rồi một năm đã trôi qua…   

S:  Bây giờ, ở thời điểm nầy, đừng có thuần túy nghĩ suy.  

Đã có bao nhiêu “Những nhà Tư Tưởng” vào thời kỳ của Đức 

Phật?   

D:  Họ thì nhiều như là những hạt cát trên bãi biển, kính 

bạch Ngài. 

S:  Các con vẫn còn phải nỗ lực và thiền định.  Các con vẫn 

còn cố gắng để hiểu được Giáo Lý của Đức Phật.  Các con đang 

có kế hoạch để làm điều đó, phải không?  Các con cũng sẽ chỉ 

nghĩ duy nhất về việc gắng sức nỗ lực ngay trong kiếp hiện tại 

này?   

D:  Nếu như chúng con chỉ có nghĩ duy nhất về việc đó, thì 

kính bạch Ngài, một lần nữa chúng con sẽ bị lưu giữ lại trong 

vòng tuần hoàn của sự sinh và tử.  

S:  Bây giờ thì, không thành vấn đề.  “Trong quá khứ chúng 

tôi đã để bỏ lỡ là vì chúng tôi đã chỉ có nghĩ suy duy nhất về việc 

nỗ lực, nhưng bây giờ thì chúng tôi hiểu biết được rằng có ngọn 

lửa trong hai mảnh gỗ.  Chúng tôi sẽ cọ xát chúng vào nhau.”  

Nghĩ suy trong phương thức nầy, thì sẽ có sự nỗ lực và cũng có 

sự khao khát để chiến đấu chống lại cuộc chiến… Các con đã có 

cầm lấy hai mảnh gỗ không?   Nếu Sư tiếp tục việc nói chuyện, 

thì các con sẽ nghĩ rằng “Vị tu sĩ nầy thì đang nói chuyện trong 

một thời gian lâu dài.”  Sư sẽ ngừng lại ngay bây giờ.  Chỉ khi 

nào các con tu tập mới có thể các con chấm dứt được việc đó. 

Nếu như các con có sự khao khát để tu tập, thì hãy thiền định, 

hãy tích cực tu tập, hãy dốc tâm với cùng sự nỗ lực và sự quyết 

tâm như các bậc Thánh Nhân ở thời cổ xưa đã làm.  

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  







                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   341 

 

 

 

DISCOURSE  VIII 

A  HAPPINESS  THAT  EVER  GROWS 

PHÁP THOẠI  VIII 

MỘT NIỀM HẠNH PHÚC MONG SAO  

LUÔN MÃI TĂNG TRƯỞNG 

 

Webu Sayadaw:  Be perfect in the practice of?  Only if your 

practice is perfect will all your aspirations of the present time 

and the future be fulfilled without exception.  Because this is true, 

the aspirations of the good people of the past who practised and 

strove were fulfilled completely. You too have to take up the 

practice of that Sīla that brought about their happiness. Work 

hard and perfect yourselves in it. 

Đại Trưởng Lão Webu:  Có được hoàn thiện trong việc tu 

tập không?  Chỉ khi nào việc tu tập của các con đã được hoàn 

thiện thì tất cả sở nguyện cầu của các con trong thời hiện tại và 

thời vị lai sẽ được hoàn thành viên mãn không dư sót. Vì lẽ điều 

nầy là xác thực, các sở nguyện cầu của bậc thiện nhân ở trong 

thời quá khứ mà đã có tu tập và đã phấn đấu thì đã hoàn thành 

viên mãn một cách trọn vẹn.  Các con cũng cần phải vận dụng 

việc thực hành về Giới Luật để mà nó đem lại niềm hạnh phúc. 

Hãy tích cực tu tập và tự bản thân hoàn thiện trong điều đó.   

 

Being perfect in Sīla, keep your mind straight and practise 

generosity (Dāna) as it pleases you, giving your possessions 

yourselves with sincerity to those who are worthy.  Approach and 

give your Dāna and your respect to the peerless Buddha and his 

Teachings, keeping in mind your aspirations for awakening, 

Nibbāna.  This type of aspiration is called right aspiration.  What 

you realize when you penetrate the Four Noble Truths is called 

Bodhi. 

Khi đã được hoàn thiện trong Giới Luật, hãy giữ tâm thức 

của các con chánh trực và thực hiện tấm lòng quảng đại (Xả Thí) 

là vì nó làm cho các con được hoan hỷ, hãy xả thí tài sản của 



342   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

mình với tấm chân thành đến những người thích đáng.  Hãy tiếp 

cận và ban rải việc Xả Thí của mình và tấm lòng tôn kính của các 

con đến Đức Phật và Giáo Lý vô tỷ của Ngài, hãy duy trì trong 

tâm thức các sở nguyện cầu của các con cho được sự giác ngộ, 

Níp Bàn.  Thể loại của sở nguyện cầu nầy được gọi là nguyện 

vọng chân chánh.  Điều mà các con liễu tri khi các con thấu triệt 

Tứ Thánh Đế thì được gọi là Giác Ngộ.   

 

There are different types of Sammāsambodhi (Buddha-

hood), Paccekabodhi (Non Teaching Buddhahood), Sāvakabodhi 

(Arahatship). There are different types of Arahatship: Agga-

sāvaka (Chief  Discipleship), Mahā-sāvaka (Leading disciples), 

Pakati-sāvaka (Disciple and Arahat). You have always to keep in 

mind your aspirations for Nibbāna, the highest goal.  

Có nhiều thể loại sai biệt về Chánh Đẳng Giác (Quả vị 

Phật), Độc Giác (Quả vị Phật không đi giảng dạy), Thinh Văn 

Giác (Quả vị Vô Sinh).  Có nhiều thể loại sai biệt về Quả vị Vô 

Sinh: Chí Thượng Thinh Văn (Quả vị Đệ Tử Trưởng), Đại 

Thinh Văn Giác (các vị Đệ Tử Hàng Đầu), Thinh Văn Giác 

Thông Thường (Đệ Tử và Vô Sinh).  Các con phải luôn duy trì 

trong tâm thức các sở nguyện cầu của mình cho được Níp Bàn, 

mục tiêu tối thượng. 

 

Aspirations thus taken are well taken. After having 

perfected yourself according to your aspiration, enter Nibbāna. 

The Noble Persons who have attained Nibbāna are innumerable. 

Why could they bring their various aspirations for Bodhi to 

fruition? Because they had been born into the right form of 

existence at the right time and because they exerted proper effort. 

When is the time that these aspirations can be brought to 

fruition?      

From the moment the Buddha attained awakening, many 

human beings, Devas, and Brahmās came to the Buddha to pay 

respects and to show their devotion.  But no human being, no 

Deva, and no Brahmās was satisfied by merely being in the 

presence of the Buddha and having the opportunity to pay 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   343 

 

respects.  The Buddha observed them through his mind’s eye and 

taught them the truth that he had penetrated through his own 

super-knowledge, his omniscience.  As soon as they received the 

instructions of the Buddha, they began to practise, to exert 

themselves with unwavering energy in all the four postures of   

the body.  This effort, which is continuous without break or pause 

and full of joy, is called good effort.  When their effort was 

perfect and equal to the effort of the wise men of old, they arrived 

at their goal in due time and all the aspirations of their hearts 

came to an end.  Because they had achieved this state they were 

exceedingly happy and blissful.  

Các sở nguyện cầu như thế đáng được thực hiện thì phải cố 

gắng thực hiện cho được.  Chính tự bản thân đã được hoàn thiện 

theo các sở nguyện cầu của mình, thì thâm tháo Níp Bàn.  Các 

bậc Thánh Nhân mà đã đạt đến Níp Bàn thì vô số kể. Vì sao họ 

có thể hướng dẫn các sở nguyện cầu sai biệt của họ để được Giác 

Ngộ cho trổ sanh thành trái quả?  Là vì họ đã được sanh ra trong 

hình tướng thích hợp của kiếp hữu sinh ở vào thời điểm thích hợp 

và vì lẽ họ đã gắng sức nỗ lực một cách thích đáng.  

Ở thời điểm nào để mà các sở nguyện cầu nầy có thể dẫn 

đến trổ sanh thành trái quả?    

Từ khi Đức Phật đã đạt được sự giác ngộ, đã có rất nhiều ở 

Nhân Loại, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên đã đi đến nơi Đức 

Phật để bầy tỏ sự tôn kính và để biểu thị tấm lòng kỉnh mộ của 

mình.  Tuy nhiên không có người nào, Chư Thiên hoặc Phạm 

Thiên đã được hài lòng chỉ qua sự hiện diện của Đức Phật và có 

cơ hội để bầy tỏ lòng tôn kính.   Đức Phật đã quán sát thấy được 

chúng sinh do bởi Tuệ Nhãn của Ngài và đã giảng dạy cho chúng 

sinh Chân Lý mà Ngài đã được thấu triệt bởi do chính Tuệ Tri 

siêu phàm của Ngài, Tuệ Toàn Giác của Ngài.  Ngay sau khi họ 

đã đón nhận được những lời chỉ dạy của Đức Phật, họ đã bắt đầu 

tu tập, họ đã gắng sức nỗ lực với năng lực bất dao động trong tất 

cả bốn oai nghi của cơ thể.  Sự nỗ lực nầy, đó là liên tục mà 

không có sự ngơi nghỉ hay là sự tạm dừng lại, và ngập tràn niềm 

hoan hỷ, được gọi là sự nỗ lực tốt đẹp.  Khi sự nỗ lực của họ đã 

được hoàn thiện và tương xứng với sự nỗ lực của các bậc Trí 



344   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

nhân của thời cổ xưa, họ đã đạt tới mục tiêu của họ trong thời 

gian thích hợp và tất cả các sở nguyện cầu ở trong thâm tâm của 

họ đã được hoàn thành.   Bởi do họ đã thành đạt được trạng thái 

nầy nên họ đã cực kỳ an vui và hạnh phúc hoàn toàn.  

 

What was the nature of their happiness, their bliss?  It was 

not happiness or bliss that lasted for only a moment or a single 

lifetime; it was that happiness that is so great that it is able to 

last for the remainder of Saṃsāra.  Even if you are born in the 

human plane for only one life, you are able to rise above the 

suffering of the cycle of birth and death. 

In this way happiness and bliss come to you.  When one has 

attained this happiness, when one has received the sign of bliss, 

when one has reached the goal, there is no jealously guarding of 

a secret. No, you will want all human beings, Devas, and 

Brahmās to attain this bliss and happiness. As you know for 

yourself how to attain this happiness, the actions of body, speech, 

and mind will always be in harmony with the cause of attaining 

Nibbāna.  You will act with joy as your base. 

How could so many human beings, Devas, and Brahmās 

attain such high states of bliss?  Only because they knew that 

they were going to bring the aspirations of their heart to fruition. 

Bản chất của sự an vui của họ, sự phúc lợi của họ là chi?    

Đó đã không là sự an vui hay là sự phúc lợi được kéo dài chỉ 

trong một khoảnh khắc hay là chỉ trong duy nhất một kiếp sống; 

đó đã là niềm an vui thật là vi diệu mà nó có khả năng kéo dài 

trong phần còn lại của Vòng Luân Hồi.  Ngay cả khi các con đã 

được sinh ra ở trong cõi Nhân Loại dù chỉ là duy nhất một kiếp 

sống, các con có khả năng vượt qua khỏi sự khổ đau của vòng 

tuần hoàn sanh và tử.   

Trong cùng phương thức nầy, sự an vui và sự phúc lợi đến 

với các con. Khi một người đã đạt được sự an vui nầy, khi một 

người đã đón nhận được tín hiệu của sự phúc lợi, khi một người 

đã đạt đến mục tiêu, thì không có sự thận trọng bảo quản về điều 

bí quyết.   Không, các con sẽ mong muốn tất cả Nhân Loại, Chư 

Thiên và Chư Phạm Thiên đạt được sự phúc lợi và sự an vui nầy. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   345 

 

Khi chính tự các con biết làm thế nào để thành đạt niềm an vui 

nầy, thì các hành động về thân, về lời, và về ý sẽ luôn mãi đồng 

thuận với tác nhân của sự thành đạt Níp Bàn.  Các con sẽ hành 

động với sự niềm hoan hỷ xem như là nền tảng của các con.      

Làm thế nào có rất nhiều Nhân Loại, Chư Thiên và Chư 

Phạm Thiên có thể đạt được trạng thái cao siêu của sự phúc lợi 

như thế?  Chỉ vì họ đã biết được rằng họ đã hướng dẫn các sở 

nguyện cầu ở trong thâm tâm của họ cho trổ thành trái quả.  

 

What are the things that support the Buddha’s Teachings?   

They are the donation of shelter, robes, alms, food, and medicine 

for the monks.  Having understood this, they practised it.  With 

these four requisites the wise supported the Teachings of the 

Buddha.  While they supported the Teachings of the Buddha by 

donating the four requisites, many human beings, Devas, and 

Brahmās received the instructions of the Buddha. They were 

endowed with the ability to understand and follow the 

instructions and they practised with a joyful mind without taking 

rest as the wise of old.  When they thus practised they attained 

their goal without delay.  In just one moment innumerable human 

beings, Devas, and Brahmās fulfilled the wish of their heart.  The 

energetic people saw this and supported the Teachings of the 

Buddha and established them in a very short time.  But they 

didn’t do only this, this didn’t satisfy them yet.  In order to 

strengthen and make firm the Teachings they would also 

meditate. So they were full of good volition, and they were 

accordingly endowed with unwavering effort and faith.  Since the 

time of the Buddha there have been such noble people who 

supported and carried out the Teachings of the Buddha with 

supreme effort, and ever since the days of the Buddha human 

beings, Devas, and Brahmās have been attaining Nibbāna.  The 

number of those who have reached the goal in just a short 

moment can’t be reckoned, let alone the number of all who have 

attained Nibbāna. 

Now the good time for all the various noble people has 

come. This is so because the time when a Buddha and his 



346   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Teachings blossom is the good time.  The existences of human 

beings, Devas, and all the happy abodes are good.  Having been 

born into one of these, people accepted the Teachings as you are 

doing now.  They practised with full effort and arrived at the 

goal. 

Những điều chi để mà bảo trợ Giáo Lý của Đức Phật?  Đó là 

sự cúng dường trú xứ, y áo, bỏ bát vật thực, và thuốc men cho 

các vị tu sĩ.  Khi liễu tri được điều nầy, họ đã thực hành việc nầy. 

Với những bốn vật dụng nầy, bậc Trí Tuệ đã bảo trợ Giáo Lý của 

Đức Phật.  Trong khi họ đã bảo trợ Giáo Lý của Đức Phật qua 

việc cúng dường tứ vật dụng, thì có rất nhiều Nhân Loại, Chư 

Thiên, và Chư Phạm Thiên đã được đón nhận những lời chỉ dạy 

của Đức Phật.  Họ đã hội đủ phúc duyên với khả năng để được 

liễu tri và nương theo những lời chỉ dạy và họ đã tu tập với một 

tâm thức duyệt ý mà không dùng đến sự nghỉ ngơi như là các bậc 

Trí Tuệ ở thời cổ xưa.  Khi họ đã tu tập như thế thì họ đã đạt 

được mục tiêu của họ mà chẳng có sự chậm trễ.  Chỉ trong một 

khoảnh khắc có vô số kể Nhân Loại, Chư Thiên và Chư Phạm 

Thiên đã hoàn thành viên mãn ước nguyện ở trong thâm tâm của 

họ.  Những bậc cương quyết đã nhìn thấy được điều nầy và đã 

bảo trợ Giáo Lý của Đức Phật và đã thiết lập chúng trong một 

thời gian rất ngắn ngủi.  Tuy nhiên họ đã không chỉ làm duy nhất 

có điều nầy, điều nầy đã vẫn chưa làm cho họ được thỏa mãn.  

Nhằm để gia cố và kiến tạo Giáo Lý cho được bền vững, họ cũng 

sẽ phải thiền định.   Như thế là họ đã tròn đủ thiện ý, và họ đã hội 

đủ phúc duyên một cách thích ứng với sự nỗ lực và niềm tin bất 

dao động.  Kể từ thời của Đức Phật thì đã có các bậc cao quý như 

thế, họ là những người đã bảo trợ và đã tiến tu Giáo Lý của Đức 

Phật với sự nỗ lực cùng tột, và kể từ những ngày của Đức Phật 

cho đến hiện nay, Nhân Loại, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên đã 

được thành đạt Níp Bàn.  Số lượng của những người mà đã đạt 

đến mục tiêu chỉ trong một khoảnh khắc ngắn ngủi thì không thể 

nào ước tính được, chưa kể đến số lượng của tất cả những người 

đã đạt được Níp Bàn. 

Bây giờ là thời gian thích hợp đã đến cho tất cả các bậc cao 

quý sai biệt.  Thời gian thích hợp, đấy là do bởi thời gian khi một 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   347 

 

vị Phật và Giáo Lý của Ngài phát triển.  Những đời sống của 

Nhân Loại, Chư Thiên, và tất cả các cõi giới an vui là thích hợp.  

Khi đã được sinh ra một trong các cõi giới nầy, người ta đã được 

đón nhận Giáo Lý như là các con đang thực hiện bây giờ.  Họ đã 

tu tập với tròn đủ sự nỗ lực và đã đi đến mục tiêu.                      

 

After his awakening the Buddha honoured Rājagaha before 

any other country with his presence.  The king of this great city, 

Bimbisāra, came to the Buddha and because he received the 

Teachings and followed them, he attained the goal.  He was full 

of bliss. He wanted others to attain the same bliss, and 

understanding the reason, the cause for his happiness, he 

donated the four requisites.  He did this so that his mother, 

father, grandmother and grandfather could fulfil their aspira-

tions completely. The Buddha, out of his great compassion, 

dwelled   in the king’s delightful garden.  Humans, Devas, and 

Brahmās came to revere him there and with great compassion   

he taught them what he had realized himself.  In just one short 

moment innumerable Humans, Devas, and Brahmās achieved 

their aspirations. And after this it went on and on.  The good time 

for all the people with noble aspirations had come!  The time at 

which there is a Buddha or his Teaching is the good time.  

Human life, life as a Deva or a Brahmā, is a good life. Good 

effort is called the effort that is established after one has received 

the Teachings.  And what are the Buddha’s Teachings?  What is 

contained in the Tipiṭaka and is preached and explained by noble 

disciples out of loving kindness and compassion are the Buddha’s 

Teachings. They are very extensive, profound and difficult to 

understand.  Though they are extensive, profound, and difficult to 

understand, they really are just one thing: the way of escape from 

suffering. 

They are expounded by the wise in short and in full as time 

permits, and everyone has knowledge of them according to his 

capability.  You all have some understanding of the Tipiṭaka in 

accordance with your capabilities.  If you were to talk about what 

you know it would never end.  



348   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Sau việc giác ngộ của Ngài, Đức Phật đã được tôn kính tại 

Rājagaha (Vương Xá) trước bất kỳ một đất nước nào khác, với sự 

hiện diện của Ngài.  Đức Vua của thành phố to lớn nầy, Tần Bà 

Sa La, đã đi đến diện kiến Đức Phật và bởi do Ông đã được tín 

thọ và thuận hành theo Giáo Lý, Ông đã đạt được mục tiêu.  Ông 

đã ngập tràn niềm phúc lợi.  Ông đã mong muốn những người 

khác đạt được niềm phúc lợi như nhau, cùng với sự hiểu biết 

nguyên do, và sự tác nhân cho niềm an vui của mình, Ông đã 

cúng dường tứ vật dụng.  Ông đã làm điều nầy là nhằm để cho 

Mẹ, Cha, Bà và Ông của ông ta có thể hoàn thành viên mãn các 

sở nguyện cầu của họ một cách trọn vẹn.  Đức Phật, với lòng đại 

bi của Ngài, đã trú ngụ trong khu vườn khả ái của nhà vua.  Nhân 

Loại, Chư Thiên, và Chư Phạm Thiên đã đi tới để tôn kính Ngài 

ở nơi đó, và với lòng đại bi, Ngài đã giảng dạy chúng điều mà 

chính tự nơi Ngài đã được liễu tri.  Chỉ trong một khoảnh khắc 

ngắn ngủi, có vô số kể Nhân Loại, Chư Thiên, và Chư Phạm 

Thiên đã thành đạt các sở nguyện cầu của mình. Và sau đó sự 

việc nầy tiếp tục mãi, không ngừng.  Thời gian thích hợp cho tất 

cả mọi người với các sở nguyện cầu cao quý đã đến!  Thời gian 

mà một vị Phật hoặc Giáo Lý của Ngài hiện hữu là thời gian thích 

hợp.  Đời sống Nhân Loại, đời sống như một vị Thiên Tử hay 

một vị Phạm Thiên, là một đời sống thích hợp.  Gọi là sự nỗ lực 

tốt đẹp, là sự nỗ lực mà đã được kiến tạo sau khi một người đã 

được đón nhận Giáo Lý. Và điều chi là Giáo Lý của Đức Phật?    

Điều mà đã được chứa đựng ở trong Tam Tạng, và đã được 

thuyết giảng, và đã được giải thích do bởi các bậc Thánh đệ tử 

với lòng từ ái và bi mẫn, đó là Giáo Lý của Đức Phật.  Chúng rất 

là thậm đại, thậm thâm vi diệu, và khó mà liễu tri.  Mặc dù chúng 

là thậm đại, thậm thâm vi diệu, và khó mà liễu tri, chúng thực sự 

chỉ có một điều là: con đường thoát khỏi sự khổ đau.  

Chúng đã được giải thích chi tiết do bởi các bậc Trí Tuệ một 

cách vắn tắt hay là một cách tròn đủ với thời gian cho phép, và 

mọi người đã được liễu tri về Giáo Lý theo sự tùy thuận với khả 

năng của mình.  Tất cả các con có được một số hiểu biết về Tam 

Tạng theo sự phù hợp với khả năng của mình.  Nếu như các con 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   349 

 

đã nói về điều mà các con hiểu biết thì nó sẽ không bao giờ chấm 

dứt.  

 

But you have to establish strong effort and focus your mind 

on one object according to the Teachings of the Buddha, as I 

said, and keep out all other objects.  When you fix your mind on 

one object exclusively with strong and stable effort, then you will 

be established in the teachings. Isn’t that so?    

U Ba Khin:  Yes, sir. 

S:  To establish your attention thus is effort (Viriya).  When 

you fix your attention on one object and no other object enters 

your mind and your attention is stable, you reach Viriya- 

iddhipāda.  Because the Teachings are so extensive you may 

think it tiresome to practise them.  That is why I instruct you in 

this way that you can reach the goal quickly.  

What happens to the cause of suffering – Lobha, Dosa, and 

Moha (greed, aversion and delusion) – when you control your 

mind in this way?   

U:  They are cut out and become quiet. 

S:  People write and preach a lot about Lobha, Dosa and 

Moha.  Don’t they?  When they debate, they talk only to win the 

debate, whoever they are talking to. But if they establish 

awareness of breathing and make their minds stable they acquire 

real merit.  Why don’t we try to do this?   

U:  Yes, sir. 

S:  Will there be worry, fear, and greed at that time?   

U:  They won’t be.  

S:  No, they won’t; there won’t be any worry, fear, or greed. 

If there is worry, fear, or greed, are you happy or unhappy?   

U:  Unhappy, sir. 

S:  And if there is no worry, fear, or greed?   

U:  Then one is happy. 

Tuy nhiên các con cần phải thiết lập sự nỗ lực dũng mãnh 

và tập trung tâm thức của mình vào một đối tượng tùy thuận theo 

Giáo Lý của Đức Phật, như Sư đã nói, và giữ không cho tất cả  



350   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

các đối tượng khác vào.  Khi các con khắn khít tâm thức của 

mình vào một đối tượng duy nhất với sự nỗ lực dũng mãnh và ổn 

định, thế rồi các con sẽ được an trú ở trong Giáo Lý.  Có phải 

như vậy không?   

U Ba Khin:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài.  

S:  Thiết lập sự chú tâm của mình như thế, đó là sự nỗ lực 

(Cần, Tinh Tấn).  Khi các con khắn khít sự chú tâm của mình 

vào một đối tượng và không có đối tượng nào khác thâm tháo 

tâm thức của mình và sự chú tâm của các con được ổn định, là 

các con đạt đến Cần Như Ý Túc.  Vì lẽ Giáo Lý rất là thậm đại, 

các con có thể nghĩ rằng nó quả là mệt mỏi để tu tập chúng.  Đó 

là lý do vì sao Sư hướng dẫn các con trong phương thức nầy để 

mà các con có thể đạt đến mục tiêu một cách nhanh chóng.  

Điều chi sẽ xẩy đến các tác nhân của sự khổ đau – Tham, 

Sân và Si (sự tham lam, sự ác cảm, và sự si mê) – khi các con 

kiểm soát tâm thức của mình trong phương thức nầy?    

U:  Chúng đã được chặt đứt và trở nên tĩnh lặng. 

S:   Người ta viết ra và thuyết giảng rất nhiều về Tham, Sân 

và Si.  Có phải không?  Khi họ tranh luận, họ đã nói chỉ để giành 

chiến thắng trong cuộc tranh luận, bất luận người nào mà họ đang 

nói tới.  Tuy nhiên nếu như họ thiết lập sự tỉnh giác vào hơi thở 

và làm cho tâm thức của họ ổn định thì họ có được phước báu 

thực sự.  Vì sao chúng ta không cố gắng để thực hiện điều nầy?    

U:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài. 

S:  Sẽ có sự lo lắng, sự sợ hãi, và sự tham lam tại thời điểm 

đó không?   

U:  Sẽ không có. 

S:  Không, sẽ không có; sẽ không có bất kỳ sự lo lắng, sự sợ 

hãi, hay sự tham lam. Nếu như có sự lo lắng, sự sợ hãi, hoặc sự 

tham lam, thì các con được hạnh phúc hay không hạnh phúc?   

U:  Không hạnh phúc, kính bạch Ngài. 

S:  Và nếu như không có sự lo lắng, sự sợ hãi, hoặc sự tham 

lam?   

U:  Thế thì người ta được hạnh phúc. 
 

S:  If one establishes effort only for one split second the 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   351 

 

Viriya-Iddhipāda arises.  It excludes worry, fear, and greed, and 

there is happiness.  There are types of happiness which are not 

related to the happiness achieved through the Buddha’s 

Teachings, but people still call them happiness. What sort of 

happiness am I talking about?  I am talking about the happiness 

of becoming a human being or Deva, of becoming a King, a rich 

man, a Universal Monarch, a Deva King, a Sakka, or a Brahmā. 

Of course their enjoyment is also called happiness… But let me 

give an example. If you were asked to bear the golden royal 

insignia and live in the golden palace of a country that abounded 

with gold, silver, gems, rice, water and paddy, that was plentiful 

in everything, would you accept this offer or not?   

U:  Of course I would accept. 

S:  Of course you would accept.  This country is so rich that 

there is absolutely nothing missing.  So you would live wearing 

your crown in your golden palace smiling all the time.  So I think, 

smiling like that all the time, you would enjoy yourself; you 

would be happy, wouldn’t you? Would this happiness keep worry, 

fear, and wanting away?   

U:  No, it wouldn’t. 

S:  Oh, really?   

U:  It wouldn’t, sir. 

S:  I mean at that moment, you see. 

U:  It wouldn’t. 

S:  Why are they all smiling and happy then?   

U:  Somebody could try to usurp the kingdom.  If something 

happens in his territory he would have duties to fulfil. 

S:  Nếu một người thiết lập sự nỗ lực chỉ cho một khoảng 

giây khắc thì Cần Như Ý Túc khởi sinh.  Nó loại trừ sự lo lắng, 

sự sợ hãi, và sự tham lam, và có sự hạnh phúc.   Có nhiều thể loại 

hạnh phúc mà không có liên quan đến sự hạnh phúc đã đạt được 

thông qua Giáo Lý của Đức Phật, tuy nhiên người ta vẫn cứ gọi 

chúng là sự hạnh phúc.  Thể loại hạnh phúc nào mà Sư đang nói 

đến vậy?  Sư đang nói về sự hạnh phúc để trở thành một con 

người hay là một Thiên Tử, để trở thành một vị vua, một người 

giàu có, một Chuyển Luân Thánh Vương, một Thiên Chủ, một 



352   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Đế Thích, hay là một Phạm Thiên.  Lẽ tất nhiên niềm vui thích 

của họ cũng được gọi là sự hạnh phúc … Tuy nhiên hãy để Sư 

cho một thí dụ.  Nếu như các con được yêu cầu để mang huy hiệu 

hoàng gia bằng vàng ròng và sống trong cung điện vàng ròng của 

một đất nước mà đã được đầy dẫy với vàng, bạc, ngọc quý, gạo, 

nước và lúa thóc, quả là sung túc trong tất cả mọi thứ, các con sẽ 

chấp nhận lời đề nghị nầy hay không?    

U:  Lẽ tất nhiên con sẽ chấp nhận. 

S:  Lẽ tất nhiên các con sẽ chấp nhận.  Đất nước nầy rất là 

giàu có mà quả tất nhiên là không có thiếu điều chi cả.  Thế là 

các con sẽ sống với việc đội vương miện của mình trong cung 

điện vàng ròng của các con và miệng luôn mãi là mỉm cười.  Thế 

là Sư nghĩ rằng, việc luôn mãi mỉm cười như thế đó, các con sẽ là 

vui thích, các con sẽ là hạnh phúc, phải không?  Điều hạnh phúc 

nầy sẽ lánh xa khỏi sự lo lắng, sự sợ hãi, và sự tham lam không?   

U:  Dạ thưa không, nó sẽ không được. 

S:   Ồ, thực vậy sao?   

U:  Nó sẽ không được, kính bạch Ngài.  

S:  Sư muốn nói vào thời điểm đó, các con nắm được. 

U:  Nó sẽ không được. 

S:  Tại sao tất cả họ lại đang mỉm cười và hạnh phúc như 

thế?   

U: Một người nào đó có thể cố gắng chiếm đoạt vương 

quốc. Nếu như có điều chi xẩy ra ở trong lãnh thổ của mình thì 

ông ta sẽ có nhiệm vụ để đáp trả.     

 

S:  There is nothing like that.  This country is so good that 

there is no danger or worry of that kind.  It is a very peaceful 

country.  There is no problem at all; everything is calm and quiet.  

It is that kind of country.  No troubles at all, you just have to live 

in the golden palace wearing your crown.  You simply live there 

with your ministers, troops, concubines, and wives. You live 

always with a smile on your face.  Will worry, fear, greed, and 

anxiety be kept at bay in these circumstances?  You are always 

smiling and happy.  So, do you think there is any worry?   

U:  There will be, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   353 

 

S:  Why?   

U:  Because there is the fear of death. 

S: Yes, there will still be the fear of death. But you are 

smiling still. What is this smiling? What are Lobha, Dosa, and 

Moha?   

U:  They won’t be kept away. 

S:  Even smiles don’t keep them away?   

U:  No, sir. 

S:  What do smiles mean?   

U:  They indicate that the object of mind is Lobha (greed). 

S:  Really?  Is one happy if there is Lobha?   

U:  No, sir. 

S:  Is Lobha cool and pleasant?   

U:  No, it isn’t. 

S:  Is it Kusala (skillful) or Akusala (unskillful)?   

U:  It is Akusala. 

S:  Are you happy when you are smiling as we just said?   

U:  No, sir. 

S:  Chẳng có điều chi như thể đó.  Đất nước nầy rất là tốt để 

mà không có điều nguy hiểm hay là sự lo lắng của thể loại đó.  

Đó là một đất nước rất là thanh bình.  Không có bất cứ vấn đề 

nào cả, tất cả mọi thứ đều an tịnh và tĩnh lặng.  Đó là bản tính của 

đất nước.  Không có bất cứ điều hệ lụy nào cả, các con chỉ là 

sống trong cung điện vàng ròng với việc đội vương miện của 

mình.   Các con đơn thuần sống ở nơi đó với các vị bộ trưởng của 

các con, quân đội, các phi tần và những người vợ.  Các con sống 

luôn mãi với một nụ cười ở trên gương mặt của mình.  Sự lo lắng, 

sự sợ hãi, sự tham lam, và sự ưu não sẽ được ngăn không cho đến 

gần trong những trường hợp nầy không?  Các con luôn mãi là 

đang mỉm cười và hạnh phúc. Thế thì, các con có nghĩ rằng có 

bất kỳ sự lo lắng nào không?    

U:  Điều đó sẽ có, kính bạch Ngài. 

S:  Vì sao?   

U:  Vì lẽ có sự sợ hãi về sự chết.  

S:  Đúng vậy, sẽ vẫn còn bị sự sợ hãi về sự chết.  Nhưng mà 

các con vẫn đang mỉm cười. Sự mỉm cười nầy là chi? Tham,  



354   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Sân, và Si là những điều chi?   

U:  Chúng sẽ không bị tránh ra xa.  

S:  Ngay cả những sự mỉm cười không làm cho chúng tránh 

ra xa?    

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:   Những sự mỉm cười có ý nghĩa là chi?   

U:  Chúng biểu thị rằng đối tượng của tâm thức là Tham (sự 

tham lam). 

S: Thực vậy sao? Một người là hạnh phúc nếu như có 

Tham?    

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Tham thì mát mẻ và duyệt ý?   

U:  Dạ thưa không, nó thì không phải vậy. 

S:  Nó là Thiện (sự khôn khéo) hay là Bất Thiện (sự không 

khôn khéo)?   

U:  Nó là Bất Thiện.  

S:  Các con có hạnh phúc khi các con đang mỉm cười điều 

mà chúng ta vừa mới nói không?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

 

S: But you are smiling great smiles, aren’t you? But you 

aren’t happy yet. You are king, aren’t you? Maybe you aren’t 

happy because you rule only one country?  I’ll give you another 

one. So?   

U:  Even then I won’t be any happier. 

S: Are you going to tell me that you don’t want another 

country?   

U:  No sir, I would take it. 

S:  You would take it, but still not be happy. Well, I won’t 

give you just another country; I’ll give you the whole continent. 

Will you tell me that you don’t want it?   

U:  No, sir. 

S:  So, will you be happier then?   

U:  I won’t be happier. 

S: Really? All right, I won’t give you just another conti-

nent, but the whole planet and the Jewel of the Wheel of the 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   355 

 

Universal Monarch.  Now, there won’t be any worry or fear. 

With the turning of the Jewel of the Wheel you will become a 

Universal Monarch.  Will you be happy now?   

U:  I won’t, sir. 

S:  Will you feel calm and cool?       

U:  I won’t. 

S:  Why not, disciple?   

U:  There is still the burning of Lobha, Dosa, and Moha. 

S:  Oh, is it still there?   

U:  It’s still there. 

S:  So you aren’t happy yet.  Well now, what about Sakka, 

the Brahmās, and the Deva Kings?   

U:  The same applies to them also. 

S: We said they were happy and now you tell me the 

contrary?   

U:  The objects of their minds are Lobha, Dosa, and Moha.  

S:  Nhưng mà các con đang tủm tỉm rất nhiều nụ cười, có 

phải không?  Tuy nhiên các con vẫn chưa được hạnh phúc.  Các 

con là vua, phải không?  Có thể là các con không được hạnh phúc 

là vì các con cai trị chỉ có một đất nước?  Sư sẽ cho các con thêm 

một cái nữa. Thì sao?   

U:  Mặc dù vậy, con sẽ không có thêm bất kỳ hạnh phúc nào 

cả.  

S:  Các con đang nói với Sư rằng các con không muốn có 

thêm một đất nước nữa?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, con sẽ lấy nó.  

S:  Các con sẽ lấy nó, nhưng vẫn không có được hạnh phúc. 

Thôi được, Sư sẽ không chỉ cho thêm các con một đất nước nữa, 

mà Sư sẽ cho các con cả toàn bộ lục địa.  Các con sẽ nói với Sư 

rằng các con không muốn điều đó?    

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Thế là, các con sẽ có được hạnh phúc hơn nào?   

U:  Con sẽ không có được thêm hạnh phúc hơn.  

S:  Thực vậy sao?  Được rồi, Sư sẽ không chỉ cho thêm các 

con một lục địa nữa, mà là toàn bộ cả hành tinh và Luân Xa Báu 

của Chuyển Luân Thánh Vương.  Bấy giờ, sẽ không có bất kỳ 



356   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

một sự lo lắng hay sự sợ hãi nào.  Với sự vận xoay của Luân Xa 

Báu các con sẽ trở thành một Chuyển Luân Thánh Vương.  Bấy 

giờ các con sẽ có được hạnh phúc không?    

U:  Con sẽ không có, kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ cảm giác an tịnh và mát mẻ không?   

U:  Con sẽ không có. 

S:  Tại sao không, nầy đệ tử?   

U:  Vẫn còn có sự đốt cháy bởi Tham, Sân và Si. 

S:  Ồ, nó vẫn còn ở nơi đó sao?   

U:  Nó vẫn còn ở nơi đó. 

S:  Do vậy các con vẫn chưa có được hạnh phúc. Vậy thì 

bấy giờ, các con nghĩ sao về Vua Trời Đế Thích, Chư Phạm 

Thiên, và các vị Thiên Chủ?    

U:  Việc nầy cũng thích dụng tương tự đối với họ.  

S:  Chúng ta đã nói rằng họ đã có được hạnh phúc và bây 

giờ thì các con nói với Sư điều trái ngược lại?    

U:  Các đối tượng của các tâm thức của họ là Tham, Sân và 

Si. 

 

S:  Oh really? Let it be.  If one lives to a ripe old age always 

smiling and then dies smilingly, will he find peace in the cycle of 

births and deaths?   

U:  He won’t find peace. 

S:  Where will this smiling fellow go?   

U:  When the (good) Kamma of this smiling person comes 

to an end, his fate will turn.  

S:  Yes, and where will this smiling fellow end up?   

U:  Because of his smiling, the mind will be controlled by 

Lobha and he is destined for the lower worlds. 

S: Oh really… I thought that being happy was good, 

disciples.  Is it not good?  I have to ask you “is it good?”       

U:  (Laughing) No, it isn’t. 

S:  OK, we are not happy yet.  But when I asked whether we 

would be happy later on, you said no.  There was no peace, you 

said. 

U:  There is no peace. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   357 

 

S: So, now there is no peace, what about later? Will it 

become just a little bit better?   

U:  It won’t improve, sir. 

S:  What will happen, in the lower planes …  

U:  We will go to the lower planes. 

S:  Really? So, there is no peace now, there won’t be any 

after. Which is worse?   

U:  It will be worse later. 

S:  Ồ thực vậy sao?  Thôi kệ nó đi.  Nếu một người sống 

cho đến cao niên lớn tuổi luôn mãi mỉm cười và sau đó mệnh 

chung trong lúc đang mỉm cười, ông ta sẽ tìm thấy sự bình an 

trong vòng tuần hoàn của sanh và tử không?   

U:  Ông ta sẽ không tìm thấy sự bình an.  

S:  Anh bạn đang mỉm cười nầy sẽ đi đâu?   

U:  Khi (Thiện) Nghiệp của người đang mỉm cười nầy đi 

đến chỗ kết thúc, thì vận mạng của ông ta sẽ chuyển đổi. 

S:  Đúng vậy, và anh bạn đang mỉm cười nầy sẽ kết thúc ở 

nơi đâu?     

U:  Do bởi việc mỉm cười của ông ta, tâm thức sẽ bị điều 

khiển bởi Tham  và ông ta đã đi đến các cõi giới thấp kém.  

S:  Ồ thật vậy à … Sư đã nghĩ rằng trạng thái được hạnh 

phúc đó đã là Thiện, nầy các đệ tử.  Đó không phải là Thiện sao?    

Sư chắc phải vấn hỏi các con là “Đó phải là Thiện không?” 

U:  (Cười) Dạ thưa không, nó không phải vậy. 

S:  Được lắm, chúng ta vẫn chưa có được hạnh phúc.  Tuy 

nhiên khi Sư đã vấn hỏi liệu rằng chúng ta sẽ được hạnh phúc sau 

nầy không, thì các con đã trả lời là không.  Không có được bình 

an, các con đã nói.  

U:  Không có sự bình an. 

S:  Vậy thì, bây giờ thì không có bình an, còn về sau thì 

sao?  Nó sẽ trở nên khá hơn một chút ít nào không?     

U:  Nó sẽ không có khá hơn, kính bạch Ngài.   

S:  Điều chi sẽ xẩy ra, trong các cõi giới thấp kém … 

U:  Chúng con sẽ đi đến các cõi giới thấp kém. 

S:  Thực vậy sao?  Thế là, không có bình an hiện bây giờ, 

về sau cũng sẽ không có một chút nào.  Mà là tồi tệ hơn?    



358   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

U:  Nó sẽ là tồi tệ hơn về sau nầy. 
 

S:  Oh …We all thought we were quite all right, but not so. 

But now we’ve got the Teachings of the Buddha and we can have 

as much of it as we want, can’t we?   

U:  We can. 

S:  Endowed with the ability to accept the Teachings we can 

take up one technique with steadfastness.  Will the happiness that 

derives from this practice become less the more we use it, the 

more we practise?   

U:  It won’t. 

S:  Will it ever be exhausted?   

U:  It won’t. 

S: Oh, really? My word, this  thing is good.  Isn’t it, my 

dear disciples? And if we use it all the time, continuously, will it 

then get used up, will it come to an end? 

U:  It will neither diminish nor get used up. 

S:  Wait a minute.  We shall keep our attention focused 

while we are sitting like this, but while we are standing, can we 

still practise this?   

U:  We can. 

S:  And when we are walking?   

U:  We can. 

S:  Yes, we have to carry the burden of our body.  It is not 

the same as other worldly possessions. When you work hard to 

acquire various jewels and gold and are successful, you will 

store them away in a certain place, I think. But having acquired 

our body and mind, the five Khandhas, is it possible to live with 

ease, happily and without making great efforts?   

U:  It isn’t possible. 

S:  We have to shoulder our burden. We can’t rest for a  

short moment even, can we? And for whom do we have to 

shoulder the burden of our bodies without ever taking rest?   

U:  For ourselves. 

S:  For the five aggregates. 

U:  For the five aggregates, sir. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   359 

 

S:  Ồ … Tất cả chúng ta đều đã nghĩ rằng chúng ta đã hoàn 

toàn ổn  định rồi, nhưng mà không phải như vậy.  Tuy nhiên hiện 

giờ chúng ta đã có được Giáo Lý của Đức Phật và chúng ta có thể 

có bao nhiêu về Giáo Lý cũng được nếu chúng ta muốn, phải 

không?     

U:  Chúng ta có thể. 

S:  Đã hội được túc duyên với khả năng để đón nhận Giáo 

Lý, chúng ta có thể nắm bắt một kỹ thuật với sự kiên định.  Niềm 

hạnh phúc mà bắt nguồn từ nơi việc tu tập nầy sẽ trở nên ít hơn 

khi chúng ta càng vận dụng lấy nó, khi chúng ta càng tu tập lấy 

nó không?          

U:  Nó sẽ không là như vậy. 

S:  Liệu nó có bao giờ sẽ bị cạn kiệt không?   

U:  Nó sẽ không là như vậy.  

S:  Ồ, thật như vậy sao?  Từ ngữ của Sư, sự việc nầy là 

Thiện.  Có phải không, các đệ tử thân thương?  Và nếu như 

chúng ta luôn mãi vận dụng nó, một cách liên tục, thế rồi nó sẽ bị 

cạn kiệt đi, nó sẽ đi đến một sự chấm dứt không?    

U:  Nó sẽ không thoái giảm đi mà cũng không bị cạn kiệt đi. 

S:  Hãy đợi cho một phút.  Chúng ta sẽ gìn giữ sự chú tâm 

của chúng ta đã được tập trung trong khi chúng đang ngồi như 

thế nầy đây, nhưng mà trong khi chúng ta đang đứng, chúng ta 

vẫn có thể tu tập được điều nầy không?     

U:  Chúng ta có thể. 

S:  Và khi chúng ta đang đi?   

U:  Chúng ta có thể. 

S:  Đúng vậy, chúng ta phải cưu mang gánh nặng của cơ thể 

của chúng ta.  Nó quả là không có giống với các tài sản khác 

thuộc về thế gian.  Khi các con tích cực làm việc để có được rất 

nhiều vàng và ngọc ngà châu báu, và đã được thành công, các 

con sẽ cất giấu chúng trong một chỗ nơi an toàn, Sư nghĩ vậy.  

Tuy nhiên sau khi đã có được xác thân của chúng ta và tâm thức, 

ngũ Uẩn, thì có thể nào sống một cách dễ dàng, một cách hạnh 

phúc và chẳng có sự tạo tác các sự nỗ lực to lớn nào không?     

U:  Điều đó không thể có được. 

S:  Chúng ta phải gánh lấy gánh nặng của chúng ta.  Ngay  



360   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

cả chúng ta không thể nào nghỉ ngơi dù chỉ trong một khoảnh 

khắc ngắn ngủi, chúng ta có thể được không?  Và để cho ai mà 

chúng ta phải gánh vác gánh nặng của cơ thể của chúng ta không 

có bao giờ được ngơi nghỉ?    

U:  Để cho chúng ta. 

S:   Để cho ngũ uẩn. 

U:  Để cho ngũ uẩn, kính bạch Ngài. 

 

S: Yes we have to work, disciples. If I practise this 

awareness a lot, then I don’t want to miss the happiness that 

derives from it.  Isn’t it possible to practise this all the time?   

U:  It is possible, sir. 

S:  This is very good. Will it diminish?   

U:  No, sir, it won’t. 

S:  Is it tiresome to keep up this awareness?   

U:  It isn’t tiresome. 

S:  Will you use up material goods you have saved up?   

U:  No, sir. 

S:  You won’t.  What about your work, will it be disturbed?   

U:  It won’t be disturbed. 

S:  Will others know about our practice?   

U:  They won’t notice. 

S:  Oh, the other people won’t notice?  Yes, disciple, when 

we have the Teachings of the Buddha and practise them 

continuously, when we are able to focus our mind on the object, 

we won’t get tired, will we?   

U:  We won’t, sir. 

S:  We won’t spend anything, our work won’t be disrupted, 

and others won’t even notice. You receive the Teachings in no 

time and then you say to yourself “Now I shall follow these 

Teachings.”  When you have this volition and put forth effort then 

the Viriya-Iddhipāda factor will arise and you will arrive at the 

goal in no time. If you take up the practice now, will you progress 

be slow or fast, my disciples?   

U: According to circumstances, sir, sometimes it will be 

slow, sometimes … 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   361 

 

S:  No!  Wait, wait .. 

U:  Yes, sir. 

S:  Đúng vậy, chúng ta phải làm việc, nầy các đệ tử.  Nếu 

như Sư tu tập sự tỉnh giác nầy thật là nhiều, thế rồi Sư không 

muốn mất đi niềm hạnh phúc mà bắt nguồn từ nơi đó.  Vậy có thể 

thường luôn tu tập sự việc nầy có được không?   

U:  Có thể được, kính bạch Ngài. 

S:   Điều nầy rất là tốt.  Nó sẽ bị thoái giảm không?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó sẽ không bị. 

S:  Có mệt mỏi để tiếp tục duy trì sự tỉnh giác nầy không?   

U:  Không có mệt mỏi. 

S:  Các con sẽ tận dụng các thể chất thiện hảo mà các con đã 

có tích trữ?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ không có.  Còn việc làm của các con thì sao, 

nó sẽ bị quấy rầy không?   

U:  Nó sẽ không bị quấy rầy.   

S:  Những người khác sẽ hiểu biết về việc tu tập của chúng 

ta không?   

U:  Họ sẽ không nhận biết được. 

S: Ồ, những người khác sẽ không nhận biết được sao?    

Đúng vậy, nầy đệ tử, khi chúng ta có được Giáo Lý của Đức Phật 

và tu tập chúng một cách liên tục, khi chúng ta có khả năng tập 

trung tâm thức của mình vào đối tượng, thì chúng ta sẽ không 

cảm thấy mệt mỏi, phải không?   

U:  Chúng ta sẽ không có, kính bạch Ngài. 

S:  Chúng ta sẽ không tiêu phí bất cứ điều chi, việc làm của 

chúng ta sẽ không bị quấy rầy, và chí đến những người khác sẽ 

không nhận biết được.  Các con đón nhận Giáo Lý trong một phút 

chốc và sau đó các con tự nhủ “Bây giờ tôi sẽ nương theo Giáo 

Lý nầy.”  Khi các con có được tác ý nầy và ra sức nỗ lực, thế rồi 

yếu tố Cần Như Ý Túc sẽ khởi sinh và các con sẽ đến được mục 

tiêu trong một phút giây.  Bấy giờ nếu như các con vận dụng việc 

tu tập, thì sự tiến trình của các con sẽ là chậm hay là nhanh, nầy 

các đệ tử của Sư?      



362   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

U:  Tùy theo hoàn cảnh, kính bạch Ngài, đôi khi thì nó sẽ 

chậm, đôi khi thì .. 

S:  Không, hãy chờ nào, hãy chờ …  

U:  Dạ vâng, kính bạch Ngài. 

S:  Never mind about this.  If I focus my attention according 

to the Teachings and keep it with the awareness of respiration, 

isn’t this much possible?   

U:  It is possible. 

S:  Is this quick or slow?   

U:  It is quick, sir. 

S:  You see. If you establish effort, the Viriya-Iddhipāda 

factor arises. Can you say how quick this is?   

U:  Yes, sir. 

S:  Have you put your attention there and does it stay?   

U:  Yes, sir. 

S:  As I decide to put it there, it stays, doesn’t it?   

U:  It does. 

S:  So if it stays, you have reached happiness. Are you able 

to speak as quickly as this happiness is able to arise?   

U:  I am not, sir. 

S:  It is easy to achieve happiness if you want it. 

U:  Yes, sir. 

S:  Đừng bận tâm về điều nầy.  Nương theo Giáo Lý, nếu 

như Sư tập trung sự chú ý của mình và gìn giữ nó với sự tỉnh giác 

vào sự hô hấp, thế thì điều nầy có thể được hay không?   

U:  Điều đó thì có thể được. 

S:  Điều nầy là nhanh hay là chậm?    

U:  Nó thì nhanh, kính bạch Ngài. 

S:  Các con thấy đấy.  Nếu như các con thiết lập sự nỗ lực, 

thì yếu tố Cần Như Ý Túc khởi sinh.  Các con có thể nói điều 

nầy nhanh như thế nào không?    

U:  Dạ thưa được, kính bạch Ngài. 

S:  Khi các con đặt sự chú tâm của mình vào nơi đó và nó 

trú vào nơi đó?   

U:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   363 

 

S:   Khi Sư quyết định đặt nó ở nơi đó, thì nó trú vào nơi đó, 

có phải không?   

U:  Nó là vậy.  

S:  Thế thì nếu như nó trú vào nơi đó, thì các con đã đạt đến 

niềm hạnh phúc.  Các con có thể nói một cách mau lẹ rằng niềm 

hạnh phúc nầy có năng lực để khởi sinh không?   

U:  Con thì không, kính bạch Ngài. 

S:   Quả là dễ dàng để đạt được niềm hạnh phúc nếu như các 

con muốn nó.  

U:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

  

S:  This is the highest sort of Kusala.  Do you hear?  This is 

the highest, the highest. Only if you have Pāramī can you be born 

as human and receive the Buddha Dhamma.  This type of Kusala 

cannot be put in numbers. Do you understand? Then, the six 

qualities of the Dhamma are there, the qualities of the Buddha, 

the Dhamma, and the Saṅgha. When the Buddha taught this, 

people understood. Among the six qualities of the Dhamma, 

Akāliko is one, isn’t it?  What does Akāliko mean?   

U:  Immediateness. 

S: Immediateness means that as soon as you fix your 

attention the results come. So, if you establish effort with 

intelligence the results come so quickly that you can’t say 

“there” quicker than they come. Or you can’t even think that 

fast. Is it so?  If you establish awareness now, if you keep it here 

with your effort, happiness arises in the very same moment. This 

is immediate, who would have to question this any more?    

U:  Who would have to doubt his own experience?   

S:  Yes, when happiness has arisen there is no looking for it 

any more.  The answer comes by itself, doesn’t it?  It doesn’t take 

any time.  All of you are bright people, and you have understood 

the Teachings of the wise and compassionate while still young, 

even before the words of instruction were complete.  Though you 

understood, at times your mind will think as it pleases, but let us 

practise. What happens in the mind when we plan to practise to 



364   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

acquire Kusala?”  I’ll perform Kusala later on, now I have to do 

this quickly.”   Doesn’t this happen to you?   

U:  It does. 

S:  Đây là thể loại tối thượng của việc Thiện.  Các con có 

nghe không?  Đây là tối thượng, là tối thượng.  Chỉ khi nào các 

con có Pháp Toàn Thiện thì các con có thể được sinh ra như là 

một con người và đón nhận Phật Pháp.  Đây là thể loại Thiện 

không thể nào đưa ra được những con số.  Các con có hiểu 

không?  Và rồi, có sáu ân đức của Pháp, những ân đức của Phật, 

Pháp, và Tăng.  Khi Đức Phật đã giảng dạy về điều nầy, người ta 

đã được liễu tri.  Có phải Bất Đoạn Thời  là một trong sáu ân đức 

của Pháp, phải không?  Bất Đoạn Thời có nghĩa là chi?   

U:  Liền tức thì.  

S:  Liền tức thì có nghĩa là ngay khi các con khắn khít sự 

chú tâm của mình thì các kết quả liền hiện bầy.  Thế là, nếu như 

các con thiết lập sự nỗ lực với trí tuệ thì những kết quả liền hiện 

bầy một cách rất nhanh chóng để mà các con không thể nào nói 

rằng “cái đó” nhanh hơn cả chúng hiện bầy.  Hoặc thậm chí các 

con không thể nào nghĩ nó mau lẹ đến thế.  Nó là như thế ư?    

Nếu như các con thiết lập sự tỉnh giác ngay bây giờ, nếu như các 

con gìn giữ được nó ở tại đây với sự nỗ lực của các con, thì niềm 

hạnh phúc khởi sinh ngay chính khoảnh khắc nầy.  Đây là liền 

tức thì, còn có ai sẽ vấn hỏi điều nầy nữa không?   

U:  Người sẽ có nghi vấn về chính sự kinh nghiệm của riêng 

mình?    

S:  Đúng vậy, khi niềm hạnh phúc đã được khởi sinh thì 

không có còn tìm kiếm nó chi nữa.  Câu trả lời chính tự nó hiện 

bầy, phải không?  Nó không đánh mất một chút thời gian nào cả.  

Tất cả các con là những người sáng suốt, và các con đã có được 

liễu tri Giáo Lý của bậc Trí Tuệ và đầy lòng bi mẫn trong khi vẫn 

còn tuổi trẻ, ngay cả trước khi các từ ngữ của lời chỉ dạy đã được 

chấm dứt.  Cho dù các con đã được liễu tri, đôi khi tâm thức của 

các con sẽ nghĩ dù cho là hoan hỷ, tuy nhiên chúng ta hãy tu tập 

đi.  Điều chi sẽ xẩy ra trong tâm thức khi chúng ta có kế hoạch để 

tu tập cho đạt được việc Thiện?  “Tôi sẽ thực hiện việc Thiện về 

sau nầy, bây giờ Tôi phải làm việc nầy một cách nhanh chóng.”    



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   365 

 

Có phải điều nầy xẩy đến với các con không?    

U:  Nó là vậy. 

 

S:  Is it good to think and speak like this?   

U:  No, sir. 

S: And then you make effort and the Viriya-Iddhipāda 

factor has arisen.  What is the right thing to do?   

U:  The right thing to do is to practise. 

S: Yes. If you want to become happier and happier, you 

have to put effort as soon as you have received the instructions of 

the Buddha and have accepted them. Then the Viriya-Iddhipāda 

factor will arise. When you make use of this factor that arises in a 

split a second, does it get consumed?   

U:  It doesn’t. 

S:  Does it diminish?   

U:  It doesn’t. 

S: If you decide that the happiness you have is quite 

sufficient for now and the future and say, “I don’t want to 

progress,” can you practise and not progress?    

U:  One will progress.           

S:  If you practise not just for a short time, but longer, will 

you achieve only as much as you get out of a short period of 

practice?   

U:  One will get more. 

S:  Điều đó quả là tốt để nghĩ suy và nói như thế nầy không?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Và rồi các con nỗ lực và yếu tố Cần Như Ý Túc đã được 

khởi sinh.  Việc phải nên làm là chi?    

U:  Việc phải nên làm đó là tu tập. 

S:  Đúng vậy. Nếu như các con muốn trở nên được hạnh 

phúc và càng hạnh phúc hơn nữa, thì các con phải ra sức nỗ lực 

ngay khi các con đã được đón nhận những huấn từ của Đức Phật 

và đã có được tín thọ dụng lấy chúng.  Bấy giờ yếu tố Cần Như 

Ý Túc sẽ khởi sinh.  Khi các con tận dụng cái yếu tố nầy để cho 

nó khởi sinh trong một khoảng giây khắc, liệu nó có làm hao tổn 

lực không?   



366   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

U:  Nó không làm. 

S:  Liệu nó có làm suy yếu không?   

U:  Nó không làm. 

S:  Nếu như các con quyết định rằng niềm hạnh phúc mà 

các con đã có thực sự là đầy đủ cho hiện tại và vị lai và nói rằng 

“Tôi không muốn tiến hóa”, có thể nào các con tu tập và không 

tiến hóa không?   

U:  Người ta sẽ tiến hóa. 

S:  Nếu như các con tu tập không chỉ là cho một thời gian 

ngắn ngủi, trái lại lâu dài hơn, liệu các con sẽ đạt được cũng chỉ 

bằng với việc các con kiếm được ở một giai đoạn ngắn ngủi của 

sự tu tập không?    

U:  Người ta sẽ nhận được nhiều hơn nữa.  

 

S: This is good, disciple. This is possible because we are 

now in an auspicious era, because we are born into the right 

form of existence and because you make right efforts. The 

energetic get the true answer even without asking others. Very 

good.  Do you hear?  Isn’t this so?   

U:  It is so. 

S: So, even if we live with this happiness all the time, it 

won’t diminish, it won’t be used up.  And what happens if one 

doesn’t want to progress?   

U:  It isn’t possible not to progress, sir. 

S: Yes. If you aspire to this there must be many different 

troubles.  Is it possible to attain Bodhi or not?   

U:  It is possible. 

S:  It is possible now and in the future. So let us say,“I don’t 

want to progress,” and then focus our minds. Is this possible?   

U:  It isn’t possible not to progress if we work. 

S:  Do we achieve greater happiness the more we work?   

U:  We do, sir. 

S: We can attain Bodhi and we can also choose the time 

and the place of birth. We can then choose a good existence as 

we wish. When you attain the happiness you desire, what else do 

you need.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   367 

 

 

U:  Nothing else, sir. 

S: You don’t need anything, you just have to choose. Is 

choosing tiresome?   

U:  It isn’t, sir. 

S:  Điều nầy là tốt, nầy đệ tử.  Điều nầy là có thể xẩy ra vì lẽ 

hiện giờ chúng ta đang ở trong một kỷ nguyên kiết tường, vì lẽ 

chúng ta được sinh ra trong hình tướng thích hợp của kiếp hữu 

sinh, và vì lẽ các con thực hiện Chánh Tinh Tấn.  Năng lượng đạt 

được câu trả lời chân chánh mà thậm chí không có yêu cầu những 

người khác. Tốt lắm.  Các con có nghe không?  Điều nầy có phải 

là như vậy không?  

U:  Nó là như vậy.  

S:  Như vậy, ngay cả khi chúng ta luôn mãi sống trong niềm 

hạnh phúc nầy, nó sẽ không có thoái giảm đi, nó sẽ không bị cạn 

kiệt đi.  Và điều chi sẽ xẩy ra nếu như người ta không muốn tiến 

hóa?   

U:  Không thể không có tiến hóa, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy.  Nếu như các con có ước nguyện về điều nầy 

thì ắt hẳn là phải có rất nhiều hệ lụy sai biệt. Liệu có thể đạt được 

Giác Ngộ hay không?    

U:  Điều đó có thể được. 

S:  Điều đó có thể được ngay hiện tại và trong vị lai. Thế thì 

chúng ta hãy nói rằng “Tôi không muốn tiến hóa,” và sau đó tập 

trung tâm thức của mình lại. Liệu có thể xẩy ra điều nầy không?    

U:  Không thể không có tiến hóa nếu như chúng ta làm việc. 

S:  Chúng ta càng làm việc thì chúng ta gặt hái được niềm 

hạnh phúc to lớn hơn không?    

U:  Chúng ta làm vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Chúng ta có thể đạt được Giác Ngộ và chúng ta cũng có 

thể chọn lựa thời gian và nơi sản sinh. Và rồi chúng ta có thể 

chọn lựa một kiếp hữu sinh thích hợp như là chúng ta ước 

nguyện.  Khi các con đạt được niềm hạnh phúc mà các con ao 

uớc, thì các con có cần điều chi nữa không?   

U:  Không có cần điều chi khác nữa, kính bạch Ngài. 

S:  Các con không cần bất cứ điều chi, mà các con chỉ có  



368   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

việc chọn lựa.  Việc chọn lựa có làm mệt mỏi không?   

U:  Nó không có, kính bạch Ngài. 

 

S: You can attain it at any time. There are four stages to 

Nibbāna. Is it possible only for certain types of ariyas 

(Individuals who have attained one of the four stages)?  Do we 

have to choose the state of Nibbāna?   

U:  No, sir. 

S:  What about the place?   

U:  It isn’t necessary. 

S:  Yes.  All by yourself, without any help?   

U:  It’s possible. 

S:  And in a crowd?  If you go outside the pagoda it won’t 

be possible, I think. It is easy, isn’t it?  The Buddha, the all – 

compassionate and omniscient, taught many humans, Devas, and 

Brahmās the knowledge that he had attained through penetrating 

the truth himself.  These beings, full of confidence after receiving 

the Teachings, were able to fulfil their aspirations. 

As you establish awareness you should establish continuous 

effort. There are many different types of people. Some are good 

at reciting or reading or preaching or explaining. I have no 

doubt you, disciples, with whoever you compete you will win. 

U:  Yes, sir.  

S:  Các con có thể đạt được điều đó bất cứ lúc nào.  Có bốn 

giai đoạn đạt đến Níp Bàn.  Có thể nào chỉ dành cho một vài hạng 

bậc Thánh không?  (những bậc mà đã đạt được một trong bốn 

giai đoạn).  Các con có chọn lựa trạng thái của Níp Bàn không?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Còn về nơi chốn thì sao?   

U:  Điều đó thì không cần thiết. 

S:  Đúng vậy.  Tất cả đều tự nơi chính mình, mà không cần 

bất kỳ sự giúp đỡ nào cả?    

U:  Điều đó có thể được.  

S:  Và trong một đám đông?  Nếu như các con đi ra ngoài  

chùa thì điều đó sẽ không có thể được, Sư nghĩ vậy.  Điều đó quả 

là dễ dàng, có phải không?  Đức Phật, với tất cả - lòng bi mẫn và 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   369 

 

toàn giác, đã giảng dạy rất nhiều người, Chư Thiên, và Chư Phạm 

Thiên tri kiến mà Ngài đã được thành đạt thông qua việc thấu 

triệt chân lý do bởi chính tự nơi Ngài.  Những chúng hữu tình 

nầy, trọn vẹn niềm tín thành sau việc tiếp nhận Giáo Lý, đã có 

khả năng để hoàn thành viên mãn các sở nguyện cầu của mình.  

Khi các con thiết lập sự tỉnh giác, thì các con sẽ thiếp lập 

nối tiếp theo sự nỗ lực.  Con người thì có rất nhiều hạng loại sai 

biệt.  Một số thì thích hợp với việc trùng tụng hay là việc tụng 

đọc, hoặc việc thuyết giảng hay là việc giải thích.  Sư không có 

nghi vấn về các con, với bất cứ người nào mà các con đua tranh 

thì các con sẽ chiến thắng.  

U:  Dạ đúng vậy, kính bạch Ngài. 

 

S:  Yes, though others are victorious in their talk, will they 

achieve anything if they don’t practise?   

U:  No. 

S:  So, what’s the difficulty?  Talking is tiresome, isn’t it?  

All we have to do is to make efforts to bring to fruition the 

aspirations we have made and work as the wise ones of old. 

Understanding that we have to take up this work our minds will 

be focused.  You are very busy. You may say “We will practise 

later when we are free.” Does this thought come up still?   

U:  It does. 

S:  Sometimes the mind is like that. But I think you don’t 

actually say so?   

U:  We might, sir. 

S:  You even speak your mind?   

U:  We do. 

S: Well, if you want to say this, never mind. But for the 

future can’t you burn these impurities out? You have the 

Teachings of the Buddha.  When this happens to you, [when you 

want to procrastinate], get rid of your doubts.  Strive to find the 

answers without asking others.  If you focus right now, won’t you 

get the answers immediately?  Isn’t this possible?   

U:  Yes, it is possible, sir. 

S:  It is possible to focus as you sit here. 



370   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

U:  Yes, sir, it is. 

S:  Đúng vậy, mặc dù những người kia đã chiến thắng trong 

cuộc nói chuyện của mình, họ sẽ đạt được bất cứ điều gì nếu như  

họ không tu tập?   

U:  Dạ thưa không. 

S:  Thế thì, điều chi là sự khó khăn? Nói chuyện là mệt mỏi, 

phải không?  Tất cả chúng ta phải làm, là phải nỗ lực để dẫn đến 

trổ sanh thành trái quả các sở nguyện cầu mà chúng ta đã thực 

hiện và làm việc giống như các bậc trí tuệ ở thời cổ xưa.  Liễu tri 

được điều đó chúng ta phải bắt tay vào việc làm nầy thì tâm thức 

của chúng ta sẽ có được tập trung.  Các con thì rất là bận rộn.  

Các con có thể nói rằng “Chúng ta sẽ tu tập sau nầy khi chúng ta 

được rảnh rỗi.”  Sự suy nghĩ nầy vẫn còn nẩy sinh lên không?    

U:  Nó là vậy.  

S:  Đôi khi tâm thức là như thế đó. Tuy nhiên Sư nghĩ các 

con không thực sự là nói như vậy?    

U:  Chúng con có thể, kính bạch Ngài. 

S:   Các con nói chuyện ngay cả với tâm thức của mình?    

U:  Chúng con có. 

S: Thôi được, nếu như các con muốn nói điều nầy, thì 

không sao cả. Tuy nhiên trong thời vị lai các con không thể nào 

thiêu đốt hết những uế tạp nầy sao?  Các con có Giáo Lý của Đức 

Phật.  Khi điều nầy xẩy đến với các con, [khi các con muốn trì 

hoãn], hãy từ bỏ các nghi vấn của các con đi.  Hãy phấn đấu để 

tìm ra các câu trả lời mà không cần phải vấn hỏi những người 

khác.  Nếu như các con tập trung ngay bây giờ, thì các con sẽ 

không có được các câu trả lời ngay tức thì sao?  Không có thể 

được điều nầy sao?   

U:  Dạ thưa có, điều nầy có thể được, kính bạch Ngài. 

S:  Có thể tập trung như là các con ngồi tại đây.  

U:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài, nó được.  

 

S:  Is it also possible to maintain the happiness you achieve 

in this way when you are standing up?   

U:  It is, sir. 

S:  Yes. And when you walk?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   371 

 

U:  It’s possible then, too. 

S:  You see, it is always possible. 

U:  If a person is able to maintain awareness, it’s possible.  

S:  What ability do you need?  There is nothing difficult in 

it. Or is it difficult after all?   

U:  Once a person has acquired proficiency in this, it isn’t 

difficult anymore. 

S:  He says that it is not possible to simply focus here. Just 

put your attention here. That’s all. Well, isn’t that easy?   

U:  It is easy, sir.   

S: It is very so easy … The Buddha is incomparable. He 

accumulated virtues without ever resting. He completed his 

Pāramīs on his own, working for the welfare of all, didn’t he?    

U:  Yes, he did.  

S:  And because he could fulfil the Pāramīs it is easy for    

us now, isn’t it? It is easy. How is it today? You have to raise 

yourself up happily and complete your work.  Then, depending on 

what your aspirations are, you simply take the bliss you desire.   

It is very easy.  Don’t be modest.  Don’t allow yourselves to think 

“This is not possible for me,” “This is not suitable for us,” “This 

is not proper for us,” “This is not for me.” Aim at what you 

desire.  You will get it.  Isn’t this so?   

U:  Yes, it is, sir. 

S:  Nó cũng có thể duy trì niềm hạnh phúc mà các con đạt 

được trong phương thức nầy khi các con đang đứng lên không?   

U:  Nó có, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy. Và khi các con đi?    

U:  Nó cũng có thể được trong trường hợp đó, quả như thế. 

S:   Các con thấy đấy, nó thường luôn là có thể xẩy ra. 

U:  Nếu một người có khả năng để duy trì sự tỉnh giác, thì 

điều đó là khả thi. 

S:  Có thể là các con cần thiết điều chi?  Không có chút khó 

khăn nào trong điều đó. Hoặc xét cho cùng điều đó quả là khó 

khăn?    

U:  Một khi một người đã có được sự thành thạo trong việc 

nầy, thì nó không phải là khó khăn nữa.  



372   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Ông ấy nói rằng không thể nào chỉ là thuần túy tập trung 

ở đây.  Chỉ áp đặt sự chú tâm của mình ở đây.  Chỉ có thế.  Sao, 

nó dễ dàng như thế sao?      

U:  Quả là nó dễ dàng, kính bạch Ngài. 

S:  Quả là nó cực kỳ dễ dàng … Đức Phật là bất khả tỷ giảo. 

Ngài đã tích lũy những đức hạnh mà không bao giờ ngơi nghỉ.  

Ngài đã hoàn thành những Pháp Toàn Thiện của Ngài cho bản 

thân mình, đang làm việc vì phúc lợi cho tất cả, phải không?    

U:  Dạ thưa phải, Ngài đã làm. 

 

S:  Và bởi vì Ngài có thể hoàn thành viên mãn các Pháp 

Toàn Thiện điều đó quả là dễ dàng cho chúng ta hiện bây giờ, 

phải không?  Điều đó quả là dễ dàng.  Ngày hôm nay thì như thế 

nào?  Các con phải tự vui mừng lên và hoàn thành công việc của 

mình.  Sau đó, tùy thuận vào các sở nguyện cầu của mình, các 

con chỉ nắm bắt điều phúc lợi mà các con ước nguyện.  Điều đó 

rất là dễ dàng. Đừng có khiêm tốn.  Không tự cho phép mình 

được nghĩ suy “Việc nầy là bất khả thi đối với tôi,” “Việc nầy là 

không phù hợp đối với chúng ta,” “Việc nầy là không thích đáng 

đối với chúng ta,” “Việc nầy là không phải cho tôi.”  Hãy tập 

trung vào điều mà các con ước nguyện.  Các con sẽ đạt được điều 

đó.  Có phải việc nầy là như thế không?      

U:  Dạ thưa phải, điều đó là như vậy, kính bạch Ngài. 
 

S:  In the days of the Buddha, too, Devas, and Brahmās 

came to the Buddha, worshipped him, and after they received his 

Teachings, they achieved everything; they completed all their 

various aspirations, didn’t they?   

U:  They did. 

S:  Isn’t it possible to fulfil your aspiration by establishing 

unwavering effort while you are a King? Can we count the names 

of king who attained complete understanding of the Dhamma?   

U:  They are without number, sir. 

S: Many wealthy people made efforts and attained 

understanding while continuing their work in business, didn’t 

they?   

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   373 

 

U:  They did. 

S:  Isn’t this possible?   

U:  It is, sir. 

S: Can you count how many wealthy people have done this?   

U:  No, sir. 

S: What about the people who were neither kings nor rich 

people. 

U:  They are innumerable. 

S:  All those who received the Teachings and who followed 

them assiduously fulfilled their wishes, didn’t they?   

U:  They did. 

S:  Humans and Devas alike, all of them, lay disciple!  What 

about today, lay disciple?  The period is the same, the occasion is 

the same, the plane of existence is the same. If we simply 

establish our effort and accept the Teachings, do we still have to 

choose certain times to practise?   

U:  There is no need for that. 

S:  Really?   

U:  That is correct, sir. 

S:  Yes!  The time and the form of existence is right. You can 

achieve your aspirations when you wish, can’t you?   

U:  That is correct, sir. 

S:  Yes! Do you understand? Before, they didn’t practise 

because they were busy. How is it with this “I’ll practise when 

I’m free?” Do we still have to set times like this?   

U:  It is not necessary to set aside certain times. 

S:  Trong những ngày của Đức Phật, cũng vậy, Chư Thiên, 

và Chư Phạm Thiên đã đi đến diện kiến Đức Phật, đã sùng kính 

Ngài, và sau khi họ đã tín thọ nhận Giáo Lý của Ngài, họ đã 

thành đạt được tất cả mọi thứ; có phải tất cả nơi họ đã làm hoàn 

thành các sở nguyện cầu sai biệt của mình, phải không?   

U:  Họ đã làm vậy.    

S:  Có phải không thể nào hoàn thành viên mãn sở nguyện 

cầu của các con qua việc thiết lập bất dao động sự nỗ lực khi các 

con đang là một vị vua?  Liệu các con có thể đếm được các tên 



374   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

của những vị vua mà đã đạt được trọn vẹn sự liễu tri về Giáo 

Pháp không?    

U:  Họ thì vô số lượng, kính bạch Ngài.  

S:  Có phải rất nhiều trưởng giả giàu có đã có nỗ lực và đã 

đạt được sự liễu tri trong khi vẫn đang tiếp tục công việc doanh 

nghiệp của mình, phải không?   

U:  Họ đã làm vậy. 

S:  Việc nầy có khả thi không?   

U:  Nó là vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Liệu các con có thể đếm được có bao nhiêu trưởng giả 

giàu có đã làm được việc nầy?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S: Thế còn những người mà họ chẳng phải là các vị vua 

cũng chẳng là trưởng giả giàu có.  

U:  Họ thì vô số kể. 

S:  Có phải tất cả những người mà họ đã được lãnh hội Giáo 

Lý và đã nương vào Giáo Lý một cách cần mẫn mà họ đã làm 

hoàn thành viên mãn các ước nguyện của mình, phải không?   

U:  Họ đã làm vậy. 

S:  Nhân Loại và Chư Thiên cũng tương tự, tất cả trong số 

họ, nầy cư sĩ đệ tử!  Thế còn ngày hôm nay thì sao, nầy cư sĩ đệ 

tử?  Mốc thời gian thì như nhau, cơ hội thì như nhau, cõi giới của 

kiếp hữu sinh thì như nhau.  Nếu như chúng ta chỉ là thuần túy 

thiết lập sự nỗ lực của chúng ta và tín thọ Giáo Lý, thì liệu chúng 

ta vẫn còn phải chọn lựa những thời điểm nhất định để tu tập 

không?      

U:  Không có cần thiết cho việc đó.  

S:  Thật vậy sao?   

U:  Điều đó quả là chính xác, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy!  Thời gian và hình tướng của kiếp hữu sinh là 

thích hợp. Các con có thể thành đạt được các sở nguyện cầu của 

mình khi các con mong ước, có thể không?     

U:  Điều đó quả là chính xác, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy! Các con có hiểu không?  Trước đây, họ đã 

không tu tập bởi vì họ đã bị bận rộn.  Làm thế nào mà với sự việc 

như vầy “Tôi sẽ tu tập khi Tôi được rảnh rỗi”?  Chúng ta vẫn còn  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   375 

 

phải thiết lập thời gian như thế nầy sao?   

U: Không nhất thiết phải để dành thời gian nhất định nào cả. 

 

S: What happens if we practise only when we are free? If we 

stop the practice, then we won’t attain what we ought to attain. 

But now, we do our work and something else as well: we also 

fulfil our aspirations. We get two things done at the same time, 

don’t we, lay disciples? What is better: to get one thing done or 

to get two things doen at the same time?   

U:  It is better to get two things done at the same time?   

S: You see? It’s worth keeping yourself busy. But, even 

though I say it’s worth keeping yourself busy, don’t start enjoying 

being busy just for the sake of being busy – if you want to realize 

the Teachings, I mean. Don’t just keep running around all the 

time. If you establish Viriya at the same time, the Viriya 

Iddhipāda factor will arise. Make yourselves firm in this. If you 

say that you want to do this work but go on distracting yourselves 

here and there, your progress will be slow.  On the other hand, if 

you establish this awareness and keep it up, working happily, 

then you will make progress, what about this work that you can’t 

avoid having to do?    

U:  We will also make progress with that. 

S:  Yes, lay disciples.  Not only you get results in this noble 

work, you get much more besides.  What I say is what the Buddha 

taught. I’m not adding anything.  

Now, you are all people making great effort, aren’t you? I 

just wanted to warn you.  What I just mentioned [about being too 

busy] can happen at times. 

When you have holidays, you decide to come here and 

meditate for a few days.  Then you have to go back to work and 

don’t get time off anymore. You don’t come back. Does this 

happen sometimes?   

U:  Yes, it does. 

S:  Điều chi sẽ xẩy ra nếu như chúng ta tu tập chỉ khi nào 

chúng ta có được rảnh rỗi?  Nếu như chúng ta ngưng việc tu tập 

lại, thế rồi chúng ta sẽ không đạt được điều mà chúng ta phải đạt 



376   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

được.  Ngay bây giờ, chúng ta làm việc của mình và luôn cả việc 

khác nữa: chúng ta cũng còn phải hoàn thành viên mãn các sở 

nguyện cầu của mình. Chúng ta làm hai việc cho được hoàn 

thành cùng một lúc, phải không, nầy các đệ tử cư sĩ?  Điều chi là 

tốt hơn hết: làm một việc cho được hoàn thành hay là làm hai 

việc cho được hoàn thành cùng một lúc?    

U:  Điều tốt hơn hết là làm hai việc cho được hoàn thành 

cùng một lúc, kính bạch Ngài. 

S:  Các con thấy không?  Đó là giá trị việc tự mình thích 

ứng với bận rộn. Tuy nhiên, cho dù Sư nói rằng đó là giá trị việc 

tự mình thích ứng với bận rộn, đừng có bắt đầu việc thưởng thức 

trạng thái bận rộn chỉ vì lợi ích của trạng thái bận rộn – nếu như 

các con muốn liễu tri Giáo Lý, Sư muốn nói.  Đừng có luôn mãi 

duy trì việc đang rong chạy loanh quanh.  Nếu như các con thiết 

lập Tinh Tấn (Cần) cùng một lúc, thì yếu tố Cần Như Ý Túc sẽ 

khởi sinh.  Hãy tự làm cho mình kiên định trong việc nầy.  Nếu 

như các con nói rằng các con muốn thực hiện việc làm nầy nhưng 

chính mình lại tiếp tục đang đãng trí chỗ nầy và chỗ nọ, thì sự 

tiến hóa của các con sẽ bị chậm lại.  Mặt khác, nếu như các con 

thiết lập sự tỉnh giác nầy và tiếp tục duy trì lấy nó, đang làm việc 

một cách hoan hỷ, thế thì các con sẽ được tiến hóa.  Về việc làm 

nầy, các con nghĩ sao khi mà các con không thể nào tránh khỏi 

việc phải thực hiện?    

U:  Chúng con cũng sẽ tiến hóa với việc đó.  

S:  Đúng vậy, nầy các cư sĩ đệ tử.  Không chỉ làm cho các 

con có được những kết quả trong việc làm cao quý nầy, mà các 

con còn được gặt hái nhiều hơn nữa.  Điều mà Sư nói là điều mà 

Đức Phật đã giảng dạy.  Sư không có đang nói thêm bất cứ điều 

nào cả.  

Bây giờ, tất cả những người của các con thì đang gắng sức 

nỗ lực, có phải không?  Sư thì chỉ muốn khuyên bảo các con. 

Điều mà Sư vừa mới đề cập đến [về trạng thái quá bận rộn] thì 

đôi khi có thể xẩy ra.  

Khi các con có những ngày nghỉ lễ, các con quyết định đi 

đến đây và thiền định trong một vài ngày.  Sau đó các con phải 

quay trở lại để làm việc và không có còn thời gian rảnh rỗi nữa.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   377 

 

Các con không quay trở lại.  Sự việc nầy thỉnh thoảng có xẩy ra 

không?      

U:  Dạ thưa có, nó là vậy. 

 

S:  Then you abandon the meditation, I think, don’t you?   

Don’t abandon it.  Carry on with this awareness and at the same 

time do your work.  Then you get two things in one go.  You get 

two.  If you postpone the work until your hours of leisure, you 

only get one benefit.  The aspirations you are fulfilling are not 

ordinary ones, are they?  You can attain to the highest, noblest 

bliss. 

Now, what are these aspirations you are going to fulfil?   

There are the different forms of Bodhi. Bodhi means the 

penetrative understanding of the Four Noble Truths. If you 

establish effort, saying that you want to get it, you can fulfil all 

your various aspirations for Bodhi right now. This is not 

ordinary. 

How are you going to fulfil your aspirations?  Each type of 

Bodhi has to be fulfilled in its own way: Sammā-sambodhi as 

Sammā-sambodhi, Pacceka-Bodhi as Pacceka-Bodhi.  We must 

understand it in this way if we are to understand it correctly.  It is 

like planting a mature seed.  When it rains, a plant springs up. 

Here, the plant is nursed well, when you go back home, it has 

deep roots and is strong.  

Is it possible to describe how good this period, this time, is?   

It is so easy now, lay disciples!  Tell me, is this a period when 

one is oppressed by worries and has to groan and moan?   

U:  No, sir.  

S:  Is it a period when we can only stare resignedly?   

U:  No, sir. 

S: It is a period when we can be happy and blissful 

immediately, when we can never get enough of this joy.  You get 

even more than you wanted. You get even more than you aspired, 

don’t you, disciple?   

U:  Yes, sir. 



378   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Thế là các con sao lãng việc hành thiền, Sư nghĩ vậy, có 

phải không?  Đừng sao lãng nó.  Hãy tiếp tục với sự tỉnh giác nầy 

và cùng một lúc làm công việc của mình.  Thế là các con hành 

động trong cùng một lúc hai sự việc. Các con nhận được hai.  

Nếu như các con trì hoãn việc làm cho đến những giờ rỗi rảnh 

của mình, thì các con chỉ nhận được có một lợi ích. Các sở 

nguyện cầu mà các con đang hoàn thành viên mãn không phải là 

những điều bình thường, có phải không?  Các con có thể đạt được 

sự thù thắng, sự phước báu cao quý cùng tột.  

Bây giờ, các sở nguyện cầu nầy là những điều chi mà các 

con sẽ hoàn thành viên mãn?  Có nhiều hình thức sai biệt về sự 

Giác Ngộ.  Sự Giác Ngộ có ý nghĩa là sự tuệ tri thấu triệt về Tứ 

Thánh Đế.  Nếu như các con thiết lập sự nỗ lực, việc nói rằng các 

con muốn để có được điều đó, thì các con có thể hoàn thành viên 

mãn tất cả các sở nguyện cầu sai biệt của mình cho được sự Giác 

Ngộ ngay hiện tại nầy.  Điều nầy quả không là bình thường.  

Làm thế nào các con sẽ hoàn thành viên mãn các sở nguyện 

cầu của mình?  Mỗi thể loại của sự Giác Ngộ phải được hoàn 

thành viên mãn trong phương thức riêng biệt của chính nó: 

Chánh Đẳng Giác phải là Chánh Đẳng Giác, Độc Giác phải là 

Độc Giác.  Chúng ta phải hiểu biết điều đó trong phương thức 

nầy nếu như chúng ta muốn hiểu biết điều đó một cách chính xác.  

Điều đó cũng giống như việc trồng một hạt giống chín muồi.  Khi 

trời mưa, cây trồng được đâm chồi. Tại đây, cây trồng đã được 

chăm chút tốt đẹp, khi các con trở về nhà, nó đã có gốc rễ bám 

sâu và vững chắc.  

Liệu có thể miêu tả thời kỳ nầy, thời điểm nầy tốt đẹp như 

thế nào không?  Hiện giờ điều đó rất là dễ dàng, nầy các cư sĩ đệ 

tử!  Hãy nói cho Sư biết, đây có phải là một thời kỳ mà người ta 

đã bị áp chế do bởi những sự lo lắng và khóc than và rên rỉ 

không?    

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Đây có phải là thời kỳ mà chúng ta có thể chỉ là trố mắt 

ra nhìn một cách chịu đựng không?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Đó là một thời kỳ mà chúng ta có thể hưởng được an vui  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   379 

 

và trọn vẹn phước báu ngay tức thì, khi mà chúng ta có thể chưa 

bao giờ được đón nhận trọn đủ niềm hoan hỷ nầy.  Các con nhận 

được thậm chí còn nhiều hơn là các con đã mong muốn.  Các con 

nhận được thậm chí còn nhiều hơn là các con đã ước nguyện đến, 

có phải không, nầy đệ tử?   

U:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

 

S:  Oh yes.  You never get tired, not in the present and not 

in the remainder of Saṃsāra. What are the Teachings of the 

Buddha?  There is nothing in the Teachings that causes stress 

and misery, is there?  There isn’t!  It is pure happiness!   

There is one thing, however: the mind may get confused 

with many thoughts, and I don’t think that these thoughts are very 

pertinent. Now, if you determine to establish this practice, then I 

don’t think that thoughts of doubt will remain at the back of your 

mind.  Can you not be successful in this way? The mind will think 

what it wills.  Let it!  Follow the Teachings.  Do you understand?   

When you arrive at the goal, you will probably find that it isn’t 

what you expected it to be.  Doesn’t this happen to people?   

U:  It has happened many times, sir. 

S:  Yes, it happens.  Dear lay disciples, I am telling you only 

a little.  Those among you who work hard will think, “This monk 

is reluctant to tell us everything.  He is probably very unwilling 

to part with his knowledge.”  [Everybody laughs.] You will think, 

“This is much greater than he said.” When you strive for real 

happiness and in this way arrive at the goal, then you experience 

something that you cannot describe with all the words there are.  

Once you’ve decided, “I’ll strive so that I will know for myself,” 

then don’t procrastinate. Don’t delay. Do you hear? This is so 

elevated. It is so good, lay disciples. Work hard. Do you 

understand?  You are all people of great effort, aren’t you?   

U:  Almost all of us, sir. 

S:  Yes. Good, good. Work hard, won’t you?  You see, when 

you yourselves arrive at the goal – and for many of you even  

before that time – you can give this happiness to others.  You will  

never feel reluctant to give.  You will want to give a great deal of  



380   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

it, a great deal. 

U:  This is true, sir.  In the course we are conducting now 

there are three or four students who, after about three days, cry 

with great sobs because they regret not having come here earlier.  

S:  Ồ đúng vậy.  Các con không bao giờ cảm thấy đã mệt 

mỏi, không có ở trong hiện tại và không có ở trong phần còn lại 

của Vòng Luân Hồi.  Những điều chi là Giáo Lý của Đức Phật?    

Có phải không có điều nào ở trong Giáo Lý mà làm tác nhân gây 

ra sự áp lực và sự khốn khổ, phải không?  Không có!  Đó là niềm 

hạnh phúc thuần tịnh. 

Có một điều, dù cho: tâm thức có thể đã bị trở nên rối trí với 

quá nhiều những nghĩ suy, và Sư không nghĩ rằng những nghĩ 

suy nầy rất là thích hợp.  Bây giờ, nếu như các con quyết định để 

thiết lập việc tu tập nầy, thì Sư không nghĩ rằng những ý tưởng 

nghi ngờ sẽ tồn tại ngủ ngầm ở trong tâm thức của các con.   Các 

con không thể nào thành công trong phương thức nầy sao?  Tâm 

thức sẽ nghĩ suy điều mà nó mong muốn.  Hãy bỏ mặc nó đi!  

Hãy nương theo Giáo Lý.  Các con có hiểu không?  Khi các con 

đi đến mục tiêu, rất có thể là các con sẽ khám phá ra được rằng 

nó không như là điều mà các con kỳ vọng vào nó như thể là.  Sự 

việc nầy có xẩy đến với người ta không?   

U:   Điều đó đã có xẩy ra rất nhiều lần, kính bạch Ngài. 

 S:  Đúng vậy, nó có xẩy ra. Nầy các cư sĩ đệ tử thân 

thương, Sư đang nói với các con chỉ là một chút ít. Trong số các 

con là những người tích cực tu tập sẽ nghĩ rằng “Vị tu sĩ nầy là 

đang miễn cưỡng để nói cho chúng ta biết tất cả mọi thứ.  Rất có 

thể là ông ta không có thiện ý để chia xẻ với kiến thức của ông 

ta.” [Mọi người đều cười.]  Các con sẽ nghĩ rằng “Sự việc nầy 

tuyệt vời hơn nhiều so với ông ta đã nói.”  Khi các con phấn đấu 

để có được niềm chân hạnh phúc và trong phương thức nầy các 

con đi đến mục tiêu, thế rồi các con trải nghiệm được một điều gì 

đó mà các con không thể nào miêu tả với tất cả những ngôn từ 

hiện có.  Một khi các con đã quyết định “Tôi sẽ phấn đấu để cho 

Tôi sẽ được tự liễu tri,” thế thì đừng có trì hoãn.  Không nên trễ 

nải.  Các con có nghe không?  Sự việc nầy rất là thanh cao.  Nó 

rất là tốt đẹp, nầy các cư sĩ đệ tử.  Hãy tích cực tu tập.  Tất cả 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   381 

 

những người của các con thì đang gắng sức nỗ lực, có phải 

không?   

U:  Hầu như tất cả chúng con, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy.  Tốt lắm, tốt lắm.  Các con sẽ tích cực tu tập, 

phải không?  Các con thấy đấy, khi tự bản thân các con đi đến 

mục tiêu – và đối với rất nhiều trong số của các con thậm chí ở 

trước thời điểm đó – các con có thể ban tặng niềm hạnh phúc nầy 

cho đến những người khác.  Các con sẽ không bao giờ cảm thấy 

miễn cưỡng để ban tặng cho.  Các con sẽ muốn ban tặng rất là 

nhiều về điều đó, thật là nhiều.  

U:  Điều nầy quả là xác thực, kính bạch Ngài.  Trong quá 

trình chúng con đang hướng dẫn hiện bây giờ, có ba hoặc bốn 

thiền sinh, sau khoảng ba ngày, họ khóc với những tiếng nức nở 

vì lẽ họ lấy làm tiếc đã không đi đến đây sớm hơn.   

 

S:  Yes, it is like that. 

U:  They think, “I should have come earlier!” 

S: Yes, this happens! Work hard in order to attain the 

highest.  This place is very good. 

U:  It is a place  which you gave your blessings, Venerable 

Sayadaw! 

S:  This is a nucleus.  It is the first of many centres.  Do you 

hear me?  May this happiness spread slowly out from this place. 

Yes, yes, you must work hard, strive diligently.  Working means 

that you must meditate at times, and then, at times, you will want 

to take rest.  Does this also happen here?   

U:  It doesn’t, sir. 

S:  It doesn’t?    

U:  If the students start to meditate at 12:30, they come out 

of their meditation cells only at 5:00 P.M.  At the beginning, they 

do take breaks, but after two or three days, they don’t come out 

for breaks anymore. 

S:  Yes, you see!  It’s like that!  The highest bliss cannot be 

described in words.  But the mind is like a magician.  Even 

though you may be meditating here like this, even though you 

may be meditating calmly, negative thoughts may arise: “Oh,  



382   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 meditation is so tiring!  How can I achieve anything?  I can’t.”  

Isn’t it like that?   

U:  It is just as you say, sir.  They do think that way. 

S:  Yes. Your mind may be cheating you, but after having 

established right effort, there is no cheating yourself – or is that 

still possible?   

U:  No, sir, it isn’t. 

S:  It is only during the period before you really know that 

you can cheat yourself.  

U:  Yes, sir. 

S:  Even so, you may be saying to yourself that you meditate 

too long – so take rest now.  

S:  Đúng vậy, nó là như thế đó. 

U:  Họ nghĩ rằng “Tôi phải đi đến sớm hơn.”  

S:  Đúng vậy, việc nầy đã xẩy ra.  Hãy tích cực tu tập để mà 

đạt được sự thù thắng.  Nơi nầy rất là tốt.  

U:  Đó là một nơi mà Ngài đã ban phát những lời chúc phúc 

của mình, kính bạch Ngài Đại Trưởng Lão tôn kính.  

S:  Đây là một hạt nhân.  Đó là trung tâm đầu tiên của rất 

nhiều trung tâm.  Các con có nghe Sư không?  Ước mong niềm 

hạnh phúc nầy từ từ được lan truyền ra từ nơi đây.  Phải rồi, phải 

rồi, các con phải tích cực tu tập, phải phấn đấu một cách cần mẫn. 

Việc tu tập có ý nghĩa là thỉnh thoảng các con phải thiền định, và 

sau đó, đôi khi, các con sẽ muốn được nghỉ ngơi.  Sự việc nầy 

cũng có xẩy ra ở nơi đây không?     

U:  Điều đó không có, kính bạch Ngài. 

S:   Điều đó không có?   

U:  Nếu như các thiền sinh bắt đầu thiền định vào 12:30, họ 

chỉ đi ra khỏi những thiền đường của họ vào lúc 5: 00 PM.  Vào 

giai đoạn đầu, họ đã có nghỉ giải lao, nhưng sau hai hoặc ba ngày, 

họ không đi ra ngoài để nghỉ giải lao nữa.  

S:  Đúng vậy, các con thấy đấy!  Nó là như thế đó!  Niềm 

phước báu tối thượng thì không có thể nào miêu tả được bằng 

những ngôn từ.  Tuy nhiên tâm thức thì giống như một thầy phù 

thủy.  Dù cho là các con có thể là đang thiền định tại đây như thế 

nầy, dù cho là các con có thể là đang thiền định một cách an tịnh, 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   383 

 

những ý tưởng tiêu cực có thể khởi sinh “Ồ, việc hành thiền quả 

rất là mệt mỏi!  Làm thế nào Tôi có thể thành đạt được bất cứ 

điều chi? Tôi không thể nào.”  Điều đó có giống như thế đó 

không?     

U:  Điều đó đúng như là Ngài nói vậy, kính bạch Ngài. Họ 

nghĩ suy trong phương thức đó. 

S:  Đúng vậy.  Tâm thức của các con có thể là đang lừa dối 

các con, nhưng sau khi đã thiết lập được Chánh Tinh tấn, thì 

không còn đang tự lừa dối mình – hay là việc đó vẫn có thể xẩy 

ra?   

U:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nó không có. 

S:  Điều đó chỉ có trong thời kỳ trước khi các con thực sự 

hiểu biết về việc đó thì các con có thể tự lừa dối mình.  

U:  Dạ thưa đúng vậy, kính bạch Ngài.  

S:  Dù có đúng như thế thì, các con có thể là đang tự nhủ 

với chính mình rằng các con thiền định đã quá lâu – thế là bây 

giờ hãy nghỉ ngơi đi. 

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



384   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

DISCOURSE  IX 

THE POWER OF FORBEARANCE 

PHÁP THOẠI  IX 

NĂNG LỰC CỦA HẠNH NHẪN NẠI 

 

WEBU SAYADAW:  At one time, Vepacitta, the king of the 

Asuras, and Sakka, the king of the Deva world of the Thirty 

Three (Tāvatiṃsa), were at war. The Asuras were defeated and 

Sakka captured their king, bound him with five ropes around his 

neck, and confined him in the meeting hall of the Devas, 

Sudhammā.  Of course the king of the Asuras could not bear this 

and was overcome with anger. When he saw Sakka enter his 

royal palace, Vepacitta vilified, defamed, and reviled him from 

his prison. When Sakka came out of the royal palace again, 

Vepacitta couldn’t refrain from bad-mouthing, slandering, and 

abusing the king of the Devas. But Sakka remained calm and 

serene. 

When Sakka’s charioteer, Mātali, saw this, he said to Sakka 

“Sire, this king of the Asuras insults you over and over again.  

Do you accept this so calmly because you are afraid of him?” 

 Sakka answered “Young friend, this king of the Asuras is in 

my power. I can do with him as I like.” “Then why do you accept 

this kind of behaviour from him, sire?” Mātali asked.  

“He is in my power” Sakka answered. “I can punish him 

any way I choose, but in spite of this, I forbear with his 

harangues, defamation, and aspersions.” 

Đại Trưởng Lão Webu:  Vào một thời, Vepacitta, vua của 

Chư ATu La, và Đế Thích, vua của cõi giới Tam Thập Tam 

Thiên (Đao Lợi Thiên), đã có một cuộc chiến tranh.  Chư A Tu 

La đã bị đánh bại và vua trời Đế Thích đã bắt giữ vua của họ lại, 

đã trói ông ta lại với năm vòng dây thừng quanh cổ của ông ta, và 

đã giam giữ ông ta ở trong phòng họp của Chư Thiên, Diệu 

Pháp.  Lẽ tất nhiên là vua của Chư A Tu La không thể chịu đựng 

điều nầy và đã bị khống chế với sự giận dữ.  Khi ông ta đã trông 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   385 

 

thấy vua trời Đế Thích đi vào hoàng cung của Ngài, thì Vepacitta 

đã chửi rủa, đã phỉ báng, và đã mắng nhiếc Ngài từ nơi chỗ giam 

giữ của ông ta.  Khi vua trời Đế Thích đã đi ra khỏi hoàng cung 

một lần nữa, thì Vepacitta đã không thể kiềm chế được việc nói 

xấu, việc vu khống, và việc sỉ nhục vua của Chư Thiên. Tuy 

nhiên vua trời Đế Thích đã vẫn cứ điềm tĩnh và thản nhiên.   

Khi người quản xa của vua trời Đế Thích, Matāli, đã nhìn 

thấy điều nầy, ông ta đã nói với vua trời Đế Thích “Tâu Bệ Hạ, 

vua của Chư A Tu La nầy lăng mạ Ngài năm lần bảy lượt.  Ngài 

đã chịu đựng điều nầy một cách rất là điềm tĩnh là bởi vì Ngài đã 

sợ hãi ông ta?” 

Vua trời Đế Thích đã trả lời “Nầy người bạn trẻ, vua của 

Chư A Tu La nầy đã là trong quyền hạn của Ta.  Ta có thể làm 

đối với ông ta như ý Ta muốn.”   

“Thế tại sao Ngài chịu đựng tính cách đối xử nầy từ nơi ông 

ta, tâu bệ hạ?” Mātali đã vấn hỏi.  

“Ông ta đã là trong quyền hạn của Ta” vua trời Đế Thích đã 

trả lời. “Ta có thể hành phạt ông ta bất cứ phương thức nào mà 

Ta quyết định, tuy nhiên mặc dù là vậy, Ta nhẫn nhịn với những 

lời công kích trách mắng, sự chửi rủa, và sự phỉ báng của ông ta.” 

 

Why did Sakka act in this way?  Because he understood the 

great benefits that forbearance brings. Though he knew that he 

could do anything he wanted to his prisoner and that his prisoner 

would not be able to pay him back, he remained calm and 

patient. The Buddha said that this is the highest form of  

patience:  to forbear even though you do not have to, even though 

you could change the situation. Of course it is also good to 

practise forbearance when you have no other choice, but to 

forbear voluntarily is the highest and best sort of forbearance.  

Sakka has great power, but if he should react to such insults 

without being the stronger one, what would happen to him?    

Disciple: Just like the king of the Asuras, he would be 

defeated and have to endure imprisonement. He would have to 

suffer. 



386   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Vì sao vua trời Đế Thích đã hành động trong phương thức 

nầy?  Bởi vì Ngài đã hiểu rõ những phúc lợi to lớn mà hạnh nhẫn 

nại mang lại.  Mặc dù Ngài đã biết rằng Ngài có thể làm bất cứ 

điều gì mà Ngài đã muốn đối với người tù của Ngài và để cho 

người tù của Ngài sẽ không có khả năng để trả đũa lại với Ngài, 

Ngài đã vẫn cứ điềm tĩnh và kiên nhẫn.  Đức Phật đã nói rằng 

đây là hình thức cao tột của sự kiên nhẫn:  nhẫn nhịn ngay cả khi 

các con không cần phải như vậy, ngay cả khi các con có thể thay 

đổi được tình huống.  Lẽ tất nhiên đó cũng là thú vị để thực hành 

hạnh nhẫn nại khi các con không có sự chọn lựa nào khác, tuy 

nhiên nhẫn nhịn một cách tự nguyện là thể loại thù thắng và tốt 

nhất của hạnh nhẫn nại.  

Vua trời Đế Thích có quyền lực vĩ đại, tuy nhiên nếu như 

Ngài sẽ phải phản ứng lại với những lời lăng mạ như thế, khi 

không phải đang là một đấng hùng anh, thì điều chi sẽ xẩy đến 

với Ngài?   

Đệ Tử:  Cũng giống như vua của Chư A Tu La, ông ta sẽ bị 

đánh bại và phải cam chịu sự tù đày. Ông ta sẽ bị thọ hình khổ 

đau. 

 

S:  Yes indeed. Whoever tries to be something he is not has 

to suffer a lot, doesn’t he?    

So, even though he could have taken action, he observed 

this practice of developing forbearance in his mind, and that is 

very noble. The noble ones of old practised this at all times. 

Sakka practised this, as I have just told you, and the Bodhisattas 

practise this too, don’t they?   

When our Bodhisatta was reborn as the Nāga king 

Bhūridatta, he was very rich (*). He possessed as many treasures 

as Sakka. 

[(*): See the Bhūridatta Jātaka (Jātaka No. 543). In this 

life, the Bodhisatta is reborn as a Nāga.  Wishing to escape from 

that world in the future, he keeps the Observance Days 

(Uposatha) in the human plane.  Through a series of unfortunate 

circumstances he is discovered by a snake charmer and drugged 

and beaten until all his bones are broken.  As he is observing the  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   387 

 

Uposatha with the strong determination to keep his mind free of 

desire, jealousy, intoxication, and anger, he does not react to the 

Brahman’s attacks. Having gained power over him, the snake 

charmer uses him to earn his living in the towns and villages. 

After a while, the Bodhisatta is freed by one of his brothers, and 

the Brahman becomes a leper.] 

Having put all his riches aside, he decided to observe the 

Uposatha precepts.  But while he was observing the Uposatha, a 

snake charmer came along and found the Bodhisatta. Now, 

compared with the Bodhisatta, he had no power at all. Was our 

Bodhisatta endowed with power?   

U:  I don’t know this Jātaka story, sir.   

S:  You know it all right. You are just afraid you’ll get tired 

if you have to tell it.  Now the Bodhisatta’s power was so great 

he could turn someone to ashes by just looking at them sideways. 

So what use would this snake charmer’s spell be against the 

Bodhisatta?  Of no use at all!  But the Bodhisatta did not budge 

because he was afraid of breaking the moral precepts (Sīla).  He 

did not even open his eyes. So the snake charmer used his tricks 

on him and brought him under his power.  Then he did many 

things to him.  If the Bodhisatta had not wanted to be bothered, 

he could have flown up into the sky.  Or he could have dived into 

the ground. Or, as we said, he could have given the snake 

charmer a sideways glance. He also could have assumed the 

appearance of Sakka or a great Brahmā, couldn’t he?    

D:  He could have, sir. 

S:  Đúng vậy đó.  Bất cứ người nào cố gắng để có được một 

điều chi thì vị ấy không phải chịu nhiều khổ đau, có phải không?    

Vì thế, ngay cả khi vị ấy đã có thể để bắt đầu tạo tác, thì vị 

ấy đã quán sát việc tiến tu hạnh nhẫn nại nầy trong tâm thức của 

mình, và điều đó rất là cao quý.  Các bậc Thánh nhân ở thời cổ 

xưa đã thường luôn tu tập điều nầy.  Vua trời Đế Thích đã tu tập 

điều nầy, như Sư đã mới vừa nói với các con, và các vị Giác Hữu 

Tình (Bồ Tát) cũng tu tập điều nầy, họ có phải không?      

Khi vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) của chúng ta đã được tục 

sinh làm Long Vương Bhūridatta, Ngài đã là rất giàu có (*).  



388   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Ngài đã sở hữu rất nhiều của cải châu báu như là vua trời Đế 

Thích. 

[(*):  Xem Túc Sanh Truyện Bhūridatta (Túc Sanh Truyện 

số 543).  Trong kiếp sống nầy, vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã 

được tục sinh như là một con Rồng.  Với sự ước nguyện để được 

thoát khỏi ở nơi cõi giới đó trong thời vị lai, Ngài hành trì những 

ngày Thanh Tịnh Giới (Bát Quan Trai Giới) ở trong cõi nhân 

loại.  Trải qua một loạt những tình huống bất hạnh Ngài đã bị 

khám phá ra do bởi một kẻ làm xiếc rắn, và bị đánh thuốc mê, và 

bị đánh đập cho đến khi tất cả các xương cốt của Ngài bị bể vỡ 

ra. Vì Ngài đang hành trì Thanh Tịnh Giới với sự quyết tâm 

mãnh liệt để giữ cho tâm thức của mình được thoát khỏi sự tham 

muốn, sự đố kỵ, sự trúng độc, và sự sân hận, Ngài không phản 

ứng với các việc làm tổn hại của người Bà La Môn. Với quyền 

lực đang có ở trong Ngài, kẻ làm xiếc rắn đã sử dụng Ngài để đi 

kiếm sống cho ông ta ở các thị trấn và các làng mạc.  Sau một 

thời gian, vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã được giải cứu do bởi 

một trong các anh em của Ngài, và người Bà La Môn trở thành 

một người mắc bệnh phong cùi.]      

Sau khi đã đặt tất cả tài sản của mình sang một bên, Ngài đã 

quyết định để hành trì những điều học Thanh Tịnh Giới.  Nhưng 

trong khi Ngài đã đang hành trì Thanh Tịnh Giới, một kẻ làm 

xiếc rắn đã đi tới và đã tìm thấy vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát).  

Bấy giờ, đem so sánh với vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát), thì ông ta 

không có chút quyền lực nào cả. Vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã 

hội đủ phước duyên với quyền lực?   

D:  Con không biết truyện ký câu chuyện Tiền Thân (Túc 

Sanh Truyện) nầy, kính bạch Ngài.  

S:  Các con hoàn toàn biết về nó.  Các con chỉ có lo sợ các 

con sẽ cảm thấy mệt mỏi nếu như các con phải kể về câu chuyện 

đó.  

Bấy giờ quyền lực của vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) rất là 

tuyệt vời, Ngài đã có thể biến thành tro bụi một người bằng cách 

chỉ cần việc liếc mắt nhìn ngang người họ.  Thế kẻ làm xiếc rắn 

nầy đã sử dụng điều chi để làm mê hoặc mà chống lại vị Giác 

Hữu Tình (Bồ Tát)?  Quả không có sử dụng điều chi cả! Tuy 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   389 

 

nhiên vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã không nhúc nhích là vì 

Ngài đã lo sợ về việc làm hư hỏng các điều học giới đức (Giới 

Luật).  Thậm chí Ngài đã không mở đôi mắt của Ngài.  Vì vậy kẻ 

làm xiếc rắn đã sử dụng thủ đoạn của mình lên Ngài và đã làm 

cho Ngài phục tùng dưới quyền lực của ông ta.  Thế rồi ông ta đã 

làm rất nhiều điều đối với Ngài.  Nếu như vị Giác Hữu Tình (Bồ 

Tát) đã không muốn bị quấy rầy, thì Ngài đã có thể bay vút lên 

vào hư không.  Hoặc Ngài đã có thể lặn xuống mặt đất biến mất.  

Hoặc, như chúng ta đã nói, Ngài đã có thể cho kẻ làm xiếc rắn 

một cái liếc mắt nhìn ngang.  Ngài cũng đã có thể giả ra sự thị 

hiện của vua trời Đế Thích hay là một vị Phạm Thiên vĩ đại, có 

phải không?   

D:  Ngài đã có thể làm điều đó, kính bạch Ngài. 

 

S: But he didn’t do any of these things. So the snake 

charmer took him by force and put powerful poisons in his 

mouth. As he did so, our Bodhisatta practised divine purity of 

mind and did not react, even to this.  Was this because he was 

weaker than the snake charmer?    

D:  No. He was strong, but he was forbearing. 

S:  Why was he forbearing?   

D:  He was a noble person who had aspired to Buddhahood, 

and he was fulfilling the perfections (Pāramīs), sir. 

S:  If this should happen to you while you are observing the 

Uposatha, would you act in the same way?   

D:  I wouldn’t be able to endure that, sir. If the person 

doing it was weaker than me, as in this case, I would flatten him. 

 S:  Tuy nhiên Ngài đã không làm bất cứ một điều nào trong 

những điều nầy. Vì vậy, kẻ làm xiếc rắn đã dùng bạo lực đối với 

Ngài và đã bỏ các chất độc mạnh mẽ vào trong miệng của Ngài. 

Trong khi ông ta đã làm như thế, vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) của 

chúng ta đã tu tập tâm thức thuần tịnh siêu phàm và đã không 

phản ứng lại, ngay cả đối với việc nầy.  Sự việc nầy đã như vậy là 

bởi do Ngài đã yếu kém hơn kẻ làm xiếc rắn?     

D:  Dạ thưa không.  Ngài đã là dũng mãnh, nhưng vì Ngài 

đã đang hành hạnh nhẫn nại.  



390   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:   Vì sao Ngài đã đang hành hạnh nhẫn nại?   

D:  Ngài đã là một bậc cao quý là người đã có sở nguyện 

cầu đến Quả vị Phật, và Ngài đã đang hoàn thành viên mãn các 

Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật), kính bạch Ngài. 

S:  Nếu như điều nầy sẽ xẩy đến với các con trong khi các 

con đang hành trì Thanh Tịnh Giới, thì các con sẽ hành động 

trong cùng phương thức tương tự?   

D:  Con sẽ không có khả năng để chịu đựng được điều đó, 

kính bạch Ngài.  Nếu như người đang hành động điều đó đã là 

yếu kém hơn con, thì trong trường hợp nầy, con sẽ đánh gục ngã 

ông ta.  

 

S:  And if you were someone with great powers?   

D:  I would certainly use them, sir. 

S:  Would you remain quiet, not even opening your eyes?   

D:  Oh no sir, I would open them very wide. 

S:  If you act like that, will you get what you want?   

U:  No, sir. 

S: Yes, you see what I mean.  The Bodhisatta acted that 

way.  But that was not the end.  He was beaten the way washer-

men beat cloth when they do the laundry, but he didn’t react or 

even move. The Bodhisatta followed the snake charmer’s 

commands for quite some time, remaining calm.  He did what the 

snake charmer told him and even more. And he did all this in 

order to attain what he aspired to.  This is the fulfilling of the 

perfections.  He fulfilled them to the utmost. And did he get 

results that are inferior to what others get?   

D:  No, sir.  He got results that are higher and nobler. 

S:  He practised in order to reach a high level of perfection. 

Now, if a person is forbearing because he has no choice, that is 

also good, but if a person doesn’t endure when he has to, what 

will happen?   

D:  He will suffer, sir. 

S:  Yes. I have explained a little bit about forbearance now. 

If I were to explain it fully, there would be no end. Forbearance 

gives benefits now and for the rest of Saṃsāra.  If you want to be 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   391 

 

happy in the present, you must work on your patience.  If you 

want to be happy in the future, you must work on your patience. 

If you want to do something, to accomplish something in your 

present life, then develop forbearance and patience.  Didn’t the 

Nāga king accomplish this?    

D:  He did, sir. 

S: Yes, he did. The Nāga king Bhūridatta established 

himself in and observed morality (Sīla).  If he had simply avoided 

the difficulty, would he have gained anything?   

D:  No, sir.       

S:  Và nếu như các con đã là người với những quyền lực vĩ 

đại?   

D:  Con chắc chắn sẽ sử dụng chúng, kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ giữ sự lặng yên, thậm chí không mở đôi mắt 

của mình ra?   

D:  Ồ không phải vậy, kính bạch Ngài. Con sẽ mở đôi mắt 

ra thật to.  

S:  Nếu như các con hành động như thế đó, thì các con sẽ 

nhận được điều mà các con mong muốn?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy, các con có thấy điều mà Sư muốn nói.  Vị 

Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã hành động phương thức đó.  Nhưng 

điều đó đã không là một sự kết thúc.  Ngài đã bị đánh đập như 

cách thức các người giặt giũ đập vào quần áo khi họ giặt giũ quần 

áo, nhưng Ngài đã không phản ứng lại hoặc thậm chí là nhúc 

nhích. Vị Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã làm theo các mệnh lệnh 

của kẻ làm xiếc rắn trong thời gian khá lâu, mà vẫn duy trì sự tĩnh 

lặng.  Ngài đã làm điều mà kẻ làm xiếc rắn đã bảo với Ngài và 

thậm chí còn nhiều hơn nữa. Và Ngài đã làm tất cả với mục đích 

để đạt thành điều mà Ngài đã có sở nguyện cầu đến.  Đây là việc 

hoàn thành viên mãn về các Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật).  Ngài 

đã hoàn thành viên mãn chúng đến mức cùng tột.  Và Ngài đã gặt 

hái được những thành quả mà còn thua kém hơn so với những gì 

mà những người khác có được không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. Vị ấy đã gặt hái những 

thành quả còn thù thắng hơn và cao quý hơn.  



392   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Ngài đã tu tập nhằm để đạt đến một trình độ cao của 

Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật).  Bây giờ, nếu như một người 

đang hành hạnh nhẫn nại là bởi vì ông ấy không có sự chọn lựa, 

điều đó quả cũng là tốt, tuy nhiên nếu như một người không chịu 

đựng khi vị ấy phải là, thì điều chi sẽ xẩy ra?   

D:  Ông ta sẽ khốn khổ, kính bạch Ngài.  

S:  Đúng vậy. Sư đã có giải thích một chút ít về hạnh nhẫn 

nại vừa tức thời.  Nếu như Sư có được giải thích một cách đầy đủ 

về nó, thì có thể sẽ không có sự chấm dứt.  Hạnh nhẫn nại cho 

nhiều phúc lợi ngay hiện tại và cho phần còn lại của Vòng Luân 

Hồi.  Nếu như các con muốn được hạnh phúc trong hiện tại, thì 

các con phải tiếp tục tu tập hạnh kiên nhẫn của mình.  Nếu như 

các con muốn được hạnh phúc trong thời vị lai, thì các con phải 

tiếp tục tu tập hạnh kiên nhẫn của mình.  Nếu như các con muốn 

làm một điều chi, để hoàn thành một điều chi ở ngay trong kiếp 

sống hiện tại nầy, thế thì hãy phát triển hạnh nhẫn nại và tính 

kiên nhẫn.  Long Vương đã có hoàn thành điều nầy không?   

D:  Vị ấy đã có làm, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy, Ngài đã có làm.  Long Vương Bhūridatta đã 

tự bản thân mình thiết lập và đã hành trì trong việc đức hạnh 

(Giới Luật).  Nếu như Ngài đã hoàn toàn tránh xa sự gian khổ, 

Ngài đã có thể thành đạt được bất cứ điều chi không?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài.  

 

S:  If he had escaped into the sky when the snake charmer 

came, would he have met him and been able to gain perfection in 

patience and forbearance?   

D:  No, sir. 

S:  And if he had assumed the appearance of Sakka?   

D:  He would not have been able to get results then either, 

sir. 

S:  But he didn’t use his powers in that way.  If he had just 

blinked at him, thinking “This man is bothering me” what would 

have happened then?   

D:  The snake charmer would have turned to ashes, sir. 

S:  But he did none of these things. Even though the snake  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   393 

 

charmer had absolutely no power over him, he put up with him 

calmly in order to attain perfection. He didn’t even want to 

budge. He went there to observe the Uposatha and determined 

that the snake charmer could do with him whatever he wanted.  

So he endured everything.  Once he had made his determination, 

he carried it through. 

How about you? When you undertake the Uposatha obser-

vances, when you decide to observe the Uposatha, you keep it, 

don’t you?   

D:  Yes, sir. We observe the Uposatha. 

S:  When you take the moral precepts, you observe them for 

the full day, don’t you?   

D:  We do, sir. 

S:  After establishing yourselves in the moral precepts, do 

you keep them, whatever comes your way, no matter what 

happens?   

D:  We don’t accept everything, sir. 

S:  But don’t you get a full day of practice?   

D:  No, sir. We don’t put in a full day. 

S:  How much do you get out of one day?   

D: After taking the Uposatha precepts, we try to progress 

for one day, but sometimes we actually regress by more than a 

day, sir. 

S:  How much more?   

D:  Maybe one and a half days, sir. 

S:  So you take this Sīla for one day, and then you regress in 

one day by one and a half days. Is that effort good enough?   

D:  No it isn’t, sir. 

S:  Nếu như Ngài đã trốn thoát vào trong hư không khi kẻ 

làm xiếc rắn đã đi đến, thì Ngài đã có thể gặp được ông ta và đã 

có khả năng để thành đạt được Pháp Toàn Thiện trong tính kiên 

nhẫn và hạnh nhẫn nại không?   

 D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S: Và nếu như Ngài đã giả ra sự thị hiện của vua trời Đế 

Thích?   

D:  Trong trường hợp đó Ngài cũng sẽ không có thể có  



394   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

được khả năng để thành đạt được những thành quả, kính bạch 

Ngài.  

S:  Nhưng mà Ngài đã không sử dụng năng lực của mình 

trong phương thức đó.  Nếu như Ngài đã chỉ có việc chớp mắt 

nhìn vào ông ta, với việc nghĩ suy “Người đàn ông nầy thì đang 

quấy rầy Ta” điều chi sẽ có thể đã có xẩy ra sau đó?      

D:  Kẻ làm xiếc rắn sẽ có thể đã biến thành tro bụi. 

S: Nhưng mà Ngài đã không có làm những sự việc nầy.  

Ngay cả khi kẻ làm xiếc rắn quả tất nhiên là đã không có năng 

lực hơn được Ngài, mà Ngài lại kiên nhẫn chịu đựng với ông ta 

nhằm để cho thành đạt được Pháp Toàn Thiện.  Thậm chí Ngài đã 

không muốn nhúc nhích.  Ngài đã đi đến nơi đó để hành trì 

Thanh Tịnh Giới và đã quyết tâm rằng kẻ làm xiếc rắn sẽ có thể 

làm đối với Ngài bất cứ điều gì mà ông ta đã muốn.  Thế rồi Ngài 

đã chịu đựng tất cả mọi thứ.   Một khi Ngài đã thực hiện sự quyết 

tâm của mình, thì Ngài đã đạt thành điều đó hoàn toàn. 

Thế còn các con thì sao?  Khi các con đảm trách việc hành 

trì Thanh Tịnh Giới, khi các con quyết định hành trì Thanh Tịnh 

Giới, thì các con gìn giữ lấy nó, có phải không?    

D: Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. Chúng con hành trì Thanh 

Tịnh Giới.  

S:  Khi các con tín thọ các điều học giới đức, các con hành 

trì chúng cho trọn cả ngày, phải không?    

D:  Dạ chúng con làm vậy, kính bạch Ngài. 

S:  Sau khi tự bản thân thiết lập trong các điều học giới đức, 

các con gìn giữ lấy chúng, và bất cứ điều chi xẩy đến trong tình 

thế của mình, thì không có vấn đề quan trọng nào sẽ xẩy ra?      

D:  Chúng con không chấp nhận tất cả mọi thứ, kính bạch 

Ngài. 

S:  Nhưng mà các con không có lấy trọn cả một ngày để tu 

tập sao?   

D: Dạ thưa không, kính bạch Ngài. Chúng con không có 

thực hành trọn cả một ngày. 

S:  Các con buông xả bao nhiêu lần trong một ngày?    

D:  Sau việc tín thọ những điều học Thanh Tịnh Giới, chúng 

con cố gắng để tiến hóa cho được một ngày, nhưng đôi khi chúng 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   395 

 

con thực sự còn lui sụt nhiều hơn nữa của một ngày, kính bạch 

Ngài. 

S:  Nhiều hơn bao nhiêu?   

D:  Có thể là một ngày rưỡi, kính bạch Ngài. 

S:  Thế là các con tín thọ Giới Luật nầy cho một ngày, và 

sau đó các con lui sụt trong một ngày gần bằng một ngày rưỡi.  

Sự nỗ lực đó có vừa đủ không?    

D:  Dạ thưa không, nó thì không đủ, kính bạch Ngài. 

 

S:  Having established ourselves in energy (Viriya) we can 

accomplish everything with our patience and forbearance. Is it 

not possible to apply this everywhere? When you return home 

from here, you will encounter objects of the senses that you like 

and objects that you don’t like.  You constantly encounter these 

two types of objects.  Do you agree that you are confronter with 

one or the other of these two kinds of objects all the time?   

D:  There is always either a sense object that we like or one 

that we don’t like, sir.  One of the two is always there. 

S:  When you encounter either kind, forbear!  If you live a 

life of patience and forbearance, what happens when you 

encounter these sense objects?    

D:  If we encounter pleasant objects, we reject them through 

our efforts.  And if we encounter unpleasant objects, we establish 

our efforts more strongly and throw them out. 

S: Really? Now, if you meet with pleasant sense impres-

sions, will unskillful states of mind flow in?   

D:  It is because this might happen, in order to keep them 

from flowing in that we must establish effort and endure. 

S:  And if many of these impressions come towards you?   

D:  Then we have to forbear more, sir.  

S:  And if you encounter only a few?       

D:  Then we only need a little forbearance, sir. 

S:  Now, when you go home and the children talk and make  

noise – only a little noise, but enough for you to find it 

intolerable, what do you do?   

U:  In that case I will have to make an effort to be patient.  



396   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  If you do that, don’t you gain?   

D:  I do, sir.     

S:  Sau khi tự bản thân đã thiết lập trong sinh lực (Tinh 

Tấn) thì chúng ta có thể hoàn thành tất cả mọi việc với tính kiên 

nhẫn và hạnh nhẫn nại của mình.  Liệu không thể nào áp dụng 

được điều nầy ở khắp mọi nơi?  Khi từ nơi đây các con quay trở 

về nhà, các con sẽ phải tiếp xúc những đối tượng của các giác 

quan mà các con ưa thích và các đối tượng mà các con không ưa 

thích.  Các con tiếp xúc một cách không ngớt cả hai thể loại đối 

tượng nầy.  Các con có đồng ý rằng các con luôn mãi phải đối 

diện với cái nầy hoặc cái khác của hai thể loại đối tượng nầy 

không?     

D:  Nó thì luôn luôn có hoặc là một cảm giác mà chúng con 

ưa thích hay là một cảm giác mà chúng con không ưa thích, kính 

bạch Ngài.  Một trong hai thì luôn luôn hiện hữu ở nơi đó.  

S:  Khi các con tiếp xúc thể loại nầy hay thể loại khác, hãy 

nhẫn nại!  Nếu các con sống một đời sống của tính kiên nhẫn và 

hạnh nhẫn nại, thì điều chi sẽ xẩy ra khi các con tiếp xúc những 

cảm giác nầy?    

D:  Nếu như chúng con tiếp xúc những đối tượng duyệt ý, 

thì chúng con loại trừ chúng bằng với các sự nỗ lực của mình.  

Và nếu như chúng con tiếp xúc những đối tượng bất duyệt ý, thì 

chúng con thiết lập các sự nỗ lực của mình dũng mãnh hơn nữa 

và tẩy trừ chúng đi. 

S:  Thực vậy sao?  Bây giờ, nếu như các con tiếp xúc với 

những cảm tưởng duyệt ý, thì những trạng thái không khôn khéo 

(Bất Thiện) của tâm thức sẽ tuôn tràn vào?    

D:  Đó là bởi vì điều nầy có thể có xẩy ra, nhằm để gìn giữ 

chúng từ nơi việc tuôn tràn ở trong sự việc đó thì chúng con phải 

thiết lập sự nỗ lực và sức chịu đựng.   

S:  Và nếu như có nhiều ấn tượng nầy hướng đến các con?    

D: Thế thì chúng con phải nhẫn nại nhiều hơn nữa, kính 

bạch Ngài. 

S:  Và nếu như các con tiếp xúc chỉ có một ít?    

D: Thế thì chúng con chỉ cần một chút ít hạnh nhẫn nại, 

kính bạch Ngài. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   397 

 

S:  Bây giờ, khi các con về nhà và những con trẻ nói chuyện 

và làm ồn – chỉ ồn một chút ít, nhưng mà vừa đủ để cho các con 

có thể tìm thấy điều đó là không thể chịu đựng nổi, thì các con sẽ 

làm gì?      

D:  Trong trường hợp đó con sẽ phải thực hiện một sự nỗ 

lực để hành kiên nhẫn. 

S: Nếu như các con làm điều đó, các con có đạt được 

không?   

D:  Con đạt được, kính bạch Ngài.  

 

S:  What if they become noisier and more intolerable?   

D:  Then I will have to make a lot of effort and forbear, sir. 

S:  Is that so?  Will you really do that?   

D:  I said that in order to give the right answer, sir. 

S: You haven’t gone home yet, but you have started this 

practice now.  When you practise this you will be strong.  It is not 

tiresome at all.  Or do you think you will get tired by living with 

patience?   

D:  No, sir, it is not tiresome. 

S:  Does it cost you anything?   

D:  It doesn’t cost anything, sir. 

S:  Do you lose anything?   

D: Through patience and forbearance we gain much, sir. 

We don’t lose anything.  But we are lacking in faith, effort, skill 

and wisdom, sir. 

S: If you are confused by such thoughts you will think 

“Should I do this now? Should I do that?” Then you will be 

confused. Just remember that you have to be forbearing. 

Thoughts may come like “Should I apply this or that?  Should I 

look for this or for that?  If this is not there, everything will be in 

vain.”  But you should do as we have just said, think only about 

this one thing. 

D:  Do you mean that we should just be forbearance, sir?   

S:  Yes.  If you do that, through forbearance everything will 

go well.  Whatever it is, it will be alright. 



398   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

When I was still a young monk, the Burmese in this country 

were not very civil, but the Indians were. When I went on my 

alms round, there was an old Indian man who came running to 

offer a gift as soon as he saw me. In spite of his old age, this old 

Indian staggered through the streets selling things, and when he 

saw me, he came running, even from afar, to give Dāna. 

Now, how is it that our Burmese people were not civil?  The 

parents gave money to the children and they bought sweets and 

snacks with it.  This old Indian was selling what they could afford 

to buy. Now, how did they call him over? They shouted “Hey, 

Indian dog!” They called him that!  Did you hear?    

So, the children were calling him from every side, and what 

did he do?  He went to them, smiling.  He continued to smile, and 

whoever called to him like that first, he would go to them first.  

He came to them and they kept calling him “Indian dog.”  He did 

not think “Now, can these boys call me like this to buy something 

worth a penny – me, an old man who is their senior?”  No, he 

just made the effort to go to those boys.  What would you do if 

young children called you what they called this old man?     

D:  We would be angry, of course, sir. 

S:  Điều chi xẩy ra nếu chúng ồn ào hơn và không thể chịu 

đựng hơn nữa?   

D: Thế thì con sẽ phải thực hiện thật nhiều sự nỗ lực và 

nhẫn nại, kính bạch Ngài.  

S:  Là như thế đó sao?  Các con thực sự sẽ làm điều đó?   

D:  Con đã nói là nhằm để cho có câu trả lời thích hợp, kính 

bạch Ngài. 

S:  Các con vẫn chưa có về nhà, nhưng ngay bây giờ các 

con đã bắt đầu tu tập điều nầy.  Khi các con tu tập điều nầy thì 

các con sẽ trở nên dũng mãnh.  Điều đó không có làm mệt mỏi 

chút nào cả.  Hay là các con nghĩ rằng các con sẽ cảm thấy mệt 

mỏi khi đang sống với tính kiên nhẫn?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, điều đó không có làm 

mệt mỏi. 

S:  Điều đó có đòi hỏi các con bất cứ điều chi không?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   399 

 

D:  Điều đó không có đòi hỏi bất cứ điều nào cả, kính bạch 

Ngài. 

S:  Các con có mất mát bất cứ điều chi không?   

D:  Thông qua tính kiên nhẫn và hạnh nhẫn nại chúng con 

đạt được rất nhiều, kính bạch Ngài.  Chúng con không có mất 

mát bất cứ điều nào cả.  Mà trái lại chúng con đang khiếm khuyết 

trong đức tin (Tín), sự nỗ lực (Tấn), sự liễu tri (Niệm), và trí tuệ 

(Tuệ), kính bạch Ngài.   

S:  Nếu như các con đã bị rối trí do bởi những nghĩ suy như 

vầy, các con sẽ nghĩ rằng “Tôi có nên làm điều nầy ngay bây giờ  

không? Tôi có nên làm điều đó không?”  Như thế các con sẽ bị 

rối trí đi.  Chỉ cần ghi nhớ rằng các con phải là nhẫn nại.  Những 

ý nghĩ có thể xẩy đến như sau “Tôi có nên áp dụng điều nầy hay 

là điều đó không?  Tôi có nên tìm kiếm điều nầy hay là điều đó 

không?  Nếu như điều nầy không có ở nơi đó, tất cả mọi thứ sẽ là 

vô ích.”  Tuy nhiên các con chỉ nên làm điều mà chúng ta mới 

vừa nói, chỉ nghĩ suy duy nhất một việc về điều nầy.  

D: Ý Ngài muốn nói chúng con là chỉ nên hành nhẫn nại, 

kính bạch Ngài?    

S:  Đúng vậy.  Nếu như các con làm được điều đó, thông 

qua hạnh nhẫn nại mà tất cả mọi thứ sẽ đi đến tốt đẹp.  Bất luận 

điều đó là chi, thì nó sẽ được ổn thỏa.  

Khi Sư còn là một vị tu sĩ trẻ tuổi, người dân Miến Điện ở 

trong đất nước nầy đã không có được văn hóa lắm, trái lại người 

dân Ấn Độ thì có.  Khi Sư đã đi trì bình khất thực, thì đã có một 

lão già Ấn Độ ông ta đã chạy đến để cúng dường một vật phẩm 

ngay khi ông ta đã trông thấy Sư.   Mặc dù với tuổi già của mình, 

người Ấn Độ lão mại nầy đã bước đi lảo đảo băng qua các đường 

lộ đang bầy bán hàng hóa, và khi ông ta đã trông thấy Sư, ông ta 

đã chạy đến, ngay cả từ ở nơi xa, để xả thí cúng dường. 

Bây giờ, là như thế nào mà người dân Miến Điện của chúng 

ta đã không có được văn hóa lắm?  Các bậc Cha Mẹ đã cho tiền 

đến các con trẻ và chúng đã mua những bánh ngọt và các thức ăn 

nhẹ với đồng tiền đó.  Người lão già Ấn Độ nầy đã bán những gì 

mà chúng có đủ khả năng để mua.  Bấy giờ, chúng đã gọi tên ông 

ta như thế nào không?  Chúng đã hét to lên “Nầy, con chó Ấn  



400   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Độ!”  Chúng đã gọi ông ta như thế đó!  Các con đã nghe không?    

Thế là, các bọn trẻ đã gọi ông ta từ mọi phía, và ông ta đã 

làm gì?  Ông ta đã đi đến bọn chúng, và mỉm cười.  Ông ta vẫn 

cứ tiếp tục mỉm cười, và bất cứ ai đã gọi đến ông ta như thế đó 

đầu tiên, thì ông ta sẽ đi đến bọn chúng đầu tiên.  Ông ta đã đi 

đến bọn chúng và chúng đã tiếp tục đang gọi ông ta “Con chó Ấn 

Độ.”  Ông ta đã không có nghĩ rằng “Bây giờ, có thể những bọn 

trai trẻ nầy gọi Ta như thế nầy để mua một cái gì đó đáng giá một 

đồng xu – Ta, một lão già là người cao niên lớn tuổi của bọn 

chúng?”  Không, ông ta chỉ cố gắng để đi đến bọn trai trẻ đó.  

Các con sẽ làm điều chi nếu như bọn con trẻ đã gọi các con 

điều mà chúng đã gọi người lão già nầy?    

D:  Chúng con sẽ nổi giận, lẽ tất nhiên, kính bạch Ngài. 

       

S:  Would you just be angry and remain silent?   

D:  I would not remain silent, sir.  Maybe I would even hit 

those children. 

S:  Would you get their penny, then? And aside from that 

what would happen?   

D:  The Burmese would hit me, sir. 

S:  Yes, you see, this didn’t happen to him.  He didn’t create 

any unskillful state of mind, either.  He didn’t get angry. This is 

what I encounter when I went on my alms round as a young 

monk. Even thought they called to him like that, he didn’t get 

angry.  

If he had been angry, would that have been wholesome 

(Kusala) or unwholesome (Akusala) as an action?        

D:  Unwholesome, sir.  

S:  Các con chỉ sẽ nổi giận và vẫn cứ giữ yên lặng?   

D:  Con sẽ không giữ yên lặng, kính bạch Ngài.  Có thể con 

sẽ còn đánh những đứa trẻ đó.  

S:  Thế rồi, các con sẽ có được một đồng xu của bọn chúng 

không?  Và ngoài ra điều đó thì điều chi sẽ xẩy ra?    

D:  Người dân Miến Điện sẽ đánh con, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy, các con thấy đấy, điều nầy đã không có xẩy  

đến ông ta.  Cũng thế, ông ta đã không có tạo tác bất kỳ một trạng  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   401 

 

thái không khôn khéo nào (Bất Thiện) của tâm thức.  Ông ta đã 

không có nổi giận.  Đây là điều mà Sư đã gặp phải khi Sư đã đi 

trì bình khất thực trong khi là một vị tu sĩ trẻ tuổi.  Cho dù là bọn 

chúng đã gọi ông ta như thế đó, ông ta đã không có nổi giận.   

Nếu như ông ta đã nổi giận, thì hành động đó đã là thiện 

hạnh (Thiện) hay là bất thiện hạnh (Bất Thiện)?   

D:  Bất Thiện Hạnh, kính bạch Ngài. 

 

S:  Now, you all want to be forbearing, according to the 

Teachings of the Buddha, don’t you?   

D:  Even though we wish to practise the Teachings to some 

degree, we aren’t forbearing to that extent, sir. 

S:  Don’t be distracted by other things.  Do just one thing; 

be forbearing. Do you understand? No matter how much the 

people living with you upset you, just practise this fully for 

yourself.  What if other people always did the right thing?   

D:  Then I would be very pleased.  But even if they should 

be chaotic, I should remain calm and pleasant, knowing that if 

greed arises it will be unwholesome for me, sir. 

S:  But what will you do if it gets to be too much?   

D:  I’ll be forbearing. 

S: Yes. Remember just this. Don’t worry about anything 

else. If you look into this book or that book to see what they say, 

then your own practice will suffer.  Just practise forbearance. If 

you exert yourself in just this one thing, you can achieve 

anything. 

S:  Bây giờ, tất cả các con muốn hành hạnh nhẫn nại, thì 

phải tùy thuận theo Giáo Lý của Đức Phật, có phải không?   

D:  Cho dù chúng con ước nguyện để tu tập Giáo Lý được 

đến một đôi chút mức độ, chúng con không có hành nhẫn nại đến 

mức độ đó được, kính bạch Ngài. 

S:  Đừng có bị phân tâm do bởi những việc khác.  Chỉ làm 

một việc: là hãy nhẫn nại.  Các con có hiểu không?  Bất luận là 

bao nhiêu người đang sống với các con phiền lụy các con, chỉ cần  

tu tập điều nầy một cách tròn đủ cho chính mình. Giả sử như 

người ta đã thường luôn làm điều thích hợp thì sao?    



402   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  Thế thì con sẽ rất là vui mừng. Tuy nhiên cho dù chúng 

sẽ là hỗn loạn, thì con cần phải giữ bình tĩnh và hoan hỷ, liễu tri 

được rằng nếu như lòng tham khởi sinh thì nó sẽ là bất thiện hạnh 

cho con, kính bạch Ngài. 

S:  Tuy nhiên điều mà các con sẽ làm nếu như nó quả là quá 

nhiều thì sao?   

D:  Con sẽ hành nhẫn nại. 

S:  Đúng vậy.  Chỉ cần nhớ lấy điều nầy.  Đừng có lo lắng 

về bất cứ điều nào khác.  Nếu như các con nghiên cứu quyển sách 

nầy hay quyển sách kia để xem điều mà họ nói, sau đó việc tu tập 

của chính các con sẽ phải chịu tổn hại.  Chỉ cần tu tập hạnh nhẫn 

nại.  Nếu như các con tự cố gắng chỉ ngay trong một điều nầy, thì 

các con có thể đạt được bất cứ điều gì. 

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  

      







                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   403 

 

 

 

DISCOURSE  X 

HOW MAHĀ KASSAPA WAS DECEIVED 

PHÁP THOẠI  X 

LÀM THẾ NÀO NGÀI ĐẠI CA DIẾP ĐÃ BỊ LỪA GẠT 

 

Sayadaw: There is a king of the Tāvatiṃsa Deva plane 

called Sakka, isn’t there?    

Disciple:  Yes, sir. 

S: Yes, he is there alright.  Sakka, the king of the Tvātimṃsa 

world, does exist.  Now, how did he become Sakka, the Lord of 

the Tāvatiṃsa Devas?  What merit did he accumulate?   

D:  He accumulated merit in a former life, sir. 

S:  It is one thing to accumulate merit in the time when a 

Buddha’s Teachings are available, but Sakka’s efforts were 

strong even during the time when the Teachings were not there, 

he depended on his own efforts alone. 

He was a wealthy man.  He didn’t have to worry at all about 

eating and drinking, and he didn’t even have to spend a kyat or 

half a kyat for a nourishing meal. So he was without any  

burdens.  What did he do?  He employed skilled tradesmen and 

labourers and worked day and night with them without resting. 

What was he doing? He was working for the welfare of the 

people.  He dug wells and tanks in places where there were none. 

He built good roads for the travelers and thus spent his life 

working for the happiness of others.  When he worked near his 

home he stayed at his house, but when his project was in a far off 

place he worked without even going home.  He was happy when 

others were upright and there were many people working 

alongside him.  Having worked like this without a break one can 

face the present and the future. Sakka worked without ever 

resting until the end of his life span, and because of this he 

became Sakka. 

Đại Trưởng Lão:  Có phải có một vị vua ở cõi Tam Thập 

Tam Thiên (Đao Lợi Thiên) có tên gọi là Đế Thích, phải không?   



404   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Đệ Tử:  Dạ thưa phải, kính bạch Ngài. 

S:  Đúng vậy, Ngài ngự trị nơi đó rất tốt.  Đế Thích, vua của 

Cõi Tam Thập Tam Thiên, đang hiện hữu.  Bây giờ, làm thế nào 

Ngài đã trở thành Đế Thích, Thiên Chủ của Tam Thập Tam 

Thiên?  Ngài đã tích lũy những phước báu chi?   

D:  Ngài đã có tích lũy phước báu trong một kiếp quá khứ, 

kính bạch Ngài. 

S:  Đó là một điều chủ yếu để tích lũy phước báu trong thời 

gian khi mà Giáo Lý của một vị Phật đang còn hiệu lực, tuy nhiên 

những nỗ lực của vua trời Đế Thích đã dũng mãnh ngay cả trong 

thời gian khi mà Giáo Lý đã không có hiện hữu ở thời lúc đó, 

Ngài đã tự dựa vào những nỗ lực của riêng mình.  

Ngài đã là một trưởng giả giàu có.  Ngài đã không có bận 

tâm lo lắng bất cứ mặt nào về việc ăn uống, và Ngài thậm chí 

cũng không phải chi tiêu một đồng xu cắc bạc nào cho một bữa 

ăn bổ dưỡng.  Thế là, Ngài đã không có bất kỳ một gánh nặng 

nào cả. Ngài đã làm những điều chi?  Ngài đã dùng những thợ 

thủ công kỹ xảo cùng với những phu lao động và Ngài đã làm 

việc liên tục ngày đêm với họ mà không có việc nghỉ ngơi.  Ngài 

đã làm những việc chi?  Ngài đã làm việc vì phúc lợi cho nhân 

loại.  Ngài đã đào những cái giếng và các bể chứa nước ở những 

nơi mà chưa có. Ngài đã kiến tạo các đường lộ tốt đẹp cho các du 

khách và như thế Ngài đã dành cuộc đời của mình để làm việc vì 

hạnh phúc cho những người khác.  Khi Ngài đã làm việc ở nơi 

gần nhà thì Ngài đã lưu lại ở nhà của mình, nhưng khi dự án của 

mình mà ở một nơi xa xôi thì Ngài đã làm việc thậm chí không 

có về nhà.  Ngài đã có hạnh phúc khi những người khác đã là 

chính trực và đã có rất nhiều người đang làm việc kề bên nơi 

Ngài.  Công việc làm như thế nầy mà không có một sự nghỉ ngơi 

người ta có thể đối diện với hiện tại và vị lai.  Đế Thích đã làm 

việc mà không bao giờ nghỉ ngơi mãi cho đến chấm dứt kiếp 

sống của mình, và vì lẽ nầy Ngài đã trở thành vua trời Đế Thích. 

 

After the Buddha was awakened and the Triple Gem arose 

in the world, beings were reborn in the Tāvatiṃsa world at the 

end of their allotted life span through the force of the merit they 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   405 

 

attained by revering the Buddha, the Dhamma, and the Saṅgha. 

As Sakka is the king of that plane, the other Devas have to go to 

show him their respects and verenate him. And what happened?   

Now these Devas and Devīs who had come to the Tāvatiṃsa 

world as a result of just a small amount of service to the Triple 

Gem also came to pay respects to Sakka, but their clothes, their 

bodies, their means of transport and palaces were shining so 

brightly and splendidly that King Sakka’s clothes, body, and 

palace faded and could hardly be seen in the dazzling light – 

that’s what happened. 

Sau khi Đức Phật đã được giác ngộ và Tam Bảo đã được 

khởi sinh trong thế gian, chúng hữu tình đã được tục sinh cõi giới 

Tam Thập Tam ngay khi chấm dứt kiếp sống đã phân định của họ 

thông qua mãnh lực của phước báu mà họ đã đạt được qua việc 

tôn kính Đức Phật, Pháp Bảo và Tăng Bảo. Vì Đế Thích là vua 

của cõi giới nầy, những Chư Thiên khác phải đi đến để bầy tỏ 

tấm lòng tôn kính và quý trọng của mình đối với Ngài. Và những 

điều chi đã xẩy ra?  Bấy giờ các Chư Thiên Nam và Chư Thiên 

Nữ nầy đã đi đến nơi cõi giới Tam Thập Tam như là một kết quả 

của chỉ là một lượng nhỏ của việc phục vụ đến Tam Bảo và hơn 

nữa đã đi đến để bầy tỏ lòng tôn kính đến vua trời Đế Thích, tuy 

nhiên y phục của họ, thân xác của họ, phương tiện chuyên chở và 

các cung điện của họ đã đang chiếu sáng vô cùng rực rỡ và một 

cách lộng lẫy cho đến nỗi y phục của vua trời Đế Thích, thân xác 

và cung điện đã bị lu mờ và một cách khó khăn lắm để có thể 

được nhìn thấy trong ánh sáng chói lọi – đó là những điều đã có 

xẩy ra. 

 

Now Sakka’s splendid colours and his splendour had not 

disappeared, but it was outshone by these Devas and therefore 

faded.  It wasn’t apparent any more. It was just like the stars and 

the moon. When they shine and sparkle at night you look and you 

can see them. You see them and admire their brightness. But 

when dawn comes, the sky becomes light. Then the sun comes 

out, and what happens?  Is the light of the stars and the moon 

still there?   



406   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  The light is still there, sir. 

S:  Can you see it?   

D:  The light of the sun outshines them, sir. 

S:  But can you still see the moon and the stars? Where 

have they gone?   

D:  They haven’t gone anywhere, sir. They are still there, 

but because the sunlight is so bright we can’t see them, sir. 

S:  The same was true for Sakka. The Devas and Devīs who 

had been reborn in the Tāvatiṃsa world due to the merit they had 

gained by showing their respect for the Buddha and his 

Teachings were like the rising sun, and the colours and the glow 

coming from Sakka faded into obscurity. Now – dear, oh dear!  – 

he was so ashamed he didn’t know how to act surrounded by 

these Devas. He wished his head would split into many pieces. 

That’s how humiliated he was by all this. 

When these Devas arrived near Sakka’s palace, the shine 

from his clothes, his body, and his surroundings just faded away 

– so enormous is the difference between merit accumulated 

within the Sāsana and merit accumulated outside the Sāsana.      

Now Sakka was so embarrassed and put out by this that he 

didn’t dare go out any more, and he seems to have remained in 

hiding. 

D:  I think Sakka must have been very upset, sir. 

S:  Wouldn’t you be?    

D:  I would also be very depressed, sir.  

Bấy giờ những màu sắc lộng lẫy và hào quang của Ngài đã 

không có biến mất, nhưng nó đã bị chói sáng hơn bởi các vị Chư 

Thiên nầy và vì thế đã lu mờ.  Nó đã không còn rõ ràng được 

nữa.  Nó cũng giống như các ngôi sao và mặt trăng.  Khi chúng 

chiếu sáng và lấp lánh vào ban đêm các con nhìn và các con có 

thể trông thấy chúng.  Các con trông thấy chúng và ngắm nhìn 

thích thú sự chiếu sáng của chúng.  Nhưng khi bình minh đến, 

bầu trời trở nên sáng. Sau đó mặt trời hiện ra, và những điều chi 

sẽ xẩy ra?  Ánh sáng của các ngôi sao và mặt trăng vẫn còn ở nơi 

đó?   

D:  Ánh sáng thì vẫn còn ở nơi đó, kính bạch Ngài. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   407 

 

S:  Các con có thể trông thấy nó?   

D:  Ánh sáng của mặt trời chiếu sáng hơn chúng, kính bạch 

Ngài. 

S:  Nhưng mà các con vẫn có thể trông thấy mặt trăng và 

các ngôi sao?  Chúng đã đi đâu?    

D:  Chúng đã không có đi bất cứ ở nơi đâu. Chúng vẫn còn 

ở nơi đó, nhưng vì ánh sáng mặt trời thì quá chói sáng chúng ta 

không thể nào trông thấy chúng được, kính bạch Ngài. 

S:  Cũng như thế đã đúng với vua trời Đế Thích. Chư Thiên 

Nam và Chư Thiên Nữ đã được tục sinh trong cõi giới Tam Thập 

Tam do bởi phước báu mà họ đã có được qua việc hiển thị tấm 

lòng tôn kính của mình đối với Đức Phật và Giáo Lý của Ngài thì 

đã tựa như mặt trời đang mọc, và những màu sắc và hào quang 

của từ nơi vua trời Đế Thích đã lu mờ vào trong sự ẩn tàng. Bấy 

giờ – than ôi, trời ơi!  – Ngài đã vô cùng hổ thẹn Ngài đã không 

biết làm thế nào để hành động thích hợp do bởi những Chư Thiên 

nầy đã vây quanh.  Ngài đã ước muốn đầu của mình sẽ vỡ ra 

thành nhiều mảnh.  Điều đó Ngài đã là hổ thẹn biết bao bởi tất cả 

sự việc nầy.  

Khi những Chư Thiên nầy đã đến gần nơi cung điện của vua 

trời Đế Thích, thì ánh sáng từ nơi y phục của Ngài, thân xác của 

Ngài, và những nơi lân cận của Ngài đã vội mờ nhạt dần đi – quả 

thật vô cùng phi thường là sự khác biệt giữa phước báu đã được 

tích lũy ở trong Giáo Pháp và phước báu đã được tích lũy ở 

ngoài Giáo Pháp.       

Bấy giờ vua trời Đế Thích đã rất là lúng túng và bối rối do 

bởi sự việc nầy cho đến nỗi Ngài đã không còn dám ra đi ra ngoài 

nữa, và Ngài có vẻ như vẫn còn lẩn tránh.  

D:  Con nghĩ vua trời Đế Thích tất phải là vô cùng ưu 

phiền, kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ không là như vậy?   

D:  Con cũng sẽ rất là trầm cảm, kính bạch Ngài. 

 

S:  Even though he was a king, he was in deep trouble. You 

see, both are good (Kusala) actions and give merit, but just a 

little a bit of effort within the Sāsana and you get a great deal. 



408   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

That’s the difference. But Sakka couldn’t change what had 

happened in the past. Only later did he become powerful again. 

He understood “Indeed, the good deeds of charity and other 

virtuous actions performed within the Sāsana are exceedingly 

great. They are so much greater than actions performed outside 

the Sāsana.” But even though he understood this, he couldn’t do 

anything about it.  He had to continue living as he was. 

Once he understood about the importance of doing 

meritorious deeds during the Sāsana, he told the Devas and 

Devīs in his entourage to do good deeds, and they immediately 

went off to act.  They went to where Venerable Mahā Kassapa 

lived, and the monk asked them “Where do you come from?” 

They replied “We come from the Tāvatiṃsa world with the 

intention of performing meritorious deeds, Venerable sir.”   

S:  Mặc dù Ngài đã là một vị vua, Ngài đã gặp rất nhiều hệ 

lụy.  Các con thấy đấy, cả hai Thiện (Kusala) Nghiệp và trổ sanh 

phước báu, nhưng chỉ cần một chút ít của sự nỗ lực ở trong Giáo 

Pháp và các con lại nhận được rất là nhiều.  Điều đó quả là sự 

khác biệt.  Tuy nhiên vua trời Đế Thích sẽ không thể nào thay 

đổi được những gì đã xẩy ra ở trong quá khứ.  Chỉ có sau nầy đã 

làm cho Ngài trở nên hùng mạnh một lần nữa.  Ngài đã có nhận 

thức rằng “Quả thật vậy, những thiện công đức của sự từ thiện và 

những công đức hạnh khác mà đã được thực hiện ở trong Giáo 

Pháp thì quả là hết sức tuyệt vời.  Chúng quả là hết sức tuyệt vời 

còn hơn cả những tạo tác đã được thực hiện ở ngoài Giáo Pháp.” 

Tuy nhiên cho dù Ngài đã có nhận thức được điều nầy, Ngài sẽ 

không làm được bất cứ điều gì về sự việc nầy.  Ngài vẫn phải tiếp 

tục sự sống như Ngài đã là.  

Một khi Ngài đã được nhận thức về tầm quan trọng của việc 

tạo tác những Phúc Thiện Hạnh trong thời Giáo Pháp, Ngài đã 

nói với Chư Thiên Nam và Chư Thiên Nữ ở trong sự vây quanh 

bên Ngài để thực hiện những Thiện công đức, và ngay lập tức họ 

đã tiến hành để hành động.  Họ đã đi đến nơi mà Ngài Đại 

Trưởng Lão Đại Ca Diếp đã sinh sống, và vị tu sĩ đã vấn hỏi họ 

“Các người từ đâu đến?”  Họ đã trả lời “Chúng tôi đến từ cõi giới 

Tam Thập Tam với tác ý để được thực hiện những Phúc Thiện  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   409 

 

Hạnh, kính bạch Ngài Đại Trưởng Lão.” 

  Mahā Kassapa, however, said “Today, I intend to give 

beings who are suffering the opportunity of rising above their 

condition by performing good (Kusala) deeds.  As for you, you 

are privileged beings.  You may return to where you came from.” 

So they had to return to the Tāvatiṃsa world without gaining any 

merit.  

When they reported back to Sakka, he thought to himself 

“But I have to get this special merit somehow.” Well, he knew 

that it was good to pay respects to the noble monks when they 

came out of the Cessation State (Nirodha-Samāpatti), so he 

transformed himself into an old man near Rājagaha – an old 

man who was very, very poor, without any sons or daughters or 

grandchildren to look after him.  He had to work for a living, 

even though his body was frail and trembling.  He also created a 

shaky little hut where he lived without any comfort.  Sakka’s 

queen, Sujātā, also transformed herself into a decrepit old 

woman with drooping eyelids and wrinkled skin.  And they both 

lived out in the countryside. 

Ngài Đại Ca Diếp, mặc dù vậy, đã nói “Hôm nay, Ta có tác 

ý để ban cho chúng hữu tình mà đang là khốn khổ cơ hội để vượt 

lên trên tình cảnh của họ qua việc thực hiện những Thiện (Thiện) 

công đức.  Về các người, các người là chúng hữu tình đã có đặc 

ân.  Các người có thể quay trở lại nơi mà các người đã đến.”  Thế 

là họ đã quay trở lại cõi giới Tam Thập Tam mà không có được 

bất kỳ một phước báu nào cả. 

Khi họ đã trình báo lại cho vua trời Đế Thích, Ngài đã tự 

nhủ rằng “Nhưng mà Ta cần phải có được phước báu nầy bằng 

bất cứ giá nào.”  Thế đấy, Ngài đã biết rằng thật là thiện hảo để 

bầy tỏ lòng tôn kính đến các vị Thánh Tăng khi họ đã xuất khỏi 

Trạng Thái Đình Chỉ (Nhập Thiền Diệt – Diệt Thọ Tưởng Định), 

sau đó Ngài đã tự biến hóa ra thành một lão già ở gần Vương Xá 

– một lão già mà rất là, rất là nghèo khổ, mà không có bất kỳ 

những người con trai hoặc những người con gái, hay là cháu chắt 

để chăm nom lấy mình.  Ông ta đã làm việc để mưu sinh, mặc dù 

là thân xác của ông ta đã yếu đuối và đang run rẩy.  Hơn nữa ông 



410   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

ta đã kiến tạo một túp lều nhỏ ọp ẹp mà ở nơi đó ông ta đã sinh 

sống mà không có bất cứ một điều tiện nghi nào.  Hoàng Hậu của 

vua trời Đế Thích, nàng Sujātā, cũng đã tự biến hóa ra thành một 

bà già lụ khụ với những mí mắt rũ xuống và da thịt đã nhăn nheo. 

Và cả hai đều đã sinh sống ở vùng nông thôn.           

 

Well, when Mahā Kassapa saw them, he thought “These 

poor old people are poverty stricken and pitiable.  They have to 

work for food and drink, even at the advanced age of eighty or 

ninety.  Today, I’ll give these two suffering people and opportu-

nity to rise above their condition.” And he stopped at a discreet 

distance from their hut.  Sakka and Sujātā, of course, were only 

pretending.  Still keeping up their deception, they slowly opened 

their eyes and shielded them with their hands, as if they were 

trying to see better. Then they approached Mahā Kassapa.   

“Venerable sir” they asked “are you Venerable Mahā 

Kassapa? We are very poor and still have to spend our time 

working for our daily upkeep.  Since you have come, Venerable 

sir, we as disciples will be able to render you a service.  Please 

let us gain merit.” 

Vâng, khi Ngài Đại Ca Diếp đã nhìn thấy họ, Ngài đã nghĩ 

suy “Những người già yếu nghèo khổ nầy thì túng thiếu và đáng 

thương xót.  Họ phải làm việc để có được thực phẩm và nước 

uống, ngay cả ở chạng tuổi cao niên của tám mươi hoặc chín 

mươi.  Hôm nay, Ta sẽ ban cho những hai người đang khốn khổ 

nầy một cơ hội để vượt lên trên tình cảnh của họ.”  Và Ngài đã 

dừng lại ở một khoảng cách dè dặt từ nơi túp lều của họ. Vua trời 

Đế Thích và nàng Sujātā, lẽ tất nhiên, chỉ đang là giả vờ thôi.  

Vẫn đang tiếp tục giữ sự lừa gạt, họ đã từ từ mở đôi mắt của 

mình ra và đã lấy đôi tay của mình che đôi mắt lại, như thể họ đã 

đang cố gắng để nhìn cho rõ hơn.  Thế rồi họ đã tiến đến gần 

Ngài Đại Ca Diếp.       

“Kính bạch Ngài Đại Trưởng Lão,” họ đã vấn hỏi “có phải 

Ngài là Đại Trưởng Lão Đại Ca Diếp?  Chúng con rất là nghèo 

khổ và vẫn còn phải dành nhiều thời gian làm việc của chúng con 

cho việc nuôi mạng hằng ngày của mình.  Từ lúc Ngài đã đi đến, 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   411 

 

kính bạch Ngài Đại Trưởng Lão, chúng con với tư cách là hàng 

đệ tử sẽ có thể được báo đáp đến Ngài một sự phục vụ.  Kính xin 

vui lòng, hãy để cho chúng con có được phước báu.”  

   

It was necessary for them to deceive him, you see, because if 

the lie was found out, they wouldn’t be able to accomplish what 

they wanted to do. So they approached Mahā Kassapa very 

shyly, very humbly, and then placed celestial food in his bowl. 

They placed the food in the bowl in the proper manner, and they 

gave ample portions. As Sakka was offering the food, he said 

“Because we verenate generosity and those who receive 

generous gifts, we offer this with our own hands and with deep 

respect, sir.” 

The celestial food, of course, gave off a very pleasant odour. 

Mahā Kassapa investigated the matter and realized what Sakka 

and Sujātā had done.  He had not realized before as a matter of 

course.  It was only when he looked into the matter that he knew 

what had happened.  How could he have known before he investi 

-gated? Even though he was an Arahat, endowed with great 

power and supernormal knowledge, he did not know things 

automatically. 

D:  Did he not know because he had not concentrated on 

this matter, sir?   

S:  When Mahā Kassapa did not concentrate on a given 

matter, he did not know about it. 

D:  That’s why he was deceived, sir. 

Đó đã là cần thiết cho họ để lừa gạt được Ngài, các con thấy 

đấy, bởi vì nếu như sự nói dối đã được phát hiện ra, thì họ sẽ 

không thể nào thực hiện được điều mà họ đã mong muốn được 

làm.  Thế rồi họ đã tiến đến gần Ngài Đại Ca Diếp rất là rụt rè, 

rất là khúm núm, và sau đó đã đặt Tiên Thực vào trong bình bát 

của Ngài.  Họ đã đặt thực phẩm vào trong bình bát trong cách 

thức hợp lễ, và họ đã chia ra đầy đủ thành từng phần.  Trong khi 

vua trời Đế Thích đã đang cúng dường thực phẩm, Ngài đã nói 

“Bởi vì chúng con tôn kính lòng hảo tâm và những vị mà đón 

nhận những tặng phẩm thịnh soạn, chúng con cúng dường bằng 



412   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

với những đôi tay của chính mình và với tấm lòng tôn kính sâu 

sắc, kính bạch Ngài.” 

Tiên Thực, lẽ tất nhiên, đã lan tỏa ra một mùi hương rất 

duyệt ý.  Ngài Đại Ca Diếp đã thẩm định được vấn đề và đã liễu 

tri được những gì vua trời Đế Thích và nàng Sujātā đã làm.  

Theo lẽ đương nhiên là Ngài đã không nhận thức được trước đó. 

Chỉ cho đến khi Ngài đã nhìn vào vấn đề để mà Ngài đã biết 

được những điều gì đã xẩy ra.  Làm thế nào Ngài có thể đã có 

được biết trước khi Ngài đã thẩm định?  Mặc dù Ngài đã là một 

bậc Vô Sinh, hội đủ phước duyên với năng lực tuyệt vời và kiến 

thức siêu nhiên, Ngài đã không được biết những sự việc một cách 

tự động.   

D:  Ngài đã không được biết là vì Ngài đã không có tập 

trung vào vấn đề nầy, kính bạch Ngài. 

S:  Khi Ngài Đại Ca Diếp đã không có tập trung vào một 

vấn đề đã được xác lập, thì Ngài đã không được biết về việc đó.  

D:  Đó là lý do mà tại sao Ngài đã bị lừa gạt, kính bạch 

Ngài. 

 

S:  But now, Mahā Kassapa said “You are Sakka, aren’t 

you?” “That is correct, sir.” Sakka replied. “We did this, sir, 

because we had to endure so much suffering and distress.”  

“You are living in a blissful existence with great riches and 

all sorts of pleasures, aren’t you?  Mahā Kassapa said.  

 “Yes” Sakka said “as Sakka I enjoy all these things, sir.  I 

obtained all this power and these pleasures because of the merit I 

performed when a Buddha Sāsana was not available.  Now that 

a Buddha has arisen, beings are reborn in the Tāvatiṃsa world 

as a result of very small deeds they have done.  When they come 

to worship me, they shine so brightly that my own splendour 

fades away into nothing.  Not only that, when they come near my 

palace, I have to hide, sir.” 

He had to hide because he was ashamed, you see. He 

suffered a great deal.  He was a powerful king, but he suffered 

when his subjects came to wait on him. He was powerless to 

change the situation, and his whole world collapsed.  “It would 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   413 

 

be better if my head split into pieces” he thought.  His suffering 

was that great.  That is why he told Mahā Kassapa “We are also 

suffering beings.” 

Well, once he was successful in performing more merit, he 

too began to shine.  Then poor Sakka could smile and enjoy 

himself again. 

You see, he had accumulated merit in the past, but the merit 

acquired outside a Buddha Sāsana and the merit acquired 

during one are vastly different.  I can’t stress this enough.  So 

now is the right time, this is a good existence, isn’t it?   

S:  Nhưng bấy giờ, Ngài Đại Ca Diếp đã nói “Người là vua 

trời Đế Thích, phải không?” “Điều đó quả là đúng thực, kính 

bạch Ngài” vua trời Đế Thích đã trả lời.  “Chúng con đã làm điều 

nầy, kính bạch Ngài, là vì chúng con đã phải chịu đựng quá nhiều 

sự khốn khổ và nỗi đau buồn.”  

“Người đang sống trong một kiếp sống tròn đủ phước báu 

cùng với những tài sản to lớn và đủ tất cả những thể loại lạc thú, 

có phải không?”  Ngài Đại Ca Diếp đã nói.  

“Dạ thưa phải” vua trời Đế Thích đã nói, “Với tư cách là 

vua trời Đế Thích con tận hưởng tất cả những điều nầy, kính 

bạch Ngài.  Con đã có được tất cả quyền lực nầy và những sự lạc 

thú nầy là do bởi phước báu con đã được thực hiện khi Giáo 

Pháp của một vị Phật đã không còn hiện hữu. Ngay bây giờ một 

vị Phật đã khởi sinh, chúng hữu tình đã được tục sinh trong cõi 

giới Tam Thập Tam là do kết quả của những công đức rất là nhỏ 

nhoi mà họ đã có thực hiện.  Khi họ đi đến để suy tôn con, họ 

chiếu sáng vô cùng rực rỡ cho đến nỗi hào quang của chính con 

mờ nhạt đi cho đến không còn gì cả.  Không chỉ như thế đó, khi 

họ đi đến gần cung điện của con, con đã phải lẩn tránh, kính bạch 

Ngài.” 

Ngài đã phải lẩn tránh bởi vì Ngài đã bị hổ thẹn, các con 

thấy đấy.  Ngài đã khốn khổ thật nhiều.  Ngài đã là một vị vua 

hùng mạnh, nhưng Ngài đã khốn khổ khi những vấn đề của mình 

đã đi đến bám sát lấy Ngài.  Ngài đã bất lực để thay đổi tình 

cảnh, và toàn cả cõi giới của Ngài đã sụp đổ.  “Nó sẽ là tốt hơn 

nếu như đầu của con vỡ ra thành nhiều mảnh”  Ngài đã nghĩ vậy. 



414   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Sự khốn khổ của Ngài quả là vĩ đại.  Đó là lý do tại sao Ngài đã 

nói với Ngài Đại Ca Diếp “Chúng con cũng là chúng hữu tình 

đang khốn khổ.” 

Thế đấy, một khi Ngài đã thành tựu trong việc thực hiện 

thêm nhiều phước báu hơn nữa, thì Ngài cũng đã bắt đầu chiếu 

sáng.  Thế rồi vua trời Đế Thích đáng thương có thể đã mỉm cười 

và tự mình vui thích một lần nữa.  

Các con thấy đấy, Ngài đã có tích lũy phước báu ở trong 

quá khứ, nhưng mà phước báu đã có được ở bên ngoài Giáo 

Pháp của một vị Phật và phước báu đã có được trong thời của 

một vị Phật thì hết sức là khác biệt.  Sư không thể nào nhấn mạnh 

điều nầy cho đủ được.  Thế thì bây giờ có phải là thời gian thích 

hợp, đây có phải là một kiếp hữu sinh thích hợp, phải không?     

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   415 

 

 

 

DISCOURSE  XI 

DHAMMA ASOKA’S YOUNGER BROTHER 

PHÁP THOẠI  XI 

EM TRAI CỦA NGÀI HỘ PHÁP A DỤC 

 

The emperor Dhamma Asoka received the Buddha’s 

Teachings, and because he was given these instructions and 

respected and followed them, he could spread them throughout 

the whole Indian subcontinent (*). He made sure that the 

Buddha’s religion was foremost, incomparable. His younger 

brother, the crown prince, however, lived as he pleased.  One 

day, being bored and discontented, he went to the forest for a 

walk and observed how the deer played and enjoyed themselves 

in a carefree mood.  As he watched them, the following thought 

arose in him “These deer enjoy life, happily eating just grass and 

leaves from the trees, but my brother the emperor donates only 

the best, most refined food to the monks.  The seats he offers them 

are also the best and the highest.  These monks, to whom he gives 

all these excellent things, whom he venerates and gives the best 

living quarters to, must also play and enjoy themselves 

exceedingly well if even the deer, who eat only grass and leaves, 

have such a good time.” 

When he went back to the royal palace, he approached the 

emperor and related his thoughts to him.  The emperor thought 

“Well, there is no point in explaining this matter to him as he 

won’t understand anyway.  Let’s wait for a while.  Slowly, slowly, 

I will make him understand.”  And the emperor remained silent. 

[(*):  For information about Asoka’s younger brother Tissa 

Kumāra (later the monk Ekavihāriya “He who lives alone”) see 

under his name in The Dictionary of Pāḷi Proper Names.] 

Hoàng đế Hộ Pháp A Dục đã tín thọ Giáo Lý của Đức Phật, 

và vì Ngài đã được ban tặng những lời chỉ dạy và đã tôn kính và 

đã nương theo Giáo Lý, Ngài đã có thể truyền bá Giáo Lý khắp 

cả toàn bộ tiểu lục địa Ấn Độ (*).  Ngài đã đảm bảo rằng tôn giáo 



416   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

của Đức Phật đã là tối thượng, bất khả tỷ giảo.  Người em trai của 

Ngài, hoàng thái tử, mặc dù vậy, đã sống theo sở thích của mình.  

Một ngày, đang trong trạng thái đã buồn chán và bất mãn, anh ta 

đã tản bộ đi đến khu rừng và đã quán sát thấy biết bao con nai đã 

vui chơi và đã tự tận hưởng vui thích trong một tâm trạng vô tư 

lự.  Trong khi anh ta đã theo dõi chúng, những ý tưởng sau đây 

đã phát khởi lên trong anh ta “Những con nai thụ hưởng cuộc 

sống, một cách hạnh phúc chỉ đang ăn những cỏ và các lá từ ở 

những cây, nhưng mà anh trai của ta vị hoàng đế chỉ cúng dường 

thực phẩm tốt nhất, thượng vị đến các vị tu sĩ.  Những ghế ngồi 

Ngài đã cúng dường đến họ cũng là tốt nhất và thượng hạng.  Các 

vị tu sĩ nầy, là những vị mà Ngài ban tặng toàn là những thượng 

phẩm, là những vị mà Ngài tôn kính và cung cấp những khu nhà 

ở tốt nhất để sinh sống, thế mà cũng vui chơi và tự bản thân thụ 

hưởng một cách cùng cực tốt lành nếu như ngang bằng với những 

con nai, là họ chỉ ăn toàn cỏ và những lá, có được một thời gian 

thực là thích hợp vậy.”       

Khi anh ta đã trở về lại hoàng cung, anh ta đã đến gần hoàng 

đế và thuật lại những ý nghĩ của mình đến cho Ngài.  Vị hoàng đế 

đã nghĩ suy “Tốt lắm, không có một điểm nào trong việc giải 

thích vấn đề nầy đến cho anh ta là vì dẫu sao anh ta sẽ không thể 

nào hiểu biết được.  Hãy chờ trong một thời gian.  Từ từ, từ từ, 

Ta sẽ làm cho anh ta được hiểu.”  Và hoàng đế đã tiếp tục giữ im 

lặng. 

[(*): Để biết thông tin về người em trai của Vua A Dục 

Tissa Kumāra (sau nầy là vị tu sĩ Ekavihāriya “Ông ta là người 

sống một mình”) được thấy dưới danh hiệu của ông ta trong Từ 

Điển Pāḷi Ngữ Biệt Danh.] 

 

Later on, a matter came up with regard to the crown prince 

which the emperor didn’t like at all.  He pretended to be angry 

and had his younger brother called. “You are my younger 

brother, and as my brother, you will now enjoy the splendour  

and happiness of an emperor for seven days.  When the seven 

days are up, I shall have you killed.” And he issued the 

appropriate orders.  Then he handed his royal power over to the 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   417 

 

crown prince and repeated that he was going to be on the throne 

for just seven days and would be killed after that.  So the prince 

was to die in seven days’ time.  

Sau đó, một vấn đề đã nẩy sinh lên có liên hệ đến hoàng thái 

tử mà hoàng đế hoàn toàn không vừa ý.  Ngài đã giả vờ nổi giận 

và đã cho gọi người em trai của mình.  “Người là em trai của Ta, 

và vì là em trai của Ta, người sẽ ngay bây giờ vui hưởng sự tráng 

lệ và niềm hạnh phúc của một vị hoàng đế trong bẩy ngày.  Khi 

bẩy ngày đã hết, Ta sẽ phải giết người.” Và Ngài đã ban hành 

lệnh thích đáng.  Sau đó Ngài đã trao vương quyền lại cho hoàng 

thái tử và đã lặp lại rằng anh ta được ngự trị ở trên ngai vàng chỉ 

trong bẩy ngày và sẽ bị giết chết sau đó.  Thế là thái tử đã phải 

chết trong vòng bẩy ngày. 

 

After this royal order was issued, the crown prince was 

terrible afraid.  He was so afraid he wasn’t able to swallow his 

food.  He wasn’t able to sleep because he constantly trembled 

with terror.  He kept thinking, “I’ll die in seven days.” 

When the seven days were over, Asoka had his brother 

called again, and when he saw him, he exclaimed, “Good 

gracious, you have become thin and haggard and your veins are 

standing out!”  And that was what had happened.  

Now the emperor said to his brother, “You are not the same 

as before.  You used to have a handsome appearance.  You were 

strong and good looking. What happened to you now that you 

have been living in the luxury of an emperor?” 

“I was terrified, lord,” the prince replied. 

“How can this be?” Dhamma Asoka asked. “You have all 

the luxuries of the life of an emperor, you should have enjoyed 

yourself beyond measure, no?  What happened?” 

“Sire,” the prince said, “I wasn’t able to enjoy myself at all. 

Every night I lay awake without being able to sleep for one 

moment.  And what frightened me?  I kept thinking that I would 

have to die without fail when the seven days were up.” 

Sau khi vương lệnh nầy đã được ban hành, hoàng thái tử đã 

khiếp hãi kinh sợ.  Anh ta đã vô cùng sợ hãi anh ta đã không thể 



418   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

nào nhai nuốt thực phẩm được.  Anh ta đã không thể nào ngủ 

nghỉ được vì lẽ anh ta đã không ngớt run sợ với nỗi khiếp đảm. 

Anh ta đã cứ mãi ngẫm nghĩ, “Ta sẽ chết trong bẩy ngày.” 

Khi bẩy ngày đã qua đi, hoàng đế A Dục đã cho gọi người 

em trai của mình một lần nữa, và khi Ngài đã nhìn thấy anh ta, 

Ngài đã thốt lên, “Ô quý hóa thay, người đã trở nên gầy ốm và 

hốc hác và các tĩnh mạch của người đã hiển lộ ra!”  Và đó đã là 

điều mà đã có xẩy ra.  

Bấy giờ hoàng đế đã nói với người em trai của mình, 

“Người đã không giống như trước kia.  Ngày trước người đã có 

một ngoại hình xinh đẹp.  Người đã là mạnh khỏe và trông dễ coi. 

Điều chi đã xẩy đến với người vào lúc nầy người đã đang được 

sống trong sự xa hoa của một vị hoàng đế?”  

“Tôi đã sợ hãi, kính thưa ngài,” thái tử đã trả lời. 

“Điều nầy có thể là như vậy sao?” Ngài Hộ Pháp A Dục đã 

vấn hỏi. “Người có tất cả những sự xa hoa của đời sống của một 

vị hoàng đế, người cần phải nên tự  tận hưởng lấy vô hạn định 

cho mình, không có sao?   Điều chi đã xẩy ra?”   

“Tâu Bệ Hạ,” thái tử đã nói, “Tôi đã không thể nào tự bản 

thân vui hưởng được một chút nào cả.  Mỗi đêm Tôi nằm thao 

thức mà không thể nào ngủ được trong một khoảnh khắc.  Và 

điều chi đã làm cho tôi khiếp sợ?  Tôi cứ mãi ngẫm nghĩ rằng Tôi 

chắc chắn sẽ phải chết khi bẩy ngày đã hết.” 

 

So he couldn’t enjoy himself. He couldn’t even sleep 

because of the fear of death.  His terror was so intense he was 

unable to enjoy his good fortune in having all the luxuries life 

can offer.  He had only the best of everything.  He had the royal 

insignia and the royal palace, but his fear prevented him from 

enjoying any of it. 

Emperor Asoka said, “Well, little brother, were you as 

afraid as all that, even though you didn’t have to die until seven 

days were up?” 

“That is so, your majesty,” the crown prince replied. “I am 

terrified.” 

“Well,” Asoka said, “you had all the luxuries of an emperor  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   419 

 

to enjoy, and yet you did nothing but fear your death which has 

seven days away.  The Venerable monks live with the knowledge 

that this mind and body arise and disappear, die and are reborn, 

billions of times in the wink of an eye.  Having understood this, 

they live in constant dread of these (i.e. mind and matter, Nāma 

and Rūpa).  So, did you have to fear your death so much since it 

was seven days away? The Venerable monks who are my masters 

live as I have just explained.  In one instant, as quick as a bolt of 

lightning striking, mind and matter break up and arise again. 

There is nothing else for them.  Since they have experienced this 

and have seen this for themselves, they are continuously wary of 

mind and matter.” 

Now the crown prince understood that the monks could not 

derive happiness from anything material. 

“You were to die after only seven days,” the emperor told 

his young brother, “but my noble teachers go from death to death 

– they die every moment, not after seven days like you.”  It was 

only then that the crown prince understood and respect for the 

monks arose in him. 

Thế là anh ta đã không thể nào tự mình vui hưởng lấy được.  

Ngay cả anh ta đã không thể nào ngủ được vì nỗi sợ hãi của sự 

chết.  Nỗi khiếp đảm của anh ta quả là mãnh liệt anh ta đã không 

thể nào vui hưởng lấy hạnh vận tốt đẹp của mình trong khi đang 

có tất cả đời sống xa hoa đã có thể cung cấp cho. Anh ta chỉ có 

duy nhất điều tốt nhất của tất cả mọi thứ.  Anh ta đã có huy hiệu 

của hoàng gia và có hoàng cung, nhưng nỗi sợ hãi của anh ta đã 

cản ngăn không cho anh ta vui hưởng lấy bất cứ điều nào của sự 

việc đó. 

Hoàng đế A Dục đã nói, “Đấy, nầy chú em nhỏ, người đã 

quá sợ hãi tất cả điều đó, cho dù là người đã không phải chết cho 

đến khi bẩy ngày đã đến?”   

“Điều đó là như vậy, bạch hoàng thượng,” hoàng thái tử đã 

trả lời. “Tôi đã khiếp sợ.” 

“Thế đấy,” hoàng đế A Dục đã nói, “người đã có tất cả 

những xa hoa của một vị hoàng đế để tận hưởng lấy, và người 

vẫn chưa có làm được điều chi cả ngoại trừ nỗi sợ hãi sự chết của 



420   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

mình đó đã lấy đi hết bẩy ngày.  Các vị tu sĩ đáng tôn kính sống 

với sự hiểu biết rằng tâm thức nầy và thể xác khởi sinh và biến 

mất, chết đi và được tục sinh, hàng tỷ lần trong sự nháy mắt của 

một con mắt. Khi đã có được sự liễu tri về điều nầy, họ sống 

trong nỗi lo sợ không ngớt về những điều nầy (tức là, tâm thức và 

thể xác, Danh và Sắc).  Thế thì, người đã phải sợ hãi sự chết của 

mình bởi vì nó đã lấy đi bẩy ngày?  Các vị tu sĩ đáng tôn kính họ 

là các bậc giáo thọ của Ta sống như Ta đã vừa mới giải thích.  

Trong một khoảnh khắc, nhanh như một tia chớp của ánh sáng sét 

đánh, tâm thức và thế xác hoại diệt và khởi sinh một lần nữa.  

Chẳng có gì khác đối với họ. Từ khi họ đã có trải nghiệm về điều 

nầy và chính tự nơi họ đã thấy được điều nầy, thì họ đã cẩn trọng 

một cách liên tục về tâm thức và thể xác.”  

Bấy giờ hoàng thái tử đã liễu tri được rằng các vị tu sĩ đã 

không có thể thừa hưởng niềm hạnh phúc từ bất cứ điều nào 

thuộc về lãnh vực vật chất.  

“Người đã chết là chỉ sau bẩy ngày,” hoàng đế đã nói với 

người em trai của mình, “nhưng mà các bậc giáo thọ cao quý của 

Ta đi từ sự chết nầy dến sự chết khác – họ đã chết từng mỗi 

khoảnh khắc, không là sau bẩy ngày như người đâu.”  Cuối cùng 

sau sự việc đó hoàng thái tử đã được liễu tri và lòng tôn kính đến 

các vị tu sĩ đã khởi sinh trong anh ta.  

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   421 

 

 

 

DISCOURSE  XII 

MAHOSADHA  AND  KING VIDEHA 

PHÁP THOẠI  XII 

NGÀI MAHOSADHA VÀ VUA VIDEHA 
 

Sayadaw: You all know about the life in which the 

Bodhisatta was Mahosadha (*). The Bodhisatta took it upon 

himself to make all beings happy. Videha, the king, loved the 

Bodhisatta very much and employed him in his services.  Even 

so, did King Videha recognize the lies of those who were close to 

him?   

[(*): Jātaka No. 546. In this life, the Bodhisatta was of 

great wisdom.  Four Brahmans, led by Devinda, were wise men 

who advised the king. Out of jealousy, they tried to persuade 

King Videha not to listen to Mahosadha’s advice.]   

Disciple:  No sir, he didn’t. 

S:  Devinda lied to the king, who didn’t realize he was lying. 

He didn’t know he was lying because he was lacking in Vijjā 

(knowledge).  He hadn’t worked to acquire understanding in the 

past when he was developing his Pāramī, therefore he couldn’t 

even see through the deceptions practised by other countries. 

Now, did he understand when those close to him explained things 

to him?   

D:  No sir, he didn’t. 

S: He couldn’t see through the deceptions of others.  He 

really couldn’t see through them, and his associates knew that no 

matter how much they tried to clarify things for him, he 

wounldn’t understand.  But a Bodhisatta is concerned with the 

welfare of all beings.  He has a mind that is intent only on 

making all beings happy, no matter who they are, both now and 

in the future.  He has to make an effort to keep people who lie 

free from danger, and he makes an effort to protect those who are 

lied to. 

Mahosadha had to accept that the king would not listen to  



422   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

him. Even though the king loved Mahosadha as a son, he listened 

to other people’s lies. Mahosadha didn’t like it when the king 

ignored his advice time after time, but this was due to the king’s 

ignorance.  The Bodhisatta had to take care of everything.  He 

had to look after what was happening in the present and what 

would happen in the future.  Only he could take responsibility for 

the welfare of all beings.  He never tired of taking care of others 

because he did this in order to be perfect in his conduct and in 

his understanding.  Thus he could attain the goal.  It was easy for 

him, but the king couldn’t understand.  

No matter how much the people around the king explained 

to him that his adversary had invited him in order to kill him, the 

king wouldn’t believe it. Then the Bodhisatta thought “By talking 

to him, trying to make him understand, I am only creating 

Akusala for myself.  I will make him understand later.” So the 

Bodhisatta pretended to agree with the king and went on ahead 

of the king.  He was happy to do that since in that way he could 

make sure that there was no danger for the king. He could 

arrange everything in such a way that the king would eventually 

see the dangers with his own eyes. 

Only when he was already in trouble did the king 

understand.  Devinda did not see through the deception until that 

moment. When the king was in distress, our Bodhisatta’s 

preparations bore fruit, and everything worked out according to 

his plans. In this Jātaka, we clearly see who possesses right 

conduct and right understanding and who doesn’t.  It is easy to 

complete both trainings: the training in right conduct (Caraṇa) 

and the training in right understanding (Vijjā). 

Đại Trưởng Lão:  Tất cả các con biết được về cuộc đời của 

Ngài Giác Hữu Tình (Bồ Tát) lúc bấy giờ Ngài là Mahosadha 

(*).  Ngài Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã tự chọn lấy kiếp sống nầy 

để làm cho tất cả chúng hữu tình được an vui.  Videha, vị vua, đã 

yêu thương Ngài Giác Hữu Tình (Bồ Tát) rất nhiều và đã dùng 

Ngài trong những việc phụng sự ông ta.  Mặc dù vậy, Vua 

Videha có nhận biết được những sự lừa dối của những người đã  

là thân cận với nhà vua không?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   423 

 

[(*): Túc Sanh Truyện số 546.  Trong kiếp sống nầy, Ngài 

Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã là một bậc đại trí.  Bốn người Bà La 

Môn, được dẫn đầu bởi Devinda, đã là những bậc trí tuệ đã 

khuyên bảo nhà vua.  Vì lòng ganh tỵ, họ đã cố gắng để thuyết 

phục vua Videha để không lắng nghe những lời khuyên bảo của 

Ngài Mahosadha.] 

Đệ Tử:  Dạ thưa không, nhà vua đã không được hay biết. 

S:  Devinda đã nói dối với nhà vua mà nhà vua đã không 

nhận biết được là ông ta đã đang nói dối.  Nhà vua đã không hay 

biết ông ta đã đang nói dối là vì nhà vua đã đang khiếm khuyết ở 

trong Minh (sự hiểu biết).  Nhà vua đã không có gia công để có 

được sự hiểu biết trong thời quá khứ đang khi nhà vua còn phải 

phát triển Pháp Toàn Thiện của mình, do đó nhà vua đã không 

thể nào nhìn thấy được thấu suốt những mưu kế lừa bịp đã được 

thực hiện do bởi những đất nước khác. Bấy giờ, nhà vua đã 

không nhận thức được khi mà những người đó thân cận với nhà 

vua đã giải thích những sự việc đến nhà vua?   

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài, nhà vua đã không được 

hay biết. 

S: Nhà vua sẽ không thể nào nhìn thấy được thấu suốt 

những mưu kế lừa bịp của những người khác.  Nhà vua thực sự 

đã không thể nào nhìn thấy được thấu suốt về chúng, và các phụ 

tá của nhà vua đã hiểu biết rằng bằng bất cứ giá nào họ đã cố 

gắng để làm sáng tỏ những sự việc của nhà vua, mà ông ta đã 

không thể nào hiểu biết được.  Tuy nhiên một vị Giác Hữu Tình 

đã có lòng quan tâm đến sự phúc lợi của tất cả chúng hữu tình.  

Ngài đã có một chủ định rằng chỉ quyết tâm làm cho tất cả chúng 

hữu tình an vui, bất luận họ là những ai, với cả hai hiện tại và 

trong thời vị lai.  Ngài đã thực hiện một sự nỗ lực để ngăn cho 

người nói dối thoát khỏi điều nguy hại, và Ngài thực hiện một sự 

nỗ lực để bảo vệ những ai đã bị lừa dối.  

Ngài Mahosadha đã chịu đựng một cách nhẫn nại về việc 

nhà vua đã không lắng nghe Ngài. Mặc dù là nhà vua đã yêu 

thương Mahosadha như là một người con trai, nhà vua đã lắng 

nghe những sự lừa dối ở nơi người khác.  Mahosadha đã không 

ưa thích điều đó khi nhà vua đã không chú ý tới lời khuyên bảo 



424   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

của mình hết lần nầy đến lần khác, nhưng sự việc nầy là do sự 

thiếu hiểu biết của nhà vua.  Ngài Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã 

quan tâm đến tất cả mọi thứ.  Ngài đã trông nom điều mà đã đang 

xẩy ra trong thời hiện tại và điều mà sẽ xẩy ra trong thời vị lai. 

Duy nhất Ngài chỉ có thể chịu trách nhiệm về sự phúc lợi của tất 

cả chúng hữu tình.  Ngài đã không bao giờ mệt mỏi về việc quan 

tâm đến những người khác vì lẽ Ngài đã làm điều nầy nhằm để 

được hoàn thiện trong đức hạnh của mình và trong sự hiểu biết 

của mình.  Như thế Ngài sẽ có thể đạt được mục tiêu.  Điều đó 

quả là dễ dàng đối với Ngài, nhưng mà nhà vua sẽ không thể nào 

hiểu biết được. 

Bằng bất cứ giá nào người ở chung quanh nhà vua đã có lời 

giải thích cho ông ta biết được rằng kẻ thù địch của nhà vua đã có 

lời mời đến mình là để sát hại ông ta, nhà vua đã không tin về 

điều đó. Thế rồi Ngài Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã nghĩ suy 

“Đang khi nói chuyện với ông ta, đang khi cố gắng để làm cho 

ông ta hiểu biết, thì Ta chỉ có việc tự kiến tạo ra điều Bất Thiện 

cho bản thân mình.  Ta sẽ làm cho ông ta có được hiểu biết sau 

nầy.”  Thế là Ngài Giác Hữu Tình (Bồ Tát) đã giả vờ để đồng ý 

với nhà vua và đã tiến lên phía trước của ông ta.  Ngài đã hoan hỷ 

để làm điều đó bởi vì Ngài sẽ có thể đoan chắc được rằng đã 

không có điều nguy hại đến cho nhà vua.  Ngài sẽ có thể sắp xếp 

tất cả mọi thứ trong một phương thức như vầy để mà nhà vua 

cuối cùng rồi sẽ nhìn thấy được những điều nguy hại bằng với 

chính đôi mắt của mình. 

Chỉ một khi nhà vua đã lâm vào điều hệ lụy thì nhà vua đã 

có được hiểu biết. Devinda đã không có được nhìn thấu suốt điều 

mưu kế mãi cho đến trong khoảnh khắc đó.  Khi nhà vua lâm vào 

cảnh hiểm nguy, thì những sự chuẩn bị của Ngài Giác Hữu Tình 

của chúng ta đã đơm bông kết trái, và tất cả mọi thứ đã được tạo 

ra tùy thuận theo phương án của Ngài.  Trong Túc Sanh Truyện 

nầy, chúng ta đã nhìn thấy một cách rõ ràng về người có sở hữu 

Chánh Hạnh và Chánh Tri Kiến và về người thì không có.  Quả là 

dễ dàng để hoàn thành cả hai việc huấn tập: huấn tập trong Chánh 

Hạnh (Đức Hạnh) và huấn tập trong Chánh Tri Kiến (Minh).          

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   425 

 

 

 

DISCOURSE  XIII 

DON’T  DESTROY  YOURSELVES 

PHÁP THOẠI  XIII 

ĐỪNG CÓ TỰ HỦY HOẠI MÌNH 
 

Sayadaw: If we take away even a little bit from the 

Buddha’s Teaching rather than preserving it as it is, or, if we add 

just a few little things, do we further the Sāsana or do we destroy 

it?   

Disciple:  This would destroy the Sāsana, sir. 

S:  If the Teachings are thus altered, do they perish?  Or 

does the person who alters them perish?   

D:  Only the person who alters them is hurt, sir. 

S:  Yes, disciples, if the Buddha said “Practise in this way” 

then practise only in that way. Don’t destroy yourselves. 

Đại Trưởng Lão:  Nếu như chúng ta có lấy đi dù chỉ là một 

chút ít từ nơi Giáo Lý của Đức Phật mà thay vì  bảo quản nó như 

là nó hiện có, hay là, nếu như chúng ta chỉ cần thêm vào một vài 

điều nhỏ nhặt, là chúng ta phát huy Giáo Pháp hay là chúng ta 

hủy hoại nó?   

Đệ Tử:  Điều nầy sẽ là hủy hoại Giáo Pháp, kính bạch 

Ngài. 

S:  Nếu như Giáo Lý đã bị sửa đổi như vậy, thì nó bị hoại 

diệt?  Hay là người mà sửa đổi Giáo Lý bị mạng vong?     

D:  Chỉ có người mà sửa đổi Giáo Lý là bị thiệt hại, kính 

bạch Ngài. 

S:   Đúng vậy, nầy các đệ tử, nếu như Đức Phật đã nói “Hãy 

thực hành trong phương thức nầy” thế rồi lại thực hành trong một 

phương thức khác.  Đừng có tự hủy hoại mình. 
 

Duty and Mettā 

Sayadaw:  We have to look after ourselves.  We have to look 

after our sons and daughters, grandsons and granddaughters.  It 

is not possible to just stop looking after ourselves or others. 



426   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Didn’t the Buddha preach that we had to fulfil all our duties 

towards children and relatives? Where does the fulfillment of 

these duties belong?  It is part of Sīla, right conduct.  Is your Sīla 

complete if you don’t fulfil your duties?   

Disciple:  No sir. 

S:  Will you happy if your Sīla isn’t complete?   

D:  No sir. 

S:  Can you fulfil your aspiration for the highest goal if you 

aren’t satisfied with yourselves?   

D:  It’s not possible to make progress in that case, sir. 

S:  Only if the mind is serene can we attain Samādhi and 

only if there is Samādhi can we really understand.  The Buddha 

preached Samādhito yathā-bhātaṃ.  But this you know very well 

– and not just one aspect of it, but all the different aspects.  If we 

fulfil our duties, in the way we just mentioned, we fulfil Sīla.  We 

will be happy if we do this.  It is easy to attain Samādhi if we are 

happy, and Samādhi is yathābhūtaṃ “as things really are.” 

  You know all this. How do you know this? Through 

practice. If you know because someone else tells you, you only 

know words.  If you practise, you don’t just carry out your duties 

towards your children and grandchildren, you practise Sīla.  This 

is Caraṇa Kusala, the meritorious actions of right conduct.  Is it 

not possible to keep your mind focused, unwavering, below the 

nostrils, at the spot you touched with your finger just now, while 

you practise right conduct? If you practise as we metioned just 

now, you fulfil right conduct.  What do you practise if you keep 

your mind focused?   

D:  Understanding, Vijjā, sir. 

Bổn Phận và Tâm Từ Ái 

Đại Trưởng Lão:  Chúng ta phải tự trông nom bản thân 

mình.  Chúng ta phải trông nom các con trai và các con gái của 

mình, các cháu trai và các cháu gái.  Thật không thể nào chỉ dừng 

lại trong việc trông nom bản thân mình hay là ở những người 

khác. Đức Phật đã không có thuyết giảng rằng chúng ta phải hoàn 

thành viên mãn tất cả các bổn phận của chúng ta đối với các trẻ  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   427 

 

con và những thân quyến?  Đó là một phần của Giới Luật, Chánh 

Hạnh. Giới Luật của các con sẽ hoàn thành nếu như các con 

không hoàn thành viên mãn các bổn phận của mình?   

Đệ Tử:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con sẽ được an vui nếu như Giới Luật của mình 

không được hoàn thành?    

D:  Dạ thưa không, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có thể hoàn thành viên mãn sở nguyện cầu của 

mình cho mục tiêu cao cả nếu như các con không được hài lòng 

với chính mình?   

D:  Không thể nào thực hiện việc tiến hóa trong trường hợp 

đó được, kính bạch Ngài.  

S:  Chỉ khi nào tâm thức được thanh thản thì có thể chúng ta 

đạt được Thiền Định và chỉ khi nào có được Thiền Định thì có 

thể chúng ta thực sự liễu tri. Đức Phật đã thuyết giảng “Tập 

trung tâm thức chân như thực tính.”  Tuy nhiên điều nầy các 

con biết rất rõ – và không chỉ là một khía cạnh của nó, mà là tất 

cả mọi khía cạnh khác nhau.  Nếu như chúng ta hoàn thành viên 

mãn các bổn phận của mình, trong phương thức mà chúng ta mới 

vừa đề cập đến, chúng ta hoàn thành viên mãn Giới Luật.  Chúng 

ta sẽ được an vui nếu như chúng ta làm được điều nầy.  Quả là dễ 

dàng để đạt được Thiền Định nếu như chúng ta được an vui, và 

Thiền Định là chân như thực tính “như thực điều mà nó hiện 

hữu.” 

Các con biết tất cả điều nầy.  Làm thế nào các con biết được 

điều nầy?  Thông qua việc tu tập.  Nếu như các con biết được là 

do bởi một người nào khác nói với các con, là các con chỉ được 

biết qua bởi những ngôn từ.  Nếu như các con tu tập, là các con 

không phải chỉ thực hiện các bổn phận của mình đối với các con 

cháu của các con, mà các con tu tập Giới Luật.  Đây là Thiện 

Đức Hạnh, những hành động phúc thiện của Chánh Hạnh.  

Không thể nào gìn giữ được tâm thức đã được tập trung, không 

dao động, ở duới lỗ mũi, vào điểm chạm mà các con đã tiếp xúc 

với ngón tay của mình ngay bây giờ, trong khi các con tu tập 

Chánh Hạnh?  Nếu như các con tu tập như là chúng ta đã đề cập  

đến ngay bây giờ, các con hoàn thành viên mãn Chánh Hạnh. 



428   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Các con tu tập điều chi nếu như các con gìn giữ tâm thức 

của mình đã được tập trung?   

D:  Sự hiểu biết, Minh, kính bạch Ngài.  

 

S:  I think you will say that you have other things to do now, 

but that later on, when you are free, you will do it.  But we have 

to really face it, we have to accept it just the way the Buddha 

explained it for us. We will understand that if we do this [fulfil 

our duties], it will not be in vain. If we neglect to do this, 

however, our minds will be unsettled. You know enough if you 

know this. You will be calm.  If your mind is calm, you can attain 

Samādhi. You may answer that it is easy for monks to do this 

since they don’t have anything else to worry about, but that you – 

you are disturbed by your children and grandchildren.  Don’t 

you think like that sometimes?    

D:  We think like that every day, sir. 

S: The disciples of the Buddha practised right action and 

right understanding simultaneously. This is work. If we don’t do 

this, nothing will come to fruition. If you exert effort, things will 

fall into place. If you strive with right effort, nothing needs to 

oppose you. 

D:  Tell me, sir, if a child cries and we sing it a song and the 

child smiles again, is singing right conduct in that case?   

S:  You sing a song because you want to sing.  Now, is the 

child crying because of happiness or because of displeasure?   

D:  Because of displeasure, sir. 

S:  Sư nghĩ các con sẽ nói rằng các con có những việc khác 

phải làm ngay bây giờ, nhưng mà về sau nầy, khi mà các con có 

được rảnh rỗi, thì các con sẽ làm điều đó. Tuy nhiên chúng ta 

thực sự phải đối diện với nó, chúng ta phải chấp nhận nó đúng 

theo phương thức mà Đức Phật đã có giải thích điều đó cho 

chúng ta.  Chúng ta sẽ nhận thức được rằng nếu như chúng ta làm 

được điều nầy [hoàn thành viên mãn các bổn phận của chúng ta], 

điều đó sẽ không là vô ích.  Nếu như chúng ta sao lãng để làm 

điều nầy, dù cho như thế nào, tâm thức của chúng ta sẽ không 

được an ổn.  Các con biết được tròn đủ nếu như các con biết được 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   429 

 

điều nầy.  Các con sẽ được an tịnh.  Nếu như tâm thức của các 

con có được an tịnh, thì các con có thể đạt được Thiền Định.  

Các con có thể trả lời rằng quả là dễ dàng đối với các vị tu sĩ để 

làm điều nầy vì họ không có bất cứ điều gì để mà phải lo lắng, 

nhưng mà các con – các con đã bị quấy rầy bởi các con cháu của 

các con.  Đôi khi các con đã không có nghĩ suy như thế đó?     

D: Chúng con nghĩ suy như thế đó mỗi ngày, kính bạch 

Ngài. 

S: Các đệ tử của Đức Phật đã tu tập Chánh Nghiệp và 

Chánh Tri Kiến cùng một lúc. Đấy là việc phải làm.  Nếu như 

chúng ta không làm điều nầy, thì không có điều chi sẽ trổ sanh 

thành trái quả.  Nếu như các con tinh cần nỗ lực, mọi việc sẽ rớt 

trúng ngay vị trí.  Nếu như các con phấn đấu với Chánh Tinh 

Tấn, thì không nhất thiết phải có điều chi để chống chọi lại các 

con.  

D:  Hãy nói cho con được biết, kính bạch Ngài, nếu như 

một đứa bé khóc và chúng con hát cho nó một bài hát và đứa bé 

trở lại mỉm cười, thì việc hát có là Chánh Hạnh trong trường hợp 

đó?   

S:  Các con hát một bài hát là vì các con muốn hát. Bấy giờ, 

đứa bé đang khóc là vì sự hạnh phúc hay là vì sự bất duyệt ý?   

D:  Là vì sự bất duyệt ý, kính bạch Ngài. 
 

S:  His distress is due to your lack of care. If he cries, it’s 

up to you to make him happy. That’s all. Does this child cry 

because he is bad or because he wants to cry or because he is 

happy or because he hurts?   

D:  Because he hurts, sir. 

S:  Does he want his mother or father to help him?   

D:  Yes sir, either one of them. 

S:  So, all you have to do is gently satisfy the child.  If you 

can help the little child in this way, will you be happy or 

unhappy?   

D:  If the element of loving kindness (Mettā) is present we 

perform a good action, sir. 

S:  If you are happy, the child’s crying will subside. Not  



430   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

only that, it will start to smile. This is right conduct, disciples. 

When the child is laughing again, will his mother or father or 

grandparents still be unhappy?   

D: They will be very happy, sir. But sir, this is Vedayita-

sukha, pleasant sensations, and that is Akusala. 

S:  No it isn’t.  If you act out of the desire to make the child 

happy, it is Mettā.  You know much more about all these things 

that you do in order to make other people happy than I do.  You 

could tell us much more about them.  I don’t know all that much 

about it, but even so, I’ll tell you a story. 

A long time ago, a mother cow in Sri Lanka was separated 

from her little calf. Do you think that this cow was happy or 

unhappy about the separation? I think she was very miserable. 

And what about the calf?   

D:  He must have been unhappy, too, sir. 

S:  Nỗi đau khổ của nó là do thiếu sự chăm sóc của các con.  

Nếu như nó khóc, phận sự của các con là làm cho nó được an vui.  

Chỉ có thế thôi.  Đứa bé nầy khóc là vì nó bị đau ốm hay là vì nó 

muốn khóc hay là vì nó được an vui hay là vì nó bị tổn hại?   

D:  Là vì nó bị tổn hại, kính bạch Ngài. 

S:  Nó có muốn người mẹ và người cha giúp đỡ nó không?   

D:  Dạ thưa có, kính bạch Ngài, một trong hai người đó. 

S:  Thế là, tất cả các con phải một cách dịu dàng làm cho 

đứa bé được hài lòng. Nếu như các con có thể giúp đỡ đứa trẻ 

nhỏ trong phương thức nầy, thì các con sẽ được an vui hay là 

không an vui?    

D:  Nếu như yếu tố của tấm lòng lân ái (Từ Ái) đang hiện 

bầy là chúng con thực hiện một thiện nghiệp, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu như các con được an vui, thì đứa bé đang khóc sẽ 

được giảm dần.  Không chỉ có như thế, nó sẽ bắt đầu mỉm cười.  

Đây là Chánh Hạnh, nầy các đệ tử.  Khi đứa bé trở lại cười vui, 

thì người Mẹ hoặc người Cha hoặc là Ông Bà của nó vẫn không 

được an vui?    

D:  Họ sẽ rất là an vui, kính bạch Ngài. Tuy nhiên kính bạch 

Ngài, đây là Lạc Thọ, các cảm thọ vui thích, và đó là Bất Thiện. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   431 

 

S:  Không phải, nó không phải vậy. Nếu như các con hành 

động là do bởi sự ước muốn để làm cho đứa bé được an vui, thì 

đó là Tâm Từ Ái.  Các con cần phải biết nhiều hơn nữa về tất cả 

những việc nầy để mà các con thực hiện nhằm để làm cho người 

khác an vui hơn cả Sư làm. Các con sẽ nói với chúng ta nhiều 

hơn nữa về chúng.  Sư không được biết đủ hết tất cả về nó, tuy 

nhiên mặc dù vậy, Sư sẽ kể cho các con một câu chuyện. 

Cách đây đã lâu, một con bò mẹ ở Tích Lan đã bị tách ly 

khỏi con bê nhỏ của nó.  Các con có nghĩ rằng con bò cái nầy đã 

là an vui hay là không được an vui về việc tách ly?  Sư nghĩ rằng 

nó đã rất là khốn khổ.  Và còn bê con thì sao?   

D:  Chắc hẳn là nó đã không có được hạnh phúc, cũng như 

vậy, kính bạch Ngài. 

  

S: This cow went in search of her calf.  She looked every-

where. The calf was also looking for the mother. Eventually they 

found each other and immediately they felt deep affection. 

Before, the little calf had been crying with hunger. The cow had 

also been crying because of her intense longing for her calf. Do 

you think that they enjoyed themselves and were happy?   

D:  This is suffering, sir. And suffering makes us cry. 

S:  And when they finally found each other, did they smile?   

D:  Because they had been suffering, they cried, sir. 

S:  When they found each other, they talked to each other, 

and only then could the mother give her milk to her hungry calf, 

her mind full of love.  This is Mettā, disciples – Mettā that is one-

pointed.  There was no other thought in her mind aside from her 

love for her calf.  At that moment a hunter threw a spear at her. 

Does it say in the story that the spear pierced her?   

D:  It didn’t pierce her, sir.        

S:  It didn’t pierce her.  That’s right.  Do you hear?  Do you 

think the cow knew about these advantages, these benefits, that 

come through Mettā?   

D:  She didn’t know about them, sir. 

S:  Was she unable to develop loving kindness because she 

didn’t know these things?   



432   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  She was practising loving kindness, sir.  

S:  Because she had this Mettā, she couldn’t be killed by 

this spear.  If you throw a spear, you throw it to kill, and this 

hunter had a very sharp spear.  As this cow was full of loving 

kindness, it seems she only felt as thought a little palm leaf had 

pricked her.  If you throw a palm leaf at a cow, does it penetrate 

deeply into the flesh?  What happens?   

D:  The palm leaf will bounce off the cow, sir. 

S:  Bò cái nầy đã đi tìm kiếm bê con của nó. Nó đã nhìn 

khắp mọi nơi. Bê con cũng đã đang đi tìm kiếm bò mẹ. Cuối 

cùng thì chúng đã tìm thấy lẫn nhau và ngay lập tức chúng đã 

cảm xúc một niềm yêu thương sâu sắc. Trước đây, bê nhỏ đã phải 

khóc vì đói. Bò cái cũng đã phải khóc do bởi nỗi thương nhớ 

mãnh liệt của nó đối với bê con. Các con có nghĩ rằng chúng đã 

vui thích với nhau và đã được an vui không?   

D:  Đây là sự đau khổ, kính bạch Ngài.  Và sự đau khổ làm 

cho chúng con khóc. 

S:  Và cuối cùng khi chúng đã tìm thấy lẫn nhau, thì chúng 

đã mỉm cười?   

D:  Là vì chúng đã đang phải bị đau khổ, chúng đã khóc, 

kính bạch Ngài. 

S:  Khi chúng đã tìm thấy lẫn nhau, chúng đã nói chuyện lẫn 

nhau, và chỉ như thế, có thể bò mẹ đã cho dòng sữa của mình đến 

bê con đang đói của nó, tâm thức của nó trọn vẹn hoàn toàn của 

lòng yêu thương.  Đấy là Tâm Từ Ái, nầy các đệ tử - Tâm Từ Ái 

đó là điểm nhất thống.  Không có suy nghĩ nào khác trong tâm 

thức của bò cái ngoài ra tình thương yêu của nó cho bê con của 

mình. Vào thời điểm đó một thợ săn đã ném một ngọn giáo vào 

bò cái.  Trong câu chuyện có nói rằng ngọn giáo đã đâm vào bò 

cái không?   

D:  Nó đã không đâm vào bò cái, kính bạch Ngài. 

S:  Nó đã không đâm vào bò cái.  Đúng vậy.  Các con có 

nghe không?  Các con có nghĩ rằng bò cái đã biết được về những 

điều lợi lạc nầy, những điều phúc lợi nầy, là nó được kết thành từ 

nơi Tâm Từ Ái.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   433 

 

D:  Bò cái đã không được biết về những điều đó, kính bạch 

Ngài. 

S:  Bò cái đã không thể nào phát triển được tấm lòng lân ái 

là vì bò cái đã không được biết những điều nầy?    

D:  Bò cái đã đang tu tập tấm lòng lân ái, kính bạch Ngài. 

S:  Là vì bò cái đã có được Tâm Từ Ái nầy, bò cái không 

thể nào bị giết bởi ngọn giáo nầy được.  Nếu như các con ném 

một ngọn giáo, các con ném nó để mà sát hại, và người thợ săn 

nầy đã có một ngọn giáo rất là sắc bén.  Bởi vì bò cái nầy đã trọn 

vẹn hoàn toàn với tấm lòng lân ái, có vẻ như là bò cái chỉ có cảm 

giác y như thể là một chiếc lá cọ nhỏ đã châm chích bò cái.  Nếu 

như các con ném một chiếc lá cọ vào một con bò cái, liệu nó có 

cắm sâu vào trong da thịt không?  Điều chi đã xẩy ra?   

D:  Chiếc lá cọ sẽ bật ra khỏi bò cái, kính bạch Ngài. 

 

S:  Yes, you see?  It is said that this spear bounced off just 

like it was a palm leaf.  You all know about the advantages and 

benefits of a mind full of loving kindness.  You all know about the 

advantages and benefits of a mind full of loving kindness.  You 

can explain all this. 

D:  But we can’t, sir. 

S:  Of course you can.  Why?  Because the Noble Ones who 

are the masters of loving kindness and compassion have 

explained the benefits of Mettā to you, both in detail and in brief. 

You have all become proficient in this. But let’s not talk about 

spears and things like that.  Let’s just take the example of a tiny 

mosquito that pricks you with its little stinger. Will it penetrate 

your skin or not?   

D:  As far as I’m concerned, sir, it will. 

S:  You’ll send it Mettā, won’t you?   

D:  Giving Mettā is something I do only with my mouth, sir. 

S:  So, what happens when a little mosquito stings you?   

D:  I don’t really want to talk about this, sir.  It’s a little 

embarrassing to have to answer this in front of everyone else, sir. 

I usually hit the mosquito and brush it off. 

S:  But you do practise non-hatred, don’t you?   



434   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  My non-hatred is not very perfect, sir.  I just hit it. 

S:  This is called sending Mettā, isn’t it? Is it difficult to 

practise Mettā?  To remember Mettā?   

D:  For us, sir, it is fairly difficult. 

S:  Wait. I’ll ask you another question. What would you 

say?  Which is higher, a man or a cow?   

D:  Human beings are much higher than cows, sir. 

S:  Really?  What about Pāramī? Would you say that a man 

has more Pāramī than a cow?   

D:  We became human beings because of our Pāramī, sir. 

S:  Đúng vậy, các con thấy không?  Người ta đã nói rằng 

ngọn giáo nầy đã bật ra khỏi, ví tựa như nó đã là một chiếc lá cọ. 

Tất cả các con được biết về những lợi lạc và những phúc lợi của 

một tâm thức trọn vẹn hoàn toàn với tấm lòng lân ái.  Các con có 

thể giải thích tất cả về điều nầy.  

D:  Nhưng mà chúng con không có thể, kính bạch Ngài. 

S:  Lẽ tất nhiên là các con có thể. Vì sao?  Là vì các bậc 

Thánh Nhân họ là các bậc Giáo Thọ của tấm lòng lân ái và bi 

mẫn đã có giải thích những phúc lợi về Tâm Từ Ái đến các con, 

với cả hai, đầy đủ chi tiết và một cách ngắn gọn.  Tất cả các con 

trở nên thành thạo trong điều nầy.  Nhưng mà chúng ta hãy đừng 

nói về các ngọn giáo và những điều như thế đó.  Chúng ta hãy chỉ 

lấy ví dụ về một con muỗi nhỏ xíu mà chích các con với cái vòi 

nhỏ của nó.  Liệu nó có thấu vào da thịt của các con hay là 

không?      

D:  Về phần con thì, kính bạch Ngài, nó sẽ thấu vào.  

S:   Các con sẽ rải Tâm Từ Ái đến nó, phải không các con?    

D:  Ban tặng Tâm Từ Ái là một điều gì đó mà con chỉ làm 

với cái miệng của con, kính bạch Ngài.  

S:  Thế thì, điều chi xẩy ra khi một con muỗi nhỏ xíu chích 

các con?   

D:  Con thật sự không muốn nói về điều nầy, kính bạch 

Ngài.  Quả là có một chút lúng túng để phải trả lời điều nầy trước 

mặt mọi người khác, kính bạch Ngài.  Con thường đập muỗi và 

tống khứ nó.  

S:   Nhưng mà các con tu tập hạnh Vô Sân, phải không?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   435 

 

D:  Hạnh Vô Sân của con thì không được hoàn hảo lắm, 

kính bạch Ngài. Con mới vừa đập nó.  

S:  Điều nầy được gọi là việc truyền rải Tâm Từ Ái, phải 

không?   Có là khó khăn để tu tập Tâm Từ Ái không?  Để ghi nhớ 

Tâm Từ Ái không?   

D:  Đối với chúng con, kính bạch Ngài, nó quả là hết sức 

khó khăn.  

S:  Hãy đợi nào.  Sư sẽ vấn hỏi các con câu hỏi khác.  Các 

con sẽ nói về cái nào?  Cái nào thì cao cấp hơn, con người hay là 

bò cái?   

D:  Con người thì cao cấp hơn nhiều so với những con bò, 

kính bạch Ngài. 

S:  Thực vậy sao?  Còn Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) thì 

sao?  Các con sẽ nói rằng con người có Pháp Toàn Thiện (Ba La 

Mật) hơn bò cái?   

D:  Chúng con đã trở thành những con người là do bởi các 

Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) của chúng con, kính bạch Ngài.  

 

S:  The poor cow doesn’t understand anything.  But you 

send Mettā, reciting Sabbe sattā averā hontu (“May all beings 

be free of enmity”).  The cow just experienced Mettā for her little 

calf, and that is why the spear did not penetrate her. You 

understand this clearly, profoundly, and you can explain it to 

others. 

D:  We can’t sir. 

S:  Yes, yes, you are able to explain this. Now, among lower 

forms of life such as bovines, which are not endowed with 

Pāramī, which is higher, the males or the females?   

D:  They are both the same, sir. 

S: If we had to decide which of these is more powerful, 

which would you choose?   

D:  The bull is more powerful, sir. 

S:  So – they are not the same?   

D:  The bull is the leader, sir. The cow can’t lead. 

S:  We have just been talking about a mere cow, haven’t 

we?  And yet, this [higher power of Mettā] was possible for her. 



436   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

D:  She could do this because she was a mother.  We have 

never collected our minds to that extent in Mettā, sir. 

S: If I should say that the cow is therefore happier than 

man, what would you reply?   

D:  In this example, the cow has a very clear mind, sir. 

S: Do you accept this? Do you accept what this disciple 

said? “We’ re not as developed as this cow”?  You others – you 

may not want to accept this. 

D: I alone am responsible for what has been said, sir.  I 

don’t know. Maybe they will beat me up when I leave this 

assembly.  These are just my personal views. 

S:  So, who is happier?   

D:  We’ll have to leave it like that, sir. 

S: So, if I say “This disciple doesn’t even have as much 

understanding as a cow” are you happy with that?   

D: I don’t like it, sir, but since it’s the truth. I’ll have to 

accept it. 

S:  What if I call you “The disciple who is equal to a cow”? 

D:  That’s a bit better, sir, as in this case I’m on the same 

level with a cow at least.  

S: The cow wasn’t pierced by the spear because of her 

loving kindness. How about you? Would the lance enter your 

body?   

D:  It probably would, sir. 

S: Then can we say that you are equal to the cow?  It is 

true. You all have Pāramī.  What are you deficient in, then?  You 

need effort (Viriya).  Do you hear?  What is effort?  It means to 

determine: “Hey, I’ll work!” With this attitude, nothing is 

difficult.  Yes, what you need is effort, determination.  You know 

that, of course. Will you find things difficult if you make the 

following determination: “I’ll establish effort that is equal to   

the effort put forth by the disciples of the Buddha?”  Even a cow 

could do it.  The Buddha’s Teachings are there, but the cow 

didn’t need to know them. There was no knowledge of the 

Buddha’s Teachings in the cow.  Tell me, was she born in a good 

plane of existence?   



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   437 

 

D:   She wasn’t, sir. 

S:  Her mind was one-pointed, through Mettā.  If we prac-

tise in the same way, won’t we become even more tranquil than 

this cow? If we reach the necessary calm and are able to 

maintain it, won’t we be able to practise right action? Once 

purity of action is established, we can proceed to concentrate on 

the touch sensation of the breath at the nostrils.  Can’t we attain 

understanding in this way and proceed to fulfil our aspiration for 

awakening?  

S:  Tội nghiệp bò cái không được hiểu biết bất cứ điều chi. 

Trái lại các con truyền rải Tâm Từ Ái, trùng tụng “Tất cả hữu 

tình đừng có oan trái lẫn nhau” (Cầu xin tất cả chúng hữu tình 

được thoát khỏi điều oan trái”).  Bò cái thì chỉ có trải nghiệm 

Tâm Từ Ái cho bê nhỏ của mình, và đó là lý do tại sao ngọn giáo 

đã không cắm phập vào nó.  Các con hiểu biết điều nầy một cách 

rõ ràng, một cách sâu sắc, và các con có thể giải thích được điều 

đó đến những người khác.  

D:  Chúng con không có thể, kính bạch Ngài. 

S:  Được, được, các con có khả năng để giải thích được điều 

nầy.  Bây giờ, ở giữa kiếp sống của những chúng sanh thấp kém 

hơn như là loài trâu bò, mà đã không hội đủ phúc duyên với Pháp 

Toàn Thiện (Ba La Mật), thì con vật nào cao cấp hơn, những con 

đực hay là những con cái?  

D:  Cả hai bọn chúng thì đều giống nhau, kính bạch Ngài. 

S:  Nếu như chúng ta phải lựa chọn trong những bọn nầy mà 

bọn nào hùng mạnh hơn, thì các con sẽ chọn lựa bọn nào?  

D:  Con bò đực thì hùng mạnh hơn, kính bạch Ngài.    

S:  Thế thì – chúng nó không có giống nhau?   

D:  Bò đực là con đầu đàn, kính bạch Ngài. Bò cái thì không 

thể nào chỉ huy được. 

S:  Chúng ta đã đang vừa mới nói chỉ là về một con bò cái, 

có phải không? Ấy vậy mà, điều nầy [năng lực thù thắng của 

Tâm Từ Ái] đã có thể xẩy ra đối với bò cái.  

D:  Bò cái đã có thể làm được điều nầy là vì nó đã là một 

con bò mẹ.  Chúng con đã không có bao giờ tập trung tâm thức 

của mình để mà trải rộng ra trong Tâm Từ Ái, kính bạch Ngài. 



438   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

S:  Nếu như Sư sẽ nói rằng bò cái thì hạnh phúc hơn là con 

người, các con sẽ trả lời ra sao?   

D:  Trong ví dụ nầy, bò cái đã có một tâm thức rất là thanh 

tịnh, kính bạch Ngài. 

S:  Các con có chấp nhận điều nầy không?  Các con có chấp 

nhận điều mà người đệ tử nầy đã nói? “Chúng ta đã không có 

được tiến hóa y như bò cái nầy”?  Nầy các con, những người 

khác – các con có thể  không muốn chấp nhận điều nầy. 

D:  Con chỉ xin chịu trách nhiệm về điều mà mình đã có nói 

ra, kính bạch Ngài.  Con không biết.  Có thể là họ sẽ đánh con 

nhừ tử khi con rời khỏi phòng họp nầy.  Những điều nầy chỉ là 

các quan kiến cá nhân của con. 

S:  Thế thì, ai là người hạnh phúc hơn?  

D: Chúng con sẽ phải lìa khỏi nó như thế đó, kính bạch 

Ngài. 

S:  Thế thì, nếu như Sư nói rằng “Người đệ tử nầy không có 

được hiểu biết nhiều bằng chừng với một con bò cái”, thì các con 

có được hoan hỷ không?  

D:  Con không thích điều đó, kính bạch Ngài, nhưng vì điều 

đó là sự thật, thì con sẽ chấp nhận điều đó.  

S:  Nhưng mà nếu như Sư gọi các con “Người đệ tử nầy 

tương đương với một con bò cái”?  

D:  Điều đó thì được tốt hơn một chút ít, kính bạch Ngài, 

như trong trường hợp nầy thì ít ra con cũng có cùng trình độ với 

một con bò cái. 

S:  Bò cái đã không bị đâm bởi ngọn giáo là do bởi tấm lòng 

lân ái của nó.  Còn các con thì như thế nào?  Ngọn giáo dài sẽ đi 

vào thân xác của các con?  

D:   Điều đó sẽ có thể lắm, kính bạch Ngài. 

S:  Thế là có thể chúng ta nói rằng các con tương đương với 

bò cái?  Điều đó  đúng thực vậy.  Tất cả các con có Pháp Toàn 

Thiện (Ba La Mật).  Thế thì, các con yếu kém điều chi trong đó?  

Các con cần phải có sự nỗ lực (Cần).  Các con có nghe không?     

Sự nỗ lực là chi?  Nó mang ý nghĩa để quyết định rằng “Nầy, Tôi 

sẽ làm việc đó!”  Với thái độ nầy, thì chẳng có khi là khó khăn 

cả.  Đúng vậy, điều mà các con cần phải có là sự nỗ lực, sự quyết 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   439 

 

định.  Các con biết điều đó, lẽ tất nhiên rồi.  Các con sẽ tìm thấy 

được những điều khó khăn nếu như các con thực hiện sự quyết 

định sau đây: “Tôi sẽ thiết lập sự nỗ lực để cho có được tương 

đương với sự gắng sức nỗ lực ở nơi các đệ tử của Đức Phật”?    

Ngay cả một bò cái có thể làm được điều đó.  Giáo Lý của Đức 

Phật thì hiện hữu, nhưng mà bò cái đã không nhất thiết phải biết 

về chúng.  Đã không có kiến thức nào về Giáo Lý của Đức Phật ở 

trong bò cái.  Hãy nói cho Sư biết, bò cái đã được tục sinh trong 

một cõi giới của kiếp hữu sinh tốt đẹp?    

D:   Bò cái đã không có được, kính bạch Ngài. 

S:  Tâm thức của bò cái đã là nhất thống, thông qua Tâm Từ 

Ái.  Nếu như chúng ta tu tập trong cùng một phương thức, chúng 

ta sẽ không trở nên an tịnh hơn so với bò cái nầy sao?  Nếu như 

chúng ta đạt đến sự an tịnh cần thiết và có khả năng để duy trì 

được nó, chúng ta sẽ không có khả năng để tu tập được Chánh 

Nghiệp sao?  Một khi tịnh nghiệp đã được thiết lập, chúng ta có 

thể tiến tu để tập trung vào sự  xúc giác của hơi thở ở ngay nơi lỗ 

mũi.  Chúng ta không thể nào đạt được sự hiểu biết (Minh) trong 

phương thức nầy và tiến tu để hoàn thành viên mãn sở nguyện 

cầu của mình cho việc giác ngộ sao?    

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  

 



440   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

DISCOURSE  XIV 

GOING  HOME 

A Discourse delivered at the International Meditation Centre, 

Yangon (Rangoon) - (Extract and Summary) 

PHÁP THOẠI  XIV 

ĐI VỀ NHÀ 

Một Pháp Thoại đã được khải thuyết tại Trung Tâm Thiền 

Viện Quốc Tế, Yangon (Ngưỡng Quang) - (Trích Dẫn và Giản 

Lược) 
 

Webu Sayadaw:  Now that you have exerted much effort on 

mediation, you have had some positive achievement.  Now, when 

you go home, do you have to give this to your wife?   

Answer:  No sir, I do not have to give it. But she would 

scowl at me and say I have done this only for my own good and 

that I was selfish. 

S:  Well then, from here you have experienced the beneficial 

effects of the Dhamma, and when you meet your wife and 

children at home I think you have failed to mention how the 

practice of the Dhamma has produced positive results in you.  

A:  I did not get a chance to explain at all, sir. The moment 

I reached home she greeted me with a scowl.  

S:  Well, now after you have taken the precepts (Sīla) what 

did I say? I said that now that you have taken Sīla you must 

observe and practice this Sīla to the fullest extent. This is in 

accordance with the Buddha’s Teachings.  If you practice in this 

manner, all your wishes will be fulfilled in this lifetime as well as 

in the future.  That was how I reminded you.  In practising Sīla 

you must perform all those acts that are required of a layman.  A 

person who has a sound and complete Sīla is indeed a 

wholesome person.  In the case of the Saṅgha, the Buddha also 

laid down the relevant rules of conduct.  Only when you practice 

and observe Sīla to the fullest extent can it be said that your Sīla 

is complete.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   441 

 

Now when you go home, if you have experienced joy that 

arises from the full observance of Sīla, you would have Mettā for 

your wife at home and you would, accordingly, have greeted her 

with such feelings. But since you did not greet her so, she 

scowled at you. That is why when you return from here this time, 

you must greet her, talk to her, and treat her in a manner which 

will be agreable to her and in accordance with Sīla.  Even before 

reaching your house there should be Mettā in you for her and the 

wish that she may also enjoy the peace that you yourself have 

achieved.  When you reach home it should be you should greet 

her pleasantly and with Mettā.  

A:  Sir, when I returned home from here, my mind was so 

occupied with thoughts about Nāma and Rūpa( mind and matter) 

that I failed to smile at her. 

S: Well, Nāma-Rūpa is of course Nāma-Rūpa. But since 

you did not greet her with a smile as you did before, she scowled 

at you. What you should have done was to greet her in the way I 

explained just now. This is also Sīla. She should also have the 

peace that you have had. Now, although you have greeted her 

suitably and she is still not pleased, in such a case, who is still 

lacking in Sīla?  Here you must regard yourself as still lacking in 

the fulfillment of your Sīla.  You should then remember that you 

must make her happy and that you are still wanting in Sīla.  So 

you greet her again or call her again agreeably. 

Now, when you first greet her, if your intention was that she 

should also enjoy the fruits of Dhamma that you had experienced 

and if you had Mettā for her, merit has already accrued to you 

for that action.  So you are, in a way, the gainer.  If your greeting 

had met with success, so much the better.  But suppose it was not 

successful and you had to try again.  In that case, have you lost 

or gained anything by your first actions?  You know you have lost 

anything.  In fact, by having to try again you will be gaining 

more merit, and so you should be happy for it.  

So you must try again and again, making changes in 

yourself until you suceed.  But the change must come from you. 

Don’t be angry, don’t be short-tempered if there is no success. 



442   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 You must regard yourself as still wanting in this respect.  

Now suppose I tell you that there is a big water pot that is 

used by many and that you should fill this pot with water.  You 

know that the more water there is in the pot, the greater will be 

the number of people who can use it.  So you will no doubt fill it 

to the full.  So it will not be necessary for me to tell you whether 

it is full or not.  You will know it yourself.  So you see, if your 

wife smiles when you greet her, then you will know that the water 

pot is full. 

Đại Trưởng Lão Webu:  Ngay bây giờ các con đã dốc hết 

sức nỗ lực trong thiền định, các con đã có được một số thành tựu 

tích cực.  Bấy giờ, khi các con đi về nhà, liệu các con có cần phải 

chia xẻ điều nầy đến vợ các con không?   

Trả Lời:  Dạ thưa không kính bạch Ngài, con không cần 

phải chia xẻ điều đó.  Trái lại cô ta sẽ cau có giận dữ nhìn con và 

nói rằng con đã làm điều nầy chỉ vì lợi ích cho riêng mình con và 

rằng con đã là ích kỷ.  

S:  Vậy thì, từ nơi đây các con đã có trải nghiệm những kết 

quả hữu ích của Giáo Pháp, và khi các con đã gặp vợ và con cái 

của mình ở tại nhà thì Sư nghĩ rằng các con đã bị thất bại để đề 

cập đến làm cách nào việc tu tập vào Giáo Pháp đã tạo ra những 

kết quả tích cực ở trong các con.  

A:  Con đã không có được một cơ hội để giải thích chi cả, 

kính bạch Ngài.  Khoảnh khắc con đã về tới nhà thì cô ta đã chào 

đón con với một vẻ mặt cau có giận dữ. 

S:  Đấy, Sư đã nói điều chi ngay sau khi các con đã có được 

thọ trì những điều giới học (Giới Luật)?  Sư đã nói rằng ngay bây 

giờ các con đã có được thọ trì Giới Luật thì các con cần phải 

hành trì và tu tập Giới Luật nầy đến mức toàn hảo.  Điều nầy là 

phù hợp với Giáo Lý của Đức Phật.  Nếu như các con tu tập trong 

cách thức nầy, thì tất cả những ước nguyện của các con sẽ được 

hoàn thành viên mãn ngay trong kiếp sống nầy cũng như là trong 

tương lai.  Đó đã là cách thức mà Sư đã có nhắc nhở các con. 

Trong khi đang tu tập Giới Luật các con cần phải thực hiện tất cả 

những hành động mà đã ràng buộc phải có ở quy định của một cư 

sĩ tại gia.  Một người mà có được trọn vẹn và hoàn hảo về Giới 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   443 

 

Luật  thì quả thực là một bậc thiện trí thức.  Trong trường hợp 

của Tăng Đoàn, Đức Phật cũng đã có đặt ra những điều luật có 

liên quan với đức hạnh.  Chỉ khi nào các con tu tập và hành trì 

Giới Luật đến mức toàn hảo thì có thể nói được rằng Giới Luật 

của các con được hoàn hảo.  

Bấy giờ khi các con đi về nhà, nếu như các con đã có trải 

nghiệm niềm vui mà khởi sinh từ nơi sự hành trì viên mãn về 

Giới Luật, thì các con sẽ có Tâm Từ Ái  cho vợ của các con ở tại 

nhà và các con sẽ, một cách tương ứng, đã có chào đón cô ta với 

những niềm cảm xúc như vậy.  Nhưng là vì các con đã không có 

chào đón cô ta như thế đó, cô ta đã cau có giận dữ nhìn các con.  

Đó là lý do tại sao khi các con từ nơi đây ở thời gian nầy quay trở 

về, các con cần phải chào đón cô ta, nói chuyện với cô ta, và đối 

xử với cô ta trong một cử chỉ mà nó sẽ là dễ chịu đến với cô ta và 

phù hợp với Giới Luật.  Ngay cả trước khi về đến nhà của các 

con thì nên có Tâm Từ Ái ở trong các con cho cô ta và có sự ước 

nguyện rằng cô ta cũng sẽ hưởng được niềm an lạc mà chính tự 

các con đã được thành đạt.  Khi các con đi đến nhà thì các con 

nên là người mà nên chào đón cô ta một cách hoan hỷ và với Tâm 

Từ Ái.    

A:  Kính bạch Ngài, từ nơi đây khi con đã quay trở về nhà, 

tâm thức của con đã quá bận rộn với những nghĩ suy về Danh và 

Sắc (tâm thức và thể xác) cho đến nỗi con đã không có mỉm cười 

với cô ta.   

S:  Đấy, Danh Sắc  thì lẽ tất nhiên là Danh Sắc.  Nhưng là 

vì các con đã không có chào đón cô ta với một sự mỉm cười như 

là các con đã có làm trước đó, cô ta đã cau có giận dữ nhìn các 

con.  Điều mà các con sẽ phải nên làm đã là chào đón cô ta trong 

phương thức mà Sư vừa mới giải thích đây.  Đây cũng là Giới 

Luật.  Cô ta cũng cần phải có được niềm an lạc mà các con đã có 

được.  Bấy giờ, cho dù là các con đã có chào đón cô ta một cách 

thích hợp và cô ta vẫn không có được hoan hỷ, trong trường hợp 

như vậy, ai là người vẫn đang còn khiếm khuyết trong Giới 

Luật?  Tại đây các con cần phải xem như là vẫn đang còn khiếm 

khuyết trong việc hoàn thành viên mãn về Giới Luật của mình. 

Vậy thì các con nên ghi nhớ rằng các con cần phải làm cho cô ta 



444   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

được an vui và rằng là các con vẫn đang còn thiếu thốn ở trong 

Giới Luật.   Như thế các con chào đón cô ta lại một lần nữa hay 

là gọi cô ta lại một lần nữa một cách dễ thương. 

Bấy giờ, khi lần đầu tiên các con chào đón cô ta, nếu như 

tác ý của các con là đã muốn cô ta cũng nên tận hưởng những 

thành quả của Giáo Pháp mà các con đã có được trải nghiệm và 

nếu như các con đã có Tâm Từ Ái cho cô ta, thì đến lúc đó phước 

báu đã được gia bội đến các con cho việc hành động đó.  Và như 

thế các con, trong phương thức nầy, là người thắng cuộc.  Nếu 

như việc chào đón của các con đã được đối đãi cùng với sự thành 

công, thế là càng tốt đẹp hơn nữa.  Tuy nhiên giả sử nó đã không 

được thành công và các con đã phải thử làm lại một lần nữa. 

Trong trường hợp đó, các con đã bị thua bại hay là đã thắng cuộc 

bất luận là điều chi qua những hành động ở lần đầu tiên của các 

con?  Các con nên biết là các con không có thua bại điều chi cả. 

Trong thực tế, bằng với việc thử làm lại một lần nữa thì các con 

sẽ được tăng thêm phước báu hơn nữa, và như thế các con sẽ 

được an vui cho điều đó.   

Như thế các con cần phải thử làm lại không biết bao nhiêu 

lần, thực hiện những sự thay đổi ở trong bản thân mình cho đến 

khi các con được thành công.  Nhưng mà sự thay đổi phải là từ 

nơi các con.  Không được giận dữ, không được cáu tiết nếu như 

không có được sự thành công.  Các con cần phải xem như là vẫn 

đang còn thiếu thốn trong lĩnh vực nầy. 

Bây giờ giả sử Sư nói cho các con là có một bình nước lớn 

mà đã được sử dụng bởi nhiều người và rằng là các con cần phải 

đổ đầy nước vào bình nầy.  Các con biết được rằng phải đổ thêm 

nước nữa để có trong ở trong bình, sẽ phải đổ nhiều hơn nữa với 

số lượng người mà có thể sử dụng được nó. Thế rồi các con sẽ 

không còn thắc mắc để đổ cho nó được đầy. Thế rồi không nhất 

thiết để cho Sư phải nói cho các con được biết là nó đã đầy hay là 

không.  Chính tự các con sẽ biết được điều đó. Thế rồi các con 

thấy, nếu như vợ của các con mỉm cười khi các con chào đón cô 

ta, ngay tức khắc các con sẽ biết được rằng bình nước đã được 

đầy.          
✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻ 







                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   445 

 

 

 

DISCOURSE  XV 

WORDS OF WISDOM ALWAYS SPOKEN BY 

VENERABLE WEBU SAYADAW 

PHÁP THOẠI  XV 

NHỮNG TỪ NGỮ TRÍ TUỆ LUÔN ĐƯỢC 

THUYẾT GIẢNG DO BỞI 

NGÀI ĐẠI TRƯỞNG LÃO WEBU 

 

After you taken the vow of Sīla (Morality), fulfil it.  Once 

you have fulfilled it, all your wishes will be fulfilled.   It will bring 

happiness to you now and also in the future.   

There is nothing besides the words of the Buddha that will 

bring peace and happiness to one in the present existence as well 

as in future lives in Saṃsāra. The words of the Buddha are 

embodied in the Tipiṭaka, the three baskets of knowledge. The 

Tipiṭaka is voluminous, so we must take the essence of it.  The 

essence of the Tipiṭaka is the Thirty-Seven Factors of the Bodhi-

pakkhiya-dhammā (The Requisites of Awakening). The essence 

of the Bodhi-pakkhiya-dhammā is the Noble Eightfold Path. The 

essence of the Noble Eightfold Path is the three Sikkhas 

(trainings), and the essence of the three Sikkhas is Eko Dhammo 

or the One and Only Dhamma. 

The three Sikkhas are: Adhisīla (higher morality), Adhi-

citta (higher mentality), and Adhipaññā (higher wisdom). 

When one is mindful of Rūpa and Nāma (mind and matter), 

there will be no physical and mental violence. This is called 

Adhisīla (higher morality).  

When Adhisīla develops, the mind becomes concentrated 

and tranquil. This is called Adhicitta (higher mentality, higher 

concentration).  

When Adhicitta (concentration [Samādhi]) develops, one 

gains insight into the real nature of Rūpa and Nāma.  In a flash 

of lightning, Nāma-Rūpa undergoes incessant change billions of 

times. This ever-changing process is beyond the control of any 



446   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Deva or Brahmā. One who knows by insight the process of 

becoming and cessation achieves Adhipaññā (higher wisdom). 

The most obvious thing to one and all is the breathing 

process.  The nose is a prominent part of the body. The out-

breath and the in-breath are always touching the nostrils. 

The nostrils are the sensitive part of the nose which the out-

breaths and the in-breaths touch as they come out or go in.  In 

other words, the wind element or element of motion comes into 

contact with the nostrils, producing a sensation.  Both the wind 

element and the nostrils are Rūpa, and it is Nāma that knows the 

contact or sensation.  Ask no one what Rūpa and Nāma are.  Be 

mindful of the nostrils.  One knows the sensation of breathing in. 

One knows the sensation of breathing out.  Keep on knowing the 

in-breath and the out-breath and there will be no chance for 

Lobha, Dosa, and Moha (greed, hatred, and ignorance) to arise. 

The fires of Lobha, Dosa, and Moha remain extinguished and the 

result is calm and peace of mind.  

One cannot know the sensation before contact is made.  One 

can no longer know the sensation when the contact has 

disappeared.  One must take notice of the actual contact. This is 

called the immediate present. 

Be mindful of the present continuously.  If you can keep on 

knowing the present for twenty-four hours at a stretch, the good 

results will be evident.  If you cannot be mindful of what is taking 

place at every moment continuously, you will fail to notice what 

happens in a flash of lightning and find yourself on the debit side. 

If you are mindful of the contact of the breath on the nostrils, you 

will realize that there is only Rūpa and Nāma.  Besides Rūpa 

and Nāma, there is no such thing as I, he, or you; there is no self, 

no man, no woman.  You will know for yourself that the Buddha’s 

Teaching is the truth, only the truth, nothing but the truth.  You 

will not need to ask anyone about it.  Awareness of the contact 

between the wind element and the tip of the nose produces there 

and then the knowledge that there is no such things as Attā: ego 

or soul.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   447 

 

At these moments of awareness, one’s Ñāṇa (Comprehen-

sion or Insight) is clear. That is called Sammādiṭṭhi: Right 

Understanding or Right View. There is nothing else besides 

Nāma and Rūpa.  This is called Nāma Rūpa Pariccheda Ñāṇa, 

Analytical Knowledge of Mind and Body. 

The continuous practise of this contemplation eliminates the 

notion of Attā or Self, and produces a clear vision or knowledge. 

This benefit is the result of momentary contemplation. Do not 

think it is not much.  Do not think that nothing is known, that no 

benefit accrues during meditation.  Such benefits can be gained 

only during the Buddha Sāsana.  While meditating, forget about 

food and other necessities.  Strive with diligence for progress in 

gaining the insight that will end in the realization of knowledge 

of the path (Magga Ñāṇa), knowledge of the fruition state (Phala 

Ñāṇa), and Nibbāna.  

Sau khi các con đã phát nguyện tuân thủ về Giới Luật (Đạo 

Đức), hãy hoàn thành viên mãn nó.  Một khi các con đã hoàn 

thành viên mãn nó, thì tất cả các điều mong ước của các con sẽ 

được hoàn thành viên mãn.  Nó sẽ mang lại niềm hạnh phúc đến 

cho các con ngay bây giờ và cũng như là trong thời vị lai.  

Không có điều chi ngoài ra những huấn từ của Đức Phật mà 

sẽ mang lại điều an lành và niềm hạnh phúc đến cho người ta 

trong kiếp sống hiện tại cũng như là trong những kiếp sống vị lai 

ở trong Vòng Luân Hồi.  Những huấn từ của Đức Phật đã được 

hiện thân ở trong Tam Tạng, ba giỏ của kiến thức.  Tam Tạng thì 

có khối lượng lớn, vì vậy chúng ta cần phải nắm bắt tinh hoa của 

nó.  Tinh hoa của Tam Tạng là Ba Mươi Bảy Yếu Tố của Những 

Pháp Giác Chi Phần (Những Yếu Tố Cần Thiết cho Sự Giác 

Ngộ).  Tinh hoa của Những Pháp Giác Chi Phần là Bát Thánh 

Đạo.  Tinh hoa của Bát Thánh Đạo là ba Điều Học (những huấn 

dụ), và tinh hoa của ba Điều Học là Nhất Chi Pháp hay là Pháp 

Một Chi và Chỉ Có Một.  

Ba Điều Học là: Giới Chí Thượng (đức hạnh cao quý), 

Tâm Chí Thượng (tâm linh cao thượng), và Tuệ Chí Thượng (trí 

tuệ cao minh).  

Khi một người chú niệm vào Sắc và Danh (tâm thức và thể  



448   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

chất), thì sẽ không có bị sự bạo lực thể chất và tinh thần.  Điều 

nầy được gọi là Giới Chí Thượng (đức hạnh cao quý). 

Khi Giới Chí Thượng phát triển, tâm thức trở nên được tập 

trung và an tịnh.  Điều nầy được gọi là Tâm Chí Thượng (tâm 

linh cao thượng, định thức cao độ).  

Khi Tâm Chí Thượng (sự định thức [Định]) phát triển, 

người ta đạt được tuệ tri vào trong thực tính của Sắc và Danh. 

Trong một tia chớp của ánh sáng, Danh-Sắc trải qua liên tục 

hàng tỷ lần sự thay đổi.  Quá trình luôn thay đổi nầy là ngoài tầm 

kiểm soát của bất kỳ một Chư Thiên và Phạm Thiên.  Một người 

mà nhận thức được bởi tuệ tri quá trình của sự trở thành và sự 

đình chỉ thì đạt được Tuệ Chí Thượng (trí tuệ cao minh). 

Điều cụ thể hơn hết cho một người và cho tất cả là quá trình 

của hơi thở.   

Mũi là một phần đáng chú ý của cơ thể.  Hơi thở vô và hơi 

thở ra thì thường luôn xúc chạm những lỗ mũi.   

Các lỗ mũi là phần nhậy cảm của mũi mà các hơi thở vô và 

các hơi thở ra xúc chạm trong khi chúng ra khỏi hay là đi vào. 

Nói cách khác, yếu tố gió (Phong Đại Hiển) hay là yếu tố của sự 

chuyển động đi vào tiếp xúc với những lỗ mũi, tạo ra một cảm 

giác.  Cả hai, yếu tố gió và các lỗ mũi là Sắc, và phần Danh là 

nhận thức sự tiếp chạm hay là sự cảm giác.  Không cần phải vấn 

hỏi một ai về những điều chi là Sắc và Danh cả.  Phải chú niệm 

vào các lỗ mũi.  Người ta nhận thức được sự cảm giác của hơi thở 

vô.  Người ta nhận thức được sự cảm giác của hơi thở ra.  Duy trì 

sự nhận thức vào hơi thở vô và hơi thở ra và sẽ không có cơ hội 

cho Tham, Sân và Si (sự tham lam, lòng căm thù, và sự không 

hiểu biết) khởi sinh.  Những ngọn lửa của Tham, Sân, và Si cứ 

mãi được dập tắt và kết quả là sự an tịnh và điều an lành của tâm 

thức.  

Người ta không thể nào nhận thức được sự cảm giác trước 

khi sự tiếp chạm đã được thực hiện.  Người ta có thể không nhận 

thức được sự cảm giác kéo dài được bao lâu khi sự tiếp xúc đã bị 

biến mất.  Người ta cần phải chú tâm để ý đến sự tiếp xúc hiện 

thực.  Điều nầy được gọi là trực giác ngay thời hiện tại.  

Phải chú niệm vào thời hiện tại một cách liên tục.  Nếu như  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   449 

 

các con có thể duy trì sự nhận thức vào thời hiện tại liền một 

mạch trọn hai mươi bốn giờ đồng hồ, thì những kết quả tốt đẹp sẽ 

là hiển nhiên.  Nếu như các con không thể nào chú niệm vào 

những gì đang diễn ra ở từng mọi khoảnh khắc một cách liên tục, 

thì các con sẽ không nhận thấy được những gì đang xẩy ra trong 

một tia chớp của ánh sáng và tìm thấy chính mình ở phần thiếu 

hụt.  

Nếu như các con chú niệm vào sự tiếp xúc của hơi thở ở 

ngay những lỗ mũi, các con sẽ liễu tri được rằng đó chỉ là Sắc và 

Danh.  Bên cạnh Sắc và Danh, không có điều như thực là Tôi, 

anh ấy, hay là bạn; không có tự ngã, không người nam, không 

người nữ.  Tự bản thân các con sẽ nhận thức được rằng Giáo Lý 

của Đức Phật quả là đúng thực, chỉ là sự thực, không có gì ngoài 

ra sự thực.  Các con sẽ không cần phải vấn hỏi bất cứ một ai về 

vấn đề đó.  Tỉnh giác vào sự tiếp xúc giữa yếu tố gió và ở đầu 

mũi tạo ra thì ngay lập tức tri thức biết được rằng không có điều 

như thực là Thực Ngã: bản ngã hay là linh hồn. 

Vào những khoảnh khắc của sự tỉnh giác, Trí Tuệ của người 

ta (sự liễu tri hay là tuệ giác) thì được rõ ràng.  Điều đó được gọi 

là Chánh Kiến: Chánh Tri Kiến hay là sự thấy đúng đắn.  Không 

có điều nào khác ngoài ra Danh và Sắc.  Điều nầy được gọi là 

Tuệ Phân Biệt Danh Sắc, Tri Thức Phân Tích về Tâm Thức và 

Thể Xác. 

Việc tu tập liên tục của sự thẩm sát nầy loại trừ được quan 

niệm về Thực Ngã hay là tự ngã, và làm nẩy sinh ra một cái nhìn 

rõ ràng hay là tri kiến thanh tịnh.  Niềm phúc lợi nầy là kết quả 

của sự thẩm sát nhất thời.  Đừng có nghĩ rằng nó là chẳng đáng 

bao nhiêu.  Đừng có nghĩ rằng là chẳng có biết chi cả, rằng chẳng 

có tích lũy sự phúc lợi trong quá trình thiền định.  Duy nhất 

những phúc lợi như thế là chỉ có ở trong Phật Giáo mới có thể có 

được.  Trong khi đang thiền định, hãy quên đi về thực phẩm và 

những nhu yếu phẩm khác.  Hãy phấn đấu với sự tinh cần cho sự 

tiến hóa trong việc thành đạt tuệ giác để mà sẽ được kết thúc 

trong sự liễu tri về Đạo Tuệ (Liễu tri về Đạo), Quả Tuệ (Liễu tri 

về Thành Quả), và Níp Bàn. 

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻



450   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

DISCOURSE  XVI 

THE PATH TO BE FOLLOWED IN THIS WORLD 

PHÁP THOẠI  XVI 

ĐẠO LỘ PHẢI ĐƯỢC THỰC HÀNH THEO 

TRONG THẾ GIAN NẦY 
 

1.  The Teachings of the Buddha contained in the Tipiṭaka 

have but one object: liberation from suffering.  Methods 

vary but the object is the same.  It is not necessary to 

follow all the methods.  Choose one of them, and then 

what is required is to put it into practice with adequate 

energy and in a steadfast manner. 

1.  Giáo Lý của Đức Phật đã được chứa đựng ở trong Tam 

Tạng nhưng chỉ có một mục đích duy nhất: sự giải thoát 

khỏi sự đau khổ.  Có rất nhiều phương pháp nhưng mục 

đích thì như nhau.  Không nhất thiết là phải nương theo 

tất cả các phương pháp.  Hãy chọn lấy một trong số của 

chúng, và bấy giờ với điều là thiết yếu thì phải dốc hết 

tâm sức để tu tập lấy nó với đầy đủ sự nỗ lực và trong một 

hành xử kiên định. 
 

2.  Vijjā (knowledge) and Caraṇa (conduct) must be deve-

loped simultaneously.  Two things can be done at the 

same time.  

2.  Minh (tri kiến) và Đức Hạnh (tánh hạnh) cần phải được 

phát triển cùng một lúc.  Cả hai sự việc có thể được thực 

hiện trong cùng một thời gian. 
 

3.  Follow the Teaching of the Buddha as well as that of the 

teacher.  Be respectful. Be humble.  Khanti (patience) and 

Mettā (loving kindness) must be practiced assiduously. 

3.   Hãy thực hành theo Giáo Lý của Đức Phật cũng như điều 

mà của vị giáo thọ.  Phải biết tôn kính.  Hãy nên khiêm 

cung. Nhẫn Nại (kiên nhẫn) và Tâm Từ Ái (tấm lòng lân 

ái) cần phải được tu tập một cách chuyên cần.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   451 

 

 

4.  Vipassanā means to see what really is.  Meditators must 

see things as they really are, otherwise it is not 

Vipassanā. 

4.  Minh Sát có nghĩa là nhìn thấy sự việc như thực nó đang 

là.  Các thiền giả cần phải nhìn thấy các sự việc như thực 

chúng đang là, nếu không thì nó không là Minh Sát. 

 

5.  What really is, is not to be sought elsewhere, it is in one’s 

own body.  It is ever present there.  It is unavoidable. It is 

Nāma-Rūpa (mind-matter). 

5.  Sự việc như thực nó đang là, là không phải đi tìm kiếm ở 

nơi nào khác, nó chính là ở ngay trong thân xác của con 

người. Nó luôn luôn hiện diện ở nơi đó. Điều đó là tất 

yếu.  Đó là Danh-Sắc (tâm thức-thể chất).  

 

6.  Of all the manifestations of Nāma and Rūpa in the body, 

the in-breath and out-breath are not easily recognizable 

but they are easy to contemplate. 

6.  Trong tất cả những biểu thị của Danh và Sắc ở trong cơ 

thể, hơi thở vô và hơi thở ra thì không dễ dàng để nhận 

biết được, tuy nhiên chúng thì dễ dàng để thẩm sát.  

 

7.   The process of breathing in and breathing out begins with 

birth and only ends with death. It goes on without any 

pause or break. It is always there, whether one is 

working, talking, studying, or sleeping. 

7.   Quá trình của việc thở vô và việc thở ra được bắt đầu với 

sự ra đời và chỉ chấm dứt với sự mạng chung. Nó trôi 

chảy liên tục mà không có một sự ngừng nghỉ hay là gián 

đoạn.  Nó luôn hiện hữu nơi đó, bất luận là người ta đang 

làm việc, đang nói chuyện, đang học hỏi nghiên cứu, hay 

là đang ngủ nghỉ.  

 

8.   Although the process of breathing in and breathing out is 

continuous, it is hardly noticed by unmindful people.  As  



452   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

      the Burmese saying goes, “Those who are unmindful 

would not notice a cave.  Those who are mindful would 

notice even the mist.”  Only those who are mindful will be 

aware of the breathing process.  

8.   Mặc dù quá trình của việc thở vô và việc thở ra là liên tục, 

nó quả là khó nhận biết được bởi người thất niệm.  Người 

dân Miến Điện thường nói như vầy “Với những người 

thất niệm thì sẽ không nhận biết được một hang động.  

Với những người có chánh niệm thì sẽ nhận biết được 

ngay cả là mù sương.” Chỉ với những người có chánh 

niệm thì sẽ nhận biết được về quá trình việc hít thở.  

 

9.  Here, awareness means that the meditator takes note of 

the in-breath as it touches the nostrils and of the out-

breath as it touches the nostrils. As breathing is 

continous, so awareness must be continuous too. Only 

then can awareness be properly called Vipassanā 

Meditation. 

9.  Tại đây, sự tỉnh giác có nghĩa là thiền giả chú ý đến hơi 

thở vô trong khi nó tiếp chạm những lỗ mũi và đến hơi 

thở ra trong khi nó tiếp chạm những lỗ mũi.  Trong khi 

việc hít thở được liên tục, thì sự tỉnh giác cũng cần phải 

được liên tục.  Chỉ khi ấy sự tỉnh giác có thể được gọi một 

cách chính xác là Thiền Minh Sát. 

 

10.  There are twenty four hours in a day.  If your awareness 

can be continuous for twenty four hours, the beneficial 

results will be very clear.  If possible, the ascetic practice 

of always sitting (Nesajjika dhūtaṅga) should be 

performed.  What the Buddha teaches is not suffering but 

the cessation of suffering. In the Buddha’s lifetime, those 

who performed this ascetic practice of always sitting were 

healthier and lived longer.  If you give in to sleepiness 

and go to sleep, you are likely to sleep forever in the 

round of rebirth (Saṃsāra).  If you wish to sleep, go to 

place where no sleep is necessary. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   453 

 

10.  Có hai mươi bốn giờ trong một ngày.  Nếu như sự tỉnh 

giác của các con có thể được liên tục trong hai mươi bốn 

giờ, thì những quả phúc lợi sẽ rất là rõ ràng.  Nếu như có 

thể được, việc tu tập khổ hạnh của oai nghi ngồi thường 

luôn (Hạnh Đầu Đà Oai Nghi Ngồi) là nên được thực 

hiện.  Điều mà Đức Phật giảng dạy không là sự khổ đau 

mà trái lại là sự chấm dứt của sự khổ đau.  Trong thời kỳ 

của Đức Phật, với những người mà đã thực hiện việc tu 

tập khổ hạnh của oai nghi ngồi thường luôn nầy đã là 

khỏe mạnh hơn và đã sống lâu dài hơn.  Nếu như các con 

đầu hàng với cơn buồn ngủ và đi ngủ, thì các con có khả 

năng để ngủ mãi mãi trong vòng của những sự tái tục 

(Vòng Luân Hồi).  Nếu như các con ước muốn được ngủ, 

thì nhất thiết phải đi đến nơi mà không có ngủ.   
 

11.  Being mindful of what really is, or seeing things as they 

really are, that is the main purpose of the three sikkhas, 

the Noble Eightfold Path, the thirty seven Bodhi-

pakkhiyas, in short, of the entire Tipiṭaka.  They are all 

covered, as it were, in one stroke. 

11.  Đang khi chánh niệm vào điều mà thực sự đang là, hoặc 

đang nhìn thấy các sự việc như thực chúng đang là, đó là 

chủ đích chánh yếu của ba Điều Học, Bát Thánh Đạo, ba 

mươi bảy Giác Chi Phần, một cách ngắn gọn, của toàn 

bộ Tam Tạng.  Chúng đã được bao trùm hết tất cả, có thể 

là, trong một sự cố gắng.  
 

12. Touch or contact is Rūpa. Knowing or awareness is 

Nāma. 

12.  Sự tiếp chạm hoặc sự tiếp xúc là Sắc.  Sự hiểu biết hoặc 

sự tỉnh giác là Danh.  

 

13. Appearance and disappearance of vibrating manifes-

tations are the process of becoming and cessation. 

13.  Sự xuất hiện và sự biến mất của những biểu hiện dao  

động là quá trình của sự trở thành và sự chấm dứt. 

 



454   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

14. As meditators notice the swiftly changing process of 

appearance and disappearance of contact sensations at 

the nostrils, concentrated insight (Vipassanā-samādhi) 

develops in due course, that is to say, after a considerable 

length of time.  The concentration developed in this way 

becomes more and more intense until a meditator 

becomes aware of swiftly sweeping changes all over the 

body.  

14.  Khi các thiền giả nhận thấy quá trình đang thay đổi một 

cách nhanh chóng của sự xuất hiện và sự biến mất của các 

xúc giác tại những lỗ mũi, thì tuệ giác được tập trung 

(Thiền Quán-Thiền Chỉ) phát triển theo đúng trình tự, 

điều đó để nói rằng, sau một thời gian dài đáng kể.  Sự 

định thức đã được phát triển trong phương thức nầy trở 

nên càng lúc càng tập trung mãnh liệt cho đến khi một 

thiền giả trở nên liễu tri về sự thay đổi một cách nhanh 

chóng ở phạm vi rộng lớn khắp cả toàn thân. 

 

15. When these swiftly sweeping changes are seen with in-

sight, the characteristic of Anicca becomes most obvious, 

and accordingly the characteristics of Dukkha and 

Anattā are also seen.  It is not necessary to utter them by 

word of mouth. Vipassanā meditation means being 

mindful of what actually happens.  Mindfulness develops 

day by day, and consequently, meditators gain 

penetrating insight. 

15.  Khi những thay đổi một cách nhanh chóng ở phạm vi rộng 

lớn đã được nhìn thấy với tuệ giác, thì đặc tướng của Vô 

Thường trở nên hết sức là rõ ràng, và nương theo đó đặc 

tướng của Khổ Đau và Vô Ngã cũng đã được nhìn thấy. 

Nó không nhất thiết là phải công bố chúng qua ngôn từ ở 

nơi cửa miệng. Thiền Minh Sát có nghĩa là trạng thái chú 

niệm vào điều mà thực sự đang xẩy ra.  Chánh Niệm phát 

triển ngày qua ngày, và vì thế, các thiền giả có được tuệ 

giác sâu sắc thẩm thấu.  

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   455 

 

16. As meditators develop concentration, their insight 

develops as well, culminating in the realization of Path 

Knowledge (Magga Ñāṇa) and Fruition State Knowledge 

(Phala Ñāṇa). This realization is as evident and 

satisfying as quenching your thirst by drinking water.  

The meditator who has realized the Path and Fruition 

State has realized it by himself in this present lifetime, not 

hereafter. Therefore, the result of his practice is “seen by 

himself and in his self”(Sandiṭṭhiko).   

16.  Khi các thiền giả phát triển sự định thức, tuệ giác của họ 

cũng được phát triển, đưa đến kết quả trong sự chứng tri 

của Tuệ Tri về Đạo (Đạo Tuệ) và Tuệ Tri về Thành Quả 

(Quả Tuệ).  Sự chứng tri nầy quả là hiển nhiên và được 

hài lòng như là việc làm dịu cơn khát của các con qua 

việc được uống nước.  Thiền giả mà đã được chứng tri về 

Đạo và Quả là đã được chứng tri điều đó do chính tự bản 

thân của mình ngay chính trong kiếp sống hiện tại nầy, 

mà không phải kiếp sau.  Do đó, kết quả của việc tu tập 

của mình là “được thấy do chính mình và trong con người 

mình” (Thiết thực hiện tại).  

    

17.  After the Knowledge of the Path and the Knowledge of the 

Fruition State is attained, if someone wishes to regain the 

attainment of the Fruition State (Phala Samāpatti), he 

has to return to the practice of Vipassanā and progressive 

realization. The attainment of the Fruition State (Phala 

Samāpatti) can be compared to one’s own dwelling. 

17.  Sau việc Tuệ Tri về Đạo và Tuệ Tri về Thành Quả đã đạt 

được, nếu một người nào đó ước mong trở lại sự thành 

tựu của Thành Quả (Nhập Thiền Quả), vị ấy phải trở lại 

việc thực hành Thiền Minh Sát và tiến hành từng bước sự 

chứng tri.  Sự thành tựu về Thành Quả (Nhập Thiền Quả) 

có thể được so sánh xem như trú xứ của chính mình. 

 

18.  With firm faith and unflagging energy, be mindful of the 

contact of the breath with the nostrils without any let up 



456   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

or break.  Do not waver.  Do not procrastinate.  Do it 

now, and the sustained practice will yield results 

forthwith. The result is the end of being tormented by 

passions and the enjoyment of indescribable bliss. 

Therefore, the results of the practice are immediately 

effective (Akāliko). 

18.  Với niềm tin kiên định và sinh lực dồi dào, hãy chú niệm 

vào sự tiếp xúc của hơi thở với những lỗ mũi mà không 

có một sự ngừng nghỉ hay là sự nghỉ ngơi.  Đừng có do 

dự.  Đừng có trì hoãn.  Hãy làm ngay bây giờ, và việc tu 

tập được duy trì liên tục sẽ mang lại kết quả ngay tức thì.  

Kết quả là sự chấm dứt của trạng thái ưu phiền do bởi 

tham dục và nguồn vui hưởng phước báu không thể miêu 

tả được.  Do vậy, những kết quả của việc tu tập gọi là 

ngay lập tức có hiệu quả (Bất Đoạn Thời).   

 

HOW TO FULFIL SĪLA 

Do meritorious deeds such as cleaning a pagoda or 

watering the Bodhi tree, or by serving your teacher or parents, or 

even by attending to the needs of your family – all these will go 

into the credit side of your fulfillment of Sīla.  While doing these 

things, you can still meditate.   If you neglect any of these duties, 

can you say for certain that you have fulfilled Sīla? If Sīla is 

unfulfilled, can you acquire the happiness you are looking for?  If 

there is no happens no peace, you cannot get Samādhi.  Without 

Samādhi you cannot acquire Paññā.  

LÀM THẾ NÀO HOÀN THÀNH  

VIÊN MÃN GIỚI LUẬT 

Hãy làm những thiện hạnh như là việc quét dọn một ngôi 

chùa, hay là việc tưới nước cây Bồ Đề, hoặc là việc phục vụ vị 

giáo thọ của các con hay là các bậc Cha Mẹ, hoặc là ngay cả qua 

việc xử lý các nhu cầu của gia đình các con – tất cả những điều 

nầy sẽ đi vào bên phía tín dụng của việc hoàn thành viên mãn về 

Giới Luật của các con.  Trong khi đang làm những sự việc nầy, 

các con vẫn có thể thiền định.  Nếu như các con sao lãng bất cứ 

một trong những bổn phận nầy, liệu có thể nào các con nói một 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   457 

 

cách đoan chắc rằng các con đã hoàn thành viên mãn về Giới 

Luật  không?  Nếu như Giới Luật đã không được hoàn thành 

viên mãn, liệu có thể nào các con đạt được niềm hạnh phúc mà 

các con đang mưu cầu tìm kiếm không?  Nếu như không có niềm 

hạnh phúc, không có sự an lành, thì các con không thể nào đạt 

được Định.  Mà không có Định thì các con không thể nào đạt 

được Tuệ.   

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



458   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

DISCOURSE  XVII 

PRACTISING  A  BRIEF  TEACHING 

A Discourse To A Group Of Western Students 

PHÁP THOẠI  XVII 

THỰC HÀNH MỘT LỜI CHỈ DẠY NGẮN GỌN 

Một Pháp Thoại đến một nhóm môn sinh ở phương Tây. 

 

Sayagyi U Chit Tin:  These are the disciples of Sayagyi U 

Ba Khin – fifteen foreign disciples, men and women.  Today is the 

fifth anniversary of Sayagyi U Ba Khin’s death.  Fifty monks 

were offered breakfast very early this morning, and about 150 

disciples were invited to the feeding ceremony.  These disciples 

have been coming for the whole month for their Vipassanā 

courses at the Centre.  These people can stay in Burma for only 

seven days. So they do meditation for seven days, leave for 

Bangkok or Calcutta, then come back here again. Some of them 

are on their second trip.  More will be coming for a third trip. 

The meditation course is arranged for the whole of this month to 

commemorate the passing away of Sayagyi.  Some of the students 

are from America, some from England, France, and New Zealand 

– very far away places, representing many nationalities.  Some 

have come from Australia, and there is one disciples from 

Malaysia.  

Giáo Thọ Chit Tin:  Đây là những môn đệ của Giáo Thọ Ba 

Khin – mười lăm môn đệ của nước ngoài, những người nam và 

những người nữ.  Hôm nay là lễ kỷ niệm lần thứ năm ngày mất 

của Giáo Thọ Ba Khin.  Năm mươi vị tu sĩ đã được cúng dường 

bữa điểm tâm rất sớm sáng hôm nay, và có khoảng 150 môn đệ 

đã được mời tham dự lễ thí thực.  Những môn đệ nầy đã được 

đến trọn cả tháng cho các khóa tu Thiền Minh Sát của họ ở tại 

Trung Tâm.  Những người nầy có thể lưu lại nước Miến Điện chỉ 

có bẩy ngày. Vì thế họ hành thiền định trong bẩy ngày, ra đi 

Bangkok hay là Calcutta, sau đó quay trở lại nơi đây một lần nữa. 

Có một số trong những họ là chuyến đi lần thứ hai của mình. Lại 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   459 

 

có một số sẽ trở thành một chuyến đi lần thứ ba.  Khóa tu thiền 

định đã được bố trí cho trọn cả tháng nầy để tưởng niệm sự ra đi 

của Giáo Thọ.  Có một số những môn sinh đã đến từ Mỹ Quốc, 

một số từ Anh Quốc, Pháp Quốc, và Tân Tây Lan – những nơi rất 

là xa xôi, đại diện cho nhiều quốc gia.  Có một số đã đến từ Úc 

Châu, và có một môn đệ từ nước Mã Lai Á.  

 

Webu Sayadaw: This is just like the time of our Lord 

Buddha.  Then also they arrived in the presence of the Buddha all 

at the same time.  Not from the same country, not from the same 

town, the same place, but from different countries, different towns 

– all men of noble hearts, arriving simultaneously at the same 

place to pay respects to the Lord Buddha.  Noble beings, whether 

human or celestial, never tired in giving homage to the Lord 

Buddha. Glad in their heart, they  worshipped the Buddha in 

great adoration.  The Buddha, having unbounded love, pity, and 

compassion for all beings, showed them the way. They followed 

and practised his Teachings with meekness and in all humilitity, 

being good and disciplined students. Wandering forlornly 

throughout the whole of Saṃsāra (continued rebirths), looking 

for a way out, they have now reached the end of their journey.  

They have now found what have been searching for during the 

whole of Saṃsāra. Innumerable were those who attained 

Nibbāna by following the Buddha’s advice. 

Đại Trưởng Lão Webu:  Điều nầy trông giống như là thời 

gian của Đức Thế Tôn của chúng ta.  Cũng như thể là tất cả họ đã 

đi đến với sự hiện diện của Đức Phật vào cùng một thời gian.  

Không phải từ cùng một quốc gia, không phải từ cùng một tỉnh 

thành, cùng một nơi chốn, nhưng từ các nước khác nhau, các tỉnh 

thành khác nhau – tất cả các người nam với những tấm lòng cao 

quý, đã đến cùng một lúc tại cùng một nơi để bầy tỏ lòng tôn 

kính đến Đức Thế Tôn.  Chúng hữu tình thánh thiện, bất luận là 

Nhân Loại hay là Chúng Thiên, đã không bao giờ mệt mỏi trong 

việc bầy tỏ lòng tôn kính đến Đức Thế Tôn.  Hân hoan ở trong 

lòng mình, họ đã tôn kính Đức Phật trong sự kỉnh mộ cao quý.  

Đức Phật, với tấm lòng từ ái, trắc ẩn và bi mẫn đến tất cả chúng 



460   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

hữu tình, đã chỉ dạy cho họ con đường.  Họ đã nương theo và đã 

thực hành Giáo Lý của Ngài với sự ngoan hiền và trong tất cả sự 

khiêm cung, đã trở thành những môn sinh thiện hảo và có quy 

phạm.  Lang thang một cách cô tịch xuyên suốt trọn cả vòng 

Luân Hồi (liên tục tái sinh), đang tìm kiếm một lối thoát, và họ 

bây giờ đã đạt đến sự chấm dứt của chuyến du hành của mình. 

Họ bây giờ đã tìm thấy được điều mà họ đã đang tìm kiếm trong 

trọn cả vòng Luân Hồi.  Vô số là những người đã thành đạt Níp 

Bàn qua việc nương theo sự chỉ dạy của Đức Phật. 

 

Now you are all just like those seekers of the old days. And 

just like them, if you are determined to acquired what they did 

and if you are equipped with noble zeal and earnestness, having 

now reached a place of sanctity, where the Buddha’s Teachings 

are kept alive, doing all that it is necessary to do, following the 

Teachings with meekness and humility, without wasting time, 

working hard in this way – being able to work hard in this way, 

you will achieve what you have been working for: the supreme 

goal of the holy life. This is something you should all feel happy 

about. 

Do they understand what I have said?  I wonder if they do. 

Sayagyi U Chit Tin: One or two might understand, sir.  

They have learned some Burmese in America. 

Bây giờ tất cả các con trông giống như những người đi tìm 

kiếm đó của những ngày xa xưa.  Và cũng giống như họ, nếu như 

các con đã quyết tâm để đạt được điều mà họ đã làm và nếu như 

các con đã có trang bị với bầu nhiệt huyết thánh thiện và nghiêm 

túc, thì ngay bây giờ đã đạt đến một thánh địa, nơi mà Giáo Lý 

của Đức Phật đã được duy trì hiện hữu, thực hiện được tất cả điều 

thiết yếu để mà làm, bằng cách nương theo Giáo Lý với sự ngoan 

hiền và tấm lòng khiêm cung, không lãng phí thời gian, chăm chỉ 

làm việc trong phương thức nầy – với khả năng làm việc chăm 

chỉ trong phương thức nầy, các con sẽ đạt được điều mà các con 

vẫn còn đang gia công cho:  mục tiêu tối hậu của đời sống thánh 

thiện.  Đây là một điều mà tất cả các con sẽ cảm nhận được an 

vui về nó.  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   461 

 

Họ có hiểu điều mà Sư đã vừa nói không?  Sư tự hỏi nếu 

như họ có. 

Giáo Thọ Chit Tin:  Một hoặc hai có thể hiểu biết, kính 

bạch Ngài.  Họ đã có học một ít Miến Ngữ ở Mỹ Quốc. 

 

Webu Sayadaw:  Have they? Well, very good.  I am glad. 

The ones who understand can then pass on the Teachings of the 

Buddha to the others, thus benefiting many.  Isn’t that so?  Who 

is the one who can speak Burmese fluently?  So, disciple, you 

understand Burmese.  Do you understand me? Only a little? 

Well, a little will be useful.  Understanding only a little of what 

the Buddha taught will be of great help. Just a few of the 

Buddha’s words are not really a little.  They mean a great deal. 

There is something that you have longed for and worked for 

throughout Saṃsāra.  When you understand the Teachings of the 

Buddha and follow his advice, you will achieve what you have 

been looking for.  

Đại Trưởng Lão Webu:   Họ có à?  Vậy là, tốt lắm.  Sư rất 

là hoan hỷ.  Với những người mà hiểu biết thì có thể truyền thụ 

Giáo Lý của Đức Phật đến cho những người khác, do vậy mang 

lại rất nhiều lợi lạc.  Điều đó có phải như vậy không?  Ai là người 

có thể nói Miến Ngữ một cách lưu loát?  Sao, nầy đệ tử, con hiểu 

biết Miến Ngữ.  Con có hiểu Sư không?  Chỉ có một chút ít à?   

Được, một chút ít sẽ là hữu ích.  Sự hiểu biết chỉ là một chút ít về 

điều mà Đức Phật đã giảng dạy sẽ giúp ích rất là nhiều.  Chỉ cần 

một vài trong số những huấn từ của Đức Phật quả thật không là 

một chút ít.  Chúng mang một ý nghĩa rất thù thắng.  Có một vài 

điều mà các con đã mong mỏi và đã gia công xuyên suốt vòng 

Luân Hồi.  Khi các con liễu tri Giáo Lý của Đức Phật và thực 

hành theo lời khuyên bảo của Ngài, thì các con sẽ đạt được điều 

mà các con vẫn còn đang đi tìm kiếm.   

 

Now, what is it you wish to gain, for now and for always, 

throughout endless Saṃsāra?  What do I mean by now?  I mean 

the immediate present. Right this moment. You all want 

happiness, relief from suffering right now.  Don’t all of you want 



462   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

that? And you all want to be assured of happiness in Saṃsāra, 

too.  Well, during all the rebirths in Saṃsāra means you are all 

the time subjected to old age, illness, and death.  It means great 

suffering. You are all afraid of old age, illness, and death, aren’t 

you?  Yes, you all are, I’m sure. Being frightened, you don’t want 

to have anything to do with them, do you?  What you really long 

for is a place where these sufferings don’t exist – a place of 

happiness where these things are inexistent, where old age, 

illness, and death are unknown, where all these sufferings cease 

– in short, Nibbāna.  This is what you are striving for.  If you will 

follow the Buddha’s instructions with all meekness and due 

humility, you will achieve your goal, won’t you?  You will have 

accomplished all your work, having gained success, having 

gained what you have always longed for.  

Ngay bây giờ, điều chi là các con mong ước để đạt được, 

cho hiện tại và cho mãi mãi, xuyên suốt vòng Luân Hồi vô tận?  

Ý của Sư muốn nói điều chi ngay bây giờ?  Sư muốn nói đến 

ngay hiện tại.  Ngay khoảnh khắc nầy. Tất cả các con mong 

muốn sự hạnh phúc, thoát khỏi sự khổ đau ngay bây giờ.  Có phải 

tất cả các con mong muốn điều đó không?  Và tất cả các con 

cũng mong muốn được đảm bảo sự hạnh phúc trong vòng Luân 

Hồi.  Thế đấy, trong tất cả những lần tái tục trong vòng Luân 

Hồi mang ý nghĩa là các con luôn mãi phải chịu đựng về tuổi già, 

bệnh hoạn, và sự tử vong.  Nó mang ý nghĩa sự khổ đau trọng 

đại.  Tất cả các con đều sợ hãi về tuổi già, bệnh hoạn, và sự tử 

vong, phải không?  Đúng vậy, tất cả các con là như vậy, Sư đoan 

chắc vậy.  Trong trạng thái sợ hãi, các con không còn muốn có 

bất cứ điều gì để làm đối với chúng nữa, phải không?  Điều mà 

thật sự các con mong mỏi đó là một nơi mà nơi đó những sự khổ 

đau nầy không hiện hữu – một nơi của niềm hạnh phúc mà nơi đó 

những sự việc nầy không tồn tại, nơi mà tuổi già, bệnh hoạn, và 

sự tử vong không được biết đến, nơi mà tất cả những sự khổ đau 

nầy chấm dứt – một cách ngắn gọn, Níp Bàn.  Đây là điều mà các 

con đang nỗ lực phấn đấu.  Nếu như các con sẽ thực hành theo 

những sự chỉ dẫn của Đức Phật với tất cả sự ngoan hiền và lòng 

khiêm cung thích hợp, thì các con sẽ đạt được mục tiêu của mình, 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   463 

 

có phải không?  Các con sẽ phải hoàn thành tất cả các việc làm 

của mình, phải đạt được sự thành công, phải đạt được điều mà 

các con luôn mãi mong mỏi có được.  

 

So, what you understand may be very little: only a short 

brief teaching.  But if you follow it diligently, the achievement 

will not be small.  It is what you have been striving for through-

out the ages.  Can that be regarded as only a small reward? Not 

at all. It is indeed a big reward. Once you understand the 

instruction, however brief and concise, and follow it carefully, 

without ceasing, happiness will be yours. There will be happiness 

for all the universe, for all humans, Devas, and Brahmās.  

Although the Teaching may be only a few words, the achievement 

will be great. All you want is achieved.  s that not so?Indeed it is. 

Thế thì, điều mà các con hiểu biết có thể là rất nhỏ bé: chỉ là 

một chỉ dạy ngắn gọn.  Tuy nhiên nếu như các con thực hành 

theo điều đó một cách tinh cần, sự thành tựu sẽ không là nhỏ 

nhoi.  Đó là điều mà các con phải nỗ lực phấn đấu suốt cả thời 

gian dài.  Điều đó có thể được xem như chỉ là một phần thưởng 

nhỏ bé?  Tuyệt nhiên không.  Nó quả thật là một phần thưởng to 

lớn.  Một khi các con liễu tri sự chỉ dẫn, cho dù là ngắn gọn và 

súc tích, và thực hành theo điều đó một cách cẩn trọng, không có 

sự ngừng nghỉ, niềm hạnh phúc sẽ là của các con.  Sẽ có niềm 

hạnh phúc cho tất cả vũ trụ, cho tất cả Nhân Loại, Chư Thiên, và 

Chư Phạm Thiên.  Cho dù Giáo Lý có thể chỉ là một vài huấn từ, 

sự thành tựu sẽ là trọng đại.  Tất cả các con mong muốn là đạt 

được.  Điều đó có phải như vậy không?  Quả thật nó là như vậy.  

 

So, disciple, can you manage to follow and practise that 

short instruction?  Can you?  Very  good.  Like you all, at the 

time of the Blessed One, there were people who wandered forth, 

looking for peace and happiness for all time.  They were looking 

for it before the Awakened One had made his appearance yet. 

Who were they? Oh, you can say the whole world. But I will 

single out for you the example of Sāriputta and Moggallāna, the 

auspicious pair, who later became the two chief disciples of the 



464   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Blessed One.  Maybe you are acquainted with the story of their 

going forth. Sāriputta and Moggallāna were living the holy life 

as wanderers, looking for the deathless.  It was Sāriputta who 

first came into contact with one of the five disciples who had 

learned the Doctrine from the Blessed One. The wanderer 

Sāriputta saw him going around for food.  Seeing his faculties 

serene, the colour of his skin clear and bright, Sāriputta at once 

knew that he possessed the knowledge of the way he had been 

looking for. Sāriputta followed the holy monk until he had 

finished his round and left the town with his alms food.  The 

wanderer Sāriputta waited at a respectful distance while the holy 

monk ate his meal. Then, Sāriputta went up to him, paid 

courteous respects, and asked him about his Teacher and the 

Doctrine he taught.   

Thế thì, nầy đệ tử, các con có thể thuần hóa để nương theo 

và thực hành sự chỉ dẫn ngắn ngủi đó không?  Các con có thể à? 

Tốt lắm.  Giống như tất cả các con, vào thời kỳ của Đức Thế Tôn, 

đã có những người đi lang thang trước đó, luôn luôn mãi đang 

tìm kiếm sự an lạc và niềm hạnh phúc.  Họ đã đang tìm kiếm điều 

đó trước khi Đấng Giác Ngộ vẫn chưa thực hiện sự xuất hiện của 

Ngài.  Họ là những ai vậy?  Ồ, các con có thể nói toàn cả thế 

gian.  Tuy nhiên Sư sẽ đơn cử cho các con biểu mẫu về Sāriputta 

(Xá Lợi Phất) và Moggallāna (Mục Kiền Liên), một đôi kiết 

tường, người mà sau nầy họ đã trở thành đôi đệ tử trưởng của 

Đức Thế Tôn.  Có lẽ các con đã hiểu biết về câu chuyện của họ 

đã diễn ra trước đó.  Sāriputta và Moggallāna đã sinh sống đời 

sống thánh thiện như là các du sĩ lang thang, đang đi tìm kiếm sự 

bất tử.  Và rồi Sāriputta là người đầu tiên đã đi đến tiếp xúc với 

một trong năm đệ tử mà đã được thụ giáo Giáo Pháp từ nơi Đức 

Thế Tôn.  Du sĩ lang thang Sāriputta đã nhìn thấy Vị ấy đang đi 

từ chỗ nầy đến chỗ nọ để khất thực.  Đang khi nhìn thấy phong 

cách thanh thản của Vị ấy, màu da của Vị ấy thanh tịnh và trong 

sáng, Sāriputta ngay lập tức đã biết được rằng Vị ấy đã có sở hữu 

tri thức của phương cách mà Ngài đã đang tìm kiếm.  Sāriputta đã 

dõi theo Vị thánh tu sĩ mãi cho đến khi Vị ấy đã kết thúc việc trì 

bình của mình và đã rời khỏi thị trấn với bát vật thực trong tay 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   465 

 

của Vị ấy.  Du sĩ lang thang Sāriputta đã chờ đợi ở một khoảng 

cách tôn kính trong khi vị thánh tu sĩ đã độ bữa thọ thực của 

mình.  Thế rồi, Sāriputta đã đi về phía Vị ấy, đã bầy tỏ lòng tôn 

kính một cách thanh nhã, và đã vấn hỏi Vị ấy về Bậc Đạo Sư và 

Giáo Pháp mà Ngài đã giảng dạy.      

     

All this is in the Piṭakas (Canon), but I will give you just a 

short summary. The holy monk replied that he had gone forth 

under the Blessed One, who was his Teacher, and that it was the 

Blessed One’s Doctrine that he followed. When Sāriputta pressed 

for an exposition of the Doctrine, the holy monk said “I have only 

recently gone forth. I have only just come to this Doctrine and 

discipline. I cannot teach you the Doctrine in detail.  I can only 

tell you its meaning in brief.” 

Tất cả điều nầy là ở trong Tam Tạng (Kinh điển), tuy nhiên 

Sư sẽ cung cấp cho các con chỉ là một sự giản lược ngắn gọn.  Vị 

thánh tu sĩ đã trả lời rằng ông ta đã được thụ giáo ở nơi Đức Thế 

Tôn, Ngài là bậc Đạo Sư của ông ta, và chính điều đó đã là Giáo 

Pháp của Đức Thế Tôn mà ông ta đã thực hành theo. Khi 

Sāriputta đã cầu cạnh một sự trình bầy về Giáo Pháp, vị thánh tu 

sĩ đã nói “Bần đạo chỉ vừa mới được thụ giáo.  Bần đạo chỉ vừa 

mới đến với Giáo Pháp và Quy Luật nầy.  Bần đạo không thể nào 

chỉ dạy Giáo Pháp cho bạn một cách đầy đủ chi tiết được.  Bần 

đạo chỉ có thể nói với bạn ý nghĩa của Giáo Pháp một cách ngắn 

gọn.”  

 

This holy monk had actually reached the supreme goal, so 

he must have known the whole Doctrine, but out of humility, he 

confessed that he knew only a little.  Then Sāriputta, that one who 

later became the chief exponent of the Blessed One’s Doctrine, 

said that he did not want much.  He only wanted to hear a little of 

what the Buddha taught.  The holy monk granted his request.  He 

gave him only a sketch of the Doctrine.  How little was it?  So 

little it was not even a whole stanza.  When Sāriputta heard the 

short statement of the Doctrine, he said that it was sufficient for 



466   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

him.  For the spotless, immaculate vision of the whole Dhamma 

had arisen in him after hearing just a little of it. 

Vị thánh tu sĩ nầy đã thực sự đạt được mục tiêu tối thượng, 

vì vậy Vị ấy phải liễu tri toàn bộ Giáo Pháp, tuy nhiên trong sự 

khiêm cung, Vị ấy đã tự xưng rằng ông ta đã chỉ hiểu biết được 

có một chút ít. Thế rồi, Sāriputta, là người mà sau đây đã trở 

thành nhà giải thích hàng đầu về Giáo Pháp của Đức Thế Tôn, đã 

nói rằng Ngài đã không mong muốn được có nhiều.  Ngài đã chỉ 

mong được nghe một chút ít về điều mà Đức Phật đã chỉ dạy.  Vị 

thánh tu sĩ đã chấp nhận chuẩn y lời thỉnh cầu của Ngài.  Vị ấy đã 

chỉ trao cho Ngài một bản phác thảo về Giáo Pháp.  Thế nào đã là 

một chút ít?  Thế lả một chút ít đó chưa bằng trọn một câu kệ bốn 

câu.  Khi Sāriputta đã được nghe sự trình bầy ngắn gọn về Giáo 

Pháp, Ngài đã nói rằng đó quả là đầy đủ đối với mình.  Không bị 

vẩn đục, quan kiến thuần tịnh về toàn bộ Giáo Pháp đã được khởi 

sinh trong con người của Ngài sau khi đang được nghe chỉ là một 

chút ít về Giáo Pháp.   

 

So the Teaching was only a few words, but Sāriputta’s 

understanding was not little at all. He understood the whole 

Doctrine.  So, disciple, you too understand a little, don’t you? 

Well, if you do, and follow the Blessed One’s advive, your 

achievement will be very great. 

Thế là Giáo Lý dù chỉ là một vài huấn từ, tuy nhiên sự hiểu 

biết của Sāriputta quả tuyệt nhiên không là một chút ít.  Ngài đã 

liễu tri toàn bộ Giáo Pháp.  Thế thì, nầy các đệ tử, các con cũng 

liễu tri có một chút ít, phải không?  Vậy thì, nếu các con làm, và 

thực hành theo lời khuyên bảo của Đức Thế Tôn, thì sự thành tựu 

của các con sẽ rất là to lớn.  

 

I, of course, cannot speak your language.  So you, disciple, 

if you understand a little, pass it on to your friends so all of you 

will know a little of the Dhamma.  Can’t you do this?  I’m sure 

you can. 

All of you have created, each one of you, great Pāramīs. 

That’s why you are all here, coming from various countries, 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   467 

 

distant lands, far, far away from here. But because you have 

acquired sufficient Pāramīs you all arrive here at the same time, 

simultaneously from different countries. And having reached 

here, you want to know the Doctrine. So you have heard the 

Doctrine.  You have learned the Buddha’s advice.  But you do  

not remain satisfied with just hearing the Doctrine and just 

remembering it. You want to practice it. So you strive 

energetically and begin to walk the path.  You establish the 

necessary effort (Viriya), and in time, you  must surely enjoy the 

fruits of your effort.  Even now you know,  of course, don’t you? 

You’re getting results commensurate with your application and 

diligence. 

Sư, lẽ tất nhiên là, không thể nào nói được ngôn ngữ của các 

con.  Tuy vậy các con, nầy các đệ tử, nếu như các con hiểu biết 

được một chút ít, truyền trao Giáo Lý đến cho các bạn hữu của 

mình thế thì tất cả các con sẽ hiểu biết được một chút ít về Giáo 

Pháp.  Các con không có thể làm được điều nầy sao?  Sư thì đoan 

chắc rằng các con có thể.  

Tất cả các con đã có kiến tạo, từng mỗi một người trong các 

con, những Pháp Toàn Thiện cao quý.  Đó là lý do tại sao tất cả 

các con ở nơi đây, đã đi đến từ nhiều quốc gia khác nhau, những 

đất nước xa xôi, khoảng cách xa, rất xa từ nơi đây.  Tuy nhiên vì 

lẽ các con đã có được đầy đủ các Pháp Toàn Thiện, tất cả các 

con đã đi đến nơi đây ngay cùng một thời gian, cùng một lúc từ 

các quốc gia khác nhau.  Và sau khi đã được tiếp xúc ở nơi đây, 

các con mong muốn được liễu tri Giáo Pháp.  Thế là các con đã 

được nghe Giáo Pháp.  Các con đã học được lời khuyên bảo của 

Đức Phật.  Tuy nhiên các con vẫn chưa được thỏa mãn với việc 

chỉ được nghe Giáo Pháp và việc chỉ ghi nhớ về Giáo Pháp.  Các 

con mong muốn được thực hành về Giáo Pháp.  Thế là các con 

phấn đấu một cách mãnh liệt và bắt đầu buớc đi trên con đường.  

Các con thiết lập sự nỗ lực thiết yếu (Cần), và về sau nầy, một 

cách đoan chắc là các con phải được tận hưởng những thành quả 

về sự nỗ lực của mình.  Ngay cả bây giờ các con hiểu biết được, 

lẽ tất nhiên, phải không?  Các con đang được gặt hái các kết quả  

tương xứng với sự ứng dụng và sự tinh cần của mình.      



468   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

You are all here now because you have acquired sufficient 

Pāramīs to do so.  The Blessed One said that if you stay with the 

Dhamma and follow the Doctrine you are dwelling near him 

although physically you may be at the other end of the universe. 

On the other hand, if you reside near him, so near, so close that 

you could hold the ends of his robes with your hands, yet, if you 

don’t follow his advice and practise the Doctrine according to his 

instructions, there is the whole distance of the universe between 

him and you.  So, you live in various countries – far, far away. 

And yet, you are all so close to the Blessed One.  Following his 

advice diligently, with due meekness, you will achieve what you 

wish, you will win the goal that you have strived for throughout 

Saṃsāra.  Innumerable are the holy ones who have trodden the 

Path and reached Nibbāna. So also, you, from different 

countries, different towns, all holy people, arriving simulta-

neously at the place of sanctity, if you set up sufficient effort 

(Viriya) and work diligently  with all humility you will also  

arrive at your goal. 

Tất cả các con ở nơi đây ngay bây giờ là vì các con đã có 

được đầy đủ các Pháp Toàn Thiện để làm như vậy.  Đức Thế 

Tôn đã nói rằng nếu như các con an trú với Pháp Bảo và thực 

hành theo Giáo Pháp thì các con đang ở cạnh bên Ngài cho dù 

phần thể xác các con có thể là ở mút tận đầu kia của vũ trụ. 

Ngược lại, nếu như các con ở cạnh bên Ngài, ở sát cạnh bên, rất 

là gần gũi để mà các con có thể nắm được chéo y của Ngài với 

đôi tay của các con, tuy nhiên, nếu như các con không thực hành 

theo lời chỉ dẫn của Ngài và tu tập Giáo Pháp nương theo những 

huấn từ của Ngài, thì có trọn cả khoảng cách thật xa của vũ trụ 

giữa Ngài và các con.  Tuy vậy, các con sinh sống trong các quốc 

gia khác nhau – xa xôi, rất là xa.  Và thế mà, tất cả các con rất là 

gần gũi với Đức Thế Tôn.  Sau khi thực hành theo lời chỉ dẫn của 

Ngài một cách cần mẫn, với sự ngoan hiền thích hợp, các con sẽ 

đạt được điều mà các con mong ước, các con sẽ chiến thắng mục 

tiêu mà các con đã phấn đấu xuyên suốt cả vòng Luân Hồi.  Vô  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   469 

 

số là các bậc thánh nhân là những vị đã bước đi lên Con Đường 

(Đạo) và đã đạt đến Níp Bàn.  Hơn nữa, các con, từ các quốc gia 

khác nhau, các tỉnh thành khác nhau, tất cả bậc thánh nhân, đã đi 

đến cùng một lúc ở nơi thánh địa, nếu như các con thiết lập đầy 

đủ sự nỗ lực (Cần) và làm việc một cách cần mẫn với tất cả sự 

khiêm cung thì các con cũng sẽ đi đến được mục tiêu của mình. 

 

This is really an occasion for happiness and joy.  We all 

can’t help being buoyant in spirit, cheering and admiring you, 

seeing your wonderful devotion and zeal.  I wish you all success. 

Well done!  Well done!  

Đây thực sự là một cơ duyên cho niềm hạnh phúc và hân 

hoan duyệt ý.  Tất cả chúng tôi không thể nào ngăn được trạng 

thái hân hoan ở trong tinh thần, sự khen ngợi và lòng thán phục 

các con, đang khi nhìn thấy lòng mộ đạo và nhiệt huyết của các 

con. Sư chúc tất cả các con thành công.  Lành thay! Lành thay!  

✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻✻  



470   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 

 

PĀḶI  GLOSSARY 

TỪ ĐIỂN THUẬT NGỮ PĀḶI 

 

Most of the words in this glossary are discussed in the 

section appended to the introduction: Pāḷi Terms Used in the 

Discourses. 

Hầu hết các từ ngữ trong phần từ điển thuật ngữ nầy đã 

được bàn thảo trong phần bổ túc của Lời Giới Thiệu: Những 

Thuật Ngữ Pāḷi đã được dùng trong những Pháp Thoại.  

 

Abhidhamma:  Ultimate Truth.  The Abhidhamma Piṭaka is the 

third section of the Buddhist canon.  Vô Tỷ Pháp:  Chân Lý 

Cùng Tột. Tạng Vô Tỷ Pháp là bộ thứ ba của Kinh điển Phật 

Giáo. 

Abhidhammattha-Saṅgaha:  An introduction to the Abhi-

dhamma written by Anuruddha.  Tổng Hợp Nội Dung Vô Tỷ 

Pháp:  Một sự giới thiệu về Vô Tỷ Pháp đã được viết ra bởi 

Tỳ Khưu Anuruddha. 

Adhicitta: Higher mentality or concentration. Tâm Chí   

Thượng:  Tâm lực cao siêu hoặc sự định thức. 

Adhiṭṭhāna Pāramī:  The perfection of determination. Chí 

Nguyện Ba La Mật:  Pháp Toàn Thiện về sự quyết ý. 

Adhicitta:  Higher Wisdom.  Tâm Chí Thượng:  Trí lực cao siêu. 

Adhisīla:  Higher Morality.  Giới Chí Thượng:  Giới đức cao 

siêu. 

Adosa:  Non-anger.  Vô Sân:  Không tức giận. 

Agga Sāvaka:  Chief Disciple.  Chí Thượng Thinh Văn:  Đệ Tử 

Trưởng. 

Ājīva: Livelihood.  Sinh Mạng:  Việc nuôi mạng, cách sinh sống, 

sinh nhai. 

Akāliko:  Immediate.  Bất Đoạn Thời:  Ngay tức thì, ngay lập 

tức. 

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   471 

 

Akusala:  Unskilful.  Bất Thiện:   Không khôn khéo. 

Alobha:  Non-greed.  Vô Tham:  Không tham lam. 

Amoha: “Non-ignorance,” knowledge, understanding.  Vô Si: 

“Không vô minh,” kiến thức, sự hiểu biết. 

Anāgāmī:  Non-returner.  Bất Lai:  Bậc không quay trở lại. 

Ānāpāna:  Meditation on the breath.  Sổ Tức:  Thiền định về hơi 

thở. 

Anuruddha: Author of Abhidhamma Saṅgaha. Tỳ khưu 

Anuruddha:  Tác giả của bộ kinh Tổng Hợp Nội Dung Vô 

Tỷ Pháp. 

Anāthapiṇḍika:  A leading lay disciple of the Buddha.  Cấp Cô 

Độc:  Người đệ tử cư sĩ hàng đầu của Đức Phật. 

Anattā:  Non Self.  Vô Ngã:  Không phải tự ngã. 

Anicca:  Impermanence.  Vô Thường:  Không thường. 

Anottata:  A lake in the Himalayas whose waters always remain 

cool.  Hồ Anottata:  Một hồ nước ở dãy Hy Mã Lạp Sơn mà 

nước vẫn luôn mát mẻ. 

Āpo:  Water, the element of cohesion (One of the Mahābhūta). 

Thủy:  Nước, yếu tố của sự kết dính (Một trong các Sắc Đại 

Hiển). 

Arahat: “Noble One,” a fully-awakened individual.  A La Hán:  

“Bậc Thánh Nhân,” một cá nhân đã hoàn toàn giác ngộ.  

Ariya:  “Worthy One,” an individual who has attained at least 

the first of the four states of Nibbāna. Bậc Thánh:  “Bậc 

Đáng Kính Trọng,” một cá nhân mà đã đạt được ít nhất là 

tầng thứ nhất của bốn trạng thái của Níp Bàn. 

Arūpa:  Immaterial.  Vô Sắc:  Phi vật chất. 

Asaṅkheyya: Incalculably large number. A Tăng Kỳ:  Con số 

rộng lớn một cách vô hạn lượng. 

Attā:  Self.  Ngã:  Tự ngã, cái tôi. 

Atthakathā:  Commentary.  Chú Giải:  Lời chú thích. 

Avijjā: Ignorance (of the Four Noble Truths). Vô Minh:  Sự 

thiếu hiểu biết (về Từ Thánh Đế). 

 



472   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Abyākata: Neutral Action.  Vô Ký:  Sự tạo tác trung tính, hành 

động trung tính. 

Bhāvanā:  Mental development.  Tu Tập:  Sự phát triển tâm linh. 

Bhikkhu:  Buddhist Monk.  Tỳ Khưu:  Vị tu sĩ Phật Giáo. 

Bhikkhunī:  Buddhist Nun.  Tỳ Khưu Ni:  Vị nữ tu Phật Giáo. 

Bimbisāra:  King of Rājagaha and disciple of the Buddha.  Bình 

Sa Vương (Tần Ba Sa):  Vua của Kinh Thành Vương Xá và 

là đệ tử của Đức Phật.  

Bodhi:  Awakening.  Giác Ngộ:  Sự Giác Ngộ. 

Bodhipakkhiya-Dhammā: 37 Factors of Awakening. Những 

Pháp Giác Chi Phần:  37 Yếu Tố của sự Giác Ngộ. 

Bodhisatta: “One who is intent on Awakening,” Buddha-to-be.  

Giác Hữu Tình: “Bồ Tát: Một người có tác ý vào sự giác 

ngộ,”  Phật sẽ thành 

Bodhiyaṅgaṇa:  area around a Bodhi tree.  Khuôn Viên và  cây 

Bồ Đề:  Khu vực xung quanh cây BồĐề 

Brahmā:  beings of the twenty highest planes of existence. Vị Bà 

La Môn:  thành viên thuộc đẳng cấp của các vị giáo sĩ ở đất 

nước Ấn Độ. 

Buddha:  “Awakened One”.  Đức Phật:   “Bậc Đã Giác Ngộ”.  

Buddhaghosa:  Author of the Visuddhimagga?  Ngài Giác Âm:  

Tác giả của tác phẩm bộ kinh Thanh Tịnh Đạo. 

Caraṇa:  Right conduct.  Đức Hạnh:  Chánh Hạnh. 

Cetiyaṅgaṇa: Area around a pagoda.  Khuôn Viên và Bảo 

Tháp:  Khu vực xung quanh một ngôi chùa. 

Citta:  Mind.  Tâm:  Tâm Thức. 

Cuti:  The last mind moment when “falling” away from a life (i.e. 

death). Tâm Tử:  Khoảnh khắc tâm thức cuối cùng khi 

“đang lìa bỏ” một kiếp sống (tức là, mạng vong).  

Deva: Beings of the six planes above the human world. Chư 

Thiên: Chúng Hữu Tình ở sáu cõi giới ở trên Cõi Nhân 

Loại.  

Dāna-Pāramī:  The perfection of generosity.  Xả Thí Ba La Mật:  

Pháp Toàn Thiện của sự rộng lượng. 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   473 

 

Dhamma:  The Teaching (of the Buddha).  Pháp Bảo:  Giáo Lý 

(của Đức Phật). 

Dhammapada:  Collection of verses spoken by the Buddha, part 

of the Tipiṭaka.  Kinh Pháp Cú:  Bộ sưu tập về các câu kệ đã 

thuyết giảng do bởi Đức Phật, một phần của Tam Tạng.  

Dhūtaṅga:  Ascetic practice.  Hạnh Đầu Đà:  Tu tập khổ hạnh. 

Diṭṭhi:  (Right) View.  Kiến:  Nhìn thấy chân chánh. 

Dosa:  Dislike.  Sân Hận:  Không ưa thích. 

Dukkha:  Unsatisfactories, suffering.  Khổ Đau:  Sự bất duyệt ý, 

sự khổ đau. 

Iddhipāda: “Path to Power”.  Như Ý Túc: “Con Đường đến 

Năng Lực”. 

Jetavana:  Monastery in Sāvatthi donated by Anāthapiṇḍika.  Kỳ 

Viên Tự: Tu Viện ở trong Thành Xá Vệ đã được cúng 

dường do bởi ông Cấp Cô Độc. 

Jhāna:  Absorption state.  Thiền Na:  Trạng thái nhập định.  

Kaccāna or Kaccāyana: A leading disciple of the Buddha. 

Kaccāna hay là Ca Chiên Diên:  Một đệ tử hàng đầu của 

Đức Phật. 

Kalāpa:  The smallest unit of matter.  Tổng Hợp:  Đơn vị cực 

tiểu của vật chất (Sắc Pháp). 

Kāma:  Sensual desire.  Tham Dục:  Ham muốn nhục dục.  

Kamma: Actions (the residual force of past actions). Nghiệp:  

Các sự tạo tác (Những mãnh lực tồn đọng của các sự tạo tác 

quá khứ). 

Kammanta:  Action.  Nghiệp Lực:  Việc tạo tác. 

Kassapa:  A leading disciple of the Buddha.  Ca Diếp:  Một đệ tử 

hàng đầu của Đức Phật. 

Kāyapasāda:  Clearness of the sense of touch or sense in general. 

Thân Thanh Triệt:  Sự thanh tịnh (trong ngần) của xúc giác 

hay là cảm giác nói chung. 

Khandha:  Aggregate.  Uẩn:  Tổng Hợp, khối kết. 

Khanti Pāramī: The perfection of patience. Nhẫn Nại Ba La 

Mật:  Pháp Toàn Thiện về sự kiên nhẫn. 

 



474   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Kusala:  Skilful.  Thiện:  Sự khôn khéo. 

Lobha:  Wanting.  Tham:  Sự tham muốn. 

Loka:  World, sphere, a plane of existence.  Thế Gian:  Thế giới, 

quả địa cầu, một cõi giới của sự hiện hữu. 

Maggaṅga:  The sections of the Noble Eightfold Path.  Chi Đạo:  

Những chi phần của Bát Thánh Đạo. 

Magga:  Path.  Đạo:  Con đường. 

Magga-phala:  Path and Fruition State.  Đạo-Quả:  Trạng Thái 

Đạo và Quả. 

Mahā:  Great.  Đại:  Sự to lớn, vĩ đại. 

Mahā-bhūta: The “great” (primary) elements. Sắc Đại Hiển:  

Những tố chất (cơ bản, chủ yếu) “to lớn”. 

Majjhima-Nikāya:  One of the four Nikāyas of the Sutta section 

of the Tipiṭaka. Trung Bộ Kinh:  Một trong bốn Bộ Kinh 

của Tạng Kinh. 

Mettā Pāramī:  The perfection of loving kindness.  Từ Ái Ba La 

Mật:  Pháp Toàn Thiện về sự thân ái. 

Moha:  Delusion.  Si Mê:  Sự si mê. 

Nāma:  Mind.  Danh Pháp:  Tâm thức. 

Nekkhamma Pāramī: The perfection of renunciation.  Ly Dục 

Ba La Mật:  Pháp Toàn Thiện về sự xuất ly. 

Nibbāna: “Quenching,” the end of all suffering.  Níp Bàn:  “Sự 

Diệt Tắt,” sự chấm dứt tất cả sự khổ đau. 

Nikāya:  There are four or five Nikāyas:  

Four Nikāyas in the Sutta Piṭaka, 

Five Nikāyas if all the Texts apart from the Sutta Piṭaka are 

taken as one Nikāya. There are simply different ways of 

subdividing the Tipiṭaka. 

       Bộ Kinh:  Có bốn hoặc năm Bộ Kinh: 

 Bốn Bộ Kinh trong Tạng Kinh. 

 Năm Bộ Kinh nếu tất cả các Văn Bản ngoài Tạng Kinh ra 

được kết tập lại như là một Bộ Kinh.  Đây là những phương 

thức sai biệt một cách đơn giản về việc phân chia Tam Tạng. 

 

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   475 

 

Nirodha:  Cessation.  Diệt Tắt:  Sự đình chỉ. 

Pacceka Buddha: A non-teaching Buddha. Độc Giác Phật:  Một 

vị Phật không có giảng dạy. 

Pakati-Sāvaka:  An ordinary disciple (i.e. An Arahat, but not a 

chief disciple or leading disciple). Thinh Văn Thông 

Thường:  Một đệ tử thông thường (tức là một bậc Vô Sinh, 

nhưng chẳng phải là một đệ tử trưởng hay là đệ tử hàng đầu). 

Pāḷi: The language in which the Therevāda Buddhist scriptures 

are written. Pāḷi Ngữ: Ngôn ngữ mà các kinh điển Phật 

Giáo Nguyên Thủy đã được viết ra. 

Pañca-Sīla:  The five moral precepts.  Ngũ Giới:  Năm điều giới 

học đạo đức. 

Paññā:  Insight, understanding. Trí Tuệ:  Tuệ Giác, sự hiểu biết. 

Paramattha:  Highest, ultimate.  Siêu Lý:  Cao tột, thù thắng. 

Pāramī:  Perfection.  Ba La Mật:  Pháp Toàn Thiện. 

Pariccheda (in Nāma-Rūpa-Pariccheda-Ñāṇa): The ability to 

distinguish between mental and physical phenomena.  Phân 

Biệt (Sự phân ranh, sự hạn giới) (trong Tuệ Phân Biệt 

Danh Sắc):  Khả năng phân biệt giữa đối tượng tâm lý và 

vật lý. 

Pariyatti:  Training (in the Texts). Pháp Học:  Sự huấn tập (trong 

các Văn Bản). 

Paṭhavī:  Earth, element of extension (one of the Mahā – Bhūta). 

Địa:  Đất, tố chất của sự duỗi thẳng ra (một trong những Sắc 

Đại Hiển). 

Pātimokkha:  The collection of the 227 rules of conduct for the 

monks.  Biệt Biệt Giải Thoát Giới:  Bộ sưu tập về 227 điều 

giới luật về đức hạnh của các vị tu sĩ. 

Paṭipatti:  Practice of the Teachings.  Pháp Hành:  Sự tu tập về 

Giáo Lý. 

Paṭisandhi: Rebirth Consciousness (following the last mind 

moment of the preceeding life, cf. Cuti).  Tâm Tái Tục: Thức 

Tái Tục (sự nối tiếp theo khoảnh khắc cuối cùng của kiếp 

sống trước, có nghĩa là Tâm Tử). 



476   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Paṭivedha:  Attainment of Nibbāna.  Pháp Thành:  Sự thành tựu 

về Níp Bàn. 

Piṭaka: “Basket,” collection (of texts).  Tạng:  “Giỏ đựng kinh,” 

sự sưu tập (về các Văn Bản). 

Phala:  Fruition State.  Quả:  Trạng thái thành quả. 

Rājagaha:  A city in India.  Vương Xá: Một thị thành trong nước 

Ấn Độ. 

Rūpa:  Matter.  Sắc Pháp:  Vật chất. 

Sacca Pāramī:  The perfection of truth.  Chân Thật Ba La Mật:  

Pháp Toàn Thiện về Chân Thật. 

Sakadāgāmī:  A once-returner.  Nhất Lai:  Bậc quay trở lại một 

lần.    

Sakka:  The king of the Devas. Đế Thích: Thiên Chủ của Chư 

Thiên. 

Samādhi:  Concentration.  Định:  Sự định lực. 

Sāmapatti:  Attainment.  Nhập Định:  Sự thành đạt. 

Samatha:  Calm.  Thiền Chỉ:  Tĩnh lặng. 

Sammā:  Right, good.  Chân Chánh: Ngay thẳng, đúng đắn, 

thiện hảo. 

Saṃsāra: The cycle of births and deaths. Vòng Luân Hồi: Vòng 

luân chuyển của sự sanh và sự tử vong. 

Samudāya:  Origin [of suffering]. Tập Khởi: Nguồn gốc [của sự 

khổ đau]. 

Saṃyutta Nikāya:  Part of the Sutta Piṭaka. Tương Ưng Bộ 

Kinh:  Một phần của KinhTạng.  

Saṅgha:  The Order of Buddhist Monks.  Tăng Đoàn:  Giáo Hội 

của các vị tu sĩ Phật Giáo. 

Saṅgīti:  Buddhist Council.  Kiết Tập:  Hội Nghị Kiết Tập Phật 

Giáo. 

Saṅkappa:  Thought.  Tư Duy:  Sự suy nghĩ, sự suy tưởng. 

Saṅkhāra:  The force of past actions.  Hành:  Mãnh lực của các 

sự tạo tác quá khứ. 

Saññā:  Perception.  Tưởng:  Sự nhận thức, sự tri thức. 

 



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   477 

 

Sāsana:  The Teachings of the Buddha.  Tôn Giáo:  Giáo Lý của 

Đức Phật. 

Sati:  Attention, awareness.  Niệm:  Sự chú ý, sự tỉnh giác. 

Sāvatthi:  A city in India.  Xá Vệ:  Một thị thành trong nước Ấn 

Độ. 

Sikkhā:  Training.  Điều Học:  Sự huấn tập. 

Sīla:  Morality.  Giới Luật:  Giới Đức. 

Sotāpatti:  A Stream-enterer.  Thất Lai:  Bậc Dự Lưu (đi vào 

dòng Thánh Vức). 

Sutta:  Discourse.  Kinh điển:  Pháp Thoại. 

Suttanta Piṭaka:  The books of discourses.  Kinh Tạng:  Những 

quyển sách về các Pháp Thoại. 

Tejo:  Fire (One of the Mahā-bhūta).  Hỏa:  Lửa (Một trong 

những Sắc Đại Hiển). 

Thera: Elder (form of address for Buddhist Monks who have 

been ordained for more than ten years). Trưởng Lão Tăng:  

Bậc trưởng lão (hình thức của việc xưng hô của các vị tu sĩ 

mà đã được thụ đại giới nhiều hơn mười năm).  

Therī:  Form of address for Buddhist Nuns.  Trưởng Lão Ni: 

Hình thức của việc xưng hô của các vị nữ tu Phật Giáo. 

Tipiṭaka:  The three collections (of the Pāḷi Canon).  Tam Tạng: 

Ba bộ sưu tập (thuộc kinh điển Pāḷi). 

Upasampadā:  Ordination as a full member of the Saṅgha.  Cụ 

Túc Giới:  Sự thụ đại giới như là một thành viên trọn vẹn 

(chính thức) của Tăng Đoàn. 

Upekkha Pāramī:  The perfection of equanimity.  Hành Xả Ba 

La Mật:  Pháp Toàn Thiện về sự bình thản. 

Uposatha:  Observance day.  Thanh Tịnh Giới:  Ngày thụ trì Bát 

Quan Trai Giới. 

Vācā:  Speech.  Ngữ:  Lời nói, diễn thuyết. 

Vāyāma:  Effort.  Tinh Cần:  Sự nỗ lực. 

Vāyo:  Wind, the element of motion (One of the Mahā-bhūta). 

Phong:  Gió, tố chất của sự chuyển động (Một trong những 

Sắc Đại Hiển). 

 



478   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

Vedanā:  Sensation, feeling.  Thọ:  Cảm giác, cảm xúc, cảm thụ. 

Vijjā:  Understanding (of the Four Noble Truths).  Minh: Sự 

hiểu biết (về Tứ Thánh Đế). 

Vinaya Piṭaka:  The collection on Discipline.  Luật Tạng:  Bộ 

sưu tập về Quy Luật.  

Viññāna:  Consciousness.  Thức:  Tâm thức, ý thức. 

Vipassanā:  Insight.  Thiền Minh Sát:  Tuệ Giác. 

Viriya:  Effort.  Tinh Tấn:  Sự nỗ lực.  

Vīsākhā: A leading woman lay disciple of the Buddha. Bà 

Vīsākhā:  Một nữ đệ tử cư sĩ hàng đầu của Đức Phật. 

Visuddhimagga:  A general commentary on the Teachings of the 

Buddha by Buddhaghosa.  Thanh Tịnh Đạo:  Một bộ chú 

giải tổng quát về Giáo Lý của Đức Phật do bởi Ngài Giác 

Âm soạn tác. 

-------------00000------------- 

 

  



                     An Tịnh Thù Thắng Đạo •   479 

 

 

LỜI PHÁT NGUYỆN VÀ CHÚ NGUYỆN 

 

Ngưỡng mong ân đức phiên dịch bộ kinh An Tịnh Thù 

Thắng Đạo của Ngài Đại Trưởng Lão WEBU, xin được liễu tri về 

Pháp Học và Pháp Hành, thâm nhập và khải trí vào sở học sở cầu 

Kỷ Hạ, và vun bồi Tam Thập Pháp Ba La Mật hạnh Trí Tuệ 

xuyên suốt cho đến ngày chứng đắc Quả vị Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ sách An Tịnh Thù 

Thắng Đạo, hội túc duyên Phước Báu to lớn, xin thành tâm chấp 

thủ trí kính lễ và kính dâng Quả Phước Báu thanh cao nầy hướng 

đến hai bậc Ân Sư, Ngài Đại Trưởng Lão TỊNH SỰ 

(SANTAKICCO MAHĀ THERA), và Ngài Đại Trưởng Lão 

SIÊU VIỆT (ULĀRO MAHĀ THERA) với tất cả lòng thành 

kính của con. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh An Tịnh Thù 

Thắng Đạo, hội đủ túc duyên Phước Báu to lớn, xin thành kính 

dâng Quả Phước thanh cao này hướng đến Song Thân trí kính 

của con, Cô Tư Tu Nữ PHẠM THỊ YÊN kính thương (Chùa Siêu 

Lý – Phú Định – Quận 6), đến Cô Diệu Pháp (thế danh là Vũ Thị 

Phương – Annapolis – Maryland), đến tất cả Chư Thiên hoan hỷ 

thùy từ hộ trì Chánh Pháp, đến tất cả những bậc Hữu Ân Phật Tử 

đã ủng hộ cho việc đánh máy, điều chỉnh, bổ túc với tất cả những 

kỷ năng kỳ công và phát hành bộ Kinh An Tịnh Thù Thắng Đạo, 

và chí đến toàn thể quý Phật Tử cùng với gia quyến hữu duyên 

trong Chánh Pháp luôn được an vui trong Cảnh Quả Phước như ý 

nguyện mong cầu, đồng nhau cả thảy.      

Ngưỡng mong ÂN ĐỨC PHÁP BẢO luôn mãi được tồn tại 

lâu dài cho đến năm ngàn năm, đem lợi lạc thù thắng vi diệu đến 

tất cả Chư Thiên, Chư Phạm Thiên, Nhân Loại và tất cả chúng 

sanh.     

(Anumodanā, Anumodanā, Anumodanā)  
  

Với tấm lòng Từ Ái,                         Hết lòng cẩn kính, 

  MettāparamatthaPāramī                   Bhikkhu PASĀDO 

Sādhu, Sādhu, Sādhu 
 



480   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

 ----------------------00000----------------------  

 

Bố Thí, Pháp Thí vô song 

Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp Hương. 

Bậc Trí biết cách cúng dường 

Kiên trì chân chánh, con đường phúc vinh. 
 

----------------------00000---------------------- 

 

In this world, there are three things of value  

for one who gives… 

Before giving, the mind of the giver is happy. 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 

After giving, the mind of the giver is uplifted. 

A 6.37 
 

***************************** 

 

Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 

Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh. 
 

----------------00000---------------- 

 

 

 

 

 
 



Ven. Webu Sayadaw 



Venerable Webu Sayadaw



484   • The Way To Ultimate Calm                                                   

 

     
Kinh sách đã được in ấn và phát hành: 
  
* ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN) 
* NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO JATILA 

(1000 QUYỂN) 
* CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN)  
* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP-TẬP I (1000 QUYỂN) 

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP II (200 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN)  
* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP I (500 QUYỂN)  
* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II) 

(500 QUYỂN) 
* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II) 

(500 QUYỂN) 
* KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN) 
* KINH KIẾT TƯỜNG  - Tái Bản (200 QUYỂN) 
* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  
   (TRỌN BỘ:  TẬP I - TẬP V, 200 QUYỂN)  
* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP I  (300 QUYỂN) 
* AN TỊNH THÙ THẮNG ĐẠO (200 QUYỂN) 

 

Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành:  
 

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT – TẬP I - PHẦN I 
  CHÚ MINH (300 QUYỂN)  

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT – TẬP I - PHẦN II 
  CHÚ MINH (300 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP III (200 

  QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP II  (500 QUYỂN)  
* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP III  (500 QUYỂN)  
* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II) 

(500 QUYỂN)  
 

*********************  

 




