


      MAHĀPAṬṬHĀNA 

        & 

     MAHĀPAṬṬHĀNASĀDHIPPĀYASARŪPAṬṬHANISSAYA 

  By SADDHAMMA JOTIKA 

   Volume III (Paccaya 9,10,11,12 &13) 

Translated into Vietnamese and first edition 

  By Bhikkhu PASĀDO 

 Copyright © 2013 by Bhikkhu PASĀDO 

    All rights reserved. 

    ISBN 978-1-4675-7494-5 

  October 2013. 

 Published by Library of CATUDISA SANGHA VIHĀRA 

5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712

  Printed by Focus Digital Publishing, 

        Annandale, VA 22003, USA. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       1   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

  MỤC LỤC 

 
  

LỜI MỞ ĐẦU  ..........................................................................................................................................................   4 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH  ......................................................................   10 

BUDDHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT   .....................................................................................................  10 

DHAMMAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP  ....................................................................................................  10  

SANGHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG  ......................................................................................................  11 

ĀCARIYAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ   ...............................................................................................  12 

PATINNĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN ..............................................................................................................  12 

PATTHANAKĀRA  –  LỜI SỞ NGUYỆN   .........................................................................................................  13 

NIGAMAGĀTHĀ  –  BÀI KỆ TÓM TẮT  ...........................................................................................................  14 

 

DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN  .............................................  15 

  DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  ...................................................................................................................  15 

  PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP  ........................................................................................  18 

  LỜI GIẢI THÍCH   ..........................................................................................................................................  32 

  CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ CẬN Y DUYÊN  ..............................................................................................  33 

  GIẢI THÍCH TÓM TẮT CẬN Y DUYÊN   ..................................................................................................  33 

  I.   CẢNH CẬN Y DUYÊN   .....................................................................................................................  38 

- CÂU KỆ TRÌNH BÀY MỘT CÁCH  ĐẶC BIỆT VỀ  

       PHÁP NĂNG DUYÊN VÀ SỞ DUYÊN CỦA  CẢNH CẬN Y DUYÊN    ....................................  38 

- PHÂN TÍCH CẢNH CẬN Y DUYÊN THEO   

       TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC    ............................................................  40 

- TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA CẢNH CẬN Y DUYÊN   ..................................................  40 

- GIẢI THÍCH MỘT CÁCH TỶ MỶ KỸ CÀNG   

       PHÁP CẢNH CẬN Y NĂNG DUYÊN  VÀ PHÁP CẢNH CẬN Y SỞ DUYÊN   ........................  42 

- PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

       VÀ CHI PHÁP TRONG CẢNH CẬN Y DUYÊN   .........................................................................  43 

 (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ..........................................................................................  43 

 (B)  AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   ..............................................................................  55 

 (C)   ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ..................................................................................  58 

- ĀRAMMANŪPANISSAYAPACCAYA  SUDDHASANKHAYĀVĀRA  

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH CẬN Y DUYÊN  .....................................................................  65 

- ĀRAMMANŪPANISSAYAPACCAYASABHĀGA CẢNH CẬN Y DUYÊN TẤU HỢP  ................  66 

    II.  VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN  ...............................................................................................................  67 

- PHÂN TÍCH VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN THEO  

            TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   .............................................................  67  

- TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN    ...........................................  67  

- PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

       VÀ CHI PHÁP TRONG VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN    ..................................................................  68 

 (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN    .........................................................................................  68 

 (B)  AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN    .............................................................................  77 

 (C)   ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ..................................................................................  81 

- ANANTARŪPANISSAYAPACCAYA  SUDDHASANKHAYĀVĀRA  -  

       PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN    ...........................................................  94 

- ANANTARŪPANISSAYAPACCAYASABHĀGA  -  

      VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN TẤU HỢP    ..........................................................................................  94 

 III.  THƯỜNG CẬN Y DUYÊN ..............................................................................................................  95 

- PHÂN TÍCH THƯỜNG CẬN Y DUYÊN  THEO 

         TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC  ..............................................................  95 

- TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA THƯỜNG CẬN Y DUYÊN   ............................................  96 

- PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA)   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       2   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

            VÀ CHI PHÁP TRONG THƯỜNG CẬN Y DUYÊN    .................................................................  97 

 (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ..........................................................................................  97 

 (B)  AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   ............................................................................  116 

 (C)  ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   .................................................................................  132 

- PAKATŪPANISSAYAPACCAYA  SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

            PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở THƯỜNG CẬN Y DUYÊN   ..........................................................  138 

- PAKATŪPANISSAYAPACCAYASABHĀGA – 

            THƯỜNG CẬN Y DUYÊN TẤU HỢP   ........................................................................................  139 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN  .......................................  140 

  DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH    ..............................................................................................................   140 

  PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   ........................................................................................  143 

  LỜI GIẢI THÍCH    .......................................................................................................................................  144 

  CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ TIỀN SINH DUYÊN    ..................................................................................  144 

 GIẢI THÍCH TÓM TẮT TIỀN SINH DUYÊN    .......................................................................................  145 

(A)  VẬT TIỀN SINH DUYÊN (VATTHUPUREJĀTAPACCAYA)    ..................................................  148 

-  PHÂN TÍCH VẬT TIỀN SINH DUYÊN THEO 

 TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   .....................................................  150 

-  PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA)  

VÀ CHI PHÁP TRONG VẬT TIỀN SINH DUYÊN    ...........................................................  151 

-  VATTHUPUREJĀTAPACCAYA  SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VẬT TIỀN SINH DUYÊN    .....................................................  159 

-  VATTHUPUREJĀTAPACCAYASABHĀGA  -   

VẬT TIỀN SINH DUYÊN TẤU HỢP    ...................................................................................  160 

(B)  CẢNH TIỀN SINH DUYÊN  (ĀRAMMANAPUREJĀTAPACCAYA)   .......................................  160 

-  PHÂN TÍCH CẢNH TIỀN SINH DUYÊN THEO 

          TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   ......................................................  162 

-  PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

          VÀ CHI PHÁP TRONG CẢNH TIỀN SINH DUYÊN    .........................................................  162 

- ĀRAMMANAPUREJĀTAPACCAYA  SUDDHASANKHAYĀVĀRA  -  

           PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH TIỀN SINH DUYÊN    ..................................................  169 

- ĀRAMMANAPUREJĀTAPACCAYASABHĀGA -  

                CẢNH TIỀN SINH DUYÊN TẤU HỢP    .................................................................................  169 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:  PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN ......................  171 

 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  .................................................................................................................  171 

   PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP  .....................................................................................  171 

 LỜI GIẢI THÍCH  ........................................................................................................................................  174 

 CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG HẬU SANH DUYÊN   .....................  174 

 LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG HẬU SANH DUYÊN   ...............................................................  175 

 PHÂN TÍCH HẬU SANH DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   .............................................................................................  177 

 GIẢI THÍCH ĐẶC BIỆT TỪ NGỮ “JĀTA – SANH”   ............................................................................  177 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG  CỦA HẬU SANH DUYÊN  ...........................................................  177 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA)    

VÀ CHI PHÁP TRONG HẬU SANH DUYÊN   .................................................................................  180 

 PACCHĀJĀTAPACCAYA  SUDDHASANKHAYĀVĀRA  -  

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở HẬU SANH DUYÊN    ..........................................................................  184 

 PACCHĀJĀTAPACCAYASABHĀGA  -  HẬU SANH DUYÊN TẤU HỢP    .......................................  184 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:  ĀSEVANAPACCAYA – TRÙNG DỤNG DUYÊN  .........................  186 
 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  .................................................................................................................  186 

   PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP   .....................................................................................  187 

 LỜI GIẢI THÍCH    ......................................................................................................................................  189 

 CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ LỜI GIẢI THÍCH  TRONG TRÙNG DỤNG DUYÊN    ........................  191 

 LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG TRÙNG DỤNG DUYÊN   .........................................................  191 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       3   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 PHÂN TÍCH TRÙNG DỤNG DUYÊN THEO TRẠNG THÁI,   

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC    ............................................................................................  193 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP  CỦA TRÙNG DỤNG DUYÊN     ......................................  194 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG TRÙNG DỤNG DUYÊN    ..........................................................................  195 

  ĀSEVANAPACCAYASUDDHASANKHAYĀVĀRA  -  

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở TRÙNG DỤNG DUYÊN    ....................................................................  201 

 ĀSEVANAPACCAYASABHĀGA  - TRÙNG DỤNG DUYÊN TẤU HỢP    ..........................................  201 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI BA:  KAMMAPACCAYA - NGHIỆP DUYÊN   .........................................  202 
 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  .................................................................................................................  202 

   PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP   .....................................................................................  202 

 HAI NGHIỆP LINH TINH HIỆP LỰC - (KAMMAPAKINNAKAGHATANĀ)   .................................  203 

 9 CÂU SANH NGHIỆP HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC QUẢ HIỆP LỰC 

       9 SAHAJĀTAKAMMAGHATANĀ – 4 AVIPĀKAGHATANÀ   .....................................................  204 

 5 HỮU DỊ THỤC QUẢ HIỆP LỰC - 5 SAVIPĀKAGHATANĀ   ............................................................  205  

 LỜI GIẢI THÍCH    ......................................................................................................................................  206 

 CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ LỜI GIẢI THÍCH - TRONG NGHIỆP DUYÊN   ...................................  206 

 LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG NGHIỆP DUYÊN  .....................................................................  206   

1.  CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN - (SAHAJĀTAKAMMAPACCAYA)   ...........................................  207 

o GIẢI THÍCH TÓM TẮT CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN   ..........................................................  207  

2.  DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN - (NĀNAKKHANIKAKAMMAPACCAYA)  ....................................  207 

o GIẢI THÍCH TÓM TẮT DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN   ................................................................ 208 

 PHÂN TÍCH CẢ HAI NGHIỆP DUYÊN THEO 

                    TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   ............................................................. 212 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP  CỦA HAI LOẠI NGHIỆP DUYÊN .................................   214 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA)  

              VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN   .................................................................  215 

o (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   .............................................................................................  215 

o (B)  AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .................................................................................  219 

o (C)  ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   .......................................................................................  223 

 SAHAJĀTAKAMMAPACCAYA  SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

                       PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN    ..........................................................  226 

 SAHAJĀTAKAMMAPACCAYASABHĀGA  - CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN TẤU HỢP   ..............  227 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

       VÀ CHI PHÁP TRONG DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN  .......................................................................  227 

o (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   .............................................................................................  228 

o (B)  AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .................................................................................  231 

 NĀNAKKHANIKAKAMMAPACCAYA - SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

       PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN   ................................................................  233 

 NĀNAKKHANIKAKAMMAPACCAYASABHĀGA - DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN TẤU HỢP   ........  233 

 

        PHƯƠNG DANH THÍ CHỦ CÚNG DƯỜNG   .................................................................................................  234 

KINH SÁCH ĐÃ ĐƯỢC IN ẤN VÀ PHÁT HÀNH   ........................................................................................  236 

KINH SÁCH SẮP ĐƯỢC IN ẤN VÀ SẼ PHÁT HÀNH   .................................................................................  236  

 

        PHẦN  BẢN  ĐỒ  (GỒM 14 TRANG)   ..................................................................   A-1 – A-14  

 

 

 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       4   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

LỜI  MỞ  ĐẦU 

 

TẠNG  VÔ TỶ PHÁP (ABHIDHAMMA PITAKA)  gồm có bảy bộ: 
 

(1)  Dhammasanganì – Pháp Tụ,  

(2)  Vibhanga  –  Phân Tích,  

(3)  Dhàtukathà – Nguyên Chất Ngữ,  

(4)  Puggalapannati  –  Nhân Chế Định,  

(5)  Kathàvatthu – Ngữ Tông,  

(6)  Yamaka – Song  Đối,  

(7)  Patthàna – Phát Thú.  
 

Theo phần chú giải cho thấy, tất cả bảy bộ này quả thật, đều là nơi tiến hành của Bậc 

Toàn Giác, tuy nhiên từ bộ thứ nhất đến bộ thứ sáu, cho dù, quả thực là chỗ tiến hành của 

Bậc Toàn Giác, nhưng tất cả sáu bộ này vẫn chưa hội đủ năng lực đối với Bậc Toàn Giác; 

có ý nghĩa là vẫn chưa rộng lớn thâm sâu đối với Trí Tuệ của Bậc Toàn Giác.  

Do đó, trong thời gian Đức Chánh Đẳng Giác quán xét ở sáu bộ đầu thì Ngài tiến 

hành quán xét một cách thông thường, tiếp đến quán xét bộ thứ bảy là bộ Đại Phát Thú 

này thì hào quang sáu loại (sắc) phún tủa từ kim thân Đức Phật ra ngoài. 
  

Là như vậy, vì bộ Đại Phát Thú này là một bộ kinh rộng lớn, có nội dung thâm sâu 

hơn tất cả bộ kinh mà Đức Phật đã quán xét qua, và là bộ kinh duy nhất thích đáng đối 

với Bậc Trí Toàn Giác vì vừa thích hợp với trí tuệ rộng lớn thâm sâu.  

Do đó, ngay khi Đức Phật đang quán xét nơi đó, làm khởi sanh sự phỉ lạc suốt trọn 

thời gian trú vào Pháp Vị (dhammarasa), ví như kình ngư có tên gọi là Timirapingala ở 

trong đại dương sâu thẳm 84,000 do tuần thường có sự vui mừng thích ý một cách mát 

mẻ trong việc được bơi lội tung hoành ngang dọc trong đại dương, dường như thế nào, thì 

Bậc Toàn Giác cũng thường có sự phỉ lạc thỏa thích trong việc quán xét một cách rộng 

lớn thâm sâu, cực nan kiến (gambhìra) của kinh Đại Phát Thú này vậy. 
 

Một tia sáng xanh phún tủa lan tỏa ra từ râu, tóc và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.   

Một tia sáng vàng phún tủa lan tỏa ra từ sắc da và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.   Một 

tia sáng đỏ phún tủa lan tỏa ra từ máu thịt và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.  Một tia 

sáng trắng phún tủa lan tỏa ra từ xương cốt, răng và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.  Một 

tia sáng màu da cam và ánh hào quang sáng rực rỡ lan tỏa ra khắp mọi nơi từ kim thân 

của Ngài. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       5   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Cả sáu loại tia sáng này lan tỏa ra tiếp chạm Đại Địa dầy đặc 240,000 do tuần, ví như 

thỏi vàng trong núi được phủi sạch hết bụi trần.  Và tia sáng này xuyên qua lòng đất đến  

tiếp chạm thủy quyển ở dưới lòng đất dầy đặc 840,000 do tuần, ví như vàng nóng chảy ra 

trong khuôn.  

Rồi xuyên qua nước đến tiếp chạm với khí quyển dầy đặc 960,000 do tuần, ví như 

vàng ở trong núi được chất thành đống.  

Rồi xuyên qua gió đến tiếp chạm khí quyển trong phần phía dưới lòng đất 

(ajjhatàkàsa). 

Còn tia sáng ở phần trên chiếu tỏa lên đến các tầng Thiên Giới, từ Cõi Tứ Đại Thiên 

Vương, xuyên qua đến Đao Lợi Thiên, Dạ Ma, Đâu Xuất Đà, Hóa Lạc Thiên, Tha Hóa 

Tự Tại Thiên, cho đến chín tầng Phạm Thiên Giới, thấu suốt Quảng Quả Thiên 

(Vehapphalà), Ngũ Tịnh Cư Thiên, cả bốn tầng Vô Sắc Phạm Thiên Giới.  

Tia sáng xuyên qua cả bốn Vô Sắc Phạm Thiên Giới đi đến tiếp chạm khí quyển bên 

trong Tam Giới.  

Tia sáng hào quang của Đức Phật tỏa khắp mọi nơi, vô cùng tận, bao trùm khắp cả 

thế gian.  

Tia sáng này, chẳng phải được thành tựu do việc cầu nguyện, cũng chẳng phải được 

thành tựu do tiến tu bất cứ thể loại nào, mà phát sanh do bởi quán chiếu Pháp ở phần vi 

tế, thậm thâm vi diệu, quảng bác.  

Chính do nhân này, máu huyết của Ngài trở nên tinh khiết, kim thân thanh tịnh, sắc 

da trong suốt, ánh sắc hào quang có Tâm làm xuất sinh xứ được hiện hữu một cách kiên 

định khắp mọi nơi theo một đường kính 80 hắc tay. 

Do đó, từ ngữ Phát Thú trong bộ kinh thứ bảy này mới có nội dung khác biệt với từ 

ngữ Phát Thú trong phần Satipatthàna – Niệm Phát Thú (trong Chương thứ Bảy, nhóm 

Bodhipakkhiyadhamma – Giác Chi Pháp).    

Bộ Kinh Đại Phát Thú có nội dung kỳ diệu đặc thù hơn cả sáu bộ trong Tạng Vô Tỷ 

Pháp, trình bày mối tương quan nối tiếp nhau giữa sáu nhóm Pháp: 
 

(1) Lục Phát Thú (6 Patthàna), 

(2) Tứ Phần Pháp (4 Dhammanaya), 

(3) Thất Giai Đoạn (7 Mahàvàra), 

(4) Nhị Thập Tứ Duyên (24 Duyên), 

(5) Nhị Giai Đoạn Chỉ Số,  

(6) Tứ Duyên Phần (4 Paccayanaya) 
 

hiện hành dưới dạng vấn đề (hỏi và đáp xuyên suốt), bao hàm nội dung vô cùng thậm 

thâm thù thắng. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       6   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trong bộ Kinh này, được kết hợp hai bộ Chú Giải lớn, “Đại Phát Thú” (Mahà  

Patthàna) và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú” 

(Mahàpatthànasàdhippàyasarùpatthanissaya), vào thành một bộ Chú Giải với nội dung 

đầy đủ súc tích, nhằm đem lại lợi ích với tất cả Học Giả hiền triết có Tâm hoan hỷ duyệt 

ý tầm cầu Giáo Pháp cao siêu, thù thắng trong Kho Tàng Pháp Bảo. 

Qua Tập II của Bộ Chú Giải Đại Phát Thú và Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại 

Phát Thú, đã được phát hành vào Phật Lịch 2557, Dương Lịch 2013, có sự chứa đựng của 

năm Duyên, là Vô Gián Duyên, Đẳng Vô Gián Duyên, Câu Sanh Duyên, Hỗ Tương 

Duyên và Y Chỉ Duyên.   Tiếp nối theo Tập II, là Tập III có sự chứa đựng với năm 

Duyên, gồm có Cận Y Duyên, Tiền Sinh Duyên, Hậu Sanh Duyên, Trùng Dụng Duyên 

và Nghiệp Duyên.  

Với tài trí bất khả tỷ giảo của Ngài Đại Trưởng Lão SADDHAMMA JOTIKA đã 

hình thành trí tuệ sắc bén, soạn tác cả hai bộ Kinh này, luôn cả toàn bộ Tạng Vô Tỷ Pháp 

vô cùng quý báu.  Tất cả Nhân Thiên kính cung trí kính lễ ân đức sâu dầy của Ngài.   

Ngưỡng mong trí tuệ đặc thù mà Ngài có được, xin được thâm nhập và khải trí vào sở 

học sở cầu Kỷ Hạ, và vun bồi Tam Thập Pháp Ba La Mật hạnh Trí Tuệ xuyên suốt cho 

đến ngày chứng đắc Quả vị Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội túc duyên Phước Báu 

to lớn, xin thành tâm chấp thủ trí kính lễ và kính dâng Quả Phước Báu thanh cao nầy 

hướng đến hai bậc Ân Sư, Ngài Đại Trưởng Lão TỊNH SỰ (SANTAKICCO MAHĀ 

THERA), và Ngài Đại Trưởng Lão SIÊU VIỆT (ULĀRO  MAHĀ THERA) với tất cả 

lòng thành kính của con.  

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội đủ túc duyên Phước 

Báu to lớn, xin thành kính dâng Quả Phước thanh cao này hướng đến Song Thân trí kính 

của con, Cô Tư Tu Nữ PHẠM THỊ YÊN kính thương (Chùa Siêu Lý – Phú Định – Quận 

6), đến tất cả Chư Thiên hoan hỷ thùy từ hộ trì Chánh Pháp,  đến tất cả những bậc Hữu 

Ân Phật Tử đã ủng hộ cho việc đánh máy, điều chỉnh, bổ túc  với tất cả những kỹ năng kỳ 

công và phát hành bộ Kinh Đại Phát Thú, và chí đến toàn thể quý Phật Tử hữu duyên 

trong Chánh Pháp luôn được an vui trong Cảnh Quả Phước như ý nguyện mong cầu, 

đồng nhau cả thảy.  

Ngưỡng mong ÂN ĐỨC PHÁP BẢO luôn mãi được tồn tại lâu dài cho đến năm ngàn 

năm, đem lợi lạc thù thắng vi diệu đến tất cả Chư Thiên, Chư Phạm Thiên, Nhân Loại và 

tất cả chúng sanh. 

(Anumodanà, Anumodanà, Anumodanà). 
  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       7   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

    

   

    Với tấm lòng Từ Ái,                                           Hết lòng cẩn kính, 

    Mettàparamatthapàramì                                      Bhikkhu PASĀDO  

    Sàdhu, Sàdhu, Sàdhu                              
 

-----------------------00000----------------------- 

  

Bố Thí, Pháp Thí vô song 

Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp Hương. 

Bậc Trí biết cách cúng dường 

Kiên trì chân chánh, con đường phúc vinh. 

 

In this world, there are three things of value for one who gives… 

Before giving, the mind of the giver is happy. 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 

After giving, the mind of the giver is uplifted. 

A 6.37 

 

************************** 

 

Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 

Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh. 

 

----------------00000--------------- 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       8   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH 

 

Trong bộ Kinh này được phân chia ra làm ba phương pháp để tu học: 
 

I.  Học tuần tự từng mỗi Chủ Đề của quyển Kinh.  

Có ý nghĩa học lần lượt từng mỗi Duyên trong hai mươi bốn Duyên, đi theo thứ tự 

mỗi Chủ Đề trong quyển Kinh, dựa theo Chủ Đề của quyển Kinh làm nền tảng để tu học, 

như sau: 

 

1.  Theo phần Pàlì xiển thuật (Paccayuddesa) cùng với lời dịch. 

2. Theo phần Pàlì xiển minh (Paccayaniddesa) cùng với lời dịch, luôn cả việc  

phân tích Câu với nội dung Chi Pháp, và Duyên Hiệp Lực (Ghatanà). 

3. Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, 

Thời và Mãnh Lực. 

4.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

5.  Chú Giải và lời giải thích. 
 

Ví như việc tu học trong phần Pàlì xiển thuật về “Nhân Duyên” cho đến “Bất Ly 

Duyên” phải cho đến chấm dứt hết.  Rồi đến phần Pàlì xiển minh, tương tự như trên, từ 

Nhân Duyên cho đến Bất Ly Duyên.  Và như thế, tuần tự tu học theo từng phần cho đến 

phần Chú Giải và lời giải thích, là phần cuối cùng.  

Đây là phương pháp tu học thứ nhất (là phương pháp tu học theo thứ tự mỗi Chủ Đề 

trong quyển Kinh đã có hiện bày).    
 

II.  Học từng mỗi Duyên theo thứ tự hạn định của mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi một Duyên theo thứ tự mỗi Chủ Đề trong năm Chủ 

Đề (như điều một của phương pháp thứ nhất) xắp thành việc tu học tuần tự, như sau: 

 

1.  Chú Giải và lời giải thích. 

2.  Theo phần Pàlì xiển thuật và lời dịch. 

3.  Theo phần Pàlì xiển minh và lời dịch, cùng với việc phân tích Câu và nội dung  

Chi Pháp (chỉ loại trừ sự việc liên quan với phần Duyên Hiệp Lực). 

4. Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, 

Thời và Mãnh Lực. 

5.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

6.  Duyên Hiệp Lực (Ghatanà). 

-  Tấu Hợp (Sabhàga):   trình bày phần cuối của “Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề” trong  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       9   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

từng mỗi Duyên. 

-  Hiệp Lực (Ghatanà):  trình bày phần cuối của “Duyên xiển minh” trong từng mỗi 

Duyên. 

Việc tu học trường hợp Duyên Hiệp Lực (Tấu Hợp – Hiệp Lực) cũng nên nhìn theo 

nền tảng của phần Pàlì phụ lục của quyển Kinh này để làm phát sanh sự hiểu biết một 

cách rõ ràng. 

Ví như việc tu học Nhân Duyên theo trường hợp của phần “Chú Giải và lời giải 

thích” cho chấm dứt hết. Rồi tiếp theo là việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên xiển 

thuật” v.v. cho đến việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên Hiệp Lực” là chấm dứt 

việc tu học trọn vẹn của phần Nhân Duyên.  

Đây là phương pháp tu học theo phương pháp thứ hai. 
 

III. Học từng mỗi Giống (hoặc từng mỗi một nhóm) theo thứ tự hạn định của 

mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi Giống (nhóm) theo thứ tự Chủ Đề trong Kinh sách 

đã hạn định (như Chủ Đề theo phương pháp thứ hai) tương tự với việc tu học từng mỗi 

một Duyên trong phương pháp thứ hai vậy.  Tuy nhiên sẽ thay đổi việc tu học kể từ 

Duyên thứ nhất mãi cho đến Duyên thứ hai mươi bốn, với việc bắt đầu tu học kể từ mười 

lăm Duyên hiện hữu trong “Giống Câu Sanh” (Sahajàtajàti) cho chấm dứt trước.   Rồi 

tiếp theo là đi đến việc tu học tám Duyên hiện hữu trong “Giống Cảnh” (Àrammanajàti) 

mãi cho đến một Duyên hiện hữu trong Giống cuối cùng là “Giống Dị Thời Nghiệp” 

(Nànakkhanikammajàti) là chấm dứt việc tu học theo phương pháp thứ ba. 

Với tu học theo phương pháp thứ ba này, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết rộng lớn và dễ 

dàng trong việc suy nghĩ đến Duyên Hiệp Lực. 

Lại nữa, việc tu học phương pháp thứ hai, là đặc biệt thích hợp cho Học Giả muốn 

được thấu triệt một cách chi tiết hết tất cả từng mỗi Duyên, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết 

tương quan tiếp nối mà không gián đoạn, và không phát sanh sự lẫn lộn hoặc nghi ngờ 

trong việc nghĩ đến Duyên Hiệp Lực.  Vì lẽ việc tu học cho đến phần cuối cùng từ nơi 

việc tu học đầy đủ chi tiết ở phần trước đó. Còn việc tu học phương pháp thứ ba đặc biệt 

đối với Học Giả nghĩ đến Duyên Hiệp Lực không cần phải nhớ đến tên gọi của cả hai 

mươi bốn Duyên, và làm cho nhìn thấy Trạng Thái giống nhau và khác nhau của từng 

mỗi Duyên một cách rõ ràng và chính xác. 

 

 ---------------------00000--------------------- 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       10   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Namo  Tassa  Bhagavato  Arahato  Sammàsambuddhassa 

Cung Kính Đức Thế Tôn - Ứng Cúng - Chánh Đẳng Giác 

------------------------------------------ 

Mahàpatthànasàdhippàyasarùpatthanissaya 

Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú 

-------------------------------------------- 

 

BUDDHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT 

 

Vicittadhammavadannum          Paramatthapàranatgum 

Hanaripum  nayavidum               Vandàmi sirasà garum. 

 

Đệ tử có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh, xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Đẳng Giác, Giáo chủ nhân 

loại, Bậc Toàn Trí thuyết giảng phân tích Chánh Pháp một cách tỷ mỷ tốt đẹp.  

Ngài đã đạt đến tột cùng của bờ an vui là Pháp Siêu Lý.  Ngài đã sát trừ hoàn toàn 

phiền não (kilesa) là chủ các pháp nghịch.  Ngài có trí tuệ thông suốt Pháp Siêu Lý một 

cách vẹn toàn. 

 

Antam jàtijaràdìnam             Akàsi dupaduttamo 

Anekassàhacittena         Assàsentam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, bậc chí thượng hơn cả loài hữu tình hai chân. Với sự 

dũng mãnh của Tâm Lực, Ngài đã diệt trừ tất cả mọi khổ đau, về sanh, già, đau, chết, v.v. 

Ngài đã ban phát nguồn sinh lực vi diệu. 

 

Nudeti ràgacittàni                       Nudàpeti param janam 

Nuna attham manussànam        Nusàsantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, Ngài đã giảng dạy đối với tất cả chúng sanh, với ý 

nghĩa trau chuốt, thường làm diệt mất tất cả Tâm hằng hiện hữu sự tham ái.  

 

DHAMMAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP 

 

Atthobhàsehi  jutantam                  Lilàpadasatàrakam 

Malahantam  dhammacandam    Vandàmi  sirasàdaram. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       11   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Pháp chói sáng với nội dung 

thâm sâu, kết hợp với sự quyến rũ của các câu Pháp lớn nhỏ, xinh đẹp như một vì sao, 

sáng tỏ như vầng trăng sáng sạch mây mờ. 

 

Vantaràgam vantadosam       Vantamoham vantapàpam 

Vantabàlà micchadinnam        Vantatantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, Giáo Pháp có năng lực diệt trừ mọi tham ái, sân hận, 

si mê, xa lìa mọi điều tội lỗi, điều xấu ác, và tà kiến. 

 

Tàresi sabbasattànam                          Tàresi oramatìram 

Tàrentam mokkhasamsàram      Tàrentantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp có năng lực làm cho tất cả chúng sanh 

được vượt thoát khỏi mọi phiền não và khổ đau; có năng lực làm cho tất cả chúng sanh 

vượt thoát khỏi Tứ Bộc Lưu, vượt thoát khỏi bờ này đến bờ kia, vượt thoát khỏi vòng 

sanh tử luân hồi và cho đi đến chứng đạt Níp Bàn. 

 

Lito yo sabbadukkhesu                   Likkhite pitakattaye 

Limpittepi suvannena         Likkhantantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp đã được các bậc Giáo Thọ A La Hán 

tiền bối soạn thảo khắc ghi vào những mảnh vàng lá, làm thành Tam Tạng để cho hàng 

hậu bối có được học hỏi tu tập,và xin trí kính lễ Pháp Học và Pháp Hành.   

 

SANGHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG 

 

Aggasàra  dhammathitim              Bhaggamànajayasirim 

Aghamigim  hanajivim            Vandàmya  samghakesarim. 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Thánh Tăng, bậc đã kiên trì an trú 

trong cùng tột cốt lõi bản thể Pháp.  Bậc đã chiến thắng và kết hợp với điều an lành.   Bậc 

đã tiêu diệt hết mọi Pháp đối nghịch là các Pháp Phiền Não cùng với Mạn tùy miên đã 

được đoạn trừ, ví như sư tử dũng mãnh đã sát tử mọi loài nai vậy. 

 

Tosento devamanussànam        Tosento dhammadesapi 

Toseti dutthacittàni                 Tosentantam namàmiham. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       12   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo hằng làm cho Chư Thiên và Nhân Loại 

luôn được an vui trong Thiện Pháp.  Là bậc trình bày Giáo Pháp với Pháp Học, Pháp 

Hành và Pháp Thành dẫn đến phát sanh sự vui mừng thỏa thích hoan hỷ trong Nhân Loại.   

Là bậc làm cho người có Tâm Bất Thiện, với Tâm bị gây tổn hại bởi những điều xấu ác, 

cho được phục thiện và có khả năng đi đến làm cho suy giảm và diệt trừ mọi điều xấu ác.  

Là người hằng làm cho Tứ Phật đồ chúng được hoan hỷ an vui trong Tam Vô Lậu Học.   

 

Sàsanam sampaticchannam        Sàsanantam sivam rammam 

Sàsanam anusàseyyam                         Sàsanantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo đã hướng dẫn Giáo Pháp mà Đức Phật 

đã khéo giảng dạy cho đi đến tốt đẹp, làm thành Pháp Độ Nhân (Niyyanikadhamma), 

dẫn dắt tất cả chúng sanh chặt đứt ái dục thúc phược và chứng đạt Níp Bàn, là Pháp an 

vui tuyệt đối một cách xác thực.  Là bậc hằng luôn hướng dẫn dạy bảo Giáo Pháp, hằng 

dẫn dắt Giáo Pháp cho được tiếp nối mãi, cho trở thành di sản bất tử được truyền thừa lại 

mãi mãi cho thế hệ mai sau.    

 

ĀCARIYAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ 

 

Dhirànadhìrasetthantam              Silàghasìghanànikam 

Hitàvaham  mahàtheram            Panàmya  mama  àceram. 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Tôn Sư Đại Trưởng Lão 

Bhaddantanànika  (Ngài là Tăng Trưởng của thủ đô nước Miến Điện).  Ngài là Tôn Sư 

của bần đạo, là một bậc trí thức thông tuệ trong tất cả những bậc trí thức thông tuệ.  Ngài 

là bậc có trí tuệ xảo diệu đáng ca ngợi.  Ngài dẫn dắt phần lợi ích thế gian và siêu xuất 

thế gian đến tất cả mọi hạng người. 

 

PATINNĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN 

 

Yàcitoham karissàmi               Sissaganehi  sàdhukam 

Mahàpatthànanissayam       Deyyabhàsàya  dullabham. 

 

Bần đạo có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh xin soạn tác kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội 

Dung Đại Phát Thú” với lòng từ ái, thể theo sự yêu cầu của tất cả bậc học giả. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       13   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Yam nissayam susankhatam        Sudhàriya bhisundaram 

Tam sadàppapannànampi          Vuddhim pàpeti tankhane. 

 

Bần đạo soạn tác hai bộ kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội 

Dung Đại Phát Thú” này có chất lượng ví như vật thực ở cõi Thiên Giới (sudhàbhojana  

–  tiên thực), sẽ thường luôn tăng trưởng trí lực ngay cả với người thiểu trí trong khi tinh 

cần học tập. 

 

-----------------00000---------------- 

 

PATTHANAKĀRA  -  LỜI SỞ NGUYỆN 

 

Abhivaddhantu  me pannà         Saddhà sati  samàdhayo 

Parakkamo  lokassàda          Bodhayatthàna param param. 

 

Xin cho Tín, Tấn, Niệm, Định và Tuệ của bần đạo luôn được tăng trưởng, ngõ hầu 

đem lại hữu ích đến Tuệ Giác trong thời vị lai.  Đó là niềm ước muốn cao quý nhất của 

Thế Giới Hữu Tình. 

 

Apattham yàva buddhattam     Pannàdhikam bhavàmiham 

Jàtisarananikova                              Jetthasettho nirantaram 

 

Bao giờ “Tuệ Chí Thượng Giác Hữu” (Pannàdhikabuddhabhàva) của bần đạo vẫn 

chưa được đạt thành kết quả,  thì xin nguyện cho bần đạo được chứng đắc ở trong kiếp 

sống có được “Truy Niệm Trí” (Anussarananàna) thanh cao cùng tột, luôn suốt mãi với 

thời gian lâu dài. 

 

 Na  jànàmìti  vacanam            Na kathemi  kudàcanam 

Yam loke atthi tam sippam    Sabham jànàmi sàdhukam 

 

Bất luận trong kiếp sống nào, hữu nào, thì xin cho bần đạo không có nghe nói đến lời 

nói rằng “không biết chi, không biết chi”, về tên gọi của bất luận nghệ thuật nào trong 

Thế Gian nầy, và xin nguyện cho bần đạo đều được liễu tri hết tất cả. 

 

Sutamattena  yà bhàsà        Samvijjanti anappakà 

Tàsu cheko bhaveyyàmi             Aggappatto susìlavà 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       14   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Bất luận có một loại ngôn ngữ nào, cho dù chỉ là được nghe nói đến, thì cũng xin cho 

bần đạo có được Trí Tuệ để rõ biết hết tất cả các loại ngôn ngữ đó, và cùng tột, xin cho 

bần đạo được thành người có Giới Hạnh thanh cao. 

 

Natthi natthìti vacanam        Dehi dehìti kulanam 

Kudàcanam na sunomi          Navadeyyàmi so aham 

 

Xin cho bần đạo không có được nghe nói đến lời nói rằng “không có, không có”,  và 

xin cho bần đạo không phải nói đến với lời nói rằng “xin hãy bi mẫn Xả Thí”.   

 

Kareyyam  gàravam  garum       Màneyyam mànanàraham 

Vandeyyam  vandanàraham             Pùjeyyam pùjanàraham 

 

Xin cho bần đạo được tôn trọng đến bậc đáng tôn trọng, xin cho bần đạo được tôn 

kính đến bậc đáng tôn kính, xin cho bần đạo được lễ bái đến bậc đáng lễ bái, và xin cho 

bần đạo được cúng dường đến bậc đáng cúng dường. 

 

Abhijjhà issà maccheva         Micchàditthìhi pàpato 

Mànakodhà kàmalokà             Yàpyarogà gato sadàti 

 

Xin cho bần đạo được xa lìa tách khỏi các Ác Pháp, là cừu hận, tật đố, lận sắt, tà kiến, 

kiêu mạn, phẫn nộ, và sự rung động trong mọi Dục công đức, và trong tất cả bệnh tật ốm 

đau, và xin cho không có nhầm lẫn lẫn lộn trong suốt mọi thời gian. 

 

NIGAMAGĀTHĀ  - BÀI KỆ TÓM TẮT 

 

 Nattham patto ayam gantho        Deyyabhàsàya  sankhato 

Tidullabho  bhisundaro                            Sàdhùhi atimànito 

 

Với bộ Kinh sách “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát 

Thú” do bần đạo đã soạn tác, quả là một bộ Kinh sách rất khó liễu tri và là bộ Kinh sách 

rất có giá trị, là nơi đáng được hoan hỷ duyệt ý với những người có đức hạnh, đã được 

kết thúc chỉ là bấy nhiêu đây. 

 

------------------00000------------------ 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       15   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ CHÍN 

UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

UPANISSAYAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH CẬN Y DUYÊN 

 

“Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo – pe – Senàsanam pi Upanissaya -

paccayena paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Upanissayapaccaya – Cận Y Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức Thế 

Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/ “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo”-  Những Danh Uẩn Thiện sanh trước 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Thiện sanh sau sau với mãnh 

lực Cận Y Duyên.  

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Thiện sanh trước trước, là 20 Tâm Thiện hiện đang sanh (trừ 

Tâm Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở phối hợp, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Tứ 

Danh Uẩn Thiện sanh sau sau, là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, với 

mãnh lực Cận Y Duyên, là Cảnh Cận Y Duyên, Vô Gián Cận Y Duyên, và Thường Cận 

Y Duyên. 
 

2/ “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

dhammànam kesanci Upanissayapaccayena paccayo”-    Những Danh Uẩn Thiện sanh 

trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một chút ít Danh Uẩn Bất Thiện sanh sau 

sau với mãnh lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Thiện sanh trước trước, là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế hiện đang 

sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một chút ít Tứ Danh Uẩn 

Bất Thiện sanh sau sau, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 27 Tâm Sở phối hợp, với 

mãnh lực Cận Y Duyên, là Cảnh Cận Y Duyên và Thường Cận Y Duyên. 
 

3/ “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Thiện sanh trước  

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Vô Ký sanh sau sau với mãnh  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       16   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Thiện sanh trước trước, là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh, 38 

Tâm Sở phối hợp, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Tứ Danh Uẩn Vô Ký sanh 

sau sau, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, 

với mãnh lực Cận Y Duyên, là Cảnh Cận Y Duyên, Vô Gián Cận Y Duyên, và Thường 

Cận Y Duyên. 
 

4/ “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo”-  Những Danh Uẩn Bất Thiện sanh trước 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Bất Thiện sanh sau sau với 

mãnh lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Bất Thiện sanh trước trước, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang 

sanh, 27 Tâm Sở phối hợp, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Tứ Danh Uẩn Bất 

Thiện sanh sau sau, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 27 Tâm Sở phối hợp, với mãnh 

lực Cận Y Duyên, là Cảnh Cận Y Duyên, Vô Gián Cận Y Duyên, và Thường Cận Y 

Duyên. 
 

5/ “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam kesanci Upanissayapaccayena paccayo”-  Những Danh Uẩn Bất Thiện 

sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một chút ít Danh Uẩn Thiện sanh sau 

sau với mãnh lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Bất Thiện sanh trước trước, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang 

sanh, 27 Tâm Sở phối hợp, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một chút ít Tứ Danh Uẩn 

Thiện sanh sau sau, là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, với mãnh lực 

Cận Y Duyên, là Thường Cận Y Duyên. 
 

6/ “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Bất Thiện sanh trước 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Vô Ký sanh sau sau với mãnh 

lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Bất Thiện sanh trước trước, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang 

sanh, 27 Tâm Sở phối hợp, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Tứ Danh Uẩn Vô 

Ký sanh sau sau, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh, 38 Tâm Sở 

phối hợp, với mãnh lực Cận Y Duyên, là Vô Gián Cận Y Duyên và Thường Cận Y 

Duyên. 

7/ “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Vô Ký sanh trước  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       17   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Vô Ký sanh sau sau với mãnh 

lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Ngũ Uẩn Vô Ký sanh trước trước, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác 

hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, 28 Sắc Pháp và Níp Bàn, làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với những Danh Uẩn Vô Ký sanh sau sau, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác 

hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, với mãnh lực Cận Y Duyên, là Cảnh Cận Y 

Duyên, Vô Gián Cận Y Duyên, và Thường Cận Y Duyên. 
 

8/ “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo”-  Những Danh Uẩn Vô Ký sanh trước 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Thiện sanh sau sau với mãnh 

lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Ngũ Uẩn Vô Ký sanh trước trước, là 35 Tâm Dị Thục Quả hiện đang sanh ở 

bên trong của ta (trừ Tâm Quả Vô Sinh), hoặc 36 Tâm Dị Thục Quả hiện đang sanh ở 

trong người,  20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, 28 Sắc Pháp và Níp 

Bàn, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Thiện sanh sau sau, là 21 Tâm 

Thiện hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, với mãnh lực Cận Y Duyên, là Cảnh Cận Y 

Duyên, Vô Gián Cận Y Duyên, và Thường Cận Y Duyên. 
 

9/ “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

dhammànam Upanissayapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Vô Ký sanh trước 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Bất Thiện sanh sau sau với 

mãnh lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Ngũ Uẩn Vô Ký sanh trước trước, là 32 Tâm Dị Thục Quả Hiệp Thế hiện 

đang sanh, 20 Tâm Duy Tác, 35 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần), 28 Sắc Pháp, 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Bất Thiện sanh sau sau, là 12 Tâm 

Bất Thiện hiện đang sanh, 27 Tâm Sở phối hợp, với mãnh lực Cận Y Duyên, là Cảnh 

Cận Y Duyên, Vô Gián Cận Y Duyên, và Thường Cận Y Duyên. 
 

10/ “Utubhojanam pi  Upanissayapaccayena paccayo”-   Ngay cả Quý Tiết Vật 

Thực cũng làm duyên với mãnh lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Quý Tiết là nóng, lạnh, và những Quý Tiết Vật Thực ở phần tốt đẹp bổ 

dưỡng (Sappàyabhojana) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân – Tâm, tức là Sắc Uẩn 

và những Uẩn Thiện – Bất Thiện, với mãnh lực Cận Y Duyên, là Thường Cận Y Duyên. 
 

11/ “Puggalo pi  Upanissayapaccayena paccayo”-  Ngay cả Người cũng làm duyên 

với mãnh lực Cận Y  Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       18   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Người là hảo bằng hữu (Kalyànamitta), ác hữu (Pàpamitta), mẹ, cha, con  

trai, con gái, thầy Tế Độ, Giáo Thọ Sư, bậc đồng Phạm Hạnh (Saddhivihàrika), và đệ tử 

(Antevàsika) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm, là những Danh Uẩn Thiện – Bất 

Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên (theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng) hoặc đối với Thân – 

Tâm làm Thường Cận Y Sở Duyên (theo phần Kinh Tạng) với mãnh lực Cận Y Duyên, 

là Thường Cận Y Duyên. 
 

12/ “Senàsanam pi  Upanissayapaccayena paccayo”-   Ngay cả Trú Xứ cũng làm 

duyên với mãnh lực Cận Y  Duyên.  

Tại đây, Trú Xứ là chùa, nhà, chỗ nằm, chỗ ngồi, hoặc là rừng già, núi đồi, cội cây, 

vật nhẹ mềm, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm, là những Danh Uẩn Thiện – Bất 

Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên (theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng) hoặc đối với Thân – 

Tâm làm Thường Cận Y Sở Duyên (theo phần Kinh Tạng) với mãnh lực Cận Y Duyên, 

là Thường Cận Y Duyên. 
 

Ghi chú:   Có 38 Tâm Sở phối hợp với Tâm Thiện, Tâm Quả, và Tâm Duy Tác của 

Pháp Sở Duyên trong Cảnh Cận Y Duyên, thường là trừ ra theo từng trường hợp.  

Còn trong Vô Gián Cận Y Duyên và Thường Cận Y Duyên thì Tâm Sở thường luôn 

phối hợp theo chỗ đáng phối hợp. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ nhất:  Purimà purimà kusalà dhammà làm 

Kattupada: Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là: 

 

# Nếu là Cảnh Cận Y Duyên:  chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế hiện đang sanh 

trước trước, 38 Tâm Sở đáng chú tâm kiên cường, thành người làm việc giúp đỡ ủng hộ 

đối với 4 Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí sanh sau sau, thành người quan tâm một 

cách kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh.  

Và 20 Tâm Thiện hiện đang sanh trước trước (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở 

phối hợp đáng chú tâm kiên cường, thành người làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm 

Đại Thiện Tương Ưng Trí sanh sau sau, thành người quan tâm một cách kiên cường trong 

việc tiếp thâu Cảnh.    

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 8 Tâm Đại Thiện hiện đang sanh, 

thành người quan tâm một cách kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 3 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       19   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Vô Gián Cận Y Duyên:  Purimà purimà kusalà dhammà làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ, chi pháp là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế sanh trước trước, làm Năng 

Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ, là cái Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 2 v.v,  9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại, 4 

Tâm Đổng Lực Đạo sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 6 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên, 

(2) Vô Gián Duyên, 

(3) Đẳng Vô Gián Duyên. 

(4) Trùng Dụng Duyên, 

(5) Hiện Hữu Duyên, 

(6) Bất Ly Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Vô Gián Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:   Purimà purimà kusalà dhammà làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ, chi pháp là 20 Tâm Thiện hiện đang sanh trước trước (trừ Tâm Đạo Vô 

Sinh) hình thành rất nhiều năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ, là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến một 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực duy nhất, tức là:  Thường Cận Y Duyên. 
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ hai:  Purimà purimà kusalà dhammà làm 

Kattupada: Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là: 

 

# Nếu là Cảnh Cận Y Duyên: chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế hiện đang sanh 

trước trước, 38 Tâm Sở ở phần đáng chú tâm kiên cường, làm Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       20   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ, là 8 Tâm căn Tham hiện đang sanh sau sau, thành người quan tâm một cách  

kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 3 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:   
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:  Purimà purimà kusalà dhammà làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ, chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế hiện đang sanh trước trước, hình thành 

rất nhiều năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến một 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực duy nhất, tức là:  Thường Cận Y Duyên. 
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ ba:  Purimà purimà kusalà dhammà làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là: 
 

# Nếu là Cảnh Cận Y Duyên:  chi pháp là 1 Tâm Đạo Vô Sinh hiện đang sanh trước 

trước,  làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ, là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí hiện đang sanh sau sau, thành người 

quan tâm một cách kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 3 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:   
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên. 

 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       21   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

# Nếu là Vô Gián Cận Y Duyên:  Purimà purimà kusalà dhammà làm Kattupada:   

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 7 

làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 11 Tâm Na Cảnh trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 19 Tâm 

Hữu Phần trong giai đoạn Đổng Lực. 

Đôi Đổng Lực Đại Thiện thứ 1 ở vị trí làm Thuận Tùng, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 12 Tâm câu hành Hỷ của Tâm Quả bậc thấp. 

Đôi Đổng Lực Đại Thiện thứ 3 ở vị trí làm Thuận Tùng, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 3 Tâm câu hành Xả của Tâm Quả bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của 5 Tâm Đổng Lực Thiện Sắc Giới, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 

9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Không Vô Biên Xứ, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Thức Vô Biên Xứ, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 2 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Vô Sở Hữu Xứ, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 

9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 3 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với 13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân với 1 Tâm Quả Bất Lai trong sát na xuất 

khỏi Thiền Diệt. 

4 Tâm Đổng Lực Đạo làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Quả của bản thân. 

 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada: 

Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại 

Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại, 4 Tâm Quả. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa 

theo thích hợp là: 
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên.  
 

Còn cả 4 Tư Đạo làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Quả, có được 6 mãnh lực 

Duyên, là:  

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       22   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Vô Gián Duyên, 

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Vô Gián Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:  Purimà purimà kusalà dhammà làm Kattupada: 

Câu Chủ Từ, chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh trước trước hình thành rất nhiều 

năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ, là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 6 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:   
 

(1) Thường Cận Y Duyên, 

(2) Vô Gián Duyên, 

(3) Đẳng Vô Gián Duyên, 

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên, 

(5) Hiện Hữu Duyên, 

(6) Bất Ly Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Thường Cận Y Duyên, tùy theo thích hợp đối với Năng Duyên và Sở 

Duyên. 
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ 4:  Purimà purimà akusalà dhammà làm 

Kattupada: Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là: 

 

# Nếu là Cảnh Cận Y Duyên: chi pháp là 8 Tâm căn Tham hiện đang sanh trước 

trước, quan tâm một cách kiên cường, làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada: 

Câu Liên Hệ, là 8 Tâm căn Tham hiện đang sanh sau sau, thành người quan tâm một cách 

kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 3 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:   



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       23   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Vô Gián Cận Y Duyên:  Purimà purimà akusalà dhammà làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 

cho đến thứ 6 làm việc giúp đỡ ủng hộ tuần tự một cách đặc biệt đối với Tâm Đổng Lực 

Bất Thiện thứ 2 cho đến thứ 7. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 2 đến 

thứ 7. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa 

theo thích hợp là:   
 

(1) Vô Gián  Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên,  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Vô Gián Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:  Purimà purimà akusalà dhammà làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ,chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh trước trước hình thành rất 

nhiều năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada: 

Câu Liên Hệ, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến một 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực duy nhất, tức là:  Thường Cận Y Duyên, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của  

Thường Cận Y Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       24   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ năm:  Purimà purimà akusalà dhammà làm  

Kattupada:  Câu Chủ Từ, chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh trước trước hình  

thành rất nhiều năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ, là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến một 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực duy nhất, tức là:  Thường Cận Y Duyên, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của 

Thường Cận Y Duyên.  
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ sáu:  
 

#  Nếu là Vô Gián Cận Y Duyên:  Purimà purimà akusalà dhammà làm Kattupada: 

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm cuối cùng của Đổng Lực 

căn Tham, Tâm Đổng Lực căn Si, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 11 Tâm Na Cảnh 

trong giai đoạn Na Cảnh, hoặc 19 Tâm Hữu Phần trong giai đoạn Hữu Phần, và Tâm cuối 

cùng của Đổng Lực căn Sân làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 6 Tâm Na Cảnh Xả Thọ 

trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 6 Tâm Hữu Phần Xả Thọ Dục Giới trong giai đoạn Đổng 

Lực. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 

9 Tâm Quả Đáo Đại. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa 

theo thích hợp là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên.  
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:  Purimà purimà akusalà dhammà làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ, chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh trước trước hình thành rất 

nhiều năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada:   

Câu Liên Hệ, là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       25   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến hai  

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:  
  

(1) Thường Cận Y Duyên, 

(2) Dị Thời Nghiệp Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Thường Cận Y Duyên.  
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ bảy: 

 

 # Nếu là Cảnh Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà  làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ, chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh  hiện đang sanh trước trước với Níp Bàn, 

làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí sanh sau sau, thành 

người quan tâm một cách kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada: 

Câu Liên Hệ, là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí và 4 Tâm Quả thành người quan tâm 

một cách kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến ba 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:   
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên. 

 

 # Nếu là Vô Gián Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà  làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Tái Tục làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Hữu Phần thứ nhất và Tâm Hữu Phần thứ nhất, v.v. cho 

đến Tâm Hữu Phần thứ 15 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Hữu Phần thứ hai v.v. 

cho đến Tâm Hữu Phần thứ 16 trong Lộ Trình Tâm Thoát Ly (Vithìmuttacitta- Lộ Trình 

Ngoại Lộ)  

(Tâm Tái Tục, Tâm Hữu Phần) sanh tiếp nối từ nơi Tâm Tử trong Hữu trước. 

15 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn ở vị trí làm thành Hữu Phần Dứt Dòng, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với 2 Tâm Khai Môn. 

4 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới ở vị trí làm thành Hữu Phần Dứt Dòng, làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tâm Khai Ý Môn. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       26   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1 Tâm Khai Ngũ Môn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm Ngũ Song Thức. 

10 Tâm Ngũ Song Thức làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Tiếp Thâu. 

2 Tâm Tiếp Thâu làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Tâm Thẩm Tấn.      

3 Tâm Thẩm Tấn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Đoán Định. Tâm Đoán Định 

thứ 1 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Đoán Định thứ 2 và Tâm Đoán Định thứ 2 

làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Đoán Định thứ 3 trong Lộ Trình Hy Thiểu 

(Parittàrammanavithì). 

Tâm Đoán Định làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm thứ 1 của 9 Tâm Đổng Lực 

Duy Tác Dục Giới trong Lộ Trình Cảnh Cực Cự Đại, Lộ Trình Cảnh Cự Đại, Lộ Trình 

Cảnh Minh Hiển và Lộ Trình Cảnh Bất Minh Hiển. 

Tâm thứ 1 của 9 Tâm Đổng Lực Duy Tác Dục Giới cho đến Tâm thứ 6 làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tâm Đổng Lực Duy Tác Dục Giới thứ 2 cho đến Tâm thứ 7. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Tiếu Sinh làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 5 Tâm Na 

Cảnh câu hành Hỷ trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân 

trong giai đoạn Đổng Lực. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 5 Tâm Na Cảnh câu hành Hỷ trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 13 Tâm Hữu Phần Tam 

Nhân trong giai đoạn Đổng Lực. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 6 Tâm Na Cảnh câu hành Xả trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 13 Tâm Hữu Phần Tam 

Nhân trong giai đoạn Đổng Lực. 

Tâm Na Cảnh thứ 1 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Na Cảnh thứ 2. 

Tâm Na Cảnh thứ 2 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm Hữu Phần Dục Giới.  

Đôi Đổng Lực Đại Duy Tác thứ 1 ở vị trí làm Chuyển Tộc hoặc Thuận Tùng, làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Duy Tác Đáo Đại Hỷ Thọ, 4 Quả Vô Sinh Hỷ Thọ. 

Đôi Đổng Lực Đại Duy Tác thứ 3 ở vị trí làm Chuyển Tộc hoặc Thuận Tùng, làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với 5 Duy Tác Đáo Đại Xả Thọ, 1 Quả Vô Sinh Xả Thọ. 

9 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại đã sanh trước trước cùng nhau ở phần Sơ Thiền, 

Nhị Thiền,v.v, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 9 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại đã 

sanh sau sau cùng nhau ở phần Sơ Thiền, Nhị Thiền,v.v, trong Lộ Trình Nhập Định 

(Samàpajjanavithì). 

Tâm cuối cùng của 5 Đổng Lực Duy Tác Sắc Giới làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 9 

Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Không Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ 

đối với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Thức Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       27   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đối với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 2 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Vô Sở Hữu Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối  

với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 3 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với 13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân với 1 Tâm Quả Vô Sinh trong sát na xuất 

khỏi Lộ Trình Thiền Diệt. 

4 Tâm Đổng Lực Quả đã sanh trước trước cùng nhau ở phần Quả Thất Lai, Quả Nhất 

Lai,v.v, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Đổng Lực Quả sanh sau sau cùng nhau ở 

phần Quả Thất Lai, Quả Nhất Lai,v.v, trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

Tâm cuối cùng của 4 Tâm Đổng Lực Quả làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 13 Tâm 

Hữu Phần Tam Nhân.   

Tâm thứ 2 của Tâm Na Cảnh làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm Tử Dục Giới 

trong Lộ Trình Cận Tử (Maranàsannavithì) ở giai đoạn Na Cảnh. 

Tâm Đổng Lực thứ 5 của Đổng Lực Đại Duy Tác làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 13 

Tâm Tử Tam Nhân trong Lộ Trình Cận Tử ở giai đoạn Đổng Lực.  

19 Tâm Hữu Phần làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 19 Tâm Tử trong Lộ Trình Cận 

Tử ở giai đoạn Na Cảnh hoặc giai đoạn Đổng Lực. 

4 Tâm Tử Nhị Nhân và 2 Tâm Tử Vô Nhân làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm 

Tái Tục Dục Giới. 

4 Tâm Tử Dục Giới Tam Nhân làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 19 Tâm Tái Tục. 

5 Tâm Tử Sắc Giới làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 17 Tâm Tái Tục Hữu Nhân. 

1 Tâm Tử Không Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Tái Tục Dục 

Giới Tam Nhân, 4 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới. 

1 Tâm Tử Thức Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Tái Tục Dục 

Giới Tam Nhân, 3 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới bậc thấp. 

1 Tâm Tử Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Tái 

Tục Dục Giới Tam Nhân và 1 Tâm Tái Tục Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada: 

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh sanh sau sau.  

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực Duyên, là nếu Dị Thục Quả và Duy Tác đã sanh trước trước (trừ Tâm Tử của 

bậc Vô Sinh) làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Dị Thục Quả và Duy Tác sanh sau sau, thì 

có được mãnh lực của 5 Duyên là:  

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       28   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên,  
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Cận Y Duyên.  

Nếu là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác đã sanh trước trước, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh sau sau, thì có được mãnh lực của 6 Duyên là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên, 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ, chi pháp là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh 

trước trước, 28 Sắc Pháp, hình thành rất nhiều năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ, là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến một 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực duy nhất, tức là:  Thường Cận Y Duyên, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của 

Thường Cận Y Duyên.  
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ tám:  

 

# Nếu là Cảnh Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà  làm Kattupada:  

Câu Chủ Từ, chi pháp là 1 Tâm Quả bậc thấp hiện đang sanh trước trước với Níp Bàn, 

làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí sanh sau sau, thành 

người quan tâm một cách kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, và Níp Bàn làm việc 

giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Đạo sanh sau sau, làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ, là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí và 4 Tâm Đạo sanh sau sau, thành người 

quan tâm một cách kiên cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Sở Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       29   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến ba  

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:  

 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên.  
 

# Nếu là Vô Gián Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà làm 

Kattupada: Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đoán Định 

trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Đổng Lực thứ 1 của 8 Tâm Đổng 

Lực Đại Thiện. 

Upanissayapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực của 5 Duyên, là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) ĐẳngVô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên,  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Cận Y Duyên. 
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ, chi pháp là 35 Tâm Quả (trừ 1 Tâm Quả Vô Sinh) hình thành 

rất nhiều năng lực (Balava), hoặc 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh trước 

trước, 28 Sắc Pháp, làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ, là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến một 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực duy nhất, tức là:  Thường Cận Y Duyên, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của 

Thường Cận Y Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       30   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Pàlì điều thứ chín:  
 

# Nếu là Cảnh Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà làm Kattupada: 

 Câu Chủ Từ, chi pháp là 18 Sắc Thành Tựu, là Địa, Thủy, Hỏa, Phong, Sắc, Thinh,  

Khí, Vị, và Thần Kinh Nhãn, Thần Kinh Nhĩ, Thần Kinh Tỷ, Thần Kinh Thiệt, Thần 

Kinh Thân, Nam Tính, Nữ Tính, Sắc Ý Vật, Sắc Mạng Quyền, Sắc Vật Thực ở phần hoan 

hỷ duyệt ý, và 31 Tâm Quả Hiệp Thế, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh trước trước (trừ 1 

Tâm Thân Thức câu hành Khổ) ở phần quan tâm một cách kiên cường, làm Năng Duyên.   

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam làm Sampadànapada:  Câu 

Liên Hệ, chi pháp là 8 Tâm căn Tham  sanh sau sau, thành người quan tâm một cách kiên 

cường trong việc tiếp thâu Cảnh, làm Sở Duyên. 

Upanissayapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác,  
 

* Nếu (một cách đặc biệt) trong khoảng 18 Sắc Thành Tựu, 31 Tâm Quả Hiệp Thế, 

20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh (trừ Tâm Thân Thức câu hành Khổ) với 8 Tâm căn 

Tham,  trình bày cho biết đến ba mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là:   
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên.  
 

* Nếu(một cách đặc biệt) trong khoảng 18 Sắc Thành Tựu Hiện Tại với 8 Tâm căn 

Tham hiện đang sanh, trình bày cho biết đến 6 mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên, 

(4) Cảnh Tiền Sinh Duyên, 

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên.  

 

* Nếu (một cách đặc biệt) trong khoảng Sắc Ý Vật của thời Cận Tử với Tâm Đổng 

Lực căn Tham thời Cận Tử (theo ý kiến của nhà Chú Giải cổ điển) hoặc Sắc Ý  Vật hiện 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       31   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

hành trong thời Bình Nhựt với Tâm Đổng Lực căn Tham ở thời Cận Tử (theo ý kiến của 

nhà Chú Giải sau này),  trình bày cho biết đến 8 mãnh lực Duyên, tức là: 

 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên, 

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Duyên, 

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên.  
 

# Nếu là Vô Gián Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đoán Định 

trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Đổng Lực thứ 1 của 12 Tâm 

Đổng Lực Bất Thiện. 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực của 5 Duyên, là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 
 

# Nếu là Thường Cận Y Duyên:  Purimà purimà abyàkatà dhammà làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ, chi pháp là 32 Tâm Quả Hiệp Thế, 20 Tâm Duy Tác hiện đang 

sanh trước trước, 35 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần), 28 Sắc Pháp, hình thành 

rất nhiều năng lực (Balava), làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh sau sau, làm Sở Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       32   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Upanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến một 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực duy nhất, tức là:  Thường Cận Y Duyên, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của 

Thường Cận Y Duyên. 

 

* Trong phần Pàlì điều thứ chín, thứ mười và thứ mười một:  Pháp làm Năng Duyên  

và Pháp làm Sở Duyên hiện hữu trong  phần Lời Dịch đã hiện bày một cách rõ ràng tốt  

đẹp, do đó, không cần phải trình bày lại một lần nữa tại nơi đây. 

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Trong Cận Y Duyên, ở phần Pàlì điều thứ hai với điều thứ năm, có lời nói rằng 

“Kesanci – một chút ít” có ý nghĩa là: việc giúp đỡ ủng hộ của Pháp Năng Duyên đối với 

Pháp Sở Duyên, loại trừ Vô Gián Cận Y Duyên, có sự hiện hành như vậy cũng vì Tâm 

Đổng Lực Thiện với Tâm Đổng Lực Bất Thiện không thể tự sanh trong cùng một Lộ 

Trình Tâm được. 

Lại nữa, lời đề cập đến: “Cảnh Cận Y Duyên tương tự với Cảnh Trưởng Duyên, hoặc 

là Vô Gián Cận Y Duyên tương tự với Vô Gián Duyên”.  Điều này khi đề cập đến một 

cách thực tế thì cũng vẫn có sự khác biệt với nhau, tức là: về thực tính “đáng quan tâm 

một cách kiên cường” của Pháp Sở Duyên thì thực tính này được gọi là “Cảnh 

Trưởng”.  Còn thực tính “làm thành Nhân hình thành rất nhiều năng lực trong việc 

giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên” thì thực tính này được gọi là “Cảnh Cận Y”. 
 

Với thực tính “quyền năng của mãnh lực làm cho Tâm sanh khởi tuần tự một cách 

thích hợp theo bản năng” thì quyền năng này được gọi là “Vô Gián”.  Còn thực tính 

“làm thành Nhân hình thành rất nhiều năng lực để làm cho những Tâm sau sau được 

sanh khởi” thì thực tính này được gọi là “Vô Gián Cận Y”.  

Như Ngài Đại Trưởng Lão GIÁC ÂM (Buddhaghosa) có trình bày để trong “Chú 

Giải Phát Thú - Patthànaatthakathà” như sau: 

1.  Garukàtabbamattatthena  Àrammanàdhipati, balavakàranatthena  Àramma -

nùpanissayoti eva me tesam nànattam veditabbam. 

Ý nghĩa thực tính về việc chỉ làm “đáng quan tâm một cách kiên cường” được gọi 

là “Cảnh Trưởng”.  Còn ý nghĩa thực tính về việc “làm thành Nhân hình thành rất 

nhiều năng lực” được gọi là “Cảnh Cận Y”.   Do đó, nên hiểu biết sự khác biệt với nhau 

của cả hai loại Duyên này.  

2. Attano attano anantaram anurùpacittuppàdavasena Anantarapaccayo,  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       33   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

balavakàranavasena Anantarùpanissayoti eva me tesam nànattam veditabbam. 

Ý nghĩa thực tính về “quyền năng của mãnh lực làm cho Tâm sanh khởi tuần tự 

một cách thích hợp theo bản năng” một cách không gián đoạn thì quyền năng này được 

gọi là “Vô Gián Duyên”.   Còn thực tính “làm thành Nhân hình thành rất nhiều năng 

lực để làm cho những Tâm sau sau được sanh khởi” một cách không gián đoạn thì thực 

tính này được gọi là “Vô Gián Cận Y”.  Do đó, nên hiểu biết sự khác biệt với nhau của 

cả hai loại Duyên này. 

 

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ CẬN Y DUYÊN 

 

 “Bhuso nissayo Upanissayo”-  Pháp làm thành chỗ nương nhờ một cách kiên 

cường, gọi là Cận Y.  

 “(Và) Balavataro nissayoti Upanissayo”-  (Hoặc) Pháp làm thành chỗ nương nhờ, 

hình thành có rất nhiều năng lực, gọi là Cận Y. 

 “Upanissayabhàvena upakàrako dhammo Upanissayapaccayo”-   Pháp giúp đỡ 

ủng hộ bằng cách làm thành chỗ nương nhờ một cách kiên cường, gọi là Cận Y Duyên. 

 “(Và) Balavatarabhàvena upakàrako dhammo Upanissayapaccayo”-   (Hoặc) Pháp 

giúp đỡ ủng hộ bằng cách làm thành chỗ nương nhờ, hình thành có rất nhiều năng lực, 

gọi là Cận Y Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT CẬN Y DUYÊN 

 

Trong Cận Y Duyên có nội dung  ý nghĩa “làm thành chỗ nương nhờ một cách kiên 

cường” tức là Pháp Năng Duyên có năng lực một cách kiên cường, đây không phải là 

loại thông thường làm thành chỗ nương nhờ đối với Pháp Sở Duyên. 

Ví như nước mưa thường là chỗ nương nhờ một cách trọng yếu của con người và tất 

cả chúng sanh, thậm chí cho đến cả các loại ký sinh thảo, như thế nào thì Cận Y Duyên 

này cũng như thế vậy.  Tức là Pháp Năng Duyên của Cận Y Duyên được ví như “nước 

mưa” và Pháp Sở Duyên được ví như “tất cả chúng sanh luôn cả các loại ký sinh thảo”. 

Cận Y Duyên được chia ra thành ba loại, là: 
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên (Àrammùpanissayapaccaya), 

(2) Vô Gián Cận Y Duyên (Anantarùpanissayapaccaya), 

(3) Thường Cận Y Duyên (Pakatùpanissayapaccaya).  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên (Àrammùpanissayapaccaya):  có ý nghĩa làm thành chỗ 

nương nhờ có năng lực kiên cường.  Đó chính là Cảnh vậy, tuy nhiên không phải tất cả 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       34   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

các Cảnh đều là Cận Y Duyên. Với Cảnh sẽ được là Cận Y Duyên, phải là giống Cảnh ở 

phần “Adhipati – Trưởng trội”, do đó, Cảnh Cận Y Duyên mới có lời giải thích tương tự 

với Cảnh Trưởng Duyên.  Tuy nhiên, cũng có một chút ít sự khác biệt, là Cảnh Trưởng 

Duyên đây có ý nghĩa đến Cảnh ở phần trưởng trội làm duyên cho Pháp Sở Duyên sanh 

khởi, còn Cảnh Cận Y Duyên thì có ý nghĩa đến Cảnh ở phần trưởng trội làm thành chỗ  

nương nhờ cho sanh khởi Pháp Sở Duyên. 
 

 (2) Vô Gián Cận Y Duyên (Anantarùpanissayapaccaya):  lời giải thích của Duyên  

này tương tự với Vô Gián Duyên.  Tuy nhiên ở phần Vô Gián Cận Y Duyên có ý nghĩa 

đặc biệt hơn Vô Gián Duyên. Với Vô Gián Duyên có nghĩa là Pháp Năng Duyên làm 

duyên cho Pháp Sở Duyên sanh khởi một cách không gián đoạn. Còn Vô Gián Cận Y 

Duyên có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm thành chỗ nương nhờ một cách kiên cường 

đối với Pháp Sở Duyên, và Pháp Năng Duyên làm duyên cho Pháp Sở Duyên sanh khởi 

một cách không gián đoạn. Kết hợp lại cả hai trạng thái này, gọi tên là Vô Gián Cận Y 

Duyên.     
 

(3) Thường Cận Y Duyên (Pakatùpanissayapaccaya):  lời nói rằng “Thường Cận Y 

– Pakatùpanissaya” được phân tích ra thành 3 từ ngữ, là: 
 

(a) Pakata – Thường nhiên, tạo tác, 

(b) Upa – cận kề, thường lui tới, 

(c) Nissaya – y chỉ, nương nhờ. 
 

Kết hợp lại thành “Pakatùpanissaya – Thường Cận Y”- có phần Pàlì Chú Giải như 

sau: 

 “Sutthu karìyitthàti Pakato”-  Pháp tạo tác đã được thực hiện một cách tốt đẹp, gọi 

là “Pakata” đã hoàn thành, đã được thực hiện xong. 

 “Pakato upanissayoti Pakatùpanissayo”-  Pháp tạo tác đã được thực hiện một cách 

tốt đẹp, làm thành chỗ nương nhờ với năng lực kiên cường, gọi là Thường Cận Y.  

(Athavà) “Àrammanànantarehi asammisso hutvà pakatiyàyeva upanissayoti 

Pakatùpanissayo”  (Một trường hợp khác) Pháp tạo tác làm thành chỗ nương nhờ có 

năng lực kiên cường với mãnh lực của chính tự thực tính của mình, không có liên quan 

với mãnh lực của Cảnh Duyên và Vô Gián Duyên, gọi là Thường Cận Y Duyên. 

Nương theo Chú Giải của Thường Cận Y Duyên đã được trình bày, điều được nói 

đến là “Pháp tạo tác đã được thực hiện một cách tốt đẹp”, thì lời nói rằng “Pháp tạo 

tác” được hiện hữu hai thể loại như sau: 

1.  Uppàditahetu – Nhân xuất sinh:  có ý nghĩa đến Pháp làm thành Nhân, như Pháp 

Thiện có Tín, v.v. Pháp Bất Thiện có Tham Ái, v.v. và Pháp Vô Ký có Khổ Thân và Lạc 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       35   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thân, v.v. của bản thân đã có tạo tác thì thường trổ quả đến người đã có thực hiện vừa 

theo thích hợp đối với việc tạo tác, gọi là “Nhân xuất sinh” hoặc “Nhân xuất sinh phổ 

thông – Uppàditapakatahetu”. 

Như thế, “Uppàditapakatùpanissayapaccaya”- Xuất Sinh Thường Cận Y Duyên: 

có ý nghĩa là: Pháp làm thành Duyên đặng sanh khởi và hiện hữu ở bên trong bản tánh  

của ta, tức là Pháp Bất Thiện có Tham Ái, v.v. Pháp Thiện có Tín, v.v. 

2.  Upasevitahetu – Nhân thực hiện:  có ý nghĩa đến Pháp làm thành Nhân, như 

Pháp Thiện hoặc Pháp Bất Thiện mà người đã có tạo tác và ta lại thâu bắt lấy nghĩ suy, 

hoặc sự Khổ Thân – sự Lạc Thân của người đã sanh khởi và ta lại thâu bắt lấy nghĩ suy, 

quán sát làm phát sanh Quả Thiện, Bất Thiện và Vô Ký, tùy theo trường hợp.  

Và Quý Tiết như sự lạnh, sự nóng, hoặc những vật thực, hoặc trú xứ nương nhờ, hoặc 

các hạng người như Thầy Tế Độ, Giáo Thọ, Mẹ Cha, con trai, con gái, bạn hữu, mà ta 

đang có mối quan hệ, làm cho phát sanh Thiện, Bất Thiện và Vô Ký, tùy theo trường hợp 

trong tâm tánh của ta, như thế gọi là “Nhân thực hiện” hoặc “Nhân thực hiện phổ thông - 

Upasevitapakatahetu”.                 

Như thế, “Upasevitapakatùpanissayapaccaya”- Thực Hiện Thường Cận Y Duyên: 

có ý nghĩa là: Pháp làm thành Duyên do liên quan với ảnh hưởng của Pháp Hiệp Thế ở 

bên ngoài, tức là Nghĩa Chế Định (Atthapannatti), Danh Chế Định (Saddapannatti), 

như đã được đề cập đến. 

 

Hoặc một phần khác, Thường Cận Y Duyên có hai thể loại, là: 

1.  Theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng:  Pháp làm thành Duyên chỉ có thể giúp đỡ ủng hộ 

chỉ có một phía là Danh Pháp, như đã được đề cập đến. 

2.  Theo phần Kinh Tạng:  Pháp làm thành Duyên có khả năng giúp đỡ ủng hộ cho 

được cả hai phía, là Danh Pháp và Sắc Pháp. 

Sắc Pháp được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi Duyên, như là cây cối được đón 

nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi mặt đất, nước, không khí.  Phương tiện cơ giới được đón 

nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi máy móc.  Hình sắc và âm thanh hiện bày ở trong vô 

tuyến truyền hình được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi máy thâu hình.  Hình ảnh 

hiện bày ở trong phim được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi ống kính.  Những hình 

ảnh màu sắc được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi khuôn máy in.  Văn tự chữ viết 

đuợc đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi máy in.  Bút viết, bút chì, đồ dùng có những 

sắc thù hình dạng sai khác nhau, được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi dụng cụ, máy 

móc và khuôn mẫu.  Cây gỗ có sắc thù hình dáng sai khác nhau, được đón nhận việc giúp 

đỡ ủng hộ từ nơi cưa, đục, v.v.   Đồng hồ chạy bộ được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       36   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nơi dây cốt đồng hồ.   Những vật thực được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi lửa.  

Điện hiện đang thắp sáng, quạt máy hiện đang quay, được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ 

từ nơi than, hoặc năng lượng của máy móc, như vậy chẳng hạn. 

Như có phần Pàlì Chú Giải trình bày để trong “Chú Giải Phát Thú – 

Patthànaatthakathà” như sau: 

 “Pakato nàma attano santàne uppàdito saddhàsìlàdi upasevito và utubhojanàdi”-   

Tín và Giới, v.v. đã làm cho phát sanh trong tự bản tánh, gọi là “Pakato – đã thực hiện”. 

Quý Tiết và chất bổ dưỡng v.v. mà ta đã được thụ hưởng, gọi là “Pakato – đã thực  

hiện”. 

Cả hai loại Pháp làm thành nhân đã được đề cập đến, thường làm thành chỗ nương 

nhờ có năng lực kiên cường đối với tất cả Pháp Sở Duyên, tức là Thiện, Bất Thiện, và Vô 

Ký.  Do đó, mới gọi là Thường Cận Y Duyên. 
 

Một trường hợp khác, được gọi là Thường Cận Y Duyên cũng vì Pháp Năng Duyên 

làm thành Nhân tại nơi đây có mãnh lực của chính thực tính của mình, không có liên 

quan với mãnh lực của Cảnh Duyên và Vô Gián Duyên. 

Như có phần Pàlì Chú Giải trình bày để trong “Chú Giải Phát Thú – 

Patthànaatthakathà” như sau: 

“Pakatiyàyevàti àrammanànantarehi asammissoti attho”-   Từ ngữ “Pakati – theo 

thông thường”, có ý nghĩa là không có pha lẫn với Cảnh Duyên và Vô Gián Duyên. 

Lại nữa, sẽ có thể có điều khiến phát sanh sự hoài nghi, là trong Y Chỉ Duyên đã có 

được trình bày trước đó, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm duyên cho Pháp Sở Duyên 

theo sự việc làm thành chỗ nương nhờ.  Và Cận Y Duyên này cũng có ý nghĩa là Pháp 

Năng Duyên làm duyên cho Pháp Sở Duyên cũng theo sự việc làm thành chỗ nương nhờ.  

Như vậy sẽ có điều nào là khác biệt với nhau ? 

 

Lời giải thích:   Điều khác biệt giữa Y Chỉ Duyên và Cận Y Duyên, Ngài có nêu lên 

một thí dụ về “hạt cơm mà chúng ta đã thường nương vào để ăn mỗi ngày” phải kết hợp 

với bảy loại nhân nương nhờ, là: 
 

(1) hạt lúa, (2) đất ruộng, (3) nước, (4) người nấu bếp, (5) nồi cơm, (6) củi, (7) lửa. 
  

Cả bảy loại này làm thành chỗ nương nhờ (Nissaya – Y Chỉ) cho trở thành “cơm”.  

Tuy nhiên, trong cả bảy thể loại nương nhờ này, thì chỉ có ba phần nương nhờ trọng yếu, 

là: (1) hạt lúa, (2) đất ruộng, (3) nước.  Cả ba thể loại này gọi là Cận Y, làm thành chỗ 

nương nhờ có rất nhiều năng lực, vì lẽ nếu không có cả ba thể loại này là hạt lúa, đất 

ruộng, nước, thì người nấu bếp, nồi cơm, củi và lửa cũng sẽ không có khả năng làm cho 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       37   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

hình thành cơm được.  Do đó, mới chỉ được gọi là “làm thành Y Chỉ”, là chỉ “làm thành 

chỗ nương nhờ một cách thông thường”. 

Điều tỷ dụ này như thế nào thì Pháp làm thành Y Chỉ Duyên với Cận Y Duyên, có nội 

dung sai khác với nhau ở phần đặc biệt là: 

* Pháp ở phần Y Chỉ Duyên có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm duyên cho Pháp Sở 

Duyên theo trạng thái làm thành chỗ nương nhờ một cách thông thường. Ví như người  

nấu bếp, nồi cơm, củi và lửa. 

* Pháp ở phần Cận Y Duyên có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm duyên cho Pháp Sở 

Duyên theo trạng thái làm thành chỗ nương nhờ một cách kiên cường hoặc làm thành 

chỗ nương nhờ, hình thành có rất nhiều năng lực.  Ví như hạt lúa, đất ruộng và nước.  

Tất cả các điều đã được nêu lên để tỷ dụ so sánh, với ý nghĩa trình bày cho thấy rằng 

Pháp Y Chỉ Duyên phải nương nhờ vào Pháp ở phần Cận Y Duyên, bởi vì nếu không có  

Pháp Cận Y Duyên thì cũng không có thể khởi sanh Pháp Y Chỉ Duyên được, và nếu 

Pháp Y Chỉ Duyên đã không có thì “Nissitadhamma – Pháp nương sanh” là tất cả Pháp 

nương nhờ sẽ không thế nào có được.        

Như có phần Pàlì Chú Giải trình bày để trong “ Đại Phụ Chú Giải Siêu Lý – 

Paramatthadìpanìmahàtìkà” như sau: 

“Yathàhi sàlibhattassa uppattiyà sùdo và ukkhali và kattham và aggi và nissayo eva 

hoti, na upanissayo, sàlikhettavutthidhàrà eva pana upanissayo, na hi tàsu asati 

bhattuppattiyà sùdàdìnam pi thàmo nàma atthìti, tathà yasmim paccaye asati 

nissayadhammà pi natthi, kuto nissitadhammà, so paccayo nissayato pi 

balavataratthena upanissayoti vuccatìti”-  Người nấu bếp, hoặc nồi cơm, hoặc củi, hoặc 

lửa, chỉ làm thành chỗ nương nhờ cho hạt lúa mì được chín mà thôi, chẳng phải làm 

thành chỗ nương nhờ có rất nhiều năng lực (Upanissaya – Cận Y) mà chánh yếu là hạt 

lúa mì, đất ruộng và nước mới chính là chỗ nương nhờ có rất nhiều năng lực.  Khi 

những hạt lúa mì, đất ruộng và nước không được có thì những người nấu bếp, v.v. thường 

không có khả năng sẽ làm cho có được cơm, như thế nào thì khi bất luận một loại Duyên 

nào đã không được có thì ngay cả Pháp Y Chỉ cũng không thể có được, như thế đó.  

Một khi Pháp Y Chỉ đã không được có thì Pháp Nương Sanh làm thế nào sanh khởi 

được.  Pháp Năng Duyên làm chỗ nương nhờ của Pháp Y Chỉ gọi là Cận Y vì với nội 

dung là:  “có rất nhiều năng lực hoặc có rất nhiều trọng yếu hơn Pháp Y Chỉ Duyên”.      

Lại nữa, trong cả 24 loại Duyên thì Thường Cận Y Duyên đã được Đức Phật khải 

thuyết rộng lớn hơn các loại Duyên khác, và Pháp Năng Duyên làm thành chỗ sanh khởi 

của Pháp Sở Duyên cũng có nhiều hơn các loại Duyên khác, và Chi Pháp cũng rộng lớn 

hơn.  Do đó, Thường Cận Y Duyên mới được gọi là “Đại Vị Trí Duyên”  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       38   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(Mahàpadesapaccaya) có nghĩa là “Duyên có rất nhiều sự rộng lớn”. 

Như có phần Pàlì Chú Giải trình bày để trong “Phụ Chú Giải Thích Nội Dung Vô Tỷ 

Pháp  – Abhidhammatthavibhàvinìtìkà”  và “Phụ Chú Giải Chuyên Sâu Vô Tỷ Pháp –  

Abhidhammàvatàtìkà” có trình bày như sau: 

“Paccayamahàpadeso hesa yadidam Pakatùpanissayo”-  Chính Thường Cận Y  

Duyên này được gọi là Đại Vị Trí Duyên. 
 

************************* 
 

Cận Y Duyên được phân tích ra làm 3 thể loại, là: 
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên, 

(2) Vô Gián Cận Y Duyên, 

(3) Thường Cận Y Duyên. 

 

I.  CẢNH CẬN Y DUYÊN 

 

Từ Lời Giải Thích cho đến tất cả các Chi Pháp đều tương tự với Cảnh Trưởng 

Duyên. 

 

CÂU KỆ TRÌNH BÀY MỘT CÁCH ĐẶC BIỆT VỀ 

PHÁP NĂNG DUYÊN VÀ SỞ DUYÊN CỦA 

CẢNH CẬN Y DUYÊN 

(TƯƠNG TỰ VỚI CẢNH TRƯỞNG DUYÊN) 

 

Sejam tipàkam tikriyam      Caturùpanca sejino 

Tipunnam kàmapunnassa     Sejassàdhipatì bhave 

Uttaram dhìyuttatthannam      Nibbànam uttarassa tu. 

(Trích trong  Patthànasàravibhàvanì – Phân Tích Cốt Lõi Phát Thú) 

 
 

Dịch nghĩa là: 1/  - 8 Tâm căn Tham, hoặc là: 

- 3 loại Dị Thục Quả, là:  22 Tâm Dị Thục Quả Dục Giới (trừ Tâm Thân Thức câu 

hành Khổ), 5 Tâm Dị Thục Quả Sắc Giới, 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới, hoặc là: 

- 3 loại Duy Tác, là:  11 Tâm Duy Tác Dục Giới, 5 Tâm Duy Tác Sắc Giới, 4 Tâm 

Duy Tác Vô Sắc Giới, hoặc là: 

- Sắc Thành Tựu Duyệt Ý được sanh khởi ở cả Tứ Xuất Sinh Xứ, làm thành Cảnh 

Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 8 Tâm căn Tham. 
 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       39   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/  3 loại Thiện, là:  - 8 Tâm Thiện Dục Giới, 5 Tâm Thiện Sắc Giới, 4 Tâm Thiện 

Vô Sắc Giới, làm thành Cảnh Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 8 Tâm Đại 

Thiện, 8 Tâm căn Tham.  

- 8 Tâm Siêu Thế làm thành Cảnh Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm 

Đại Thiện Tương Ưng Trí và 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí. 

-  Còn Níp Bàn làm thành Cảnh Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm 

Đại Thiện Tương Ưng Trí, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí và 8 Tâm Siêu Thế. 

Chú Giải:   Phần giải thích rằng Cảnh Cận Y Duyên, là 6 Cảnh có Cảnh Sắc,v.v, làm 

duyên cho Danh Pháp, tức là Tâm và Tâm Sở được sanh khởi theo mãnh lực của những 

loại Cảnh đó.  Và những loại Cảnh này được hiện hữu ở 2 loại dạng: 
 

(1) là Cảnh phổ thông,  

(2) là Cảnh làm trưởng trội 
  

Như thế, tại Cảnh Cận Y Duyên này với mục đích đặc biệt là nhắm vào Cảnh làm 

trưởng trội, đó là loại Cảnh đặc biệt có rất nhiều mãnh lực, có khả năng làm cho Danh 

Pháp là Tâm và Tâm Sở bị nhiếp phục, phải chú mục vào và đi đến tiếp thâu những Cảnh 

đó một cách kiên định.  

Được gọi tên là Cảnh Cận Y và Cảnh sẽ làm được Cảnh Cận Y đây, phải là Cảnh 

Duyệt Ý, tức là loại Cảnh đáng vui mừng thỏa thích.  Và Cảnh Duyệt Ý này còn được 

phân chia ra làm hai loại nữa là:  
 

(1) Sabhàvaitthàrammana – Cảnh Thực Tính Duyệt Ý, và  

(2) Parikappaitthàrammana – Cảnh Tư Duy Duyệt Ý. 
 

* Cảnh Thực Tính Duyệt Ý:  là ý muốn nói đến Cảnh đáng vui thích phổ thông hoặc 

theo thực tính, tức là những Cảnh Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc tốt đẹp, v.v. 
 

* Cảnh Tư Duy Duyệt Ý:  là ý muốn nói đến Cảnh đáng vui mừng thích ý chỉ riêng 

cá nhân, không phải phổ thông, tức là không phải loại Cảnh đáng vui thích một cách 

thông thường, mà phần đa số người không hẳn vui thích hết, chỉ là loại Cảnh trở thành 

nơi đáng vui thích của một hạn lượng người hoặc của chúng sanh, do vậy mới gọi là 

“Cảnh tư duy duyệt ý”.  

Và cả hai loại Cảnh, Cảnh thực tính duyệt ý và Cảnh tư duy duyệt ý, ngay khi có 

khả năng làm cho Danh Pháp được sanh khởi theo trạng thái kiên định một cách đặc biệt, 

như đã được nói đến, cũng được gọi là Cảnh Cận Y Duyên. 

Trong Cảnh Cận Y Duyên thì có Danh Sắc làm Năng Duyên và Danh làm Sở Duyên. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       40   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

PHÂN TÍCH CẢNH CẬN Y DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Cảnh Cận Y Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm  

thành Cảnh Cận Y Năng Duyên.  
 

* Rằng theo Trạng Thái: Cảnh Cận Y Duyên có hai loại trạng thái là: làm chỗ duyệt ý 

và níu kéo (Àrammana) thành chủ vị, làm trưởng trội (Adhipati), hoặc làm thành  

 chỗ nương nhờ, hình thành có rất nhiều năng lực (Upanissaya).      

* Rằng theo Chủng Loại:  Cảnh Cận Y Duyên thuộc giống Cảnh, có ý nghĩa là Pháp 

Năng Duyên chính là Cảnh vậy.  

* Rằng theo Thời Gian:  Cảnh Cận Y Duyên có được cả ba Thời, là quá khứ, hiện 

tại, vị lai và ngoại thời.  

* Rằng theo Mãnh Lực:   Cảnh Cận Y Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1)  Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở 

       Duyên được sanh khởi.  

(2)  Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ: ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ 

cho Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA CẢNH CẬN Y DUYÊN 

 

Trong Cảnh Cận Y Duyên hiện hữu 3 loại Pháp là: 
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên,  

(3) Pháp Địch Duyên,  

như tiếp theo đây: 
 

(1) Àrammanùpanissayapaccayadhamma – Pháp Cảnh Cận Y Năng Duyên:  6 

Cảnh là 18 Sắc Sở Tạo làm Cảnh Thực Tính Duyệt Ý và Cảnh Tư Duy Duyệt Ý, đó là 

Cảnh đáng vui mừng thỏa thích ngay hiện tại, quá khứ, vị lai, 84 Tâm (trừ 2 Tâm căn 

Sân, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 47 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, 

Lận, Hối, Hoài Nghi) ở thời hiện tại, quá khứ, vị lai và Níp Bàn ở phần ngoại thời. 
 

(2) Àrammanùpanissayapaccayuppannadhamma – Pháp Cảnh Cận Y Sở Duyên:  

8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 8 hoặc 40 Tâm 

Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi, Vô Lượng Phần). 

(3) Àrammanùpanissayapaccanikadhamma – Pháp Cảnh Cận Y Địch Duyên:  81  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       41   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Hiệp Thế, 52 Tâm Sở ngay thời gian không tiếp thâu những Cảnh duyệt ý và tất cả 

Sắc là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 
 

Trong Pháp Sở Duyên là Pháp thành quả của Cảnh Cận Y Năng Duyên lại được phân 

tích ra làm hai loại, là: 
 

(1) Pháp Sở Duyên một cách nhất định (ekanta). 

(2) Pháp Sở Duyên một cách bất định (anekanta). 
 

* Chi pháp của Pháp Sở Duyên một cách nhất định, là: 8 Tâm Siêu Thế, 36 Tâm Sở, 

vì 8 Tâm Siêu Thế, 36 Tâm Sở có Níp Bàn làm Cảnh đặc biệt, do đó mới thành Pháp Sở 

Duyên một cách nhất định của Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Chi pháp của Pháp Sở Duyên một cách bất định, là:  8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại  

Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài 

Nghi, Vô Lượng Phần).  

Với số lượng 20 Tâm và 45 Tâm Sở này là Pháp Sở Duyên bất định, có ý nghĩa là bất 

luận vào thời điểm mà một trong những Tâm này tiếp thâu Cảnh của Cảnh Cận Y Duyên 

thì vào thời điểm đó những Tâm này làm được Pháp Cảnh Cận Y Sở Duyên.  

Và ngược lại, nếu vào thời điểm mà những Tâm này không có thể tiếp thâu được 

Cảnh ở phần Cảnh Cận Y Duyên thì tại thời điểm đó những Tâm này không thể làm được 

Pháp Cảnh Cận Y Sở Duyên, và sẽ phải thành Pháp Địch Duyên.  
 

* Phần Địch Duyên là Pháp chẳng phải là quả của Cảnh Cận Y, cũng được phân chia 

ra làm hai loại tương tự, là: 
 

(1) Pháp Địch Duyên một cách nhất định (ekanta). 

(2) Pháp Địch Duyên một cách bất định (anekanta). 
 

* Chi pháp của Pháp Địch Duyên một cách nhất định, là:  2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn 

Si, 18 Tâm Vô Nhân, 8 Tâm Đại Quả, 4 Tâm Đại Duy Tác Bất Tương Ưng Trí, 27 Tâm 

Đáo Đại, 46 Tâm Sở (trừ Tham, Tà Kiến, Ngã Mạn, Ngăn Trừ Phần) vì những Tâm này 

không thể tiếp thâu được Cảnh của Cảnh Cận Y Duyên.  

Do đó không có thể làm Pháp Sở Duyên được, và khi không thể làm được Pháp Sở 

Duyên, thì tất phải trở thành Pháp Địch Duyên một cách nhất định. 
 

* Chi pháp của Pháp Địch Duyên một cách bất định, cũng chính là: 8 Tâm căn Tham, 

8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, 

Hối, Hoài Nghi, Vô Lượng Phần), chính đó là Pháp Sở Duyên một cách bất định vậy, có  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       42   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ý nghĩa là nếu vào thời điểm mà những Tâm và Tâm Sở này làm được Pháp Sở Duyên thì 

tại thời điểm đó không làm Pháp Địch Duyên, còn nếu vào thời điểm mà những Tâm và 

Tâm Sở này không làm Pháp Sở Duyên thì tại thời điểm đó làm được Pháp Địch Duyên.  

Như thế những Tâm và Tâm Sở này mới thành Pháp Địch Duyên một cách bất định. 

 

GIẢI THÍCH MỘT CÁCH TỶ MỶ KỸ CÀNG 

PHÁP CẢNH CẬN Y NĂNG DUYÊN 

VÀ PHÁP CẢNH CẬN Y SỞ DUYÊN 

 

      * Pháp Cảnh Cận Y Năng Duyên   Pháp Cảnh Cận Y Sở Duyên  

          (Ārammana)       (Ārammanika) 
 

1/  76 Tâm Hiệp Thế (trừ 2 Tâm căn Sân,           

2 Tâm căn Si, 1 Tâm Thân Thức câu hành          

Khổ), 47 Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối,            

Hoài Nghi) và 18 Sắc Sở Tạo ở phần Cảnh 

Thực Tính Duyệt Ý và Cảnh Tư Duy Duyệt 

Ý. 

8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (trừ 

Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi) thành 

người ưa thích rất kiên cường.     

2/  17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở. 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ            

Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

3/  Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Quả Thất Lai, 

36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Thất Lai.                 

4 Tâm Đại Thiện tương ưng Trí, 

36 Tâm Sở của bậc Thất Lai. 

4/  Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Quả Nhất Lai, 

36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Nhất Lai.        

4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 

36 Tâm Sở của bậc Nhất Lai. 

5/  Tâm Đạo Bất Lai, Tâm Quả Bất Lai,  

36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Bất Lai.   

4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 

36 Tâm Sở của bậc Bất Lai. 

6/  Tâm Đạo Vô Sinh, Tâm Quả Vô Sinh,      

36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Vô Sinh.                      

4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí,  

36 Tâm Sở của bậc Vô Sinh. 

7/  Níp Bàn của bậc Thất Lai.                                           Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Quả Thất Lai, 

36 Tâm Sở của bậc Thất Lai. 

8/  Níp Bàn của bậc Nhất Lai.                                            Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Quả Nhất Lai, 

36 Tâm Sở của bậc Nhất Lai. 

9/  Níp Bàn của bậc Bất Lai.            Tâm Đạo Bất Lai, Tâm Quả Bất Lai,   

36 Tâm Sở của bậc Bất Lai.                       



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       43   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

10/  Níp Bàn của bậc Vô Sinh.                                 Tâm Đạo Vô Sinh, Tâm Quả Vô Sinh,      

36 Tâm Sở của bậc Vô Sinh.  

 

Ghi Chú:  Phân tích tuần tự từ ngữ Pàlì cùng với chi pháp như sau: 

1/  Sejam ca:  8 Tâm căn Tham, hoặc là, 

2/  Tipàkam ca:  3 loại Dị Thục Quả, là: Dục Dị Thục Quả, Sắc Dị Thục Quả, Vô Sắc 

Dị Thục Quả, hoặc là, 

3/  Tikariyam ca: 3 loại Duy Tác, là:  11 Tâm Duy Tác Dục Giới, 5 Tâm Duy Tác 

Sắc Giới, 4 Tâm Duy Tác Vô Sắc Giới, hoặc là, 

4/   Caturùpanca:  Sắc Thành Tựu Duyệt Ý sanh khởi ở cả Tứ Xuất Sinh Xứ. 

5/  Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

6/  Sejino: đối với 8 Tâm căn Tham. 

7/  Tipunnam:  3 loại Thiện, là: 8 Tâm Thiện Dục Giới, 5 Tâm Thiện Sắc Giới, 4 

Tâm Thiện Vô Sắc Giới. 

8/  Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

9/  Kàmapunnassa sejassa:  đối với 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm căn Tham. 

10/  Uttaram:  8 Tâm Siêu Thế 

11/  Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

12/  Dhìyuttatthannam:   đối với 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí và 4 Tâm Đại 

Duy Tác Tương Ưng Trí. 

13/  Tam:  Còn 

14/  Nibbànam:  Níp Bàn 

15/  Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Cận Y Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

16/  Dhìyuttatthannam:  đối với 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí và 4 Tâm Đại Duy 

Tác Tương Ưng Trí. 

17/  Uttarassa:   8 Tâm Siêu Thế. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG CẢNH CẬN Y DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       44   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo” 

– Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Cảnh Cận Y 

Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Cận Y Năng Duyên là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 

38 Tâm Sở. 

Pháp Thiện làm Cảnh Cận Y Sở Duyên là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn 

Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Dànam datvà sìlam samàdiyitvà uposathakammam katvà tam garum katvà 

paccavekkhati”-   Người Xả Thí, trì giới, hành lễ phát lộ thanh tịnh giới xong rồi làm 

việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về những việc Thiện đó (Xả Thí, trì giới, và 

phát lộ thanh tịnh giới).  

Tại đây, Xả Thí thiện, trì giới thiện, phát lộ thanh tịnh giới thiện đã được thực hiện 

rồi, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Quán sát việc Thiện đã được thực hiện, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn 

Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Pubbe sucinnàni garum katvà paccavekkhati”-   Người có việc chú tâm quán sát 

đặc biệt kiên cường đến việc Thiện (Xả Thí, trì giới, và phát lộ thanh tịnh giới) đã được 

thực hiện liên tục không ngừng trong thời gian trước. 

Tại đây, việc Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 

Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên.     

Quán sát việc Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 
 

3/ “Jhànà vutthahitvà jhànam garum katvà paccavekkhati”-  Phàm Phu và bậc Hữu 

Học đã chứng đắc Thiền, khi xuất khỏi Thiền, làm việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên 

cường về chi Thiền. 

Tại đây, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Việc quán sát, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) 

làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 
 

4/ “Sekkhà gotrabhum garum katvà paccavekkhanti”-  Tất cả bậc Hữu Học làm 

việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về Tâm Chuyển Tộc. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       45   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Chuyển Tộc là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Việc quán sát, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) 

của bậc Thất Lai làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 
 

5/ “Sekkhà vodànam garum katvà paccavekkhanti”- Tất cả bậc Hữu Học làm việc 

chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về Tâm Dũ Tịnh. 

Tại đây, Dũ Tịnh là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ  

Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Việc quán sát, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) 

của bậc Nhất Lai và Bất Lai làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 
 

6/ “Sekkhà maggà vutthahitvà maggam garum katvà paccavekkhanti”-   Tất cả bậc  

Hữu Học khi xuất khỏi Đạo rồi, là Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp đã diệt mất, làm việc  

chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về Đạo. 

Tại đây, Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai, 36 Tâm Sở đã 

được sanh, làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Việc quán sát Tâm Đạo đã được sanh, là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm 

Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) của bậc Quả Hữu Học ở ba bậc thấp, làm Cảnh 

Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Kusalo dhammo”  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở, 

có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Kusalassa dhammassa làm Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) có thực tính của người chú tâm kiên cường. 
 

Hoặc một phần khác:  

1/ Chi pháp của Câu Chủ Từ là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế có thực tính đặc biệt của việc 

chú tâm cùng tột.   

 Chi pháp của Câu Liên Hệ là Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí, có thực tính của 

người chú tâm kiên cường. 
 

2/  Chi pháp của Câu Chủ Từ là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh) có thực tính đặc 

biệt của việc chú tâm cùng tột.   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       46   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Chi pháp của Câu Liên Hệ là Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, có thực tính của 

người chú tâm kiên cường. 
  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo  

thích hợp.  

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ 

Trình Thiền Nhập Định, Lộ Trình Đắc Đạo của ba bậc thấp. 
 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho  

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Dànam datvà sìlam samàdiyitvà 

uposathakammam katvà làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện) và 

Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng.  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên ở thời Quá Khứ, chi pháp 

là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc Xả Thí, trì giới, thọ trì thanh tịnh giới.  

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu Dànam sìlam uposathakammam  trình bày cho biết đến cùng một loại 

Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc Xả Thí, trì giới, thọ thanh 

tịnh giới. 

* Garum katvà làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhati  làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về Xả Thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, 

đang làm thành Cảnh. 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       47   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý Môn 

Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Pubbe làm Kàlàdhàrapada:  trình bày đến  

thời gian, Sucinnàni làm Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện đã thành tựu với việc Xả Thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới trong những thời gian 

trước, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   
 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng)  

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về Xả Thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, với 

việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý Môn 

Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Jhànà  làm  Apàdànapada:  trình bày đến 

tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc 

làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, Jhànam làm Kammapada: trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện).  

Kết hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 9 Tâm Thiện 

Đáo Đại, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về Xả Thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, với 

việc chú tâm cùng tột.   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       48   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phàm Tam Nhân và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy 

theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Thiền Cơ Bản, Lộ Trình   

 Thiền Nhập Định.  

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư và năm, Sekkhà  làm  Kattupada:  Câu Chủ 

Từ, trình bày cho biết đến người quán sát này là bậc Hữu Học, là bậc Thất Lai, bậc Nhất  

Lai, bậc Bất Lai, vẫn còn sanh khởi Bất Thiện, Thiện, Pháp Hữu Vi. 

* Gotrabhum Vodànam làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn 

Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi trong Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp, có thực tính 

đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về 

Xả Thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, với việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba Bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo 3 bậc thấp. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ sáu,  Sekkhà  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ, 

trình bày cho biết đến người quán sát này là bậc Hữu Học, là bậc Thất Lai, bậc Nhất Lai, 

bậc Bất Lai, vẫn còn sanh khởi Bất Thiện, Thiện, Pháp Hữu Vi. 

* Maggà làm Apàdànapada: trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà 

làm Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       49   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Maggam làm Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đạo của 

ba bậc thấp, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước). 

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại  

Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi ngay sát na làm  

việc quán sát về Đạo 3 bậc thấp, với việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba Bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo akusalassa dhammassa Àrammanùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực 

Cảnh Cận Y Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Cận Y Năng Duyên là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 

38 Tâm Sở.  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Cận Y Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Dànam datvà sìlam samàdiyitvà uposathakammam katvà tam garum katvà 

assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjati ditthi uppajjati”-   Người đã Xả 

Thí, trì giới và hành lễ phát lộ thanh tịnh giới xong rồi, thường có sự vui mừng thỏa thích 

đặc biệt kiên cường về những việc Thiện ấy.  Khi chú tâm kiên cường nghĩ đến những 

việc Thiện ấy một cách đặc biệt thì thường khởi sanh sự tham ái, tà kiến. 

Tại đây, Xả Thí thiện, trì giới thiện, hành lễ phát lộ thanh tịnh giới thiện đã được thực 

hiện, là 8 Tâm Đại Thiện, 38 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       50   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nghĩ đến những việc Thiện đó thì có sự vui mừng thỏa thích thường sanh khởi sự 

tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 
  

2/ “Pubbe sucinnàni garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo 

uppajjati ditthi uppajjati”-   Người có việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường đến việc 

Thiện  (Xả Thí, trì giới, và phát lộ thanh tịnh giới)  đã được thực hiện liên tục  không 

ngừng trong thời gian trước.  Khi chú tâm kiên cường nghĩ đến những việc Thiện ấy một  

cách đặc biệt thì thường khởi sanh sự tham ái, tà kiến. 

Tại đây, việc Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 

Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Có sự vui mừng thỏa thích thường khởi sanh sự tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 

22 Tâm Sở làm Cảnh Cận Y Sở Duyên.  
 

3/ “Jhànà vutthahitvà jhànam garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà  

ràgo uppajjati ditthi uppajjati”-   Phàm Phu và bậc Hữu Học đã chứng đắc Thiền, khi  

xuất khỏi Thiền, làm việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về chi Thiền. Khi chú 

tâm kiên cường nghĩ đến Thiền ấy một cách đặc biệt thì thường khởi sanh sự tham ái, tà 

kiến. 

Tại đây, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng 

Duyên. 

Việc vui mừng thỏa thích đến Thiền và có khởi sanh sự tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn 

Tham, 22 Tâm Sở của người phúc lộc Thiền, làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ  trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở, có thực 

tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột. 

 * Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham có thực tính của người có sự chú tâm kiên 

cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ 

Trình Thiền Nhập Định, Lộ Trình Thắng Trí. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       51   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Dànam datvà sìlam samàdiyitvà  

uposathakammam katvà làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác(thực hiện) và  

Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng. 

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên ở thời quá khứ, chi pháp  

là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ thanh tịnh giới. 

* Garum katvà làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Assàdeti abhinandati  làm Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm căn Tham 

câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu  Dànam sìlam uposathakammam  trình bày cho biết đến cùng một loại 

Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc Xả Thí, trì giới, thọ thanh 

tịnh giới. 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi làm Kattupada: Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm  

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Pubbe sucinnàni với Pubbe làm  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       52   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Kàlàdhàrapada: trình bày đến thời gian, Sucinnàni  làm Kammapada: trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện đã thành tựu việc Xả Thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới trong thời gian trước. 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Assàdeti abhinandati  làm Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm căn Tham  

câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu Dànam sìlam uposathakammam  trình bày cho biết đến cùng một loại 

Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc Xả Thí, trì giới, thọ thanh  

tịnh giới. 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi làm Kattupada: Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm  

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba, Jhànà  làm  Apàdànapada: trình bày đến 

tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà  làm  Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc 

làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, Jhànam  làm  Kammapada: trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện).  

Kết hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 9 Tâm Thiện 

Đáo Đại, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm căn 

Tham câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       53   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu  Jhànam, trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi pháp là 

9 Tâm Thiện Đáo Đại. 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi làm Kattupada: Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm  

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú  

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phàm Tam Nhân và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy  

theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

  1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Thiền Na.  

  2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới.   

  

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Àrammanùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Cảnh Cận Y Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Cận Y Năng Duyên là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Cảnh Cận Y Sở Duyên là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Arahà maggà vutthahitvà maggam garum katvà paccavekkhati”-  Bậc Vô Sinh 

khi xuất khỏi Đạo, là Lộ Trình Đạo Vô Sinh diệt mất rồi, và làm việc chú tâm quán sát 

đặc biệt kiên cường về Đạo đó. 

Tại đây, Đạo là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y 

Năng Duyên. 

Việc quán xét, là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       54   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Phần, Vô Lượng Phần) của Bậc Vô Sinh, làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Kusalo dhammo” làm  Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở, có thực tính 

đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.  

 

* Abyàkatassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ  trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 36 Tâm Sở (trừ Vô  

Lượng Phần) có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường.   
      

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

  1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đạo Vô Sinh. 

  2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Àrammanàùpanissayapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Arahà làm Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bày cho biết 

đến người quán sát này là bậc Vô Sinh. 

* Maggà làm Apàdànapada: trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà 

làm Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, 

Maggam làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đạo Vô 

Sinh, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.  

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       55   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Duy 

Tác Tương Ưng Trí (trừ Vô Lượng Phần) của bậc Vô Sinh sanh khởi ngay sát na làm 

việc quán sát về Đạo với việc chú tâm kiên cường.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Àrammanùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh 

lực Cảnh Cận Y Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Cận Y Năng Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (trừ 

Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi). 

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Cận Y Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (trừ Sân, 

Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi). 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Ràgam garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjati ditthi 

uppajjati”-  Người chú tâm vui mừng thỏa thích một cách kiên cường về Tham Ái, và khi 

chú tâm nghĩ đến Tham Ái làm thành Cảnh kiên cường, thường sanh khởi Tham Ái, Tà 

Kiến.  

Tại đây, 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng 

Duyên. 

Việc vui mừng thỏa thích và khởi sanh sự tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 

Tâm Sở làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 

2/ “Ditthim garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjatiditthi 

uppajjati”-  Người chú tâm vui mừng thỏa thích một cách kiên cường về Tà Kiến,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       56   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

và khi chú tâm nghĩ đến Tà Kiến làm thành Cảnh kiên cường, thường sanh khởi Tham 

Ái, Tà Kiến. 

Tại đây, 4 Tâm Tham Tương Ưng Kiến, 21 Tâm Sở (trừ Ngã Mạn, Sân, Tật, Lận, 

Hối, Hoài Nghi) (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Việc vui mừng thỏa thích và khởi sanh sự Tham Ái, Tà Kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 

Tâm Sở làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Akusalo dhammo” làm Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham, có thực tính đặc biệt của 

việc chú tâm cùng tột.   

* Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham có thực tính của người có sự chú tâm kiên 

cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp, tùy 

theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Ràgam làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác(thực hiện) trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Assàdeti abhinandati  làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       57   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm căn 

Tham câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để thay 

thế cho Câu Ràgam trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm 

căn Tham có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.  

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi làm Kattupada: Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm  

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại  

(được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp, tùy  

theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
  

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Ditthim làm Kammapada: trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện) trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 4 Tâm Tham 

Tương Ưng Kiến. 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Assàdeti abhinandati  làm Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước). 

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm căn 

Tham câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để thay 

thế cho Câu Ditthim trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi pháp là 4 Tâm 

Tham Tương Ưng Kiến. 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi làm Kattupada: Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).     

Kết hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       58   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn, Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa  Àrammanùpanissayapaccayena 

paccayo”-   Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Cảnh Cận Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Cận Y Năng Duyên là 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở và Níp  

Bàn. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Cận Y Sở Duyên là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 4 

Tâm Quả, 36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần). 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Arahà phalam garum katvà paccavekkhati nibbànam garum katvà 

paccavekkhati”-   Bậc Vô Sinh làm việc quán sát về Tâm Quả Vô Sinh và Níp Bàn, với 

Tâm Ý làm việc chú tâm đặc biệt kiên cường. 

Tại đây, 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở và Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Cận Y Năng Duyên. 

Việc quán xét Tâm Quả Vô Sinh và Níp Bàn, là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 

30 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) của bậc Vô Sinh, làm Cảnh Cận Y Sở 

Duyên. 
 

2/ “Nibbànam phalassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo”-   Níp Bàn làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Quả với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Tâm Quả là 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo”  làm Kattupada:  Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh và Níp Bàn, có thực  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       59   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Abyàkatassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ  trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở 

(trừ Vô Lượng Phần). 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình:   

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập  

 Thiền Quả. 
 

Ghi chú:   Tâm Quả Vô Sinh hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh, Níp Bàn 

 hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo, trực tiếp cho tới 2 hoặc 3 sát na Tâm Quả sanh khởi 

và Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

2/ Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Arahà làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến người quán sát là bậc Vô Sinh.   

* Phalam Nibbànam làm Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác(thực hiện) 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh, Níp Bàn. 

* Garum katvà làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhati làm Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập hợp vấn 

đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Duy 

Tác Tương Ưng Trí (trừ Vô Lượng Phần) của bậc Vô Sinh sanh khởi làm việc quán sát 

Tâm Quả Vô Sinh, Níp Bàn, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       60   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/ Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh, Lộ  

Trình Nhập Thiền Quả Vô Sinh. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Nibbànam làm Kattupada:  Câu Chủ Từ  

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư Y Níp Bàn. 

* Phalassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Sở Duyên, 

chi Pháp là 4 Tâm Quả. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Àrammanùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Cảnh Cận Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Cận Y Năng Duyên là 3 Tâm Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 36 

Tâm Sở và Níp Bàn.  

Pháp Thiện làm Cảnh Cận Y Sở Duyên là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 36 Tâm 

Sở (trừ Vô Lượng Phần). 
 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       61   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Sekkhà phalam garum katvà paccavekkhanti nibbànam garum katvà 

paccavekkhanti” – Tất cả bậc Hữu Học làm việc quán sát 3 Tâm Quả bậc thấp và Níp 

Bàn, với Tâm Ý làm việc chú tâm đặc biệt kiên cường. 

Tại đây, Tâm Quả là 1 Tâm Quả Thất Lai, 1 Tâm Quả Nhất Lai, 1 Tâm Quả Bất Lai,  

36 Tâm Sở và Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Việc quán xét, là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần,  

Vô Lượng Phần) của ba bậc Quả Hữu Học, làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Nibbànam gotrabhussa vodànassa maggassa Àrammanùpanissayapaccayena 

paccayo”-   Níp Bàn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Chuyển Tộc, Tâm Dũ Tịnh 

và Tâm Đạo với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 

Tâm Chuyển Tộc, Tâm Dũ Tịnh và Tâm Đạo, là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Chuyển Tộc đang sanh khởi 

trong bản tánh của Phàm Tam Nhân khi sắp đạt đến Đạo Thất Lai và Quả Thất Lai.  Bốn 

Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm 

nhiệm vụ Dũ Tịnh đang sanh khởi trong bản tánh của bậc Thất Lai, bậc Nhất Lai, bậc Bất 

Lai.  Và 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở hiện đang sanh khởi trong bản tánh của 4 bậc Đạo Nhân, 

làm Cảnh Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo” làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 3 Tâm Quả bậc thấp và Níp Bàn, có thực tính 

đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Kusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở (trừ Vô 

Lượng Phần), với thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 
  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong một Phàm Tam Nhân, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô 

Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, cả 4 Lộ Trình Đắc Đạo. 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       62   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Sekkhà  làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình  

bày cho biết đến người quán sát là ba bậc Quả Hữu Học. 

* Phalam Nibbànam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác(thực hiện) 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Quả ba bậc thấp và Hữu Dư Y Níp  

Bàn có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn Trừ Phần,Vô Lượng Phần) của 3 bậc Quả Hữu Học sanh 

khởi làm việc quán sát Tâm Quả và Níp Bàn, với việc đặc biệt chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán của bậc Quả Hữu Học. 
  

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Nibbànam  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư Y Níp Bàn, có thực tính đặc biệt 

của việc chú tâm cùng tột.  

 * Gotrabhussa Vodànassa Maggassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí,(trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần), 4 Tâm Đạo (trừ Vô Lượng Phần) đang sanh khởi trong bản tánh 

của bốn bậc Đạo, với thực tính của người chú tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phàm Tam Nhân, bốn Bậc Đạo và ba  Bậc Quả  

Hữu Học (trừ bậc Vô Sinh). 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       63   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong cả 4 Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 3 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

       “AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Àrammanùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực 

Cảnh Cận Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Cận Y Năng Duyên là 18 Sắc Sở Tạo ở phần Cảnh Duyệt Ý 

và 31 Tâm Quả Hiệp Thế (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ thọ), 20 Tâm Duy Tác, 35  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Cận Y Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Cakkhum garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjati 

ditthi uppajjati sotam ghànam jivham kàyam rùpe sadde gandhe rase photthabbe 

vatthum vipàkàbyàkate kiriyàbyàkate khandhe garum katvà assàdeti abhinandati tam 

garum katvà ràgo uppajjati ditthi uppajjati”-  Người có sự vui mừng thỏa thích với 

Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh 

Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý  Vật, Tâm Vô Ký Quả, 

Tâm Vô Ký Duy Tác, với Tâm Thức đặc biệt chú ý một cách kiên cường.  Khi có Tâm 

Thức đặc biệt chú ý một cách kiên cường tiếp nối Nhãn Thanh Triệt, v.v, thì thường sanh 

khởi sự tham ái và tà kiến. 

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật và 31 

Tâm Quả Hiệp Thế (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ thọ), 20 Tâm Duy Tác, 35 Tâm 

Sở (trừ Ngăn Trừ Phần) làm Cảnh Cận Y Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       64   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Khi chú tâm đặc biệt kiên cường đến những loại Cảnh ấy với sự vui mừng thỏa thích 

thì thường sanh khởi sự tham ái và tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở làm Cảnh Cận 

Y Sở Duyên. 
 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo”  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ  

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 18 Sắc Thành Tựu Duyệt Ý, 31 Tâm Dị 

Thục Quả Hiệp Thế (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 20 Tâm Duy Tác, có thực tính  

đặc biệt của việc chú tâm kiên cường.   

* Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham, với thực tính của người có sự chú tâm kiên  

cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo  thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Cận 

Tử trực tiếp tới Tâm Tái Tục (trong Hữu mới), Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục 

Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Sắc Pháp. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục 

Giới, có Đổng Lực Tham Cực Ái Hữu (Bhavanikantikalobhajavana) và thông 

thường (Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn). 
 

* Àrammanùpanissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho 

biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 8 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Cận Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Trưởng Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       65   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Cakkhum Sotam Ghànam Jivham Kàyam Rùpe Sadde 

Gandhe Rase Photthabbe Vatthum Vipàkàbyàkate gandhe Kiriyàbyàkate gandhe  làm  

Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng 

Duyên, chi pháp là Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh 

Triệt, Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật,  

31 Tâm Dị Thục Quả Hiệp Thế, Tứ Danh Uẩn (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ),   

20 Tâm Duy Tác, Tứ Danh Uẩn, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm kiên cường.  

 * Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu Cakkhum, v.v. trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi 

pháp là Nhãn Thanh Triệt, v.v. 

* Garum katvà  làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), Ràgo Ditthi 

làm Kattupada: Câu Chủ Từ, và Uppajjati làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả bốn Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm đặc biệt kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Cận 

Tử trực tiếp tới Tâm Tái Tục (trong Hữu mới), Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục 

Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Sắc Pháp. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới 

có Đổng Lực Tham Cực Ái Hữu (Bhavanikantikalobhajavana) và thông 

thường (Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn). 

 

ĀRAMMANŪPANISSAYAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH CẬN Y DUYÊN 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       66   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Cảnh Cận Y Duyên có được 7 câu như sau: 

 

(1)  Kusalo kusalassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên  

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

(2)  Kusalo akusalassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo – Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

(3)  Kusalo  abyàkatassa  Àrammanùpanissayapaccayena  paccayo – Thiện làm  

 duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

(4)  Akusalo akusalassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

(5)  Akusalo abyàkatassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm   

 duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

(6)  Abyàkato kusalassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm  

  duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

(7) Abyàkato akusalassa Àrammanùpanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Cận Y Duyên. 

 

ĀRAMMANŪPANISSAYAPACCAYASABHĀGA 

CẢNH CẬN Y  DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên,  

(4) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình 

với Cảnh Cận Y Duyên khi đã hiện hữu rồi. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ PHÂN TÍCH 

CỦA CẢNH CẬN Y DUYÊN 

 

------------------00000------------------ 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       67   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

II. -  VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN 

  

Từ Lời Giải Thích cho đến tất cả các Chi Pháp đều tương tự với Vô Gián Duyên. 

 

PHÂN TÍCH VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Vô Gián Cận Y Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp  

làm thành Vô Gián Cận Y Năng Duyên.Vô Gián Cận Y Duyên có Danh Pháp làm cho cả 

hai, Năng Duyên và Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai trạng thái hiện bày, là: cho sanh khởi tiếp nối nhau 

một cách không gián đoạn, tương tự như chỉ có một cái Tâm duy nhất (Anantarà),  

 và làm thành chỗ nương nhờ có rất nhiều năng lực (Upanissaya). 

* Rằng theo Chủng Loại: Vô Gián Cận Y Duyên thuộc giống Vô Gián, ý nghĩa là  

 Pháp Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được sanh khởi một cách  

 không gián đoạn tách lìa. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời quá khứ, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên phải diệt đi 

trước rồi mới sẽ giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được sanh khởi tiếp theo sau. 

* Rằng theo Mãnh Lực: Vô Gián Cận Y Duyên chỉ có Mãnh Lực Xuất Sinh, ý nghĩa 

là có mãnh lực giúp đỡ cho Pháp Sở Duyên được sanh khởi. 

  

  TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN 

 

Trong Vô Gián Duyên hiện hữu có ba loại Pháp, là: 
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên,  

(3) Pháp Địch Duyên,  

như tiếp theo đây: 
 

(1)  Anantarùpanissayapaccayadhamma – Pháp Vô Gián Cận Y Năng Duyên:  89 

Tâm, 52 Tâm Sở đã sanh trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh). 

(2)  Anantarùpanissayapaccayuppannadhamma – Pháp Vô Gián Cận Y Sở Duyên:  

89 Tâm, 52 Tâm Sở sanh sau cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh. 

(3)  Anantarùpanissayapaccanikadhamma – Pháp Vô Gián Cận Y Địch Duyên: Tất 

cả Sắc, là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       68   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Vô Gián Cận Y 

Duyên. 

Pháp Thiện làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, 

38 Tâm Sở sanh khởi đầu tiên (trừ Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng).  

Pháp Thiện làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên là 21 Tâm Đổng Lực Thiện, 38 Tâm Sở 

sanh sau (trừ Tâm Đổng Lực Thiện thứ nhất).  

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Purimà purimà kusalà khandhà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

khandhànam Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-  Những Uẩn Thiện (Tứ Danh 

Uẩn Thiện) đã sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Thiện (Tứ 

Danh Uẩn Thiện) sanh sau sau với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện sanh trước trước là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm 

Sở sanh trước (trừ Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng) làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Uẩn Thiện sanh sau sau là 21 Tâm Đổng Lực Thiện (trừ Tâm Đổng Lực đầu tiên), 38 

Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

Hoặc theo một cách khác là: 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 1 làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 2 làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 2 làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 3 làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       69   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 3 làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 4 làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 4 làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 5 làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 5 làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 6 làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 6 làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 7 làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Đôi Tâm Đại Thiện thứ 1 ở nhiệm vụ Chuyển Tộc và Dũ Tịnh làm Vô Gián Cận Y  

Năng Duyên. 

- 4 Tâm Thiện Đáo Đại câu hành Hỷ, 16 Tâm Đạo câu hành Hỷ làm Vô Gián Cận Y 

Sở Duyên. 

- Đôi Tâm Đại Thiện thứ 2 ở nhiệm vụ Chuyển Tộc và Dũ Tịnh làm Vô Gián Cận Y 

Năng Duyên. 

- 5 Tâm Thiện Đáo Đại câu hành Xả, 4 Tâm Đạo câu hành Xả làm Vô Gián Cận Y 

Sở Duyên. 

- 9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại sanh trước làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

- 9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại sanh sau làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên.             

2/ “Anulomam gotrabhussa”-  Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Chuyển Tộc. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Thuận Tùng có Cảnh là “Sankhàradhamma – 

Pháp Hữu Vi” làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Chuyển Tộc là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) làm nhiệm vụ Chuyển Tộc có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián Cận Y Sở 

Duyên. 

3/ “Anulomam vodànassa”-  Thuận Tùng làm duyên cho Dũ Tịnh. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Thuận Tùng có Cảnh là “Sankhàradhamma – 

Pháp Hữu Vi” làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Dũ Tịnh là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) làm nhiệm vụ Dũ Tịnh có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

4/ “Gotrabhù maggassa”-   Chuyển Tộc làm duyên cho Đạo. 

Tại đây, Chuyển Tộc là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Chuyển Tộc có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián Cận  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       70   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Y Năng Duyên. 

Đạo là 1 Tâm Đạo Thất Lai, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên.  
 

5/ “Vodànam maggassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-  Dũ Tịnh làm 

duyên cho Đạo theo Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Dũ Tịnh là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Dũ Tịnh có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián Cận Y  

Năng Duyên. 

Đạo là 1 Tâm Đạo Thất Lai, 1 Tâm Đạo Nhất Lai, 1 Tâm Đạo Bất Lai, 1 Tâm Đạo 

Vô Sinh, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  chi Pháp là 17 Tâm Đổng Lực Thiện 

 Hiệp Thế đã sanh trước trước (trừ cái Tâm Đổng Lực cuối cùng) làm Năng Duyên.  

Kusalassa dhammassa chi Pháp là 21 Tâm Đổng Lực Thiện (trừ Tâm Đổng Lực  

Thiện thứ 1) làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Purimà purimà kusalà khandhà  chi pháp 

tương tự với phương pháp Pàlì  Kusalo dhammo  làm Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       71   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam khandhànam chi pháp là tương tự với 

phương pháp Pàlì  Kusalassa dhammassa  làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

 Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantùpanissayarapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Anulomam  chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện 

Tương Ưng Trí làm nhiệm vụ Thuận Tùng, làm Năng Duyên. 

Gotrabhussa Vodànassa chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí làm nhiệm vụ 

Chuyển Tộc, Dũ Tịnh, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong một Phàm Tam Nhân và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ 

Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       72   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba, Gotrabhù Vodànam chi pháp là 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí làm Năng Duyên. 

Maggassa  chi pháp là 4 Tâm Đạo làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong một Phàm Tam Nhân, bảy  bậc Thánh (trừ bậc 

Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong cả bốn Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Anantarùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Vô 

Gián Cận Y Duyên. 

Pháp Thiện làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên là Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng của 

17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở và 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả,  9  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       73   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Quả Đáo Đại, 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Kusalam vutthànassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo”- Cái Tâm Đổng  

Lực Thiện cuối cùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Quả trổ sanh (là Na Cảnh và Hữu 

Phần) với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Thiện là Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng của 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 

Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Na Cảnh và Hữu Phần là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại, 35 

Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

  

Hoặc theo một cách khác, là: 

-  Tâm Đổng Lực Đại Thiện cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

   11 Tâm Na Cảnh trong Na Cảnh Môn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Đại Thiện cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

   19 Tâm Hữu Phần trong Đổng Lực Môn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Thiện Sắc Giới cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Thiện Không Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn và 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 

làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Thiện Thức Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ và 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ, làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Thiện Vô Sở Hữu Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Hữu Phần Vô Sở Hữu Xứ, làm Vô Gián 

Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y 

Năng Duyên.   

    13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

2/  “Maggo phalassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-  Đạo làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Quả, với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       74   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Đạo là 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Quả là 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

3/  “Anulomam sekkhàya phalasampattiyà Anantarùpanissayapaccayena paccayo” 

-  Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Quả của bậc Hữu Học, với mãnh  

lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ  

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Thuận Tùng có Cảnh là “Sankhàradhamma – 

Pháp Hữu Vi” làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Thiền Quả của bậc Hữu Học là 1 Tâm Quả Thất Lai, 1 Tâm Quả Nhất Lai, 1 Tâm 

Quả Bất Lai, 36 Tâm Sở ngay khi nhập Thiền Quả, làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

4/  “Nirodhà vutthahantassa nevasannànàsannàyatanakusalam phalasamàpattiyà 

Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-   Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Quả của bậc Bất Lai ngay khi xuất khỏi Thiền Diệt  

với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là 1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Xứ, 30 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Thiền Quả là 1 Tâm Quả Bất Lai, 36 Tâm Sở của bậc Bất Lai ngay khi xuất khỏi 

Thiền Diệt, làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  chi Pháp là cái Tâm Đổng Lực cuối 

cùng của 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi Pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần, 4 Tâm 

Quả (kết hợp lại 24 Tâm, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại, 4 

Tâm Quả), làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và tám bậc Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình 

Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

 

Ghi chú:  Lộ Trình Cận Tử là Lộ Trình hiện hành trong thời gian cận tử lâm chung, 

do đó, nếu tính theo Thời Gian, là hiện hành chính trong thời Cận Tử vậy.  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       75   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Kusalam  chi pháp là Tâm Đổng Lực cuối 

cùng của 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, làm Năng Duyên. 

Vutthànassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử . 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí. 

 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Maggo chi pháp là 4 Tâm Đạo làm Năng 

Duyên. 

 Gotrabhussa Vodànassa  chi pháp là 4 Tâm Quả làm Sở Duyên. 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       76   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong tám bậc Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong cả bốn Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ  

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Anulomam  chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện 

Tương Ưng Trí làm nhiệm vụ Thuận Tùng, làm Năng Duyên. 

Sekkhàya phalasamàpattiyà  chi pháp là 3 Tâm Quả bậc thấp của ba bậc Quả Hữu 

Học, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       77   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư, Nevasannànàsannàyatanakusalam  chi pháp 

là 1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, làm Năng Duyên. 

Nirodhà vutthahantassa phalasamàpattiyà  chi pháp là 1 Tâm Quả Bất Lai của bậc 

Bất Lai, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Bất Lai. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

-  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

-  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong sát na xuất khỏi Lộ Trình Nhập Thiền 

Diệt. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  (tương tự với Câu Phụ Pàlì điều thứ ba), trình bày 

cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của 

 cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

        

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Anantarùpanissayapaccayena 

paccayo”-   Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh 

lực Vô Gián Cận Y Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

sanh trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cuối cùng).  

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở sanh 

sau sau (trừ Tâm Đổng Lực thứ nhất). 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       78   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Purimà purimà akusalà khandhà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

khandhànam Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-  Những Uẩn Bất Thiện (Tứ 

 Danh Uẩn Bất Thiện sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất  

Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất Thiện) sanh sau sau với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Bất Thiện sanh trước trước là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

sanh trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cuối cùng) làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Những Uẩn Bất Thiện sanh sau sau là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở sanh sau sau 

(trừ Tâm Đổng Lực thứ nhất) làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì  thì  Akusalo dhammo  chi Pháp là 12 Tâm Đổng Lực Bất 

Thiện đã sanh trước trước (trừ cái Tâm Đổng Lực cuối cùng) làm Năng Duyên.     

Akusalassa dhammassa chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện sanh sau sau (trừ Tâm Đổng 

Lực thứ 1) làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Purimà purimà akusalà khandhà  chi pháp tương tự với 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       79   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

phương pháp Pàlì  Akusalo dhammo làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam khandhànam chi pháp tương tự với 

phương pháp Pàlì  Akusalassa dhammassa  làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ  

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y  Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

        

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Anantarùpanissayapaccayena 

paccayo”- Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Vô Gián Cận Y Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Cận Y  Năng Duyên là Tâm Đổng Lực Bất Thiện cuối 

cùng của 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 

Tâm Quả Đáo Đại, 35 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần). 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalam vutthànassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-  Tâm Đổng 

Lực Bất Thiện cuối cùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Quả trổ sanh (là Na Cảnh và 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       80   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Hữu Phần) với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Bất Thiện là Tâm Đổng Lực Bất Thiện cuối cùng của 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Na Cảnh và Hữu Phần là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần làm Vô Gián Cận Y 

Sở Duyên. 

 

 Hoặc theo một cách khác, là: 

-  Tâm Đổng Lực cuối cùng của 8 Đổng Lực căn Tham và 2 Đổng Lực căn Si, 23   

Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối) làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    11 Tâm Na Cảnh trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực cuối cùng của 8 Đổng Lực căn Tham và 2 Đổng Lực căn Si, 23  

Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối) làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    19 Tâm Hữu Phần trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực cuối cùng của 2 Đổng Lực căn Sân, 22 Tâm Sở (trừ Hỷ, Tham, Tà  

Kiến, Ngã Mạn, Hoài Nghi) làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên.  

    6 Tâm Na Cảnh Xả Thọ trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực cuối cùng của Đổng Lực Sân, 22 Tâm Sở (trừ Hỷ, Tham, Tà  Kiến, 

Ngã Mạn, Hoài Nghi) làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    6 Tâm Hữu Phần Dục Giới câu hành Xả trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Cận Y 

Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì  thì Akusalo dhammo  chi pháp là cái Tâm Đổng Lực cuối 

cùng của 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện, làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần (kết hợp 

lại 20 Tâm Dị Thục Quả, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại), làm 

Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 
 

Ghi chú:  Lộ Trình Cận Tử là Lộ Trình hiện hành trong thời gian cận tử lâm chung, 

do đó, nếu tính theo Thời Gian, là hiện hành chính trong thời Cận Tử vậy.  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       81   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô 

Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y  Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Akusalam  chi pháp là Tâm Đổng Lực cuối cùng của 12 

Tâm Đổng Lực Bất Thiện (tương tự với phương pháp Pàlì  Akusalo dhammo) làm Năng 

Duyên. 

Vutthànassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần (tương tự với phương  

pháp Pàlì  Abyàkatassa dhammassa), làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử . 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       82   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Anantarùpanissayapaccayena 

paccayo”-   Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Vô 

Gián Cận Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên là 36 Tâm Quả (trừ Tâm Tử của bậc  

Vô Sinh)  20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở đã sanh trước.   

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên là 36 Tâm Quả (cùng với Tâm Tử của 

bậc Vô Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh sau. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Purimà purimà vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà khandhà pacchimànam 

pacchimànam vipàkàbyàkatànam kiriyàbyàkatànam khandhànam Anantarùpa -

nissayapaccayena paccayo”-   Những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác (Tứ Danh 

Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác)  sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác (Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác)  

sanh sau sau với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác sanh trước trước là 36 Tâm Quả 

(trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

Những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác sanh sau sau là 36 Tâm Quả, cùng với 

Tâm Tử của bậc Vô Sinh, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

Hoặc theo một cách khác, là: 

- Danh Uẩn Tái Tục là 19 Tâm Tái Tục, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô  Lượng 

Phần) làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

  Tâm Hữu Phần thứ nhất (Pathamabhavanga) là 19 Tâm Hữu Phần, 33 Tâm Sở (trừ 

Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

- Tâm Hữu Phần sanh trước như là Tâm Hữu Phần thứ nhất làm Vô Gián Cận Y  

Năng Duyên. 

   Tâm Hữu Phần sanh sau như có Tâm Hữu Phần thứ hai làm Vô Gián Cận Y Sở 

Duyên. 

- 15 Tâm Hữu Phần Dứt Dòng Ngũ Uẩn làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

   Hai Tâm Khai Môn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  4 Tâm Hữu Phần Dứt Dòng Vô Sắc Giới làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

   Tâm Khai Ý Môn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Khai Ngũ Môn làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

   10 Tâm Ngũ Song Thức làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       83   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  10 Tâm Ngũ Song Thức làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    2 Tâm Tiếp Thâu làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   2 Tâm Tiếp Thâu làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    3 Tâm Thẩm Tấn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   3 Tâm Thẩm Tấn làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    1 Tâm Đoán Định làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đoán Định thứ nhất trong Lộ Trình Cảnh Hy Thiểu làm Vô Gián Cận Y  Năng   

Duyên. 

    Tâm Đoán Định thứ hai làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đoán Định thứ hai trong Lộ Trình Cảnh Hy Thiểu làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

   Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn thứ nhất là 15 Tâm Hữu Phần làm Vô Gián Cận Y Sở 

    Duyên. 

-  Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Cảnh Cực Cự Đại và Lộ Trình Cảnh Cự Đại, và 

Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Cảnh Minh Hiển và Lộ Trình Cảnh Bất Minh  

 Hiển làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    Tâm Đổng Lực thứ nhất là Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh, 8 Tâm Đổng Lực Đại Duy 

Tác làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh trước như là Tâm Đổng Lực thứ nhất (trừ Tâm  Đổng 

Lực cuối cùng) là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác, 35 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y 

Năng Duyên.  

    Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh sau như là Tâm Đổng Lực thứ hai (trừ Tâm Đổng 

Lực đầu tiên) là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác, 35 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở 

Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    5 Tâm Na Cảnh câu hành Hỷ trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Cận Y 

Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng   

Duyên. 

    5 Tâm Na Cảnh câu hành Hỷ trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Cận Y Sở  

Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       84   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

    6 Tâm Na Cảnh câu hành Xả trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng  

Duyên. 

13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Cận Y Sở 

Duyên. 

-   Tâm Na Cảnh thứ nhất là 11 Tâm Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    Tâm Na Cảnh thứ hai là 11 Tâm Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Tâm Na Cảnh thứ hai là 11 Tâm Na Cảnh làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    Tâm Hữu Phần Dục Giới là 2 Tâm Tiếp Thâu câu hành Xả, 8 Tâm Đại Quả làm Vô   

Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Đôi Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ thứ nhất với nhiệm vụ là Thuận  

 Tùng và Chuyển Tộc làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    4 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại câu hành Hỷ, 4 Tâm Đổng Lực Quả Vô Sinh  

 câu hành Hỷ làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Đôi Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả thứ ba với nhiệm vụ là Thuận Tùng 

và Chuyển Tộc làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    5 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại câu hành Xả, 1 Tâm Đổng Lực Quả Vô Sinh 

câu hành Xả làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại sanh trước trước trong Lộ Trình Nhập Định là 9 

Tâm Duy Tác Đáo Đại, 35 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại sanh sau sau là 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 35 Tâm 

Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác Sắc Giới cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác Không Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ làm 

Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác Thức Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác Vô Sở Hữu Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận Y Năng  

 Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       85   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

    9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Hữu Phần Vô Sở Hữu Xứ làm Vô Gián 

Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận 

Y Năng Duyên. 

    13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng làm Vô Gián Cận 

Y Năng Duyên. 

    Tâm Quả Vô Sinh ngay sát na xuất khỏi Thiền Diệt làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-  Tâm Đổng Lực Quả sanh trước trước là 4 Tâm Quả làm Vô Gián Cận Y Năng  

 Duyên. 

    Tâm Đổng Lực Quả sanh sau sau là 4 Tâm Quả trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả và 

Lộ Trình Đắc Đạo làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Tâm Đổng Lực Quả cuối cùng là 4 Tâm Quả làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Tâm Na Cảnh thứ hai làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    10 Tâm Tử Dục Giới trong Lộ Trình Cận Tử làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

Hoặc theo một cách khác là: 

-  Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác thứ năm làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    13 Tâm Tử Tam Nhân trong Lộ Trình Cận Tử làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên.  

-   19 Tâm Hữu Phần làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    19 Tâm Tử trong Lộ Trình Cận Tử làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   2 Tâm Tử câu hành Xả và 4 Tâm Nhị Nhân làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

 10 Tâm Tái Tục Dục Giới làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   4 Tâm Tử Tam Nhân Dục Giới làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    19 Tâm Tái Tục làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   5 Tâm Tử Sắc Giới làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    17 Tâm Tái Tục Hữu Nhân làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Tâm Tử Không Vô Biên Xứ làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    4 Tâm Tái Tục Tam Nhân Dục Giới và 4 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới làm Vô Gián 

Cận Y Sở Duyên. 

-   Tâm Tử Thức Vô Biên Xứ làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    4 Tâm Tái Tục Tam Nhân Dục Giới và 3 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới (trừ 1 Tâm   

Tái Tục Không Vô Biên Xứ) làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Tâm Tử Vô Sở Hữu Xứ làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    4 Tâm Tam Nhân Dục Giới, 1 Tâm Tái Tục Vô Sở Hữu Xứ và 1 Tâm Tái Tục Phi  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       86   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

-   Tâm Tử Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

    4 Tâm Tái Tục Tam Nhân Dục Giới và 1 Tâm Tái Tục Phi Tưởng Phi Phi Tưởng  

 Xứ làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

2/  ”Bhavangam àvajjanàya Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-   Hữu Phần 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Khai Môn với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Hữu Phần là 19 Tâm Hữu Phần Dứt Dòng làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Khai Môn là 2 Tâm Khai Môn làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

3/  “Kiriyam vutthànassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-   Duy Tác làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Quả sanh khởi (là Na Cảnh, Hữu Phần và Ngũ Thức) với 

mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Duy Tác là Tâm Đổng Lực cuối cùng của 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác làm  

Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

11 Tâm Na Cảnh trong phần Na Cảnh và 19 Tâm Hữu Phần trong phần Đổng Lực  

làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

Tâm Đoán Định thứ hai làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

15 Tâm Hữu Phần (trừ 4 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới) trong phần Đoán Định làm Vô 

Gián Cận Y Sở Duyên. 

1 Tâm Khai Ngũ Môn làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

10 Tâm Ngũ Song Thức làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

4/  “Arahato anulomam phalasamàpattiyà Anantarùpanissayapaccayena pacca – 

yo”-   Thuận Tùng của bậc Vô Sinh làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhập Thiền  

Quả Vô Sinh với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 30 Tâm Sở làm Vô Gián 

Cận Y Năng Duyên. 

Thiền Quả là 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả làm 

Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 
 

5/  “Nirodhà vutthahantassa nevasannànàsannàyatanakiriyam phalasamàpattiyà 

Anantarùpanissayapaccayena paccayo”-  Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Quả Vô Sinh của bậc Vô Sinh ngay khi xuất khỏi 

Thiền Diệt với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng của bậc Vô 

Sinh ngay khi Nhập Thiền Diệt làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       87   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì  thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 

20 Tâm Duy Tác đã sanh trước trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác cùng 

với Tâm Tử của bậc Vô Sinh sanh sau sau, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục, thời kỳ 

Cận Tử, thời kỳ Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Quả, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

 Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình  

Nhập Thiền Diệt, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

 

 * Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Purimà purimà Vipàkàbyàkatà 

Kiriyàbyàkatà khandhà  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác đã sanh 

trước trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam Vipàkàbyàkatà Kiriyàbyàkatànam khandhànam, chi 

pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh, làm 

Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục, thời kỳ 

Cận Tử, thời kỳ Tử. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       88   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Quả, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

 Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình 

Nhập Thiền Diệt, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Bhavangam chi pháp là 19 Tâm Hữu Phần 

làm Năng Duyên. 

   Àvajjanàya chi pháp là 1 Tâm Khai Ngũ Môn, 1 Tâm Khai Ý Môn, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       89   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Kiriyam  chi pháp là Tâm Đổng Lực cuối 

cùng của 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác và Tâm thứ hai hay thứ ba của Tâm Đoán Định,  

làm Năng Duyên. 

Vutthànassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ngũ Môn trong  

giai đoạn Đoán Định, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới trong giai đoạn Đoán Định, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí. 
  

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt  

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư,  Anulomam  chi pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác 

Tương Ưng Trí làm nhiệm vụ Thuận Tùng, làm Năng Duyên. 

Arahato phalasamàpattiyà  chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh của bậc Vô Sinh, làm Sở 

Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả Vô Sinh. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       90   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm,  Nevasannànàsannàyatanakiriyam  chi  

pháp là Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ của bậc Vô Sinh làm Năng Duyên. 

Nirodhà vutthahantassa phalasamàpattiyà  chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh của bậc 

Vô Sinh làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

-  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

-  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong sát na xuất khỏi Lộ Trình Nhập Thiền 

Diệt. 
 

* Anantarùpaqnissayapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián  Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

        

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

  

      “Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Anantarùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Vô 

Gián Cận Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên là Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       91   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Môn hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, 11 Tâm Sở (trừ Hỷ, Dục).  

Pháp Thiện làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên là Tâm Đổng Lực thứ nhất của 8 Tâm Đại 

Thiện, 38 Tâm Sở. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Àvajjanà kusalànam khandhànam Anantarùpanissayapaccayena paccayo”- 

Tâm Khai Ý Môn và Tâm Đoán Định làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn  

Thiện (Tâm Đổng Lực Thiện thứ 1 của Tứ Danh Uẩn, với mãnh lực Vô Gián Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, Tâm Khai Ý Môn làm Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm 

Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, 11 Tâm Sở (trừ Hỷ, Dục) làm Vô Gián Cận Y Năng 

Duyên. 

Những Uẩn Thiện là Tâm Đổng Lực Thiện thứ nhất của 8 Tâm Đại Thiện, 38 Tâm Sở  

làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì  thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Tâm Đoán Định và 

Tâm Khai Ý Môn, làm Năng Duyên.     

Kusalassa dhammassa  chi pháp là Tâm Đổng Lực Thiện thứ 1 của 8 Tâm Đại 

Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       92   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Avajjanà chi pháp là Tâm Đoán Định và Tâm Khai Ý 

Môn (tương tự với phương pháp Pàlì Abyàkato dhammo) làm Năng Duyên. 

Kusalànam khandhànam  chi pháp là Tâm Đổng Lực Thiện thứ 1 của 8 Tâm Đại 

Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt  

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

  

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Anantarùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực  

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên là Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ 

Môn hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, 11 Tâm Sở (trừ Hỷ, Dục).  

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ nhất 

của 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Àvajjanà akusalànam khandhànam Anantarùpanissayapaccayena paccayo”- 

Tâm Khai Ý Môn và Tâm Đoán Định làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất 

Thiện (Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 của Tứ Danh Uẩn, với mãnh lực Vô Gián Cận Y  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       93   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên.  

Tại đây, Khai Môn là Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm Khai Ý 

Môn trong Lộ Trình Ý Môn làm Vô Gián Cận Y Năng Duyên. 

Những Uẩn Bất Thiện là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ nhất của 12 Tâm Bất Thiện, 

27 Tâm Sở làm Vô Gián Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Tâm Đoán Định và 

Tâm Khai Ý Môn, làm Năng Duyên.  

Akusalassa dhammassa  chi pháp là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 của 12 Tâm Bất  

Thiện, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 
 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Avajjanà chi pháp là Tâm Đoán Định và Tâm Khai Ý 

Môn (tương tự với phương pháp Pàlì Abyàkato dhammo) làm Năng Duyên. 

Akusalànam khandhànam  chi pháp là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 của 12 Tâm 

Bất Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       94   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Anantarùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt  

của Vô Gián Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

ANANTARŪPANISSAYAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Vô Gián Cận Y Duyên có được 7 câu như sau: 

 

(1)  Kusalo kusalassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

(2)  Kusalo abyàkatassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo – Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

(3)  Akusalo akusalassa  Anantarùpanissayapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên.  

(4)  Akusalo abyàkatassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

(5)  Abyàkato abyàkatassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

(6)  Abyàkato kusalassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

(7)  Abyàkato akusalassa Anantarùpanissayapaccayena paccayo –  Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Vô Gián Cận Y Duyên. 

 

ANANTARŪPANISSAYAPACCAYASABHĀGA 

VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       95   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Trùng Dụng Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Vô Gián Cận Y Duyên.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA VÔ GIÁN CẬN Y DUYÊN 

 

---------------------00000--------------------- 

 
 

III.  THƯỜNG CẬN Y DUYÊN 

 

Có Danh Sắc và Chế Định làm Pháp Năng Duyên và Danh làm Pháp Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH THƯỜNG CẬN Y DUYÊN  THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Thường Cận Y  Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp 

làm thành Thường Cận Y Năng Duyên.  
 

* Rằng theo Trạng Thái: Thường Cận Y Duyên có hai loại trạng thái là:  với việc làm 

đã được thực hiện một cách thành tựu viên mãn (Pakata), và làm thành chỗ nương nhờ 

hình thành có rất nhiều năng lực (Upanissaya).  

* Rằng theo Chủng Loại: thuộc giống Thường Cận Y.  Và chính giống Thường Cận 

Y này phân tích ra làm hai thể loại, là: 

 Giống Thuần Thường Cận Y (Suddhapakatùpanissayajàti):  có ý nghĩa là Tâm, 

Tâm Sở sanh trước trước, và Sắc, Chế Định, hình thành có rất nhiều năng lực (Balava), 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho Tâm, Tâm Sở sanh sau sau.  

Giải thích:  Tâm, Tâm Sở, Sắc, hình thành có rất nhiều năng lực và sanh trước trước, 

cùng với Tư Đạo làm Năng Duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm, Tâm Sở sanh sau 

sau, Chế Định, hình thành có rất nhiều năng lực làm Sở Duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối  

với Tâm, Tâm Sở. 

Ghi chú:  Giống Thuần Thường Cận Y có ý nghĩa là những Tâm và Tâm Sở khác, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       96   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc, Chế Định, một phần lớn chỉ làm được một thể loại Thường Cận Y Duyên . Còn đối 

với Tư Đạo, thì làm được cả hai là Thường Cận Y Duyên và Dị Thời Nghiệp Duyên. Với 

nhân này mới được gọi là Thuần Thường Cận Y Duyên. 
 

 Giống Hỗn Hợp Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp (Missakapakatùpanissa -

yanànakkhanikakammajàti):  có ý nghĩa là Thiện Nghiệp, Bất Thiện Nghiệp, hình thành 

có rất nhiều năng lực  (trừ Tư Đạo – Maggacetanà) làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho Danh 

Uẩn Quả Dị Thục. 

Ghi chú:  Giống Hỗn Hợp Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp có ý nghĩa là cả hai loại 

Thiện Nghiệp và Bất Thiện Nghiệp làm được cả hai thể loại là Dị Thời Nghiệp Duyên 

cùng với Thường Cận Y Duyên. Do đó mới gọi là Hỗn Hợp Thường Cận Y. 
 

* Rằng theo Thời Gian: có được cả ba Thời, là quá khứ, hiện tại, vị lai và ngoại thời.  

* Rằng theo Mãnh Lực: có một loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở 

Duyên được sanh khởi. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG  

CỦA THƯỜNG CẬN Y DUYÊN 

 

Trong Thường Cận Y Duyên hiện hữu 3 loại Pháp là: 
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên,  

(3) Pháp Địch Duyên,  

như tiếp theo đây: 
 

(1)  Pakatùpanissayapaccayadhamma – Pháp Thường Cận Y Năng Duyên:  89 

Tâm, 52 Tâm Sở, 28 Sắc sanh trước trước, hình thành có rất nhiều năng lực, và có một 

vài thể loại Nghĩa Chế Định (Atthapannatti), như là Quý Tiết Chế Định (Utupannatti), 

Vật Thực Chế Định (Bhojanapannatti), Nhân Chế Định (Puggalapannatti), Trú Xứ Chế 

Định (Senàsanapannatti), dụng cụ và đồ dùng liên quan với k ỹ thuật hình thành có rất 

nhiều năng lực (trừ Chế Định Nghiệp Xứ - Pannattikammatthàna), và cũng có một vài 

thể loại Danh Chế Định (Saddapannatti)  như là Pàlì ngữ, Thái ngữ, Anh ngữ, v.v. hình 

thành có rất nhiều năng lực (trừ ngôn ngữ của các Sinh Vật và tên gọi sai khác nhau). 

Tức là:  89 Tâm, 52 Tâm Sở sanh trước trước,  28 Sắc Pháp và Chế Định, hình thành  

có rất nhiều năng lực (trừ Bất Tịnh Chế Định – Asubhapannatti,  Biến Xứ Chế Định – 

Kasinapannatti,  Thân Phần Chế Định – Kotthàsapannatti, Sổ Tức Chế Định –  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       97   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ànàpanapannatti,  Hư Không Chế Định – Àkàsapannatti, Danh Chế Định –  

Nàmapannatti, v.v.). 

(2)  Pakatùpanissayapaccayuppannadhamma – Pháp Thường Cận Y Sở Duyên: 89 

Tâm, 52 Tâm Sở sanh sau. 

(3)  Pakatùpanissayapaccanikadhamma – Pháp Thường Cận Y Địch Duyên: Tất cả  

Sắc là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG THƯỜNG CẬN Y DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” –  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Pháp Thiện làm Thường Cận Y Năng Duyên là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô 

Sinh), 38 Tâm Sở phối hợp, có rất nhiều năng lực. 

Pháp Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Saddham upanissàya dànam deti sìlam samàdiyati uposathakammam karoti 

jhànam uppàdeti vipassanam uppàdeti maggam uppàdeti abhinnam uppàdeti 

samàpattim uppàdeti”-   Người nương vào Đức Tin một cách kiên cường (tức là có niềm 

tin với Tam Bảo, Nghiệp và Nghiệp Quả của đời này, đời trước,v.v.), rồi thường thì Xả 

 Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, Thiền Na sanh, Thiền Quán sanh, Đạo sanh,  

Thắng Trí sanh, nhập Định được sanh khởi. 

Tức là người nương vào Đức Tin một cách kiên cường, rồi thường thì Xả Thí, trì giới, 

trì thanh tịnh giới, làm cho Thiền Na được sanh khởi, làm cho Thiền Quán được sanh 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       98   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

khởi, làm cho Đạo được sanh khởi, làm cho Thắng Trí được sanh khởi, làm cho sanh 

khởi việc Nhập Định. 

 

Tại đây, nương vào Đức Tin một cách kiên cường, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện 

với Tín làm chủ vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

* Việc Xả Thí, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tư Thí (Dànacetanà - Tác Ý Xả  

Thí ) làm chủ vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Việc thọ trì giới, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tác Ý Ngũ Chi Giới Phần 

(Pancangasìlacetanà), và với Tác Ý Thập Chi Giới Phần (Dasangasìlacetanà) làm chủ  

vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Việc thọ trì thanh tịnh giới: có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tác Ý Bát Thanh 

Tịnh Giới Phần (Atthangauposathacetanà) làm chủ vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm 

Thường Cận Y Sở Duyên. 

 * Làm cho Thiền Na sanh khởi: có chi pháp là 9 Tâm Thiện Đáo Đại, làm Thường  

Cận Y Sở Duyên. 

* Làm cho Thiền Quán sanh khởi: có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tác Ý Thiền  

Quán (Vipassanàcetanà) làm chủ vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở 

Duyên. 

* Làm cho Đạo sanh khởi: có chi pháp là 4 Tâm Đạo, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Làm cho Thắng Trí sanh khởi: có chi pháp là 5 Thắng Trí, là Thần Túc Thắng Trí, 

Thiên Nhĩ Thắng Trí, Thiên Nhãn Thắng Trí, Tha Tâm Thắng Trí, Túc Mạng Thắng Trí, 

ở trong 1 Tâm Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Làm cho sanh khởi việc Nhập Định: có chi pháp là 4 Tâm Thiện Sắc Giới, 4 Tâm 

Thiện Vô Sắc Giới (Catukanaya – Bộ Tứ Phần) hoặc Cửu Định, là 5 Tâm Thiện Sắc 

Giới, 4 Tâm Thiện Vô Sắc Giới (Pancakanaya – Bộ Ngũ Phần), làm Thường Cận Y Sở 

Duyên. 

(Tâm Sở phối hợp với nhóm Pháp Sở Duyên trên, tùy theo trường hợp, xin tham 

khảo lại trong “Phần Tổng Hợp” (Sangahanaya) – thuộc Chương 2, Tổng Hợp Nội 

Dung Vô Tỷ Pháp). 
 

 2/ “Sìlam sutam càgam pannam upanissàya dànam deti sìlam samàdiyati 

uposathakammam karoti jhànam uppàdeti vipassanam uppàdeti maggam uppàdeti 

abhinnam uppàdeti samàpattim uppàdeti”-  Người nương vào Giới, Văn, Thí, Tuệ, một 

cách kiên cường,  rồi thường thì Xả Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, Thiền Na 

sanh, Thiền Quán sanh, Đạo sanh, Thắng Trí sanh, nhập Định được sanh khởi. 

Tức là người nương vào Giới, Văn, Thí, Tuệ, một cách kiên cường, rồi thường thì Xả 

Thí, trì giới, trì thanh tịnh giới, làm cho Thiền Na được sanh khởi,  làm cho Thiền Quán 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       99   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 được sanh khởi, làm cho Đạo được sanh khởi, làm cho Thắng Trí được sanh khởi, làm  

cho sanh khởi việc Nhập Định. 
 

Tại đây, nương vào Giới một cách kiên cường, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với 

Tác Ý Giới Phần (Sìlacetanà) làm chủ vị (Ngũ Giới, Thập Giới, Biệt Biệt Giải Thoát 

Giới), 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

* Nương vào Văn một cách kiên cường, có chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng 

Trí làm chủ vị, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần), làm 

Thường Cận Y Năng Duyên. 

* Nương vào Thí một cách kiên cường, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Vô Tham  

làm chủ vị, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần), làm Thường 

Cận Y Năng Duyên. 

* Nương vào Tuệ một cách kiên cường, có chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng 

Trí với Tuệ làm chủ vị, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần), 

làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

* Việc Xả Thí, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tư Thí (Dànacetanà - Tác Ý Xả 

Thí ) làm chủ vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Việc thọ trì giới, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tác Ý Ngũ Chi Giới Phần 

(Pancangasìlacetanà), và với Tác Ý Thập Chi Giới Phần (Dasangasìlacetanà) làm chủ 

vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Việc thọ trì thanh tịnh giới: có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tác Ý Bát Thanh 

Tịnh Giới Phần (Atthangauposathacetanà) làm chủ vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm 

Thường Cận Y Sở Duyên. 

 * Làm cho Thiền Na sanh khởi: có chi pháp là 9 Tâm Thiện Đáo Đại, làm Thường 

Cận Y Sở Duyên. 

* Làm cho Thiền Quán sanh khởi: có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện với Tác Ý Thiền 

Quán (Vipassanàcetanà) làm chủ vị, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở 

Duyên. 

* Làm cho Đạo sanh khởi: có chi pháp là 4 Tâm Đạo, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Làm cho Thắng Trí sanh khởi: có chi pháp là 5 Thắng Trí, là Thần Túc Thắng Trí, 

Thiên Nhĩ Thắng Trí, Thiên Nhãn Thắng Trí, Tha Tâm Thắng Trí, Túc Mạng Thắng Trí, 

ở trong 1 Tâm Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Làm cho sanh khởi việc Nhập Định: có chi pháp là 4 Tâm Thiện Sắc Giới, 4 Tâm 

Thiện Vô Sắc Giới (Catukanaya – Bộ Tứ Phần) hoặc Cửu Định, là 5 Tâm Thiện Sắc 

 Giới, 4 Tâm Thiện Vô Sắc Giới (Pancakanaya – Bộ Ngũ Phần), làm Thường Cận Y Sở  

Duyên. 

(Tâm Sở phối hợp với nhóm Pháp Sở Duyên trên, tùy theo trường hợp, xin tham  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       100   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

khảo lại trong “Phần Tổng Hợp” (Sangahanaya) – thuộc Chương 2, Tổng Hợp Nội  

Dung Vô Tỷ Pháp). 
 

3/ “Saddhà sìlam sutam càgo pannà saddhàya sìlassa sutassa càgassa pannàya 

Pakatùpanissayapaccayena paccayo”-    Tín, Giới, Văn, Thí, Tuệ, làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tín, Giới, Văn, Thí, Tuệ, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tín, Giới, Văn, Thí, Tuệ, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện có Tâm Sở phối 

hợp vừa theo thích hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

Và Tín, Giới, Văn, Thí, Tuệ, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện có Tâm Sở phối hợp  

vừa theo thích hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

4/ “Pathamassa jhànassa parikammam pathamassa jhànassa Pakatùpanissaya -

paccayena paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Sơ Thiền sanh 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Sơ Thiền với mãnh lực Thường Cận Y  

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Sơ Thiền, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở phần 

“Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) vào ngay thời gian khởi sự 

thẩm thị 30 Nghiệp Xứ có Địa Biến Xứ, v.v. 35 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần) làm 

Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Sơ Thiền, 35 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở 

Duyên.   
 

5/ “Dutiyassa jhànassa parikammam dutiyassa jhànassa Pakatùpanissaya -

paccayena paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Nhị Thiền sanh 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Nhị Thiền với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Nhị Thiền, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở phần 

“Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) vào ngay thời gian khởi sự 

thẩm thị  Nghiệp Xứ có Địa Biến Xứ, v.v. 35 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường 

Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Nhị Thiền, 33 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận 

Y Sở Duyên.   
    

6/ “Tatiyassa jhànassa parikammam tatiyassa jhànassa Pakatùpanissaya -

paccayena paccayo”-  Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Tam Thiền sanh 

 trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Tam Thiền với mãnh lực Thường Cận Y  

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Tam Thiền, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở phần  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       101   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) vào ngay thời gian khởi sự 

thẩm thị  Nghiệp Xứ có Địa Biến Xứ, v.v. 35 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường 

Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Tam Thiền, 32 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ Phần) làm 

Thường Cận Y Sở Duyên.   
    

7/ “Catutthassa jhànassa parikammam catutthassa jhànassa Pakatùpanissaya -

paccayena paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Tứ Thiền sanh 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Tứ Thiền với mãnh lực Thường Cận Y  

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Tứ Thiền, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở phần 

“Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) vào ngay thời gian khởi sự 

thẩm thị  Nghiệp Xứ có Địa Biến Xứ, v.v. 35 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường 

Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Tứ Thiền, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng Phần và 3 Ngăn 

Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

8/ “Àkàsànancàyatanassa parikammam Àkàsànancàyatanassa Pakatùpanissaya -

paccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Không Vô 

Biên Xứ sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm (Thiền) Không Vô Biên Xứ, 

với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Thiền Không Vô Biên Xứ, có chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện ở phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) vào ngay 

thời gian khởi sự chú tâm vào đề mục Không Vô Biên Xứ, v.v. 35 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn 

Trừ Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Ngũ Thiền Không Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô 

Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

9/ “Vinnànancàyatanassa parikammam Vinnànancàyatanassa Pakatùpanissaya -

paccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Thức Vô Biên 

Xứ sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm (Thiền) Thức Vô Biên Xứ, với 

mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Thiền Thức Vô Biên Xứ, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện 

ở phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) vào ngay thời gian 

khởi sự chú tâm vào đề mục Thức Vô Biên Xứ, v.v. 35 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần)  

làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Ngũ Thiền Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       102   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

10/ “Àkincannàyatanassa parikammam Àkincannàyatanassa Pakatùpanissaya -

paccayena  paccayo”-  Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Vô Sở Hữu Xứ 

sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm (Thiền) Vô Sở Hữu Xứ, với mãnh lực 

Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Thiền Vô Sở Hữu Xứ, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở 

phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) vào ngay thời gian 

 khởi sự chú tâm vào đề mục Vô Sở Hữu Xứ, v.v. 35 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần) làm  

Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Ngũ Thiền Vô Sở Hữu Xứ, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng 

Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

11/ “Nevasannànàsannàyatanassa parikammam Nevasannànàsannàyatanassa 

Pakatùpanissayapaccayena paccayo”- Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của 

Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm (Thiền) 

Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Thiền Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, có chi pháp là 8 

Tâm Đại Thiện ở phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajava -nakicca) 

vào ngay thời gian khởi sự chú tâm vào đề mục Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, v.v. 35 

Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Ngũ Thiền Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 

2 Vô Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

12/ “Pathamam jhànam dutiyassa jhànassa Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”-  

Sơ Thiền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhị Thiền, với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thiện Sơ Thiền Sắc Giới, 35 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y 

Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Nhị Thiền Sắc Giới, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, 3 Ngăn Trừ 

Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
          

 13/ “Dutiyam jhànam tatiyassa jhànassa Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”- 

Nhị Thiền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam Thiền, với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thiện Nhị Thiền Sắc Giới, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, 3 Ngăn  

Trừ Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Tam Thiền Sắc Giới, 32 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       103   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trừ Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
 

 14/  “Tatiyam jhànam catutthassa jhànassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo”-   

Tam Thiền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Thiền, với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thiện Tam Thiền Sắc Giới, 32 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3  

Ngăn Trừ Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Tứ Thiền Sắc Giới, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
        

 15/  “Catuttham jhànam Àkàsànancàyatanassa Àkàsànancàyatanam Vinnànan  -

càyatanassa Vinnànancàyatanam Àkincannàyatanassa Àkincannàyatanam 

Nevasannànàsannàyatanassa  Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”-   Tứ Thiền làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Không Vô Biên Xứ. Thiền Không Vô Biên Xứ làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Thức Vô Biên Xứ. Thiền Thức Vô Biên Xứ làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Vô Sở Hữu Xứ. Thiền Vô Sở Hữu Xứ làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ với mãnh lực Thường Cận Y  

Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thiện Tứ Thiền Sắc Giới, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 

Ngăn Trừ Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.  

1 Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thiện Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.  

1 Tâm Thiện Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thiện Vô Sở Hữu Xứ, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.  

1 Tâm Thiện Vô Sở Hữu Xứ, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 30 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 3 

Ngăn Trừ Phần và 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
 

16/ “Dibbassa cakkhussa parikammam dibbassa cakkhussa Pakatùpa -

nissayapaccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Thiên 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       104   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nhãn sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Thiên Nhãn, với mãnh lực 

Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Thiên Nhãn, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở phần 

“Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của người phúc lộc Thắng 

Trí trong sát na bắt đầu chuẩn bị thực hiện sở nguyện “xin cho được thấy hình sắc của 

 người khác, mà với sở nguyện mong được thấy”,  33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và  

2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiên Nhãn Thắng Trí sanh khởi, là được thấy hình sắc của người mà với sở 

nguyện mong được thấy, chi pháp là 1 Tâm Thiện Thiên Nhãn Thắng Trí, 30 Tâm Sở (trừ  

Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

17/ “Dibbàya sotadhàtuyà  parikammam dibbàyà sotadhàtuyà Pakatùpanissa -

yapaccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Thiên Nhĩ 

sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Thiên Nhĩ, với mãnh lực Thường Cận 

Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Thiên Nhĩ, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở phần 

“Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của người phúc lộc Thắng 

Trí trong sát na bắt đầu chuẩn bị thực hiện sở nguyện “xin cho được nghe âm thanh của 

người khác, mà với sở nguyện mong được nghe”,  33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 

2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiên Nhĩ Thắng Trí sanh khởi, là được nghe âm thanh của người mà với sở 

nguyện mong được nghe, chi pháp là 1 Tâm Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí, 30 Tâm Sở (trừ 

Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

18/ “Iddhividhanànassa parikammam iddhividhanànassa Pakatùpanissaya - 

paccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Thần Túc 

Thắng Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thần Túc Thắng Trí, với mãnh 

lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Thần Túc Thắng Trí, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở 

phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của người phúc lộc 

Thắng Trí trong sát na bắt đầu chuẩn bị thực hiện sở nguyện (chẳng hạn) “xin cho được 

thị hiện năng lực của Thần Túc Thắng Trí, với sở nguyện một thân biến hóa cho hiện 

bày thành nhiều thân, hoặc thăng thiên, độn thổ, v.v.”, 33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ 

Phần và 2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thần Túc Thắng Trí sanh khởi, là trình bày đắc kỳ sở nguyện thần túc, chi 

pháp là 1 Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng  

Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.   



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       105   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

19/ “Cetopariyanànassa parikammam cetopariyanànassa Pakatùpanissaya -

paccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Tha Tâm 

Thắng Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tha Tâm Thắng Trí, với mãnh 

lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Tha Tâm Thắng Trí, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở 

phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của người phúc lộc 

Thắng Trí trong sát na bắt đầu chuẩn bị thực hiện sở nguyện “xin cho được thấu hiểu  

tâm tánh của người”, 33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 2 Vô Lượng Phần) làm 

Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Tha Tâm Thắng Trí sanh khởi, là thấu hiểu được tâm tánh của người, chi pháp 

là 1 Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng Phần và 

3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

20/ “Pubbenivàsànussatinànassa parikammam pubbenivàsànussatinànassa  

Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”- Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà)  

của Túc Mạng Thắng Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Túc Mạng Thắng 

Trí, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Túc Mạng Thắng Trí, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở 

phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của người phúc lộc 

Thắng Trí trong sát na bắt đầu chuẩn bị thực hiện sở nguyện “xin cho được hiểu biết  

từng mỗi kiếp sống của chính tự bản thân và của người khác, đã từng trải qua ”, 33 

Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Túc Mạng Thắng Trí sanh khởi, là hiểu biết được từng mỗi kiếp sống trước 

trước của chính tự bản thân và của người khác đã từng trải qua, chi pháp là 1 Tâm Thiện 

Túc Mạng Thắng Trí, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ 

Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
  

21/ “Yathàkammupaganànassa   parikammam    yathàkammupaganànassa 

Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”- Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) 

của Tùy Nghiệp Thú Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tùy Nghiệp Thú 

Trí, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Tùy Nghiệp Thú Trí, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở 

phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của người phúc lộc 

Thắng Trí trong sát na bắt đầu chuẩn bị thực hiện sở nguyện “xin cho được hiểu biết 

  Thiện Nghiệp nào trong thời quá khứ của người đã từng được kiến tạo”, 33 Tâm  

Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Tùy Nghiệp Thú Trí sanh khởi, là được hiểu biết về người đã từng kiến tạo  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       106   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

loại Thiện Nghiệp nào trong thời quá khứ, chi pháp là 1 Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí, 

30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ, 2 Vô Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y  

Sở Duyên.  
 

22/ “Anàgatamsanànassa parikammam Anàgatamsanànassa Pakatùpanissaya -

paccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Vị Lai Trí 

sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vị Lai Trí, với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Vị Lai Trí, có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện ở phần  

“Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của người phúc lộc Thắng 

Trí trong sát na bắt đầu chuẩn bị thực hiện sở nguyện “xin cho được hiểu biết thời vị lai 

của tự bản thân và của người sẽ như thế nào”, 33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 2 

Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Vị Lai Trí sanh khởi, là được hiểu biết vào thời vị lai của tự bản thân và của 

người sẽ như thế nào, chi pháp là 1 Tâm Thiện Vị Lai Trí, 30 Tâm Sở (trừ Tầm, Tứ, Hỷ,  

2 Vô Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
 

23/ “Dibbacakkhu dibbàya sotadhàtuyà Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”- 

Thiên Nhãn sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiên Nhĩ Giới, với mãnh lực 

Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Thiện Thiên Nhãn Thắng Trí làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
  

24/ “Dibbasotadhàtu iddhividhanànassa Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”- 

Thiên Nhĩ Giới sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thần Túc Trí với mãnh lực 

Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

25/ “Iddhividhanànam cetopariyanànassa Pakatùpanissayapaccayena  paccayo”-  

Thần Túc Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tha Tâm Trí với mãnh lực 

Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

26/ “Cetopariyanànam pubbenivàsànussatinànassa Pakatùpanissayapaccayena  

paccayo”-   Tha Tâm Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Túc Mạng Trí với 

mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       107   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Túc Mạng Thắng Trí làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

27/ “Pubbenivàsànussatinànam yathàkammupaganànassa Pakatùpanissaya -

paccayena  paccayo”-   Túc Mạng Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tùy 

Nghiệp Thú Trí với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Thiện Túc Mạng Thắng Trí làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

28/ “Yathàkammupaganànam anàgatamsanànassa Pakatùpanissayapaccayena   

paccayo”-  Tùy Nghiệp Thú Trí sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vị Lai Trí 

với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Vị Lai Trí làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

29/ “Pathamassa  maggassa  parikammam  pathamassa  maggassa Pakatù – 

panissayapaccayena  paccayo”-  Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Sơ 

Đạo sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sơ Đạo, với mãnh lực Thường Cận Y  

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Sơ Đạo, có chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí 

ở phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của sát na Tâm 

Đạo Thất Lai đang tiến tu Thiền Quán (Vipassanà), 33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 

2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Sơ Đạo sanh khởi, chi pháp là 1 Tâm Đạo Thất Lai, 36 Tâm Sở (2 Vô Lượng 

Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
 

30/ “Dutiyassa maggassa parikammam dutiyassa maggassa Pakatù -

panissayapaccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Nhị 

Đạo sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhị Đạo, với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Nhị Đạo, có chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí 

ở phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của sát na Tâm 

Đạo Nhất Lai đang tiến tu Thiền Quán (Vipassanà), 33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 

2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Nhị Đạo sanh khởi, chi pháp là 1 Tâm Đạo Nhất Lai, 36 Tâm Sở (2 Vô Lượng  

Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
 

31/ “Tatiyassa  maggassa  parikammam  tatiyassa  maggassa  Pakatù – 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       108   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

panissayapaccayena  paccayo”-   Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Tam 

Đạo sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam Đạo, với mãnh lực Thường Cận  

Y Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Tam Đạo, có chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng 

Trí ở phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của sát na Tâm 

Đạo Bất Lai đang tiến tu Thiền Quán (Vipassanà),  33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 

2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Tam Đạo sanh khởi, chi pháp là 1 Tâm Đạo Bất Lai, 36 Tâm Sở (2 Vô Lượng 

Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
 

32/ “Catutthassa maggassa parikammam catutthassa maggassa Pakatùpa -

nissayapaccayena  paccayo”-  Tâm Chuẩn Bị trong việc Tu Tiến (Bhàvanà) của Tứ Đạo 

sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Đạo, với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, Tâm Chuẩn Bị của Tứ Đạo, có chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí 

ở phần “Chuẩn Bị trong Đổng Lực Sự Vụ” (Parikammajavanakicca) của sát na Tâm 

Đạo Vô Sinh đang tiến tu Thiền Quán (Vipassanà), 33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và  

2 Vô Lượng Phần) làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Tứ Đạo sanh khởi, chi pháp là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở (2 Vô Lượng 

Phần) làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
 

33/ “Pathamo maggo dutiyassa maggassa Pakatùpanissayapaccayena  paccayo. 

Dutiyo maggo tatiyassa maggassa Pakatùpanissayena paccayo. Tatiyo maggo 

catutthassa maggassa Pakatùpanissayena paccayo”-    Sơ Đạo làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Nhị Đạo với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. Nhị Đạo làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Tam Đạo với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. Tam Đạo làm duyên giúp đỡ  

Tại đây, 1 Tâm Thiện Sơ Thiền Sắc Giới, 35 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y 

Năng Duyên. 

1 Tâm Thiện Nhị Thiền Sắc Giới, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ Tầm, Tứ, 3 Ngăn Trừ 

Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.          
 

34/ “Sekkhà maggam upanissàya anuppannam samàpattim uppàdenti”-   Những 

bậc Hữu Học nương vào Đạo mà đã được chứng đắc, thường làm cho phần Nhập Định 

chưa từng sanh cho được sanh khởi. 

Ghi chú:   Có ý nghĩa “Maggasiddhijhàna – Thiền Na được thành tựu do bởi mãnh 

lực của Đạo, tức là “với người đã từng chứng đắc Thiền trong những kiếp trước, hoặc có 

khả năng hiện bày việc Nhập Định đồng câu sanh với sát na Tâm Đạo sanh khởi”. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       109   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai của 3 bậc Quả Hữu 

Học, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Bát Định hoặc Cửu Định, có chi pháp là 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở phối hợp, 

làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

35/ “Uppannam samàpajjanti”-   Khi Thiền Na đã được sanh khởi thì thường làm  

cho việc Nhập Định được thành tựu một cách viên mãn với việc trưởng trội. 

Tại đây, Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai của 3 bậc Quả Hữu 

Học, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Bát Định hoặc Cửu Định, có chi pháp là 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở phối hợp,  

làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

36/ “Sankhàre aniccato dukkhato anattato vipassanti”-  Những bậc Hữu Học nương 

vào Đạo mà đã được chứng đắc, thường quán sát Pháp Hữu Vi Danh Sắc theo hiện bày 

của Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã. 

Tại đây, Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai của 3 bậc Quả Hữu  

Học, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở phối hợp, ở ngay sát na quán sát thấy Pháp Hữu Vi theo  

hiện bày của Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

37/ “Maggo sekkhànam  atthapatisambhidàya  dhammapatisambhidàya 

niruttipatisambhidàya patibhànapatisambhidàya thànàthànakosallassa Pakatù -

panissayapaccayena paccayo ”-    Đạo của cả ba bậc Hữu Học làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Nghĩa Vô Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm nội dung của Tam Tạng), Pháp 

Vô Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm trong Pháp Ngữ  xứ Magadha, Pàlì và Ngữ 

Pháp), Từ Vô Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm trong các loại ngôn ngữ), Biện Vô 

Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm cả ba loại Vô Ngại Giải kể trên), và có sự thuần thục 

trong Xứ và Phi Xứ, với mãnh lực của Thường Cận Y Duyên. 

Ghi chú:  Có ý nghĩa là “việc hiểu biết về Nhân thích hợp và không thích hợp (Xứ và 

Phi Xứ), cũng có sự hiểu biết với Trí Tuệ trong Đại Thiện Tương Ưng Trí, cũng có sự 

hiểu biết với Thắng Trí, cùng với Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí, không có Hiệp Lực, bởi vì 

Duyên này có mãnh lực một cách rất đặc biệt”. 

Tại đây, Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai của 3 bậc Quả Hữu 

Học, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

 

 Nghĩa Vô Ngại Giải Trí: là Tuệ rõ biết nội dung của Phật Ngôn. 

 Pháp Vô Ngại Giải Trí: là Tuệ rõ thông trong Pàlì Ngữ.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       110   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Từ Vô Ngại Giải Trí: là Tuệ rõ thông trong các loại ngôn ngữ. 

 Biện Vô Ngại Giải Trí: là Tuệ rõ thông trong việc biện giải mau lẹ, cấp trí về cả 3 

loại Vô Ngại Giải Trí vừa kể trên.  

Và chi pháp của Tứ Vô Ngại Giải này, là Tâm Sở Tuệ Quyền phối hợp với 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí.     

 Tuệ thuần thục trong Xứ và Phi Xứ: là Tuệ rõ thông về Nhân Tương Ưng và Bất  

Tương Ưng, chi pháp là Tâm Sở Tuệ Quyền phối hợp với 4 Tâm Đại Thiện Tương 

Ưng Trí, 1 Tâm Thiện Thắng Trí, của ba bậc Hữu Học, làm Thường Cận Y Sở 

Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  chi pháp là 20 Tâm Thiện hiện đang 

sanh, hình thành có rất nhiều năng lực (trừ 1 Tâm Đạo Vô Sinh), làm Năng Duyên.     

Kusalassa dhammassa chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Nhập Thiền và Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt duy 

nhất của Thường Cận Y Duyên, không có Duyên nào khác, cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực).  
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

Lời Dịch (ở phần trên).  

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo akusalassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” –     

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất  Thiện với mãnh lực Thường Cận 

Y Duyên. 

Pháp Thiện làm Thường Cận Y Năng Duyên là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở,  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       111   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

có rất nhiều năng lực. 

Pháp Bất Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Saddham upanissàya mànam jappeti ditthim ganhàti”-   Người tự nương vào 

Đức Tin của bản thân một cách kiên cường, rồi thường làm cho Ngã Mạn chưa từng sanh  

cho phát sanh lên, có việc chấp thủ lấy sự thấy sai (Tà Kiến). 

Tại đây, nương vào Đức Tin một cách kiên cường, có chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp 

Thế, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Ngã Mạn sanh khởi, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Bất Tương Ưng Kiến, 21 Tâm 

Sở phối hợp.  Và Tà Kiến sanh khởi, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng Kiến, 

21 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Sìlam sutam càgam pannam upanissàya mànam jappeti ditthim ganhàti”-  

Người tự nương vào Giới, Văn, Thí, Tuệ, của bản thân một cách kiên cường, rồi thường 

làm cho Ngã Mạn chưa từng sanh cho phát sanh lên, có việc chấp thủ lấy sự thấy sai (Tà  

Kiến). 

Tại đây, Giới Thiện, Văn Thiện, Thí Thiện, Tuệ Thiện,  có chi pháp là 17 Tâm Thiện 

Hiệp Thế, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Ngã Mạn sanh khởi, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Bất Tương Ưng Kiến, 21 Tâm 

Sở phối hợp.  Và Tà Kiến sanh khởi, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng Kiến, 

21 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

3/ “Saddhà sìlam sutam càgo pannà ràgassa dosassa mohassa mànassa ditthiyà 

patthanàya  Pakatùpanissayena paccayo”-   Tín, Giới, Văn, Thí, Tuệ, làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tham Ái, Sân Hận, Si Mê, Ngã Mạn, Tà Kiến và Tham Dục vào thực 

tính đang hiện bày là “Tài Sản Công Đức” (Bhogasampatti) và “Hữu Công Đức” 

(Bhavasampatti). 

Tại đây, Giới Thiện, Văn Thiện, Thí Thiện, Tuệ Thiện,  có chi pháp là 17 Tâm Thiện 

Hiệp Thế, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Tham Ái có chi pháp là 8 Tâm căn Tham. Sân Hận có chi pháp là  2 Tâm căn Sân. Si 

Mê có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện. Ngã Mạn có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Bất 

Tương Ưng Kiến. Tà Kiến có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng Kiến, với 27 Tâm 

Sở phối hợp, và Tham Dục vào thực tính đang hiện bày là “Tài sản công đức” và “Hữu 

công đức”, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       112   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế 

hiện đang sanh, hình thành có rất nhiều năng lực, làm Năng Duyên.     

Akusalassa dhammassa chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, làm Sở 

Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

+ Với Pháp làm thành Năng Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình 

Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na. 

+ Với Pháp làm thành Sở Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt duy 

nhất của Thường Cận Y Duyên, không có Duyên nào khác, cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực).  
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

Phương Pháp Pàlì (ở phần trên).  

  

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” –   

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Pháp Thiện làm Thường Cận Y Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, 

có rất nhiều năng lực. 

Pháp Vô Ký làm Thường Cận Y Sở Duyên là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm 

Sở phối hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       113   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1/ “Saddham upanissàya attànam àtàpeti paritàpeti pariyitthimùlakam dukkham  

paccanubhoti”-   Người tự nương vào Đức Tin của bản thân, hình thành nguồn gốc và 

nguyên nhân, rồi thường làm cho sự nóng nảy chưa từng sanh cho phát sanh lên, khi đã 

sanh khởi thì làm cho phát sanh nhiều lên, với sự tìm kiếm và phải thọ lãnh Thân câu 

hành Khổ Thọ. 

Tức là, với người đã nương vào Đức Tin của tự bản thân, hình thành nguồn gốc và 

nguyên nhân, rồi thường có sự tìm kiếm làm cho bản thân phải thọ lãnh sự thống khổ, sự  

nóng nảy, sự khổ đau. 

Tại đây, Tâm Sở Tín phối hợp với 21 Tâm Thiện, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô 

Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Sìlam sutam càgam pannam upanissàya attànam àtàpeti paritàpeti 

pariyitthimùlakam dukkham paccanubhoti”-   Người tự nương vào Giới, Văn, Thí, Tuệ 

của bản thân, hình thành nguồn gốc và nguyên nhân, rồi thường làm cho sự nóng nảy 

chưa từng sanh cho phát sanh lên, khi đã sanh khởi thì làm cho phát sanh nhiều lên, với  

sự tìm kiếm và phải thọ lãnh Thân câu hành Khổ Thọ. 

Tức là, với người đã nương vào Giới Thiện, Văn Thiện, Thí Thiện, Tuệ Thiện, của tự 

bản thân, hình thành nguồn gốc và nguyên nhân, rồi thường có sự tìm kiếm làm cho bản 

thân phải thọ lãnh sự thống khổ, sự nóng nảy, sự khổ đau. 

Tại đây, Giới, Văn, Thí, Tuệ, có chi pháp là 21 Tâm Thiện, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 

2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

3/ “Saddhà sìlam sutam càgo pannà kàyikassa sukhassa kàyikassa dukkhassa 

phalasamàpattiyà  Pakatùpanissayena paccayo”-  Tín, Giới, Văn, Thí, Tuệ, làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với sự Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực 

Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tín Thiện, Giới Thiện, Văn Thiện, Thí Thiện, và Tuệ Thiện, có chi pháp là 

21 Tâm Thiện, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng 

Duyên. 

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 4 Tâm Quả, 36 

Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

4/ “Kusalam kammam vipàkassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” – Thiện 

Nghiệp làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Quả Dị Thục với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       114   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tức là,  21 Thiện Nghiệp hình thành có rất nhiều năng lực, làm Năng Duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với 29 Dị Thục Quả Thiện, Tứ Danh Uẩn (theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng), 

hoặc Sắc Nghiệp Thiện và Dị Thục Quả Thiện (theo phần Kinh Tạng), với mãnh lực 

Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 8 Tư Đại Thiện Nghiệp ở trong các Hữu quá khứ, tính kể từ kiếp sống thứ 2  

đếm ngược về sau, 9 Tư Thiện Nghiệp Đáo Đại duy nhất ở trong kiếp thứ 2 của Hữu quá 

khứ và 4 Tư Đạo ở ngay trong kiếp này, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

29 Tâm Quả Thiện là 8 Tâm Quả Thiện Vô Nhân, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo 

Đại, 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

5/ “Arahà maggam upanissàya anuppannam kiriyasamàpattim uppàdeti 

uppannam samàpajjati sankhàre aniccato dukkhato anattato vipassati” –  Bậc Vô Sinh  

nương nhờ vào Đạo Vô Sinh đã được chứng đắc, thường làm cho phần Nhập Định chưa 

từng sanh cho được sanh khởi, khi Thiền Na đã được sanh khởi thì thường làm cho việc 

Nhập Định được thành tựu một cách viên mãn với việc trưởng trội. Bậc Vô Sinh thường 

quán sát Pháp Hữu Vi Danh Sắc theo hiện bày của Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã. 

Tại đây, 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần) làm 

Thường Cận Y Năng Duyên. 

Bát Định hoặc Cửu Định, tức là 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 30 Tâm Sở phối hợp, ở 

ngay sát na làm cho Thiền Na sanh khởi và sát na Nhập Định.  

8 Tâm Đại Duy Tác, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 2 Vô Lượng 

Phần) ở ngay sát na quán sát Pháp Hữu Vi theo sự hiện bày của Vô Thường, Khổ Đau,  

Vô Ngã, làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

6/ “Maggo  arahato  atthapatisambhidàya  dhammapatisambhidàya 

niruttipatisambhidàya patibhànapatisambhidàya thànàthànakosallassa Pakatù- 

panissayapaccayena paccayo”-   Đạo Vô Sinh của bậc A La Hán làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Nghĩa Vô Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm nội dung của Tam Tạng), Pháp 

Vô Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm trong Pháp Ngữ  xứ Magadha, Pàlì và Ngữ 

Pháp), Từ Vô Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm trong các loại ngôn ngữ), Biện Vô 

Ngại Giải (Tuệ hiểu biết thậm thâm cả ba loại Vô Ngại Giải kể trên), và có sự thuần thục 

trong Xứ và Phi Xứ, với mãnh lực của Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm 

Thường Cận Y Năng Duyên. 

 Nghĩa Vô Ngại Giải Trí:  là Tuệ rõ biết nội dung của Phật Ngôn. 

 Pháp Vô Ngại Giải Trí:  là Tuệ rõ thông trong Pàlì Ngữ.        

 Từ Vô Ngại Giải Trí:  là Tuệ rõ thông trong các loại ngôn ngữ. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       115   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Biện Vô Ngại Giải Trí:  là Tuệ rõ thông trong việc biện giải mau lẹ, cấp trí về cả 3 

 loại Vô Ngại Giải Trí vừa kể trên.  

Và chi pháp của Tứ Vô Ngại Giải này, là Tâm Sở Tuệ Quyền phối hợp với 4 Tâm Đại 

Duy Tác Tương Ưng Trí.    

 Tuệ thuần thục trong Xứ và Phi Xứ:  là Tuệ rõ thông về Nhân Tương Ưng và Bất  

Tương Ưng, chi pháp là Tâm Sở Tuệ Quyền phối hợp với 4 Tâm Đại Duy Tác Tương 

Ưng Trí, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, của bậc Vô Sinh, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

7/ “Maggo phalasamàpattiyà Pakatùpanissayapaccayena paccayo” – Đạo làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhập Thiền Quả, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần) ở ngay sát na Nhập Thiền  

Quả, làm Thường Cận Y Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện đang  

sanh, hình thành có rất nhiều năng lực, làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 36 Tâm Quả hiện đang sanh, 20 Tâm Duy Tác 

hiện đang sanh, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, tám bậc Thánh Nhân, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn (Lộ Trình Thân Môn), Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Nhập Thiền (Lộ Trình Nhập Định – Lộ Trình Đắc Đạo) và 

Lộ Trình Đổng Lực Dục Giới (Đổng Lực Thiện và Duy Tác Dục Giới), tùy theo 

thích hợp. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Thường Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 2 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Thường Cận Y Duyên,  

(2) Dị Thời Nghiệp Duyên. 

 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       116   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

phần Lời Dịch (ở phần trên).  

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” –   

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Thường 

Cận Y Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Thường Cận Y Năng Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở  

phối hợp. 

Pháp Bất Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên,  là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Ràgam upanissàya  pànam hanati, adinnam àdiyati, musà bhanati, pisunam 

bhanati, pharusam bhanati, sampham palapati, sandhim chindati, nillopam harati, 

ekàgàrikam karoti, paripanthe titthati, paradàram gacchati, gàmaghàtam karoti, 

nigamaghàtam karoti, màtaram jìvità voropeti, pitaram jìvità voropeti, arahantam 

jìvità voropeti, dutthena cittena tathàgatassa lohitam uppàdeti, sangham bhindati ”-   

Người nương vào Tham Ái một cách kiên cường, rồi thường thực hiện việc sát hại hữu 

tình, chấp thủ tài sản của mình bất khả thí, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô tháo ngữ, hồ ngôn 

loạn ngữ, cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong 

một nhà, đứng rình chặn tại nơi đường vắng, giao du với vợ người, thực hiện việc sát 

lược thôn dân, thực hiện việc sát lược thị dân, sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại 

bậc Vô Sinh, chích thân huyết Đức Như Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng 

chúng.  
 

Tại đây, nương vào Tham Ái một cách kiên cường, có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 

22 Tâm Sở phối hợp nương vào Tham Ái làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  
 

* Thực hiện việc sát hại hữu tình (Pànam hanati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham 

và 2 Tâm Si hiện đang sanh, liên quan với việc giết hại chúng sanh. 

* Chấp thủ tài sản bất khả thí (Adinnam àdiyati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện 

hiện đang sanh, liên quan với việc trộm cắp tài sản. 

 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       117   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Vọng ngữ (Musà bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, liên 

quan với việc nói dối. 

* Ly gián ngữ  (Pisusam bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 

liên quan với việc nói lời đốc thúc, xúi giục. 

* Thô tháo ngữ (Pharusam bhanati):   có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn 

Sân, liên quan với việc nói lời thô tháo, ác ngữ. 

* Hồ ngôn loạn ngữ (Sampham palapati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện 

đang sanh, liên quan với việc nói lời vô ích, lông bông. 

 

* Cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong 

một nhà, đứng rình chặn tại nơi đường vắng, thực hiện việc sát lược thôn dân, thực hiện 

việc sát lược thị dân  (Sandhim chindati, nillopam harati, ekàgàrikam karoti, 

 paripanthe titthati, gàmaghàtam karoti, nigamaghàtam karoti):  có chi pháp là 12 Tâm  

Bất Thiện hiện đang sanh, liên quan với việc khoét vách trộm cắp, v.v. 

* Giao du với vợ người (Paradàram gacchati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 

Tâm căn Sân, liên quan với việc ngoại tình. 

* Sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô Sinh, chích thân huyết Đức Như 

Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng chúng (Màtaram jìvità voropeti, pitaram 

jìvità voropeti, arahantam jìvità voropeti, dutthena cittena tathàgatassa lohitam 

uppàdeti, sangham bhindati):  có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, liên quan với việc sát hại 

mẫu thân, sát hại phụ thân, v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Dosam upanissàya  pànam hanati, adinnam àdiyati, musà bhanati, pisunam 

bhanati, pharusam bhanati, sampham palapati, sandhim chindati, nillopam harati,  

ekàgàrikam karoti, paripanthe titthati, paradàram gacchati, gàmaghàtam karoti, 

nigamaghàtam karoti, màtaram jìvità voropeti, pitaram jìvità voropeti, arahantam 

jìvità voropeti, dutthena cittena tathàgatassa lohitam uppàdeti, sangham bhindati ”-   

Người nương vào Sân Hận một cách kiên cường, rồi thường thực hiện việc sát hại hữu 

tình, chấp thủ tài sản của mình bất khả thí, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô tháo ngữ, hồ ngôn 

loạn ngữ, cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong 

một nhà, đứng rình chặn tại nơi đường vắng, giao du với vợ người, thực hiện việc sát 

lược thôn dân, thực hiện việc sát lược thị dân, sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại 

bậc Vô Sinh, chích thân huyết Đức Như Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng 

chúng. 

Tại đây, nương vào Sân Hận một cách kiên cường, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 

Tâm Sở phối hợp nương vào Sân Hận làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

* Thực hiện việc sát hại hữu tình (Pànam hanati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       118   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

và 2 Tâm Si hiện đang sanh, liên quan với việc giết hại chúng sanh. 

* Chấp thủ tài sản bất khả thí (Adinnam àdiyati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện 

hiện đang sanh, liên quan với việc trộm cắp tài sản. 
 

* Vọng ngữ  (Musà bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, liên 

quan với việc nói dối. 

* Ly gián ngữ  (Pisusam bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 

liên quan với việc nói lời đốc thúc, xúi giục. 

* Thô tháo ngữ  (Pharusam bhanati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn 

Sân, liên quan với việc nói lời thô tháo, ác ngữ. 

* Hồ ngôn loạn ngữ  (Sampham palapati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện 

đang sanh, liên quan với việc nói lời vô ích, lông bông. 

 

* Cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong 

một nhà, đứng rình chặn tại nơi đường vắng, thực hiện việc sát lược thôn dân, thực hiện 

việc sát lược thị dân (Sandhim chindati, nillopam harati, ekàgàrikam karoti, 

paripanthe titthati, gàmaghàtam karoti, nigamaghàtam karoti):  có chi pháp là 12 Tâm 

Bất Thiện hiện đang sanh, liên quan với việc khoét vách trộm cắp, v.v. 

* Giao du với vợ người (Paradàram gacchati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 

Tâm căn Sân, liên quan với việc ngoại tình. 

 * Sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô Sinh, chích thân huyết Đức Như 

Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng chúng (Màtaram jìvità voropeti, pitaram 

jìvità voropeti, arahantam jìvità voropeti, dutthena cittena tathàgatassa lohitam  

uppàdeti, sangham bhindati):  có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, liên quan với việc sát hại 

mẫu thân, sát hại phụ thân, v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

3/ “Moham, Mànam, Ditthim, Patthanam upanissàya  pànam hanati, adinnam 

àdiyati, musà bhanati,  pisunam bhanati, pharusam bhanati,  sampham palapati, 

sandhim chindati, nillopam harati, ekàgàrikam karoti, paripanthe titthati, paradàram 

gacchati,  gàmaghàtam karoti, nigamaghàtam karoti, màtaram jìvità voropeti, pitaram 

jìvità voropeti, arahantam jìvità voropeti, dutthena cittena tathàgatassa lohitam 

uppàdeti, sangham bhindati ”-   Người nương vào Si Mê, Ngã Mạn, Tà Kiến, Tham Dục 

một cách kiên cường, rồi thường thực hiện việc sát hại hữu tình, chấp thủ tài sản của 

mình bất khả thí, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô tháo ngữ, hồ ngôn loạn ngữ, cắt chặn nơi 

giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong một nhà, đứng rình 

chặn tại nơi đường vắng, giao du với vợ người, thực hiện việc sát lược thôn dân, thực 

hiện việc sát lược thị dân, sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô Sinh, chích 

thân huyết Đức Như Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng chúng. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       119   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, nương vào Si Mê một cách kiên cường, có chi pháp là 2 Tâm căn Si, 26 Tâm  

Sở phối hợp nương vào Si Mê làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

* Nương vào Ngã Mạn một cách kiên cường, có chi pháp là 4 Tâm Tham Bất Tương 

Ưng Kiến, 21 Tâm Sở phối hợp nương vào Ngã Mạn làm chủ vị, làm Thường Cận Y  

Năng Duyên. 

* Nương vào Tà Kiến một cách kiên cường, có chi pháp là 4 Tâm Tham Tương Ưng 

Kiến, 21 Tâm Sở phối hợp nương vào Tà Kiến làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng 

Duyên. 

* Nương vào Tham Dục một cách kiên cường, có chi pháp là 8 Tâm Tham, 22 Tâm 

Sở phối hợp nương vào Tham Dục vào thực tính đang hiện bày là “Tài Sản Công Đức” 

(Bhogasampatti) và “Hữu Công Đức” (Bhavasampatti) làm chủ vị, làm Thường Cận Y 

Năng Duyên. 

* Thực hiện việc sát hại hữu tình  (Pànam hanati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham 

và 2 Tâm Si hiện đang sanh, liên quan với việc giết hại chúng sanh. 

* Chấp thủ tài sản bất khả thí  (Adinnam àdiyati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện 

hiện đang sanh, liên quan với việc trộm cắp tài sản. 

 

* Vọng ngữ  (Musà bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, liên 

quan với việc nói dối. 

* Ly gián ngữ (Pisusam bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 

liên quan với việc nói lời đốc thúc, xúi giục. 

* Thô tháo ngữ (Pharusam bhanati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn 

Sân, liên quan với việc nói lời thô tháo, ác ngữ. 

* Hồ ngôn loạn ngữ  (Sampham palapati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện 

đang sanh, liên quan với việc nói lời vô ích, lông bông. 

 

* Cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong 

một nhà, đứng rình chặn tại nơi đường vắng, thực hiện việc sát lược thôn dân, thực hiện 

việc sát lược thị dân (Sandhim chindati, nillopam harati, ekàgàrikam karoti, 

paripanthe titthati, gàmaghàtam karoti, nigamaghàtam karoti):  có chi pháp là 12 Tâm 

Bất Thiện hiện đang sanh, liên quan với việc khoét vách trộm cắp, v.v. 

* Giao du với vợ người  (Paradàram gacchati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 

Tâm căn Sân, liên quan với việc ngoại tình. 

 * Sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô Sinh, chích thân huyết Đức Như 

Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng chúng (Màtaram jìvità voropeti, pitaram 

jìvità voropeti, arahantam jìvità voropeti, dutthena cittena tathàgatassa lohitam  

uppàdeti,  sangham bhindati):  có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, liên quan với việc sát hại  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       120   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

mẫu thân, sát hại phụ thân, v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

4/ “Ràgo doso moho màno ditthi patthanà ràgassa dossasa mohassa mànassa 

ditthiyà patthanàya Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-   Tham Ái, Sân Hận, Si Mê, 

 Ngã Mạn, Tà Kiến, và sự Tham Dục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tham Ái, Sân  

Hận, Si Mê, Ngã Mạn, Tà Kiến và sự Tham Dục với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

5/ “Pànàtipàto pànàtipàtassa, adinnàdànassa kàmesumicchàcàrassa, musàvàdassa,  

pisunàya vàcàya, pharusàya vàcàya, samphappalàpassa, abhijjhàya, byàpàdassa, 

micchàditthiyà Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”- Việc sát hại hữu tình làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với việc sát hại hữu tình, thâu đạo, tà dâm, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô  

ác ngữ, hồ ngôn loạn ngữ, tham ác, cừu hận, tà kiến, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn Si, 22 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y 

Năng Duyên.  

9 loại Ác Hạnh Pháp có việc thâu đạo, v.v. có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm 

Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

6/ “Adinnàdànam adinnàdànassa kàmesumicchàcàrassa, musàvàdassa, pisunàya 

vàcàya, pharusàya vàcàya, samphappalàpassa, abhijjhàya, byàpàdassa, micchàditthiyà, 

pànàtipàtassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-  Việc thâu đạo làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với việc thâu đạo, tà dâm, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô ác ngữ, hồ ngôn loạn 

ngữ, tham ác, cừu hận, tà kiến, sát hại hữu tình, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn Si, 22 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y 

Năng Duyên.  

9 loại Ác Hạnh Pháp còn lại, có việc thâu đạo, v.v. có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 

27 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

Ghi chú:  Tám Ác Hạnh (Ducarita) làm căn gốc (Mùla) theo thứ tự.  Cả Thập Ác 

Hạnh làm nền tảng (Mùlì), cũng được trình bày theo cùng một phương thức như đã được 

trình bày ở phần trên.   Việc trình bày sự làm thành Mùla – Mùlì (Căn Gốc – Nền Tảng)  

trong Thập Ác Hạnh này, được gọi là “Luân Kết” (Baddhacakka – vòng xoay kết chặt). 

Tiếp theo đây, Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên hoán chuyển đổi thay lẫn nhau ở 

phần Năng Duyên và Sở Duyên.  

Như là Thâu Đạo đã làm Năng Duyên thì cả Thập Ác Hạnh được trình bày trong 

phần Pàlì sẽ làm Sở Duyên. 

Và Tà Dâm đã làm Năng Duyên thì cả Thập Ác Hạnh sẽ làm Sở Duyên, tương tự như  

trên.  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       121   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Do đó, còn được gọi là “Luân Hồi Thúc Phược” (Cakkam bandhitabbam – vòng 

xoay tròn liên kết với nhau). 

Như thế, tiếp theo là sẽ trình bày một cách đặc biệt ở phần  lời giải thích, và chi pháp 

thì hoàn toàn tương tự với phần đã được trình bày ở phía trên.   
 

* Tà Dâm  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Tà Dâm v.v. 

làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Vọng Ngữ  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Vọng Ngữ 

v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Ly Gián Ngữ  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Ly Gián  

Ngữ v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Thô Ác Ngữ  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Thô Ác 

Ngữ v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Hồ Ngôn Loạn Ngữ  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Hồ 

Ngôn Loạn Ngữ v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Tham Ác  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Tham Ác v.v. 

làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Cừu Hận  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Cừu Hận v.v. 

làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

* Tà Kiến  làm Thường Cận Y Năng Duyên. Thập Ác Hạnh Pháp có Tà Kiến v.v.  

làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

7/ “Kàmesumicchàcàro, musàvàdo, pisunàvàcà, pharusàvàcà, samphappalàpo, 

abhijjhà, byàpàdo, micchàditthi, micchàditthiyà Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-   

Tà Dâm, Vọng Ngữ, Ly Gián Ngữ, Thô Ác Ngữ, Hồ Ngôn Loạn Ngữ, Tham Ác, Cừu 

Hận, Tà Kiến làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tà Kiến, với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Tại đây, Tà Dâm, Vọng Ngữ, Ly Gián Ngữ, Thô Ác Ngữ, Hồ Ngôn Loạn Ngữ, Tham 

Ác, Cừu Hận, Tà Kiến, có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm 

Thường Cận Y Năng Duyên. 

Tà Kiến tức là 4 Tâm Tham Tương Ưng Kiến, 21 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận 

Y Sở Duyên.  
 

8/ “Micchàditthi  pànàtipàtassa,  adinnàdànassa  kàmesumicchàcàrassa, 

musàvàdassa, pisunàya vàcàya, pharusàya vàcàya, samphappalàpassa, abhijjhàya, 

byàpàdassa, Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-  Tà Kiến làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với việc sát hại hữu tình, thâu đạo, tà dâm, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô ác ngữ, hồ  

ngôn loạn ngữ, tham ác, cừu hận, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       122   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Tà Kiến tức là 4 Tâm Tham Tương Ưng Kiến, 21 Tâm Sở phối hợp, làm  

Thường Cận Y Năng Duyên.  

Sát hại hữu tình, thâu đạo, tà dâm, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô ác ngữ, hồ ngôn loạn ngữ, 

tham ác, cừu hận, có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm Thường  

Cận Y Sở Duyên. 
 

9/ “Màtughàtakammam màtughàtakammassa Pakatùpanissayapaccayena 

paccayo”-   Nghiệp sát hại mẫu thân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với nghiệp sát hại 

mẫu thân, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, việc giết Mẹ đã thực hiện trong kiếp quá khứ, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 

22 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

Việc giết Mẹ ngay trong kiếp hiện tại này, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở  

phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

Thực hiện với sự tự nỗ lực của bản thân, hoặc đốc xúi người khác tạo ra nghiệp giết 

Mẹ, nhưng Mẹ vẫn chưa chết, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở phối hợp, làm 

Thường Cận Y Năng Duyên. 

Tuy nhiên, nghiệp giết Mẹ và Mẹ đã chết, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở 

phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

10/ “Màtughàtakammam pitughàtakammassa arahantaghàtakammassa 

ruhiruppàdakammassa sanghabhedakammassa niyatamicchàditthiyà Pakatùpa -

nissayapaccayena paccayo ”-   Nghiệp sát hại mẫu thân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với nghiệp sát hại phụ thân, nghiệp sát hại bậc Vô Sinh, nghiệp chích huyết thân Đức 

Như Lai, nghiệp phá hòa hợp Tăng chúng, và chuẩn xác tà kiến, với mãnh lực Thường 

Cận Y Duyên. 

Tại đây, việc giết Mẹ đã thực hiện, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở phối 

hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Việc giết Cha, giết bậc Vô Sinh, làm chảy máu chân Đức Phật, phá hòa hợp Tăng 

Chúng, chuẩn xác Tà Kiến, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng Kiến, 2 Tâm căn 

Sân, 25 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên.      
 

11/ “Pitughàtakammam  pitughàtakammassa   arahantaghàtakammassa 

ruhiruppàdakammassa sanghabhedakammassa niyatamicchàditthiyà màtughàta - 

kammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-   Nghiệp sát hại phụ thân làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với nghiệp sát hại phụ thân, nghiệp sát hại bậc Vô Sinh, nghiệp 

 chích huyết thân Đức Như Lai, nghiệp phá hòa hợp Tăng chúng, chuẩn xác tà kiến, và 

nghiệp sát hại mẫu thân, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, việc giết Cha đã thực hiện, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở phối  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       123   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Việc giết Cha, giết bậc Vô Sinh, làm chảy máu chân Đức Phật, phá hòa hợp Tăng 

Chúng, chuẩn xác Tà Kiến, và giết Mẹ, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng 

Kiến, 2 Tâm căn Sân, 25 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên.    
 

12/ “Arahantaghàtakammam  arahantaghàtakammassa  ruhiruppàdakammassa  

sanghabhedakammassa niyatamicchàditthiyà màtughàtakammassa Pakatùpa -

nissayapaccayena paccayo ”-   Nghiệp sát hại bậc Vô Sinh làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với nghiệp sát hại bậc Vô Sinh, nghiệp chích huyết thân Đức Như Lai, nghiệp phá 

hòa hợp Tăng chúng, chuẩn xác tà kiến, nghiệp sát hại mẫu thân, và nghiệp sát hại phụ 

thân, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, việc giết bậc Vô Sinh đã thực hiện, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm  

Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Việc giết bậc Vô Sinh, làm chảy máu chân Đức Phật, phá hòa hợp Tăng Chúng, 

chuẩn xác Tà Kiến, giết Mẹ, và giết Cha, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng 

Kiến, 2 Tâm căn Sân, 25 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên.      
 

13/ “Ruhiruppàdakammam    ruhiruppàdakammassa  sanghabhedakammassa 

niyatamicchàditthiyà màtughàtakammassa pitughàtakammassa arahantaghàta -

kammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-   Nghiệp chích huyết thân Đức Như 

Lai làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với nghiệp chích huyết thân Đức Như Lai, nghiệp phá 

hòa hợp Tăng chúng, chuẩn xác tà kiến, nghiệp sát hại mẫu thân, nghiệp sát hại phụ thân, 

và nghiệp sát hại bậc Vô Sinh, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, việc làm chảy máu chân Đức Phật đã thực hiện, có chi pháp là 2 Tâm căn 

Sân, 22 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Việc làm chảy máu chân Đức Phật, phá hòa hợp Tăng Chúng, chuẩn xác Tà Kiến, 

giết Mẹ, giết Cha, giết bậc Vô Sinh, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng Kiến, 2 

Tâm căn Sân, 25 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

14/ “Sanghabhedakammam  sanghabhedakammassa  niyatamicchàditthiyà  

màtughàtakammassa pitughàtakammassa arahantaghàtakammassa ruhirup -

pàdakammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-  Nghiệp phá hòa hợp Tăng 

Chúng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với nghiệp phá hòa hợp Tăng Chúng, chuẩn xác tà 

kiến, nghiệp sát hại mẫu thân, nghiệp sát hại phụ thân, nghiệp sát hại bậc Vô Sinh, và 

nghiệp chích huyết thân Đức Như Lai, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, việc làm chảy máu chân Đức Phật đã thực hiện, có chi pháp là 2 Tâm căn 

Sân, 22 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       124   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Việc làm chảy máu chân Đức Phật, phá hòa hợp Tăng Chúng, chuẩn xác Tà Kiến,  

giết Mẹ, giết Cha, giết bậc Vô Sinh, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng Kiến, 2 

Tâm căn Sân, 25 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

15/ “Niyatamicchàditthi niyatamicchàditthiyà  màtughàtakammassa  pitughàta – 

kammassa arahantaghàtakammassa ruhiruppàdakammassa sanghabhedakam massa 

Pakatùpanissayapaccayena paccayo ”-   Chuẩn xác Tà Kiến làm duyên giúp đỡ ủng hộ  

đối với chuẩn xác tà kiến, nghiệp sát hại mẫu thân, nghiệp sát hại phụ thân, nghiệp sát hại 

bậc Vô Sinh, nghiệp chích huyết thân Đức Như Lai, và nghiệp phá hòa hợp Tăng chúng  

với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, từng đã có sự chuẩn xác Tà Kiến, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương 

Ưng Kiến, 21 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Việc thành chuẩn xác Tà Kiến, giết Mẹ, giết Cha, giết bậc Vô Sinh, làm chảy máu 

chân Đức Phật, phá hòa hợp Tăng Chúng, có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng 

Kiến, 2 Tâm căn Sân, 25 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện  

đang sanh, hình thành có rất nhiều năng lực, và cũng có ít năng lực, làm Năng Duyên.     

Akusalassa dhammassa  chi pháp 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, làm Sở Duyên.   

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, tùy theo thích hợp. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt duy 

nhất của Thường Cận Y Duyên, không có Duyên nào khác, cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực).  
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  

* Tham Ái (Ràgam):   có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở phối hợp nương 

vào Tham Ái làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

* Sân Hận (Dosam):  có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở phối hợp nương vào  



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       125   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sân Hận làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

* Si Mê  (Mosam):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 26 Tâm Sở phối hợp nương 

vào Si Mê làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

* Ngã Mạn (Mànam):  có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Bất Tương Ưng Kiến, 21 

Tâm Sở phối hợp nương vào Ngã Mạn làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

* Tà Kiến (Ditthim):  có chi pháp là 4 Tâm căn Tham Tương Ưng Kiến, 21 Tâm Sở  

phối hợp nương vào Tà Kiến làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

* Tham Dục (Patthanam):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở phối hợp  

nương vào Tham Ái làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

* Thực hiện việc sát hại hữu tình (Pànam hanati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham 

và 2 Tâm Si hiện đang sanh, liên quan với việc giết hại chúng sanh. 

* Chấp thủ tài sản bất khả thí (Adinnam àdiyati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện 

hiện đang sanh, liên quan với việc trộm cắp tài sản. 

 

* Vọng ngữ   (Musà bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, liên 

quan với việc nói dối. 

* Ly gián ngữ  (Pisusam bhanati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 

liên quan với việc nói lời đốc thúc, xúi giục. 

* Thô tháo ngữ  (Pharusam bhanati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn 

Sân, liên quan với việc nói lời thô tháo, ác ngữ. 

* Hồ ngôn loạn ngữ  (Sampham palapati):  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện 

đang sanh, liên quan với việc nói lời vô ích, lông bông. 

* Cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong 

một nhà, đứng rình chặn tại nơi đường vắng, thực hiện việc sát lược thôn dân, thực hiện 

việc sát lược thị dân  (Sandhim chindati, nillopam harati, ekàgàrikam karoti, 

paripanthe titthati, gàmaghàtam karoti, nigamaghàtam karoti):  có chi pháp là 12 Tâm 

Bất Thiện hiện đang sanh, liên quan với việc khoét vách trộm cắp, v.v. 

* Giao du với vợ người  (Paradàram gacchati):  có chi pháp là 8 Tâm căn Tham, 2 

Tâm căn Sân, liên quan với việc ngoại tình. 

 * Sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô Sinh, chích thân huyết Đức Như 

Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng chúng (Màtaram jìvità voropeti, pitaram 

jìvità voropeti, arahantam jìvità voropeti, dutthena cittena tathàgatassa lohitam 

uppàdeti, sangham bhindati):  có chi pháp là  2 Tâm căn Sân, liên quan với việc sát hại 

mẫu thân, sát hại phụ thân, v.v. làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

Ghi chú:  Năng Duyên và Sở Duyên còn lại, cũng được hiện hành trong cùng một 

phương thức như vầy. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       126   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo kusalassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” –      

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Thường Cận 

Y Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Thường Cận Y Năng Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

phối hợp. 

Pháp Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Ràgam upanissàya  dànam deti sìlam samàdiyati uposathakammam karoti 

jhànam uppàdeti vipassanam uppàdeti maggam uppàdeti abhinnam uppàdeti 

samàpattim uppàdeti”-  Người nương vào Tham Ái một cách kiên cường, rồi thường 

thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, Thiền Na sanh, Thiền Quán 

sanh, Đạo sanh, Thắng Trí sanh, nhập Định được sanh khởi. 

Tức là người nương vào Tham Ái một cách kiên cường, rồi thường thực hiện việc Xả 

Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, làm cho Thiền Na được sanh khởi, làm cho Thiền 

Quán được sanh khởi, làm cho Đạo được sanh khởi, làm cho Thắng Trí được sanh khởi, 

làm cho sanh khởi việc Nhập Định.   

Tại đây, Tham Ái  là sự tham muốn dính mắc vào Tài Sản Công Đức” 

(Bhogasampatti) và “Hữu Công Đức” (Bhavasampatti),  có chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham, 22 Tâm Sở phối hợp, nương vào Tham Ái  làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng 

Duyên. 

Việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, tiến tu Thiền Quán, có chi pháp là 8 

Tâm Đại Thiện, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần). 

Việc làm cho Thiền Na được sanh khởi, làm cho sanh khởi việc Nhập Định, có chi 

pháp là 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần). 

Việc làm cho Đạo được sanh khởi, có chi pháp là 4 Tâm Đạo và 36 Tâm Sở phối hợp 

(trừ 2 Vô Lượng Phần).  

Việc làm cho Thắng Trí được sanh khởi, có chi pháp là 1 Tâm Thiện Thắng Trí Ngũ 

Thiền Sắc Giới, 30 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
        

2/ “Dosam Moham Mànam Ditthim Patthanam  upanissàya  dànam deti sìlam 

samàdiyati uposathakammam karoti jhànam uppàdeti vipassanam uppàdeti maggam 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       127   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

uppàdeti abhinnam uppàdeti samàpattim uppàdeti”-   Người nương vào Sân Hận, Si 

Mê, Ngã Mạn, Tà Kiến và Tham Dục vào thực tính đang hiện bày là “Tài Sản Công 

Đức” (Bhogasampatti)  và “Hữu Công Đức” (Bhavasampatti),  rồi thường thực hiện 

việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, Thiền Na sanh, Thiền Quán sanh, Đạo 

sanh, Thắng Trí sanh, nhập Định được sanh khởi. 

Tức là người nương vào Sân, Si, Mạn, Kiến và Tham Dục một cách kiên cường, rồi 

thường thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, làm cho Thiền Na được 

sanh khởi, làm cho Thiền Quán được sanh khởi, làm cho Đạo được sanh khởi, làm cho 

Thắng Trí được sanh khởi, làm cho sanh khởi việc Nhập Định. 

Tại đây, Sân, Si, Mạn, Kiến, và sự Tham Dục, có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, v.v. làm cho sanh khởi việc Nhập Định, có chi 

pháp là 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại cùng với Tâm Thiện Thắng Trí, 4 Tâm  

Đạo, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
  

3/ “Ràgo Doso Moho Màno Ditthi Patthanà Saddhàya Sìlassa Sutassa Càgassa 

Pannàya Pakatùpanissayapaccayena paccayo”-  Tham Ái, Sân Hận, Si Mê, Ngã Mạn, 

Tà Kiến, Tham Dục vào thực tính đang hiện bày là “Tài Sản Công Đức” (Bhogasampatti) 

 và “Hữu Công Đức” (Bhavasampatti), làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tín, Giới, Văn,  

Thí, Tuệ, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tham, Sân, Si, Mạn, Kiến và sự Tham Dục, có chi pháp là 12 Tâm Bất 

Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Tín, Giới, Văn, Thí, Tuệ, có chi pháp là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm  

Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

4/ “Pànam hantvà tassa patighàtatthàya dànam deti sìlam samàdiyati 

uposathakammam karoti jhànam uppàdeti vipassanam uppàdeti maggam uppàdeti 

abhinnam uppàdeti samàpattim uppàdeti”-   Người đã sát hại hữu tình, lại có sự mong 

mỏi tiêu diệt quả báo từ việc Bất Thiện đã tạo, mới thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ 

trì thanh tịnh giới, Thiền Na sanh, Thiền Quán sanh, Đạo sanh, Thắng Trí sanh, nhập 

Định được sanh khởi. 

Tại đây, việc sát hại hữu tình, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở phối hợp, 

làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, v.v.  có chi pháp là 21 Tâm Thiện cùng với 1 Tâm 

Thiện Thắng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên.  
  

5/ “Adinnam àdiyati, musà bhanitvà, pisunam bhanitvà, pharusam bhanitvà, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       128   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 sampham palapitvà, sandhim chinditvà, nillopam haritvà, ekàgàrikam karitvà, 

paripanthe thatvà, paradàram gantvà, gàmaghàtam karitvà, nigamaghàtam karitvà 

tassa patighàtatthàya dànam deti sìlam samàdiyati uposathakammam karoti jhànam 

uppàdeti vipassanam uppàdeti maggam uppàdeti abhinnam uppàdeti samàpattim 

uppàdeti”-   Người đã tạo ra việc chấp thủ tài sản của mình bất khả thí, vọng ngữ, ly gián 

ngữ, thô tháo ngữ, hồ ngôn loạn ngữ, cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, 

thực hiện việc cướp đoạt trong một nhà, đứng rình chặn tại nơi đường vắng, giao du với 

vợ người, thực hiện việc sát lược thôn dân, thực hiện việc sát lược thị dân, lại có sự mong 

mỏi tiêu diệt quả báo từ việc Bất Thiện đã tạo, mới thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ 

trì thanh tịnh giới, Thiền Na sanh, Thiền Quán sanh, Đạo sanh, Thắng Trí sanh, nhập 

Định được sanh khởi. 

Tại đây, việc thâu đạo, vọng ngữ, v.v. có chi pháp là  12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, v.v.  có chi pháp là 21 Tâm Thiện cùng với 1 Tâm 

Thiện Thắng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

6/ “Màtaram jività voropetvà tassa patighàtatthàya dànam deti sìlam samàdiyati 

uposathakammam karoti”-  Việc sát hại mẫu thân xong, lại có sự mong mỏi tiêu diệt quả 

báo từ việc Bất Thiện đã tạo, mới thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh 

giới. 

Tại đây, việc sát hại mẫu thân, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 22 Tâm Sở phối hợp, 

làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, v.v.  có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện, 36 Tâm Sở  

phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.   
 

7/ “Pitaram jìvità voropetvà, arahantam jìvità voropetvà, dutthena cittena 

tathàgatassa lohitam uppàdetvà, sangham bhindativà tassa patighàtatthàya dànam deti 

sìlam samàdiyati uposathakammam karoti”-   Việc sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô 

Sinh, chích thân huyết Đức Như Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng chúng, lại có 

sự mong mỏi tiêu diệt quả báo từ việc Bất Thiện đã tạo, mới thực hiện việc Xả Thí, thọ trì 

giới, thọ trì thanh tịnh giới. 

Tại đây, việc sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô Sinh, làm chảy máu chân Đức Phật, và 

phá hòa hợp Tăng chúng, có chi pháp là 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn Si, 22 Tâm Sở phối 

hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, v.v.  có chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện, 36 Tâm Sở 

phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Sở Duyên.   

 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       129   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện 

đang sanh, hình thành có rất nhiều năng lực, làm Năng Duyên.     

Kusalassa dhammassa  chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Quả Thánh Nhân (trừ bậc Vô 

Sinh), tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

 Pháp làm Năng Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn 

Đổng Lực Dục Giới. 

 Pháp làm Sở Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Nhập Định và 

Lộ Trình Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt duy 

nhất của Thường Cận Y Duyên, không có Duyên nào khác, cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực).  
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

phần Lời Dịch. 

 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN  

 

    “Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena 

paccayo” –   Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Thường Cận Y Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Thường Cận Y Năng Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Thường Cận Y Sở Duyên là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm 

Sở phối hợp. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       130   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

1/  “Ràgam upanissàya attànam àtàpeti paritàpeti pariyitthimùlakam dukkham  

paccanubhoti”-  Người tự nương vào Tham Ái của bản thân, hình thành nguồn gốc và 

nguyên nhân, rồi thường làm cho sự nóng nảy chưa từng sanh cho phát sanh lên, khi đã 

sanh khởi thì làm cho phát sanh nhiều lên, với sự tìm kiếm và phải thọ lãnh Thân câu 

hành Khổ Thọ. 

Tức là, với người đã nương vào Tham Ái của tự bản thân, hình thành nguồn gốc và 

nguyên nhân, rồi thường có sự tìm kiếm làm cho bản thân phải thọ lãnh sự thống khổ, sự  

nóng nảy, sự khổ đau. 

Tại đây, Tâm Sở Tín phối hợp với 21 Tâm Thiện, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô  

Lượng Phần và 3 Ngăn Trừ Phần), làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

2/ “Dosam Moham Mànam Ditthim Patthanam upanissàya attànam àtàpeti 

paritàpeti pariyitthimùlakam dukkham paccanubhoti”-   Người tự nương vào Sân Hận, 

Si Mê, Ngã Mạn, Tà Kiến, sự Tham Dục vào thực tính đang hiện bày là “Tài Sản Công 

Đức” (Bhogasampatti) và “Hữu Công Đức” (Bhavasampatti),  của bản thân, hình thành 

nguồn gốc và nguyên nhân, rồi thường làm cho sự nóng nảy chưa từng sanh cho phát 

sanh lên, khi đã sanh khởi thì làm cho phát sanh nhiều lên, với sự tìm kiếm và phải thọ 

lãnh Thân câu hành Khổ Thọ. 

Tức là, với người đã nương vào Sân, Si, Mạn, Kiến, Tham Dục vào thực tính đang 

hiện bày là “Tài Sản Công Đức” (Bhogasampatti) và “Hữu Công Đức” 

(Bhavasampatti),   của tự bản thân, hình thành nguồn gốc và nguyên nhân, rồi thường có 

sự tìm kiếm làm cho bản thân phải thọ lãnh sự thống khổ, sự nóng nảy, sự khổ đau. 

Tại đây, Sân, Si, Mạn, Kiến, Tham Dục, có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở  

phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

3/ “Ràgo Doso Moho Màno Ditthi Patthanà kàyikassa sukhassa kàyikassa 

dukkhassa phalasamàpattiyà  Pakatùpanissayena paccayo”-  Tham Ái, Sân Hận, Si Mê, 

Ngã Mạn, Tà Kiến, Tham Dục vào thực tính đang hiện bày là “Tài Sản Công Đức” 

(Bhogasampatti) và “Hữu Công Đức” (Bhavasampatti),   làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với sự Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Tham, Sân, Si, Mạn, Kiến, và Tham Dục vào thực tính đang hiện bày là “Tài 

Sản Công Đức” (Bhogasampatti) và “Hữu Công Đức” (Bhavasampatti), có chi pháp là 

21 Tâm Thiện, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), làm Thường Cận Y Năng 

Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       131   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 4 Tâm Quả, 36  

Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

4/ “Akusalam kammam vipàkassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” – Bất 

Thiện Nghiệp làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Quả Dị Thục với mãnh lực Thường Cận 

Y Duyên. 

Tại đây, 12 Bất Thiện Nghiệp hình thành có rất nhiều năng lực, ở trong Hữu quá khứ  

và Hữu hiện tại, có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, có Tâm Sở Tư 

làm chủ vị, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

7 Tâm Quả Bất Thiện Vô Nhân, 10 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện 

đang sanh, hình thành có rất nhiều năng lực, làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 36 Tâm Quả hiện đang sanh, 20 Tâm Duy Tác  

hiện đang sanh, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, tám bậc Thánh Nhân, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn (Lộ Trình Thân Môn), Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Nhập Thiền (Lộ Trình Nhập Định – Lộ Trình Đắc Đạo) và 

Lộ Trình Đổng Lực Dục Giới (Đổng Lực Bất Thiện và Duy Tác Dục Giới), tùy theo 

thích hợp. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Thường Cận Y Duyên, trong mãnh lực của cả 2 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Thường Cận Y Duyên,  

(2) Dị Thời Nghiệp Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

phần Lời Dịch (ở phần trên).  
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       132   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” 

–   Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Thường  

Cận Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Thường Cận Y Năng Duyên, là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 

Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Thường Cận Y Sở Duyên, là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 

Tâm Sở phối hợp. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kàyikam sukham kàyikassa sukhassa kàyikassa dukkhassa phalasamàpattiyà  

Pakatùpanissayapaccayena paccayo”-   Sự Lạc Thân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

sự Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 7 Tâm Sở phối hợp, sanh khởi đầu tiên,  

làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở sanh 

sau, và 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Kàyikam dukham kàyikassa sukhassa kàyikassa dukkhassa phalasamàpattiyà  

Pakatùpanissayapaccayena paccayo”- Sự Khổ Thân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

sự Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở phối hợp, sanh khởi đầu tiên,  

làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở sanh 

sau, và 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

3/ “Utu kàyikassa sukhassa kàyikassa dukkhassa phalasamàpattiyà 

Pakatùpanissayapaccayena paccayo”-   Quý Tiết làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sự 

Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Quý Tiết là sự nóng và sự lạnh, ở phần dễ chịu và không dễ chịu, làm 

Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở sanh 

sau, và 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       133   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4/ “Bhojanam kàyikassa sukhassa kàyikassa dukkhassa phalasamàpattiyà 

Pakatùpanissayapaccayena paccayo”-  Vật Thực làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sự 

Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Vật Thực là vật nuôi dưỡng, ở phần thích hợp và không thích hợp, làm 

Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở sanh  

sau, và 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

5/ “Senàsanam kàyikassa sukhassa kàyikassa dukkhassa phalasamàpattiyà  

Pakatùpanissayapaccayena paccayo”-   Trú Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sự 

Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, Trú Xứ ở phần thoải mái và không thoải mái, làm Thường Cận Y Năng 

Duyên.  

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở sanh 

sau, và 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

6/ “Kàyikam sukham kàyikam dukkham utu bhojanam senàsanam kàyikassa 

sukhassa kàyikassa dukkhassa phalasamàpattiyà Pakatùpanissayapaccayena 

paccayo”-  Sự Lạc Thân, Sự Khổ Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với sự Lạc Thân, sự Khổ Thân và Nhập Thiền Quả với mãnh lực Thường Cận 

Y Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở 

phối hợp, sanh khởi đầu tiên, và Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, ở phần thích hợp và không 

thích hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở sanh 

sau, và 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

7/ “Phalasamàpatti kàyikassa sukhassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo”- 

Nhập Thiền Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sự Lạc Thân, với mãnh lực Thường 

Cận Y Duyên. 
 

Tại đây, 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

8/ “Arahà kàyikam sukham kàyikam dukkham utu bhojanam senàsanam 

upanissàya anuppannam kiriyasamàpattim uppàdeti anuppannam samàpajjati 

sankhàre aniccato dukkhato anattato vipassati”-   Bậc Vô Sinh nương vào sự Lạc Thân, 

sự Khổ Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, rồi thường làm cho phần Nhập Định chưa 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       134   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

từng sanh cho được sanh khởi, khi Thiền Na Duy Tác đã được sanh khởi thì thường làm 

cho việc Nhập Định được thành tựu một cách viên mãn với việc trưởng trội.   Bậc Vô 

Sinh thường quán sát Pháp Hữu Vi Danh Sắc theo hiện bày của Vô Thường, Khổ Đau và 

Vô Ngã. 

Tại đây, 1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, Quý Tiết, 

Vật Thực, Trú Xứ, của bậc Vô Sinh, ở phần thích hợp và không thích hợp, 7 Tâm Sở phối  

hợp, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

Bát Định hoặc Cửu Định, tức là 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 35 Tâm Sở phối hợp, ở 

ngay sát na làm cho Thiền Na sanh khởi và sát na Nhập Định.  

8 Tâm Đại Duy Tác, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần và 2 Vô Lượng 

Phần) ở ngay sát na quán sát Pháp Hữu Vi theo sự hiện bày của Vô Thường, Khổ Đau, 

Vô Ngã, làm Thường Cận Y Sở Duyên.   

           

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là 36 Tâm Quả hiện đang 

sanh, 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh, 28 Sắc Pháp, hình thành có rất nhiều năng lực, 

làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 36 Tâm Quả hiện đang sanh, 20 Tâm Duy Tác 

hiện đang sanh, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Nhập Định. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt duy 

nhất của Thường Cận Y Duyên, không có Duyên nào khác, cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực).  
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

phần Lời Dịch. 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       135   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” –    

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Thường Cận Y 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Thường Cận Y Năng Duyên, là 35 Tâm Quả (trừ Tâm Quả Vô 

Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, 28 Sắc Pháp. 

Pháp Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên,  là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kàyikam sukham kàyikam dukkham utu bhojanam senàsanam upanissàya, 

dànam deti sìlam samàdiyati uposathakammam karoti jhànam uppàdeti vipassanam 

uppàdeti maggam uppàdeti abhinnam uppàdeti samàpattim uppàdeti”-   Người nương 

vào sự Lạc Thân, sự Khổ Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, rồi thực hiện việc Xả Thí, 

thọ trì giới, thọ trì thanh tịnh giới, Thiền Na sanh, Thiền Quán sanh, Đạo sanh, Thắng Trí  

sanh, nhập Định được sanh khởi. 

Tại đây, 1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở 

phối hợp, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, ở phần thích hợp, làm Thường Cận Y Năng 

Duyên.  

Thực hiện việc Xả Thí, thọ trì giới, v.v. làm cho sanh khởi việc Nhập Định, có chi 

pháp là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Kàyikam sukham kàyikam dukkham utu bhojanam senàsanam saddhàya 

sìlassa sutassa càgassa pannàya Pakatùpanissayena paccayo”-    Sự Lạc Thân, sự Khổ 

Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tín, Giới, Văn, Thí, 

Tuệ, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, 1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở  

phối hợp, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, ở phần thích hợp, làm Thường Cận Y Năng 

Duyên. 

Tín là Tâm Sở Tín. Giới  là 3 Tâm Sở Ngăn Trừ Phần. Văn là Tâm Sở Tuệ Quyền. 

Thí  là Tâm Sở Vô Tham. Tuệ  là Tâm Sở Tuệ Quyền, trong 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở  

phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là 35 hoặc 36 Tâm Quả 

hiện đang sanh (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh, 28 Sắc Pháp,  

hình thành có rất nhiều năng lực, làm Năng Duyên.     



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       136   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Kusalassa dhammassa  chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh, 38 Tâm Sở phối 

hợp, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, tám bậc Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

 Lực Dục Giới, và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Nhập Định. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt duy 

nhất của Thường Cận Y Duyên, không có Duyên nào khác, cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực).  

 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

phần Lời Dịch. 

Ghi chú:   Tâm Thiện sanh khởi đối với Phàm Phu và bậc Quả Hữu Học, do bởi 

nương vào dòng Tâm Thức của bậc Vô Sinh. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo” 

–   Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Thường 

Cận Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Thường Cận Y Năng Duyên, là 32 Tâm Quả Hiệp Thế, 20 Tâm Duy 

Tác, 35 Tâm Sở phối hợp, 28 Sắc Pháp. 

Pháp Bất Thiện làm Thường Cận Y Sở Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kàyikam sukham kàyikam dukkham utu bhojanam senàsanam upanissàya, 

pànam hanati, adinnam àdiyati, musà bhanati, pisunam bhanati, pharusam bhanati, 

sampham palapati, sandhim chindati, nillopam harati, ekàgàrikam karoti, paripanthe 

titthati, paradàram gacchati, gàmaghàtam karoti, nigamaghàtam karoti, màtaram 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       137   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

jìvità voropeti, pitaram jìvità voropeti, arahantam jìvità voropeti, dutthena cittena 

tathàgatassa lohitam uppàdeti, sangham bhindati ”-   Người nương vào sự Lạc Thân, sự 

Khổ Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, rồi thường thực hiện việc sát hại hữu tình, chấp 

thủ tài sản của mình bất khả thí, vọng ngữ, ly gián ngữ, thô tháo ngữ, hồ ngôn loạn ngữ, 

cắt chặn nơi giao lộ để cướp đoạt không dư sót, thực hiện việc cướp đoạt trong một nhà, 

đứng rình chặn tại nơi đường vắng, giao du với vợ người, thực hiện việc sát lược thôn 

dân, thực hiện việc sát lược thị dân, sát hại mẫu thân, sát hại phụ thân, sát hại bậc Vô 

Sinh, chích thân huyết Đức Như Lai với Tâm hãm hại, và phá hòa hợp Tăng chúng.  

Tại đây, nương vào sự  Lạc Thân, sự  Khổ Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, có chi 

pháp là 1 Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở phối 

hợp, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, làm Thường Cận Y Năng Duyên.  

Thực hiện Thập Ác Hạnh Pháp, có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 
 

2/ “Kàyikam sukham kàyikam dukkham utu bhojanam senàsanam ràgassa dosassa  

mohassa mànassa ditthiyà patthanàya Pakatùpanissayena paccayo”-   Sự Lạc Thân, sự 

Khổ Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tham Ái, Sân 

Hận, Si Mê, Ngã Mạn, Tà Kiến, và sự Tham Dục, với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

Tại đây, sự  Lạc Thân, sự  Khổ Thân, Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, có chi pháp là 1  

Tâm Thân Thức câu hành Lạc, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ, 7 Tâm Sở phối hợp, 

Quý Tiết, Vật Thực, Trú Xứ, làm Thường Cận Y Năng Duyên. 

Tham, Sân, Si, Mạn, Kiến, Tham Dục, có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

phối hợp, làm Thường Cận Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là 32 Tâm Quả Hiệp Thế,  

20 Tâm Duy Tác, 35 Tâm Sở phối hợp, 28 Sắc Pháp, hình thành có rất nhiều năng lực, 

làm Năng Duyên.     

Akusalassa dhammassa  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 27 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên.   

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

Lực Dục Giới. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       138   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Ghi chú:  Trong chi pháp của phần Phương Pháp Pàlì thì ba bậc Quả Hữu Học vào 

được, tuy nhiên trong chi pháp của Câu Phụ, thì ba bậc Quả Hữu Học lại không tính vào, 

bởi vì trong bản tánh của bậc Thánh này thường không còn khởi sanh Ác Pháp, như là 

sát hại hữu tình, v.v. 
 

* Pakatùpanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt duy 

nhất của Thường Cận Y Duyên, không có Duyên nào khác, cùng vào giúp đỡ ủng hộ  

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực).  
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Chi Pháp, Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết theo 

phần Lời Dịch (ở phần trên).  

 

PAKATCŪPANISSAYAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA  – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở THƯỜNG CẬN Y DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Thường Cận Y Duyên có được 9 câu như sau: 
 

(1) Kusalo kusalassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

(2) Kusalo akusalassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo – Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

(3) Kusalo abyàkatassa  Pakatùpanissayapaccayena paccayo – Thiện làm duyên  

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Thường Cận Y Duyên.  

(4) Akusalo akusalassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

(5) Akusalo kusalassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

(6) Akusalo abyàkatassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

(7) Abyàkato abyàkatassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

(8) Abyàkato kusalassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo –  Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 



DUYÊN THỨ CHÍN:  UPANISSAYAPACCAYA – CẬN Y DUYÊN 

 
 

 
       139   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(9) Abyàkato akusalassa Pakatùpanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Thường Cận Y Duyên. 

 

PAKATÙPANISSAYAPACCAYASABHĀGA – 

THƯỜNG CẬN Y DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, chỉ có duy nhất một loại Duyên tựu vào, là:  Dị Thời 

Nghiệp Duyên. 

Có nghĩa là chính loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Thường Cận Y Duyên.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 

CỦA THƯỜNG CẬN Y DUYÊN 

KẾT THÚC CẬN Y DUYÊN 

 
 

--------------------00000------------------ 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       140   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI 

PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

PUREJĀTAPACCAYANIDDESAVĀRA – 

PHẦN XIỂN MINH TIỀN SINH DUYÊN 

 

   “Cakkhàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo – pe – Manovinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca 

dhammànam kincikàle purejàtapaccayena paccayo kincikàle na purejàtapaccayena 

paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Purejàtapaccaya – Tiền Sinh Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức Thế 

Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/  “Cakkhàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammà -

nam Purejàtapaccayena paccayo”- Nhãn Xứ Trung Thọ (Majjhimàyu -

kacakkhayàtana) đồng câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Nhãn Xứ 

ở thời gian Trụ  (Thìtipattacakkhàyatanam)  làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn 

Thức Giới, và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Nhãn Thức Giới, với mãnh lực Tiền 

Sinh Duyên (Vật Tiền Sinh Duyên).   

Tức là Sắc Nhãn Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Nhãn Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với hai Tâm Nhãn Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật 

Tiền Sinh Duyên). 
 

2/ “Sotàyatanam sotavinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo”-  Nhĩ Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukasotàyàtana) đồng câu 

sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Nhĩ Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattasotàyatanam)  làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức Giới, và 7 Tâm 

Sở Biến Hành phối hợp với Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật Tiền 

Sinh Duyên).   

Tức là Sắc Nhĩ Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Nhĩ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp với hai Tâm Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật Tiền 

Sinh Duyên). 
 

3/  “Ghànayatanam ghànavinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam 



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       141   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Purejàtapaccayena paccayo”-  Tỷ Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukaghànàyàtana) đồng  

câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Tỷ Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattaghànayatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức Giới, và 7 Tâm 

Sở Biến Hành phối hợp với Tỷ Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật Tiền Sinh 

Duyên).   

Tức là Sắc Tỷ Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Tỷ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp với hai Tâm Tỷ Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật Tiền Sinh 

Duyên). 
 

4/ “Jivhàyatanam jivhàvinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo”-  Thiệt Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukajivhàyàtana) đồng 

câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Thiệt Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattajivhàyatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức Giới, và 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Thiệt Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật 

Tiền Sinh Duyên).   

Tức là Sắc Thiệt Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Thiệt Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với hai Tâm Thiệt Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật 

Tiền Sinh Duyên). 
 

5/ “Kàyàyatanam kàyavinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo”-  Thân Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukakàyàyàtana) đồng 

câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Thân Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattakàyàyatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức Giới, và 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Thân Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật 

Tiền Sinh Duyên).   

Tức là Sắc Thân Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Thân Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với hai Tâm Thân Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật 

Tiền Sinh Duyên). 

Ghi chú:   Cả năm điều ở Phần Pàlì vừa nêu trên, lời dịch, việc phân tích Câu, và Nội 

Dung Chi Pháp, được hiện hành theo cùng một phương cách với phần xiển minh Y Chỉ 

Duyên, từ điều thứ sáu cho đến điều thứ mười. 
 

6/  Rùpàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo -   Sắc Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Nhãn Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhãn Thức Giới (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 

Cảnh Sắc ở sát na hiện tại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Nhãn Thức Giới  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       142   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

và Pháp Tương Ưng là 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với 2 Tâm Nhãn Thức Giới, với  

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 
 

7/  Saddàyatanam sotavinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo -  Thinh Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Nhĩ Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhĩ Thức Giới  (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 

Cảnh Thinh ở sát na hiện tại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Nhĩ Thức Giới 

và Pháp Tương Ưng là 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với 2 Tâm Nhĩ Thức Giới, với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 
 

8/   Gandhàyatanam ghànavinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo -  Khí Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Tỷ Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Tỷ Thức Giới (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 

Cảnh Khí ở sát na hiện tại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Tỷ Thức Giới và 

Pháp Tương Ưng là 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với 2 Tâm Tỷ Thức 

Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 
 

9/  Rasàyatanam  jivhàvinnànadhàtuyà  tam sampayuttakànanca  dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo –  Vị Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Thiệt Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thiệt Thức Giới (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 

Cảnh Vị ở sát na hiện tại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Thiệt Thức Giới 

và Pháp Tương Ưng là 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với 2 Tâm Thiệt Thức Giới, với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 
 

10/ Photthabbàyatanam  kàyavinnànadhàtuyà  tam   sampayuttakànanca 

dhammànam Purejàtapaccayena paccayo – Xúc Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với  Thân Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thân Thức Giới (7 Tâm Sở 

Biến Hành) với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 

Cảnh Xúc ở sát na hiện tại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Thân Thức Giới 

và Pháp Tương Ưng là 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với 2 Tâm Thân Thức Giới, với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh Duyên). 
 

11/ Rùpàyatanam   saddàyatanam   gandhàyatanam   rasàyatanam 

photthabbàyatanam manodhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Purejàtapaccayena paccayo –  Sắc Xứ, Thinh Xứ, Khí Xứ, Vị Xứ, Xúc Xứ (Ngũ Xứ ở 



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       143   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trong hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Giới và Pháp Tương Ưng với Ý Giới 

(10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Dục, Hỷ, Cần) với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền Sinh  

Duyên). 

Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc (Ngũ Cảnh) ở sát na hiện tại 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Ý Giới và Pháp Tương Ưng là 10 Tâm Sở Tợ Tha 

(trừ Cần, Hỷ, Dục) phối hợp với 3 Ý Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Cảnh Tiền 

Sinh Duyên). 

Ghi chú:   Cả sáu điều ở Phần Pàlì vừa nêu trên, lời dịch, việc phân tích Câu, và Nội 

Dung Chi Pháp, được hiện hành theo cùng một phương cách với phần xiển minh Cảnh 

Duyên, từ điều thứ nhất cho đến điều thứ sáu. 
 

12/  “Yam rùpam nissàya manodhàtu ca manovinnànadhàtu ca vattanti tam rùpam 

manodhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam Purejàtapaccayena paccayo”-   Ba 

Ý Giới và 72 Ý Thức Giới (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới) 52 Tâm Sở y chỉ vào Ý Vật mà 

sanh khởi. Ý Vật đó làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Ý Giới, và Pháp Tương Ưng 

với Ý Giới (10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Dục, Hỷ, Cần) với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật 

Tiền Sinh Duyên). 

Tức là 3 Ý Giới và 72 Ý Thức Giới (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 52 Tâm Sở ở thời 

bình nhựt trong Cõi Ngũ Uẩn y chỉ vào Ý Vật sanh khởi. Ý Vật giúp đỡ ủng hộ đối với 3 

Ý Giới, 10 Tâm Sở Tợ Tha (trừ Dục, Hỷ, Cần) phối hợp với 3 Ý Giới, với mãnh lực của 

Tiền Sinh Duyên (Vật Tiền Sinh Duyên và Cảnh Tiền Sinh Duyên). 
 

13/ “Manovinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam kincikàle 

Purejàtapaccayena paccayo kinci kàle na Purejàtapaccayena paccayo”-  Đôi khi làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Ý Thức Giới với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên. Đôi khi làm duyên giúp đỡ ủng hộ với mãnh lực Phi Tiền 

Sinh Duyên. 

Trong Thời Bình Nhựt, Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 72 Ý Thức Giới, 52 

Tâm Sở phối hợp với Ý Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật Tiền Sinh Duyên 

và Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên). 

Còn đối với trong Thời Tái Tục, Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 15 Thức 

Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp với Thức Tái Tục (trừ Thức Tái Tục Vô Sắc Giới), với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên (Vật Tiền Sinh Duyên và không được với Vật Cảnh Tiền 

Sinh Duyên). 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       144   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pàlì của  Purejàtapaccaya – 

niddesa – Tiền Sinh Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bày cả hai Câu:  

Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước) và 

Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho 

được thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 

Điều thứ mười hai này, có trình bày đến Sắc Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

3 Ý Giới, 10 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên.  

Việc Phân Tích Câu, Nội Dung Chi Pháp cho suốt đến Lời Giải Thích, có thể hiện 

hành cùng một phương thức với điều thứ mười một, ở khoảng thời gian Sắc Ý Vật với Ý 

Giới của Y Chỉ xiển minh.  

Điều thứ mười ba này, có việc Phân Tích Câu, Nội Dung Chi Pháp, cũng tương tự với 

điều thứ mười một, ở khoảng thời gian Sắc Ý Vật với Ý Thức Giới của Y Chỉ Duyên 

xiển minh. 
  

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Với từ ngữ “Kincikàle” (Đôi khi), trong thời Bình Nhựt, được tính kể từ sát na Trụ 

của Tâm Tái Tục, v.v. cho đến Tâm sanh trước Tâm Tử, chính trong khoảng thời gian 

này, được gọi là “Thời Bình Nhựt” (Pavattikàla). Còn từ ngữ “Kinci kàle”  (Đôi khi), 

trong thời Tái Tục, chỉ được tính một cách đặc biệt trong sát na Sanh của Tâm Tái Tục 

mà thôi.            

Lại nữa,“Rùpàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà” v.v. cho đến “Photthabbà -

yatanam kàyavinnànadhàtuyà” làm Cảnh Tiền Sinh Duyên,  chỉ trong khoảng thời gian 

Ngũ Cảnh với Ngũ Thức sanh trong Lộ Trình Ngũ Môn. Còn đối với việc Cảnh Tiền 

Sinh Duyên trong khoảng thời gian Ngũ Cảnh với Ngũ Thức sanh trong Lộ Trình Ý 

Môn, cũng tương tự như nhau, như có ý nghĩa hiện bày ở trong phần “Giai Đoạn Vấn 

Đề”  như sau: 

“Rùpe sadde gandhe rase photthabbe aniccato dukkhato anattato vipassanti 

dibbena cakkhunà rùpam passanti, dibbàya sotadhàtuyà saddam sananti”-  Quán sát 

thấy Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc theo Thực Tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. Thấy 

hình sắc với Thiên Nhãn. Nghe âm thanh với Thiên Nhĩ. 

Tại đây, Ngài không lập ý khải thuyết trình bày. Sự việc là như vậy cũng vì trình bày 

Tiền Sinh Duyên xiển minh, chỉ là việc trình bày một cách ngắn gọn, là việc trình bày 

theo phần “Chưa được hoàn tất” (Sàvasesanaya), là việc trình bày phần vẫn còn có nội 

dung (thêm) nữa. 

 

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ TIỀN SINH DUYÊN 



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       145   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

“Purejàyitthàti Purejàto”- Pháp Thực Tính sanh trước Pháp Sở Duyên, gọi là Tiền 

 Sinh. 

 “Purejàto ca so paccayo càti Purejàtapaccayo”- Pháp sanh trước và lại làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ, gọi là Tiền Sinh Duyên. 

       

GIẢI THÍCH TÓM TẮT TIỀN SINH DUYÊN 

 

Trong Tiền Sinh Duyên, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên sanh trước và làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên sanh sau, và trong việc sanh trước của Pháp Năng 

Duyên thì khi đã khởi sanh rồi và vẫn còn tồn tại, chưa diệt mất, tức là vẫn còn hiện hữu 

trong khoảng sát na Trụ.   Nếu như sanh trước rồi lại diệt mất đi, thì không thể là Pháp 

Năng Duyên và không thể thành Tiền Sinh Duyên được.  

Tại đây, Ngài có một tỷ dụ, ví như mặt trời và mặt trăng khởi sanh lên trước tất cả 

chúng sanh trong thế gian, và tất cả chúng sanh phải luôn nương vào mặt trời và mặt 

trăng để có sự sống.   Mặt trời và mặt trăng vẫn phải hiện hữu như thế nào, thì mặt trời và 

mặt trăng được tỷ dụ như Tiền Sinh Năng Duyên, còn tất cả chúng sanh trong thế gian 

này, được tỷ dụ ví như  Tiền Sinh Sở Duyên. 

Tiền Sinh Duyên tức là Sắc Pháp sanh khởi trước và vẫn chưa diệt mất đi, là vẫn còn 

tồn tại trong khoảng sát na Trụ, thường làm Năng Duyên đối với Danh Pháp, tức là Tâm 

và Tâm Sở cho được khởi sanh thành Pháp Sở Duyên, như đã được giải thích ở đoạn trên. 

Tiền Sinh Duyên ở trong phần Tiền Sinh Duyên xiển thuật (Purejàtapaccayuddesa) 

gồm có thể loại, là: 
 

(A) Vật Tiền Sinh Duyên (Vatthupurejàtapaccaya), 

(B) Cảnh Tiền Sinh Duyên (Àrammanapurejàtapaccaya).    
 

Trong cả hai thể loại này, thì: 

Vật Tiền Sinh Duyên thì hoàn tất tương tự với mọi trường hợp với Vật Tiền Sinh Y 

Duyên.  
 

Sự việc các nhà Chú Giải cổ điển đặc biệt chỉ chọn lấy Nhãn Thanh Triệt Trung Thọ, 

Nhĩ Thanh Triệt Trung Thọ, Tỷ Thanh Triệt Trung Thọ, Thiệt Thanh Triệt Trung Thọ, 

Thân Thanh Triệt Trung Thọ làm Vật Tiền Sinh Duyên, là vì các Ngài giữ lấy cả Ngũ Sắc 

Thanh Triệt Trung Thọ đồng câu sanh với nhau và đến tiếp xúc với Ngũ Cảnh, và khi sẽ 

diệt thì cũng sẽ đồng cùng diệt.  Còn 48 Sắc Thanh Triệt khác còn lại, cho dù khi đến tiếp 

xúc với Cảnh cũng vẫn còn tồn tại hiện bày.  

Rằng khi tính theo tuổi thọ, một vài Sắc Thanh Triệt gọi là Nọa Độn Thọ Sắc Thanh 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       146   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Triệt (Mandàyukapasàdarùpa – tuổi thọ lâu dài) thì được diệt mất trước Cảnh. Một vài 

Sắc Thanh Triệt gọi là Phi Nọa Độn Thọ Sắc Thanh Triệt (Amandàyukapasàdarùpa –  

tuổi thọ không dài) lại diệt mất sau Cảnh.  

Do đó, các Ngài mới không sắp đặt vào Vật Tiền Sinh Duyên. 

Về phần các nhà Chú Giải sau này thì có sự nhận thấy rằng việc sanh khởi rồi hiện 

hữu từ nơi những Sắc Thanh Triệt này, là không phải sanh khởi rồi hiện hữu theo hàng 

loạt, nhưng bất luận trường hợp nào, cũng chỉ là cùng nhau sanh khởi và hiện hữu thành 

hàng nhóm.  

Do đó, Tâm Ngũ Song Thức Giới khi sanh khởi cần phải nương vào những Sắc 

Thanh Triệt này mà khởi sanh, không thể nào lựa chọn và chỉ đích danh cái nào hiện hữu 

trong nhóm đó trở thành chỗ nương sanh được, mà phải nương vào cả 49 Sắc Thanh Triệt 

thời gian Trụ đặng sanh khởi. 

Lấy ví dụ như việc đánh quẹt lửa để châm thuốc lá, ngọn lửa dính liền ở đầu cây 

diêm. Khi sẽ nói theo Tổng Hợp Sắc (Rùpakalàpa) hay một Nguyên Tử (Paramànù), sẽ 

có thể lên đến hàng chục ngàn Tổng Hợp Sắc hoặc hàng chục ngàn Nguyên Tử.  

Do đó, trong sát na châm thuốc lá thì coi như là trong số lượng hàng chục ngàn Tổng 

Hợp Sắc hoặc hàng chục ngàn Nguyên Tử đó, sẽ có một Tổng Hợp hoặc một Nguyên Tử 

lửa trong tổng số lượng đó, sẽ làm cho thuốc lá cháy được.  

Ngoài ra với trường hợp khác, thì sẽ không thể nào làm cho thuốc lá cháy được như 

vậy, mà chính là tất cả những Tổng Hợp hay những Nguyên Tử lửa làm cho thuốc lá mới 

được cháy lên. 

Do đó, các nhà Chú Giải sau này mới lấy hết 49 Sắc Thanh Triệt thời gian Trụ làm 

thành Vật Tiền Sinh Y Duyên của Tâm Ngũ Thức Giới đang sanh.  
 

1/  Theo phần các nhà Chú Giải cổ điển đề cập đến  Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu 

sanh với cái Tâm trước trước làm thành Vật Tiền Sinh Năng Duyên, và cái Tâm sanh sau 

sau làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên.  
       

2/  Theo phần các nhà Chú Giải sau này đề cập đến  chính là 49 Sắc Ý Vật thời gian 

Trụ làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên và cái Tâm sanh sau sau làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên 

Do đó, trong sát na Tâm Khai Ý Môn sanh khởi thì sự hiện hành từ nơi Năng Duyên 

và Sở Duyên theo cả hai phần sẽ có sự khác biệt nhau, như sau: 
 

* Với Vật Tiền Sinh Duyên (Vatthupurejàtapaccaya):  

+  Nhà Chú Giải cổ điển lấy Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của 

Tâm Hữu Phần Quá Khứ làm thành Vật Tiền Sinh Năng Duyên, Tâm Hữu Phần Rúng 

Động làm Sở Duyên.  



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       147   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Hữu Phần Rúng Động  

làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên, Tâm Hữu Phần Dứt Dòng làm Sở Duyên.  

Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Hữu Phần Dứt Dòng  

làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên, Tâm Khai Ý Môn làm Sở Duyên.  

Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Khai Ý Môn làm Vật 

Tiền Sinh Duyên, cái Tâm Đổng Lực thứ nhất làm Sở Duyên. 
  

+  Nhà Chú Giải sau này lấy cả 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và 

sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 sát na của cái Tâm sanh trước trước của Tâm Hữu Phần 

Quá Khứ, làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên.  Tâm Hữu Phần Quá Khứ làm Sở Duyên, tức 

là nương sanh vào những 49 Sắc Ý Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của cái Tâm Hữu Phần Rúng Động, làm Vật Tiền Sinh 

Năng Duyên. Tâm Hữu Phần Rúng Động làm Sở Duyên, tức là nương sanh vào những 49 

Sắc Ý Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của Tâm Hữu Phần Dứt Dòng, làm Vật Tiền Sinh Năng 

Duyên.  Tâm Hữu Phần Dứt Dòng làm Sở Duyên, tức là nương sanh vào những 49 Sắc Ý 

Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của Tâm Khai Ý Môn, làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên.   

Tâm Khai Ý Môn làm Sở Duyên, tức là nương sanh vào những 49 Sắc Ý Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của Tâm Đổng Lực thứ nhất, làm Vật Tiền Sinh Năng 

Duyên.  Tâm Đổng Lực thứ nhất làm Sở Duyên, tức là nương sanh vào những 49 Sắc Ý 

Vật này.  Và cứ như thế tiếp tục đi luôn mãi. 

Như đã được đề cập đến, sự hiện hành từ nơi Sắc Ý Vật theo các nhà Chú Giải cổ 

điển là sự sanh khởi và hiện hữu nối tiếp nhau theo hàng loạt, là sai biệt với thực tính.  

Đối với các nhà Chú Giải sau này, sự hiện hành và hiện hữu thành từng nhóm, tương tự 

với ngọn lửa là của hàng trăm ngàn vô số lượng Tổng Hợp hoặc của hàng trăm ngàn vô 

số lượng  Nguyên Tử  hình thành, như đã được tỷ dụ ở phần trên. 
   

Vật Tiền Sinh Duyên:  chỉ có hai loại trạng thái, là: 

1. Vật (Vatthu):  có ý nghĩa là sắc thần kinh làm thành chỗ nương nhờ của Pháp Sở 

Duyên, tức là Lục Vật có Nhãn Vật, v.v. 

2. Tiền Sinh (Purejàta):  có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên sanh trước Pháp Sở Duyên, 

có Nhãn Vật, v.v. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       148   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Kết hợp cả hai loại trạng thái hiện hữu trong Duyên này, được gọi tên là “Vật Tiền 

Sinh Duyên”. 

 

(A) VẬT TIỀN SINH DUYÊN (VATTHUPUREJĀTAPACCAYA) 

 

Tóm tắt nội dung của Vật Tiền Sinh Duyên thì có ba thể loại, là:  
 

a.  Pháp Vật Tiền Sinh Năng Duyên (Vatthupurejàtapaccayadhamma): 

Trong cả ba loại Ngũ Vật, như có Ngũ Vật Nọa Độn Thọ (Mandàyukapan -cavatthu)  

v.v. cũng có thể là Ngũ Vật Trung Thọ (Majjhimàyukapancavatthu) tức là Nhãn, Nhĩ, 

Tỷ, Thiệt, Thân, đồng câu sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, cũng có thể là 

Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm trước trước như Tâm Tái Tục v.v. cũng có thể là Ý vật 

sanh khởi một cách ước tính trong một sát na Tâm ngay trước khi xuất khỏi Thiền Diệt, 

cũng có thể là Lục Sắc Vật đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 

17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử, làm thành Vật Tiền Sinh Năng 

Duyên (theo phần của nhà Chú Giải cổ điển). 
 

Hoặc một trường hợp khác, Lục Sắc Vật là Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý, vào đến 

thời gian Trụ của mình với số lượng 49 cái, làm thành Vật Tiền Sinh Năng Duyên (theo 

phần của nhà Chú Giải sau này). 
 

Ghi chú:  1.  Lục Vật là Nhãn Vật, Nhĩ Vật, Tỷ Vật, Thiệt Vật, Thân Vật và Ý Vật ở 

thời gian Trụ (Sắc đi đến sát na Trụ) trong thời Bình Nhật (trừ sát na Sanh và Diệt của 

Sắc). 

2.  Hay một phần khác, Ngũ Vật là Nhãn Vật, Nhĩ Vật, Tỷ Vật, Thiệt Vật, Thân Vật ở 

thời Trung Thọ (Majjhimàyuka) (là Ngũ Sắc Vật đồng câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá 

Khứ đầu tiên) và Ý Vật câu sanh với cái Tâm đầu tiên, như là Tâm Tái Tục, v.v. 

3.  Và Ý Vật sanh khởi một cách ước tính vào sát na Tâm đầu tiên ngay khi vừa xuất 

khỏi Thiền Diệt. 

4.  Và Lục Vật câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ 

Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử.  
 

b.  Pháp Vật Tiền Sinh Sở Duyên (Vatthupurejàtapaccayuppannadhamma):  

7 Thức Giới có Nhãn Thức Giới v.v. 52 Tâm Sở phối hợp (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc 

Giới) hiện hành trong thời Bình Nhật trong Cõi Ngũ Uẩn một cách nhất định và bất định, 

làm thành Vật Tiền Sinh Sở Duyên.        

 Ghi chú:  7 Thức Giới là 85 Tâm (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 52 Tâm Sở sanh 

nhất định và bất định trong Cõi Ngũ Uẩn ở thời Bình Nhật. 



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       149   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

c.  Pháp Vật Tiền Sinh Địch Duyên (Vatthupurejàtapaccanikadhamma):  

46 Ý Thức Giới là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại 

Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 12 Tâm Vô Sắc Giới, 7 Tâm Siêu Thế, 46 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Tâm Đạo Thất Lai (Sotàpattimagga), hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn một cách nhất 

định và bất định, (hoặc) 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn 35 Tâm Sở phối hợp, (hoặc) tất cả Sắc 

Pháp là Sắc Tâm v.v.  làm thành Vật Tiền Sinh Địch Duyên. 

Ghi chú:   

1/  8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại 

Duy Tác, 12 Tâm Vô Sắc Giới, 7 Tâm Siêu Thế (trừ Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở (trừ 

Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô Lượng Phần) sanh nhất định và bất định trong Cõi Tứ Uẩn. 

2/  15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở phối hợp. 

3/ Tất cả Sắc là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý 

Tiết, Sắc Nghiệp Hữu Tình (Phạm Thiên) Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 
 

Chú Ý: Trong từng mỗi Pháp Sở Duyên và Pháp Địch Duyên của Vật Tiền Sinh 

Duyên hiện hữu hai thể loại: 
 

A. Pháp Sở Duyên nhất định và bất định (ekanta, anekanta). 

B. Pháp Địch Duyên nhất định và bất định (ekanta, anekanta). 
 

A1.  Pháp Sở Duyên nhất định (ekanta):  tức là 43 Tâm, là: 2 Tâm căn Sân, 17 Tâm 

Vô Nhân (trừ Tâm Khai Ý Môn), 8 Tâm Đại Quả, 15 Tâm Sắc Giới, 1 Tâm Đạo Thất 

Lai, 48 Tâm Sở phối hợp (trừ Tham, Kiến, Mạn, Nghi). 
 

A2.  Pháp Sở Duyên bất định (anekanta):  tức là 42 Tâm, là: 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm 

căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 8 Tâm Vô Sắc Giới 

(4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 7 Tâm Siêu Thế (1 Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô Lượng Phần). 
 

Ghi chú:  Có ý nghĩa là hai nhóm Tâm này: 

(1) Với nhóm thứ nhất,  gồm có 43 Tâm duy nhất chỉ sanh được trong Cõi Ngũ Uẩn, 

vì những Tâm này phải nương vào Lục Sắc Vật làm duyên mới được sanh khởi.   Do đó, 

nhóm Tâm này nhất định làm thành Pháp Sở Duyên. 

(2)  Với nhóm thứ hai, gồm có 42 Tâm sanh được trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

Khi những Tâm này sanh trong Cõi Ngũ Uẩn thì thành Pháp Sở Duyên, vì trong Cõi Ngũ 

Uẩn như đã được đề cập là phải nương vào Lục Sắc Vật mới được sanh khởi.  Và nếu 

những Tâm này sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì không thành Pháp Sở Duyên, vì trong tâm 

tánh của Phạm Thiên Vô Sắc thì những Tâm này thường sanh không phải nương vào Sắc 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       150   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Vật. Do đó, nhóm Tâm này không thành Pháp Sở Duyên của Vật Tiền Sinh Duyên trong 

Cõi Tứ Uẩn, và phải thành Pháp Địch Duyên. 
 

B1. Pháp Địch Duyên nhất định (ekanta): tức là 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới, 30 Tâm Sở 

phối hợp và tất cả Sắc Pháp. 

Ghi chú:  4 Tâm Vô Sắc Giới và 30 Tâm Sở phối hợp, duy nhất chỉ sanh được trong 

Cõi Tứ Uẩn, vì trong Cõi Tứ Uẩn không có Sắc Pháp và chỉ có Danh Pháp. Do đó, những 

Tâm này không phải nương vào Sắc Vật mà sanh khởi.  Khi đã không nương vào Sắc Vật 

mà sanh khởi thì không thể thành Pháp Sở Duyên, và nhất định phải thành Pháp Địch 

Duyên. Với tất cả Sắc Pháp, vì không làm được Pháp Sở Duyên của Vật Tiền Sinh 

Duyên, do vậy trở thành Pháp Địch Duyên một cách nhất định. 
 

B2. Pháp Địch Duyên bất định (anekanta):  tức là 42 Tâm, là: 8 Tâm căn Tham, 2 

Tâm căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 8 Tâm Vô Sắc 

Giới (4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 7 Tâm Siêu Thế (1 Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở phối 

hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô Lượng Phần). 

Ghi chú:  Nếu nhóm Tâm này sanh trong Cõi Ngũ Uẩn thì thành Pháp Sở Duyên. 

Nếu sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì thành Pháp Địch Duyên.   Do đó, 42 Tâm này, vừa là 

Pháp Sở Duyên bất định và cũng vừa là Pháp Địch Duyên bất định. 

   

PHÂN TÍCH VẬT TIỀN SINH DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Vật Tiền Sinh Duyên có Sắc làm Pháp Năng Duyên và Danh làm Pháp Sở Duyên. 

Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm Vật Tiền Sinh Năng 

Duyên, là:  
 

* Rằng theo Trạng Thái: có hai loại, là làm thành chỗ nương sanh (Vatthu), sanh 

trước (Purejàta). 

* Rằng theo Chủng Loại:  là giống Vật Tiền Sinh, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên 

làm duyên cho Pháp Sở Duyên với nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ theo trạng thái sanh 

trước và thành chỗ nương tựa của Pháp Sở Duyên.  

* Rằng theo Thời Gian: là thời hiện tại (paccuppannakàla), có ý nghĩa là Pháp Năng 

Duyên cho dù thật sự là sanh trước Pháp Sở Duyên, nhưng vẫn chưa diệt mất, vẫn 

còn hiện hữu trong khoảng sát na trụ và chưa đến sát na diệt. 

* Rằng theo Mãnh Lực: Vật Tiền Sinh Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh:  có ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp 

Sở Duyên được sanh khởi. 



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       151   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ:  có ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng 

hộ cho Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

Lại nữa, sự diệt mất của Sắc Nghiệp, là Sắc Nghiệp sanh khởi trong sát na Sanh của  

bất luận cái Tâm nào, thì thường luôn diệt mất vào sát na Diệt của cái Tâm thứ mười bảy. 

Sắc Nghiệp sanh khởi trong sát na Trụ của bất luận cái Tâm nào, thì thường luôn diệt 

mất vào sát na Sanh của cái Tâm thứ mười tám.   

Sắc Nghiệp sanh khởi trong sát na Diệt của bất luận cái Tâm nào, thì thường luôn diệt 

mất vào sát na Trụ của cái Tâm thứ mười tám. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG VẬT TIỀN SINH DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên duy nhất một câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách 

chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo” –   

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Vật Tiền Sinh 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên là Lục Sắc Vật. 

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên là 32 Tâm Quả (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc 

Giới), 20 Tâm Duy Tác sanh sau Lục Sắc Vật có Tâm Hữu Phần thứ nhất, v.v. trong Cõi 

Ngũ Uẩn, 38 Tâm Sở phối hợp.  

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Cakkhàyatanam cakkhuvinnànassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo”- Nhãn 

Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 

Tại đây, Nhãn Vật ở ngay sát na Trụ làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên.  

2 Tâm Nhãn Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

2/ “Sotàyatanam sotavinnànassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo”-  Nhĩ Xứ làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       152   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Nhĩ Vật ở ngay sát na Trụ làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên.  

2 Tâm Nhĩ Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

3/ “Ghànàyatanam ghànavinnànassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo”-  Tỷ Xứ  

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 

Tại đây, Tỷ Vật ở ngay sát na Trụ làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên.  

2 Tâm Tỷ Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

4/ “Jivhàyatanam jivhàvinnànassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo”-  Thiệt Xứ 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 

Tại đây, Thiệt Vật ở ngay sát na Trụ làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên.  

2 Tâm Thiệt Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

5/  “Kàyàyatanam kàyavinnànassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo”-   Thân Xứ 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 

Tại đây, Thân Vật ở ngay sát na Trụ làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên.  

2 Tâm Thân Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

6/ “Vatthu vipàkàbyàkàtànam kiriyàbyàkatànam khandhànam Vatthupure -

jàtapaccayena paccayo”-   Ý Vật thời Bình Nhật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn Vô Ký Quả, Vô Ký Duy Tác với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 

Tại đây, Ý Vật câu sanh với Tâm sanh trước trước, có Tâm Tái Tục, v.v. làm Vật 

Tiền Sinh Năng Duyên.  

22 Tâm Quả (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức, 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 20 Tâm Duy 

Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

*  Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Lục Sắc Vật, tức là:  

 Ngũ Sắc Thanh Triệt Trung Thọ đồng câu sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ 

đầu tiên,  

 Ý Vật đồng câu sanh cái Tâm sanh trước trước, như có Tâm Tái Tục v.v,  

 Ý Vật sanh khởi một cách ước tính vào sát na Tâm đầu tiên ngay khi vừa xuất 

khỏi Thiền Diệt,  

 và Lục Sắc Vật câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể 

từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử ;  

làm Năng Duyên.  
 



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       153   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Hoặc một phần khác,   

chi pháp tức là:  Lục Sắc Vật ở ngay 49 sát na Trụ làm Năng Duyên. 
 

* Abyàkatassa dhammassa chi pháp là 7 Tâm Thức Giới hiện đang sanh khởi phía  

sau, tức là 32 Tâm Dị Thục Quả hiện đang sanh, có Tâm Hữu Phần đầu tiên v.v. 20 Tâm 

Duy Tác hiện đang sanh, có Tâm Khai Ngũ Môn v.v. (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới) làm 

Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình 

Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Thiền Diệt. 
 

* Vatthupurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Vật Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Quyền Duyên,  

(4) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
     

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất đến điều thứ năm:  Cakkhàyatanam 

Sotàyatanam Ghànàyatanam Jivhàyatanam Kàyàyatanam:   Nhãn Xứ, Nhĩ Xứ, Tỷ Xứ, 

Thiệt Xứ, Thân Xứ, có chi pháp là Ngũ Sắc Thanh Triệt Trung Thọ hoặc Ngũ Sắc Thanh 

Triệt ở thời gian Trụ làm Năng Duyên (và cũng làm Năng Duyên trong thời Cận Tử). 

Cakkhuvinnànassa  Sotàvinnànassa Ghànàvinnànassa Jivhàvinnànassa 

Kàyàvinnànassa:   Nhãn Thức, Nhĩ Thức, Tỷ Thức, Thiệt Thức, Thân Thức, có chi pháp 

là Tâm Ngũ Song Thức hiện đang sanh khởi phía sau, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       154   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Cận Tử Ngũ 

Môn. 

(Bốn Phàm và Hai Quả Hữu Học bậc thấp cũng theo Lộ Trình Ngũ Môn, do đó, Lộ  

Trình Tâm này được gọi là Lộ Trình Cận Tử Ngũ Môn.  

Xin các Học Giả xem lại phần  “Tóm tắt nội dung về ba thể loại của Vật Tiền Sinh 

Y Duyên). 
 

* Vatthupurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Vật Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Quyền Duyên,  

(4) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ  sáu: Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh 

với cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Tái Tục v.v, và Ý Vật sanh khởi một cách ước tính 

vào sát na Tâm đầu tiên ngay khi vừa xuất khỏi Thiền Diệt, hoặc 49 Ý Vật vào thời gian 

Trụ, làm Năng Duyên.  

Vipàkàbyàkatànam Kiriyàbyàkatànam khandhànam  chi pháp là Ý Giới và Ý Thức 

Giới Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác sanh sau sau, tức là 22 Tâm Dị Thục Quả hiện đang 

sanh, có Tâm Hữu Phần thứ nhất, v.v. 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh, có Tâm Khai 

Ngũ Môn v.v. (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức, 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới) làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình 

Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Thiền Diệt 
 

* Vatthupurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Vật Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng  



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       155   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Vatthupurejàtapaccayena  paccayo” –  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh  Năng Duyên là Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh 

trước trước. 

Pháp Thiện làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên là 21 Tâm Thiện và 38 Tâm Sở phối hợp.  

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Vatthu kusalànam khandhànam Vatthupurejàtapaccayena paccayo”-   Ý Vật thời 

Bình Nhật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Thiện với mãnh lực Vật Tiền 

Sinh Duyên. 

Tại đây, Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Đoán Định trong 

Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, như vậy chẳng hạn, 

làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Thiện sanh sau sau, là 21 Tâm Thiện và 38 Tâm Sở phối hợp, làm Vật 

Tiền Sinh Sở Duyên.  

 

Hoặc một phần khác:   

Ý Vật đồng câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Vật Tiền Sinh 

Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực Thiện Cận Tử, là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở phối hợp, làm 

Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       156   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì   Abyàkato dhammo  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh 

với cái Tâm trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu  

sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ 

Trình Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa  chi pháp là 21 Tâm Thiện đang sanh khởi và 38 Tâm Sở phối 

hợp, làm Sở Duyên.          

 (8 Tâm Đại Thiện đang sanh khởi hiện hành trong thời Bình Nhật và thời Cận Tử, 

tùy theo thích hợp; 9 Tâm Thiện Đáo Đại hiện đang sanh và 4 Tâm Đạo hiện đang sanh, 

cùng hiện hành trong thời Bình Nhật). 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình 

Đắc Đạo. 
 

* Vatthupurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Vật Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm 

trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm 

mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử 

hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 
 

Kusalànam khandhànam chi pháp là 21 Tâm Thiện đang sanh khởi và 38 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên.          



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       157   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8 Tâm Đại Thiện đang sanh khởi hiện hành trong thời Bình Nhật và thời Cận Tử, tùy 

theo thích hợp; 9 Tâm Thiện Đáo Đại hiện đang sanh và 4 Tâm Đạo hiện đang sanh, 

cùng hiện hành trong thời Bình Nhật). 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình 

Đắc Đạo. 
 

* Vatthupurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Vật Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo”   

–  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Vật Tiền 

Sinh Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên là Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh 

trước trước. 

Pháp Bất Thiện làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện và 27 Tâm Sở 

phối hợp. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Vatthu akusalànam khandhànam Vatthupurejàtapaccayena paccayo”-  Ý Vật 

thời Bình Nhật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bất Thiện với mãnh lực 

Vật Tiền Sinh Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       158   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Đoán Định trong 

Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, như vậy chẳng hạn,  

làm Vật Tiền Sinh Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Bất Thiện sanh sau sau, là 12 Tâm Bất Thiện và 27 Tâm Sở phối hợp,  

làm Vật Tiền Sinh Sở Duyên. 

  

Hoặc một phần khác:   

Ý Vật đồng câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Vật Tiền Sinh 

Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực Bất Thiện Cận Tử, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Vật Tiền 

Sinh Sở Duyên. 
 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh 

với cái Tâm trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu 

sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ 

Trình Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện đang sanh khởi và 27 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 
 

* Vatthupurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Vật Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       159   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm  

trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm 

mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử 

hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Akusalànam khandhànam  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện đang sanh khởi và 27 Tâm 

Sở phối hợp, làm Sở Duyên.               
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 

 

* Vatthupurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Vật Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  

 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

VATTHUPUREJĀTAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA –  

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VẬT TIỀN SINH DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Vật Tiền Sinh Duyên có được 3 câu như sau: 
 

(1)  Abyàkato abyàkatassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo –  Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 

(2)  Abyàkato kusalassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       160   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3)  Abyàkato akusalassa Vatthupurejàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh Duyên. 

  

VATTHUPUREJĀTAPACCAYASABHĀGA 

VẬT TIỀN SINH DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Tiền Sinh Quyền Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên,  
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Vật Tiền Sinh Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA VẬT TIỀN SINH DUYÊN 

 

---------------------00000-------------------- 

 

(B) CẢNH TIỀN SINH DUYÊN 

(ĀRAMMANAPUREJĀTAPACCAYA) 

 

Tóm tắt nội dung của Cảnh Tiền Sinh Duyên thì có ba thể loại, là: 
 

a.  Pháp Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên (Àrammanapurejàtapaccayadhamma): 

Lục Cảnh Sắc, tức là 18 Sắc Thành Tựu ở thời Hiện Tại. 
 

b.  Pháp Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên (Àrammanapurejàtapaccayuppannadhamma):  

54 Tâm Dục Giới, 2 Tâm Thắng Trí, 50 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), 

đang thọ lãnh sự giúp đỡ ủng hộ từ nơi Pháp Năng Duyên, một cách nhất định và bất 

định. 
 

c.  Pháp Cảnh Tiền Sinh Địch Duyên (Àrammanapurejàtapaccanikadhamma):   

76 Tâm (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức, 3 Ý Giới), 52 Tâm Sở phối hợp, không được 

thọ lãnh sự giúp đỡ ủng hộ từ nơi Pháp Năng Duyên, một cách nhất định và bất định, 

và cũng là tất cả Sắc Pháp, như là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật 

Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhật.  



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       161   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Chú Ý: Trong từng mỗi Pháp Sở Duyên và Pháp Địch Duyên của Cảnh Tiền Sinh 

Duyên hiện hữu hai thể loại: 

 

A. Pháp Sở Duyên nhất định và bất định (ekanta, anekanta). 

B. Pháp Địch Duyên nhất định và bất định (ekanta, anekanta). 
 

A1.  Pháp Sở Duyên nhất định (ekanta): tức là 10 Tâm Ngũ Song Thức, 3 Ý Giới, 10  

Tâm Sở Tợ Tha phối hợp. 

Có ý nghĩa là 10 Tâm Ngũ Song Thức chỉ có Ngũ Cảnh là Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, 

Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, duy nhất ở thời Hiện Tại.  Do đó, khi cả Ngũ Cảnh này 

làm Pháp Năng Duyên thì 10 Tâm Ngũ Song Thức sẽ nhất định làm Pháp Sở Duyên.   
 

A2.  Pháp Sở Duyên bất định (anekanta): tức là 41 Tâm Dục Giới còn lại (trừ 10 tâm 

Ngũ Song Thức, 3 Ý Giới), 2 Tâm Thắng Trí, 50 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng 

Phần).  

Có ý nghĩa là 41 Tâm Dục Giới, 2 Tâm Thắng Trí, ngay sát na tiếp thâu Sắc Thành 

Tựu làm Cảnh thì vào thời gian đó, làm được Pháp Sở Duyên.  Tuy nhiên, vào sát na 

không tiếp thâu Sắc Thành Tựu làm Cảnh thì vào thời gian đó, làm thành Pháp Địch 

Duyên.  Do đó, những loại Tâm này, vừa làm Pháp Sở Duyên một cách bất định và cũng 

làm Pháp Địch Duyên một cách bất định.  
 

B1.  Pháp Địch Duyên nhất định (ekanta): tức là tất cả Sắc Pháp, như là Sắc Tâm, 

Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên 

Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhật. 27 Tâm Đáo Đại (trừ 2 Tâm Thắng Trí), 8 Tâm Siêu 

Thế, 38 Tâm Sở phối hợp. 

Có ý nghĩa là Tâm Đáo Đại và Tâm Siêu Thế có Cảnh không là Sắc Thành Tựu.   Tức 

là Tâm Đáo Đại có Cảnh là Cảnh Chế Định và Cảnh Đáo Đại.  Và Tâm Siêu Thế thì có 

Níp Bàn làm Cảnh, như thế những loại Tâm này nhất định làm Pháp Địch Duyên. 
 

Ghi chú:  4 Tâm Vô Sắc Giới và 30 Tâm Sở phối hợp, duy nhất chỉ sanh được trong 

Cõi Tứ Uẩn, vì trong Cõi Tứ Uẩn không có Sắc Pháp và chỉ có Danh Pháp. Do đó, những 

Tâm này không phải nương vào Sắc Vật mà sanh khởi.  Khi đã không nương vào Sắc Vật 

mà sanh khởi thì không thể thành Pháp Sở Duyên, và nhất định phải thành Pháp Địch 

Duyên.  Với tất cả Sắc Pháp, vì không làm được Pháp Sở Duyên của Vật Tiền Sinh 

Duyên, do vậy trở thành Pháp Địch Duyên một cách nhất định. 

B2.  Pháp Địch Duyên bất định (anekanta): tương tự với Pháp Sở Duyên bất định. 

Ghi chú:  Nếu nhóm Tâm này sanh trong Cõi Ngũ Uẩn thì thành Pháp Sở Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       162   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nếu sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì thành Pháp Địch Duyên.   Do đó, 41 Tâm này và  2 

Tâm Thắng Trí, vừa là Pháp Sở Duyên bất định và cũng vừa là Pháp Địch Duyên bất 

định. 

 

PHÂN TÍCH CẢNH TIỀN SINH DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Cảnh Tiền Sinh Duyên có Sắc làm Pháp Năng Duyên và Danh làm Pháp Sở Duyên. 

Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm Cảnh Tiền Sinh Năng 

Duyên, là:  
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại, là làm thành chỗ nương sanh (Vatthu), và sanh 

trước (Purejàta).  

* Rằng theo Chủng Loại:  là giống Cảnh, vì chính Cảnh làm Pháp Năng Duyên, làm 

duyên cho Pháp Sở Duyên với nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ theo trạng thái sanh trước 

và thành chỗ nương nhờ của Pháp Sở Duyên.  

* Rằng theo Thời Gian:  là thời hiện tại (paccuppannakàla), có ý nghĩa là Pháp Năng 

Duyên cho dù thật sự là sanh trước Pháp Sở Duyên, nhưng vẫn chưa diệt mất, vẫn 

còn hiện hữu trong khoảng sát na trụ và chưa đến sát na diệt. 

* Rằng theo Mãnh Lực:  Cảnh Tiền Sinh Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh:  có ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp 

Sở Duyên được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ:  có ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng 

hộ cho Pháp Sở Duyên được tồn tại. 
 

 Ghi chú:  Lại nữa, Cảnh Tiền Sinh Duyên này, theo Nhà Phụ Chú Giải thì phân chia 

ra làm hai loại, là: Cảnh Tiền Sinh Duyên và Vật Cảnh Tiền Sinh Duyên.  Tuy nhiên, theo 

Nhà Chú Giải Phát Thú thì lại không phân chia ra làm hai loại như  của Nhà Phụ Chú 

Giải, vì lẽ Ý Vật làm thành Vật Cảnh Tiền Sinh Duyên, chính là hiện hữu trong Cảnh 

Tiền Sinh Duyên rồi.    

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG CẢNH TIỀN SINH DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt duy nhất một câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là 

Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở 

câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 
  



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       163   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Àrammanapurejàtapaccayena 

paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Cảnh Tiền Sinh Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên có chi pháp là Lục Cảnh, tức là 18 Sắc 

Thành Tựu Hiện Tại.  

Pháp Vô Ký làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên là 23 Tâm Quả Dục Giới, 11 Tâm Duy 

Tác Dục Giới, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 

Vô Lượng Phần). 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Arahà cakkhum aniccato dukkhato anattato vipassati, sotam ghànam jivham 

kàyam rùpe sadde gandhe rase photthabbe vatthum aniccato dukkhato anattato 

vipassati”-   Bậc Vô Sinh thực hiện việc quán sát Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ 

Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, 

Cảnh Vị, Cảnh Xúc và Ý Vật theo sự hiện hành của Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, và Ý Vật ở 

thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 

Thực hiện việc quán sát những loại Sắc này, là 8 Tâm Đại Duy Tác, 33 Tâm Sở phối 

hợp, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

2/  “Dibbena cakkhunà rùpam passati”-   Bậc Vô Sinh nhìn thấy Cảnh Sắc với 

Thiên Nhãn Thắng Trí. 

Tại đây, Cảnh Sắc ở thời hiện tại, là Sắc ở nơi rất xa (Dùra), Sắc ở nơi rất ẩn khuất 

(Patichanna), Sắc vô cùng nhỏ bé (Sanha), Sắc vô cùng vi tế (Sukhuma), làm Cảnh 

Tiền Sinh Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Thiên Nhãn Thắng Trí của bậc Vô Sinh nhìn thấy những loại Cảnh Sắc 

đó, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

3/  “Dibbàya sotadhàtuyà saddam sunàti”-  Bậc Vô Sinh được nghe âm thanh với 

Thiên Nhĩ Thắng Trí. 

Tại đây, Cảnh Thinh ở thời hiện tại, là âm thanh ở nơi rất xa, âm thanh ở nơi khuất  

lấp, âm thanh vô cùng nhỏ nhẹ, âm thanh vô cùng vi tế, làm Cảnh Tiền Sinh Năng  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       164   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên. 

Tâm Duy Tác Thiên Nhĩ Thắng Trí của bậc Vô Sinh nghe thấy những loại Cảnh 

Thinh đó, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

4/  “Rùpàyatanam cakkhuvinnànassa  Àrammanapurejàtapaccayena  paccayo ”- 

Sắc Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh 

Duyên. 

Tại đây, Cảnh Sắc ở thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 

2 Tâm Nhãn Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

5/ “Saddàyatanam sotavinnànassa  Àrammanapurejàtapaccayena  paccayo ”- 

Thinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh 

Duyên. 

Tại đây, Cảnh Thinh ở thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 

2 Tâm Nhĩ Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

6/  “Gandhàyatanam ghànavinnànassa Àrammanapurejàtapaccayena paccayo ”-  

Khí Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh Duyên. 

Tại đây, Cảnh Khí ở thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 

2 Tâm Tỷ Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

7/  “Rasàyatanam  jivhàvinnànassa  Àrammanapurejàtapaccayena  paccayo ”-  Vị  

Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh Duyên. 

Tại đây, Cảnh Vị ở thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 

2 Tâm Thiệt Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

8/  “Photthabbàyatanam kàyàvinnànassa Àrammanapurejàtapaccayena paccayo ”-   

Xúc Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh 

Duyên. 

Tại đây, Cảnh Xúc ở thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 

2 Tâm Thân Thức, 7 Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

Ngoài ra, cũng có:   

Ngũ Cảnh ở thời Hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 3 Ý Giới, 10 Tâm Sở Tợ  

Tha, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 

 18 Sắc Thành Tựu ở thời Hiện Tại làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 1 Tâm Khai 

Ý Môn, 9 Tâm Duy Tác Đổng Lực Dục Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 33 Tâm Sở (trừ 3 Ngăn 

Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần), làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
   



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       165   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Lục Cảnh, là 18 Sắc 

Thành Tựu, làm Năng Duyên. 
 

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 23 Tâm Quả Dục Giới hiện đang sanh, 11 Tâm 

Duy Tác Dục Giới hiện đang sanh, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí hiện đang sanh, thị hiện 

Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần)  

làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn bậc Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

+ Pháp làm Năng Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Sắc Pháp ở cả Nội Phần và 

Ngoại Phần. 

+ Pháp làm Sở Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thắng Trí. 
 

* Àrammanapurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Cảnh Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       166   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Àrammanapurejàtapaccayena 

paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Cảnh Tiền Sinh Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên có chi pháp là Lục Cảnh, tức là 18 Sắc  

Thành Tựu Hiện Tại.  

Pháp Thiện làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên là 8 Tâm Đại Thiện, 1 Tâm Thiện Thắng 

Trí, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần). 

 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Sekkhà và putthujjanà và cakkhum aniccato dukkhato anattato vipassati, 

sotam ghànam jivham kàyam rùpe sadde gandhe rase photthabbe vatthum aniccato 

dukkhato anattato vipassanti”-   Bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu thực hiện việc quán sát 

Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh 

Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc và Ý Vật theo sự hiện hành 

của Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, và Ý Vật ở 

thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên.  

Thực hiện việc quán sát những loại Sắc này, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 Tâm Sở phối 

hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần) của bậc Hữu Học và Phàm Phu quán sát những loại Sắc này, 

làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

2/  “Dibbena cakkhunà rùpam passanti”-  Bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu nhìn thấy 

Cảnh Sắc với Thiên Nhãn Thắng Trí. 

Tại đây, Cảnh Sắc ở thời hiện tại, là Sắc ở nơi rất xa (Dùra), Sắc ở nơi rất ẩn khuất 

(Patichanna), Sắc vô cùng nhỏ bé (Sanha), Sắc vô cùng vi tế (Sukhuma), làm Cảnh 

Tiền Sinh Năng Duyên. 

Tâm Thiện Thiên Nhãn Thắng Trí của bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu nhìn thấy những 

loại Cảnh Sắc đó, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 
 

3/  “Dibbàya sotadhàtuyà saddam sunanti”-  Bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu được 

 nghe âm thanh với Thiên Nhĩ Thắng Trí. 

Tại đây, Cảnh Thinh ở thời hiện tại, là âm thanh ở nơi rất xa, âm thanh ở nơi khuất 

lấp, âm thanh vô cùng nhỏ nhẹ, âm thanh vô cùng vi tế, làm Cảnh Tiền Sinh Năng 

Duyên. 

Tâm Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí của bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu nhìn thấy những  



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       167   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

loại Cảnh Thinh đó, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 

   

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Lục Cảnh, là 18 Sắc 

Thành Tựu, làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa  chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện hiện đang sanh, 1 Tâm Thiện 

Thắng Trí hiện đang sanh, thị hiện Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2  

Vô Lượng Phần) làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm,  ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

+ Pháp làm Năng Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Sắc Pháp ở cả Nội Phần và 

Ngoại Phần. 

+ Pháp làm Sở Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thắng Trí. 
 

* Àrammanapurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Cảnh Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       168   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Àrammanapurejàtapaccayena 

paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực 

Cảnh Tiền Sinh Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên có chi pháp là Lục Cảnh, tức là 18 Sắc  

Thành Tựu Hiện Tại.  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp.  
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Cakkhum Sotam Ghànam Jivham Kàyam Rùpe Sadde Gandhe Rase 

Photthabbe Vatthum assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati 

vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati”-   Người có sự vui 

mừng duyệt ý với Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, và Ý Vật.  

Khi nương vào Nhãn Thanh Triệt, v.v.làm thành Cảnh rồi, thì thường khởi sanh 

Tham Ái, Tà Kiến, Hoài Nghi, Điệu Cử, Sân Hận.   

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, và Ý Vật ở 

thời hiện tại, làm Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên. 

Tham Ái, Tà Kiến, Hoài Nghi, Điệu Cử và Sân Hận, có chi pháp là 12 Tâm Bất 

Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên. 

   

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Lục Cảnh, là 18 Sắc 

Thành Tựu, làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 27 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo trường 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Sắc Pháp. 
 

* Àrammanapurejàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt  



DUYÊN THỨ MƯỜI:  PUREJĀTAPACCAYA – TIỀN SINH DUYÊN 

 
 

 
       169   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

của Cảnh Tiền Sinh Duyên, với mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên,  

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

(5) Cảnh Cận Y Duyên, 

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 
 

ĀRAMMANAPUREJĀTAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA   

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH TIỀN SINH DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Cảnh Tiền Sinh Duyên có được 3 câu như sau: 
 

(1) Abyàkato abyàkatassa Àrammanapurejàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh Duyên. 
 

(2)  Abyàkato kusalassa Àrammanapurejàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh Duyên. 
 

(3) Abyàkato akusalassa Àrammanapurejàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh Duyên. 

 

ĀRAMMANAPUREJĀTAPACCAYASABHĀGA 

CẢNH TIỀN SINH DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Cảnh Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       170   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,  

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

CảnhTiền Sinh Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 

CỦA CẢNH TIỀN SINH DUYÊN 

KẾT THÚC TIỀN SINH DUYÊN 

 

--------------------00000-------------------- 

 

 

 

 

 
 

http://www.epu.edu.vn/khct/


DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       171   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT 

PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

PACCHĀJĀTAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH HẬU SANH DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược để trong phần xiển 

thuật Duyên là “Pacchàjàtapaccaya – Hậu Sanh Duyên”, loại Duyên đó được Đức Thế 

Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên, là: “Pacchàjàtà 

cittacetasikà dhammà purejàtassa imassa kàyassa Pacchajàtapaccayena paccayo”.   

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

“Pacchàjàtà cittacetasikà dhammà purejàtassa imassa kàyassa Pacchajàta – 

paccayena paccayo” -  Những Pháp Tâm và Tâm Sở sanh khởi ở phía sau làm duyên cho 

Sắc Thân nầy đã được sanh khởi trước theo mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

Tứ Danh Uẩn ở trong Cõi Ngũ Uẩn, là 85 Tâm (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc), 52 Tâm Sở 

sanh khởi ở phía sau làm duyên, tức là giúp đỡ và ủng hộ cho Sắc Thân, là  “Ekajakàya – 

Nhất Thân”, “Dvijakàya – Nhị Thân”, “Tijakàya – Tam Thân”, “Catujakàya – Tứ 

Thân”;  hoặc một trường hợp khác, tức là  “Ekasamutthànikarùpa – Nhất Sắc xuất sinh 

xứ”,  “Dvisamutthànikarùpa – Nhị Sắc xuất sinh xứ”,  “Tisamutthànikarùpa – Tam Sắc 

xuất sinh xứ”,  “Catusamutthànikarùpa – Tứ Sắc xuất sinh xứ” đã được sanh khởi 

trước, với mãnh lực của Hậu Sanh Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Khi phân tích theo phần Pàlì của  Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên 

trình bày trước) và Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội 

dung và cho được thấy loại kiểu mẫu), thì cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển 

minh. 
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ nhất thì  Pacchàjàtà làm  Kiriyàvisesanapada:  

trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, của Cittacetasikà dhammà 

trình bày cho được liễu tri đến những Tâm và Tâm Sở sanh khởi ở phía sau, và như thế 

chi pháp mới chính là Tứ Danh Uẩn, Tâm và Tâm Sở. 

Cittacetasikà dhammà làm Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho được biết đến 

Pháp Năng Duyên, là Tứ Danh Uẩn ở trong Cõi Ngũ Uẩn, tức là 85 Tâm (trừ 4 Tâm Quả  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       172   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Vô Sắc) và 52 Tâm Sở.  

Purejàtassa làm Visesanapada của Imassa kàyassa trình bày cho được biết đến 

“Ekajakàya – Nhất Thân”, v.v., đã sanh khởi trước đó, do đó chi pháp mới chính là Nhất 

Thân, Nhị Thân, Tam Thân và Tứ Thân.   

Imassa kàyassa làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, là  3 – 7 -  4 Tổng Hợp Nghiệp (Kammajakalàpa) sanh khởi trong Thời Tái Tục 

để làm thành Nhất Thân (Ekajakàya);  Tổng Hợp Nghiệp (Kammajakalàpa), Tổng Hợp 

Quý Tiết (Utujakalàpa) sanh khởi trong khoảng giữa sát na Trụ và sát na Diệt của Tâm 

Tái Tục để làm thành Nhị Thân (Dvijakàya);  Tổng Hợp Nghiệp (Kammajakalàpa), Tổng 

Hợp Quý Tiết (Utujakalàpa), Tổng Hợp Tâm (Cittajakalàpa) sanh khởi trong khoảng 

thời gian sát na Sanh của Tâm Hữu Phần thứ nhất, v.v. trước khi Tổng Hợp Vật Thực 

(Àhàrajakalàpa) sanh, để làm thành Tam Thân (Tijakàya);  Tổng Hợp Nghiệp, Tổng 

Hợp Quý Tiết, Tổng Hợp Tâm, Tổng Hợp Vật Thực (Àhàrajakalàpa) sanh khởi kể từ vật 

thực ở bên ngoài thấm nhập vào bên trong cơ thể, v.v. cho đến Tâm Tử, để làm thành Tứ 

Thân (Catujakàya);  hoặc một trường hợp khác, chi pháp của  Imassa kàyassa đó chính 

là xác thân cùng với hơi thở, đó chính là việc chuyển động những oai nghi lớn nhỏ cùng 

với lời nói, được sanh khởi trong khoảng thời gian Tái Tục v.v. cho đến Tử. 
 

Một phần khác, chi pháp của Năng Duyên và Sở Duyên trong lời nói rằng 

Pacchàjàtà cittacetasikà dhammà làm thành  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và trong lời nói 

rằng  Purejàtassa imassa kàyassa làm thành Sampadànapada:   Câu Liên Hệ  bởi theo 

chi tiết thành từng đôi, có như vầy: 

1.  Tứ Danh Uẩn, là 15 Tâm Hữu Phần Cõi Ngũ Uẩn làm Hậu Sanh Năng Duyên, 

Nhất Thân vào thời gian Trụ (Thìtipatta) cùng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Tái 

Tục, hoặc Nhị Thân (tính đếm lấy Sắc Quý Tiết Duyên Nghiệp) làm Sở Duyên.    

2.  Tứ Danh Uẩn Hữu Phần thứ hai làm Năng Duyên, Nhị Thân (ý lấy Sắc Nghiệp, 

Sắc Tâm), hoặc Tam Thân (ý lấy Sắc Quý Tiết Duyên Nghiệp) làm Sở Duyên.  

3.  Tứ Danh Uẩn Hữu Phần thứ ba v.v. cho đến Tứ Danh Uẩn Lộ Trình Ý Môn thứ 

nhất làm Năng Duyên, Tam Thân là Sắc Nghiệp, Sắc Quý Tiết, Sắc Tâm cùng câu sanh 

với cái Tâm sanh trước, được tính đếm kể từ sát na Sanh của Hữu Phần thứ hai, v.v. làm 

Sở Duyên. 

4.  Tứ Danh Uẩn Khai Ý Môn v.v. ở trong Lộ Trình Ý Môn thứ hai làm Năng Duyên, 

Tam Thân (ý nghĩa đến Phạm Thiên Sắc Giới với bọn Thai Sanh (Gabbhaseyyaka) hoặc 

Tứ Thân (ý nghĩa đến bọn Thấp Sanh (Samsedaja) và Người Dục Giới Hóa Sanh 

(Opapàtikakàmapuggala) cùng câu sanh với cái Tâm sanh trước, được tính đếm kể từ 



DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       173   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Hữu Phần Dứt Dòng  v.v. sanh tiếp nối từ Lộ Trình Ý Môn thứ nhất đã diệt mất rồi, làm  

Sở Duyên.   

5.  Tứ Danh Uẩn Khai Ngũ Môn, Ngũ Thức, Tiếp Thâu v.v. cho đến Đổng Lực, hoặc  

Tứ Danh Uẩn Na Cảnh làm Năng Duyên, Tam Thân (ý lấy Phạm Thiên Sắc Giới), Tứ 

Thân (ý lấy Người Dục Giới) cùng câu sanh với cái Tâm sanh trước, đếm kể từ 15 Hữu 

Phần Dứt Dòng Cõi Ngũ Uẩn (Pancavokàrabhavangupaccheda) Khai Ý Môn 

(Manodvàràvajjana) (là Đoán Định) v.v. làm Sở Duyên.  

6.  Tứ Danh Uẩn Quả Bất Lai hoặc Quả Vô Sinh sanh khởi trong sát na xuất khỏi từ 

Nhập Thiền Diệt làm Năng Duyên, Nhị Thân là Sắc Nghiệp, Sắc Quý Tiết (ý lấy Phạm 

Thiên Sắc Giới), Tam Thân là Sắc Nghiệp, Sắc Quý Tiết, Sắc Vật Thực (ý lấy bậc Bất 

Lai hoặc bậc Vô Sinh trong Cõi Dục Giới) sanh trước sát na sẽ xuất khỏi từ Nhập Thiền 

Diệt, làm Sở Duyên.         

7.  Tứ Danh Uẩn Quả Thất Lai làm Năng Duyên, Tam Thân hoặc Tứ Thân vào thời 

gian Trụ (Thìtipatta) cùng câu sanh với Tâm Đạo Thất Lai làm Sở Duyên, v.v. Tứ Danh 

Uẩn Quả Vô Sinh làm Năng Duyên, Tam Thân hoặc Tứ Thân vào thời gian Trụ 

(Thìtipatta) cùng câu sanh với Tâm Đạo Vô Sinh, làm Sở Duyên.  

8.  Tứ Đổng Lực Quả mà sanh sau làm Năng Duyên, Tam Thân hoặc Tứ Thân vào 

thời gian Trụ (Thìtipatta) cùng câu sanh với Tứ Đổng Lực Quả đồng cùng một thể loại đã 

sanh trước, làm Sở Duyên. 

9.  Chín Hữu Phần Cõi Ngũ Uẩn Tam Nhân làm Năng Duyên, Tam Thân hoặc Tứ 

Thân vào thời gian Trụ (Thìtipatta) cùng câu sanh với Tứ Đổng Lực Quả ở cái cuối cùng 

trước khi sẽ xuất khỏi từ Nhập Thiền Diệt, làm Sở Duyên. 

10.  Tứ Danh Uẩn 15 Hữu Phần Cõi Ngũ Uẩn, 2 Khai Môn, Ngũ Thức, Tiếp Thâu, 

Thẩm Tấn, Đoán Định, 5 Đổng Lực Cận Tử, 2 Na Cảnh, Hữu Phần, Tử trong thời Cận 

Tử làm Năng Duyên, Tam Thân hoặc Tứ Thân cùng câu sanh với cái Tâm thứ 17 tính 

đếm về phía sau từ Tâm Tử khởi sanh lên, làm Sở Duyên. 

 

 Một phần khác,  

1.  Nếu Tâm Tử sanh tiếp nối từ  nơi Đổng Lực, rồi 15 Tâm Tử Cõi Ngũ Uẩn làm 

Năng Duyên; Tam Thân là Sắc Tâm, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết (ý lấy Người Dục 

Giới); Nhị Thân là Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết (ý lấy Người Sắc Giới) vào thời gian Trụ 

(Thìtipatta) cùng câu sanh với cái Tâm Đổng Lực Cận Tử thứ năm, làm Sở Duyên. 

2.  Nếu Tâm Tử sanh tiếp nối từ nơi Đổng Lực, Hữu Phần, rồi 15 Tâm Cận Tử Cõi  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       174   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ngũ Uẩn làm Năng Duyên; Tam Thân hoặc Nhị Thân vào thời gian Trụ (Thìtipatta)  

cùng câu sanh với Hữu Phần Cõi Ngũ Uẩn cái cuối cùng, làm Sở Duyên. 

3.  Nếu Tâm Tử sanh tiếp nối từ nơi Đổng Lực, Na Cảnh, rồi 10 Tâm Tử Dục Giới 

làm Năng Duyên; Tam Thân vào thời gian Trụ (Thìtipatta) cùng câu sanh với Na Cảnh 

cái thứ hai, làm Sở Duyên. 

4.  Nếu Tâm Tử sanh tiếp nối từ nơi Na Cảnh, Hữu Phần, rồi 10 Tâm Tử Dục Giới 

làm Năng Duyên, Tam Thân vào thời gian Trụ (Thìtipatta) cùng câu sanh với Hữu Phần  

Dục Giới cái cuối cùng, làm Sở Duyên. 
 

Pacchàjàtapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực 4 Duyên, là Hậu Sanh Duyên, Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, Hậu Sanh Hiện 

Hữu, Hậu Sanh Bất Ly, làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Hậu Sanh Duyên.    

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Với từ ngữ “Purejàtassa imassa kàyassa” đây, là có ý lấy Sắc đang hiện hữu vào 

thời gian Trụ (Thìtipatta), chẳng phải là Sắc đang sanh ở tại sát na Sanh, vì lẽ Tâm và 

Tâm Sở mà làm hình thành Hậu Sanh Duyên, là duy nhất chỉ giúp đỡ ủng hộ một cách 

đặc biệt với Sắc đang hiện hữu, không có chức năng để sẽ giúp đỡ ủng hộ đến Sắc mà 

vẫn chưa sanh cho được sanh khởi, vì lẽ những loại Sắc nầy sanh khởi trước, có khi có sự 

liên hệ từ nơi mãnh lực với Nghiệp, với Tâm, với Quý Tiết hoặc với Vật Thực.  Với nhân 

nầy, Đức Phật mới không có lập ý khải thuyết Hậu Sanh Duyên nầy để trong cả sáu Giai 

Đoạn (Cha Vàra) gồm có Giai Đoạn Liên Quan (Paticcavàra), Giai Đoạn Câu Sanh 

(Sahajàtavàra), v.v. mà chỉ có lập ý khải thuyết duy nhất trong Giai Đoạn Vấn Đề 

(Panhàvàra), như Ngài Đại Giáo Thọ Giác Âm (Buddhaghosàcàriya) trình bày để trong 

“Chú Giải Phát Thú – Patthànaatthakathà” như sau: 

“Purejàtassàti tesam uppàdato pathamataram jàtassa jàtikkhanam atikkamitvà 

thìtippattassa” -  Với từ ngữ “Purejàtassa” là lập ý lấy Sắc mà sanh trước việc khởi sanh 

từ nơi Năng Duyên và có việc xâm phạm sát na Sanh rồi hiện hữu.  

 

CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ GIẢI THÍCH TÓM TẮT 

TRONG HẬU SANH DUYÊN 

 

Vacanattha – Chú Giải Khái Lược: 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       175   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Pacchà jàyatìti = Pacchàjàto”-  Pháp sanh sau Pháp Sở Duyên, gọi là Hậu Sanh  

Duyên. 

“Pacchàjàto ca so paccayo càti = Pacchàjàtapaccayo”-  Pháp vừa sanh sau lại vừa 

làm duyên, gọi là Hậu Sanh Duyên. 

“Pacchàjàto hutvà upakàrako dhammo = Pacchàjàtapaccayo”-  Pháp sanh sau 

Pháp Sở Duyên, rồi lại ủng hộ cho Pháp sanh trước, gọi là Hậu Sanh Duyên. 

 

LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG HẬU SANH DUYÊN 

 

Hậu Sanh Duyên nầy, có Danh Pháp là Tâm và Tâm Sở làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Sắc Pháp sanh trước, cho được tồn tại trọn đủ tuổi thọ, bằng cách không cho diệt 

đi trước thời hạn định.  Tuổi thọ của Sắc Pháp bằng với tuổi thọ của 17 cái Tâm, tức là 

một cái Tâm sanh khởi rồi diệt đi, rồi thì có một cái Tâm mới khởi sanh, và cứ như thế 

cho đến 17 lần, thì Sắc Pháp mới cùng diệt một lượt với cái Tâm thứ 17 nầy.  Trong sự 

việc Sắc Pháp có được khả năng tồn tại cho đến 17 sát na Tâm đây, là cũng do bởi Danh 

Pháp, tức là chính do Tâm và Tâm Sở sanh ở phía sau, giúp đỡ ủng hộ để cho Sắc Pháp 

có được sự tồn tại và lại giúp đỡ ủng hộ cho được cùng tăng trưởng với nhau.   

(Sắc Pháp mà sanh phía sau thì không thể làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho Danh Pháp 

mà sanh trước được, vì lẽ Sắc Pháp sẽ sanh khởi thì Danh Pháp đã diệt mất trước đó rồi, 

mới không thể giúp đỡ nhau được).   

Trong bộ kinh Đại Phụ Chú Giải Siêu Lý (Paramatthadìpanìmahàtìkà) Ngài đã tỷ 

dụ Hậu Sanh Duyên nầy, ví như cây đã đem trồng thì thường được tồn tại và tăng trưởng, 

là cũng do bởi sau đó được nương vào nước mưa hoặc nước tưới vào, như thế nào thì, cây 

được đem trồng được so sánh ví như Sắc Pháp mà sanh trước, nước mưa hoặc nước tưới 

vào được so sánh ví như Danh Pháp sanh sau, rồi lại giúp đỡ ủng hộ cho Sắc sanh trước, 

như thế ấy vậy.   

Và trong bộ kinh Chú Giải Phát Thú (Patthànaatthakathà), Vô Sắc Pháp 

(Arùpadhamma – Danh Pháp) là Pháp giúp đỡ trợ giúp với ý nghĩa rằng “trợ giúp Sắc 

Pháp mà sanh trước, tương tự như Tư Tác ý (Cetanà) hy vọng về vật thực để giúp đỡ trợ 

giúp chim kên kên con” được gọi là Hậu Sanh Duyên. 

Ngài đã tỷ dụ ví như chim kên kên khi hãy còn bé nhỏ, vẫn chưa có khả năng để bay 

đi tìm kiếm vật thực để tự nuôi dưỡng.  Mỗi khi chim mẹ ra đi tìm kiếm vật thực thì chim 

con ở lại trong tổ, cứ dõi mắt trông chờ với hy vọng rằng khi Mẹ quay trở về thì chắc 

chắn sẽ mang về vật thực để nuôi dưỡng mình.  Tuy nhiên, khi chim mẹ quay trở về, thì 

lại không có mang vật thực về cho những chim con.  Sáng ngày vào lúc chim mẹ ra đi để 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       176   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

tìm kiếm vật thực, chim con lại vẫn cứ hy vọng rằng khi Mẹ quay trở về, thì chắc sẽ có 

mang vật thực về cho mình.  Tuy nhiên, khi đến thời gian chim mẹ quay trở về, thì chim 

con lại cũng không đón nhận được chút vật thực nào của chim mẹ cả.  Tất cả là cũng do 

lẽ tự nhiên của loài chim kên kên.  Chim mẹ thường không mang vật thực về để nuôi 

dưỡng cho chim con, mãi cho đến khi chim con sẽ lớn dần lên, rồi sẽ bay đi để tự đi kiếm 

vật thực cho chính mình.  Do đó, trong thời gian khi chim con vẫn còn bé nhỏ, thì chỉ có 

duy nhất Tư Tác Ý sanh khởi, là sự trông mong được đón nhận vật thực, mà thực sự thì 

chẳng có được nhận chút vật thực nào cả, chỉ có duy nhứt là Tác Ý Vị Vật Thực 

(Àhàràsàcetanà) mà thôi.  Tuy nhiên, sắc thân của chim con không bao giờ có điều nguy 

hại chút nào, từ từ lớn dần lên cho đến khi có được đôi cánh và cặp chân cứng cáp, để rồi 

sẽ tự bay đi tìm kiếm vật thực cho chính mình.  Và trong sự việc mà chim con không bị 

chết đó, luôn cả không có được ăn một chút vật thực nào cả, là cũng do bởi Tác Ý Vị Vật 

Thực, tức là Vị Ái (Rasatanhà), là sự mong mỏi về vật thực đang khởi sanh trong thời 

gian đó.  Tác Ý Vị Vật Thực là thuộc về Danh Pháp, có mãnh lực hỗ trợ cho sắc thân, là 

phần Sắc Pháp của chim con cho đặng tồn tại và được tăng trưởng.  Như thế, Tác Ý Vị 

Vật Thực mới làm thành Hậu Sanh Năng Duyên, và cơ thể của chim con là Hậu Sanh Sở 

Duyên.  

Cả hai điều tỷ dụ đã được đề cập đến như thế nào, thì Hậu Sanh Duyên cũng dường 

như thể vậy, tức là Danh Pháp sanh ở phía sau, lại có mãnh lực hỗ trợ cho Sắc Pháp đã có 

sanh ở phía trước, cho có khả năng được tồn tại và phát triển lên, được ví như cơ thể của 

chim con đã được tỷ dụ ở phần trên.  

Tuy nhiên, trong Hậu Sanh Duyên nầy, phải loại trừ ra hai hạng người, đó là nhóm 

Phạm Thiên Vô Tưởng và người Nhập Thiền Diệt.  Vì lẽ Sắc Pháp của hai hạng người 

nầy không có được đón nhận sự hỗ trợ của Hậu Sanh Duyên.  Là vì Danh Pháp không có 

sanh với Phạm Thiên Vô Tưởng và người đang Nhập Thiền Diệt, do đó, mới không có 

đón nhận sự hỗ trợ của Hậu Sanh Năng Duyên, mà chỉ là Sắc Nghiệp và Sắc Quý Tiết 

(Dvijarùpa – Hai Nhóm Sắc) của Phạm Thiên Vô Tưởng mà được tồn tại, là do nương 

vào mãnh lực của Tư Tác Ý Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới 

(Rùpàvacarapancamajhànakusalacetanà) mà sanh khởi từ nơi mãnh lực của Tưởng Ly 

Ái Tu Tập (Sannàviràgabhàvanà).  Còn Sắc Nghiệp, Sắc Quý Tiết, Sắc Vật Thực 

(Tijarùpa – Ba Nhóm Sắc) của người Nhập Thiền Diệt mà có được tồn tại, chính là do 

nương vào mãnh lực của Bát Định và Đạo Bất Lai hoặc Đạo Vô Sinh đó vậy.  Do đó, Sắc 

Pháp của Phạm Thiên Vô Tưởng và người Nhập Thiền Diệt mới không làm thành Pháp 

Hậu Sanh Sở Duyên của loại Duyên nầy được, và phải trở thành là Pháp Địch Duyên.         

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       177   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH HẬU SANH DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Hậu Sanh Năng 

Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  chỉ có loại duy nhất là sanh sau Pháp Sở Duyên 

(Pacchàjàta – Hậu Sanh).  

*  Rằng theo Giống: là giống Hậu Sanh, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên sanh sau rồi 

lại giúp đỡ ủng hộ cho Pháp sanh trước. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên vẫn còn 

ở khoảng sát na Sanh, Trụ, Diệt và vẫn chưa diệt mất đi. 

* Rằng theo Mãnh Lực: chỉ có duy nhất là Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambha - 

kasatti).   

 

GIẢI THÍCH ĐẶC BIỆT TỪ NGỮ “JĀTA – SANH” 

 

Trong 24 Duyên nầy, có ba loại “Jàta – Sanh”, đó là: 

 

1. Câu Sanh (Sahajàta),  2. Tiền Sinh (Purejàta),  3. Hậu Sanh (Pacchàjàta). 

 

Với từ ngữ Jàta trong Câu Sanh, tức là Tâm, Tâm Sở và Sắc sanh ở trong cả ba sát na 

Sanh, Trụ và Diệt.  Có ý nghĩa là Pháp làm thành Năng Duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Sở Duyên của chính mình, được cả trong sát na Sanh, được cả trong sát na Trụ và 

được cả trong sát na Diệt. Do đó, gọi tên là Câu Sanh. 

Với từ ngữ Jàta trong Tiền Sinh, tức là Sắc sanh ở trong sát na Trụ, có ý nghĩa là Sắc 

chỉ giúp đỡ ủng hộ đối với Danh mà làm thành Pháp Sở Duyên, đặc biệt chỉ ở sát na Trụ 

mà thôi, còn sát na Sanh và sát na Diệt thì không thể giúp đỡ ủng hộ được. Do đó, gọi tên 

là Tiền Sinh. 

Với từ ngữ Jàta trong Hậu Sanh, tức là Tâm, Tâm Sở mà ở trong sát na Sanh và sát 

na Trụ.  Có ý nghĩa là Tâm, Tâm Sở giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà làm thành Pháp Sở 

Duyên, đặc biệt chỉ ở sát na Sanh và sát na Trụ mà thôi, còn đối với sát na Diệt thì không 

thể giúp đỡ ủng hộ cho Sắc được. Do đó, gọi tên là Hậu Sanh.         

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG 

CỦA HẬU SANH DUYÊN 

 

Trong Hậu Sanh Duyên xiển thuật trình bày tóm lược ba thể loại Nội Dung hiện hữu 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       178   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

như sau: 

Hậu Sanh Duyên có Danh làm Pháp Năng Duyên, và Sắc làm Pháp Sở Duyên.  Tuần 

tự trình bày ba thể loại Pháp hiện hữu trong Hậu Sanh Duyên:  

 1/ Pháp Năng Duyên,  2/ Pháp Sở Duyên và  3/ Pháp Địch Duyên: 

1.  Pháp Hậu Sanh Năng Duyên (Pacchàjàtapaccayadhamma):  85 Tâm (trừ 4 Tâm 

Quả Vô Sắc và Tâm Tái Tục), 52 Tâm Sở phối hợp, có Tâm Hữu Phần thứ nhất v.v.  

sanh sau ở trong Cõi Ngũ Uẩn, ở phần nhất định và bất định. 

2.  Pháp Hậu Sanh Sở Duyên (Pacchàjàtapaccayuppannadhamma):  Nhất Sắc xuất 

sinh xứ (Ekasamutthànikarùpa), Nhị Sắc xuất sinh xứ (Dvisamutthànikarùpa), Tam 

Sắc xuất sinh xứ (Tisamutthànikarùpa), và Tứ Sắc xuất sinh xứ  

(Catusamutthànikarùpa) cùng câu sanh với cả ba sát na của cái Tâm trước trước, có 

Tâm Tái Tục, v.v. rồi tồn tại vào thời gian Trụ (Thìtipatta). 

3.  Pháp Hậu Sanh Địch Duyên (Pacchàjàtapaccanikadhamma):  Tất cả 89 Tâm có 

Tâm Tái Tục, v.v. 52 Tâm Sở và sát na sanh khởi (Uppàdakkhana) của Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Bình Nhựt, trong tâm tánh của 

chúng sanh ở trong Cõi Ngũ Uẩn và Sắc Ngoại, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng. 

 

GIẢI THÍCH ĐẶC BIỆT VỀ PHÁP HẬU SANH NĂNG DUYÊN 

 

Pháp làm thành Năng Duyên của Hậu Sanh Duyên có hai thể loại, đó là Nhất Định và 

Bất Định. 

1a. Pháp Hậu Sanh Năng Duyên nhất định (Ekanta):  tức là 43 Tâm, gồm có 2 Tâm 

căn Sân, 10 Tâm Ngũ Song Thức, 3 Ý Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 1 Tâm Tiếu Sinh, 15 Tâm 

Sắc Giới, 1 Tâm Đạo Thất Lai, 48 Tâm Sở phối hợp.  Tập hợp 43 Tâm nầy nhất định 

sanh trong Cõi Ngũ Uẩn, do đó mới nhất định làm thành Pháp Năng Duyên. 

1b. Pháp Hậu Sanh Năng Duyên bất định (Anenkanta):  tức là 42 Tâm, gồm có 8 

Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy 

Tác, 4 Tâm Thiện Vô Sắc, 4 Tâm Duy Tác Vô Sắc, 7 Tâm Siêu Thế (trừ Tâm Đạo Thất 

Lai), 46 Tâm Sở phối hợp (trừ Vô Lượng Phần).   

Tập hợp 42 Tâm nầy, khi sanh ở trong Cõi Ngũ Uẩn thì làm thành Hậu Sanh Năng 

Duyên.  Nếu sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì không thể làm thành Hậu Sanh Năng Duyên, vì 

lẽ trong Cõi Tứ Uẩn không có Sắc Pháp, chỉ có Danh Pháp.  Và Hậu Sanh Duyên nầy, là 

Danh làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho Sắc, do đó, Tâm mà sanh trong Cõi Tứ Uẩn mới 

không thể làm thành Hậu Sanh Năng Duyên được. 
 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       179   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

GIẢI THÍCH ĐẶC BIỆT VỀ PHÁP HẬU SANH SỞ DUYÊN 

 

Lời nói rằng “Tam Sắc xuất  sinh xứ” có ý nghĩa là Sắc sanh với ba xuất sinh xứ, đó  

là Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết, và Tam Sắc xuất sinh xứ nầy sanh trong 15 Cõi 

Sắc Giới (trừ Cõi Phạm Thiên Vô Tưởng).  

Lời nói rằng “Tứ Sắc xuất sinh xứ” có ý nghĩa là Sắc sanh với bốn xuất sinh xứ, đó là  

Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết, Sắc Vật Thực, và Tứ Sắc xuất sinh xứ nầy sanh 

trong Cõi Dục Giới. 

Trong Pháp Hậu Sanh Sở Duyên, là Sắc ở phần sát na Trụ câu sanh với cả ba sát na 

của Tâm sanh trước trước đó, có ý nghĩa là trong mỗi sát na Tâm sanh khởi, vào mỗi sát  

na Sanh của Tâm thì có Sắc cùng sanh, vào mỗi sát na Trụ của Tâm thì cũng có Sắc cùng  

sanh, vào mỗi sát na Diệt của Tâm thì cũng có Sắc cùng sanh.  

Tập hợp lại trong cả ba sát na của Tâm đều có Sắc sanh khởi như nhau, và trong Sắc 

đó cũng vẫn có sát na Sanh của Sắc, sát na Trụ của Sắc, và sát na Diệt của Sắc, tương tự 

như ở Tâm vậy.  Tại đây, sát na Sanh của Sắc không thể làm Pháp Sở Duyên được, tiếp 

đến là sát na Trụ của Sắc thì được làm thành Pháp Sở Duyên.  Bởi do như thế, sát na 

Sanh của Sắc sanh trong sát na Sanh của Tâm, sát na Sanh của Sắc sanh trong sát na Trụ 

của Tâm, và sát na Sanh của Sắc sanh trong sát na Diệt của Tâm, khi tập hợp cả ba Sắc 

nầy lại, thì không thể làm Pháp Sở Duyên được,cho đến khi vào sát na Trụ được gọi là 

Sắc Trụ (Thìtipattarùpa) mới trở thành Pháp Hậu Sanh Sở Duyên, như đã được đề cập 

đến vậy.    

 

GIẢI THÍCH ĐẶC BIỆT VỀ PHÁP HẬU SANH ĐỊCH DUYÊN 

 

Trong Pháp Hậu Sanh Địch Duyên thì có Danh Pháp, là tất cả Tâm và Tâm Sở, tất cả 

Sắc Pháp (Hữu Mạng và Phi Hữu Mạng) làm Pháp Địch Duyên.  Việc Tâm và Tâm Sở 

làm thành Pháp Địch Duyên, là cũng do Tâm và Tâm Sở chỉ có duy nhất làm một loại 

Pháp Năng Duyên, và không thể làm thành Pháp Sở Duyên được, do đó khi không thể 

làm thành Pháp Sở Duyên thì sẽ làm thành Pháp Địch Duyên.  Còn Sắc Pháp, với tất cả 

Sắc Hữu Mạng khi đã làm thành Pháp Sở Duyên rồi, mà vẫn trở thành Pháp Địch Duyên 

được đó, có sự giải thích rằng Sắc mà làm thành Pháp Sở Duyên, là đặc biệt duy nhất chỉ 

lấy sát na Trụ (Sắc Trụ) là Sắc đang ở tại sát na Trụ, còn Sắc ở tại sát na Sanh thì không 

thể làm thành Pháp Sở Duyên, do đó mới làm Pháp Địch Duyên.  Như thế, Sắc mà làm 

thành Pháp Địch Duyên, có ý nghĩa đến Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết, và Sắc Vật 

Thực ở vào sát na Sanh vậy.  Với Sắc Phi Hữu Mạng, là tất cả Sắc Nội Phần, và Sắc 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       180   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Quý Tiết Phạm Thiên Vô Tưởng, không nhất định  

làm thành Pháp Sở Duyên, do đó, mới thành Pháp Địch Duyên.  

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG HẬU SANH DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện và Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Pacchàjàtapaccayena paccayo”-  Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

Pháp Thiện làm Hậu Sanh Năng Duyên, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở. 

Pháp Vô Ký làm Hậu Sanh Sở Duyên, là 28 Sắc. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Pacchàjàtà kusalà khandhà purejàtassa imassa kàyassa Pacchàjàtapaccayena 

paccayo”-  Tứ Danh Uẩn Thiện mà sanh sau làm duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Tam 

Thân và Tứ Thân mà sanh trước, với mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo có chi pháp là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm 

Sở sanh phía sau làm duyên. 

Abyàkatassa dhammassa có chi pháp là Tam Thân hoặc Tứ Thân vào thời gian Trụ 

(Thìtipatta), tức là 28 Sắc sanh trước làm Sở Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở sanh sau ở trong Cõi Ngũ 

Uẩn, làm Hậu Sanh Năng Duyên.  

Tam Thân (Tijakàya) tức là Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết ở trong Cõi Ngũ 

Uẩn.  Và Tứ Thân (Catujakàya) tức là Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết, Sắc Vật 

Thực ở trong Cõi Ngũ Uẩn đang sanh đến sát na Trụ của Sắc và câu sanh với từng mỗi 

cái Tâm sanh trước trước, đếm lui ngược về sau 16 sát na, kể từ Tâm Đoán Định hoặc  



DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       181   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Khai Ý Môn v.v. làm Hậu Sanh Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh), tùy 

theo trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ 

Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình Kiên Cố (Appanàvithì). 

Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Sắc Pháp ở trong Nội Phần.   
 

* Pacchàjàtapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Hậu  

Sanh Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là: 
 

 (1) Hậu Sanh Duyên, 

 (2) Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

 (3) Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

 (4) Hậu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Pacchàjàtapaccayena paccayo”-  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Hậu Sanh 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Hậu Sanh Năng Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

Pháp Vô Ký làm Hậu Sanh Sở Duyên, là 28 Sắc. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Pacchàjàtà akusalà khandhà purejàtassa imassa kàyassa Pacchàjàtapaccayena 

paccayo”-  Tứ Danh Uẩn Bất Thiện mà sanh sau làm duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Tam  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       182   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thân và Tứ Thân mà sanh trước, với mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở sanh phía sau làm duyên. 

Abyàkatassa dhammassa có chi pháp là Tam Thân hoặc Tứ Thân vào thời gian Trụ 

(Thìtipatta), tức là 28 Sắc sanh trước làm Sở Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở sanh sau ở trong  

Cõi Ngũ Uẩn, làm Hậu Sanh Năng Duyên.  

Tam Thân (Tijakàya) tức là Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết ở trong Cõi Ngũ 

Uẩn.  Và Tứ Thân (Catujakàya) tức là Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết, Sắc Vật 

Thực ở trong Cõi Ngũ Uẩn đang sanh đến sát na Trụ của Sắc và câu sanh với từng mỗi 

 cái Tâm sanh trước trước, đếm lui ngược về sau 16 sát na, kể từ Tâm Đoán Định hoặc  

Tâm Khai Ý Môn v.v. làm Hậu Sanh Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học,  tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ 

Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 

   Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Sắc Pháp ở trong Nội Phần.   
 

* Pacchàjàtapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Hậu 

Sanh Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

   (1) Hậu Sanh Duyên, 

   (2) Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

   (3) Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

   (4) Hậu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       183   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Pacchàjàtapaccayena paccayo”-  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Hậu Sanh 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Hậu Sanh Năng Duyên, là 32 Tâm Quả (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc), 20 

Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở. 

Pháp Vô Ký làm Hậu Sanh Sở Duyên, là 28 Sắc. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Pacchàjàtà vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà khandhà purejàtassa imassa kàyassa  

Pacchàjàtapaccayena paccayo”-  Tứ Danh Uẩn Quả và Tứ Danh Uẩn Duy Tác mà sanh 

sau làm duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Nhất Thân, Nhị Thân, Tam Thân và Tứ Thân mà 

sanh trước, với mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo có chi pháp là 32 Tâm Quả (trừ 4 

Tâm Quả Vô Sắc), 20 Tâm Quả Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh phía sau, làm Năng Duyên.  

Abyàkatassa dhammassa có chi pháp là Nhất Thân, Nhị Thân, Tam Thân, Tứ Thân 

vào thời gian Trụ (Thìtipatta), tức là 28 Sắc sanh trước làm Sở Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Quả và Tứ Danh Uẩn Vô Ký, là 32 Tâm Quả (trừ 4 Tâm Quả 

Vô Sắc), 20 Tâm Quả Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh phía sau ở trong Cõi Ngũ Uẩn, làm Hậu 

Sanh Năng Duyên.  

Nhất Thân (Ekajakàya) tức là Sắc Nghiệp Tái Tục.  Nhị Thân (Dvijakàya) tức là Sắc 

Nghiệp, Sắc Quý Tiết. Tam Thân (Tijakàya) tức là Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết ở 

trong Cõi Ngũ Uẩn.  Và Tứ Thân (Catujakàya) tức là Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý 

Tiết, Sắc Vật Thực ở trong Cõi Ngũ Uẩn đang sanh đến sát na Trụ của Sắc và câu sanh 

với từng mỗi cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Tái Tục v.v. làm Hậu Sanh Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tử (15 Tâm Tử 

Cõi Ngũ Uẩn hiện hành trong thời kỳ Tử).  

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       184   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và bốn bậc Thánh Quả, tùy theo  

 trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ 

Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố 

và Lộ Trình Tâm Đạo là Tâm Hữu Phần. 

   Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Sắc Pháp ở trong Nội Phần. 
  

 * Pacchàjàtapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Hậu 

Sanh Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Hậu Sanh Duyên, 

 (2) Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

 (3) Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

 (4) Hậu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

PACCHĀJĀTAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA  

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở HẬU SANH DUYÊN 

  

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Hậu Sanh Duyên có được 3 câu như sau: 
 

(1)   Kusalo abyàkatassa Pacchàjàtapaccayena paccayo – Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

(2)  Akusalo abyàkatassa Pacchàjàtapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

 (3)  Abyàkato abyàkatassa Pacchàjàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp  

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Hậu Sanh Duyên. 

 

PACCHĀJĀTAPACCAYASABHĀGA 

HẬU SANH DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 



DUYÊN THỨ MƯỜI MỘT:   PACCHĀJĀTAPACCAYA – HẬU SANH DUYÊN 

 
 

 
       185   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(3) Hậu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình 

với Hậu Sanh Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 

HẬU SANH DUYÊN 

 

--------------------00000-------------------- 

 

 

 

 

 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       186   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI HAI 

ĀSEVANAPACCAYA – TRÙNG DỤNG DUYÊN 

ĀSEVANAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược để trong phần xiển 

thuật Duyên là “Àsevanapaccaya – Trùng Dụng Duyên”, loại Duyên đó được Đức Thế 

Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên, là: “Purimà 

purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam 

Àsevanapaccayena paccayo – pe – Purimà purimà kiriyàbyàkatà dhammà 

pacchimànam pacchimànam kiriyàbyàkatànam dhammànam Àsevanapaccayena 

paccayo”.    
 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1. “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pachimànam kusalànam 

dhammànam Àsevanapaccayena paccayo” -  Những Pháp Thiện sanh trước trước làm 

duyên cho những Pháp Thiện sanh sau sau với mãnh lực Trùng Dụng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn Thiện, là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế sanh trước trước (trừ Tâm 

Đổng Lực cái cuối cùng), 38 Tâm Sở làm duyên cho Tứ Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm 

Đổng Lực Thiện (trừ Tâm Đổng Lực cái thứ nhất) sanh sau sau, 38 Tâm Sở, với mãnh 

lực Trùng Dụng Duyên. 
 

2. “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pachimànam akusalànam 

dhammànam Àsevanapaccayena paccayo” -  Những Pháp Bất Thiện sanh trước trước 

làm duyên cho những Pháp Bất Thiện sanh sau sau với mãnh lực Trùng Dụng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện sanh trước trước (trừ  Tâm 

Đổng Lực cái cuối cùng), 27 Tâm Sở làm duyên cho Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm 

Đổng Lực Bất Thiện (trừ Tâm Đổng Lực cái thứ nhất) sanh sau sau, 27 Tâm Sở, với 

mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 
 

3. “Purimà purimà kiriyàbyàkatà dhammà pacchimànam pachimànam 

kiriyàbyàkatànam dhammànam Àsevanapaccayena paccayo” -  Những Pháp Vô Ký 

Duy Tác sanh trước trước làm duyên cho những Pháp Vô Ký Duy Tác sanh sau sau với 

mãnh lực Trùng Dụng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn Vô Ký Duy Tác, là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh trước trước (trừ 

Tâm Đổng Lực cái cuối cùng), 35 Tâm Sở làm duyên cho Tứ Danh Uẩn Vô Ký Duy Tác,  



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       187   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác (trừ Tâm Đổng Lực cái thứ nhất) sanh sau sau, 35 Tâm Sở, 

với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Khi phân tích theo phần Pàlì của  Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên 

trình bày trước) và Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội 

dung và cho được thấy loại kiểu mẫu), thì cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển 

minh. 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ nhất thì  Purimà purimà kusalà dhammà  làm  

Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho được biết đến Pháp Năng Duyên, là 17 Tâm 

Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở phối hợp sanh trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cái 

cuối cùng). 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm  Sampadànapada:  Câu 

Liên Hệ  trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp 

mà sanh sau (trừ Tâm Đổng Lực cái thứ nhất). 

 

Một phần khác, trình bầy chi pháp tương tự với Vô Gián Duyên xiển minh ở điều 

thứ mười một. 

Àsevanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực 6 Duyên, là: 

 

(1) Trùng Dụng Duyên,  

(2) Vô Gián Duyên,  

(3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

(5) Vô Hữu Duyên, 

(6) Ly Khứ Duyên. 
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy 

nhất một cách đặc biệt của Trùng Dụng Duyên.    
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ hai thì  Purimà purimà akusalà dhammà  làm  

Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho được biết đến Pháp Năng Duyên, là 12 Tâm 

Đổng Lực Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp sanh trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối 

cùng). 
 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ  trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       188   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

phối hợp mà sanh sau (trừ Tâm Đổng Lực cái thứ nhất).  

Àsevanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực 6 Duyên, là: 
 

 (1) Trùng Dụng Duyên,  

 (2) Vô Gián Duyên,  

 (3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

 (4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

 (5) Vô Hữu Duyên, 

 (6) Ly Khứ Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy 

nhất một cách đặc biệt của Trùng Dụng Duyên.    
 

* Theo phương pháp Pàlì điều thứ ba thì  Purimà purimà kiriyàbyàkatà dhammà  

làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho được biết đến Pháp Năng Duyên, là 18 Tâm 

Đổng Lực Duy Tác, 35 Tâm Sở phối hợp sanh trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối 

cùng). 

Pacchimànam pacchimànam kiriyàbyàkatànam dhammànam làm  Sampa - 

dànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 18 Tâm Bất Thiện, 35 

Tâm Sở phối hợp mà sanh sau (trừ Tâm Đổng Lực cái thứ nhất).  

 

Một phần khác, chi pháp của Kattupada:  Câu Chủ Từ, đó là: 

1.  Tâm Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ nhất làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ hai. 

2.  Tâm Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ hai làm việc giúp đỡ ủng 

hộ đối với Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ ba. 

3.  Tâm Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ ba làm việc giúp đỡ ủng 

hộ đối với Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ bốn. 

4.  Tâm Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ bốn làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ năm. 

5.  Tâm Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ năm làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ sáu. 

6.  Tâm Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ sáu làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tiếu Sinh hoặc Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác cái thứ bảy. 

7.  Đôi Đổng Lực Đại Duy Tác thứ nhất vào sát na làm nhiệm vụ Chuyển Tộc, làm  



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       189   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

việc giúp đỡ ủng hộ 4 Tâm Duy Tác Đáo Đại Hỷ Thọ. 

8.  Đôi Đổng Lực Đại Duy Tác thứ ba vào sát na làm nhiệm vụ Chuyển Tộc, làm việc  

giúp đỡ ủng hộ 5 Tâm Duy Tác Đáo Đại Xả Thọ. 

9.  Chín Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại sanh trước trước làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 9 Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại sanh khởi sau sau trong Lộ Trình Nhập Thiền Định 

(Samàpajjanavithì).  

Chi pháp của Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, đó là: Tiếu Sinh hoặc Đôi Đổng Lực 

Đại Duy Tác thứ hai v.v. và 9 Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại.    

Àsevanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực 6 Duyên, là: 
 

 (1) Trùng Dụng Duyên,  

 (2) Vô Gián Duyên,  

 (3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

 (4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

 (5) Vô Hữu Duyên, 

 (6) Ly Khứ Duyên. 
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy 

nhất một cách đặc biệt của Trùng Dụng Duyên.    

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Pháp làm thành Trùng Dụng Năng Duyên, rằng tính theo Tâm thì, tất cả Tâm Bất 

Thiện khởi sanh, tất cả Tâm Thiện Hiệp Thế khởi sanh, tất cả Tâm Duy Tác khởi sanh 

làm nhiệm vụ Đổng Lực, làm Năng Duyên, về việc sanh khởi được tính từ việc tiếp nối 

từ nơi Đổng Lực, và cần phải loại trừ Đổng Lực cái cuối cùng.   

Về phía Trùng Dụng Sở Duyên, rằng tính theo Tâm thì, tất cả Tâm Bất Thiện khởi 

sanh, tất cả Tâm Thiện Hiệp Thế và Siêu Thế khởi sanh, tất cả Tâm Duy Tác khởi sanh 

làm nhiệm vụ Đổng Lực, làm Sở Duyên, thì về việc sanh khởi được tính từ việc tiếp nối 

từ nơi Đổng Lực, và cần phải loại trừ Tâm Đổng Lực cái thứ nhất.   

Vả lại, sự việc Tâm Đạo không làm được Trùng Dụng Năng Duyên, là cũng do bởi 

việc sanh khởi chỉ một sát na, do đó, mới chỉ làm thành duy nhất phần Trùng Dụng Sở 

Duyên.  Còn việc Tâm Quả mà không làm được cả hai, làm thành Năng Duyên và Sở 

Duyên, là cũng do bởi những loại Tâm nầy có thực tính là Dị Thục Quả, và không có 

thực tính thành Thiện, Bất Thiện, Duy Tác. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       190   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tuy nhiên, Thanh Tịnh Đạo Đại Phụ Chú Giải (Visuddhimaggamahàtìkà) đã trình 

bầy một cách tự động rằng, Tâm Đạo, Tâm Quả mà không được làm thành Trùng Dụng 

Năng Duyên và Sở Duyên, cùng với việc dẫn chứng Nhân Quả để nêu lên rằng không 

 đúng với Thực Tính, quả đó là sự thật, là đúng với sự thật, rồi cũng cần phải hiện hành  

theo phần Pàlì và Chú Giải, như đã được trình bầy ở tại phần phía trên rồi vậy. 

Tiếp theo đây sẽ dẫn chứng về Chú Giải Phát Thú (Patthànaatthakathà) để trình bầy 

đến Nhân - Quả ở giữa Thiện, Bất Thiện với Dị Thục Quả, Duy Tác, không được làm 

thành Trùng Dụng Năng Duyên, Sở Duyên, và Tâm Dị Thục Quả lẫn nhau mà cũng 

không được làm thành Trùng Dụng Năng Duyên, Sở Duyên. 
 

1.  Bhinanjàtikà  hi  bhinanjàtikànam  Arùpadhammànam   àsevanagunena 

pagunabalavabhàvam sàdhayamànà attano kusalàdibhàvasankhàtam katim 

gàhàpetum na sakkonti.  

Quả thật là, Pháp có chủng loại khác biệt nhau, đó là Thiện, Bất Thiện với Dị Thục 

Quả, Duy Tác, với những loại nầy sẽ làm cho Danh Pháp mà có chủng loại khác biệt 

nhau cho thành tựu dẫn đến việc có năng lực, việc thuần thục trong việc tiếp thâu Cảnh 

với năng lực Trùng Dụng Duyên, và rồi quay trở lại giữ lấy bằng cách làm thành chủng 

loại của mình, nghĩa là thành Thiện, Bất Thiện, điều nầy quả thật không thể được, do đó, 

mới không lập ý trình bầy Thiện, Bất Thiện làm Trùng Dụng Duyên cho đối với Dị Thục 

Quả, Duy Tác. 
 

2. Atha vipàkàbyàkatam dhammà na gahitanti ? Àsevanàbhàvena vipàkam hi 

kammavasena vipàkabhàvappattam kammaparinàmitam hutvà vattati nirussàham 

dubbalanti àsevanagunena attano sabhàvam gàhàpetvà paribhàvetvà neva annam 

vipàkam uppàdetum sakkoti na parimavipàkanubhàvam gahetvà uppajjitumti 

kammavegukkhitam pana patitamviya hutvà uppajjatìti sabbathàpi vipàke àsevanam 

nathìti àsevanàbhàvena vipàkam na gahitam. 

Nếu hỏi rằng vì nguyên nhân nào không nắm lấy Dị Thục Quả làm thành Trùng Dụng 

Duyên ?  Giải đáp rằng vì không có thực tính làm thành trùng dụng, đó là việc thụ hưởng 

Cảnh hoài hoài.  

Giải thích rằng với Thực Tính làm thành Dị Thục Quả rồi dẫn đến việc được làm 

thành Dị Thục Quả, là cũng do có liên quan đến mãnh lực của Nghiệp Báo.  Nghiệp là 

người làm cho chín mùi rồi khởi sanh hiện hữu, không cần có việc tinh cần nỗ lực, cho dù 

năng lực hãy còn non yếu trong việc tiếp thâu Cảnh.  Do đó, với Dị Thục Quả nầy sẽ làm 

cho những Dị Thục Quả khác, được sanh khởi với nhau và cho giữ lấy Thực Tính của 

mình, rồi có năng lực với khả năng của việc thụ hưởng Cảnh hoài hoài, quả thật là không 

làm được điều nầy !  Và Dị Thục Quả sanh ở phía sau, sẽ giữ lấy năng lực của Dị Thục 



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       191   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Quả ở phía trước, thì quả thật là cũng không thể làm được điều nầy một cách tương tự.  

Một cách xác thực rằng, Dị Thục Quả đây, hoàn toàn tương tự với mãnh lực của Nghiệp 

Báo, là người đúc khuôn ra rồi cho sanh khởi.  Do với nguyên nhân nầy, trong chủng loại 

Dị Thục Quả mới không có Thực Tính làm thành trùng dụng, trong tất cả mọi trường 

hợp.  Và với nguyên nhân không có Thực Tính làm thành trùng dụng, Đức Phật mới lập ý  

không khải thuyết Dị Thục Quả trong Trùng Dụng Duyên.       

 

CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ LỜI GIẢI THÍCH 

TRONG TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 

Vacanattha – Chú Giải Khái Lược: 

“Àpunappunam sevanam = Àsevanam”-  Việc thụ hưởng Cảnh hoài hoài, gọi là 

Trùng Dụng. 

“Àsevati punappunam pavattatìti = Àsevanam”-   Chỉ có một cái Tâm duy nhất 

mà sanh khởi trùng lặp với nhau hoài hoài, gọi là Trùng Dụng. 

“Àsevanam ca tam paccayam càti  = Àsevanapaccayam”-  Việc thụ hưởng Cảnh 

hoài hoài và lại làm duyên, gọi là Trùng Dụng Duyên. 

“Àsevanatthena anantarànam pagunabalavabhàvàya upakàrako dhammo = 

Àsevanapaccayo”-  Pháp làm việc giúp đỡ ủng hộ với sự nối tiếp nhau và không có 

khoảng ngăn cách, làm thành Thực Tính có năng lực tinh thông sắc sảo, và với ý nghĩa là 

thụ hưởng Cảnh hoài hoài, gọi là Trùng Dụng Duyên. 

    

LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 

Trong Trùng Dụng Duyên nầy, với từ ngữ Trùng Dụng (Asevana) được dịch là thụ 

hưởng hoài hoài, có ý nghĩa đến việc thụ hưởng hoài hoài trong Cảnh, hoặc thụ hưởng rất 

nhiều, và Pháp làm nhiệm vụ thụ hưởng Cảnh đây, tức là nhóm Danh Pháp Tâm Đổng 

Lực, mà đặc biệt là chỉ lấy những Tâm Đổng Lực Hiệp Thế mà thôi.  Việc thụ hưởng 

hoài hoài trong Cảnh, cũng có ý nghĩa chính là việc sanh khởi hoài hoài của Tâm Đổng 

Lực đó vậy, vì lẽ Tâm Đổng Lực đặc biệt chỉ làm nhiệm vụ thụ hưởng Cảnh, do đó, nếu 

không gọi là việc sanh khởi của Tâm Đổng Lực, và sẽ gọi là việc thụ hưởng Cảnh, thì 

cũng vẫn cùng một ý nghĩa với việc sanh khởi của Tâm Đổng Lực.  

Trong việc thụ hưởng Cảnh hoặc việc sanh khởi của Tâm Đổng Lực, vẫn có khả năng 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho Pháp có cùng một chủng loại với mình được tiếp tục sanh 

khởi.  Ví như, vào lúc Tâm Thiện thứ nhất là Tâm Tương Ưng Trí, Vô Dẫn Hỷ Thọ theo 

sự việc làm của Tâm Đổng Lực thứ nhất, và khi diệt đi thì thường làm duyên giúp đỡ ủng  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       192   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

hộ cho cùng một loại Tâm Thiện nầy khởi sanh lại lần thứ hai, gọi là Tâm Đổng Lực thứ 

hai.  Và khi Tâm Đổng Lực thứ hai diệt đi thì cũng thường làm duyên cho Tâm Đổng 

Lực thứ ba, cũng cùng một thứ Tâm cho khởi sanh tiếp nữa.  Cách thức nầy, diễn tiến 

mãi cho đến Tâm Đổng Lực thứ bảy là Đổng Lực cuối cùng.  Tuy nhiên, Tâm Đổng Lực 

thứ bảy nầy không có khả năng, để sẽ làm duyên tiếp tục cho cái Tâm có cùng một chủng 

 loại với mình cho được sanh khởi, là vì Tâm Đổng Lực nầy có năng lực yếu kém, không 

có khả năng giúp đỡ ủng hộ cho sanh tiếp nối Tâm Đổng Lực nữa.  Sự việc Tâm Đổng 

Lực thứ nhất làm duyên cho khởi sanh Tâm Đổng Lực thứ hai, và Tâm Đổng Lực thứ hai 

làm duyên cho khởi sanh Tâm Đổng Lực thứ ba, cho suốt mãi đến Tâm Đổng Lực thứ 

sáu, như thế gọi là Trùng Dụng Duyên. 

Mặc dù, Tâm Đổng Lực thứ bảy nầy, thực sự có năng lực yếu kém, không có đủ khả 

năng làm duyên cho sanh tiếp Tâm Đổng Lực nào khác, tuy nhiên trong việc tạo tác 

Thiện Nghiệp hoặc Bất Thiện Nghiệp của tất cả nhân loại, thì Tác Ý (Cetanà – Tư Tâm 

Sở) chính làm việc tạo tác Nghiệp thường luôn trọn vẹn đến cả Tâm Đổng Lực thứ bảy 

nầy.  Do đó, Tác Ý ở trong Tâm Đổng Lực thứ bảy nầy, được gọi là Tác Ý Phán Đoán 

Hoàn Kết Minh Nghĩa (Atthasàdhakasannitthàpakacetanà) là Tác Ý phán đoán sự việc 

một cách trọn vẹn và có khả năng làm cho thành tựu các sự việc ấy.  Và Tác Ý của Tâm 

Đổng Lực thứ bảy nầy, ngay khi trổ sanh Quả mới có nhiều năng lực dũng mãnh, có khả 

năng làm cho Quả tái tục tiếp nối đến kiếp thứ hai.  Tất cả sẽ được thấy ở trong phần Ngũ 

Vô Gián Nghiệp (Pancànantarayikakamma) và Chuẩn Xác Tà Kiến Nghiệp 

(Niyatamicchàditthikamma) là một loại Nghiệp dũng mãnh, và việc làm cho trổ sanh 

Quả của Nghiệp nầy, cũng chính là Tâm Đổng Lực thứ bảy nầy vậy.         

Ngài đã dẫn thí dụ về Trùng Dụng Duyên được ví như một người đã từng trải qua 

việc học hỏi trong một môn nghệ thuật nào.  Khi cần phải cho việc học hỏi trong duy nhất 

một môn nghệ thuật nầy cho được liên tục thì thường là phải học hỏi cho tốt và phải có 

sự hiểu biết thật nhiều.  Tất cả cũng là do nương vào tri thức của mình đã từng trải qua 

môn nghệ thuật đó, thành phương tiện ủng hộ cho việc học hỏi được khởi sanh tốt đẹp và 

thông suốt, cho đến viên mãn của việc học hỏi của môn nghệ thuật đó.  Điều nầy như thế 

nào, thì Pháp làm thành Trùng Dụng Duyên cũng tương tự như thế ấy, có nghĩa là Tâm 

Đổng Lực thứ nhất được so sánh ví như Tri Thức là phần trước tiên.  Tâm Đổng Lực thứ 

hai cho đến Tâm Đổng Lực thứ bảy, được so sánh ví như Tri Thức đã được tiếp thâu vào 

những giai đoạn tiếp nối cho đến chấm dứt khóa trình của môn nghệ thuật đó, được so 

sánh ví như Tâm Đổng Lực thứ bảy chính là cái Tâm Đổng Lực cuối cùng.  

Pháp Năng Duyên của Trùng Dụng Duyên, một cách đặc biệt chỉ lấy phần Tâm Đổng 

Lực Hiệp Thế, vì lẽ thường Tâm Đổng Lực sẽ làm được Trùng Dụng Năng Duyên, cần  



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       193   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

phải kết hợp với ba trạng thái, như sau: 

1.  Tâm là phải cùng một chủng loại.  

2.  Phải sanh trùng lặp với nhau, ít nhất là ba, bốn, hoặc năm lần, nhiều nhất là bảy 

lần, trong số lượng 29 Tâm Đổng Lực Dục Giới. 

 (Nếu là Đổng Lực Kiên Cố Đáo Đại trong Lộ Trình Nhập Thiền Định, thì sanh 

trùng lặp với nhau nhiều hơn bảy lần). 

3.   Phải không là Tâm Đổng Lực Dị Thục Quả. 

Còn tám Tâm Đổng Lực Siêu Thế, thì 4 Tâm Đổng Lực Đạo quả thật không phải là 

Tâm Đổng Lực Dị Thục Quả, vả lại chỉ sanh có một lần rồi diệt mất, không có sanh trùng 

lặp, mới không thể làm thành Trùng Dụng Năng Duyên được, và chỉ làm được Trùng 

Dụng Sở Duyên mà thôi. 

Bốn Tâm Đổng Lực Quả, quả thật là, sanh được rất nhiều lần, tuy nhiên lại là nhóm 

Tâm Đổng Lực Dị Quả Thục, do đó không thể làm thành Trùng Dụng Năng Duyên, và 

cũng không thể làm được Trùng Dụng Sở Duyên, là vì Tâm Đổng Lực Quả nầy thường 

phải nương vào Tâm Đổng Lực Đạo.  Khi Tâm Đổng Lực Đạo mà không làm được 

Trùng Dụng Năng Duyên thì Tâm Đổng Lực Quả cũng không làm được Trùng Dụng Sở 

Duyên, đó là trường hợp thứ nhất.  Lại một trường hợp khác, là vì Tâm Đổng Lực Quả 

với Tâm Đổng Lực Đạo không cùng một chủng loại với nhau, do đó, không thể làm được 

Trùng Dụng Năng Duyên và Trùng Dụng Sở Duyên.  Rốt cuộc lại, trong Lộ Trình Đắc 

Đạo hoặc trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả thì Tâm Đổng Lực Quả nầy phải là Trùng 

Dụng Địch Duyên.  Còn trong Tâm Đổng Lực Hiệp Thế thì Tâm Đổng Lực thứ nhất 

không làm được Trùng Dụng Sở Duyên, mà chỉ làm được duy nhất ở phần Trùng Dụng 

Năng Duyên, và Tâm Đổng Lực cái cuối cùng thì không thể làm được Trùng Dụng Năng 

Duyên, mà chỉ làm được duy nhất ở phần Trùng Dụng Sở Duyên.    

 

PHÂN TÍCH TRÙNG DỤNG DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Trùng Dụng Năng 

Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  chỉ có một loại duy nhất là sanh khởi thụ hưởng hoài hoài ở 

trong Cảnh (Trùng Dụng – Asevana)  có ý đề cập đến là, việc thấy, việc được 

nghe, việc ngửi mùi hơi, việc nếm vị, việc xúc chạm, việc nghĩ suy, việc làm cho 

xác thân hoạt động hoài hoài. 

* Rằng theo Giống: là giống Vô Gián, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm duyên cho  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       194   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Pháp Sở Duyên sanh khởi một cách không gián đoạn. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Qu á Khứ, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên phải 

diệt trước rồi làm duyên cho Pháp Sở Duyên được khởi sanh. 

 * Rằng theo Mãnh Lực: chỉ có duy nhất một loại mãnh lực là Mãnh Lực Xuất Sinh  

 (janakasatti).   

       

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 

CỦA TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 

Trong Trùng Dụng Duyên xiển thuật trình bày tóm lược ba thể loại Nội Dung hiện 

hữu như sau: 

Trùng Dụng Duyên có Danh làm Pháp Năng Duyên, và Danh làm Pháp Sở Duyên.   
 

Tuần tự trình bày ba thể loại Pháp hiện hữu trong Trùng Dụng Duyên:  

1/  Pháp Năng Duyên,   2/  Pháp Sở Duyên và   3/  Pháp Địch Duyên: 

  

1.  Pháp Trùng Dụng Năng Duyên (Āsevanapaccayadhamma):  47 Tâm Đổng Lực 

Hiệp Thế sanh trước trước (trừ Đổng Lực cái cuối cùng ở trong cùng một chủng 

loại), 52 Tâm Sở phối hợp. 

2.  Pháp Trùng Dụng Sở Duyên (Āsevanapaccayuppannadhamma):  51 Tâm Đổng 

Lực sanh sau sau (trừ Tâm Đổng Lực Dục Giới cái thứ nhất, và 4 Đổng Lực Quả), 

52 Tâm Sở phối hợp. 

3.  Pháp Trùng Dụng Địch Duyên (Āsevanapaccanikadhamma):  Tâm Đổng Lực 

cái thứ nhất của 29 Đổng Lực Dục Giới, 2 Tâm Khai Môn, 36 Tâm Dị Thục Quả, 

52 Tâm Sở phối hợp và tất cả Sắc gồm có Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc 

Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc 

Nghiệp Bình Nhựt. 
 

Ghi chú:  Trong Pháp Trùng Dụng Địch Duyên, một cách đặc biệt là chỉ trình bầy 

Tâm Đổng Lực cái thứ nhất của Tâm Đổng Lực Dục Giới mà thôi, còn Tâm Đổng Lực 

Đáo Đại và Tâm Đổng Lực Đạo thì không thể làm Pháp Địch Duyên được, là vì theo lẽ 

thường thì Tâm Đổng Lực Đáo Đại và Đổng Lực Đạo không thể sanh khởi làm Tâm 

Đổng Lực thứ nhất được, mà thường là sanh khởi tiếp nối từ nơi Tâm Đổng Lực Dục 

Giới trong Lộ Trình Đắc Thiền hoặc Lộ Trình Đắc Đạo.  Tâm Đổng Lực Dục Giới 

thường khởi sanh trước để làm nhiệm vụ ở phần Chuẩn Bị, Cận Hành, Thuận Tùng và 

Chuyển Tộc.  Tiếp nối diễn tiến là đến Tâm Đổng Lực Kiên Cố, tức là Tâm Đổng Lực 

Kiên Cố hoặc Tâm Đổng Lực Đạo, do đó, Tâm Đổng Lực Đáo Đại và Đổng Lực Đạo  

mới nhất định làm được Pháp Sở Duyên và không thể làm Pháp Địch Duyên được.   



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       195   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu  

Thiện, Câu Bất Thiện và Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

 Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Àsevanapaccayena paccayo”-  Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

Pháp Thiện làm Trùng Dụng Năng Duyên, là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế sanh 

trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối cùng), 38 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Thiện làm Trùng Dụng Sở Duyên, là 21 Tâm Đổng Lực Thiện sanh sau sau (trừ 

Tâm Đổng Lực thứ nhất), 38 Tâm Sở phối hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1. “Purimà purimà kusalà khandhà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

khandhànam Àsevanapaccayena paccayo”-  Tứ Danh Uẩn Thiện sanh trước trước làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Thiện sanh sau sau với mãnh lực Trùng 

Dụng Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Thiện, tức là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế sanh trước 

trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối cùng), 38 Tâm Sở phối hợp, làm Trùng Dụng Năng 

Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Thiện, tức là 21 Tâm Đổng Lực Thiện sanh sau sau (trừ Tâm Đổng Lực 

thứ nhất), 38 Tâm Sở phối hợp, làm Trùng Dụng Sở Duyên. 
 

2. “Anulomam gotrabhussa, anulomam vodànassa, gotrabhu maggassa vodànam 

maggassa  Àsevanapaccayena paccayo”-  Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Chuyển Tộc, Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Dũ Tịnh, Chuyển Tộc 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Đạo, Dũ Tịnh làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Đạo, 

với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

a/  Tại đây, Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Chuyển Tộc, tức là 4 Tâm  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       196   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đại Thiện Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm nhiệm vụ Thuận Tùng do có Pháp 

Hành (Sankhàradhamma) làm Cảnh, làm Trùng Dụng Năng Duyên.  

4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm nhiệm vụ Chuyển Tộc do 

có Chế Định (Pannatti) làm Cảnh trong Lộ Trình Đắc Thiền.  Và 4 Tâm Đại Thiện 

Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm nhiệm vụ Chuyển Tộc do có Níp Bàn  

(Nibbbàna) làm Cảnh trong Lộ Trình Đắc Đạo, làm Trùng Dụng Sở Duyên.  

b/  Tại đây, Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Dũ Tịnh, tức là 4 Tâm 

Đại Thiện Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm nhiệm vụ Thuận Tùng do có Pháp  

Hành (Sankhàradhamma) làm Cảnh, làm Trùng Dụng Năng Duyên. 

4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm nhiệm vụ Dũ Tịnh do có 

Níp Bàn (Nibbbàna) làm Cảnh trong Lộ Trình Đắc Đạo, làm Trùng Dụng Sở Duyên. 

c/  Tại đây, Chuyển Tộc làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Đạo, tức là 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở phối hợp, làm nhiệm vụ Chuyển Tộc, do có Níp Bàn 

(Nibbbàna) làm Cảnh trong Lộ Trình Đắc Đạo, làm Trùng Dụng Năng Duyên.   

Một Tâm Đạo Thất Lai, 36 Tâm Sở phối hợp, làm Trùng Dụng Sở Duyên. 

d/  Tại đây, Dũ Tịnh làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Đạo, tức là 4 Tâm Đại Thiện 

Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở, làm nhiệm vụ Dũ Tịnh do có Níp Bàn (Nibbbàna) làm Cảnh 

trong Lộ Trình Đắc Đạo, làm Trùng Dụng Năng Duyên.   

Ba Tâm Đạo ở phần trên, tức là một Tâm Đạo Thất Lai, một Tâm Đạo Nhất Lai, một 

Tâm Đạo Bất Lai, 36 Tâm Sở làm Trùng Dụng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo có chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế 

khởi sanh trước trước (trừ Đổng Lực cái cuối cùng), 38 Tâm Sở phối hợp. 

Kusalassa dhammassa  có chi pháp là 21 Tâm Đổng Lực Thiện khởi sanh sau sau 

(trừ Đổng Lực thứ nhất), 38 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh), 

tùy theo trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Àsevanapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Trùng 

Dụng Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       197   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

   (1) Trùng Dụng Duyên, 

   (2) Vô Gián Duyên, 

   (3) Đẳng Vô Gián Duyên, 

   (4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

     (5) Vô Hữu Duyên, 

   (6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN  

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Àsevanapaccayena paccayo”-  Pháp Bất 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Trùng Dụng 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Trùng Dụng Năng Duyên, là 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện sanh 

trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối cùng), 27 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Bất Thiện làm Trùng Dụng Sở Duyên, là 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện sanh sau 

sau (trừ Tâm Đổng Lực thứ nhất), 27 Tâm Sở phối hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1. “Purimà purimà akusalà khandhà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

khandhànam Àsevanapaccayena paccayo”-  Tứ Danh Uẩn Bất Thiện sanh trước trước 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bất Thiện sanh sau sau với mãnh lực 

Trùng Dụng Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, tức là 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện sanh trước 

trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối cùng), 27 Tâm Sở phối hợp, làm Trùng Dụng Năng 

Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, tức là 12 Tâm Đổng Lực Thiện sanh sau sau (trừ Tâm Đổng 

Lực thứ nhất), 27 Tâm Sở phối hợp, làm Trùng Dụng Sở Duyên. 
 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       198   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện khởi 

sanh trước trước (trừ Đổng Lực cái cuối cùng), 27 Tâm Sở phối hợp. 

Akusalassa dhammassa có chi pháp là 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện khởi sanh sau 

sau (trừ Đổng Lực thứ nhất), 27 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo  

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 
 

Àsevanapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Trùng 

Dụng Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

   (1) Trùng Dụng Duyên, 

   (2) Vô Gián Duyên, 

   (3) Đẳng Vô Gián Duyên, 

   (4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

     (5) Vô Hữu Duyên, 

   (6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Àsevanapaccayena paccayo”-  Pháp 

Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Trùng Dụng Năng Duyên, là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh trước 

trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối cùng), 35 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Trùng Dụng Sở Duyên, là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh sau sau  



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       199   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(trừ Tâm Đổng Lực thứ nhất), 35 Tâm Sở phối hợp. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1. “Purimà purimà kiriyàbyàkatà khandhà pacchimànam pacchimànam  

kiriyàbyàkatànam khandhànam Àsevanapaccayena paccayo”-  Tứ Danh Uẩn Đổng Lực  

Duy Tác sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Đổng Lực  

Duy Tác sanh sau sau với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Đổng Lực Duy Tác, tức là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh 

trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cái cuối cùng), 35 Tâm Sở phối hợp, làm Trùng Dụng 

Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Đổng Lực Duy Tác, tức là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh sau sau 

(trừ Tâm Đổng Lực thứ nhất), 35 Tâm Sở phối hợp, làm Trùng Dụng Sở Duyên. 
 

Một phần nữa, 

1.  Tâm Đổng Lực thứ nhất, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực thứ hai, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Sở Duyên. 

2.  Tâm Đổng Lực thứ hai, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực thứ ba, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Sở Duyên. 

3.  Tâm Đổng Lực thứ ba, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm  Trùng 

Dụng Năng Duyên. 

  Tâm Đổng Lực thứ bốn, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Sở Duyên. 

4.  Tâm Đổng Lực thứ bốn, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực thứ năm, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Sở Duyên. 

5.  Tâm Đổng Lực thứ năm, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực thứ sáu, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Sở Duyên. 

6.  Tâm Đổng Lực thứ sáu, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng  

 Dụng Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       200   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

  Tâm Đổng Lực thứ bảy, tức là Tâm Tiếu Sinh và Tâm Đại Duy Tác, làm Trùng 

Dụng Sở Duyên. 

7.  Đôi Đại Duy Tác thứ nhất với nhiệm vụ Chuyển Tộc, làm Trùng Dụng Năng 

Duyên. 

Bốn Tâm Duy Tác Đáo Đại câu hành Hỷ làm Trùng Dụng Sở Duyên. 

8.  Đôi Đại Duy Tác thứ hai với nhiệm vụ Chuyển Tộc, làm Trùng Dụng Năng  

Duyên. 

Năm Tâm Duy Tác Đáo Đại câu hành Xả làm Trùng Dụng Sở Duyên. 

9.  Bậc Vô Sinh vào sát na Nhập Thiền Định có Tâm Duy Tác Sơ Thiền sanh trước 

trước, làm Trùng Dụng Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Sơ Thiền sanh sau sau làm Trùng Dụng Sở Duyên. v.v  

10. Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ sanh trước trước làm Trùng Dụng 

Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ sanh sau sau làm Trùng Dụng Sở 

Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo có chi pháp là 18 Tâm Đổng Lực Duy 

Tác khởi sanh trước trước (trừ Đổng Lực cái cuối cùng), 35 Tâm Sở phối hợp. 

Abyàkatassa  dhammassa  có chi pháp là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác khởi sanh sau 

sau (trừ Đổng Lực thứ nhất), 35 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
  

Àsevanapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Trùng 

Dụng Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

   (1) Trùng Dụng Duyên, 

   (2) Vô Gián Duyên, 

   (3) Đẳng Vô Gián Duyên, 

   (4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

     (5) Vô Hữu Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI HAI:   ĀSEVANAPACCAYA  –  TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 
 

 
       201   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

   (6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết  

theo Lời Dịch. 

  

ĀSEVANAPACCAYASUDDHASANKHAYĀVĀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở TRÙNG DỤNG DUYÊN 
 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Trùng Dụng Duyên có được 3 câu như sau: 
 

(1)  Kusalo kusalassa Àsevanapaccayena paccayo – Thiện làm duyên giúp đỡ ủng  

hộ đối với Thiện với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

(2)  Akusalo akusalassa Àsevanapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên giúp đỡ  

ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

(3)  Abyàkato abyàkatassa Pacchàjàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp  

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Trùng Dụng Duyên. 

 

ĀSEVANAPACCAYASABHĀGA 

TRÙNG DỤNG DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Vô Gián Duyên, 

(2) Đẳng Vô Gián Duyên, 

(3) Vô Gián Cận Y Duyên, 

(4) Vô Hữu Duyên, 

(5) Ly Khứ Duyên 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình 

với Trùng Dụng Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 

TRÙNG DỤNG DUYÊN 

 

---------------------00000--------------------



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       202   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI BA 

KAMMAPACCAYA – NGHIỆP DUYÊN 

KAMMAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH NGHIỆP DUYÊN 

  

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược để trong phần xiển 

thuật Duyên là “Kammapaccaya – Nghiệp Duyên”, loại Duyên đó được Đức Thế Tôn 

thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên, là: “Kusalàkusalam 

kammam vipàkànam khandhànam kattatà ca rùpànam Kammapaccayena paccayo”.  

“Cetanàsampayuttakànam dhammànam tamsamutthànanca rùpànam 

Kammapaccayena paccayo”.    

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1. “Kusalàkusalam kammam vipàkànam khandhànam kattatà ca rùpànam 

Kammapaccayena paccayo” -  Nghiệp Thiện và Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

cho Uẩn Dị Thục Quả và Sắc Tái Tục với mãnh lực Nghiệp Duyên.  

Tức là Tư Dị Thời ở phần Thiện và Bất Thiện làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với 

Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả và Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Bình Nhựt, Sắc Nghiệp Phạm 

Thiên Vô Tưởng với mãnh lực Dị Thời Nghiệp.  

33 Tư Dị Thời ở phần Thiện và Bất Thiện trong quá khứ làm duyên cho Tứ Danh 

Uẩn là 36 Tâm Quả, 38 Tâm Sở và cho Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Nghiệp Bình Nhựt và 

Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng ở phần Dị Thục Quả với mãnh lực Dị Thời Nghiệp 

Duyên. 
   

2. “Cetanàsampayuttakànam dhammànam tamsamutthànanca rùpànam 

Kammapaccayena paccayo” -  Và làm duyên cho Pháp Tương Ưng với Tư và Sắc có 

Pháp Tương Ưng đó làm xuất sinh xứ với mãnh lực Nghiệp Duyên.  

89 Tư Tâm Sở làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với 89 Tâm, 51 Tâm Sở (trừ Tâm Sở 

Tư) phối với mình (là Tâm Sở Tư) và Sắc xuất sinh xứ, đó là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái 

Tục, mà có 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp với Tâm Sở Tư làm xuất sinh xứ, với mãnh lực 

Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Khi phân tích theo phần Pàlì của  Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên 



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       203   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trình bày trước) và Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội  

dung và cho được thấy loại kiểu mẫu), thì cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển 

minh. 

Theo phương pháp Pàlì điều thứ nhất thì Kusalàkusalam kammam làm  Kattupada:  

Câu Chủ Từ, trình bày cho được biết đến Pháp Năng Duyên, là 21 Tư Thiện, 12 Tư Bất 

Thiện sanh khởi có sát na khác biệt với Pháp Sở Duyên, tức là vào thời quá khứ. 

Vipàkànam khandhànam kattatà ca rùpànam  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  

trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 36 Tâm Dị Thục Quả, Tứ Danh Uẩn, Sắc 

Nghiệp Tái Tục, Sắc Nghiệp Bình Nhựt, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng.  
 

Hoặc một phần khác, chi pháp của Kattupada (Câu Chủ Từ), đó là: 

Kammapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực 7 Duyên, là: 
 

 (1) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

 (2) Vô Gián Duyên,  

 (3) Đẳng Vô Gián Duyên,  

 (4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

 (5) Thường Cận Y Duyên, 

 (6) Vô Hữu Duyên, 

 (7) Ly Khứ Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy 

nhất một cách đặc biệt của Dị Thời Nghiệp Duyên.    

 

HAI NGHIỆP LINH TINH HIỆP LỰC 

(KAMMAPAKINNAKAGHATANĀ) 
 

1.  Nếu trong khoảng thời gian 33 Tư Thiện và Bất Thiện có sức lực (Balava) làm 

Năng Duyên, và 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở được làm Sở Duyên rồi, thì trong 

mãnh lực của hai Duyên là: Dị Thời Nghiệp và Thường Cận Y, chỉ có việc giúp đỡ ủng 

hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt 

của Dị Thời Nghiệp Duyên.    

2.  Nếu trong khoảng thời gian bốn Tư Đạo (*) làm Năng Duyên, và Quả Vô Gián 

Đạo làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của bảy Duyên là: Dị Thời Nghiệp, Vô Gián, 

Đẳng Vô Gián, Vô Gián Cận Y, Thường Cận Y, Vô Hữu, Ly Khứ, chỉ có việc giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy nhất một cách đặc  

biệt của Dị Thời Nghiệp Duyên.    



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       204   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

  [(*) Tư Đạo làm Năng Duyên đối với Quả Vô Gián Đạo có được bảy mãnh lực 

Duyên đó, sự việc là như vậy cũng do bởi Ngài Trưởng Lão Giáo Thọ Sư Saddhamma 

Jotika đã phân tách từ nơi Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp Duyên, là Duyên ở trong 

nhóm Giống Vô Gián (Anantarajàti) ra làm hai Duyên, đó là Thường Cận Y Duyên và  

Dị Thời Nghiệp Duyên.  Nếu không có việc phân tách Duyên nầy ra làm hai Duyên, thì 

chỉ có sáu mãnh lực Duyên giúp đỡ.] 
 

Theo phương pháp Pàlì điều thứ hai thì  Cetanà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình 

bày cho được biết đến Pháp Năng Duyên, là 89 Tư Tâm Sở. 

Sampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam làm  

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 89 Tâm, 51 

Tâm Sở (trừ Tâm Sở Tư) phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

Kammapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực 10 Duyên, là: 
 

 (1) Câu Sanh Nghiệp Duyên,  

 (2) Câu Sanh Duyên,  

 (3) Hỗ Tương Duyên,  

 (4) Câu Sanh Y Duyên, 

 (5) Dị Thục Quả Duyên, 

 (6) Danh Vật Thực Duyên, 

 (7) Tương Ưng Duyên, 

 (8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

 (9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

     (10) Câu Sanh Bất Ly Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy 

nhất một cách đặc biệt của Câu Sanh Nghiệp Duyên.    

 

9  CÂU SANH NGHIỆP HIỆP LỰC – 4  VÔ DỊ THỤC QUẢ HIỆP LỰC 

9  SAHAJĀTAKAMMAGHATANĀ – 4  AVIPĀKAGHATANĀ 

 

1.   Nếu trong khoảng thời gian 89 Tư làm Năng Duyên, và Tứ Danh Uẩn phối hợp, 

Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, được làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của sáu 

Duyên là: Câu Sanh Nghiệp, Câu Sanh, Câu Sanh Y, Danh Vật Thực, Câu Sanh Hiện 

Hữu, Câu Sanh Bất Ly, chỉ có việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo 

thích hợp, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của Câu Sanh Nghiệp Duyên.    



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       205   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.   Nếu trong khoảng thời gian 89 Tư làm Năng Duyên; Tứ Danh Uẩn phối hợp và Ý  

Vật Tái Tục, được làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của bảy Duyên là: Câu Sanh 

Nghiệp, Câu Sanh, Hỗ Tương, Câu Sanh Y, Danh Vật Thực, Câu Sanh Hiện Hữu, 

Câu Sanh Bất Ly, chỉ có việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích 

hợp, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt của Câu Sanh Nghiệp Duyên.    

3.   Nếu trong khoảng thời gian 89 Tư làm Năng Duyên, và Tứ Danh Uẩn phối hợp, 

được làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của tám Duyên là: Câu Sanh Nghiệp, Câu 

Sanh, Hỗ Tương, Câu Sanh Y, Danh Vật Thực, Tương Ưng, Câu Sanh Hiện Hữu, 

Câu Sanh Bất Ly. 

 4.   Nếu trong khoảng thời gian 75 Tư làm Năng Duyên (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức, 

4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc); Sắc Tâm và Sắc Nghiệp Tái Tục, được làm Sở Duyên rồi, 

thì trong mãnh lực của bảy Duyên là: Câu Sanh Nghiệp, Câu Sanh, Câu Sanh Y, Danh 

Vật Thực, Câu Sanh Bất Tương Ưng, Câu Sanh Hiện Hữu, Câu Sanh Bất Ly. 

 

5  HỮU DỊ THỤC QUẢ HIỆP LỰC 

5  SAVIPĀKAGHATANÀ 

 

5.   Nếu trong khoảng thời gian Tư ở trong 36 Tâm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, và 

Tứ Danh Uẩn phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, được làm Sở Duyên rồi, thì trong 

mãnh lực của bảy Duyên là: Câu Sanh Nghiệp, Câu Sanh, Câu Sanh Y, Dị Thục Quả, 

Danh Vật Thực, Câu Sanh Hiện Hữu, Câu Sanh Bất Ly, chỉ có việc giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với mãnh lực duy nhất một cách đặc biệt 

của Câu Sanh Nghiệp Duyên.    

6.   Nếu trong khoảng thời gian Tư ở trong 36 Tâm Dị Thục Quả làm Năng Duyên; 

Tứ Danh Uẩn phối hợp và Ý Vật, được làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của tám 

Duyên là: Câu Sanh Nghiệp, Câu Sanh, Hỗ Tương, Câu Sanh Y, Dị Thục Quả, Danh 

Vật Thực, Câu Sanh Hiện Hữu, Câu Sanh Bất Ly. 

7.   Nếu trong khoảng thời gian Tư ở trong 36 Tâm Dị Thục Quả làm Năng Duyên; 

Tứ Danh Uẩn phối hợp được làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của chín Duyên là: 

Câu Sanh Nghiệp, Câu Sanh, Hỗ Tương, Câu Sanh Y, Dị Thục Quả, Danh Vật Thực, 

Tương Ưng, Câu Sanh Hiện Hữu, Câu Sanh Bất Ly. 

8.   Nếu trong khoảng thời gian Tư ở trong 22 Tâm Dị Thục Quả làm Năng Duyên; 

Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục được làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của tám  

Duyên là: Câu Sanh Nghiệp, Câu Sanh, Câu Sanh Y, Dị Thục Quả, Danh Vật Thực, 

Câu Sanh Bất Tương Ưng, Câu Sanh Hiện Hữu, Câu Sanh Bất Ly. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       206   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9.   Nếu trong khoảng thời gian Tư ở trong 15 Tâm Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn làm Năng 

Duyên; Ý Vật Tái Tục được làm Sở Duyên rồi, thì trong mãnh lực của chín Duyên là: 

Câu Sanh Nghiệp, Câu Sanh, Hỗ Tương, Câu Sanh Y, Dị Thục Quả, Danh Vật Thực, 

Câu Sanh Bất Tương Ưng, Câu Sanh Hiện Hữu, Câu Sanh Bất Ly. 

  

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Trong Nghiệp Duyên đây, và trong Dị Thời Nghiệp Duyên thì Pháp làm Năng Duyên 

là quá khứ, Pháp làm Sở Duyên là hiện tại, tức là đang còn hiện hữu. Còn trong Câu Sanh 

Nghiệp Duyên thì Pháp làm Năng Duyên luôn cả Pháp làm Sở Duyên chỉ hiện hành duy 

nhất trong cái Tâm đang khởi sanh.  

  

CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ LỜI GIẢI THÍCH 

TRONG NGHIỆP DUYÊN 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Karanam = Kammam”-  Sự việc tạo tác gọi là Nghiệp. 

“Karoti patisankharotìti = Kammam”-   Pháp sắp đặt hoặc tạo tác ra Pháp Sở Duyên, 

gọi là Nghiệp. 

“Kammanca tam paccayam càti Kammapaccayam”-  Chính với Pháp sắp đặt hoặc 

tạo tác ra Pháp Sở Duyên, mà làm thành duyên, gọi là Nghiệp Duyên. 

“Kammabhàvena upakàrako dhammo = Kammapaccayo”-  Pháp làm việc giúp đỡ 

ủng hộ theo sự việc sắp đặt hoặc tạo tác ra Pháp Sở Duyên, gọi là Nghiệp Duyên. 

    

LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG NGHIỆP DUYÊN 

 

Trong Nghiệp Duyên nầy, với từ ngữ Nghiệp (Kamma) có ý nghĩa đến hành động tạo 

tác, hoặc Pháp sắp đặt tạo tác ra Pháp Sở Duyên, nên gọi là Nghiệp, tức là Tâm Sở Tư.  

Như thế Tâm Sở Tư chính là Nghiệp.   Như có Phật Ngôn trong Chú Giải Atthasàlinì  có 

đề cập đến “Cetanàham bhikkhave kammam vadàmi cetayitvà kammam karoti kàyena 

vàcàya manasà”  dịch nghĩa là: “Nầy Chư Tỳ Khưu, Ta nói rằng Tư chính là Nghiệp.  

Chúng sanh tạo tác Nghiệp với thân, với lời, hoặc với ý” hay là thường có sự tạo tác, là 

suy nghĩ trước rồi mới hành động.  Như vậy sẽ thấy được rằng hành động tạo tác với 

thân, với lời, với ý, sẽ có thể là Thiện hoặc Bất Thiện, cũng phải nương vào Tư làm 

trưởng, làm chủ vị trong những hành động tạo tác ấy.  Ví như một đội quân phải có vị sĩ 

quan làm thủ trưởng, làm vị chỉ huy, từng ra lệnh cho binh lính để làm nhiệm vụ tuân 

theo lời chỉ bảo của mình như thế nào, và khi so sánh với Pháp Thực Tính, thì vị sĩ quan  



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       207   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

được ví như Tâm Sở Tư, và đám binh sĩ được ví như Pháp Thực Tính gồm có Tâm, Tâm 

Sở, Sắc Nghiệp và Sắc Tâm câu sanh với Tâm Sở Tư như thế ấy.         

 

Nghiệp Duyên được chia ra làm hai loại, đó là: 

 

1.  Câu Sanh Nghiệp Duyên (Sahajàtakammapaccaya), 

2.  Dị Thời Nghiệp Duyên (Nànakkhanikakammapaccaya). 

 

1.  CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN 

(SAHAJĀTAKAMMAPACCAYA) 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Kàyangavàcangacittangàbhisankharanabhùtena cittappayogasankhàtena 

kiriỳabhàvena paccayo upakàrakoti = Kammapaccayo”-  Pháp giúp đỡ ủng hộ theo hình 

thái của hành động tạo tác mà có liên quan với phương cách hiểu biết của Tâm, tức là 

Pháp giúp đỡ tạo tác với trạng thái từ nơi thân, từ nơi lời và tâm, gọi là Nghiệp Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN 

 

Câu Sanh Nghiệp Duyên đây, có ý nghĩa đến Tâm Sở Tư, chính là Nghiệp câu sanh 

với Pháp Sở Duyên và giúp đỡ tạo tác với Pháp Sở Duyên.  Nó có ý nghĩa là Pháp Tương 

Ưng, đó là Tâm và Tâm Sở đang làm nhiệm vụ thâu bắt lấy Cảnh, có Cảnh Sắc đang hiện 

hữu, v.v. thì Tâm Sở Tư cũng cùng câu sanh với nhiệm vụ là giúp đỡ tạo tác trong việc 

tiếp thâu các Cảnh đó.  Ví như, một khi đã tiếp xúc với Cảnh Sắc rồi, Tâm Tham cùng 

với Tâm Sở sanh khởi thì Tâm Sở Tư giúp đỡ sắp đặt cho Tâm Tham đó đến tiếp thâu lấy 

Cảnh Sắc một cách trọn vẹn.  Khi Tâm Tham sanh khởi một cách trọn vẹn rồi thì tùy theo 

trạng thái của Thân hoặc Lời mà sanh khởi ảnh hưởng từ nơi Tâm Tham đó, cũng thường 

hiện bày ra trạng thái của Tham.  Sự việc nầy là như vậy, cũng là do bởi chính mãnh lực 

của Tư căn Tham.  Do đó, Tâm Sở Tư nầy mới được gọi là Câu Sanh Nghiệp Duyên.      

 

2.  DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN 

(NĀNAKKHANIKAKAMMAPACCAYA) 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Nànàkhano = Nànakkhano” -  Khác biệt sát na với nhau, gọi là Dị Thời. 

“Nànakkhane pavattam kammam Nànakkhanikakammam” – Nghiệp sanh khởi 

khác biệt sát na với nhau, gọi là Dị Thời Nghiệp. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       208   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Attano paccayuppannadhammapavattikkhanato visumbhùte atìte nànàkhane  

sìddhàti = Nànakkhanikà” -  Tư Tác Ý đã thành tựu trong sát na khác biệt với nhau ở 

thời quá khứ, lại làm cho Pháp được sanh khởi trong từng mỗi sát na từ nơi Pháp Sở 

Duyên, gọi là Dị Thời. 

“Nànakkhanikakammam hutvà upakàrako dhammo = Nànakkhanika – 

kammapaccayo” -  Chính Pháp làm thành Dị Thời Nghiệp đó, làm duyên giúp đỡ ủng hộ, 

gọi là Dị Thời Nghiệp Duyên.   

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN 

 

Tâm Sở Tư nầy chính là Nghiệp, có hai nhiệm vụ như sau: 

1.   Làm nhiệm vụ tạo tác hoặc sắp đặt cho hoàn thành sự việc trong khoảng giữa việc 

sanh khởi của Pháp Tương Ưng làm thành Thiện, Bất Thiện, Dị Thục Quả và Duy Tác, 

mà sanh khởi ở từng mỗi sát na, gọi tên là Sự Bố Trí (Samvidhà – nakicca).  

2.  Làm nhiệm vụ cho nẩy mầm hạt giống tích lũy, trong khi Tư Thiện và Tư Bất 

Thiện câu sanh với Tâm đã diệt mất rồi, nhưng Tâm Sở Tư nầy vẫn còn có năng lực để 

làm cho Quả được khởi lên cho hiện bày ở phần về sau, gọi tên là Sự Tích Lũy Chủng 

Tử (Bìjanidhànakicca).  Tuy nhiên nhiệm vụ nầy, đặc biệt chỉ có ở trong Tâm Thiện và 

Bất Thiện mà thôi. 

Với Tâm Sở làm nhiệm vụ Sự Bố Trí như đã được trình bày ở trong phần Câu Sanh 

Nghiệp Duyên, có ý nghĩa là Tâm Sở Tư làm nhiệm vụ Sự Bố Trí, sự việc đó chính là do 

Tư làm thành Câu Sanh Nghiệp Duyên.  Và nhiệm vụ của Sự Tích Lũy Chủng Tử, có ý 

nghĩa là Tâm Sở Tư làm thành Dị Thời Nghiệp Duyên, có được sự giải thích tiếp theo 

đây: 

  Dị Thời Nghiệp Duyên nầy, là do Tâm Sở Tư làm thành Nghiệp và sanh khác biệt 

sát na, khác biệt thời gian với Pháp Sở Duyên.  Có ý nghĩa là, Pháp Năng Duyên tức là 

Tâm Sở Tư sanh trong nhiệm vụ Sự Bố Trí đã diệt mất rồi, tuy nhiên trong việc diệt mất 

của Tâm Sở Tư vẫn còn có mãnh lực giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được khởi sanh 

ở phần về sau.  Như thế, khi sát na mà Pháp Sở Duyên làm thành Quả khởi sanh thì Pháp 

Năng Duyên làm thành Nhân đã không còn hiện hữu trong sát na đó.  Tức là Tư Nghiệp 

Thiện và Tư Nghiệp Bất Thiện ở thời quá khứ, luôn cả trong Kiếp quá khứ và hiện tại đã 

diệt mất rồi, làm thành Năng Duyên.  Dị Thục Quả là Quả, tức là Tứ Danh Uẩn Dị Thục 

Quả và Sắc Nghiệp được đón nhận trong Kiếp nầy hoặc sẽ tiếp tục được đón nhận trong 

Kiếp vị lai, làm thành Sở Duyên.  Như sẽ dẫn chứng một kiểu mẫu tóm tắt như sau đây: 

1.   Ngay sát na tạo tác Ác Hạnh, Tâm Bất Thiện và Tâm Sở Tư đồng cùng sanh khởi.   



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       209   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Sở Tư nầy làm Câu Sanh Nghiệp Duyên.  Và khi diệt mất rồi, Tâm Sở Tư lại tiếp  

tục quay trở lại làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên, và có khả năng sẽ làm cho trổ sanh quả 

đến người đã tạo tác vào trong thời vị lai.  Ngay trong Kiếp nầy và Kiếp tới được đón 

nhận là Quả ở thời bình nhựt, còn Quả ở thời tái tục thì đặc biệt chỉ được đón nhận vào 

Kiếp vị lai.  Quả ở thời bình nhựt mà người được đón nhận ở trong Kiếp nầy và Kiếp vị 

lai, là quả của Tâm Dị Thục Quả Bất Thiện và Sắc Nghiệp Bình Nhựt khởi sanh, như là 

việc tiếp xúc với Cảnh không tốt, và tất cả Sắc Nghiệp có mắt, tai, v.v. thường bị tàn phế 

hoặc đón nhận những điều nguy hại.  Quả ở thời tái tục được đón nhận trong Kiếp vị lai, 

là người đó đã mạng vong, lìa khỏi kiếp sống hiện tại và sát na tái tục của Kiếp sống kế 

tiếp, thì thường là Tâm Tái Tục ở phần Tái Tục Dị Thục Quả Bất Thiện, là thường đi thọ 

sanh bất luận vào một trong bốn Cõi Ác Thú, và luôn cả gặt hái Sắc Nghiệp hiện hành 

theo Địa Giới mà mình đi thọ sanh.  Những quả sai khác phải bị đón nhận làm thành 

những Dị Thục Quả Bất Thiện đây, làm thành Dị Thời Nghiệp Sở Duyên đối với Tư Bất 

Thiện sẽ được đón nhận quả trong thời tái tục đó, tức là 11 Tư Bất Thiện (trừ Tư ở trong 

Tâm Si Tương Ưng Điệu Cử). 

2.   Ngay khi tạo tác Thiện Hạnh, có việc xả thí, trì giới, tu tập, v.v. vào sát na mà 

thực  hiện những việc nầy, có Tâm Đại Thiện và Tâm Sở Tư đồng cùng sanh khởi, và sát 

na nầy, Tâm Sở Tư làm Câu Sanh Nghiệp Duyên.  Khi Tâm Thiện cùng với Tư đã diệt 

mất, thì Tư Thiện mà đã diệt mất đây, lại tiếp tục quay trở lại làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên, và có khả năng sẽ làm cho trổ sanh quả đến người đã tạo tác vào trong thời vị lai.  

Ngay trong Kiếp nầy và Kiếp tới, ngay trong thời bình nhựt và thời tái tục, đều giống như 

nhau, là:  

Quả mà ở thời bình nhựt được đón nhận trong Kiếp nầy và Kiếp tới, là người đó 

thường được đón nhận Tâm Dị Thục Quả Thiện và Sắc Nghiệp Bình Nhựt sanh khởi, như 

là thường có được việc tiếp xúc với Cảnh tốt đẹp, và tất cả Sắc Nghiệp có mắt, tai, v.v. 

không bị tàn phế và xa lìa những điều nguy hại.  Quả ở thời tái tục được đón nhận trong 

Kiếp vị lai, là người đó đã mạng vong, lìa khỏi kiếp sống hiện tại và sát na tái tục của 

Kiếp sống kế tiếp, thì thường là Tâm Tái Tục ở phần Tái Tục Dị Thục Quả Thiện, là 

thường đi thọ sanh bất luận vào một trong Cõi Thiện Dục Giới, có Cõi Nhân Loại và Chư 

Thiên, và bất luận địa giới nào của Người và Trời, luôn gặt hái Sắc Nghiệp hiện hành 

theo Địa Giới mà mình đi thọ sanh.  Những quả sai khác được đón nhận làm thành những 

Dị Thục Quả Thiện đây, làm thành Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

   3.   Người quán xét về Thiền Chỉ Tu Tập (Samathabhàvanà), ngay khi sát na được 

chứng đắc Thiền, thì Tâm Thiện Sắc Giới thường sanh khởi cùng với Tâm Sở Tư, và sát 

na nầy, Tâm Sở Tư làm Câu Sanh Nghiệp Duyên.  Khi Tâm Thiện Sắc Giới cùng với Tư 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       210   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nầy diệt mất rồi, thì Tâm Sở Tư nầy lại tiếp tục quay trở lại làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên, và có năng lực làm trổ sanh quả đến người đó trong Kiếp kế tiếp, cả trong thời 

bình nhựt và thời tái tục, là: 

Trong thời tái tục, thường có được Tâm Tái Tục, là Tâm Tái Tục Sắc Giới phát sanh 

trong bất luận địa giới nào của Cõi Sắc Giới (trừ Cõi Phạm Thiên Vô Tưởng) tùy theo 

trường hợp, và được đón nhận Sắc Nghiệp làm thành Sắc Nghiệp của Phạm Thiên. 

Trong thời bình nhựt, thường có được đón nhận Tâm Dị Thục Quả Sắc Giới và Sắc 

Nghiệp Bình Nhựt ở phần duyệt ý (Ittha) tùy theo trường hợp, và những loại nầy làm 

thành Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

4.  Người quán xét về Thiền Chỉ Tu Tập có được Tâm Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới 

cùng với Tâm Sở Tư đồng cùng sanh khởi với mãnh lực Tưởng Ly Ái Tu Tập 

(Sannàviràgabhàvanà), và sát na nầy, Tâm Sở Tư làm Câu Sanh Nghiệp Duyên;  và khi 

Tâm Sở Tư nầy đã diệt mất rồi, thì lại tiếp tục quay trở lại làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên, và có năng lực làm trổ sanh quả đến người đó trong Kiếp kế tiếp, cả trong thời 

bình nhựt và thời tái tục, là: 

Được đón nhận Sắc Tái Tục, tức là bọn Sắc Cửu Mạng Quyền, gọi là Phạm Thiên Vô 

Tưởng, làm thành Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

5.  Người quán xét về Thiền Chỉ Tu Tập có được Thiền Vô Sắc Giới, là Tâm Thiện 

Vô Sắc Giới cùng với Tâm Sở Tư đồng cùng sanh khởi với mãnh lực Sắc Ly Ái Tu Tập 

(Rùpaviràgabhàvanà), và sát na nầy, Tâm Sở Tư làm Câu Sanh Nghiệp Duyên;  và khi 

Tâm Sở Tư nầy đã diệt mất rồi, thì lại tiếp tục quay trở lại làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên, và có năng lực làm trổ sanh quả đến người đó trong Kiếp kế tiếp, cả trong thời 

bình nhựt và thời tái tục, là: 

Được đón nhận Danh Tái Tục, tức là Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới sanh khởi, gọi là 

Phạm Thiên Vô Sắc Giới, làm thành Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

6.   Người quán xét về Thiền Quán Tu Tập (Vipassanàbhàvanà), ngay sát na Tâm 

Đạo sanh khởi cùng với Tâm Sở Tư, vào sát na nầy, Tâm Sở Tư làm Câu Sanh Nghiệp 

Duyên.  Khi Tâm Đạo cùng với Tư đã diệt mất rồi, thì Tâm Sở Tư lại tiếp tục quay trở lại 

làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên, và có năng lực làm trổ sanh quả ngay Kiếp hiện tại nầy 

thành Bất Đoạn Thời (Akàlika),  là quả sanh khởi một cách không gián đoạn.  Tức là 

Tâm Quả sanh khởi tiếp liền với Tâm Đạo, làm thành Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

Sát na Tư Đạo làm duyên cho sanh khởi Tâm Quả đó, là Vô Gián Duyên và Thường 

Cận Y Duyên cũng được.  

Tóm lại, Dị Thời Nghiệp Năng Duyên, là Tâm Sở Tư ở phần Thiện và Bất Thiện vào 

thời quá khứ, tức là đã diệt mất rồi, làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho sanh quả trong thời tái  



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       211   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

tục và bình nhựt.   Những loại quả nầy làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

Đối với quả ở trong thời bình nhựt lại có phần ngoại lệ khác biệt sau đây: là theo lẽ 

thường, tất cả chúng sanh đã từng kiến tạo Thiện Nghiệp và Bất Thiện Nghiệp đều nhau 

cả thảy, không một ai không từng tạo tác, do đó, Dị Thời Nghiệp ở phần Thiện và Bất 

Thiện cũng đều có liên quan đến bẩm tánh của từng mỗi người với nhau cả thảy. Tuy 

nhiên, ngay khi sát na làm cho quả trổ sanh và hiện bày, phải kết hợp với bốn cảnh trạng 

chung quanh, đó là:   1. Thời Gian (Kàla),   2. Sanh Thú (Gati),   3. Kết Liên (Upadhi), 

4. Hành Vi (Payoga), như sau: 

1.  Thời Gian (Kàla):  là trong thời kỳ nào, vào thời điểm nào, người ở trong quốc độ 

có Đức Vua trị vì, là người có Chánh Kiến trị vì đất nước, và Phật Giáo vẫn đang còn tồn 

tại, chưa có hoại diệt đi, trường hợp nầy gọi là  Thời Kỳ Hạnh Phúc (Kàlasampatti).   

Và nếu trong thời kỳ nào, mà Đức Vua trị vì quốc độ đất nước, là người có Tà Kiến 

và Phật Giáo cũng đã hoại diệt đi rồi, trường hợp nầy gọi là Thời Kỳ Bất Hạnh 

(Kàlavipatti). 

2.   Sanh Thú (Gati):  là người nào được sanh ở trong Cõi Thiện Thú, có Nhân Loại, 

Chư Thiên và Phạm Thiên, trường hợp nầy gọi là  Sanh Thú Hạnh Phúc (Gatisampatti). 

Nếu người nào đi thọ sanh trong Cõi Khổ Thú, có súc sanh, v.v.  trường hợp nầy gọi  

là  Sanh Thú Bất Hạnh (Gativipatti). 

3.   Kết Liên (Upadhi):  là người nào khi đã được sanh ra rồi, có thân hình lớn nhỏ, 

có mắt tai, v.v. hội đủ hoàn toàn trọn vẹn, trường hợp nầy gọi là  Kết Liên Hạnh Phúc 

(Upadhisampatti).   

Khi người nào đã sanh ra rồi, có thân hình lớn nhỏ, nhưng lại khiếm khuyết, không 

trọn vẹn, trường hợp nầy gọi là  Kết Liên Bất Hạnh (Upadhivipatti). 

4.   Hành Vi (Payoga):  là người nào nương vào Chánh Tinh Tấn và Chánh Kiến, rồi 

kiến tạo Thân Nghiệp, Ngữ Nghiệp, Ý Nghiệp ở phần Thiện Hạnh, không sai phạm Pháp 

Luật của nhà nước và không sai trái với Pháp Lõi của Phật Giáo, trường hợp nầy gọi là 

Hành Vi Hạnh Phúc (Payogasampatti).   

Và người nào nương vào Tà Tinh Tấn và Tà Kiến, rồi tạo tác Thân Nghiệp, Ngữ 

Nghiệp, Ý Nghiệp ở phần Ác Hạnh, sai phạm với Pháp Luật của nhà nước và sai trái với 

Pháp Lõi của Phật Giáo, trường hợp nầy gọi là  Hành Vi Bất Hạnh (Payogavipatti).  

Khi sát na nào mà người hội đủ với bốn điều hạnh phúc, có Thời Kỳ Hạnh Phúc, v.v. 

thì vào sát na đó, Dị Thời Nghiệp ở phần Thiện có được cơ hội trổ sanh quả tốt đẹp, hiện 

bày đến người đó, như là việc tiếp xúc với Cảnh, có Cảnh Sắc, v.v. ở phần  Cảnh Duyệt 

 Ý (Itthàrammana), là thành những Cảnh đáng hoan hỷ ưa thích, luôn cả được đón nhận  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       212   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Nghiệp tương tự như nhau, là cũng ở phần đáng hoan hỷ ưa thích.  

Khi sát na nào mà người hội đủ với bốn điều bất hạnh, có Thời Kỳ Bất Hạnh, v.v.  thì 

vào sát na đó, Dị Thời Nghiệp ở phần Bất Thiện có được cơ hội trổ sanh quả không tốt 

đẹp, hiện bày đến người đó, như là việc tiếp xúc với Cảnh, có Cảnh Sắc, v.v. ở phần 

Cảnh Bất Duyệt Ý (Anitthàrammana), là thành những Cảnh không tốt đẹp, luôn cả phải 

đón nhận Sắc Nghiệp tương tự như nhau, là cũng ở phần bất hoan hỷ, không đáng ưa 

thích.  

Đây là quả trong thời bình nhựt, còn quả trong thời tái tục thì tất cả những chúng sanh 

thường phải đón nhận trong sát na tái tục, vừa theo thích hợp với Nghiệp của mình đã tạo 

ra trong Kiếp quá khứ.  Do đó, mới không cần phải giải thích thêm nữa một cách đặc biệt 

ở tại nơi đây. 
 

PHÂN TÍCH CẢ HAI NGHIỆP DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Câu Sanh Nghiệp Duyên có Danh làm Pháp Năng Duyên, và Danh Sắc làm Pháp Sở 

Duyên. 

Trong Câu Sanh Nghiệp Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của  

Pháp làm thành Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại là: cùng câu sanh với nhau (Sahajàta – Câu 

Sanh), thực hiện việc tạo tác  (Kamma – Nghiệp).  

* Rằng theo Giống: là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại. 

* Rằng theo Mãnh Lực: có hai loại mãnh lực là: Mãnh Lực Xuất Sinh  (janakasatti) 

và Mãnh Lực Bảo Hộ  (Upathambhakasatti). 

 

------------------00000-----------------  

 

Dị Thời Nghiệp Duyên có Danh làm Năng Duyên, Danh Sắc làm Sở Duyên. 

Trong Dị Thời Nghiệp Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của 

Pháp làm thành Dị Thời Nghiệp Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại là: khác biệt sát na với nhau  (Nànakkhana – Dị 

Thời), cùng với việc quản lý truyền trao quả  (Kamma – Nghiệp).  

* Rằng theo Giống:  là giống Dị Thời Nghiệp. 

* Rằng theo Thời Gian:  là thời kỳ Quá Khứ. 



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       213   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Mãnh Lực:  chỉ có duy nhất một loại mãnh lực là Mãnh Lực Xuất Sinh 

(janakasatti).  
  

Giống Dị Thời Nghiệp Duyên nầy lại chia ra làm hai loại là: Giống Thường Vô Gián 

Cận Y Dị Thời Nghiệp  (Anantarùpanissayapakatùpanànakkhanikakammajàti) tức là 

Tâm Sở Tư ở trong bốn Tâm Đạo, và Giống Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp 

(Pakatùpanissayanànakkhanikakammajàti) tức là Tâm Sở Tư ở phần Thiện và Bất 

Thiện. 

Trong hai trường hợp nầy, Tâm Sở Tư mà được gọi là Giống Thường Vô Gián Cận 

Y Dị Thời Nghiệp  là cũng bởi vì cả bốn Tư Đạo có việc truyền trao quả cho Tâm Quả 

sanh khởi, phối hợp với ba thể loại trạng thái như sau: 

Vô Gián (Anantara) truyền trao quả cho sanh khởi tiếp nối với nhau một cách không 

gián đoạn. 

Cận Y (Upanissaya) làm thành chỗ nương nhờ một cách mãnh liệt. 

Thường (Pakata) thường luôn đến trước để làm thành tựu một cách tốt đẹp. 

Đối với Tư ở trong Thiện và Bất Thiện đó, phối hợp với hai thể loại trạng thái như sau: 

Thường (Pakata)  thường luôn đến trước để làm thành tựu một cách tốt đẹp. 

Cận Y (Upanissaya) làm thành chỗ nương nhờ một cách mãnh liệt. 
 

Chú thích:  Dị Thời Nghiệp Duyên có ba loại Giống, đó là: 
 

1.  Giống Dị Thời Nghiệp, 

2.  Giống Thường Vô Gián Cận Y Dị Thời Nghiệp, 

3.  Giống Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp.  
 

Giải thích một cách chi tiết theo từng mỗi loại Giống vừa kể trên, có được như sau: 
 

1.   Giống Dị Thời Nghiệp:  Pháp Năng Duyên ở thời quá khứ, nghĩa là đã diệt mất 

đi, lại có năng lực làm cho Pháp Sở Duyên khởi sanh ở phần về sau.  Tức là Tâm Sở Tư 

có ít sức lực  (dubbala) làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho Tâm Dị Thục Quả Dục Giới khởi 

sanh, và Tâm Sở Tư có nhiều sức lực (balava) và có ít sức lực (dubbala) làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ cho Sắc Nghiệp khởi sanh. 
 

* Rằng theo Giống: là giống Dị Thời Nghiệp. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Quá Khứ. 

* Rằng theo Mãnh Lực: chỉ có duy nhất một loại mãnh lực là Mãnh Lực Xuất Sinh 

(janakasatti), là mãnh lực giúp cho Pháp Sở Duyên khởi sanh. 
 

2.   Giống Thường Vô Gián Cận Y Dị Thời Nghiệp:  có ý nghĩa là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       214   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(a)  Pháp Năng Duyên với Pháp Sở Duyên sanh tiếp nối với nhau một cách không 

gián đoạn, 

(b)  Pháp Năng Duyên làm thành chỗ nương nhờ một cách mãnh liệt đối với Pháp Sở 

Duyên và, 

(c)  Pháp Năng Duyên làm thành chỗ nương nhờ một cách mãnh liệt ở phần đã được 

tạo tác tốt đẹp, rồi lại giúp đỡ ủng hộ Pháp Sở Duyên. 

Kết hợp lại cả ba trạng thái nầy, tức là Tư Đạo làm duyên cho Tâm Quả sanh khởi.  
 

3.   Giống Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp:  có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm 

thành chỗ nương nhờ một cách mãnh liệt ở phần đã tạo tác tốt đẹp, rồi lại giúp đỡ ủng hộ 

cho Pháp Sở Duyên khởi sanh.  Tức là Tâm Sở Tư có nhiều năng lực giúp đỡ ủng hộ cho 

sanh Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả.    

  

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 

CỦA HAI LOẠI NGHIỆP DUYÊN 

 

Trong Nghiệp Duyên xiển thuật, Nghiệp Duyên có hai loại là:   

1. Câu Sanh Nghiệp Duyên,  2. Dị Thời Nghiệp Duyên.  Trong hai loại nầy: 
 

1. -  Câu Sanh Nghiệp Duyên, tóm lược nội dung hiện hữu  ba thể loại Pháp là:  

1/ Pháp Năng Duyên,   2/ Pháp Sở Duyên và   3/ Pháp Địch Duyên: 
 

1.  Pháp Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên (Sahajàtakammapaccayadhamma):  89 

Tâm Sở Tư ở trong 89 Tâm. 
 

2.  Pháp Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên (Sahajàtakammapaccayuppannadhamma):  

89 Tâm, 51 Tâm Sở (trừ Tư), Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 
 

3.  Pháp Câu Sanh Nghiệp Địch Duyên (Sahajàtakammapaccanikadhamma):  là 

89 Tâm Sở Tư ở trong 89 Tâm hoặc Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp 

Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 
 

2. -  Dị Thời Nghiệp Duyên, tóm lược nội dung hiện hữu ba thể loại Pháp là: 

1/ Pháp Năng Duyên,   2/ Pháp Sở Duyên và   3/ Pháp Địch Duyên: 
 

1.   Pháp Dị Thời Nghiệp Năng Duyên (Nànakkhanikakammapaccayadhamma):  

Tâm Sở Tư ở trong 21 Tư Thiện, 12 Tư Bất Thiện ở thời quá khứ, tức là đã diệt mất rồi. 

2. Pháp Dị Thời Nghiệp Sở Duyên (Nànakkhanikakammapaccayuppanna –  



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       215   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

dhamma):  36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Nghiệp 

Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 
 

3.  Pháp Dị Thời Nghiệp Địch Duyên (Nànakkhanikakammapaccanikadhamma):  

là 21 Tâm Thiện, 12 Tâm Bất Thiện, 20 Tâm Duy Tác, 52 Tâm Sở phối hợp, hoặc Sắc 

Tâm, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết. 
 

 

----------------00000-------------- 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện và Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sahajàtakammapaccayena paccayo”-  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Câu Sanh 

Nghiệp Duyên. 

Tư Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp với Tư 

Thiện, với mãnh lực của Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên, tức là 21 Tâm Sở Tư trong 21 Tâm 

Thiện. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 37 Tâm Sở phối 

hợp (trừ Tâm Sở Tư). 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalà cetanà sampayuttakànam khandhànam Sahajàtakammapaccayena 

paccayo”-  Tư Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Tương Ưng với mãnh 

lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tư Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn mà phối hợp với Tư Thiện,  

với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       216   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, 21 Tâm Sở Tư trong 21 Tâm Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên. 

Những Uẩn Tương Ưng, tức là 21 Tâm Thiện, 37 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) làm Câu 

Sanh Nghiệp Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo có chi pháp là Tư ở trong 21 Tâm Thiện 

làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa có chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện đang khởi sanh, 37 Tâm Sở 

phối hợp (trừ Tư) làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh), tùy 

theo trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện, Lộ  

Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố.  
 

Sahajàtakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của  

Câu Sanh Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng  

hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

 (1) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

 (2) Câu Sanh Duyên, 

 (3) Hỗ Tương Duyên, 

 (4) Câu Sanh Y Duyên, 

 (5) Danh Vật Thực Duyên, 

 (6) Tương Ưng Duyên, 

 (7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

 (8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       217   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtakammapaccayena  paccayo” –  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Nghiệp Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên, tức là 21 Tâm Sở Tư ở trong 21 Tâm 

Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên, tức là Sắc Tâm có Tứ Danh Uẩn Thiện 

làm xuất sinh xứ. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalà cetanà cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtakammapaccayena 

paccayo”-   Tư Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc có Tứ Danh Uẩn làm xuất 

sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tại đây, 21 Tâm Sở Tư ở trong 21 Tâm Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn, làm Câu Sanh 

Nghiệp Năng Duyên. 

Sắc Tâm Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  chi pháp là Tư ở trong 21 Tâm Thiện 

làm Năng Duyên. 

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là Sắc Tâm Thiện, có Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, 

việc chuyển động về thân, về lời, hơi thở ra vô, v.v. làm Sở Duyên.  
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh), tùy 

theo trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện, Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Sahajàtakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của  

Câu Sanh Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

 (1) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

 (2) Câu Sanh Duyên, 

 (3) Câu Sanh Y Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       218   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 (4) Danh Vật Thực Duyên, 

 (5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

 (6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

 (7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

“KUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN - VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Sahajàtakamma – 

paccayena  paccayo” –  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô 

Ký với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên, tức là 21 Tâm Sở Tư ở trong 21 Tâm 

Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 37 Tâm 

Sở phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm mà có Tứ Danh Uẩn Thiện làm xuất sinh xứ. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Kusalà cetanà sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtakammapaccayena paccayo” -  Tư Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn phối hợp với Tư Thiện và Sắc mà có Tứ Danh Uẩn Thiện làm xuất sinh xứ, 

với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tại đây, 21 Tâm Sở Tư trong 21 Tâm Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn làm Câu Sanh 

Nghiệp Năng Duyên.   

21 Tâm Thiện, 37 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm làm Câu Sanh Nghiệp Sở  

Duyên.  
 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  chi pháp là Tư ở trong 21 Tâm Thiện, 

làm Năng Duyên. 

Kusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa  chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện đang khởi  



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       219   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

sanh, 37 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm Thiện, làm Sở Duyên.          
    

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh), tùy 

theo trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện, Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố.  
  

Sahajàtakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Danh Vật Thực Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sahajàtakammapaccayena paccayo”-  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Câu  

Sanh Nghiệp Duyên. 

Tư Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bất Thiện phối hợp  

với Tư Bất Thiện, với mãnh lực của Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên, tức là 12 Tâm Sở Tư trong 12  

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 26 Tâm Sở 

phối hợp (trừ Tâm Sở Tư). 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       220   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalà cetanà sampayuttakànam khandhànam Sahajàtakammapaccayena 

paccayo”-  Tư Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Tương Ưng với  

mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tư Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bất Thiện mà phối hợp 

với Tư Bất Thiện, với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tại đây, 12 Tâm Sở Tư trong 12 Tâm Bất Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên. 

Những Uẩn Tương Ưng, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 26 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) làm 

Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo có chi pháp là Tư ở trong 12 Tâm Bất  

Thiện làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa có chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang khởi sanh, 26 

Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới.  
 

Sahajàtakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       221   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtakammapaccayena  paccayo” 

–  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Nghiệp Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên, tức là 12 Tâm Sở Tư ở trong 12 

Tâm Bất Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên, tức là Sắc Tâm có Tứ Danh Uẩn Bất 

Thiện làm xuất sinh xứ. 

  

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalà cetanà cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtakammapaccayena 

paccayo”-   Tư Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc có Tứ Danh Uẩn Bất 

Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tại đây, 12 Tâm Sở Tư ở trong 12 Tâm Bất Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn, làm Câu Sanh 

Nghiệp Năng Duyên. 

Sắc Tâm Bất Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  chi pháp là Tư ở trong 12 Tâm Bất 

Thiện làm Năng Duyên. 

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là Sắc Tâm Bất Thiện, có Sắc, Thinh, Khí, Vị, 

Xúc, việc chuyển động về thân, về lời, hơi thở ra vô, v.v. làm Sở Duyên.  
  

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       222   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Sahajàtakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Danh Vật Thực Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 
 

“AKUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN - VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo akusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Sahajàtakam -

mapaccayena  paccayo” –  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất 

Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên, tức là 12 Tâm Sở Tư ở trong 12 

Tâm Bất Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn. 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 

26 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm mà có Tứ Danh Uẩn Bất Thiện làm xuất sinh 

xứ. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Akusalà cetanà sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtakammapaccayena paccayo” -  Tư  Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Tứ Danh Uẩn phối hợp với Tư Bất Thiện và Sắc mà có Tứ Danh Uẩn Bất Thiện làm xuất 

sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tại đây, 12 Tâm Sở Tư trong 12 Tâm Bất Thiện trong Cõi Ngũ Uẩn làm Câu Sanh 

Nghiệp Năng Duyên.   



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       223   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

12 Tâm Bất Thiện, 26 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm làm Câu Sanh Nghiệp 

Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  chi pháp là Tư ở trong 12 Tâm Bất 

Thiện, làm Năng Duyên. 

Akusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang 

khởi sanh, 26 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới.  
 

Sahajàtakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Danh Vật Thực Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

  

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtakammapaccayena paccayo”  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       224   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh 

Nghiệp Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Pháp Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên, tức là Tâm Sở Tư ở trong 36 

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, ở trong thời bình nhựt và thời tái tục, tùy theo 

trường hợp. 

Pháp Vô Ký làm Pháp Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 

Tâm Duy Tác, 37 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm Quả, Sắc Tâm Duy Tác ở trong 

thời bình nhựt, và Sắc Nghiệp Tái Tục trong thời Tái Tục.  

  

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

  

 1. “Vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà cetanà sampayuttakànam khandhànam 

cittasamutthànànanca rùpànam Sahajàtakammapaccayena paccayo” -   Tư Vô Ký Dị 

Thục Quả và Tư Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn mà 

phối hợp với Tư Dị Thục Quả, Tư Duy Tác và Sắc mà có Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả và 

Duy Tác làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tại đây, Tâm Sở Tư ở trong 32 Tâm Dị Thục Quả (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 20 

Tâm Duy Tác vào thời bình nhựt trong Cõi Ngũ Uẩn, làm Câu Sanh Nghiệp Năng 

Duyên.  

32 Tâm Dị Thục Quả (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 20 Tâm Duy Tác, 37 Tâm Sở 

phối hợp (trừ Tư) và Sắc Tâm Quả, Sắc Tâm Duy Tác, làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên. 
 

Một trường hợp khác nữa, là: 

Tâm Sở Tư ở trong 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới, 4 Tâm Quả Siêu Thế, 1 Tâm Khai Ý 

Môn,  8 Tâm Đại Duy Tác, 4 Tâm Duy Tác Vô Sắc Giới vào thời bình nhựt, trong Cõi Tứ  

Uẩn, làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên. 

4 Tâm Quả Vô Sắc Giới, 4 Tâm Quả Siêu Thế, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Duy 

Tác, 4 Tâm Duy Tác Vô Sắc Giới, 37 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư), làm Câu Sanh Nghiệp 

Sở Duyên. 
 

2.  “Patisandhikkhane vipàkàbyàkatà cetanà sampayuttakànam khandhànam  

kattatà ca rùpànam Sahajàtakammapaccayena paccayo”-  Trong sát na Tái Tục, Tư Vô 

Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn mà phối hợp với Tư Dị 

Thục Quả và Sắc Nghiệp Tái Tục với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

Tại đây, Tâm Sở Tư ở trong 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn làm Câu Sanh Nghiệp Năng 

Duyên. 

15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 34 Tâm Sở (trừ Tư và Ngăn Trừ Phần) và Sắc Nghiệp Tái  



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       225   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tục làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên.  
 

Một trường hợp khác nữa, là: 

Tâm Sở Tư ở trong 4 Tâm Tái Tục Tứ Uẩn làm Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên. 

4 Tâm Tái Tục Tứ Uẩn, 29 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư, Tầm, Tứ, Hỷ, Ngăn Trừ Phần, 

và Vô Lượng Phần) làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên. 
 

3. “Cetanà vatthussa Sahajàtakammapaccayena paccayo” – Trong sát na Tư Tái 

Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật Tái Tục, với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp 

Duyên. 

Tại đây, Tâm Sở Tư ở trong 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn làm Câu Sanh Nghiệp Năng 

Duyên. 

Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato  dhammo  chi pháp là Tư ở trong 36 Tâm Dị 

Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, trong thời bình nhựt và thời tái tục, làm Năng Duyên.  

 Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả hiện đang khởi sanh, 20 

Tâm Duy Tác hiện đang khởi sanh, 37 Tâm Sở phối hợp (trừ Tư), Sắc Tâm Dị Thục Quả, 

Sắc Tâm Duy Tác, có Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, việc chuyển động về thân, về lời, hơi thở 

ra vô, v.v. trong thời bình nhựt và Sắc Nghiệp Tái Tục trong thời tái tục, làm Sở Duyên.  
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm, bốn bậc Thánh Quả, tùy theo trường 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố, và Tâm Tái Tục sanh tiếp nối 

từ nơi Lộ Trình Cận Tử. 

 

Sahajàtakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 10 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng  

hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

   (1) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

   (2) Câu Sanh Duyên, 

   (3) Hỗ Tương Duyên (1), 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       226   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

   (4) Câu Sanh Y Duyên, 

   (5) Dị Thục Quả Duyên (2), 

   (6) Danh Vật Thực Duyên, 

   (7) Tương Ưng Duyên (1), 

   (8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên (3), 

   (9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

   (10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
  

Chú thích: 

(1):   Hỗ Tương Duyên, Tương Ưng Duyên lập ý trong khoảng thời gian Tư làm 

Năng Duyên, và Danh Uẩn Tương Ưng làm Sở Duyên. 

(2):   Dị Thục Quả Duyên lập ý lấy Tư Dị Thục Quả làm Năng Duyên, Tứ Danh Uẩn  

Dị Thục Quả, Sắc Nghiệp Tái Tục làm Sở Duyên. 

(3):   Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên lập ý lấy Tư Vô Ký Dị Thục Quả và Tư Vô 

Ký Duy Tác làm Năng Duyên, Sắc Tâm Dị Thục Quả Duy Tác làm Sở Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 
  

SAHAJĀTAKAMMAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Câu Sanh Nghiệp Duyên có được 7 câu như sau: 
 

(1)   Kusalo kusalassa Sahajàtakammapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

(2)  Kusalo abyàkatassa Sahajàtakammapaccayena paccayo – Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

(3)  Kusalo kusalàbyàkatassa Sahajàtakammapaccayena paccayo – Thiện làm  

 duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp 

Duyên. 

(4)   Akusalo akusalassa Sahajàtakammapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       227   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5)  Akusalo abyàkatassa Sahajàtakammapaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

(6)   Akusalo akusalàbyàkatassa Sahajàtakammapaccayena paccayo – Bất Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Nghiệp Duyên. 

(7)   Abyàkato abyàkatassa Sahajàtakammapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Nghiệp Duyên. 

 
 

SAHAJĀTAKAMMAPACCAYASABHĀGA 

CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hỗ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
  

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Câu Sanh Nghiệp Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA CÂU SANH NGHIỆP DUYÊN 

 

--------------00000------------- 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên hai câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là 

Câu Thiện và Câu Bất Thiện làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên là  

câu phía sau, duy nhất chỉ có một câu là Câu Vô Ký, như sau: 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       228   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Nànakkhanikakammapaccayena 

paccayo”-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Dị 

Thời Nghiệp Duyên. 

Pháp Thiện làm Pháp Dị Thời Nghiệp Năng Duyên, tức là 21 Tâm Sở Tư Thiện trong  

21 Tâm Thiện ở thời quá khứ. 

Pháp Vô Ký làm Pháp Dị Thời Nghiệp Sở Duyên, tức là 29 Tâm Dị Thục Quả Thiện, 

38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalà cetanà vipàkànam khandhànam katattà ca rùpànam  

Nànakkhanikakammapaccayena paccayo”-  Tư Thiện ở thời quá khứ làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả và Sắc Nghiệp, với mãnh lực Dị Thời 

Nghiệp Duyên. 

Tại đây, 21 Tâm Sở Tư Thiện trong 21 Tâm Thiện ở thời quá khứ, luôn cả trong Kiếp 

nầy và Kiếp quá khứ, làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 29 Tâm Dị Thục Quả Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp 

và Sắc Nghiệp, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì Kusalo dhammo có chi pháp là 21 Tư Thiện trong 21 Tâm 

Thiện, ở thời quá khứ làm Năng Duyên. 

Abyàkatassa dhammassa có chi pháp là 29 Tâm Dị Thục Quả Thiện, 38 Tâm Sở 

phối hợp, Sắc Nghiệp Thiện hiện đang sanh, làm Sở Duyên. 
 

Hoặc là,  

1/ 4 Tư  Đại  Thiện Tương  Ưng  Trí  Tam  Nhân  thượng  phẩm 

(Tihetukaukkatthamahàkusalanànasampayuttacetanà) ở thời quá khứ, luôn cả 

trong Kiếp nầy và Kiếp quá khứ, làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên.  

  8 Tâm Dị Thục Quả Thiện Vô Nhân, 8 Tâm Đại Quả, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) và Sắc Nghiệp Thiện mà hiện đang sanh, làm Dị Thời  

Nghiệp Sở Duyên.  



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       229   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/ 4 Tư Đại Thiện Tương Ưng Trí Tam Nhân hạ phẩm (Tihetukaomakama – 

hàkusalànànasampayuttacetanà) và 4 Tư Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí Nhị Nhân 

thượng phẩm (Dvihetukaukkatthamahàkusalanànavippayuttacetanà) ở thời quá 

khứ, luôn cả trong Kiếp nầy và Kiếp quá khứ, làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 

8 Tâm Dị Thục Quả Thiện Vô Nhân, 4 Tâm Đại Quả Bất Tương Ưng Trí, 32 Tâm 

Sở (trừ Trí Tuệ) và Sắc Nghiệp Thiện mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở 

Duyên.    

3/  4 Tư Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí Nhị Nhân hạ phẩm ỏ thời quá khứ, luôn cả trong 

Kiếp nầy và Kiếp quá khứ, làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 

8 Tâm Dị Thục Quả Thiện Vô Nhân, 12 Tâm Sở Tợ Tha (trừ Dục) và Sắc  Nghiệp  

Thiện mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

4/  1 Tư Thiện Sơ Thiền Sắc Giới trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 

1 Tâm Dị Thục Quả Sơ Thiền Sắc Giới, 35 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần) và Sắc 

Nghiệp Thiện Sơ Thiền mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

5/ 1 Tư Thiện Nhị Thiền Sắc Giới trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên. 

1 Tâm Dị Thục Quả Nhị Thiền Sắc Giới, 34 Tâm Sở (trừ Tầm) và Sắc Nghiệp Thiện 

Nhị Thiền mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên.  

6/ 1 Tư Thiện Tam Thiền Sắc Giới trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên. 

1 Tâm Dị Thục Quả Tam Thiền Sắc Giới, 33 Tâm Sở (trừ Tứ) và Sắc Nghiệp Thiện 

Tam Thiền mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

7/  1 Tư Thiện Tứ Thiền Sắc Giới trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên.  

1 Tâm Dị Thục Quả Tứ Thiền Sắc Giới, 32 Tâm Sở (trừ Hỷ) và Sắc Nghiệp Thiện 

Tứ Thiền mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

8/ 1 Tư Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên.  

1 Tâm Dị Thục Quả Ngũ Thiền Sắc Giới, 30 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) và Sắc 

Nghiệp Thiện Ngũ Thiền mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

9/  1 Tư Thiện Không Vô Biên Xứ  trong  Kiếp quá  khứ  làm  Dị  Thời Nghiệp Năng  

  Duyên. 

1 Tâm Dị Thục Quả Không Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở mà hiện đang sanh, làm Dị  

Thời Nghiệp Sở Duyên. 

10/   1 Tư Thiện Thức Vô Biên Xứ trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       230   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

  1 Tâm Dị Thục Quả Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở mà hiện đang sanh, làm Dị  Thời 

Nghiệp Sở Duyên. 

11/  1 Tư Thiện Vô Sở Hữu Xứ trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 

  1 Tâm Dị Thục Quả Vô Sở Hữu Xứ, 30 Tâm Sở mà hiện đang sanh, làm Dị Thời  

Nghiệp Sở Duyên. 

12/  1 Tư Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ trong Kiếp quá khứ làm Dị Thời Nghiệp 

Năng Duyên.  

 1 Tâm Dị Thục Quả Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 30 Tâm Sở mà hiện đang sanh, 

làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

13/  1 Tư Đạo Thất Lai ở thời quá khứ, trong Kiếp hiện tại làm Dị Thời Nghiệp Năng  

Duyên. 

  1 Tâm Quả Thất Lai, 36 Tâm Sở mà hiện đang sanh làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

14/  1 Tư Đạo Nhất Lai ở thời quá khứ, trong Kiếp hiện tại làm Dị Thời Nghiệp Năng  

Duyên. 

1 Tâm Quả Nhất Lai, 36 Tâm Sở mà hiện đang sanh làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

15/  1 Tư Đạo Bất Lai ở thời quá khứ, trong Kiếp hiện tại làm Dị Thời Nghiệp Năng 

Duyên.  

1 Tâm Quả Bất Lai, 36 Tâm Sở mà hiện đang sanh làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 

16/  1 Tư Đạo Vô Sinh ở thời quá khứ, trong Kiếp hiện tại làm Dị Thời Nghiệp Năng   

Duyên. 

  1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở mà hiện đang sanh làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Tái Tục và Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn, Cõi Tứ Uẩn và Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người:   

-  Pháp làm Năng Duyên:  hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô  

Sinh). 

-  Pháp làm Sở Duyên: hiện hành trong bốn Phàm, bốn bậc Thánh Quả.  

* Rằng theo Lộ Trình:   

-  Pháp làm Năng Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn mà ở giai đoạn Na 

Cảnh và Đổng Lực, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục Giới, Lộ Trình Ý 

 Môn Đổng Lực Kiên Cố.  

-  Pháp làm Sở Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới mà có Na Cảnh, và Lộ Trình Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả 

(Phalasamàpattivithì).  



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       231   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Chú thích:  Trước khi Tâm sanh khởi vào Lộ Trình, là khi vẫn còn trong khoảng giữa 

Tâm Hữu Phần và khi Tâm rời khỏi Lộ Trình, lại tiếp tục là Tâm Hữu Phần, thì Pháp Dị 

Thời Nghiệp Sở Duyên thường luôn được sanh khởi). 
 

Nànakkhanikakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt  

của Dị Thời Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng 

hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Dị Thời Nghiệp Duyên, 

(2) Vô Gián Duyên, 

(3) Đẳng Vô Gián Duyên, 

(4) Vô Gián Cận Y Duyên, 

(5) Thường Cận Y Duyên, 

(6) Vô Hữu Duyên, 

(7) Ly Khứ Duyên. 
   

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 
 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN  

 

“Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Nànakkhanikakammapaccayena 

paccayo”-   Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Dị Thời Nghiệp Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Pháp Dị Thời Nghiệp Năng Duyên, tức là 12 Tâm Sở Tư Bất 

Thiện trong 12 Tâm Bất Thiện ở thời quá khứ. 

Pháp Vô Ký làm Pháp Dị Thời Nghiệp Sở Duyên, tức là 7 Tâm Dị Thục Quả Bất 

Thiện, 12 Tâm Sở phối hợp (trừ Dục) và Sắc Nghiệp.  

 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 
 

 

“Akusalà  cetanà  vipàkànam  khandhànam  katattà  ca rùpànam  

Nànakkhanikakammapaccayena paccayo”-  Tư Bất Thiện ở thời quá khứ làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả và Sắc Nghiệp, với mãnh lực Dị Thời  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       232   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nghiệp Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo có chi pháp là 12 Tư Bất Thiện trong  

12 Tâm Bất Thiện, ở thời quá khứ làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 

Abyàkatassa dhammassa có chi pháp là 7 Tâm Dị Thục Quả Bất Thiện, 12 Tâm Sở 

Tợ Tha (trừ Dục) phối hợp, Sắc Nghiệp Bất Thiện mà hiện đang sanh, làm Dị Thời 

Nghiệp Sở Duyên.  

Tại đây, 12 Tâm Sở Tư Bất Thiện trong 12 Tâm Bất Thiện ở thời quá khứ, luôn cả 

trong Kiếp nầy và Kiếp quá khứ, làm Dị Thời Nghiệp Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả, là 7 Tâm Dị Thục Quả Bất Thiện, 12 Tâm Sở Tợ Tha  

(trừ Dục) và Sắc Nghiệp Bất Thiện mà hiện đang sanh, làm Dị Thời Nghiệp Sở Duyên.  
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Tái Tục và Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:   

-  Pháp làm Năng Duyên:  hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học tùy theo  

trường hợp. 

-  Pháp làm Sở Duyên: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học.  

* Rằng theo Lộ Trình:   

-  Pháp làm Năng Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn 

Đổng Lực Dục Giới.  

-  Pháp làm Sở Duyên: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn mà 

có Na Cảnh. 
 

Nànakkhanikakammapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Dị Thời Nghiệp Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 2 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng 

hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Dị Thời Nghiệp Duyên, 

(2) Thường Cận Y Duyên, 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới, v.v. nên hiểu biết 

theo Lời Dịch. 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI BA:   KAMMAPACCAYA  – NGHIỆP DUYÊN 

 
 

 
       233   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

NĀNAKKHANIKAKAMMAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN 

  

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Dị Thời Nghiệp Duyên có được 2 câu như sau: 

 (1)  Kusalo abyàkatassa Nànakkhanikakammapaccayena paccayo – Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Dị Thời Nghiệp Duyên. 

(2)  Akusalo abyàkatassa Nànakkhanikakammapaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Dị Thời Nghiệp Duyên. 

 

NĀNAKKHANIKAKAMMAPACCAYASABHĀGA 

DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Thường Cận Y Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên, 
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Dị Thời Nghiệp Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA DỊ THỜI NGHIỆP DUYÊN 

KẾT THÚC NGHIỆP DUYÊN 

 

---------------00000-------------- 

 

Đến đây là chấm dứt TẬP III với năm DUYÊN IX, X, XI, XII và XIII của bộ sách 

chú giải ĐẠI PHÁT THÚ. 

 

      SĀDHU ! SĀDHU ! SĀDHU ! 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP III 

 
 

 
       236   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

 

Kinh sách đã được in ấn và phát hành:  
 

* ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN) 

* NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO JATILA (1000 QUYỂN) 

* CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP I (1000 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP I (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN) 

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  - TẬP I (500 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  - TẬP I (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  - TẬP II (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  - TẬP III  (200 QUYỂN)  

 
  Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành:  
 

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP IV  (200 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP  V (200 QUYỂN)  

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP I  (200 QUYỂN)  

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP II  (200 QUYỂN) 

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP III  (200 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP II  (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP III  (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP II (500 QUYỂN)  

 

 

 



B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

 
 

 
 

 

B
Ả

N
  T

Ó
M

  L
Ư

Ợ
C

   
2

4
   

D
U

Y
ÊN

  C
H

ÍN
H

  T
R

O
N

G
  Đ

Ạ
I  

P
H

Á
T 

 T
H

Ú
 

 

0
1 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

 
0

1
 

 
 

 
D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
2

4
 

0
2 

C
ản

h
 D

u
yê

n
 

 
0

2
 

 
1

6
 

Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

5
 

0
3 

Tr
ư

ở
n

g 
D

u
yê

n
 

C
ản

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

3
 

 
 

 
T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

2
6

 

 
 

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

4
 

 
 

 
Sắ

c 
M

ạn
g 

Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

7
 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

0
5

 
 

 
 

 

 
 

 
 

1
7

 
Th

iề
n

 N
a 

D
u

yê
n

 
 

2
8

 

0
4 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

 
0

6
 

 
1

8
 

Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
 

2
9

 

0
5 

Đ
ẳn

g 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 
 

0
6

* 
 

1
9

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
 

3
0

 

0
6 

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

 
0

7
 

 
2

0
 

B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

1
 

0
7 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

 
0

8
 

 
 

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
2

 

0
8 

Y
 C

h
ỉ D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
0

9
 

 
 

 
V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

  B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

3
 

 
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
 

1
0

 
 

 
 

H
ậu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
4

 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
1

1
 

 
 

 
 

 
 

 
 

2
1

 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
5

 

0
9 

C
ận

 Y
 D

u
yê

n
 

C
ản

h
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

2
 

 
 

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
6

 

 
 

V
ô

 G
iá

n
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

3
 

 
 

 
C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

7
 

 
 

Th
ư

ờ
n

g 
C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

4
 

 
 

 
H

ậu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

8
 

1
0 

Ti
ền

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
1

5
 

 
 

 
V

ật
 T

h
ự

c 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
9

 

 
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

1
6

 
 

 
 

Q
u

yề
n

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
4

0
 

1
1 

H
ậu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

 
1

7
 

 
2

2
 

V
ô

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

 
4

1
 

1
2 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

D
u

yê
n

 
 

1
8

 
 

2
3

 
Ly

 K
h

ứ
 D

u
yê

n
 

 
4

2
 

1
3 

N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
1

9
 

 
2

4
 

B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

3
 

 
 

D
ị T

h
ờ

i N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
2

0
 

 
 

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
4

 

 
 

V
ô

 G
iá

n
 N

gh
iệ

p
 D

u
yê

n
 

2
1

 
 

 
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
5

 

 
 

 
 

 
 

H
ậu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
6

 

1
4 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
u

yê
n

 
 

2
2

 
 

 
 

V
ật

 T
h

ự
c 

B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

7
 

1
5 

V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
Sắ

c 
V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

2
3

 
 

 
 

Q
u

yề
n

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

8
 



B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-2

 
 

 
 

 

B
Ả

N
 T

Ó
M

 L
Ư

Ợ
C

  2
7

  D
U

Y
ÊN

 H
Ọ

C
 T

R
O

N
G

 B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I P

H
Á

T 
TH

Ú
 

0
1

 
N

h
ân

 D
u

yê
n

  
 

H
e

tu
p

a
c

c
a

y
o

 

0
2

 
C
ả

n
h

 D
u

yê
n

  
 

Ā
ra

m
m

a
n

a
p

a
c
c
a

y
o

  

0
3

 
C
ả

n
h

 T
rư
ở

n
g

 D
u

yê
n

   
Ā

ra
m

m
a
n

a
d

h
ip

a
ti

p
a
c
c
a

y
o

 

0
4

 
C

âu
 S

in
h

 T
rư
ở

n
g

 D
u

yê
n

   
S

a
h

a
jā

ta
d

h
ip

a
ti

p
a
c

c
a

y
o

 

0
5

 
V
ậ

t 
C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 T
rư
ở

n
g

  D
u

yê
n

   
V

a
tt

h
ā
ra

m
m

a
n

a
p

u
re

jā
ta

d
h

ip
a
ti

p
a

c
c
a

y
o

 

0
6

 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 (
Đ
ẳ

n
g

 V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
) 

 
A

n
a

n
ta

ra
p

a
c

c
a

y
o

 

0
7

 
C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

  
S

a
h

a
jā

ta
p

a
c
c

a
y
o

 

0
8

 
H
ỗ

 T
ư
ơ

n
g

 D
u

yê
n

 
A

n
n

a
m

a
n

n
a

p
a

c
c
a

y
o

 

0
9

 
V
ậ

t 
T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

  
V

a
tt

h
u

p
u

re
jā

tā
n

is
sa

y
a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
0

 
V
ậ

t 
C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
  

V
a

tt
h

ā
ra

m
m

a
n

a
p

u
re

jā
ta

n
is

sa
y

a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
1

 
T

h
ư
ờ

n
g

 C
ậ

n
 Y

 D
u

yê
n

  
P

a
k
a
tū
p
a

n
is

sa
y

a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
2

 
C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

yê
n

  
Ā

ra
m

m
a
n

a
p

u
re

jā
ta

p
a
c
c
a

y
o

 

1
3

 
H
ậ

u
 S

in
h

 D
u

yê
n

  
P

a
c
c
h

ā
jā

ta
p

a
c
c
a

y
o

 

1
4

 
T

rù
n

g
 D
ụ

n
g

 D
u

yê
n

  
Ā

s
e

v
a
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
5

 
C

âu
 S

in
h

 N
g

h
iệ

p
 D

u
yê

n
  

S
a
h

a
jā

ta
k

a
m

m
a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
6

 
D
ị 

T
h
ờ

i N
g

h
iệ

p
 D

u
yê

n
   

N
ā
n
a

k
a

m
m

a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
7

 
V

ô
 G

iá
n

 N
g

h
iệ

p
 D

u
yê

n
  

A
n

a
n

ta
ra

k
a

m
m

a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
8

 
D
ị 

T
h
ụ

c 
Q

u
ả

 D
u

yê
n

  
V

ip
ā
k
a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
9

 
S
ắ

c 
V
ậ

t 
T

h
ự

c 
D

u
yê

n
  

R
ū
p

ā
h

ā
ra

p
a
c

c
a

y
o

 

2
0

 
D

an
h

 V
ậ

t 
T

h
ự

c 
D

u
yê

n
  

N
ā
m

ā
h

ā
ra

p
a
c

c
a

y
o

 

2
1

 
C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

  
S

a
h

a
jā

ti
n

d
ri

y
a
p

a
c
c

a
y
o

 

2
2

 
T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
  

P
u

re
jā

ti
n

d
ri

y
a
p

a
c
c

a
y
o

 

2
3

 
S
ắ

c 
M
ạ

n
g

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

  
R
ū
p

in
d

ri
y

a
p

a
c

c
a

y
o

  
 

2
4

 
T

h
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
  

J
h

ā
n

a
p

a
c
c
a

y
o

 

2
5

 
Đ
ồ

 Đ
ạ

o
 D

u
yê

n
  

M
a
g

g
a

p
a
c
c
a

y
o

 

2
6

 
T
ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 D

u
yê

n
  

S
a
m

p
a

y
u

tt
a

p
a
c
c
a

y
o

 

2
7

 
C

âu
 S

in
h

 B
ấ

t 
T
ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 D

u
yê

n
  

S
a
h

a
jā

ta
v

ip
p

a
y

u
tt

a
p

a
c
c
a

y
o

 





B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

  T
h

ư
ờ

n
g

 C
ậ

n
 Y

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-4

 
 

 
 

 

1
1
A

. 
  
T

H
Ư

Ờ
N

G
  
  
  
  
 

C
Ậ

N
 Y

 D
U

Y
Ê

N
 

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 

(P
a

k
a
tū

p
a

n
is

sa
y
a
 

P
a

cc
a
y
o
 G

h
a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 7
 

C
Â

U
 #

 8
 

C
Â

U
 #

 9
 

V
ô

 K
ý-

 V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý 

- 
 T

h
iệ

n
 

V
ô

 K
ý 

- 
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  
  
  
  
  
  

3
8
 T

âm
 S

ở
 

2
8
 S

ắc
 P

h
áp

 

  
  
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  
  
  
  
  
  

3
8
 T

âm
 S

ở
 

2
8
 S

ắc
 (

- 
T

ứ
 Q

u
ả)

  

5
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  
  

  
  
 H

iệ
p
 T

h
ế 

  
  
  
  

3
5
 T

âm
 S

ở
 

2
8
 S

ắc
 P

h
áp

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  
  
  

3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
  
 P

h
áp

 T
h
iệ

n
 

  
  
 P

h
áp

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

T
H

Ư
Ờ

N
G

 C
Ậ

N
 Y

 
N

ă
n

g
 

D
u

y
ên

 

S
ở

 

D
u

y
ên

 

N
ă

n
g

 

D
u

y
ên

 

S
ở

 

D
u

y
ên

 

N
ă
n

g
 

D
u

y
ên

 

S
ở

 

D
u

y
ên

 

 D
ị T

h
ờ

i N
gh

iệ
p

 
 

 
 

 
 

 

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

  

H
iệ

p
 L

ự
c 

0
 

0
 

0
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

  
 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

 
4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
  

+
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 

1
1
B

. 
 T

H
Ư

Ờ
N

G
  
C

Ậ
N

 Y
 

  
  

  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P
 

  
  

  
  

 (
P

a
k

a
tū

p
a

n
is

sa
y

a
 

  
  

  
  

  
P

a
cc

a
y

o
 S

a
b

h
ā

g
a

) 

L
IN

H
  
T

IN
H

  
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

  
(P

A
K

IṆ
Ṇ

A
K

A
 S

A
B

H
Ā

G
A

) 
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 T

âm
 

T
h
iệ

n
, 
T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 đ

ã 

d
iệ

t 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  
  
  
T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
2
 

1
. 
T

h
ư

ờ
n

g
 C

ậ
n

 Y
 

 T
h
ư

ờ
n
g
 C

ận
 Y

 

2
. 
D

ị 
T

h
ờ

i 
N

g
h

iệ
p

 
 D

ị 
T

h
ờ

i 
N

g
h
iệ

p
 

 
 

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
2
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-5

 
 

 
 

1
2
. 

 C
Ả

N
H

 T
IỀ

N
 S

IN
H

  
  

  
  

  
 

H
IỆ

P
 L

Ự
C

  
(G

H
A

T
A

N
Ā

) 
 P

H
Ầ

N
 T

Ồ
N

G
 Q

U
Á

T
 

C
Â

U
 #

 1
 

C
Â

U
 #

 2
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u

 s
in

h
 t

rư
ớ

c 
đ
an

g
 T

rụ
  

1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u
 H

iệ
n
 T

ại
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 t

ự
u

 H
iệ

n
 T

ại
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
5
4
 T

âm
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

  
2
 T

âm
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

5
0
 T

âm
 S

ở
 (

- 
V

ô
 L

ư
ợ

n
g
 P

h
ần

) 

2
3
 T

âm
 Q

u
ả 

D
ụ

c 
G

iớ
i 

1
1
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i,
 D

u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n

 T
h

ắn
g
 T

rí
  

3
3

 T
âm

 S
ở

 

C
Ả

N
H

 T
IỀ

N
 S

IN
H

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
. 
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

 
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 

tự
u

 H
iệ

n
 T

ại
 

5
4
 T

âm
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

  
2
 T

âm
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

5
0
 T

âm
 S

ở
 

1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
  

tự
u
 H

iệ
n
 T

ại
 

2
3
 T

âm
 Q

u
ả 

D
ụ

c 
G

iớ
i 

1
1
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

  
  

 D
u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

 1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
  

tự
u

 H
iệ

n
 T

ại
 

 

  
8

 T
âm

  
Đ

ại
 T

h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

  
  

 T
h
ắn

g
 T

rí
  
  
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

2
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y

ên
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 

tự
u

 C
ản

h
 t

ố
t 

  
8
 T

âm
 T

h
am

 

2
2
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 
 

3
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

 
" 

" 
 

 
 

 

4
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 

Ý
 V

ật
 

C
ận

 T
ử

 

4
7
 T

âm
 n

ư
ơ

n
g
 V

ật
  

4
4

 T
âm

 S
ở

 

Ý
 V

ật
 

C
ận

 T
ử

 

1
0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
 

  
  
  
(-

 T
âm

 K
h

ai
 N

g
ũ
 M

ô
n
) 

  
 

1
1
 T

âm
 N

a 
C

ản
h
, 
D

u
y
 T

ác
  

T
h
ắn

g
 T

rí
, 
3
3
 T

âm
 S

ở
 

Ý
 V

ật
 

C
ận

 T
ử

 

  
8

 T
âm

  
Đ

ại
 T

h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

  
  

 T
h
ắn

g
 T

rí
  
  
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

5
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

  
" 

" 
" 

" 
" 

" 

6
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
. 

S
. 

B
ất

 T
. Ư

n
g 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

7
. V

ật
 C

ản
h

 T
. 

S
. H

iệ
n

 H
ữ

u
   

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

8
. V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

9
. 
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 

tự
u

 H
iệ

n
 T

ại
 

5
4
 T

âm
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

  
2
 T

âm
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

5
0
 T

âm
 S

ở
 

1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 

 t
ự

u
 H

iệ
n
 T

ại
 

2
3
 T

âm
 Q

u
ả 

D
ụ

c 
G

iớ
i 

1
1
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

  
  
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
  

tự
u

 H
iệ

n
 T

ại
 

  
8

 T
âm

  
Đ

ại
 T

h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

  
  

 T
h
ắn

g
 T

rí
  
  
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

1
0

. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

  
  
 C

ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
0

 
8
 

8
 

  
  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
: 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

  
  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ

 U
ẩn

 

  
  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 4
 Q

u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  

  
  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-6

 
 

 
 

 

1
2
B

. 
 C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
 

  
  
  
  
  
  
  
  
  

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

  
  

  
  

 (
Ā

ra
m

m
a
n

a
P

u
re

jā
ta

 

  
  

  
  

  
 P

a
cc

a
y
o
 S

a
b

h
ā
g
a
) 

L
IN

H
  
T

IN
H

  
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

 
(P

A
K

IṆ
Ṇ

A
K

A
 S

A
B

H
Ā

G
A

) 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 I
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 I
I 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u
  

  
  
 H

iệ
n
 T

ại
 

1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u
  

  
  
 C

ản
h
 t

ố
t 

S
ở

 D
u

y
ên

 

5
4
 T

âm
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

  
2
 T

âm
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

5
0
 T

âm
 S

ở
  

  
  
 (

- 
V

ô
 L

ư
ợ

n
g
 P

h
ần

) 

  
8
 T

âm
 T

h
am

 

2
2
 T

âm
 S

ở
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
4
 

6
 

1
. 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
  

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

2
. 

C
ả
n

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

C
ản

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

C
ản

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

3
. 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

4
. 

C
ả
n

h
 D

u
y
ên

 
C

ản
h

 D
u

y
ên

 
C

ản
h

 D
u

y
ên

 

5
. 

C
ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y
ên

 
 

C
ản

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y
ên

 

6
. 

C
ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

 
 

C
ản

h
 C

ận
 Y

 D
u

y
ên

 

 
V

ô
 K

ý
 -

 T
h
iệ

n
 

V
ô
 K

ý
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

 V
ô
 K

ý
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
3
 

1
 

1
2
A

. 
 C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
  
  

 
  

  
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
  

 

  
  
  

(Ā
ra

m
m

a
n

a
P

u
re

jā
ta

 

  
  

  
 P

a
cc

a
y
o
 G

h
a

ta
n

ā
) 

C
Â

U
 #

 3
 

V
ô

 K
ý 

- 
B

ất
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u
 H

iệ
n
 T

ại
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

C
Ả

N
H

 T
IỀ

N
 S

IN
H

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
. 
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

  
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 

tự
u

 H
iệ

n
 T

ại
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  

  

2
7
 T

âm
 S

ở
 

2
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y

ên
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 

tự
u

 C
ản

h
 t

ố
t 

  
8
 T

âm
 T

h
am

 

2
2
 T

âm
 S

ở
 

3
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

 
" 

" 

4
. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 
Ý

 V
ật

 

C
ận

 T
ử

 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  

  

2
4
 T

âm
 S

ở
  

  
  

 (
-T

ật
, 

L
ận

, 
H

ố
i)

 

5
. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
  

" 
" 

6
. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

. 
S

. 
B

ất
 T

. Ư
n

g 
" 

" 

7
. V

ật
 C

ản
h

 T
. 

S
. H

iệ
n

 H
ữ

u
   

 
" 

" 

8
. V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

" 
" 

9
. 
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 

tự
u

 H
iệ

n
 T

ại
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  

  

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
0

. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y

 
" 

" 

  
C

ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
0

 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
: 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

  

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
  



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

H
ậ

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-7

 
 

 
 

 

 1
3
. 
  
H

Ậ
U

 S
IN

H
  
  

  
  
  
  
  
  
D

U
Y

Ê
N

 
  

  
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

  
  

(P
a
cc

h
ā
jā

ta
 

  
P

a
cc

a
y
o
 G

h
a
ta

n
ā
) 

P
H

Ầ
N

 T
Ồ

N
G

 

Q
U

Á
T

 

C
Â

U
 #

 1
 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

Th
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
  V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
1

1
7

 T
âm

  
(-

 4
 T

âm
  
  

  
  
  
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

3
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
  

  
  

  
  
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  

  

2
7
 T

âm
 S

ở
 

6
8
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  
  

(-
 4

 Q
u

ả 
V

ô
 S

ắc
) 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  
  
  

S
át

-n
a 

T
rụ

 c
ủ

a 

  
2

8
 S

ắc
 P

h
áp

 

  
  

S
át

-n
a 

T
rụ

 c
ủ
a 

 

2
8

 S
ắc

 P
h
áp

 

  
 S

át
-n

a 
T

rụ
 c

ủ
a 

 

2
8
 S

ắc
 P

h
áp

 

  
  
S

át
-n

a 
T

rụ
 c

ủ
a 

2
8
 S

ắc
 P

h
áp

 

H
Ậ

U
 S

IN
H

  
D

U
Y

Ê
N

 
N

ă
n

g
 

D
u

y
ên

 

S
ở

 

D
u

y
ên

 

N
ă
n

g
 

D
u

y
ên

 

S
ở

 

D
u

y
ên

 

N
ă
n

g
 

D
u

y
ên

 

S
ở

 

D
u

y
ên

 

N
ă
n

g
 

D
u

y
ên

 

S
ở

 

D
u

y
ên

 

1
. 
 H

ậ
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

 

  
  
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g

 

 1
1

7
 T

âm
 

 (
- 

4
 Q

u
ả 

 

  
V

ô
 S

ắc
) 

  
5

2
 T

âm
  

 

  
  
  
 S

ở
 

 S
át

-n
a 

T
rụ

 c
ủ
a 

2
8

 S
ắc

 

  
  

P
h

áp
  
  
  
   P
h
áp

 

T
h
iệ

n
 

 S
át

-n
a 

T
rụ

 c
ủ
a 

2
8
 S

ắc
  

  
  

 P
h
áp

 

 P
h
áp

 

B
ất

 

T
h
iệ

n
 

 S
át

-n
a 

T
rụ

 c
ủ
a 

2
8
 S

ắc
  

  
  

 P
h
áp

 

 6
8
 T

âm
 

V
ô
 K

ý
  

(-
 4

 Q
u

ả 

V
ô
 S

ắc
) 

3
8
 T

âm
  

  
  

  
S

ở
 

 

 S
át

-n
a 

T
rụ

 c
ủ
a 

2
8
 S

ắc
  

  
  
P

h
áp

 

2
. 
 H

ậ
u

 S
. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

3
. 
 H

ậ
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

  

H
iệ

p
 L

ự
c 

3
 

3
 

3
 

3
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

  
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
7
 T

h
án

h
  

  
  
  
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

  
N

g
ũ
 +

 Ý
 

+
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 

+
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ
 +

 Ý
  

+
 K

iê
n
 C

ố
 

1
3
A

. 
  
H

Ậ
U

 S
IN

H
 

  
  

  
  

  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

  
  

  
  

 (
P

a
cc

h
ā
jā

ta
 

  
P

a
cc

a
y

o
 S

a
b

h
ā

g
a
) 

L
IN

H
  

T
IN

H
 

T
Ấ

U
  

H
Ợ

P
 

(P
A

K
IṆ

Ṇ
A

K
A

 

S
A

B
H

Ā
G

A
) 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 

 1
1

7
 T

âm
  

(-
 4

 Q
u

ả 
  

 

  
  

  
  

  
  

  
  

  
 V

ô
 S

ắc
) 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

 

  
  

  
S

át
-n

a 
T

rụ
 c

ủ
a 

 

  
2

8
 S

ắc
 P

h
áp

 

 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
4
 

1
. 

 H
ậ

u
 S

in
h

 D
u

y
ên

 
H

ậu
 S

in
h

 D
u

y
ên

 

2
. 

 H
ậ

u
 S

in
h

 B
ấ
t 

 

  
  

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 
H

ậu
 S

in
h

 B
ất

  

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 
3

. 
 H

ậ
u

 S
in

h
  

  
  

 H
iệ

n
  
H

ữ
u

 

H
ậu

 S
in

h
  

H
iệ

n
  

H
ữ

u
 

4
. 

 H
ậ

u
 S

in
h

 B
ấ
t 

L
y
 

H
ậu

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

 
   

  
  
T

h
iệ

n
  
- 

 V
ô

 K
ý
 

B
ất

 T
h

iệ
n

  
- 

 V
ô

 K
ý
 

  
  

  
V

ô
 K

ý
 -

  
V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
3
 





B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
C

â
u

 S
in

h
 N

g
h

iệ
p

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-9

 
 

 
 

 

1
5
. 

  
C

Â
U

 S
IN

H
 N

G
H

IỆ
P

 

  
  
  
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

  
  
 (

S
a
h

a
jā

ta
K

a
m

m
a

 

  
  
  
 P

a
c
ca

y
o
 G

h
a
ta

n
ā
) 

P
H

Ầ
N

 T
Ồ

N
G

 Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 

Th
iệ

n
  -

  T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p

 1
2

1
 T

âm
 

  
  

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
  

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
2
1
 T

âm
, 
5
1
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
Tư

) 

C
Â

U
 S

IN
H

 N
G

H
IỆ

P
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
. 

C
âu

 S
in

h
  

  
  
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 

 1
2

1
 T

âm
 

1
2
1
 T

âm
, 

5
1
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 

2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  
   
  

 T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
  

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

2
. 

C
âu

 S
in

h
 Y

  
" 

" 
" 

" 

3
. 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

" 
" 

" 
" 

4
. 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

" 
" 

" 
" 

5
. 

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

" 
" 

" 
" 

6
. 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

" 
1
2
1
 T

âm
, 

5
1
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

 
" 

" 

7
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

" 
1
2
1
 T

âm
, 

5
1
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

  
  

  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

" 
" 

8
. 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 1

0
7
 T

âm
  

(-
 N

g
ũ

 S
o

n
g
 T

h
ứ

c 
v
à 

4
 Q

u
ả 

V
ô
 S

ắc
) 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
  
 

 
 

9
. 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

5
2

 T
âm

 Q
u

ả 

  
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

  
1
5
 S

ắc
 T

âm
, 

2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  
  

 

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

9
 

7
 

  
- 

N
ó

i 
th

eo
 K

h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
T

ái
 T

ụ
c 

- 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 

  
- 

N
ó

i 
th

eo
 C

õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g

ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

  
- 

N
ó

i 
th

eo
 N

g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 4
 Q

u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
 

  
- 

N
ó

i 
th

eo
 L

ộ
: 

N
g

ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g

ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
C

â
u

 S
in

h
 N

g
h

iệ
p

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

0
 

 
 

 

 

1
5
A

. 
  
C

Â
U

 S
IN

H
 N

G
H

IỆ
P

 

  
  
  
  
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(S
a

h
a
jā

ta
K

a
m

m
a

P
a
cc

a
y
o

 

G
h

a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

Th
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý 

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

  v
à 

 V
ô

 K
ý 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 t

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

C
Â

U
 S

IN
H

 N
G

H
IỆ

P
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
. 

C
âu

 S
in

h
  

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 

 

3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
  

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

2
. 

C
âu

 S
in

h
 Y

  
" 

" 
" 

" 
" 

" 

3
. 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

4
. 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
. 

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

6
. 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

 
 

 
 

" 
" 

7
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

 
 

 
 

" 
" 

8
. 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

 
 

9
. 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

 
 

 
 

 
 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

6
 

5
 

7
 

  
  
- 

N
ó

i 
th

eo
 K

h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

 
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

 
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

 

  
  
- 

N
ó

i 
th

eo
 C

õ
i:

 
N

g
ũ

 U
ẩn

 
N

g
ũ

 U
ẩn

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g

ũ
 U

ẩn
 

  
  
- 

N
ó

i 
th

eo
 N

g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 7
 T

h
án

h
 H

ữ
u

 H
ọ

c 
  
 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h

án
h

 H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 H
ọ

c 
  
 

  
  
- 

N
ó

i 
th

eo
 L

ộ
: 

N
g

ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g

ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g

ũ
 +

 Ý
  

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
C

â
u

 S
in

h
 N

g
h

iệ
p

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

1
 

 
 

 

 

1
5
B

. 
  
C

Â
U

 S
IN

H
 N

G
H

IỆ
P

 
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 (

G
H

A
T

A
N

Ā
) 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ất

 T
h

iệ
n

  v
à 

 V
ô

 K
ý 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

. T
h

iệ
n

 v
à 

V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 1

2
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
 1

2
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
 7

2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
 2

0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
  

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

1
7

 S
ắc

 T
âm

, 
2

0
 S

ắc
 N

g
h

iệ
p
 T

ái
 T

ụ
c 

C
Â

U
 S

IN
H

 N
G

H
IỆ

P
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
. C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  
  
 

1
2
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
  

1
2
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
  

7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 

7
2

 T
âm

 V
ô
 K

ý
  

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

2
. C

âu
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

3
. C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

4
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

5
. D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

6
. T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

 
 

 
 

" 
7

2
 V

ô
 K

ý
, 

3
7

 T
âm

 S
ở

  

7
. H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

D
u

yê
n

 
 

 
 

 
" 

7
2

 V
ô

 K
ý
, 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

8
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
. Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 

1
2
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
  

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
  

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

9
. D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả 
D

u
yê

n
 

 
 

 
 

T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
  
  

5
2

 T
âm

 Q
u

ả 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
  

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

1
5

 S
ắc

 T
âm

  

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

6
 

5
 

9
 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

T
ái

 T
ụ
c 

- 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 
  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
  

N
g
ũ
 +

 Ý
  

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

 







B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
II

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

V
ô

 G
iá

n
 N

g
h

iệ
p

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

4
 

 
 

 

 
 

 

1
7

. 
 V

Ô
 G

IÁ
N

 N
G

H
IỆ

P
 

  
  

  
  

  
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

  
  

  
  
(A

n
a
n

ta
ra

K
a

m
m

a
 

  
  
  
  
 P

a
c
c

a
y
o

 G
h

a
ta

n
ā

) 

C
Â

U
 #

 1
 

T
h

iệ
n

 T
rợ

 V
ô

 K
ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p

  

2
0

 T
âm

 Đ
ạo

 đ
ã 

d
iệ

t 

S
ở

 D
u

y
ên

 
2

0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

V
Ô

 G
IÁ

N
 N

G
H

IỆ
P

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
. 
 V

ô
 G

iá
n

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

2
0
 T

âm
 Đ

ạo
 đ

ã 
d
iệ

t 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

  
  

3
6
 T

âm
 S

ở
 

2
. 
 Đ

ẳ
n

g
 V

ô
 G

iá
n

 D
u

y
ê
n

 
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

2
0
 T

âm
 Đ

ạo
 đ

ã 
d
iệ

t 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

  
  

3
6
 T

âm
 S

ở
 

3
. 
 V

ô
 G

iá
n

 C
ậ
n

 Y
 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

2
0
 T

âm
 Đ

ạo
 đ

ã 
d
iệ

t 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

  
  

3
6
 T

âm
 S

ở
 

4
. 
 V

ô
 H

ữ
u

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

2
0
 T

âm
 Đ

ạo
 đ

ã 
d
iệ

t 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

  
  

3
6
 T

âm
 S

ở
 

5
. 
 L

y
 K

h
ứ

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
  

2
0
 T

âm
 Đ

ạo
 đ

ã 
d
iệ

t 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

  
  

3
6
 T

âm
 S

ở
 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

5
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ

i:
 

2
6

 C
õ
i 

V
u

i 
H

ữ
u

 T
âm

 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g

ư
ờ

i:
 

4
 Đ

ạo
 -

 4
 Q

u
ả 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

  
K

iê
n

 C
ố
 

1
7
A

. 
  
V

Ô
 G

IÁ
N

 N
G

H
IỆ

P
 

  
  

  
  

  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

  
  

  
(A

n
a
n

ta
ra

K
a

m
m

a
 

  
  
  

P
a

c
c

a
y
o

 S
a

b
h

ā
g

a
) 

L
IN

H
  

T
IN

H
 

T
Ấ

U
  

H
Ợ

P
 

(P
A

K
IṆ

Ṇ
A

K
A

 

S
A

B
H

Ā
G

A
) 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p

  

2
0

 T
âm

 Đ
ạo

 đ
ã 

d
iệ

t 

S
ở

 D
u

y
ên

 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h
ế 

3
6

 T
âm

 S
ở

 s
an

h
 k

ế 
 

  
  
 T

âm
 Đ

ạo
  
  

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
6
 

1
. 
 V

ô
 G

iá
n

 N
g

h
iệ

p
  

  
V

ô
 G

iá
n

 N
g
h
iệ

p
  

2
. 
 V

ô
 G

iá
n

 D
u

y
ên

 
  
V

ô
 G

iá
n

 D
u

y
ên

 

3
. 
 Đ

ẳ
n

g
 V

ô
 G

iá
n

  
  
Đ

ẳn
g

 V
ô

 G
iá

n
  

4
. 
 V

ô
 G

iá
n

 C
ậ

n
 Y

 
  
V

ô
 G

iá
n

 C
ận

 Y
 

5
. 
 V

ô
 H

ữ
u

 D
u

y
ên

 
  
V

ô
 H

ữ
u

 D
u

y
ên

 

6
. 
 L

y
 K

h
ứ

 D
u

y
ên

 
  
L

y
 K

h
ứ

 D
u

y
ên

 

 
 

T
h
iệ

n
  
- 

 V
ô

 K
ý

 
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
1
 


	DPT Tap III title page
	MAHĀPAṬṬHĀNA III Copyright page
	DAI PHAT THU - TAP III (GOM CO NAM DUYEN, TU 9 DEN 11) -FINAL layout - print
	MAHAPATTHANA - MAP III - BOOK PRINTING DPF file-1



