


     MAHĀPAṬṬHĀNA 
        & 

     MAHĀPAṬṬHĀNASĀDHIPPĀYASARŪPAṬṬHANISSAYA 
          By SADDHAMMA JOTIKA 

 Volume V (Paccaya 19, 20, 21, 22, 23 & 24) 

Translated into Vietnamese and first edition 
        By Bhikkhu PASĀDO 

 Copyright © 2014 by Bhikkhu PASĀDO 

     All rights reserved. 

 ISBN 978-1-4675-7498-3 

 April 2014. 

  Published by Library of CATUDISA SANGHA VIHĀRA     

5044 Old Shipps Store road, Bealeton, VA 22712 

   Printed by Focus Digital Publishing, 

  Annandale, VA 22003 - USA. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 

 

  
1 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
 

MỤC LỤC 
  
 
LỜI MỞ ĐẦU  ......................................................................................................................................  4  
LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH ......................................................  8 
BUDDHAPAṆĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT ................................................................................... 10 
DHAMMAPAṆĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP  ...............................................................................  10 
SANGHAPAṆĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG ..................................................................................  11 
ĀCARIYAPAṆĀMA –TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ ..............................................................................  12 
PAṬIÑÑĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN .........................................................................................  12 
PATTHANĀKĀRA – LỜI SỞ NGUYỆN ........................................................................................  13 
NIGAMAGĀTHĀ – BÀI KỆ TÓM TẮT .........................................................................................  14 
  
DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN: SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN… 15 
 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  ............................................................................................... 15 
 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP .......................................................................  15 
 LỜI GIẢI THÍCH  ....................................................................................................................... 16 
 CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ TƯƠNG ƯNG DUYÊN  ............................................. 17 
 LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG TƯƠNG ƯNG DUYÊN  ........................................... 17 
 PHÂN TÍCH TƯƠNG ƯNG DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 
                GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC  ..........................................................................  18 
 TÓM LƯỢC BA NỘI DUNG CỦA TƯƠNG ƯNG DUYÊN  .................................................. 19 
 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

         VÀ CHI PHÁP TRONG TƯƠNG ƯNG DUYÊN   .........................................................  19 
(A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN  ...............................................................................  19 
(B)  AKUSALAPADA – CÂU BÁT THIỆN  ...................................................................  21 
(C)  ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ .........................................................................  22 

 SAMPAYUTTAPACCAYASUDDHASANKHAYĀVĀRA – 
                         PHÂN TÍCH GIẢN ĐƠN Ở TƯƠNG ƯNG DUYÊN  ....................................................  26 

 SAMPAYUTTAPACCAYASABHĀGA  – TƯƠNG ƯNG DUYÊN TẤU HỢP  ................... 27 
 

DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA –  
        BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN .......................................................................................  28 
 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH   .............................................................................................  28 
 PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP   ..................................................................  28 
 LỜI GIẢI THÍCH  ......................................................................................................................  32 
 CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ GIẢI THÍCH TÓM TẮT 

        TRONG BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN  .............................................................................  33 
 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP  

            CỦA BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN   .................................................................................  35 
I. CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN (SAHAJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA)   .......  36 
 PHÂN TÍCH CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN  

THEO TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC ..................................  37 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     2   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PAHĀVĀNA) VÀ 
           CHI PHÁP TRONG CÂU SANH BẤT TƯƠNHƯNG DUYÊN  ..............................  38 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN    ........................................................................  38 
(B) AKULASAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .............................................................  39 
(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ..................................................................  40 

II. VẬT TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN   
            (VATTHUPUREJATAVIPPAYUTTAPACCAYA)   ................................................  43 
 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) VÀ CHI PHÁP  
            TRONG VẬT TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN   ......................................  44 

III. VẬT CẢNH TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
            (VATTHĀRAMMANAPUREJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA)   ..........................  46 
   PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) VÀ CHI PHÁP 

        TRONG VẬT CẢNH TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN ............................  47 
IV. HẬU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN    

     (PACCHĀJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA)   ...........................................................  49 
  PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) VÀ CHI PHÁP 

 TRONG HẬU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN     .............................................  50 
(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN    ......................................................................  50 
(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN    ..........................................................  50 
(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   .................................................................  51 

 

DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT VÀ HAI MƯƠI BỐN: 
         ATTHIPACCAYA - HIỆN HỮU DUYÊN &  
         AVIGATAPACCAYA - BẤT LY DUYÊN   ..............................................................  52 
 DỊCH NGHĨA VÀ LỜI GIẢI THÍCH MỘT CÁCH TUẦN TỰ   ...........................................  52 
 CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ HIỆN HỮU DUYÊN VÀ BẤT LY DUYÊN   ...........  57 

I.  HIỆN HỮU DUYÊN (ATTHIPACCAYA)   .............................................................  57  
II.  BẤT LY DUYÊN (AVIGATAPACCAYA)   ............................................................  59 

 PHÂN TÍCH 5 HOẶC 6 THỂ LOẠI HIỆN HỮU DUYÊN THEO 
               TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC    .............................................  62 
 PHÂN TÍCH 5 HOẶC 6 THỂ LOẠI BẤT LY DUYÊN THEO 
               TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   ..............................................  64  
 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
               TRONG CÂU SANH HIỆN HỮU DUYÊN    ...................................................................  65 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ..............................................................................  65 
(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .................................................................  67 
(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   .......................................................................  68 
(D) KUSALABYĀKATAPADA – CÂU THIỆN – VÔ KÝ   .........................................  70 
(E) AKUSALABYĀKATAPADA – CÂU BÁT THIỆN – VÔ KÝ  ..............................  71  

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
               TRONG CẢNH TIỀN SINH HIỆN HỮU DUYÊN   ........................................................  71 
 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
               TRONG VẬT TIỀN SINH HIỆN HỮU DUYÊN    ...........................................................  74 
 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
               TRONG HẬU SANH HIỆN HỮU DUYÊN    ....................................................................  76 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN    ..............................................................................  76 





ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     4   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
 

LỜI  MỞ  ĐẦU 
 

TẠNG  VÔ TỶ PHÁP (ABHIDHAMMA PIṬAKA)  gồm có bảy bộ: 
 

(1)  Dhammasanganī – Pháp Tụ,  

(2)  Vibhanga  –  Phân Tích,  

(3)  Dhātukathā  – Nguyên Chất Ngữ,  

(4)  Puggalapaññati  –  Nhân Chế Định,  

(5)  Kathāvatthu  – Ngữ Tông,  

(6)  Yamaka – Song  Đối,  

(7)  Paṭṭhāna  – Phát Thú.   
 

Theo phần chú giải cho thấy, tất cả bảy bộ này quả thật, đều là nơi tiến hành của 

Bậc Toàn Giác, tuy nhiên từ bộ thứ nhất đến bộ thứ sáu, cho dù, quả thực là chỗ tiến 

hành của Bậc Toàn Giác, nhưng tất cả sáu bộ này vẫn chưa hội đủ năng lực đối với 

Bậc Toàn Giác; có ý nghĩa là vẫn chưa rộng lớn thâm sâu đối với Trí Tuệ của Bậc 

Toàn Giác.  

Do đó, trong thời gian Đức Chánh Đẳng Giác quán xét ở sáu bộ đầu thì Ngài tiến 

hành quán xét một cách thông thường, tiếp đến quán xét bộ thứ bảy là bộ Đại Phát 

Thú này thì hào quang sáu loại (sắc) phún tủa từ kim thân Đức Phật ra ngoài.  

Là như vậy, vì bộ Đại Phát Thú này là một bộ kinh rộng lớn, có nội dung thâm 

sâu hơn tất cả bộ kinh mà Đức Phật đã quán xét qua, và là bộ kinh duy nhất thích đáng 

đối với Bậc Trí Toàn Giác vì vừa thích hợp với trí tuệ rộng lớn thâm sâu.  

Do đó, ngay khi Đức Phật đang quán xét nơi đó, làm khởi sanh sự phỉ lạc suốt 

trọn thời gian trú vào Pháp Vị (dhammarasa), ví như kình ngư có tên gọi là 

Timirapingala ở trong đại dương sâu thẳm 84,000 do tuần thường có sự vui mừng 

thích ý một cách mát mẻ trong việc được bơi lội tung hoành ngang dọc trong đại 

dương, dường như thế nào, thì Bậc Toàn Giác cũng thường có sự phỉ lạc thỏa thích 

trong việc quán xét một cách rộng lớn thâm sâu, cực nan kiến (gambhīra) của kinh 

Đại Phát Thú này vậy. 

Một tia sáng xanh phún tủa lan tỏa ra từ râu, tóc và từ nơi cả hai con mắt của 

Ngài.  Một tia sáng vàng phún tủa lan tỏa ra từ sắc da và từ nơi cả hai con mắt của 

Ngài.  Một tia sáng đỏ phún tủa lan tỏa ra từ máu thịt và từ nơi cả hai con mắt của 

Ngài.  Một tia sáng trắng phún tủa lan tỏa ra từ xương cốt, răng và từ nơi cả hai con 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
5 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

mắt của Ngài.  Một tia sáng màu da cam và ánh hào quang sáng rực rỡ lan tỏa ra khắp 

mọi nơi từ kim thân của Ngài. 

Cả sáu loại tia sáng này lan tỏa ra tiếp chạm Đại Địa dầy đặc 240,000 do tuần, ví 

như thỏi vàng trong núi được phủi sạch hết bụi trần.  Và tia sáng này xuyên qua lòng 

đất đến tiếp chạm thủy quyển ở dưới lòng đất dầy đặc 840,000 do tuần, ví như vàng 

nóng chảy ra trong khuôn.  

Rồi xuyên qua nước đến tiếp chạm với khí quyển dầy đặc 960,000 do tuần, ví như 

vàng ở trong núi được chất thành đống.  

Rồi xuyên qua gió đến tiếp chạm khí quyển trong phần phía dưới lòng đất 

(ajjhatākāsa). 

Còn tia sáng ở phần trên chiếu tỏa lên đến các tầng Thiên Giới, từ Cõi Tứ Đại 

Thiên Vương, xuyên qua đến Đao Lợi Thiên, Dạ Ma, Đâu Xuất Đà, Hóa Lạc Thiên, 

Tha Hóa Tự Tại Thiên, cho đến chín tầng Phạm Thiên Giới, thấu suốt Quảng Quả 

Thiên (Vehapphalā), Ngũ Tịnh Cư Thiên, cả bốn tầng Vô Sắc Phạm Thiên Giới.  

Tia sáng xuyên qua cả bốn Vô Sắc Phạm Thiên Giới đi đến tiếp chạm khí quyển 

bên trong Tam Giới.  

Tia sáng hào quang của Đức Phật tỏa khắp mọi nơi, vô cùng tận, bao trùm khắp 

cả thế gian.  

Tia sáng này, chẳng phải được thành tựu do việc cầu nguyện, cũng chẳng phải 

được thành tựu do tiến tu bất cứ thể loại nào, mà phát sanh do bởi quán chiếu Pháp ở 

phần vi tế, thậm thâm vi diệu, quảng bác.  

Chính do nhân này, máu huyết của Ngài trở nên tinh khiết, kim thân thanh tịnh, 

sắc da trong suốt, ánh sắc hào quang có Tâm làm xuất sinh xứ được hiện hữu một 

cách kiên định khắp mọi nơi theo một đường kính 80 hắc tay. 

Do đó, từ ngữ Phát Thú trong bộ kinh thứ bảy này mới có nội dung khác biệt với 

từ ngữ Phát Thú trong phần Satipaṭṭhāna – Niệm Phát Thú (trong Chương thứ Bảy, 

nhóm Bodhipakkhiyadhamma – Giác Chi Pháp).     

Bộ Kinh Đại Phát Thú có nội dung kỳ diệu đặc thù hơn cả sáu bộ trong Tạng Vô 

Tỷ Pháp, trình bày mối tương quan nối tiếp nhau giữa sáu nhóm Pháp: 
 

(1) Lục Phát Thú (6 Paṭṭhāna), 
(2) Tứ Phần Pháp (4 Dhammanaya), 
(3) Thất Giai Đoạn (7 Mahāvāra), 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     6   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Nhị Thập Tứ Duyên (24 Duyên), 
(5) Nhị Giai Đoạn Chỉ Số,  
(6) Tứ Duyên Phần (4 Paccayanaya) 

hiện hành dưới dạng vấn đề (hỏi và đáp xuyên suốt), bao hàm nội dung vô cùng thậm 

thâm thù thắng. 

Trong bộ Kinh này, được kết hợp hai bộ Chú Giải lớn, “Đại Phát Thú” (Mahā 

Paṭṭhāna) và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú” 

(Mahāpaṭṭhānasādhippāyasarūpatthanissaya), vào thành một bộ Chú Giải với nội 

dung đầy đủ súc tích, nhằm đem lại lợi ích với tất cả Học Giả hiền triết có Tâm hoan 

hỷ duyệt ý tầm cầu Giáo Pháp cao siêu, thù thắng trong Kho Tàng Pháp Bảo. 

Qua Tập IV của Bộ Chú Giải Đại Phát Thú và Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung 

Đại Phát Thú, đã được phát hành vào Phật Lịch 2557, Dương Lịch 2013, có sự chứa 

đựng của năm Duyên, là Dị Thục Quả Duyên, Vật Thực Duyên, Quyền Lực Duyên, 

Thiền Na Duyên và Đồ Đạo Duyên.  Tiếp nối theo Tập IV, là Tập V có sự chứa đựng 

với sáu Duyên, gồm có Tương Ưng Duyên, Bất Tương Ưng Duyên, Hiện Hữu 

Duyên, Vô Hữu Duyên, Ly Khứ Duyên và Bất Ly Duyên. 

Với tài trí bất khả tỷ giảo của Ngài Đại Trưởng Lão SADDHAMMA JOTIKA đã 

hình thành trí tuệ sắc bén, soạn tác cả hai bộ Kinh này, luôn cả toàn bộ Tạng Vô Tỷ 

Pháp vô cùng quý báu.  Tất cả Nhân Thiên kính cung trí kính lễ ân đức sâu dầy của 

Ngài.   

Ngưỡng mong trí tuệ đặc thù mà Ngài có được, xin được thâm nhập và khải trí 

vào sở học sở cầu Kỷ Hạ, và vun bồi Tam Thập Pháp Ba La Mật hạnh Trí Tuệ xuyên 

suốt cho đến ngày chứng đắc Quả vị Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội túc duyên Phước 

Báu to lớn, xin thành tâm chấp thủ trí kính lễ và kính dâng Quả Phước Báu thanh cao 

nầy hướng đến hai bậc Ân Sư, Ngài Đại Trưởng Lão TỊNH SỰ (SANTAKICCO 

MAHĀ THERA), và Ngài Đại Trưởng Lão SIÊU VIỆT (ULĀRO  MAHĀ THERA) 

với tất cả lòng thành kính của con.  

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội đủ túc duyên 

Phước Báu to lớn, xin thành kính dâng Quả Phước thanh cao này hướng đến Song 

Thân trí kính của con, Cô Tư Tu Nữ PHẠM THỊ YÊN kính thương (Chùa Siêu Lý – 

Phú Định – Quận 6), đến tất cả Chư Thiên hoan hỷ thùy từ hộ trì Chánh Pháp,  đến tất 

cả những bậc Hữu Ân Phật Tử đã ủng hộ cho việc đánh máy, điều chỉnh, bổ túc  với 

tất cả những kỷ năng kỳ công và phát hành bộ Kinh Đại Phát Thú, và chí đến toàn thể 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
7 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

quý Phật Tử hữu duyên trong Chánh Pháp luôn được an vui trong Cảnh Quả Phước 

như ý nguyện mong cầu, đồng nhau cả thảy.  

Ngưỡng mong ÂN ĐỨC PHÁP BẢO luôn mãi được tồn tại lâu dài cho đến năm 

ngàn năm, đem lợi lạc thù thắng vi diệu đến tất cả Chư Thiên, Chư Phạm Thiên, Nhân 

Loại và tất cả chúng sanh. 

(Anumodanā, Anumodanā, Anumodanā). 

       

           Với tấm lòng Từ Ái,                                      Hết lòng cẩn kính, 

        Mettāparamatthapāramī                                 Bhikkhu PASĀDO 

        Sādhu, Sādhu, Sādhu 

          

-----------------------00000----------------------- 

  

Bố Thí, Pháp Thí vô song 

Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp Hương. 

Bậc Trí biết cách cúng dường 

Kiên trì chân chánh, con đường phúc vinh. 

 

In this world, there are three things of value for one who gives… 

Before giving, the mind of the giver is happy. 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 

After giving, the mind of the giver is uplifted. 

                                                                                      A 6.37 

 

************************** 

 

Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 

Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh. 

 

-------------00000------------- 

 

  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     8   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH 
 

       Trong bộ Kinh này được phân chia ra làm ba phương pháp để tu học: 
 

I.  Học tuần tự từng mỗi Chủ Đề của quyển Kinh.  
Có ý nghĩa học lần lượt từng mỗi Duyên trong hai mươi bốn Duyên, đi theo thứ 

tự mỗi Chủ Đề trong quyển Kinh, dựa theo Chủ Đề của quyển Kinh làm nền tảng để 

tu học, như sau: 

1.  Theo phần Pāli xiển thuật (Paccayuddesa) cùng với lời dịch. 

2. Theo phần Pāli xiển minh (Paccayaniddesa) cùng với lời dịch, luôn cả việc 

phân tích Câu với nội dung Chi Pháp, và Duyên Hiệp Lực (Ghatanā). 

3. Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, 

Thời và Mãnh Lực. 

4.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

5.  Chú Giải và lời giải thích. 

Ví như việc tu học trong phần Pāli xiển thuật về “Nhân Duyên” cho đến “Bất Ly 

Duyên” phải cho đến chấm dứt hết.  Rồi đến phần Pāli xiển minh, tương tự như trên, 

từ Nhân Duyên cho đến Bất Ly Duyên.  Và như thế, tuần tự tu học theo từng phần cho 

đến phần Chú Giải và lời giải thích, là phần cuối cùng.  

Đây là phương pháp tu học thứ nhất (là phương pháp tu học theo thứ tự mỗi Chủ 

Đề trong quyển Kinh đã có hiện bày).    
 

II.  Học từng mỗi Duyên theo thứ tự hạn định của mỗi Chủ Đề mới. 
Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi một Duyên theo thứ tự mỗi Chủ Đề trong năm 

Chủ Đề (như điều một của phương pháp thứ nhất) sắp thành việc tu học tuần tự, như 

sau:  

   1.  Chú Giải và lời giải thích. 

2.  Theo phần Pāli xiển thuật và lời dịch. 

3. Theo phần Pāli xiển minh và lời dịch, cùng với việc phân tích Câu và nội 

dung Chi Pháp (chỉ loại trừ sự việc liên quan với phần Duyên Hiệp Lực). 

4. Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái,  

Giống, Thời và Mãnh Lực. 

5.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

6.  Duyên Hiệp Lực (Ghatanā). 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
9 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Tấu Hợp (Sabhāga):   trình bày phần cuối của “Phân tích Giai Đoạn Vấn 

Đề” trong từng mỗi Duyên. 

-  Hiệp Lực (Ghatanā):  trình bày phần cuối của “Duyên xiển minh” trong 

từng mỗi Duyên. 

Việc tu học trường hợp Duyên Hiệp Lực (Tấu Hợp – Hiệp Lực) cũng nên nhìn 

theo nền tảng của phần Pāli phụ lục của quyển Kinh này để làm phát sanh sự hiểu biết 

một cách rõ ràng. 

Ví như việc tu học Nhân Duyên theo trường hợp của phần “Chú Giải và lời giải 

thích” cho chấm dứt hết. Rồi tiếp theo là việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên 

xiển thuật” v.v. cho đến việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên Hiệp Lực” là 

chấm dứt việc tu học trọn vẹn của phần Nhân Duyên.  

Đây là phương pháp tu học theo phương pháp thứ hai. 
 

III.  Học từng mỗi Giống (hoặc từng mỗi một nhóm) theo thứ tự hạn định 
của mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi Giống (nhóm) theo thứ tự Chủ Đề trong Kinh 

sách đã hạn định (như Chủ Đề theo phương pháp thứ hai) tương tự với việc tu học 

từng mỗi một Duyên trong phương pháp thứ hai vậy.  Tuy nhiên sẽ thay đổi việc tu 

học kể từ Duyên thứ nhất mãi cho đến Duyên thứ hai mươi bốn, với việc bắt đầu tu 

học kể từ mười lăm Duyên hiện hữu trong “Giống Câu Sanh” (Sahajātajāti) cho 

chấm dứt trước.   Rồi tiếp theo là đi đến việc tu học tám Duyên hiện hữu trong “Giống 

Cảnh” (Ārammanajāti) mãi cho đến một Duyên hiện hữu trong Giống cuối cùng là 

“Giống Dị Thời Nghiệp” (Nānakkhanikammajāti) là chấm dứt việc tu học theo 

phương pháp thứ ba. 

Với tu học theo phương pháp thứ ba này, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết rộng lớn 

và dễ dàng trong việc suy nghĩ đến Duyên Hiệp Lực. 

Lại nữa, việc tu học phương pháp thứ hai, là đặc biệt thích hợp cho Học Giả 

muốn được thấu triệt một cách chi tiết hết tất cả từng mỗi Duyên, sẽ làm phát sanh sự 

hiểu biết tương quan tiếp nối mà không gián đoạn, và không phát sanh sự lẫn lộn hoặc 

nghi ngờ trong việc nghĩ đến Duyên Hiệp Lực.  Vì lẽ việc tu học cho đến phần cuối 

cùng từ nơi việc tu học đầy đủ chi tiết ở phần trước đó. Còn việc tu học phương pháp 

thứ ba đặc biệt đối với Học Giả nghĩ đến Duyên Hiệp Lực không cần phải nhớ đến tên  

gọi của cả hai mươi bốn Duyên, và làm cho nhìn thấy Trạng Thái giống nhau và khác 

nhau của từng mỗi Duyên một cách rõ ràng và chính xác. 

----------------------------------------  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     10   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

Namo  Tassa  Bhagavato  Arahato  Sammāsambuddhassa 

Cung Kính Đức Thế Tôn - Ứng Cúng - Chánh Đẳng Giác 

------------------------------------------ 

Mahāpatthānasādhippāyasarūpatthanissaya 

Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú 

-------------------------------------------- 

 

BUDDHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT 
 

Vicittadhammavadannum          Paramatthapāranatgum 

Hanaripum  nayavidum               Vandāmi sirasā garum. 
 

Đệ tử có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh, xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Đẳng Giác, Giáo chủ 

nhân loại, Bậc Toàn Trí thuyết giảng phân tích Chánh Pháp một cách tỷ mỷ tốt đẹp.  

Ngài đã đạt đến tột cùng của bờ an vui là Pháp Siêu Lý.  Ngài đã sát trừ hoàn toàn 

phiền não (kilesa) là chủ các pháp nghịch.  Ngài có trí tuệ thông suốt Pháp Siêu Lý 

một cách vẹn toàn. 
 

Antam jātijarādīnam                  Akāsi dupaduttamo 

Anekassāhacittena              Assāsentam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, bậc chí thượng hơn cả loài hữu tình hai chân. Với 

sự dũng mãnh của Tâm Lực, Ngài đã diệt trừ tất cả mọi khổ đau, về sanh, già, đau, 

chết, v.v. Ngài đã ban phát nguồn sinh lực vi diệu. 
 

Nudeti rāgacittāni                            Nudāpeti param janam 

Nuna attham manussānam         Nusāsantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, Ngài đã giảng dạy đối với tất cả chúng sanh, với ý 

nghĩa trau chuốt, thường làm diệt mất tất cả Tâm hằng hiện hữu sự tham ái.  

 

DHAMMAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP 
 

Atthobhāsehi  jutantam                       Lilāpadasatārakam 

Malahantam  dhammacandam     Vandāmi  sirasādaram. 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
11 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Pháp chói sáng với nội dung 

thâm sâu, kết hợp với sự quyến rũ của các câu Pháp lớn nhỏ, xinh đẹp như một vì sao, 

sáng tỏ như vầng trăng sáng sạch mây mờ. 
 

Vantarāgam vantadosam         Vantamoham vantapāpam 

Vantabālā micchadinnam         Vantatantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, Giáo Pháp có năng lực diệt trừ mọi tham ái, sân 

hận, si mê, xa lìa mọi điều tội lỗi, điều xấu ác, và tà kiến. 
 

Tāresi sabbasattānam                              Tāresi oramatīram 

Tārentam mokkhasamsāram       Tārentantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp có năng lực làm cho tất cả chúng 

sanh được vượt thoát khỏi mọi phiền não và khổ đau; có năng lực làm cho tất cả 

chúng sanh vượt thoát khỏi Tứ Bộc Lưu, vượt thoát khỏi bờ này đến bờ kia, vượt thoát 

khỏi vòng sanh tử luân hồi và cho đi đến chứng đạt Níp Bàn. 
 

Lito yo sabbadukkhesu                          Likkhite pitakattaye 

Limpittepi suvannena                Likkhantantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp đã được các bậc Giáo Thọ A La 

Hán tiền bối soạn thảo khắc ghi vào những mảnh vàng lá, làm thành Tam Tạng để cho 

hàng hậu bối có được học hỏi tu tập,và xin trí kính lễ Pháp Học và Pháp Hành.   

 

SANGHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG 
 

Aggasāra  dhammathitim              Bhaggamānajayasirim 

Aghamigim  hanajivim           Vandāmya  samghakesarim. 
 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Thánh Tăng, bậc đã kiên trì an trú 

trong cùng tột cốt lõi bản thể Pháp.  Bậc đã chiến thắng và kết hợp với điều an lành.   

Bậc đã tiêu diệt hết mọi Pháp đối nghịch là các Pháp Phiền Não cùng với Mạn tùy 

miên đã được đoạn trừ, ví như sư tử dũng mãnh đã sát tử mọi loài nai vậy. 
 

Tosento devamanussānam        Tosento dhammadesapi 

Toseti dutthacittāni                Tosentantam namāmiham. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     12   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo hằng làm cho Chư Thiên và Nhân 

Loại luôn được an vui trong Thiện Pháp.  Là bậc trình bày Giáo Pháp với Pháp Học, 

Pháp Hành và Pháp Thành dẫn đến phát sanh sự vui mừng thỏa thích hoan hỷ trong 

Nhân Loại.   Là bậc làm cho người có Tâm Bất Thiện, với Tâm bị gây tổn hại bởi 

những điều xấu ác, cho được phục thiện và có khả năng đi đến làm cho suy giảm và 

diệt trừ mọi điều xấu ác.  Là người hằng làm cho Tứ Phật đồ chúng được hoan hỷ an 

vui trong Tam Vô Lậu Học.   
 

Sāsanam sampaticchannam            Sāsanantam sivam rammam 

Sāsanam anusāseyyam                         Sāsanantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo đã hướng dẫn Giáo Pháp mà Đức 

Phật đã khéo giảng dạy cho đi đến tốt đẹp, làm thành Pháp Độ Nhân 

(Niyyanikadhamma), dẫn dắt tất cả chúng sanh chặt đứt ái dục thúc phược và chứng 

đạt Níp Bàn, là Pháp an vui tuyệt đối một cách xác thực.  Là bậc hằng luôn hướng dẫn 

dạy bảo Giáo Pháp, hằng dẫn dắt Giáo Pháp cho được tiếp nối mãi, cho trở thành di 

sản bất tử được truyền thừa lại mãi mãi cho thế hệ mai sau.    

 
ĀCARIYAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ 

 

Dhirānadhīrasetthantam                 Silāghasīghanānikam 

Hitāvaham  mahātheram              Panāmya  mama  āceram. 
 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Tôn Sư Đại Trưởng Lão 

Bhaddantanānika  (Ngài là Tăng Trưởng của thủ đô nước Miến Điện).  Ngài là Tôn 

Sư của bần đạo, là một bậc trí thức thông tuệ trong tất cả những bậc trí thức thông tuệ.  

Ngài là bậc có trí tuệ xảo diệu đáng ca ngợi.  Ngài dẫn dắt phần lợi ích thế gian và 

siêu xuất thế gian đến tất cả mọi hạng người. 

 

PATINNĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN 
 

Yācitoham karissāmi                  Sissaganehi  sādhukam 

Mahāpatthānanissayam       Deyyabhāsāya  dullabham. 
 

Bần đạo có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh 

Pháp Quang Minh xin soạn tác kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược 

Nội Dung Đại Phát Thú” với lòng từ ái, thể theo sự yêu cầu của tất cả bậc học giả. 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
13 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Yam nissayam susankhatam          Sudhāriya bhisundaram 

Tam sadāppapannānampi           Vuddhim pāpeti tankhane. 
 

Bần đạo soạn tác hai bộ kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược 

Nội Dung Đại Phát Thú” này có chất lượng ví như vật thực ở cõi Thiên Giới 

(sudhābhojana  –  tiên thực), sẽ thường luôn tăng trưởng trí lực ngay cả với người 

thiểu trí trong khi tinh cần học tập. 

 

-----------------00000---------------- 

 

PATTHANAKĀRA  -  LỜI SỞ NGUYỆN 
 

Abhivaddhantu  me pannā            Saddhā sati  samādhayo 

Parakkamo  lokassāda          Bodhayatthāna param param 
 

Xin cho Tín, Tấn, Niệm, Định và Tuệ của bần đạo luôn được tăng trưởng, ngõ 

hầu đem lại hữu ích đến Tuệ Giác trong thời vị lai.  Đó là niềm ước muốn cao quý 

nhất của Thế Giới Hữu Tình. 
 

Apattham yāva buddhattam       Pannādhikam bhavāmiham 

Jātisarananikova                                Jetthasettho nirantaram 
 

Bao giờ “Tuệ Chí Thượng Giác Hữu” (Pannādhikabuddhabhāva) của bần đạo 

vẫn chưa được đạt thành kết quả,  thì xin nguyện cho bần đạo được chứng đắc ở trong 

kiếp sống có được “Truy Niệm Trí” (Anussarananàna) thanh cao cùng tột, luôn suốt 

mãi với thời gian lâu dài. 
 

Na  jānāmīti  vacanam                   Na kathemi  kudācanam 

Yam loke atthi tam sippam         Sabham jānāmi sādhukam 
 

Bất luận trong kiếp sống nào, hữu nào, thì xin cho bần đạo không có nghe nói đến 

lời nói rằng “không biết chi, không biết chi”, về tên gọi của bất luận nghệ thuật nào 

trong Thế Gian nầy, và xin nguyện cho bần đạo đều được liễu tri hết tất cả. 
 

Sutamattena  yā bhāsā            Samvijjanti anappakā 

Tāsu cheko bhaveyyāmi              Aggappatto susìlavā 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     14   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Bất luận có một loại ngôn ngữ nào, cho dù chỉ là được nghe nói đến, thì cũng xin 

cho bần đạo có được Trí Tuệ để rõ biết hết tất cả các loại ngôn ngữ đó, và cùng tột, 

xin cho bần đạo được thành người có Giới Hạnh thanh cao. 
 

Natthi natthīti vacanam             Dehi dehīti kulanam 

Kudācanam na sunomi            Navadeyyāmi so aham 
 

Xin cho bần đạo không có được nghe nói đến lời nói rằng “không có, không có”,  

và xin cho bần đạo không phải nói đến với lời nói rằng “ xin hãy bi mẫn xả thí”.   
 

Kareyyam  gāravam  garum       Māneyyam mānanāraham 

Vandeyyam  vandanāraham           Pūjeyyam pūjanāraham 
 

Xin cho bần đạo được tôn trọng đến bậc đáng tôn trọng, xin cho bần đạo được tôn 

kính đến bậc đáng tôn kính, xin cho bần đạo được lễ bái đến bậc đáng lễ bái, và xin 

cho bần đạo được cúng dường đến bậc đáng cúng dường. 
 

Abhijjhā issā maccheva             Micchāditthīhi  pāpato 

Mānakodhā kāmalokā               Yāpyarogā gato sadāti 
 

Xin cho bần đạo được xa lìa tách khỏi các Ác Pháp, là cừu hận, tật đố, lận sắt, tà 

kiến, kiêu mạn, phẫn nộ, và sự rung động trong mọi Dục công đức, và trong tất cả 

bệnh tật ốm đau, và xin cho không có nhầm lẫn, lẫn lộn trong suốt mọi thời gian. 

 

NIGAMAGĀTHĀ  -  BÀI KỆ TÓM TẮT 
 

 Nattham patto ayam gantho            Deyyabhāsāya  sankhato 

Tidullabho  bhisundaro                              Sādhūhi atimānito 
 

Với bộ Kinh sách “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát 

Thú”  do bần đạo đã soạn tác, quả là một bộ Kinh sách rất khó liễu tri và là bộ Kinh 

sách rất có giá trị, là nơi đáng được hoan hỷ duyệt ý với những người có đức hạnh, đã 

được kết thúc chỉ là bấy nhiêu đây. 

 

 ----------------------00000---------------------  

 
 
 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
15 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
 

DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN 
SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

SAMPAYUTTAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Sampayuttapaccaya – Tương Ưng Duyên”, thì loại Duyên đó 

được Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên 

- “Cattāro khandhā arūpino annamannam Sampayuttapaccayena paccayo”. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 
 
“Cattāro khandhā arūpino annamannam Sampayuttapaccayena paccayo”-  Tứ  

Danh Uẩn Vô Sắc làm duyên giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau, hoặc đối với nhau, 

với mãnh lực Tương Ưng  Duyên.  

Tức là, Tứ Danh Uẩn Vô Sắc là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, vào thời Tái Tục 

và Bình Nhựt làm duyên giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau, hoặc đối với nhau, với 

mãnh lực Tương Ưng Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 
 
Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pāli của Sampayuttapac -

cayaniddesa – Tương Ưng Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bầy cả hai Câu ở 

phần Niddisitabba – Giải Thích (Câu nầy được đưa lên trình bầy trước tiên) và 

Nidassanākāra – Giải Ngộ (Câu nầy trình bầy làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh.  

Theo phương pháp Pāli điều thứ nhất: Cattāro khandhā arūpino làm Kattupada: 

Câu Chủ Từ trình bầy cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối 

hợp, ở phần một Danh Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn, ba Danh 

Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn, hai Danh Uẩn làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với hai Danh Uẩn.  

Aññamaññaṃ làm Kammapada: trình bầy đến người bị tạo tác (thực hiện), hoặc 

làm Sampadānapada: Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở Duyên, tức là 89  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     16   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, ở phần 3, 1, 2 Danh Uẩn. 

Sampayuttapaccayena làm Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến 

mãnh lực đặc biệt của Tương Ưng Duyên, có hai trường hợp như sau: 

1.  Nếu là Tứ Danh Uẩn, tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, ở trong thời kỳ Tái 

Tục và Bình Nhựt, làm việc giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau, thì có được trong mãnh lực của 

cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) 

là: 
 

(1) Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

2.  Nếu là Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả , tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở 

phối hợp, ở trong thời kỳ Tái Tục và Bình Nhựt, làm việc giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau, thì 

có được trong mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā - Hiệp Lực) là: 
 

(1) Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

    

Paccayo làm Kiriyapada:  Câu Thuật Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

 

LỜI GIẢI THÍCH 
 
Tại nơi đây, không có trình bầy, và sẽ giải thích trong phần Lời Giải Thích một 

cách đầy đủ của 24 Duyên. 

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
17 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 
Vacanattha – Chú Giải: 

“Samam ekuppādatādipakārehi yuttanti =  Sampayuttam” -  Pháp chủng mà 

cùng chung hòa hợp với nhau và đồng khởi sanh trong cùng một sát na với nhau, gọi 

là Tương Ưng. 

“Sampayuttabhāvena upakārako dhammo = Sampayuttapaccayo” -  Pháp giúp 

đỡ lẫn nhau duyên theo nhân cùng chung hòa hợp với nhau, gọi là Tương Ưng Duyên. 

 

LỜI GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 
Tương Ưng Duyên đây, tức là Tâm và Tâm Sở cùng ở phần Danh Pháp, và làm 

Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau; và từ ngữ “Sampayutta” có ý nghĩa là cả hai thể 

loại Pháp nầy, ngay khi sanh khởi thì đồng câu sanh với nhau, khi diệt thì đồng cùng 

diệt với nhau, có cùng chung một Cảnh với nhau, và cùng nương một Căn với nhau.  

Khi hội đủ cả bốn trạng thái nầy rồi, mới gọi là Tương Ưng. 

Cả hai thể loại Pháp nầy cùng câu sanh với nhau làm thành Pháp Tương Ưng đây, 

đó cũng chính là Tâm và Tâm Sở vậy, và việc đồng câu sanh với nhau của Pháp 

Tương Ưng nầy cũng ăn khớp hài hòa thành chung một khối với nhau, khó có khả 

năng sẽ phân tích được rằng cái nầy là cái chi.  Tỷ dụ như một loại thuốc có tên gọi là 

“Catumadhurasa - Tứ Mật Trấp” đó là sự hòa trộn của cả bốn loại, là bơ lỏng, dầu 

mè, mật ong, đường thốt nốt.  Khi lấy cả bốn món như đã được đề cập cho kết đặc vào 

nhau thì vị của thuốc nầy sẽ hòa hợp chung với nhau thành một vị, cho đến người thọ 

dụng khó có khả năng sẽ quả quyết nói một cách đoan chắc rằng đây là vị của bơ lỏng, 

hoặc vị của dầu mè, hoặc vị của mật ong hoặc là vị của đường thốt nốt.  Điều nầy như 

thế nào thì Tâm và Tâm Sở cũng tương tự, ngay khi sát na sanh khởi thì hòa hợp vào 

nhau thành một khối, khó có thể sẽ tách ra được rằng đâu là Tâm, và đâu là Tâm Sở, 

cũng tương tự với Tứ Mật Trấp vậy.   

Ngoài ra khỏi trạng thái hòa hợp vào nhau thành một khối, Pháp Tương Ưng tức 

là Tâm và Tâm Sở vẫn còn làm nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau, chẳng hạn như là 

vào sát na Tâm căn Tham sanh khởi bởi do nương vào Cảnh Sắc làm thành nhân thì 

Tâm Sở cũng câu sanh với Tâm căn Tham vừa theo thích hợp.  Tâm và Tâm Sở câu 

sanh với nhau đây, khi đề cập theo Uẩn thì có Tứ Danh Uẩn là Thọ Uẩn, Tưởng Uẩn, 

Hành Uẩn và Thức Uẩn.  Trong cả Tứ Danh Uẩn nầy, thường làm được Năng Duyên 

và Sở Duyên lẫn nhau, đề cập là khi Thọ Uẩn làm Năng Duyên thì cả ba Danh Uẩn 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     18   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

còn lại làm Sở Duyên; hoặc là khi ba Danh Uẩn làm Năng Duyên thì một Danh Uẩn 

còn lại làm Sở Duyên; hoặc khi hai Danh Uẩn làm Năng Duyên thì hai Danh Uẩn còn 

lại làm Sở Duyên.  Việc thay đổi lẫn nhau về việc làm Năng Duyên và Sở Duyên 

trong cùng một sát na sanh khởi được như vậy, cũng chính là do mãnh lực từ nơi 

Tương Ưng Duyên. 

Khi đề cập theo nhiệm vụ thì mỗi loại của Tứ Danh Uẩn làm nhiệm vụ khác biệt 

nhau, tức là Thọ Uẩn thì làm nhiệm vụ thọ lãnh Cảnh, Tưởng Uẩn thì làm nhiệm vụ 

tưởng nhớ Cảnh, Hành Uẩn thì làm nhiệm vụ sắp bầy tạo tác Cảnh và Thức Uẩn thì 

làm nhiệm vụ liễu tri Cảnh.  Khi là như vậy cũng có thể lại làm cho có sự hiểu biết 

rằng từng mỗi sát na, mỗi loại của Tứ Danh Uẩn nầy, xen lẫn làm nhiệm vụ với nhau, 

chẳng hạn như là ngay khi nhìn thấy Cảnh Sắc thì Thức Uẩn làm nhiệm vụ liễu tri 

trước, tiếp đến thì Thọ Uẩn làm nhiệm vụ thọ lãnh Cảnh, tiếp đến thì Tưởng Uẩn làm 

nhiệm vụ tưởng nhớ Cảnh, và tiếp đến là Hành Uẩn làm nhiệm vụ tạo tác Cảnh, như 

vầy chẳng hạn.  Điều xác thực quả thật là không phải như vậy, vì theo lẽ thường nhiên 

thì cả Tứ Danh Uẩn nầy, cho dù có trạng thái và việc làm khác biệt nhau, tuy nhiên 

ngay sát na sanh khởi lại thường luôn đồng câu sanh với nhau, chẳng phải sanh tuần 

tự riêng từng mỗi Uẩn và trong việc làm nhiệm vụ của từng mỗi Uẩn thì cũng hiện 

hành vào cùng một thời điểm với nhau, chẳng có sự trái nghịch với nhau.  Việc hiện 

hành được như vậy, là cũng chính do bởi việc giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau, theo 

cách làm hòa trộn với nhau, do đó mới được gọi là Tương Ưng Duyên. 

Tóm lại, Tương Ưng Duyên đây, là cả Tứ Danh Uẩn và đó chính là Tâm và Tâm 

Sở, làm Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau, đồng câu sanh trong cùng một sát na với 

nhau, theo mãnh lực của Tương Ưng Duyên.    

              

PHÂN TÍCH TƯƠNG ƯNG DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 
GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 
Trong Tương Ưng Duyên nầy, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của 

Pháp làm thành Tương Ưng Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  chỉ có một loại duy nhất, là phối hợp với nhau một cách 

hài hòa khắn khít và y như thể là một, đề cập là trong sát na mà Tâm và Tâm Sở 

sanh khởi thì không có khả năng để biết được rằng cái nào là Tâm, cái nào là 

Tâm Sở (Sampayutta – Tương Ưng). 

* Rằng theo Chủng Loại:  là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian:  là thời kỳ Hiện Tại (paccuppannakāla). 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
19 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Mãnh Lực:  là có hai loại mãnh lực là: Mãnh Lực Xuất Sinh và Mãnh 

Lực Bảo Hộ. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 
Trong Tương Ưng Duyên xiển thuật nầy, tóm lược ba thể loại Nội Dung hiện hữu 

như sau: 

Tương Ưng Duyên có cả Tứ Danh Uẩn làm Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau, 

đồng câu sanh trong cùng một thời điểm.  Tuần tự trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu 

trong Tương Ưng Duyên, đó là: 1/ Pháp Năng Duyên, 2/ Pháp Sở Duyên, 3/ Pháp 

Địch Duyên. 
 

1. Pháp Tương Ưng Năng Duyên (Sampayuttadhamma):  Tứ Danh Uẩn Tái 

Tục - Bình Nhựt (Pavattipatisandhināmakhandha) là 89 Tâm, 52 Tâm Sở giúp đỡ hỗ 

tương lẫn nhau. 

2. Pháp Tương Ưng Sở Duyên (Sampayuttapaccayuppannadhamma): là 89 

Tâm, 52 Tâm Sở hiện hành một cách đối chiếu tương phản lẫn nhau. 

3. Pháp Tương Ưng Địch Duyên (Sampayuttapaccanikadhamma):  tất cả Sắc, 

gồm có Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
VÀ CHI PHÁP TRONG TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 
Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là 

Câu Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên, kế đó phân tích Pháp 

Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 
“KUSALAPADĀVASĀNA - PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sampayuttapaccayena paccayo” –  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Tương Ưng 

Duyên.  

Pháp Thiện làm Tương Ưng Năng Duyên, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     20   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Thiện làm Tương Ưng Sở Duyên, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp.   

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalo eko khandho tinnannam khandhānam Sampayuttapaccayena 

paccayo” -  Một Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn 

Thiện với mãnh lực Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

phối hợp, làm Tương Ưng Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương 

Ưng Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa Sampayuttapaccayena paccayo” -  Ba 

Danh Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn với mãnh lực Tương Ưng 

Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương 

Ưng Năng Duyên.    

Một Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương 

Ưng Sở Duyên.  
 

 3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam Sampayuttapaccayena paccayo” -  

Hai Danh Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn với mãnh lực Tương 

Ưng Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương 

Ưng Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương 

Ưng Sở Duyên. 
 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay 

thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanā - Hiệp Lực) đồng 

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
21 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện, chỉ được duy nhứt trong 

thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và bảy Thánh Nhân (trừ bậc Vô 

Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện và 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện, tùy theo trường hợp. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 
“AKUSALAPADĀVASĀNA - PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sampayuttapaccayena paccayo” – 

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực 

Tương Ưng Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Tương Ưng Năng Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

phối hợp. 

Pháp Bất Thiện làm Tương Ưng Sở Duyên, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp.   
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho tinnannam khandhānam Sampayuttapaccayena 

paccayo” -  Một Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn 

Bất Thiện với mãnh lực Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở phối hợp, làm Tương Ưng Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm 

Tương Ưng Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa Sampayuttapaccayena paccayo” -  Ba  

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     22   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Danh Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn với mãnh lực Tương Ưng 

Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm 

Tương Ưng Năng Duyên.    

Một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm 

Tương Ưng Sở Duyên. 
  

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam Sampayuttapaccayena paccayo” -  Hai 

Danh Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn với mãnh lực Tương Ưng 

Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm 

Tương Ưng Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm 

Tương Ưng Sở Duyên. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện đây, 

ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà - Hiệp Lực) 

đồng cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt.  

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện 

và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA - PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
23 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Sampayuttapaccayena paccayo” -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Tương Ưng 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Tương Ưng Năng Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy 

Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo trường hợp. 

Pháp Vô Ký làm Tương Ưng Sở Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy 

Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo trường hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Vipākabyākato kiriyābyākato eko khandho tinnannam khandhānam 

Sampayuttapaccayena paccayo” -   Một Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy 

Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy 

Tác, với mãnh lực Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác, 

là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, trong thời kỳ Bình 

Nhựt, làm Tương Ưng Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục 

Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương Ưng Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa Sampayuttapaccayena paccayo” -  Ba 

Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

một Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác, với mãnh lực Tương Ưng 

Duyên.  

Tại đây, ba Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục 

Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, trong thời kỳ Bình Nhựt, làm Tương 

Ưng Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục 

Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương Ưng Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhànam Sampayuttapaccayena paccayo” -  Hai 

Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác, với mãnh lực Tương Ưng Duyên.  

Tại đây, hai Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     24   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, trong thời kỳ Bình Nhựt, làm Tương 

Ưng Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục 

Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Tương Ưng Sở Duyên. 
 

4/ “Patisandhikkhane eko khandho tinnannam khandhānam Sampayuttapacca 

- yena paccayo” -   Trong sát na Tái Tục, một Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký 

Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký 

Duy Tác, với mãnh lực Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Tái Tục, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái 

Tục, 35 Tâm Sở phối hợp, trong thời kỳ Tái Tục, làm Tương Ưng Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Tái Tục còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, làm Tương Ưng Sở Duyên. 
 

5/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa Sampayuttapaccayena paccayo” -  Ba 

Danh Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn, với mãnh lực Tương 

Ưng Duyên.  

Tại đây, ba Danh Uẩn Tái Tục, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, trong thời kỳ Tái Tục, làm Tương Ưng Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Tái Tục còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, làm Tương Ưng Sở Duyên. 
 

6/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam Sampayuttapaccayena paccayo” -  Hai 

Danh Uẩn Tái Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Tái Tục, với 

mãnh lực Tương Ưng Duyên.  

Tại đây, hai Danh Uẩn Tái Tục, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, trong thời kỳ Tái Tục, làm Tương Ưng Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Tái Tục còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, làm Tương Ưng Sở Duyên. 

Chi Pháp và Thời Gian, Địa Giới, v.v. suốt cho đến Phần Tính Giản Đơn (Sud – 

dhasankhayāvāra) và Duyên ở Phần Tấu Hợp (Sabhāga) trong Tương Ưng Duyên, 

nên hiểu biết theo phần Lời Dịch đã được trình bầy, vì lẽ nội dung ý nghĩa đã được 

hiện bầy rõ ràng.  Đối với mãnh lực Duyên vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian, luôn cả trong thời gian Tái Tục và thời gian Bình Nhựt, thì có được 7 Duyên, đó 

là: 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
25 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

Lại nữa, việc giải thích trong Tương Ưng Duyên, nương theo Ngài Giáo Thọ Sư 

thì có giải thích rằng: Duyên vào giúp đỡ trong phần “Abyākato dhammo – Pháp Vô 

Ký”  là có thêm Dị Thục Quả Duyên đó, vì có Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả.  Trong Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện có Duyên vào giúp đỡ bằng nhau là 6 Duyên, không có Dị Thục 

Quả Duyên, bởi vì không có Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả.  Có điều thắc mắc là, tại sao 

với cả hai Duyên là, Thiền Na Duyên, Đồ Đạo Duyên lại có số Duyên vào giúp đỡ 

nhiều hơn là Tương Ưng Duyên, và Tương Ưng Duyên nầy cũng được vào giúp đỡ 

trong Thiền Na Duyên, Đồ Đạo Duyên, chẳng phải hay sao ?  Nhưng tại sao Tương 

Ưng Duyên đây, lại hạn chế Duyên vào giúp đỡ chỉ là 6 Duyên, thì chẳng phải mâu 

thuẫn với nhau hay sao ?  Không có mâu thuẫn, vì trong Tương Ưng Duyên nầy, Đức 

Phật Ngài khải thuyết chẳng lưu tâm vào những Tâm Sở khác.  Trong Thiền Na - Đồ 

Đạo, Đức Phật Ngài lập ý nhắm đến Tâm Sở mà làm thành Chi Thiền, Chi Đạo.  Vả 

lại nữa, trong Thiền Na - Đồ Đạo đây, cũng có Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục.   

Trong Tương Ưng Duyên đây, đặc biệt chỉ đề cập toàn là Danh Pháp, thì có điều 

vấn hỏi là, tại sao Nhân Duyên mới vào không được trong bài Tương Ưng Duyên   

nầy ?  Vì Nhân Duyên có Sắc Tâm Thiện, Sắc Tâm Bất Thiện nên mới không lấy 

được.  Khi là như vậy, thì vì sao trong Cõi Phạm Thiên Vô Sắc Giới cũng chỉ toàn là 

Danh Pháp mà cũng không vào được ?  Không được, vì lẽ Đức Phật Ngài lập ý khải 

thuyết chỉ nhắm lấy duy nhất là Hành Uẩn làm Duyên, nhưng trong Tương Ưng 

Duyên không có được lập ý chỉ lấy duy nhất là Hành Uẩn làm Nhân, trái lại lập ý 

nhắm lấy Tứ Danh Uẩn, lập ý khải thuyết rằng “Eko khandho tinnannam 

khandhānam” rồi trở lại khải thuyết là “Tayo khandhā ekassa khandhassa”.  Còn ở 

trong Nhân Duyên, thì không có được lập ý khải thuyết như thế nầy.  Khi là như vậy 

rồi, thì trong Tâm Bất Thiện đó, khi Tham khởi sanh cũng có Si Tương Ưng hiện hữu, 

Sân khởi sanh cũng có Si Tương Ưng hiện hữu, thì thế sao không gọi là Tương Ưng 

Duyên ?  Không gọi được, là vì có Sắc. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     26   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Mỗi Lộ Trình Tâm sanh khởi sẽ phải loại trừ ra “Abyākato dhammo” tức là Tâm 

Dị Thục Quả được không ?  Không được, tại đây lập ý lấy Lộ trình Ngũ Môn ở phần 

Cảnh Cực Cự Đại (Atimahantārammana) là phải thường luôn có Tâm Na Cảnh, và 

Lộ trình Ý Môn ở phần Cảnh Minh Hiển (Vibhūtārammana), và Lộ trình Ngũ Môn 

chủ yếu khác cũng không loại trừ được, tức là Nhãn Thức, Tiếp Thâu, Thẩm Tấn, và 

Khai Ngũ Môn, Khai Ý Môn của bất cứ hạng Phàm Phu hoặc là Bậc Vô Sinh, cũng 

không thể loại trừ hai thể loại Tâm nầy được, và Đổng Lực Duy Tác, tức là việc hành 

động, việc nói năng, việc nghĩ suy của bậc Vô Sinh.  Nếu sẽ được, tức là Lộ trình Ý 

Môn ở phần Cảnh Bất Minh Hiển (Avibhūtārammana) Cảnh không thể hiện bầy vì 

Cảnh Sắc hy thiểu, và Tâm Đổng Lực thụ hưởng hết, không còn dư sót đến Na Cảnh.  

Nếu là Lộ trình Ngũ Môn thì cũng không loại trừ được và trong sát na mà đắc Đạo rồi 

Quả phải khởi sanh.  Tại đây, cũng có một điều nữa mà không thể loại trừ  Abyākato  

đó là Dị Thục Quả không thể được nữa, khi mà một cách đoan chắc rồi thì thành thử 

không thể loại trừ được, tức là Khai Ngũ Môn và Khai Ý Môn cần phải có ở mỗi Lộ 

Trình Tâm.  

Ghi chú:  Trong Tứ Danh Uẩn Duy Tác, vào thời gian làm Năng Duyên và Sở 

Duyên hỗ tương lẫn nhau thì Dị Thục Quả Duyên không được liệt kê vào. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và bốn bậc Thánh Quả, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, 

và trong Tâm Hữu Phần vẫn chưa đến Lộ Trình, tùy theo trường hợp. 

 

SAMPAYUTTAPACCAYASUDDHASANKHAYĀVĀRA – 
PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 
Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “Suddhapada” 

giai đoạn Vấn Đề của Tương Ưng Duyên có được ba câu như sau: 
 

 (1) Kusalo kusalassa Sampayuttapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Tương Ưng Duyên. 

 (2) Akusalo akusalassa Sampayuttapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Tương Ưng Duyên. 

 (3) Abyākato abyākatassa Sampayuttapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Tương Ưng Duyên. 



DUYÊN THỨ MƯỜI CHÍN:  SAMPAYUTTAPACCAYA – TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
  

 

  
27 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

SAMPAYUTTAPACCAYASABHĀGA – 
TƯƠNG ƯNG DUYÊN TẤU HỢP 

 
Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Câu Sanh Duyên, 

(2) Hỗ Tương Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Tương Ưng Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
KẾT THÚC TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

------------------------------------------------- 

 
 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     28   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
 

DUYÊN THỨ HAI MƯƠI 
VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

VIPPAYUTTAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Vippayuttapaccaya – Bất Tương Ưng Duyên”, thì loại Duyên 

đó được Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh 

Duyên –  

“Rūpino dhammā arūpīnam dhammānam Vippayuttapaccayena paccayo       

Arūpino  dhammā  rūpīnam  dhammānam  Vippayuttapaccayena paccayo”. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 
 
1/ Rūpino dhammā arūpīnam dhammānam Vippayuttapaccayena paccayo -  

Những Sắc Pháp làm duyên cho Pháp Vô Sắc với mãnh lực Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, Lục Sắc Vật làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 7 Thức Giới (trừ 4 

Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới) và Tâm Sở phối hợp, với mãnh lực Câu Sanh Bất 

Tương Ưng Duyên và Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên.  
 

2/ Arūpino dhammā rūpīnam dhammānam Vippayuttapaccayena paccayo -  

Những Pháp Vô Sắc làm duyên cho Sắc Pháp với mãnh lực Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn (tức là 85 Tâm, trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới), 52 

Tâm Sở phối hợp, làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Sắc xuất sinh xứ, với 

mãnh lực Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên và Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên.    

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 
 
Khi phân tích theo phần Pāli của Niddisitabba  - Giải Thích (Câu nầy được đưa 

lên trình bầy trước) và  Nidassanākāra  - Giải Ngộ (Câu nầy trình bầy làm cho rõ 

thêm nội dung và cho được thấy loại kiểu mẫu), thì cũng hiện hành tương tự với Nhân 

Duyên xiển minh. 

Theo phương pháp Pāli điều thứ nhất,  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
29 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Nếu là Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên (Sahajātavippayuttapaccaya):  

Rūpino dhammā làm Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Năng 

Duyên, tức là Sắc Ý Vật đồng câu sanh với Tâm Tái Tục.  

Arūpīnam dhammānam làm Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết 

đến Sở Duyên, tức là Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn. 

Vippayuttapaccayena làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến 6 

mãnh lực Duyên, đó là:  
 

(1) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hỗ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên,  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với duy nhất 

một cách đặc biệt bởi mãnh lực của Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 
 

* Nếu là Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên (Purejātavippayuttapaccaya):  

Rūpino dhammā  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Năng 

Duyên, tức là Lục Sắc Vật. 

Arūpīnam dhammānam làm Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết 

đến Sở Duyên, tức là 7 Thức Giới (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới), Tâm Sở 

phối hợp. 

Một phần khác nữa, Chi Pháp của Câu Chủ Từ và Câu Liên Hệ, nếu trình bầy 

theo phần Vật Tiền Sinh Y Duyên (Vatthupurejātanissayapaccaya) và Vật Cảnh Tiền 

Sinh Y Duyên (Vatthārammanapurejātanissayapaccaya), là kể từ điều thứ sáu trở  

đi. 

Vippayuttapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực,  

* Nếu trong khoảng giữa Lục Sắc Vật làm Năng Duyên, 7 Thức Giới và Tâm Sở 

phối hợp (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới) làm Sở Duyên, thì trong tất cả 5 mãnh 

lực Duyên, đó là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     30   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Vật Tiền Sinh Duyên, 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với duy nhất 

một cách đặc biệt bởi mãnh lực của Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên.  

* Nếu trong khoảng giữa Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi 

ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi, hoặc 49 Sắc Ý Vật ở thời gian Trụ 

(Thītipattahadayavatthurūpa) làm Năng Duyên.  Khai Ý Môn, 5 Đổng Lực Cận Tử, 

11 Tâm Na Cảnh hoặc Khai Ý Môn, 29 Đổng Lực Dục Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 2 Tâm 

Thần Túc Thắng Trí (Iddhividhaabhinnācitta) Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, Lận, Hối, 

Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Sở Duyên, thì trong tất cả 6 mãnh lực Duyên, 

đó là: 
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Duyên, 

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên.  
   

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với duy nhất 

một cách đặc biệt bởi mãnh lực của Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

* Nếu trong khoảng giữa Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi 

ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi, hoặc 49 Sắc Ý Vật ở thời gian Trụ 

mà có được tiếp thâu việc chú tâm, làm Năng Duyên.  Trong 5 Đổng Lực Cận Tử căn 

Tham hoặc 7 Đổng Lực căn Tham, trong thời kỳ Bình Nhựt làm thành người có sự 

chú tâm kiên cường, làm Sở Duyên, thì trong tất cả 8 mãnh lực Duyên, đó là:  
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên, 

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 

(5) Cảnh Cận Y Duyên, 

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Duyên, 

(7) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
31 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với duy nhất 

một cách đặc biệt bởi mãnh lực của Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

* Nếu trong khoảng giữa Ngũ Vật làm Năng Duyên, Ngũ Thức Giới làm Sở 

Duyên, thì trong tất cả 6 mãnh lực Duyên, đó là: 
 

(1) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(3) Vật Tiền Sinh Duyên, 

(4) Vật Tiền Sinh Quyền Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên.  
   

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với duy nhất 

một cách đặc biệt bởi mãnh lực của Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 
 

Theo phương pháp Pāli điều thứ hai: 

* Nếu là Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên (Sahajātavippayuttapaccaya): 

Arūpino dhammā làm Kattupada:  Câu Chủ Từ , trình bầy cho biết đến Pháp Năng 

Duyên,  tức là Tứ Danh Uẩn Tái Tục – Bình Nhựt Cõi Ngũ Uẩn (trừ 4 Tâm Dị Thục 

Quả Vô Sắc Giới, 10 Ngũ Song Thức  và Tâm Tử của bậc Vô Sinh). 

Rūpīnam dhammānam  làm  Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết 

đến Sở Duyên, tức là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

Vippayuttapaccayena  làm Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến 7 

mãnh lực Duyên, đó là: 
 

(1) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với duy nhất 

một cách đặc biệt bởi mãnh lực của Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     32   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Nếu là Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên (Pacchājātavippayuttapaccaya):  

Arūpino dhammā làm Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Năng 

Duyên, tức là Tứ Danh Uẩn Cõi Ngũ Uẩn, có Hữu Phần thứ nhất, v.v. sanh phía sau 

sau. 

Rūpīnam dhammānam làm Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết 

đến Pháp Sở Duyên, tức là Nhất Thân (Ekajakāya), Nhị Thân (Dvijakāya), Tam Thân 

(Tijakāya), Tứ Thân (Catujakāya) đồng câu sanh với cái Tâm trước trước, có Tâm 

Tái Tục, v.v. rồi vào đến thời gian Trụ. 

Vippayuttapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến cả 

4 mãnh lực Duyên, đó là: 
 

(1) Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Hậu Sanh Duyên, 

(3) Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(4) Hậu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo thích hợp, với duy nhất 

một cách đặc biệt bởi mãnh lực của Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

LỜI GIẢI THÍCH 
 
Trong Bất Tương Ưng Duyên nầy, khi đã quán sát rồi thì cần nên thấy được rằng 

mặc dù 6 Cảnh Sắc sẽ giúp đỡ ủng hộ đối với 6 loại Cảnh Pháp (Ārammanika -

dhamma) như bất luận có Tâm Nhãn Môn (Cakkhudvārikacitta) v.v.  Tuy nhiên, tại 

nơi đây, Đức Phật Ngài không có lập ý sắp đặt vào bất luận loại nào trong Bất Tương 

Ưng Năng Duyên – Sở Duyên.  Có thể sắp đặt duy nhất chỉ là ở trong nhóm Cảnh 

Duyên, là chỉ với những 6 loại Cảnh Sắc và 6 loại Cảnh Pháp đây làm thành Bất 

Tương Ưng. 

Câu chuyện nầy, Ngài Chú Giải Sư có đề cập rằng việc làm thành Bất Tương Ưng 

từ nơi 6 loại Cảnh Sắc với 6 loại Cảnh Pháp, quả là hiện bầy rõ ràng, không có điều 

chi phải thắc mắc.  Tuy nhiên, trong khoảng giữa 6 Vật (Cha Vatthu) với 7 Thức Giới 

(7 Vinnānadhātu) mà làm thành Năng Duyên với Sở Duyên, thì sẽ có điều thắc mắc 

là khi 7 Thức Giới sanh khởi từ 6 Vật thì y như thể là 7 loại Thức Giới nầy đã hiện 

hữu ở trong cả 6 Sắc Vật với sự hòa hợp thành cùng một thể chất với nhau, nhưng quả 

thực là không có được hiện hữu như vậy, cho đến khi được tiếp xúc với Nhân Duyên 

một cách thích hợp rồi, thì những 7 loại Thức Giới nầy mới sẽ khởi sanh.  Chính 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
33 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nương vào điều cần phải thắc mắc nầy, Đức Phật Ngài mới lập ý chỉ lấy 6 loại Sắc Vật 

với 7 loại Thức Giới nầy, để thành Pháp hiện hành cho đặng làm thành Bất Tương 

Ưng Năng Duyên và Sở Duyên. 

Còn Tứ Danh Uẩn mà giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Sắc Thân (Catujakāya), cho dù  

quả thật là sẽ sanh ở trong phần Nội Thân, tuy nhiên việc giúp đỡ ủng hộ của Tứ Danh 

Uẩn đối với Tứ Sắc Thân đây, là với việc làm thành Bất Tương Ưng, không thể làm 

thành Tương Ưng được, do đó, Đức Phật Ngài mới lập ý trình bầy trong Bất Tương 

Ưng Duyên nầy. 

 

CHÚ GIẢI KHÁI LƯỢC VÀ GIẢI THÍCH TÓM TẮT 
TRONG BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 
Vacanattha – Chú Giải Khái Lược 

“Ekuppādatādipakārehi  na payuttanti = Vippayuttam” -  Pháp mà không hòa 

hợp nhau theo phương cách đồng sanh với nhau (Ekuppādatā – Câu Sanh), v.v. gọi là 

Bất Tương Ưng. 

“Vippayuttabhāvena  upakārako  dhammo = Vippayuttapaccayo” -  Pháp mà hỗ 

trợ nhau theo việc làm thành bất tương ưng, gọi là Bất Tương Ưng Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT TRONG BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 
Bất Tương Ưng Duyên đây, tức là cả hai Danh và Sắc làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với cả hai Danh và Sắc theo việc làm thành Bất Tương Ưng Duyên, và Bất Tương 

Ưng Duyên nầy có ý nghĩa trực tiếp đối nghịch với Tương Ưng Duyên, tức là không 

hòa hợp với 4 loại trạng thái, đó là: 
 

1. Ekuppāda:  Đồng Sanh, 

2. Ekanirodha:  Đồng Diệt, 

3. Ekārammana:  Đồng Cảnh, 

4. Ekavatthuka:  Đồng Trú Căn. 
 

Khi không có hòa hợp với cả 4 loại trạng thái nầy, nên mới được gọi là Bất 

Tương Ưng, có ý nghĩa là, cho dù quả thực có đồng câu sanh với nhau, chẳng hạn như 

ngay sát na mà Tâm sanh khởi thì Sắc Tâm cũng đồng cùng sanh, và trong thời Tái 

Tục thì ngay sát na Tứ Danh Uẩn sanh khởi, Sắc Nghiệp cũng đồng cùng sanh khởi.  

Việc câu sanh hoặc đồng cùng sanh với nhau như thế nầy, cũng không được gọi là 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     34   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tương Ưng, do bởi nguyên nhân là Danh và Sắc, cho dù sẽ cùng sanh với nhau thành 

“Ekuppāda” (Đồng Sanh) đi nữa, nhưng vẫn không hội đủ cả Tứ Trạng Thái như đã 

có được đề cập đến rồi, do đó mới không thể làm được Tương Ưng, và gọi là Bất 

Tương Ưng. 

Tỷ dụ như có hai người ở chung một nhà, tuy nhiên không phải là bà con anh em 

với nhau, và việc ăn ở ngủ nghỉ cho đến cả tiền bạc cũng chẳng có được tiêu xài 

chung với nhau, bất quá chỉ là ở chung một nhà mà thôi.   Nếu như sẽ có người hỏi 

rằng hai người nầy là bà con với nhau hay không, thì sẽ phải trả lời rằng chẳng phải 

như vậy đâu.  Đó chỉ là nương nhau ở chung trong cùng một nhà mà thôi.  Điều nầy 

như thế nào, thì tất cả chúng hữu tình hữu sanh mạng, cho dù Danh Pháp với Sắc Pháp 

có câu sanh với nhau, hoặc là nương tựa vào nhau, hoặc là Sắc sanh trước Danh, thì 

những loại nầy cũng có nhiệm vụ duy nhất là giúp đỡ hỗ trợ lẫn nhau với việc làm 

thành Bất Tương Ưng Duyên mà thôi.  

Một phần khác nữa, Ngài Giáo Thọ cổ xưa đã tỷ dụ Bất Tương Ưng Duyên nầy 

giống như với 6 loại vị, đó là ngọt, chua, chát, mặn, cay, đắng.  Khi lấy tất cả 6 loại vị 

nầy đem hòa trộn vào chung với nhau, thì không có khả năng kết hợp lại với nhau cho 

thành một vị chung nhất, chẳng hạn như bất luận một nồi canh ca ri nào mà khi đem 

hòa hợp đủ cả 6 loại vị, có ngọt, mặn, chua, cay, v.v. vào với nhau, tuy nhiên những 

loại vị nầy cũng không có khả năng hòa hợp lại thành một vị chung nhất, và người thọ 

thực có khả năng nói được tức thì rằng đây là vị chua, đây là vị mặn, và đây là vị ngọt, 

trái nghịch với Tứ Mật Trấp (Catumadhurasa) đã được trình bầy trong phần Tương 

Ưng Duyên.  Một trường hợp khác nữa, các loại vị nầy thường làm nhiệm vụ riêng 

biệt của mình, và cũng có trạng thái riêng biệt của mình, trong cùng một phương thức, 

tức là vị chua thì có nhiệm vụ làm cho nồi canh ca ri đó có vị chua hiện bầy, vị mặn 

thì có nhiệm vụ làm cho nồi canh ca ri đó có vị mặn hiện bầy, và vị ngọt, cay, đắng, 

chát, cũng cùng một phương thức như nhau.   Bất luận một vị nào cũng không có khả 

năng sẽ kéo lôi những vị khác cùng hòa chung với mình để cho thành một vị chung 

nhất, và chua cũng vẫn là chua, và ngọt cũng vẫn là ngọt, mà thôi. 

Điều tỷ dụ nầy như thế nào, thì Danh Pháp và Sắc Pháp, cho dù quả thực là câu 

sanh nhau, tuy nhiên Danh cũng vẫn còn là Danh, Sắc cũng vẫn còn là Sắc, và không 

thể hòa chung thành một với nhau được.  Việc làm nhiệm vụ ở mỗi loại của Danh 

Pháp và Sắc Pháp cũng hiện hành khác biệt nhau, tức là ngay sát na Danh Pháp sanh 

khởi thì thường làm nhiệm vụ tiếp thâu Cảnh, còn Sắc Pháp thì làm nhiệm vụ đi theo 

sự chỉ đạo của Danh Pháp một lần nữa.  Việc khác biệt của Danh Pháp và Sắc Pháp là 

như vậy, nên mới có khả năng phân tách ra được rằng đây là Danh và đây là Sắc.  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
35 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Chẳng hạn như trong việc tiến tu Thiền Quán (Vipassanā) thì khi hành giả đạt được 

Tuệ Phân Biệt Danh Sắc (Nāmarūpaparicchedanāna), nếu hành giả là Tịnh Quán Trí 

Giả (Suddhivipassanānika) thì thường đa phần là thấy Thực Tính của Sắc trước, còn 

nếu hành giả là Chỉ Quán Trí Giả (Samathavipassanānika) thì thường đa phần là thấy 

Thực Tính của Danh trước.  Khi quán sát tiếp tục cho đến nhìn thấy cả Danh và Sắc, 

điều nầy trình bầy cho thấy được rằng cả hai Danh Pháp và Sắc Pháp đây, không có 

khả năng hòa hợp khắn khít với nhau thành chung một khối, tương tự như Tâm và 

Tâm Sở là phần Danh Pháp với nhau vậy.  Do đó, việc câu sanh nhau nhưng không 

hòa hợp như vầy, mới được gọi là thành Bất Tương Ưng, tương tự như điều tỷ dụ vừa 

nêu ở phần trên vậy.   
  

Lời nói rằng “Bất Tương Ưng” đây, có hai loại, đó là: 

1. Abhāvavippayuyya – Khiếm Diện Bất Tương Ưng:  có ý nghĩa là thành Bất 

Tương Ưng với sự không có, chẳng hạn như là “Ditthigatavippayutta – Bất 

Tương Ưng Kiến”  là Tâm không phối hợp với Tà Kiến, hoặc Tâm xa lìa khỏi 

Tà Kiến, hoặc Tâm không có Tà Kiến.  “Nānavippayutta – Bất Tương Ưng 

Trí”  là Tâm không phối hợp với Tuệ, hoặc Tâm xa lìa khỏi Tuệ, hoặc Tâm 

không có Tuệ. 
2. Visamsatthavippayutta – Phân Cách Bất Tương Ưng:  có ý nghĩa là thành 

Bất Tương Ưng bằng cách không hòa trộn nhau, tức là chính lời nói rằng Bất 

Tương Ưng trong Bất Tương Ưng Duyên nầy vậy. 

Tóm tắt nội dung rằng Bất Tương Ưng Duyên đây, có Danh Pháp và Sắc Pháp 

câu sanh với nhau và giúp đỡ hỗ trợ lẫn nhau, hoặc Sắc Pháp sanh trước giúp đỡ hỗ 

trợ Danh Pháp sanh sau, hoặc Danh Pháp sanh sau giúp đỡ hỗ trợ Sắc Pháp sanh 

trước, vừa theo thích hợp.  Sự việc mà có được hiện hành như vậy là với mãnh lực của 

Bất Tương Ưng Duyên. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 
CỦA BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 

Trong phần Bất Tương Ưng Duyên xiển thuật (Vippayuttapaccayuddesa) đây, 

Bất Tương Ưng Duyên hiện hữu với 3 hoặc 4 thể loại, như sau: 
 

 * Với ba thể loại, đó là: 

1. Sahajātavippayuttapaccaya – Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 
2. Purejātavippayuttapaccaya – Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     36   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3. Pacchājātavippayuttapaccaya  –  Hậu Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 
 

* Với bốn thể loại, đó là:  

1. Sahajātavippayuttapaccaya  –  Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 
2. Vatthupurejātavippayuttapaccaya – Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Duyên, 
3. Vatthārammanapurejātavippayuttapaccaya – Vật Cảnh Tiền Sinh Bất 

Tương Ưng Duyên. 
4. Pacchājātavippayuttapaccaya  – Hậu Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

Trong cả ba hoặc bốn thể loại nầy, tóm lược ba thể loại Nội Dung Pháp hiện hữu 

như sau: 

 

I.  CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
(SAHAJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA) 

 

Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên hiện hữu hai loại trạng thái:  (1) là Câu Sanh, và 

(2) là Bất Tương Ưng, cùng phối hợp nhau trong Duyên nầy, có ý nghĩa là Pháp Năng 

Duyên câu sanh với Pháp Sở Duyên, nhưng không làm việc tương ưng hòa hợp lẫn 

nhau.  Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên có Danh Sắc làm Năng Duyên, và Danh Sắc 

làm Sở Duyên. 

Trong Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên hiện hữu ba loại Pháp là (1) Pháp Năng 

Duyên, (2) Pháp Sở Duyên, (3) Pháp Địch Duyên, như tiếp theo đây: 
 

1.  Pháp Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên (Sahajātavippayuttapaccaya -

dhamma):  Tứ Danh Uẩn ở thời Bình Nhựt và Tái Tục, là 75 Tâm (trừ 4 Tâm Dị Thục 

Quả Vô Sắc Giới, 10 Tâm Ngũ Song Thức, và Tâm Tử của Bậc Vô Sinh), 52 Tâm Sở 

phối hợp đang sanh khởi một cách nhất định và bất định ở trong Cõi Ngũ Uẩn.  Và Tứ 

Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn tức là 15 Tâm Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp, và Ý Vật 

Tái Tục làm người hỗ trợ lẫn nhau (một cách đặc biệt ở thời Tái Tục).  
 

2. Pháp Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên (Sahajātavippayuttapaccayuppan  

- nadhamma):  Sắc Tâm, hoặc là Sắc Nghiệp Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ 

Uẩn và hoặc là Ý Vật Tái Tục hiện hành một cách đối chiếu tương phản lẫn nhau (tức 

là Ý Vật Tái Tục nương nhờ lẫn nhau vào Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn và Tứ 

Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn nương nhờ lẫn nhau vào Ý Vật Tái Tục). 

 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
37 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3. Pháp Câu Sanh Bất Tương Ưng Địch Duyên (Sahajātavippayuttapaccanika 

– dhamma):  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp (trừ Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn), Sắc 

Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, hoặc là Sắc 

Nghiệp Bình Nhựt. 
 

Ghi chú:  Trong Pháp Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên loại trừ 4 Tâm Dị 

Thục Quả Vô Sắc Giới, 10 Tâm Ngũ Song Thức, và Tâm Tử của Bậc Vô Sinh cũng 

bởi vì những loại Tâm nầy không có khả năng làm cho Sắc Tâm và Sắc Nghiệp Tái 

Tục được khởi sanh.  Còn việc nói rằng 75 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp đang sanh khởi 

một cách nhất định và bất định trong Cõi Ngũ Uẩn, có ý nghĩa là trong 75 Tâm nầy 

chỉ có 33 Tâm đặc biệt sanh trong Cõi Ngũ Uẩn, đó là 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm Tiếp 

Thâu, 3 Tâm Thẩm Tấn, 1 Tâm Khai Ngũ Môn, 1 Tâm Tiếu Sinh, 8 Tâm Đại Quả, 15 

Tâm Sắc Giới, 1 Tâm Đạo Thất Lai.  Với những loại Tâm nầy thì không thể sanh 

trong Cõi Tứ Uẩn, do đó mới nhất định làm được Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng 

Duyên.  Còn 42 Tâm còn lại, đó là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Khai Ý 

Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 8 Tâm Vô Sắc Giới (4 Thiện, 4 Duy 

Tác), 7 Tâm Siêu Thế.  Với những loại Tâm nầy sanh được trong cả Cõi Ngũ Uẩn và 

Tứ Uẩn, và ngay khi sanh trong Cõi Ngũ Uẩn thì làm được Câu Sanh Bất Tương 

Ưng Năng Duyên.  Còn nếu sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì không thể làm được Câu Sanh 

Bất Tương Ưng Năng Duyên được. Do đó 75 Tâm nầy mới được đề cập rằng sanh 

khởi một cách nhất định và bất định trong Cõi Ngũ Uẩn, như đã được giải thích như 

vầy. 

 

PHÂN TÍCH CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
THEO TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 
Trong Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở 

Duyên của Pháp làm thành Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái: có hai loại, là cùng câu sanh với Sở Duyên (Sahajāta – 

Câu Sanh), và cho dù sẽ làm chỗ nương sanh cho Pháp Sở Duyên trong cùng 

một phương thức đặng hiện hữu, nhưng lại không được phối hợp thành một thể 

chất với nhau (Vippayutta – Bất Tương Ưng).  

* Rằng theo Giống: là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại. 

* Rằng theo Mãnh Lực: có hai loại mãnh lực, đó là (1) mãnh lực xuất sinh và (2) 

mãnh lực bảo hộ. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     38   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) VÀ 
CHI PHÁP TRONG CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 
Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là 

Câu Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên, kế đó phân tích Pháp 

Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA - PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātavippayuttapaccayena 

paccayo” – Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên.  

Pháp Thiện làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên, là 21 Tâm Thiện, 38 

Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên, là Sắc Tâm Thiện. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Sahajātā kusalā khandhā cittasamutthānānam rūpānam Sahajātavippayutta -

paccayena paccayo” -  Câu Sanh: Tứ Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc Tâm xuất sinh xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực 

Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

phối hợp, làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên. 

Sắc Tâm Thiện làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên. 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký, ngay khi 

sanh khởi thì có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanā – Hiệp Lực) đồng cùng 

sanh với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
39 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm và 7 bậc Thánh Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện và Lộ 

Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện, tùy theo trường hợp. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA - PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātavippayuttapaccayena 

paccayo” – Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên, là 12 Tâm Bất 

Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên, là Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Sahajātā akusalā khandhā cittasamutthānānam rūpānam Sahajātavippayutta- 

paccayena paccayo” -  Câu Sanh: Tứ Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Sắc Tâm xuất sinh xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Bất Thiện làm xuất sinh xứ) với 

mãnh lực Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở phối hợp, làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên. 

Sắc Tâm Bất Thiện làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên. 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký, ngay 

khi sanh khởi thì có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanā – Hiệp Lực) đồng cùng 

sanh với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     40   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm và 3 bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện 

và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA - PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātavippayuttapaccayena 

paccayo” – Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên, là 22 Tâm Dị Thục Quả 

(trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc, 10 Tâm Ngũ Song Thức, và Tâm Tử của bậc Vô 

Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp ở cả trong thời kỳ Tái Tục và Bình 

Nhựt; Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn và Ý Vật Tái Tục trong thời kỳ Tái Tục. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên, là Sắc Tâm Dị Thục Quả 

và Duy Tác, Sắc Nghiệp Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn (là 15 Tâm Tái 

Tục Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở phối hợp), Ý Vật Tái Tục. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ  
 

1/ “Sahajātā vipākābyākatā kiriyābyākatā khandhā cittasamutthānānam 

rūpānam Sahajātavippayuttapaccayena paccayo” -  Câu Sanh: Tứ Danh Uẩn Vô Ký 

Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm xuất sinh xứ 

(Sắc mà có Danh Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu 

Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác, 

là 22 Tâm Dị Thục Quả (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc, 10 Tâm Ngũ Song Thức, và 

Tâm Tử của bậc Vô Sinh), 35 Tâm Sở phối hợp trong thời kỳ Bình Nhựt, làm Câu 

Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
41 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên. 
 

2/ “Patisandhikkhane vipākābyākatā khandhā katattārūpānam Sahajātavippa – 

yuttapaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả làm 

duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà sanh từ nơi Nghiệp, tức là Sắc Tái Tục, với 

mãnh lực của Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn, tức là 15 Tâm 

Tái Tục Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở phối hợp trong thời kỳ Tái Tục, làm Câu Sanh Bất 

Tương Ưng Năng Duyên. 

Sắc Nghiệp Tái Tục làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên. 
 

3/ “Khandhā vatthussa Sahajātavippayuttapaccayena paccayo” -  Tứ Danh Uẩn 

Tái Tục làm duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật Tái Tục, với mãnh lực Câu Sanh 

Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, bất luận một trong Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn, tức là 15 Tâm 

Tái Tục Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở phối hợp trong thời kỳ Tái Tục, làm Câu Sanh Bất 

Tương Ưng Năng Duyên. 

Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên. 
 

4/ “Vatthu khandhānam Sahajātavippayuttapaccayena paccayo” -  Ý Vật Tái 

Tục làm duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tái Tục, với mãnh lực Câu Sanh 

Bất Tương Ưng Duyên. 

Tại đây, Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn làm Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên.     

Trong câu Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký, ngay khi 

sanh khởi thì có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanā – Hiệp Lực) đồng cùng 

sanh với nhau trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo trường hợp là: 
 

* Duyên Hiệp Lực trong thời kỳ Bình Nhựt, gồm có: 
 

(1) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     42   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Duyên Hiệp Lực trong thời kỳ Tái Tục, gồm có: 
 

(1) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm và 4 Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn (trừ 

Đổng Lực Thiện và Bất Thiện), và sanh trong Tâm Hữu Phần khi vẫn chưa đến 

Lộ Trình Tâm, tùy theo trường hợp. 

 

SAHAJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 
PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 
Theo như đã được đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” 

ở Giai Đoạn Vấn Đề của Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên có được ba câu như sau: 
 

 1/ Kusalo abyākatassa Sahajātavippayuttapaccayena paccayo - Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

2/ Akusalo abyākatassa Sahajātavippayuttapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

3/ Abyākato abyākatassa Sahajātavippayuttapaccayena paccayo -  Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

 
SAHAJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYASABHĀGA 

CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN TẤU HỢP 
 
Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
43 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Câu Sanh Duyên, 

(2) Hỗ Tương Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA 
CÂU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
------------------------------------------------------- 

 

Tóm lược ba thể loại Nội Dung Pháp của: 

2.  Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên (Vatthupurejātavippayuttapaccaya) 

thì tương tự với Vật Tiền Sinh Y Duyên (Vatthupurejātanissayapaccaya). 

3.  Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên (Vatthārammanapurejātavippa- 

yuttapaccaya) thì tương tự với Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên (Vatthāramma-

napurejātanissayapaccaya). 

4.  Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên (Pacchājātavippayuttapaccaya) thì tương 

tự với Hậu Sanh Duyên (Pacchājātapaccaya).  

------------------------------------------------------ 

 
II.  VẬT TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
(VATTHUPUREJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA) 

 
Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên đây, có Sắc làm Năng Duyên, Danh làm Sở 

Duyên, và việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Vật Tiền 

Sinh Bất Tương Ưng Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có 3 thể loại là: (1) thành chỗ sanh khởi (Vật – Vatthu), 

(2) sanh trước (Tiền Sinh – Purejāta), và (3) không hòa hợp với nhau (Bất 

Tương Ưng – Vippayutta).  Phối hợp cả ba thể loại trạng thái nầy vào trong 

một Duyên, nên Duyên nầy được gọi là Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

* Rằng theo Giống:  là giống Vật Tiền Sinh, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên giúp  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     44   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên thể theo ba sự việc là (1) làm Vật, (2) sanh 

trước, và (3) không hòa hợp với nhau (làm bất tương ưng). 

* Rằng theo Thời Gian:  là thời kỳ Hiện Tại, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên vẫn 

còn hiện hữu và vẫn chưa diệt mất. 

* Rằng theo Mãnh Lực:  có hai loại mãnh lực, đó là (1) mãnh lực xuất sinh, và (2) 

mãnh lực bảo hộ.  
 

Ghi chú:  Với ba Nội Dung Pháp (Pháp Năng Duyên, Pháp Sở Duyên và Pháp 

Địch Duyên) của Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên thì tương tự với Vật Tiền 

Sinh Y Duyên.  Do đó, không phải trình bầy tại đây, xin Quý Học Giả vui lòng xem 

lại ở phần Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Phần Phân Tích Giai Đoạn Vấn Đề của Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên 

cùng với Phần Dịch Nghĩa, Giải Thích, Chi Pháp, Duyên Hiệp Lực, Thời Gian, Địa 

Giới, Người và Lộ Trình Tâm, cũng tương tự với Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mọi 

trường hợp. 

Do đó, tại đây chỉ trình bầy đặc biệt chỉ ở phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề, còn 

Phần Dịch Nghĩa và Chi Pháp, cũng xin Quý Học Giả xem lại ở phần Vật Tiền Sinh Y 

Duyên. 

Cuối cùng, Phần Tính Giản Đơn và Phần Duyên Tấu Hợp của Vật Tiền Sinh Bất 

Tương Ưng Duyên thì cũng tương tự với Vật Tiền Sinh Y Duyên, nên cũng không cần 

trình bầy ở trong Duyên nầy. 

Tại đây, chỉ trình bầy Phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề, còn phần Lời Dịch và 

Chi Pháp thì xin Quý Học Giả vui lòng xem lại ở phần Vật Tiền Sinh Y Duyên.  

-------------------------------------- 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) VÀ CHI PHÁP 
TRONG VẬT TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt duy nhất chỉ một Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh  

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên, và kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng 

cách chia chẻ ở Câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 
 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
45 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Vatthupurejātavippayutta-  

paccayena paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký 

với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Purejātam cakkhāyatanam cakkhuvinnānassa Vatthupurejātavippayutta-

paccayena paccayo” -  Tiền Sinh: Nhãn xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn 

Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

2/ “Purejātam sotāyatanam sotavinnānassa Vatthupurejātavippayutta-

paccayena paccayo” -  Tiền Sinh:  Nhĩ Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ 

Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

3/ “Purejātam ghānāyatanam ghānavinnānassa Vatthupurejātavippayutta-

paccayena paccayo” - Tiền Sinh:  Tỷ Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức 

với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

4/ “Purejātam jivhāyatanam jivhāvinnānassa Vatthupurejātavippayutta-

paccayena paccayo” -  Tiền Sinh: Thiệt Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt 

Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

5/ “Purejātam kāyāyatanam kāyavinnānassa Vatthupurejātavippayutta- 

paccayena paccayo” - Tiền Sinh: Thân Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân 

Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

6/ “Purejātam Vatthu vipākābyākatānam kiriyābyākatānam khandhānam 

Vatthupurejātapaccayena paccayo” -  Tiền Sinh: Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với những Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác với mãnh lực Vật Tiền Sinh 

Bất Tương Ưng Duyên. 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyākato dhammo kusalassa dhammassa Vatthupurejātavippayutta 

paccayena paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với 

mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     46   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Purejātam vatthu kusalānam khandhānam Vatthupurejātavippayutta-     

paccayena paccayo” -  Tiền Sinh:  Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những 

Uẩn Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo akusalassa dhammassa Vatthupurejātavippayutta-  

paccayena paccayo” – Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện 

với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Purejātam vatthu akusalānam khandhānam Vatthupurejātavippayutta-

paccayena paccayo” -  Tiền Sinh: Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những 

Uẩn Bất Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

KẾT THÚC VẬT TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
-------------------------------- 

 
III.  VẬT CẢNH TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

(VATTHĀRAMMANAPUREJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA) 
 
Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên đây, có Sắc làm Năng Duyên, Danh 

Sắc làm Sở Duyên, và việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm 

thành Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có 4 thể loại là: (1) với Ý Vật (Vật – Vatthu), (2) với 

Cảnh (Ārammana – Cảnh), (3) sanh trước (Tiền Sinh – Purejāta), và (4) 

không hòa hợp với nhau (Bất Tương Ưng – Vippayutta).  Phối hợp cả bốn thể 

loại trạng thái nầy vào trong một Duyên, nên Duyên nầy được gọi là Vật Cảnh 

Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

* Rằng theo Giống:  là giống Cảnh, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Pháp Sở Duyên thể theo sự việc làm thành Cảnh. 

* Rằng theo Thời Gian:  là thời kỳ Hiện Tại, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên vẫn 

còn hiện hữu và vẫn chưa diệt mất, để giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
47 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Mãnh Lực:  có hai loại mãnh lực, đó là (1) mãnh lực xuất sinh, và (2) 

mãnh lực bảo hộ.  
 

Ghi chú:  Với ba Nội Dung Pháp (Pháp Năng Duyên, Pháp Sở Duyên và Pháp 

Địch Duyên) của Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên thì tương tự với Vật 

Cảnh Tiền Sinh Y Duyên.  Do đó, không phải trình bầy tại đây, xin Quý Học Giả vui 

lòng xem lại ở phần Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

Phần Phân Tích Giai Đoạn Vấn Đề của Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Duyên cùng với Phần Dịch Nghĩa, Giải Thích, Chi Pháp, Duyên Hiệp Lực, Thời Gian, 

Địa Giới, Người và Lộ Trình Tâm, cũng tương tự với Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 

với mọi trường hợp. 

Do đó, tại đây chỉ trình bầy đặc biệt chỉ ở phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề, còn 

Phần Dịch Nghĩa và Chi Pháp, cũng xin Quý Học Giả xem lại ở phần Vật Cảnh Tiền 

Sinh Y Duyên. 

Cuối cùng, Phần Tính Giản Đơn và Phần Duyên Tấu Hợp của Vật Cảnh Tiền 

Sinh Bất Tương Ưng Duyên thì cũng tương tự với Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, nên 

cũng không cần trình bầy ở trong Duyên nầy. 

Tại đây, chỉ trình bầy Phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề, còn phần Lời Dịch và 

Chi Pháp thì xin Quý Học Giả vui lòng xem lại ở phần Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên.  

-------------------------------------- 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) VÀ CHI PHÁP 
TRONG VẬT CẢNH TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 
Tại đây, Đức Phật sắp đặt duy nhất chỉ một Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên, và kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng 

cách chia chẻ ở Câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Vatthārammanapurejāta-

vippyuttapaccayena paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp 

Vô Ký với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     48   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

   

“Purejātam vatthu vipākābyākatānam kiriyābyākatānam khandhānam  

Vatthārammanapurejātapaccayena paccayo” -  Tiền Sinh: Ý Vật làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với những Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác với mãnh lực Vật 

Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo kusalassa dhammassa Vatthārammanapurejāta- 

vippayuttapaccayena paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Purejātam vatthu kusalānam khandhānam Vatthārammanapurejāta-

vippayuttapaccayena paccayo” -  Tiền Sinh:  Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với những Uẩn Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo akusalassa dhammassa Vatthārammanapurejāta-

vippayuttapaccayena paccayo” – Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Bất Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 
 

“Purejātam vatthu akusalānam khandhānam Vatthārammanapurejāta-     

vippayuttapaccayena paccayo” -  Tiền Sinh: Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

những Uẩn Bất Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

KẾT THÚC VẬT CẢNH TIỀN SINH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

-------------------------------- 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
49 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
IV.  HẬU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
(PACCHĀJĀTAVIPPAYUTTAPACCAYA) 

 
Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên đây, có Danh làm Năng Duyên, Sắc làm Sở 

Duyên, và việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Hậu Sanh 

Bất Tương Ưng Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có 2 thể loại là: (1) sanh sau Pháp Sở Duyên (Hậu Sanh 

– Pacchājāta), và (2) không hòa hợp với nhau (Bất Tương Ưng – Vippayutta).  

Phối hợp cả hai thể loại trạng thái nầy vào trong một Duyên, nên Duyên nầy 

được gọi là Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

* Rằng theo Giống:  là giống Hậu Sanh, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên bằng cách sanh sau Pháp Sở Duyên. 

* Rằng theo Thời Gian:  là thời kỳ Hiện Tại, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên vẫn 

còn hiện hữu và vẫn chưa diệt mất. 

* Rằng theo Mãnh Lực:  chỉ có duy nhất một loại mãnh lực, là mãnh lực bảo hộ.  
 

Ghi chú:  Với ba Nội Dung Pháp (Pháp Năng Duyên, Pháp Sở Duyên và Pháp 

Địch Duyên) của Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên thì tương tự với Hậu Sanh 

Duyên.  Do đó, không phải trình bầy tại đây, xin Quý Học Giả vui lòng xem lại ở 

phần Hậu Sanh Duyên. 

Phần Phân Tích Giai Đoạn Vấn Đề của Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên 

cùng với Phần Dịch Nghĩa, Giải Thích, Chi Pháp, Duyên Hiệp Lực, Thời Gian, Địa 

Giới, Người và Lộ Trình Tâm, cũng tương tự với Hậu Sanh Duyên, với mọi trường 

hợp. 

Do đó, tại đây chỉ trình bầy đặc biệt chỉ ở phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề, còn  

Phần Dịch Nghĩa và Chi Pháp, cũng xin Quý Học Giả xem lại ở phần Hậu Sanh 

Duyên. 

Cuối cùng, Phần Tính Giản Đơn và Phần Duyên Tấu Hợp của Hậu Sanh Bất 

Tương Ưng Duyên thì cũng tương tự với Hậu Sanh Duyên, nên cũng không cần trình 

bầy ở trong Duyên nầy. 

Tại đây, chỉ trình bầy Phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề, còn phần Lời Dịch và 

Chi Pháp thì xin Quý Học Giả vui lòng xem lại ở phần Hậu Sanh Duyên.  

-------------------------------------- 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     50   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) VÀ CHI PHÁP 
TRONG HẬU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

 
Tại đây, Đức Phật sắp đặt ba Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên, và kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở Câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātavippayuttapaccayena 

paccayo” –  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Pacchājāta kusalā khandhā purejātassa imassa kāyassa Pacchājāta-

vippayuttapaccayena paccayo” -  Hậu Sanh:  Những Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Sắc Thân nầy đã sanh trước, với mãnh lực Hậu Sanh Bất Tương Ưng 

Duyên.  

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātavippayuttapaccayena 

paccayo” –  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Pacchājāta akusalā khandhā purejātassa imassa kāyassa Pacchājāta-

vippayuttapaccayena paccayo” -  Hậu Sanh:  Những Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Sắc Thân nầy đã sanh trước, với mãnh lực Hậu Sanh Bất Tương 

Ưng Duyên.  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI:  VIPPAYUTTAPACCAYA - BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
 

 

  
51 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātavippayuttapaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Pacchājāta vipākābyākatā kiriyābyākatā khandhā purejātassa imassa   

kāyassa Pacchājātavippayuttapaccayena paccayo” -  Hậu Sanh:  Những Uẩn Vô Ký 

Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Thân nầy đã sanh 

trước, với mãnh lực Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên.  

 

KẾT THÚC HẬU SANH BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 
KẾT THÚC BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN 

-------------------------------- 
 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     52   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
 

DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT VÀ HAI MƯƠI BỐN 

ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

ATTHIPACCAYANIDDESAVĀRA – PHẦN XIỂN MINH HIỆN HỮU DUYÊN 

AVIGATAPACCAYANIDDESAVĀRA – PHẦN XIỂN MINH BẤT LY DUYÊN 

 

  Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Atthipaccaya – Hiện Hữu Duyên” và “Avigatapaccaya – Bất 

Ly Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ 

càng trong phần xiển minh Duyên. 
 

  1. Cattāro khandhā arūpino aññamaññaṃ Atthipaccayena paccayo 

Avigatapaccayena paccayo – Pe –  

 17.  Yam rūpam nissāya manodhātu ca manovinnānadhātu ca vattanti tam 

rūpam manodhātuyā ca manovinnānadhātuyā ca tamsampayuttakānanca 

dhammānam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayo. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ LỜI GIẢI THÍCH MỘT CÁCH TUẦN TỰ 

 

1. Cattāro khandhā arūpino aññamaññaṃ Atthipaccayena paccayo 

Avigatapaccayena paccayo – Tứ Uẩn Vô Sắc (Tứ Danh Uẩn) làm duyên, tức là giúp 

đỡ hỗ trợ lẫn nhau, hoặc hỗ tương lẫn nhau, với mãnh lực Hiện Hữu Duyên và Bất Ly 

Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp ở thời kỳ Bình Nhựt 

và Tái Tục, làm duyên giúp đỡ hỗ tương lẫn nhau, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu 

Duyên và Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

2. Cattāro mahābhūtā aññamaññaṃ Atthipaccayena paccayo Avigata-

paccayena paccayo – Tứ Sắc Đại Hiển làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ hỗ trợ lẫn 

nhau, hoặc hỗ tương lẫn nhau, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên và Câu Sanh 

Bất Ly Duyên. 
    

3. Okkantikkhane nāmarūpam aññamaññaṃ Atthipaccayena paccayo 

Avigatapaccayena paccayo -   Trong sát na Tái Tục, Danh Sắc làm duyên hỗ tương  

lẫn nhau, với mãnh lực Hiện Hữu Duyên và Bất Ly Duyên.  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
53 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn và Ý Vật Tái Tục trong sát na Tái Tục ở trong Cõi Ngũ 

Uẩn làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ hỗ trợ lẫn nhau, hoặc hỗ tương lẫn nhau, với 

mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên và Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

4. Cittacetasikā dhammā cittasamutthānānam rūpānam Atthipaccayena 

paccayo Avigatapaccayena paccayo -  Những Pháp Tâm và tâm Sở làm duyên đối với 

Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Hiện Hữu Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn tức là 75 Tâm, 52 tâm Sở phối hợp (trừ 10 Tâm Ngũ Song 

Thức, 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới, và Tâm Tử của bậc Vô Sinh) làm duyên, tức 

là giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà có Tâm làm xuất sinh xứ (17 Sắc Tâm), với mãnh 

lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên và Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

5. Mahābhūtā upādārūpānam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena 

paccayo -  Những Đại Hiển làm duyên đối với Sắc Y Sinh với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển tức là Sắc Tâm Đại Hiển, Sắc Nghiệp Đại Hiển, Sắc 

Quý Tiết Đại Hiển, Sắc Vật Thực Đại Hiển và Sắc Ngoại Đại Hiển làm duyên, tức là 

giúp đỡ ủng hộ đối với 24 Sắc Y Sinh, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên và 

Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

6.  Cakkhāyatanam cakkhuvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammā-

nam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Nhãn Xứ làm duyên đối 

với Nhãn Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhãn Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Nhãn Xứ Trung Thọ (Majjhimāyukacakkhāyatana) đồng câu sanh với 

cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Nhãn Xứ ở thời gian Trụ 

(Thītipatta) làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với Nhãn Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu 

Duyên và Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

7. Sotāyatanam sotavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Nhĩ Xứ làm duyên đối với 

Nhĩ Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhĩ Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu Duyên 

và Bất Ly Duyên.  

Tại đây, Nhĩ Xứ Trung Thọ (Majjhimāyukasotāyatana) đồng câu sanh với cái 

Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Nhĩ Xứ ở thời gian Trụ (Thītipatta) làm 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     54   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp 

với Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật Tiền Sinh 

Bất Ly Duyên. 
 

8. Ghānāyatanam ghānavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammā-

nam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Tỷ Xứ làm duyên đối 

với Tỷ Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Tỷ Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Tỷ Xứ Trung Thọ (Majjhimāyukaghānāyatana) đồng câu sanh với cái 

Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Tỷ Xứ ở thời gian Trụ (Thītipatta) làm 

duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp 

với Tỷ Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật Tiền Sinh Bất 

Ly Duyên. 
 

9. Jivhāyatanam jivhāvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Thiệt Xứ làm duyên đối với 

Thiệt Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thiệt Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Thiệt Xứ Trung Thọ (Majjhimāyukajivhāyatana) đồng câu sanh với cái 

Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Thiệt Xứ ở thời gian Trụ (Thītipatta) 

làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành 

phối hợp với Thiệt Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật 

Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

10. Kāyāyatanam kāyavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Thân Xứ làm duyên đối với 

Thân Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thân Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Thân Xứ Trung Thọ (Majjhimāyukakāyāyatana) đồng câu sanh với cái 

Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Thân Xứ ở thời gian Trụ (Thītipatta) 

làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành 

phối hợp với Thân Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật 

Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

11. Rūpāyatanam cakkhuvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammā-

nam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Sắc Xứ làm duyên đối 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
55 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

với Nhãn Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhãn Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Cảnh Sắc ở thời kỳ Hiện Tại làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 

Nhãn Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Nhãn Thức Giới, với mãnh lực 

Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

12. Saddāyatanam sotavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Thinh Xứ làm duyên đối với 

Nhĩ Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhĩ Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu Duyên 

và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Cảnh Thinh ở thời kỳ Hiện Tại làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 

Nhĩ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực 

Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên.  
 

13. Gandhāyatanam ghānavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammā - 

nam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Khí Xứ làm duyên đối 

với Tỷ Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Tỷ Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Cảnh Khí ở thời kỳ Hiện Tại làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 

Tỷ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Tỷ Thức Giới, với mãnh lực Vật 

Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

14. Rasāyatanam jivhāvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Vị Xứ làm duyên đối với 

Thiệt Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thiệt Thức Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Cảnh Vị ở thời kỳ Hiện Tại làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 

Thiệt Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Thiệt Thức Giới, với mãnh lực 

Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
   

15. Photthabbāyatanam kāyavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca 

dhammānam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Xúc Xứ làm 

duyên đối với Thân Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thân Thức Giới với mãnh lực 

Hiện Hữu Duyên và Bất Ly Duyên.  

Tại đây, Cảnh Xúc ở thời kỳ Hiện Tại làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     56   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thân Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Thân Thức Giới, với mãnh lực 

Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên và Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

  16. Rūpāyatanam saddāyatanam gandhāyatanam rasāyatanam photthab-

bāyatanam manodhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam Atthipaccayena 

paccayo Avigatapaccayena paccayo -   Sắc Xứ, Thinh Xứ, Khí Xứ, Vị Xứ, Xúc Xứ 

làm duyên đối với Ý Giới và Pháp Tương Ưng với Ý Giới với mãnh lực Hiện Hữu 

Duyên và Bất Ly Duyên. 

Tại đây, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, tức là Ngũ Cảnh 

ở thời kỳ Hiện Tại làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Ý Giới và 10 Tâm Sở 

Tợ Tha phối hợp với 3 Ý Giới (trừ Cần, Hỷ, Dục), với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh Hiện 

Hữu Duyên và Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

  17. Yam rūpam nissāya manodhātu ca manovinnānadhātu ca vattanti         

tam rūpam manodhātuyā ca manovinnānadhātuyā ca tamsampayuttakānanca 

dhammānam Atthipaccayena paccayo Avigatapaccayena paccayo -  Ý Giới và Ý 

Thức Giới y chỉ vào Sắc nào mà hiện hành, thì Sắc đó làm duyên đối với Ý Giới, Ý 

Thức Giới và Pháp Tương Ưng với cả hai Giới với mãnh lực Hiện Hữu Duyên và Bất 

Ly Duyên. 

Tại đây, 3 Ý Giới, và 72 Ý Thức Giới, 52 Tâm Sở phối hợp (trừ 4 Tâm Dị Thục 

Quả Vô Sắc Giới) ở thời kỳ Bình Nhựt trong Cõi Ngũ Uẩn nương vào Sắc Vật nào mà 

sanh khởi, thì Ý Vật đó làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Ý Giới và 72 Ý 

Thức Giới (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới), 52 Tâm Sở phối hợp với 3 Ý Giới 

và 72 Ý Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, Vật Cảnh Tiền 

Sinh Hiện Hữu Duyên, và Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên, Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly 

Duyên.  
 

Ghi chú:  Lời Dịch, Phân Tích Câu, và Nội Dung Chi Pháp, Lời Giải Thích thì 

tương tự với Câu Sanh Duyên và Tiền Sinh Duyên.   

Hiện Hữu Duyên nầy, có 5 thể loại với nhau, đó là: Câu Sanh Hiện Hữu, Tiền 

Sinh Hiện Hữu, Hậu Sanh Hiện Hữu, Vật Thực Hiện Hữu, và Quyền Hiện Hữu.  Tuy 

nhiên trong phần Duyên xiển minh đây lập ý chỉ trình bầy có hai Duyên thôi, đó là 

Câu Sanh Hiện Hữu, Tiền Sinh Hiện Hữu.  Còn trong Giai Đoạn Vấn Đề thì lập ý 

trình bầy đủ cả 5 thể loại.  Sự việc là như vậy, cũng bởi vì việc trình bầy ở tại đây chỉ 

là “Phần chưa hoàn bị” (Sāvasesanaya), tức là phần thuyết giảng với nội dung vẫn 

còn dư sót.  (Xin xem thêm phần giải thích ở Dị Thục Quả Duyên).  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
57 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ 
HIỆN HỮU DUYÊN VÀ BẤT LY DUYÊN  

 
I.  HIỆN HỮU DUYÊN (ATTHIPACCAYA) 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Paccuppannalakkhanena atthibhāvena tādisasseva dhammassa upathambha-

katthena upakārako dhammo = Atthipaccayo” -  Pháp làm duyên giúp đỡ ủng hộ với 

nội dung giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp mà có cùng thực tính như nhau, với sự việc làm 

cho Pháp Thực Tính được hiện hữu, tức là có trạng thái của việc đang sanh vẫn còn 

hiện hữu, gọi là Hiện Hữu Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ HIỆN HỮU DUYÊN 
 
Từ ngữ “Atthi” dịch là Hiện Hữu, ở tại đây có ý nghĩa là cả hai, Pháp Năng 

Duyên và Pháp Sở Duyên vẫn đang còn hiện bầy trước mắt, vẫn chưa diệt mất. Tức là 

Pháp Năng Duyên làm thành người ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên đó, vẫn đang còn 

hiện bầy trong khoảng sanh (Upāda), trụ (Thīti), diệt (Bhanga), vẫn chưa diệt đi; và 

Pháp Sở Duyên mà sanh khởi theo sự ủng hộ của Pháp Năng Duyên cũng vẫn đang 

còn hiện bầy ở trong khoảng sanh, trụ, diệt đi một cách tương tự.  Việc hiện hữu của 

Pháp thực hiện nhiệm vụ Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với tất cả Pháp Sở Duyên 

vẫn đang còn hiện bầy tương tự với mình như vậy, mới được gọi là “làm Hiện Hữu 

Duyên”.  Nếu như bất luận một phía nào không còn hiện bầy, tức là đã đi đến sự diệt 

mất thì không gọi là “Hiện Hữu”, và không làm “Hiện Hữu Duyên” được. 

Ngài Giáo Thọ cổ xưa tỷ dụ Pháp Hiện Hữu Duyên nầy ví như một nền đất giúp 

đỡ ủng hộ đối với tất cả cây cối được phát triển tươi tốt và đặng tồn tại.  Việc giúp đỡ 

nầy, là việc giúp đỡ theo trạng thái đang hiện bầy trước mắt, tức là mặt đất ở bên phía 

ủng hộ vẫn đang còn hiện bầy trước mắt, cây cối ở bên phần nhận lãnh việc ủng hộ 

cũng vẫn đang còn hiện hữu.  Nếu như bất luận một phía nào không còn thì việc giúp 

đỡ ủng hộ cũng không thành tựu.  Điều nầy như thế nào, thì Pháp làm Hiện Hữu 

Duyên cũng tương tự như vậy.  Tức là Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên vẫn đang 

còn hiện hữu với nhau, mới có thể giúp đỡ ủng hộ với nhau được, như đã được giải 

thích như vầy. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     58   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Lại nữa, trong Phụ Chú Giải Phát Thú (Patthānaanutīkā), Ngài trình bầy về Hiện 

Hữu Duyên nầy, với từ ngữ “Atthi” tức là Pháp hiện bầy sự hiện hữu trong khoảng sát 

na Sanh, Trụ, Diệt và vẫn chưa diệt mất đi.  Tuy nhiên cả ba sát na nầy, thì việc hiện 

bầy của Hiện Hữu Duyên thường là hiện bầy trong sát na Trụ, hơn là trong sát na 

Sanh và sát na Diệt, vì lẽ trong sát na Sanh và sát na Diệt là những sát na đang sanh và 

đang diệt, do đó việc hiện bầy sự hiện hữu không được rõ ràng bằng với trong sát na 

Trụ.  Ở trong Pháp Sở Duyên thì cũng tương tự, tức là việc hiện bầy sự hiện hữu của 

Pháp Sở Duyên cũng thường luôn hiện bầy vào sát na Trụ, hơn là trong sát na sanh và 

sát na Diệt. 

Trong Chú Giải Phát Thú (Patthānaatthakathā) và Phụ Chú Giải Căn Phát Thú 

(Patthānamūlatīkā) có trình bầy rằng là Pháp mà làm thành Hiện Hữu Năng Duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên, có hai loại mãnh lực trong việc giúp đỡ ủng 

hộ, đó là: 

1. Giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên khởi sanh, gọi là Mãnh Lực Xuất Sinh 

(Janakasatti). 

2. Giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được tồn tại, gọi là Mãnh Lực Bảo Hộ 

(Upathambhakasatti).  

Trong cả hai loại giúp đỡ ủng hộ nầy, Pháp mà làm Hiện Hữu Năng Duyên có 

mãnh lực trong việc giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được tồn tại trọng yếu hơn 

việc giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên khởi sanh, do đó trong Hiện Hữu Duyên nầy, 

mặc dù thực sự có hai loại mãnh lực giúp đỡ ủng hộ, tuy nhiên mãnh lực giúp đỡ ủng 

hộ cho Pháp Sở Duyên được tồn tại, gọi là “Mãnh Lực Bảo Hộ” mới là chủ vị trong 

Duyên nầy.   

Trong Pháp mà làm Hiện Hữu Năng Duyên lập ý chỉ lấy Tâm, Tâm Sở và Sắc 

Pháp mà thôi.  Với Pháp Siêu Lý còn lại là Níp Bàn thì không thể làm Hiện Hữu Năng 

Duyên được, vì theo như đã có trình bầy ở phần trên là Hiện Hữu Duyên, tức là Pháp 

vẫn đang còn hiện bầy ở trước mắt.  Với lời nói rằng “đang còn hiện bầy” có ý nghĩa 

đến ở trong sát na hiện tại, chính là ở ngay trong khoảng sanh, trụ, diệt.  Nếu vượt ra 

khỏi cả ba sát na, tức là đã diệt mất thì không thể làm Hiện Hữu Duyên được.  Do đó, 

ba loại Pháp Siêu Lý là Tâm, Tâm Sở, và Sắc Pháp, là Pháp hiện hữu sanh, trụ, diệt, 

mới sắp thành Hiện Hữu Duyên được.   

Còn Níp Bàn, mặc dù quả thật là Pháp hiện bầy sự hiện hữu theo thực tính của 

Pháp Siêu Lý, tuy nhiên Níp Bàn không phải là Pháp hiện hữu sanh, trụ, diệt; có ý 

nghĩa là không có Níp Bàn đang sanh, Níp Bàn đang trụ và Níp Bàn đang diệt mất.  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
59 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Một khi Níp Bàn không có ở trong cả ba sát na nầy rồi, mới không thể làm Hiện Hữu 

Duyên được. 

Một trường hợp khác, Níp Bàn là Pháp Địch Duyên trong cả 24 Duyên. Tất cả là 

vì chính Níp Bàn không làm được Pháp Sở Duyên của 24 Duyên.  Sự việc mà bậc 

Chánh Đẳng Giác bất khải thuyết để trong tất cả Pháp Địch Duyên của 24 Duyên là 

cũng vì lẽ Ngài lập ý tạo nền tảng cho hiểu biết rằng khi Níp Bàn không làm được 

Pháp Sở Duyên thì nhất định phải làm Pháp Địch Duyên, như đã được nhìn thấy Chi 

Pháp làm Pháp Sở Duyên của cả 24 Duyên thì thường luôn không có hiện bầy Níp 

Bàn.  Và trong một trường hợp khác nữa, trong tất cả Pháp Sở Duyên và Pháp Địch 

Duyên của 24 Duyên đây, Đức Phật Ngài thuyết giảng cho hiện bầy một cách đặc biệt 

chỉ là Pháp Hữu Vi (Sankhatadhamma) mà thôi, còn Níp Bàn là Pháp Vô Vi 

(Asankhatadhamma), do đó Ngài mới không lập ý thuyết giảng cho hiện bầy một 

cách trực tiếp.   

------------------------------------ 

 

II.  BẤT LY DUYÊN (AVIGATAPACCAYA) 
 
Bất Ly Duyên đây, có phần Duyên xiển minh và phần Giai Đoạn Vấn Đề v.v. 

hoàn toàn tương tự với Hiện Hữu Duyên với mọi trường hợp.  Do đó, tại đây chỉ trình 

bầy đặc biệt ở phần Giải Thích mà thôi.   
 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Avigatabhāvena nirodhassa appattiyā tādisasseva dhammassa upathambhakat 

– thena upakārako dhammo = Avigatapaccayo” -  Pháp mà làm người giúp đỡ với 

nội dung làm thành người bảo hộ đối với Pháp Sở Duyên (vẫn còn hiện hữu) trong 

cùng một phương thức tương tự với chính mình, với thực tính không rời xa lìa khỏi, 

tức là vẫn chưa đi đến sự diệt mất, gọi là Bất Ly Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ BẤT LY DUYÊN 
 

Từ ngữ “Avigata” dịch là “Bất Ly”, không rời xa lìa khỏi.  Tại nơi đây có ý 

nghĩa là Pháp Năng Duyên vẫn còn hiện hữu để giúp đỡ đối với Pháp Sở Duyên đó, 

vẫn chưa rời xa lìa khỏi, hoặc vẫn chưa diệt mất đi, và Pháp Sở Duyên là người thọ 

lãnh việc giúp đỡ cũng vẫn còn hiện hữu, vẫn chưa rời xa lìa khỏi trong cùng một 

phương thức tương tự với Pháp Năng Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     60   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tỷ như nước trong đại dương thường làm thành nơi nương nhờ đối với đàn cá và 

rùa, v.v. cho được thọ lãnh sự thỏa thích vui mừng và phát triển tăng trưởng lên.  

Nước trong đại dương cần phải hiện hữu mới có thể giúp đỡ ủng hộ đối với tất cả đàn 

cá và rùa, và cũng tương tự là tất cả đàn cá và rùa cũng phải hiện hữu mới được thọ 

lãnh việc giúp đỡ từ nơi nước của đại dương.  Nếu như bất luận một trong hai phía mà 

không còn hiện hữu, thì không có khả năng sẽ có việc giúp đỡ hoặc có việc thọ lãnh 

việc giúp đỡ lẫn nhau.   Điều nầy như thế nào, thì Pháp làm thành Bất Ly Năng Duyên 

với Pháp làm thành Bất Ly Sở Duyên cũng tương tự trong cùng một phương thức với 

nhau.  Cả hai phía phải hiện hữu, tức là vẫn chưa diệt mất đi, mới sẽ làm thành người 

giúp đỡ và người thọ lãnh việc giúp đỡ, cũng tương tự như nước ở đại dương với đàn 

cá và rùa vậy.   

Bất Ly Duyên đây, như đã có được trình bầy là tương tự với Hiện Hữu Duyên, 

tuy nhiên với nguyên nhân chi mà Đức Phật Ngài lại vẫn khải thuyết thêm phần Bất 

Ly Duyên nầy nữa sau khi đã trình bầy phần Hiện Hữu Duyên ?  Điều nầy là vì Ngài 

lập ý khải thuyết với sự Thuyết Giáo Hoàn Hảo (Desanāvilāsa – thuyết giảng chỉ giáo 

một cách tốt đẹp), là lập ý thuyết giảng mong sao cho được tốt đẹp tỷ mỷ kỹ càng hơn 

nữa.  Và một trường hợp khác nữa là để cho tương xứng thích hợp với bẩm tánh của 

tất cả chúng sanh khả huấn luyện, bằng cách: 

1. Có một vài hạng người được liễu tri trong việc trình bầy theo thành ngữ, 

2. Có một vài hạng người được liễu tri trong việc trình bầy theo một thành ngữ 

khác nữa. 

Do đó, Ngài mới lập ý khải thuyết thêm phần Bất Ly Duyên nữa, với nội dung 

cũng tương tự với Hiện Hữu Duyên, và chỉ khác biệt nhau là do dùng thành ngữ trong 

việc trình bầy mà thôi. 

Một phần khác nữa, trong Phụ Chú Giải Căn Phát Thú có trình bầy rằng Hiện 

Hữu Duyên với Bất Ly Duyên đây, cho dù quả thật là có Chi Pháp Siêu Lý tương tự 

với nhau, tuy nhiên theo tướng trạng của mãnh lực trong việc làm người giúp đỡ cũng 

có một vài sự khác biệt nhau.  Tức là mãnh lực làm thành người giúp đỡ theo sự hiện 

bầy việc hiện hữu của Chi Pháp Siêu Lý thì gọi là Hiện Hữu Duyên, và mãnh lực làm 

thành người giúp đỡ theo sự việc không rời xa lìa khỏi, là vẫn chưa diệt mất đi của 

Chi Pháp Siêu Lý thì gọi là Bất Ly Duyên.   

Có ý nghĩa là, mục đích của Hiện Hữu Duyên là chủ yếu nhắm hướng vào việc 

vẫn còn hiện hữu, Pháp Thực Tính vẫn còn hiện hữu, thường hiện bầy rõ ràng trong 

sát na Trụ nhiều hơn ở các sát na khác, và khi vẫn còn hiện bầy việc hiện hữu là cũng 

cùng ý nghĩa với việc vẫn chưa diệt mất đi.  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
61 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Còn mục đích của Bất Ly Duyên là chủ yếu nhắm hướng vào việc không rời xa 

lìa khỏi, Pháp Thực Tính vẫn chưa rời xa lìa khỏi, thường hiện bầy kể từ sát na Sanh 

cho đến sát na Diệt, gần sắp diệt mất đi, và khi vẫn chưa rời xa lìa khỏi là cũng cùng 

một ý nghĩa tương tự với việc vẫn chưa diệt mất đi vậy.  

Nội dung trình bầy đến việc khác biệt giữa Hiện Hữu Duyên với Bất Ly Duyên 

đây, có phần Pāli trong Phụ Chú Giải Căn Phát Thú điều 175 (Quyền Thứ sáu Phần 

Tổng Hợp – Chatthasanghāyanā) như sau đây: 

“Atthitāya sasabhāvato upakārakatā Atthipaccayatā, sabhāvāvigamenaniro-

dhassa appattiyā upakārakatā Avigatapaccayatāti paccayabhāvaviseso 

dhammāvisesepi veditabbo”. 

Việc giúp đỡ ủng hộ theo sự việc hiện hữu, tức là Chi Pháp Siêu Lý vẫn còn hiện 

bầy, gọi là Hiện Hữu Duyên. 

Việc giúp đỡ ủng hộ theo sự việc vẫn chưa rời xa lìa khỏi của Chi Pháp Siêu Lý, 

tức là vẫn chưa đi đến sự diệt mất đi, gọi là Bất Ly Duyên.  

Như đã được đề cập đến, rõ là Chi Pháp Siêu Lý của Hiện Hữu Duyên với Bất Ly 

Duyên, cho dù quả thật là một với nhau, tuy nhiên mãnh lực làm việc giúp đỡ ủng hộ 

lại khác biệt nhau. 

--------------------------------- 

 

Trong phần Hiện Hữu Duyên xiển minh (Atthipaccayaniddesa) và Bất Ly Duyên 

xiển minh (Avigatapaccayaniddesa) đây, thì Hiện Hữu Duyên và Bất Ly Duyên hiện 

hữu 5 hoặc 6 thể loại Duyên. 
 

I.  HIỆN HỮU DUYÊN:  có năm hoặc sáu thể loại, đó là: 

1. Câu Sanh Hiện Hữu Duyên (Sahajātatthipaccaya) 

2. Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên  (*) (Ārammanapurejātatthipaccaya) 

3. Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên (*) (Vatthupurejātatthipaccaya) 

4. Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên (Pacchājātatthipaccaya) 

5. Vật Thực Hiện Hữu Duyên (Āhāratthipaccaya) 

6. Quyền Hiện Hữu Duyên (Indriyatthipaccaya) 

(*) Cả hai Duyên nầy kết hợp lại thành Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên 

(Purejātatthipaccaya). 
 

Trong năm hoặc sáu thể loại nầy, thì: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     62   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1. Câu Sanh Hiện Hữu Duyên tương tự với Câu Sanh Duyên 

2. Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên tương tự với Cảnh Tiền Sinh Duyên 

3. Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên tương tự với Vật Tiền Sinh Duyên 

4. Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên tương tự với Hậu Sanh Duyên 

5. Vật Thực Hiện Hữu Duyên tương tự với Sắc Vật Thực Duyên 

6. Quyền Hiện Hữu Duyên tương tự với Sắc Mạng Quyền Duyên 

 

PHÂN TÍCH 5 HOẶC 6 THỂ LOẠI HIỆN HỮU DUYÊN THEO 
TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 
Trong 6 thể loại Hiện Hữu Duyên đây, khi phân tích theo Trạng Thái thì nên hiểu 

biết tên gọi theo phần Pāli của từng mỗi Duyên đó.  Tại nơi đây, có được phân tích 

Trạng Thái của cả 6 thể loại Hiện Hữu Duyên để cho biết rõ một cách đặc biệt, như 

tiếp theo sau đây: 
 

1.  Trong 5 hoặc 6 thể loại Hiện Hữu Duyên đây, thì việc giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Câu Sanh Hiện Hữu đó,   

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại, là  (1) đồng cùng sanh với nhau (Câu Sanh 

–Sahajāta),  (2) thành Pháp Thực Tính hiện hữu, tức là với việc đang sanh vẫn 

còn hiện hữu trước mắt (Hiện Hữu – Atthi).  

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Câu Sanh Duyên. 
 

2.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Cảnh Tiền 

Sinh Hiện Hữu đó, 

* Rằng theo Trạng Thái:  có ba loại, là (1) với Cảnh, (2) với Tiền Sinh, (3) với 

Hiện Hữu. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Cảnh Tiền Sinh 

Duyên. 
 

3.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Vật Tiền 

Sinh Hiện Hữu đó, 

* Rằng theo Trạng Thái:  có ba loại, là (1) với Vật, (2) với Tiền Sinh, (3) với Hiện 

Hữu. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Vật Tiền Sinh 

Duyên. 
 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
63 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Hậu Sanh 

Hiện Hữu đó, 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại, là (1) với Hậu Sanh, (2) với Hiện Hữu. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Hậu Sanh Duyên. 
 

5.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Vật Thực 

Hiện Hữu đó, 

* Rằng theo Trạng Thái: có hai loại, là (1) với Vật Thực, (2) với Hiện Hữu. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Sắc Vật Thực 

Duyên. 
 

6.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Quyền Hiện 

Hữu đó, 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại, là (1) với Quyền, (2) với Hiện Hữu. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Sắc Mạng Quyền 

Duyên. 

 

II.  BẤT LY DUYÊN:  có 5 hoặc 6 thể loại, đó là; 

1. Câu Sanh Bất Ly  Duyên (Sahajātaavigatapaccaya) 

2. Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên  (*) (Ārammanapurejātaavigatapaccaya) 

3. Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên (*) (Vatthupurejātaavigatapaccaya) 

4. Hậu Sanh Bất Ly Duyên (Pacchājātaavigatapaccaya) 

5. Vật Thực Bất Ly Duyên (Āhāraavigatapaccaya) 

6. Quyền Bất Ly Duyên (Indriyaavigatapaccaya) 

(*)  Cả hai Duyên nầy kết hợp lại thành Tiền Sinh Bất Ly Duyên (Purejāta - 

avigatapaccaya) 
 

Trong năm hoặc sáu thể loại nầy, thì: 

1. Câu Sanh Bất Ly Duyên tương tự với Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, hoặc 

Câu Sanh Duyên 

2. Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên tương tự với Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu 

Duyên, hoặc Cảnh Tiền Sinh Duyên 

3. Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên tương tự với Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

hoặc Vật Tiền Sinh Duyên 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     64   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4. Hậu Sanh Bất Ly Duyên tương tự với Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, hoặc 

Hậu Sanh Duyên 

5. Vật Thực Bất Ly Duyên tương tự với Vật Thực Hiện Hữu Duyên, hoặc Sắc 

Vật Thực Duyên 

6. Quyền Hiện Hữu Duyên tương tự với Quyền Hiện Hữu Duyên, hoặc Sắc 

Mạng Quyền Duyên 

 

PHÂN TÍCH 5 HOẶC 6 THỂ LOẠI BẤT LY DUYÊN THEO 
TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 
Trong 6 thể loại Bất Ly Duyên đây, khi phân tích theo Trạng Thái thì nên hiểu 

biết tên gọi theo phần Pāli của từng mỗi Duyên đó.  Tại nơi đây, có được phân tích 

Trạng Thái của cả 6 thể loại Hiện Hữu Duyên để cho biết rõ một cách đặc biệt, như 

tiếp theo sau đây: 
 

1.  Trong 5 hoặc 6 thể loại Bất Ly Duyên đây, thì việc giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Câu Sanh Bất Ly đó,   

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại, là (1) đồng cùng sanh với nhau (Câu Sanh –

Sahajāta),  (2) thành Pháp Thực Tính hiện hữu, tức là với việc đang sanh vẫn 

còn hiện hữu trước mắt (Bất Ly – Avigata).  

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Câu Sanh Hiện 

Hữu Duyên, hoặc Câu Sanh Duyên. 
 

2. Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Cảnh Tiền 

Sinh Bất Ly đó, 

* Rằng theo Trạng Thái: có ba loại, là (1) với Cảnh, (2) với Tiền Sinh, (3) với Bất 

Ly. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Cảnh Tiền Sinh 

Hiện Hữu Duyên, hoặc Cảnh Tiền Sinh Duyên. 
 

3.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Vật Tiền 

Sinh Bất Ly đó, 

* Rằng theo Trạng Thái: có ba loại, là (1) với Vật, (2) với Tiền Sinh, (3) với Bất 

Ly. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Vật Tiền Sinh Hiện 

Hữu Duyên, hoặc Vật Tiền Sinh Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
65 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

4.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Hậu Sanh 

Bất Ly đó, 

* Rằng theo Trạng Thái: có hai loại, là (1) với Hậu Sanh, (2) với Bất Ly. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Hậu Sanh Hiện 

Hữu Duyên, hoặc Hậu Sanh Duyên. 
 

5.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Vật Thực 

Bất Ly đó, 

* Rằng theo Trạng Thái: có hai loại, là (1) với Vật Thực, (2) với Bất Ly. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Vật Thực Hiện Hữu 

Duyên, hoặc Sắc Vật Thực Duyên. 
 

6.  Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Quyền Bất 

Ly đó, 

* Rằng theo Trạng Thái: có hai loại, là (1) với Quyền, (2) với Bất Ly. 

* Rằng theo Giống, Thời Gian và Mãnh Lực: thì tương tự với Quyền Hiện Hữu 

Duyên, hoặc Sắc Mạng Quyền Duyên. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
TRONG CÂU SANH HIỆN HỮU DUYÊN 

 
Câu Sanh Hiện Hữu Duyên đây, có Danh Sắc làm Năng Duyên, Danh Sắc làm Sở 

Duyên, và Duyên nầy hoàn toàn tương tự Câu Sanh Duyên với mọi trường hợp.  Do 

đó, tại đây chỉ trình bầy riêng phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề mà thôi. 

Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề trong Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, thì tại đây, Đức 

Phật sắp đặt trước tiên với năm Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu Thiện, 

Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký, Câu Thiện và Vô Ký, Câu Bất Thiện và Vô Ký làm Pháp 

Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ 

thấy tiếp sau đây: 

 
(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     66   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalo eko khandho tinnannam khandhānam Sahajātatthipaccayena 

paccayo” -  Một Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Uẩn với mãnh lực 

Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

2/ “Tayo khandho ekassa khandhassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Ba 

Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Uẩn với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu 

Duyên. 

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Uẩn với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu 

Duyên. 

 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Sahajātā kusalā khandhā cittasamutthānānam rūpānam Sahajātatthi-

paccayena paccayo” – Câu Sanh:  những Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc mà có Tâm làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

“KUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN VÀ VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU THIỆN 
 

 

“Kusalo dhammo kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Sahajātatthipacca-

yena paccayo” -  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký 

với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
67 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalo eko khandho tinnannam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Một Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với ba Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

2/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa cittasamutthānānanca rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Ba Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam cittasamutthānānanca rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 
“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN  

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Câu 

Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho tinnannam khandhānam Sahajātatthipaccayena 

paccayo” -  Một Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Uẩn với mãnh 

lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

2/ “Tayo khandho ekassa khandhassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Ba 

Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Uẩn với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu 

Duyên. 

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Uẩn với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu 

Duyên. 
 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     68   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu 

Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Sahajātā akusalā khandhā cittasamutthānānam rūpānam Sahajātatthi-      

paccayena paccayo” – Câu Sanh:  những Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Sắc mà có Tâm làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

“AKUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN VÀ VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Sahajātatthi-   

paccayena paccayo” -  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất 

Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho tinnannam khandhānam cittasamutthānānanca 

rùpānam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Một Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với ba Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu 

Duyên. 

2/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa cittasamutthānānanca rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Ba Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Uẩn và Sắc Tâm xuát sinh xứ với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam cittasamutthānānanca rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

  
(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 
 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātatthipaccayena paccayo”  



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
69 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Vipākābyākato kiriyābyākato eko khandho tinnannam khandhānam 

cittasamutthānānanca rūpānam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Một Uẩn Vô Ký 

Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Uẩn và Sắc Tâm 

xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

2/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa cittasamutthānānanca rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Ba Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam cittasamutthānānanca rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

4/ “Patisandhikkhane vipākābyākato eko khandho tinnannam khandhānam 

katattā ca rūpānam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái Tục, một 

Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Uẩn và Sắc Tái Tục, 

với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

5/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa katattā ca rūpānam Sahajātatthi- 

paccayena paccayo” -  Ba Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Uẩn và Sắc Tái 

Tục với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

6/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam katattā ca rūpānam Sahajātatthi-

paccayena paccayo” -  Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Uẩn và Sắc Tái 

Tục với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên.  

7/ “Khandhā vatthussa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Những Uẩn làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

8/ “Vatthu khandhānam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Ý Vật làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

9/  “Ekam mahābhūtam  tinnannam  mahābhūtānam  Sahajātatthipaccayena  

paccayo” -  Một Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Đại Hiển với mãnh 

lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

10/ “Tayo mahābhūtā ekassa mahābhūtassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     70   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ba Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Đại Hiển với mãnh lực Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên. 

11/ “Dve mahābhūtā dvinnam mahābhūtānam Sahajātatthipaccayena 

paccayo” -  Hai Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Đại Hiển với mãnh 

lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

12/ “Mahābhūtā cittasamutthānānam rūpānam katattārùpānam upādārūpā -

nam Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Những Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Sắc Tâm xuất sinh xứ, Sắc Tái Tục, Sắc Y Sinh, với mãnh lực Câu Sanh Hiện 

Hữu Duyên. 

13/ “Bāhiram ekam mahābhūtam – pe – Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Một Đại Hiển Ngoại v.v. với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

14/ “Āhārasamutthānam ekam mahābhūtam – pe – Sahajātatthipaccayena 

paccayo” – Một Đại Hiển Vật Thực xuất sinh xứ  v.v. với mãnh lực Câu Sanh Hiện 

Hữu Duyên. 

15/ “Utusamutthānam ekam mahābhūtam – pe – Sahajātatthipaccayena 

paccayo” -  Một Đại Hiển Quý Tiết xuất sinh xứ  v.v. với mãnh lực Câu Sanh Hiện 

Hữu Duyên. 

16/ “Asannasattānam ekam mahābhūtam tinnannam mahābhūtānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Với Phạm Thiên Vô Tưởng, một Đại Hiển làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Đại Hiển với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên.  

17/ “Tayo mahābhūtā ekassa mahābhūtassa Sahajātatthipaccayena paccayo” -  

Ba Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Đại Hiển với mãnh lực Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên. 

18/ “Dve mahābhūtā dvinnam mahābhūtānam Sahajātatthipaccayena 

paccayo” – Hai Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Đại Hiển với mãnh 

lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

19/ “Mahābhūtā katattārūpānam upādārūpānam Sahajātatthipaccayena 

paccayo” -  Những Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tái Tục, Sắc Y 

Sinh, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

(D) KUSALABYĀKATAPADA – CÂU THIỆN – VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” 

TRONG CÂU THIỆN – VÔ KÝ 
 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
71 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Kusalo ca abyākato ca dhammā abyākatassa dhammassa Sahajātatthi-   

paccayena paccayo” -  Pháp Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp 

Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalā khandhā ca mahābhūtā ca cittasamutthānānam rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Những Uẩn Thiện và Đại Hiển làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

(E) AKUSALĀBYĀKATAPADA – CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ 

 

“Akusalo ca abyākato ca dhammā abyākatassa dhammassa Sahajātatthi-  

paccayena paccayo” -  Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalā khandhā ca mahābhūtā ca cittasamutthānānam rūpānam 

Sahajātatthipaccayena paccayo” -  Những Uẩn Bất Thiện và Đại Hiển làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Hiện Hữu 

Duyên. 

 

KẾT THÚC CÂU SANH HIỆN HỮU DUYÊN 
--------------------------------------------  

 
PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

TRONG CẢNH TIỀN SINH HIỆN HỮU DUYÊN 
 
Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên đây, có Sắc làm Năng Duyên, Danh làm Sở 

Duyên, và Duyên nầy hoàn toàn tương tự Cảnh Tiền Sinh Duyên với mọi trường hợp.  

Do đó, tại đây chỉ trình bầy riêng phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề mà thôi. 

Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề trong Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, thì tại đây,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     72   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đức Phật sắp đặt duy nhứt chỉ có một Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở 

câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Ārammanapurejātatthi-        

paccayena paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký 

với mãnh lực Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

    

1/ “Arahā cakkhum aniccato dukkhato anattato vipassati” -  Bậc Vô Sinh quán 

sát thấy Nhãn là Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

2/ “Sotam ghānam jivham kāyam rūpe sadde gandhe rase photthabbe vatthum 

aniccato dukkhato anattato vipassati” -  Quán sát thấy Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, 

Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, Ý Vật là Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

3/ “Dibbena cakkhunā rūpam  passati” -  Thấy Sắc với Thiên Nhãn. 

4/ “Dibbāya sotadhātuyā saddam sunāti” -  Nghe âm thanh với Thiên Nhĩ Giới. 

5/ “Rūpāyatanam cakkhuvinnānassa Ārammanapurejātatthipaccayena pacca -

yo” – Sắc Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức với mãnh lực 

Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

6/  “Saddāyatanam sotavinnānassa Ārammanapurejātatthipaccayena paccayo”  

Thinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức với mãnh lực Cảnh 

Tiền   Sinh Hiện Hữu Duyên. 

7/ “Gandhāyatanam   ghānavinnānassa  Ārammanapurejātatthipaccayena 

paccayo” -  Khí Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức với mãnh lực 

Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

8/ “Rasāyatanam jivhāvinnānassa Ārammanapurejātatthipaccayena paccayo” 

Vị Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức với mãnh lực Cảnh Tiền 

Sinh Hiện Hữu Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
73 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9/ “Photthabbāyatanam  kāyavinnānassa  Ārammanapurejātatthipaccayena 

paccayo” -  Xúc Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức với mãnh 

lực Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

   

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo kusalassa dhammassa Ārammanapurejātatthipaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Sekkhā vā putthujjanā vā cakkhum aniccato dukkhato anattato vipassanti” 

- Bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu quán sát thấy Nhãn là Vô Thường, Khổ Đau, 

Vô Ngã.   

2/ “Sotam ghānam jivhā kāyam rūpe sadde gandhe rase photthabbe vatthum 

aniccato dukkhato anattato vipassanti” -  Quán sát thấy Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, 

Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, Ý Vật là Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

3/ “Dibbena cakkhunā rūpam passanti” -  Thấy Sắc với Thiên Nhãn.  

4/ “Dibbāya sotadhātuyā saddam sunanti” -  Nghe âm thanh với Thiên Nhĩ Giới. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo akusalassa dhammassa Ārammanapurejātatthipaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh 

lực Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 
 

1/ “Cakkhum assādeti abhinandati tam ārabbha rāgo uppajjati ditthi uppajjati 

vicikicchā uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati” -  Người vui 

mừng thỏa thích với Nhãn, và khi nghĩ đến sự vật đó thì thường sanh khởi sự Tham 

Ái, Tà Kiến, Hoài Nghi, Điệu Cử, Ưu Phiền. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     74   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/ “Sotam ghānam jivham kāyam rūpe sadde gandhe rase photthabbe vatthum 

assādeti abhinandati tam ārabbha rāgo uppajjati diṭṭhi uppajjati vicikicchā 

uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati” -  Người vui mừng thỏa thích 

với Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, Ý Vật, và khi nghĩ đến những sự 

vật đó thì thường khởi sanh sự Tham Ái, Tà Kiến, Hoài Nghi, Điệu Cử, Ưu Phiền. 

 

KẾT THÚC CẢNH TIỀN SINH HIỆN HỮU DUYÊN 
------------------------------------- 

 
PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

TRONG VẬT TIỀN SINH HIỆN HỮU DUYÊN 
 
Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên đây, có Sắc làm Năng Duyên, Danh làm Sở 

Duyên, và Duyên nầy hoàn toàn tương tự Vật Tiền Sinh Duyên với mọi trường hợp.  

Do đó, tại đây chỉ trình bầy riêng phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề mà thôi. 

Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề trong Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, thì tại đây, 

Đức Phật sắp đặt duy nhứt chỉ có một Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở 

câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Vatthupurejātatthipaccayena  

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Cakkhāyatanam cakkhuvinnānassa Vatthupurejātatthipaccayena paccayo” 

-  Nhãn Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh 

Hiện Hữu Duyên. 

2/ “Sotāyatanam sotavinnānassa Vatthupurejātatthipaccayena paccayo” -  Nhĩ 

Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện 

Hữu Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
75 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3/ “Ghānāyatanam ghānavinnānassa Vatthupurejātatthipaccayena paccayo” -  

Tỷ Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện 

Hữu Duyên. 

4/ “Jivhāyatanam jivhāvinnānassa Vatthupurejātatthipaccayena paccayo” -  

Thiệt Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh 

Hiện Hữu Duyên. 

5/ “Kāyāyatanam kāyavinnānassa Vatthupurejātatthipaccayena paccayo” -  

Thân Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức với mãnh lực Vật Tiền Sinh 

Hiện Hữu Duyên. 

6/ “Vatthuvipākābyākatānam kiriyābyākatānam khandhānam Vatthupure- 

jātatthipaccayena paccayo” -  Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn 

Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác với mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

“KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo kusalassa dhammassa Vatthupurejātatthipaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Vatthu kusalānam khandhānam Vatthupurejātatthipaccayena paccayo” -  Ý 

Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh 

Hiện Hữu Duyên. 

 

“AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo akusalassa dhammassa Vatthupurejātatthipaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất Thiện với 

mãnh lực Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     76   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Vatthu akusalānam khandhānam Vatthupurejātatthipaccayena paccayo” -  Ý 

 Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất Thiện với mãnh lực Vật 

Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên. 

 

KẾT THÚC VẬT TIỀN SINH HIỆN HỮU DUYÊN 
------------------------------------- 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
TRONG HẬU SANH HIỆN HỮU DUYÊN 

 
Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên đây, có Danh làm Năng Duyên, Sắc làm Sở Duyên, 

và Duyên nầy hoàn toàn tương tự Hậu Sanh Duyên với mọi trường hợp.  Do đó, tại 

đây chỉ trình bầy riêng phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề mà thôi. 

Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề trong Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, thì tại đây, Đức 

Phật sắp đặt trước tiên với ba Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu Thiện, 

Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; còn Pháp Sở Duyên ở câu sau thì 

duy nhứt chỉ có một Câu là Câu Vô Ký, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātatthipaccayena paccayo” -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Hậu Sanh 

Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 
“Pacchājātā kusalā khandhā purejātassa imassa kāyassa Pacchājātatthi-  

paccayena paccayo” -  Hậu Sanh:  những Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc Thân nầy đã sanh trước, với mãnh lực Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
77 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātatthipaccayena paccayo” 

-  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Hậu 

Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 
“Pacchājātā akusalā khandhā purejātassa imassa kāyassa Pacchājātatthi-

paccayena paccayo” -  Hậu Sanh:  những Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Sắc Thân nầy đã sanh trước, với mãnh lực Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātatthipaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 
“Pacchājātā vipākābyākatā kiriyābyākatā khandhā purejātassa imassa    

kàyassa Pacchājātatthipaccayena paccayo” -  Hậu Sanh:  những Uẩn Vô Ký Dị Thục 

Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Thân nầy đã sanh trước, 

với mãnh lực Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

 

KẾT THÚC HẬU SANH HIỆN HỮU DUYÊN 
-------------------------------------- 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 
TRONG VẬT THỰC HIỆN HỮU DUYÊN 

 
Vật Thực Hiện Hữu Duyên đây, có Sắc làm Năng Duyên, Sắc làm Sở Duyên, và 

Duyên nầy hoàn toàn tương tự Sắc Vật Thực Duyên với mọi trường hợp.  Do đó, tại 

đây chỉ trình bầy riêng phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề mà thôi. 

Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề trong Sắc Vật Thực Hiện Hữu Duyên, thì tại đây, 

Đức Phật sắp đặt duy nhứt chỉ có một Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     78   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; còn Pháp Sở Duyên ở câu sau thì duy nhứt chỉ có một 

Câu là Câu Vô Ký, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Āhāratthipaccayena paccayo” -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Vật Thực 

Hiện Hữu Duyên. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kabalimkāro āhāro imassa kāyassa Āhāratthipaccayena paccayo” -  Đoàn 

Thực làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Thân nầy với mãnh lực Vật Thực Hiện 

Hữu Duyên. 

 

KẾT THÚC VẬT THỰC HIỆN HỮU DUYÊN 
------------------------------------- 

 
PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

TRONG QUYỀN HIỆN HỮU DUYÊN 
 
Quyền Hiện Hữu Duyên đây, có Sắc làm Năng Duyên, Danh làm Sở Duyên, và 

Duyên nầy hoàn toàn tương tự Sắc Mạng Quyền Duyên với mọi trường hợp.  Do đó, 

tại đây chỉ trình bầy riêng phần Pāli trong Giai Đoạn Vấn Đề mà thôi. 

Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề trong Quyền Hiện Hữu Duyên, thì tại đây, Đức Phật 

sắp đặt duy nhứt chỉ có một Câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu Vô Ký 

làm Pháp Năng Duyên; còn Pháp Sở Duyên ở câu sau thì duy nhứt chỉ có một Câu là 

Câu Vô Ký, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 
“ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Indriyatthipaccayena paccayo” -   



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI MỐT :    ATTHIPACCAYA – HIỆN HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BỐN:    AVIGATAPACCAYA – BẤT LY DUYÊN 

 

 

  
79 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Quyền Hiện  

Hữu Duyên. 
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ  

 

“Rūpājīvitindriyam katattārūpānam Indriyatthipaccayena paccayo” -  Sắc 

Mạng Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tái Tục với mãnh lực Quyền 

Hiện Hữu Duyên. 

 

KẾT THÚC QUYỀN HIỆN HỮU DUYÊN 
KẾT THÚC HIỆN HỮU DUYÊN 

KẾT THÚC BẤT LY DUYÊN 
------------------------------------- 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     80   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

DUYÊN THỨ HAI MƯƠI HAI VÀ HAI MƯƠI BA 

NATTHIPACCAYA – VÔ HỮU DUYÊN 
VIGATAPACCAYA –LY KHỨ DUYÊN 

NATTHIPACCAYANIDDESAVĀRA - PHẦN XIỂN MINH VÔ HỮU DUYÊN 

VIGATAPACCAYANIDDESAVĀRA - PHẦN XIỂN MINH LY KHỨ DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Natthipaccaya – Vô Hữu Duyên” và “Vigatapaccaya – Ly Khứ 

Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng 

trong phần xiển minh Duyên. 
 

Samanantaraniruddhā cittacetasikā dhammā patuppannānam cittacetasikā-

nam dhammānam Natthipaccayena paccayo – Vigatapaccayena paccayo”. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ LỜI GIẢI THÍCH 
 

“Samanantaraniruddhā cittacetasikā dhammā patuppannānam cittacetasikā – 

nam dhammānam Natthipaccayena paccayo – Vigatapaccayena paccayo” – Tất cả 

Tứ Danh Uẩn là Tâm và Tâm Sở mà ngoài ra Tâm Tử của bậc Vô Sinh đã diệt mất 

rồi, làm duyên một cách không còn dư sót theo tuần tự của chính mình, làm duyên tức 

là giúp đỡ ủng hộ đối với tất cả Tứ Danh Uẩn là Tâm và Tâm Sở cùng với Tâm Tử 

của bậc Vô Sinh đã sanh khởi tiếp nối với chính mình, với mãnh lực Vô Hữu Duyên 

và Ly Khứ Duyên. 

 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ 
VÔ HỮU DUYÊN VÀ LY KHỨ DUYÊN  

 
I.  VÔ HỮU DUYÊN (NATTHIPACCAYA) 
 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Parammatthabhāvena natthitāya upakārako dhammo = Natthipaccayo” -  

Pháp làm duyên giúp đỡ ủng hộ với trạng thái Thực Tính Siêu Lý là không có hiện 

hữu,  gọi là Vô Hữu Duyên. 

 
 



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI HAI:  NATTHIPACCAYA – VÔ HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BA:  VIGATAPACCAYA – LY KHỨ DUYÊN 

 

 

  
81 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ VÔ HỮU DUYÊN 
 

Từ ngữ “Natthi” dịch là Vô Hữu (không có), ở tại đây có ý nghĩa là Pháp Năng 

Duyên tức là Tâm và Tâm Sở không còn hiện bầy sự hiện hữu trong khoảng sanh, trụ, 

diệt; tức là đã diệt mất rồi vậy.  Và chính sự diệt mất của Tâm và Tâm Sở nầy, làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên, cũng chính là Tâm và Tâm Sở, cho 

được tiếp nối sanh khởi.   

Theo thực tính thông thường của Danh Pháp là Tâm và Tâm Sở ngay khi sát na 

thứ nhất khởi sanh và vẫn chưa diệt mất đi, thì Tâm và Tâm Sở ở sát na thứ hai 

thường không có khả năng khởi sanh được, cho đến khi sát na Tâm và Tâm Sở thứ 

nhất phải diệt trước đi thì mới có cơ hội cho sát na Tâm và Tâm Sở thứ hai được khởi 

sanh tiếp tục, và như thế mà tuần tự đi.  

Vô Hữu Duyên nầy được tỷ dụ ví như ánh sáng với sự tối tăm.  Theo lẽ thường, 

sự tối tăm không có thể hiện bầy được, một khi ánh sáng vẫn còn đang hiện hữu.  Cho 

đến khi ánh sáng không còn hiện hữu thì lúc bấy giờ, sự tối tăm mới được khởi lên sự 

hiện bầy, và như thế, sự tối tăm là thành quả của ánh sáng khi đã diệt mất.  Điều nầy 

như thế nào, thì Pháp Vô Hữu Duyên đây cũng tương tự như thế, là Pháp Sở Duyên 

mà có được sanh khởi là cũng do Pháp Năng Duyên phải diệt mất đi rồi.  Như thế, sự 

diệt mất hay sự không hiện hữu của Pháp Năng Duyên mới tạo công đức ủng hộ cho 

Pháp Sở Duyên, tức là làm cho Pháp Sở Duyên được khởi sanh lên, như đã được giải 

thích ở phần trên vậy. 

Trong phần Đại Phụ Chú Giải Siêu Lý (Paramatthadīpanīmahātīkā) và Chú Giải 

Thanh Tịnh Đạo (Visuddhimaggaatthakathā) có trình bầy Vô Hữu Duyên là bất luận 

một cái Tâm nào một khi đã sanh khởi trong bẩm tánh của tất cả chúng sanh và vẫn 

chưa diệt mất đi, tức là vẫn còn trong khoảng sanh, trụ, diệt; thì các Tâm khác thường 

không có cơ hội được khởi sanh trong khoảng thời gian đó.  Cho đến khi cái Tâm thứ 

nhất mà diệt mất đi rồi thì cái Tâm thứ hai mới sẽ có cơ hội khởi sanh lên được.  Sự 

việc cái Tâm thứ hai có được khởi sanh là cũng do nương vào sự diệt mất của cái Tâm 

thứ nhất đã làm duyên giúp đỡ ủng hộ với mãnh lực của sự không hiện hữu, tức là Vô 

Hữu Duyên vậy. 

Tóm lại, trong Vô Hữu Duyên nầy, một khi cái Tâm thứ nhất đã diệt mất đi rồi thì 

mới làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với cái Tâm thứ hai.  Cái Tâm thứ hai thành Sở 

Duyên của cái Tâm thứ nhất đã diệt mất rồi, và khi cái Tâm thứ hai đã diệt mất rồi thì 

quay trở lại làm Năng Duyên với cái Tâm thứ ba.  Cái Tâm thứ ba thành Sở Duyên 

của cái Tâm thứ hai đã diệt mất rồi, và khi cái Tâm thứ ba đã diệt mất rồi thì quay trở  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     82   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

lại làm Năng Duyên với cái Tâm thứ tư, và như thế cứ mãi liên tục, tính kể từ Tâm Tái  

Tục cho đến Tâm Tử của bậc Vô Sinh. 

Ý nghĩa chánh yếu của Vô Hữu Duyên đây, là khởi xuất sự diệt mất hoặc sự 

không còn hiện hữu của Danh Pháp rồi mới sẽ làm được Vô Hữu Duyên.  Nếu như 

Danh Pháp đã sanh trước mà vẫn chưa diệt mất, tức là vẫn còn hiện hữu thì không thể 

nào làm được Vô Hữu Duyên. 

Vô Hữu Duyên đây, có Danh làm Năng Duyên, Danh làm Sở Duyên, và Duyên 

nầy hoàn toàn tương tự Vô Gián Duyên với mọi trường hợp.  Do đó, tại đây xin chỉ 

trình bầy đặc biệt riêng phần Giải Thích mà thôi. 

 
KẾT THÚC VÔ HỮU DUYÊN 

------------------------------------------- 

 
II.  LY KHỨ DUYÊN (VIGATAPACCAYA) 
 
Ly Khứ Duyên nầy, có Phần Duyên xiển minh và Phần Giai Đoạn Vấn Đề v.v. 

hoàn toàn tương tự Vô Gián Duyên với mọi trường hợp.  Do đó, tại nơi đây xin chỉ 

trình bầy đặc biệt riêng phần Giải Thích mà thôi. 
 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Vigatabhāvena nirodhassa pattitāya upakārako dhammo = Vigatpaccayo” -  

Pháp làm duyên giúp đỡ ủng hộ với trạng thái Thực Tính Siêu Lý là xa lìa rời khỏi,  

gọi là Ly Khứ Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ LY KHỨ DUYÊN 
 
Từ ngữ “Vigata” dịch là Ly Khứ (xa lìa rời khỏi), có ý nghĩa đi đến sự diệt mất. 

Tại đây có ý nghĩa là Pháp Sở Duyên sẽ được sanh khởi một khi Pháp Năng Duyên đã 

xa lìa trước, tức là đã diệt mất trước rồi.  Việc xa lìa của Pháp Năng Duyên làm thành 

người ủng hộ giúp đỡ đối với Pháp Sở Duyên cho được khởi sanh, do vậy mới được 

gọi là Ly Khứ Duyên, và được tỷ dụ ví như mặt trời và mặt trăng.   

Theo lẽ thường, mặt trăng không thể nào hiện bầy ánh sáng trong khi mặt trời vẫn 

chưa lặn mất.  Tiếp đến khi mặt trời đã lặn mất thì ánh sáng của mặt trăng mới được 

phát khởi lên hiện bầy.  Mặt trời trở thành người giúp đỡ ủng hộ cho ánh sáng của mặt  

trăng theo trạng thái của việc đã lặn mất.   



DUYÊN THỨ HAI MƯƠI HAI:  NATTHIPACCAYA – VÔ HỮU DUYÊN 
DUYÊN THỨ HAI MƯƠI BA:  VIGATAPACCAYA – LY KHỨ DUYÊN 

 

 

  
83 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Điều nầy như thế nào thì Pháp làm thành Ly Khứ Năng Duyên cũng giúp đỡ ủng 

hộ đối với Pháp Sở Duyên cũng tương tự như vậy.  Có nghĩa là việc xa lìa của Pháp 

Năng Duyên có mãnh lực giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được khởi sanh, tương 

tự như mặt trời đã lặn mất thì thường làm cho ánh sáng của mặt trăng được khởi phát 

lên hiện bầy.   

Ly Khứ Duyên đây, có Nội Dung và Chi Pháp hoàn toàn tương tự với Vô Gián 

Duyên, và Vô Hữu Duyên như đã có được trình bầy là cũng có Nội Dung và Chi Pháp 

tương tự với nhau.  Tuy nhiên, cho dù là Vô Hữu Duyên và Ly Khứ Duyên có Nội 

Dung và Chi Pháp quả thật là giống nhau, nhưng khi đề cập theo mãnh lực thì lại có ý 

nghĩa một cách đặc biệt khác biệt nhau như sau: 

*  Ý nghĩa của Vô Hữu Duyên là lập ý đến Pháp Năng Duyên làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên cho được sanh khởi với mãnh lực của việc không có.  

Có ý nghĩa là khi Pháp sanh trước phải không còn hiện hữu thì mới có cơ hội làm 

Pháp sanh sau được khởi sanh.  Với trạng thái như vậy gọi là Vô Hữu Duyên, như 

điều tỷ dụ đã được dẫn chứng trong Vô Hữu Duyên, là ánh sáng phải diệt mất trước 

thì sự tối tăm mới được phát khởi lên hiện bầy.  

*  Còn ý nghĩa của Ly Khứ Duyên là lập ý đến Pháp Năng Duyên làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên cho được sanh khởi với mãnh lực của việc xa lìa.  

Có nghĩa là khi Pháp sanh trước đã xa lìa rời khỏi thì làm làm cơ hội cho Pháp sanh 

sau được khởi sanh.  Và tại đây, lời nói rằng “xa lìa rời khỏi”  lập ý chỉ vào việc xa 

lìa rời khỏi mà thôi.  Khi đã xa lìa rời khỏi thì cho dù là vẫn còn hiện hữu hoặc là 

không còn hiện hữu, đó không phải là nhiệm vụ của Ly Khứ Duyên.  Nhiệm vụ đặc 

biệt của Ly Khứ Duyên là lập ý đặc biệt chỉ nhắm lấy trạng thái xa lìa rời khỏi, và 

chính trạng thái nầy mới gọi là Ly Khứ Duyên, như đã có được dẫn chứng điều tỷ dụ 

ở phía trên là mặt trời khi đã lặn mất rồi thì tạo cơ hội cho ánh sáng của mặt trăng 

được phát khởi lên hiện bầy. Tuy nhiên, khi mặt trời đã lặn mất rồi thì không có nghĩa 

là mặt trời không còn nữa, và cũng không phải có ý nghĩa là mặt trời vẫn còn hiện 

hữu.  Tại đây, chỉ lập ý một cách đặc biệt là sự xa lìa rời khỏi của mặt trời mà thôi.   

Khác biệt với điều tỷ dụ của ánh sáng và bóng tối của Vô Hữu Duyên, vì lẽ bóng 

tối sẽ phát khởi lên hiện bầy trước tiên và chắc chắn phải là ánh sáng tất yếu phải diệt 

mất đi.  Do đó, nhiệm vụ của sự không có mới làm thành nhiệm vụ của Vô Hữu 

Duyên, và nhiệm vụ của sự xa lìa rời khỏi làm thành nhiệm vụ của Ly Khứ Duyên 

vậy.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     84   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sự sai khác nhau một cách đặc biệt giữa Vô Hữu Duyên và Ly Khứ Duyên có 

được trình bầy trong Phụ Chú Giải Căn Phát Thú (Patthānamūlatīkā) với ý nghĩa như 

sau: “Abhāvamattena upakārakatā okāsadānam Natthipaccayatā, 

sabhāvāvigamanena appavattamānānam sabhāvavigamanena upakārakatā 

Vigatapaccayatā.  Natthitā ca nirodhā nantarasunnatā, Vigatatā nirodhappattatā 

ayametesam viseso” -  Việc giúp đỡ, tức là việc tạo cơ hội đối với Pháp Sở Duyên cho 

được sanh khởi theo trạng thái của sự không có, gọi là Vô Hữu Duyên.  Việc vẫn 

chưa có cơ hội để được sanh khởi vì đã xa lìa rời khỏi từ nơi Pháp Thực Tính, tức là 

việc giúp đỡ ủng hộ theo sự xa lìa rời khỏi từ nơi Pháp Thực Tính đó, gọi là Ly Khứ 

Duyên.  

Hoặc nói một cách khác, là sự không có mà được gọi là Vô Hữu Duyên, có ý 

nghĩa là sự việc đã diệt mất rồi, hoàn toàn không còn hiện hữu.  Còn sự xa lìa rời khỏi 

mà được gọi là Ly Khứ Duyên, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên đã rời khỏi mà thôi.  

Như vậy, sự khác biệt giữa Vô Hữu Duyên và Ly Khứ Duyên đã có được trình 

bầy như trên.  

 

KẾT THÚC LY KHỨ DUYÊN 
------------------------------------------ 

 

  

 

 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
85 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA) 
 
Trong 24 Duyên nầy, khi phân tích ra một cách đầy đủ chi tiết thì có được số 

lượng là 47 Duyên, như sau: 
 

1. Nhân Duyên có 1 Duyên. 

2. Cảnh có 1 Duyên. 

3. Trưởng Duyên có 2 Duyên, là:  a. Câu Sanh Trưởng Duyên, b. Cảnh Trưởng 

Duyên. 

4. Vô Gián Duyên có 1 Duyên. 

5. Đẳng Vô Gián Duyên có 1 Duyên. 

6. Câu Sanh Duyên có 1 Duyên. 

7. Hỗ Tương Duyên có 1 Duyên. 

8. Y Chỉ Duyên có 3 Duyên, là:  a. Câu Sanh Y Duyên, b. Vật Tiền Sinh Y 

Duyên,  c. Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

9. Cận Y Duyên có 3 Duyên, là:  a. Cảnh Cận Y Duyên, b. Vô Gián Cận Y 

Duyên,  c. Thường Cận Y Duyên. 

10. Tiền Sinh Duyên có  2 Duyên, là: a. Vật Tiền Sinh Duyên,  b. Cảnh Tiền Sinh  

Duyên. 

11.  Hậu Sanh Duyên có 1 Duyên. 

12.  Trùng Dụng Duyên có 1 Duyên. 

13. Nghiệp Duyên có 2 Duyên, là: a. Câu Sanh Nghiệp Duyên, b. Dị Thời Nghiệp 

Duyên. 

14.  Dị Thục Quả Duyên có 1 Duyên. 

15. Vật Thực Duyên có 2 Duyên, là: a. Sắc Vật Thực Duyên, b. Danh Vật Thực 

Duyên. 

16. Quyền Duyên có 3 Duyên, là: a. Câu Sanh Quyền Duyên, b. Tiền Sinh Quyền  

Duyên,  c.  Sắc Mạng Quyền Duyên. 

17.  Thiền Na Duyên có 1 Duyên. 

18.  Đồ Đạo Duyên có 1 Duyên. 

19.  Tương Ưng Duyên có 1 Duyên. 

20. Bất Tương Ưng Duyên có 4 Duyên, là:  a. Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

b. Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  c. Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương 

Ưng Duyên,  d. Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     86   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

21. Hiện Hữu Duyên có 6 Duyên, là:  a. Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, b. Vật Tiền 

Sinh Hiện Hữu Duyên, c. Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, d. Hậu Sanh Hiện 

Hữu Duyên, e. Vật Thực Hiện Hữu Duyên,  f. Quyền Hiện Hữu Duyên. 

22. Vô Hữu Duyên có 1 Duyên. 

23.  Ly Khứ Duyên có 1 Duyên. 

24. Bất Ly Duyên có 6 Duyên, là:  a.  Câu Sanh Bất Ly Duyên, b.  Vật Tiền Sinh 

Bất Ly Duyên, c. Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên, d.  Hậu Sanh Bất Ly Duyên,  

e. Vật Thực Bất Ly Duyên,  f. Quyền Bất Ly Duyên. 

 

KẾT HỢP DUYÊN TRÒN ĐỦ CÓ 47 DUYÊN 
--------------------------------------- 

 
TÓM LƯỢC PHÁP NĂNG DUYÊN (PACCAYADHAMMA) 

VÀ PHÁP SỞ DUYÊN (PACCAYUPPANNADHAMMA) 
TRONG 47 DUYÊN 

 
I.  Có 7 Duyên với Danh làm Năng Duyên và Danh làm Sở Duyên, đó là: 

 

1. Vô Gián Duyên, 

2. Đẳng Vô Gián Duyên, 

3. Vô Gián Cận Y Duyên, 

4. Trùng Dụng Duyên, 

5. Tương Ưng Duyên, 

6. Vô Hữu Duyên, 

7. Ly Khứ Duyên. 
 

II.  Có 4 Duyên với Danh làm Năng Duyên và Sắc làm Sở Duyên, đó là: 

1. Hậu Sanh Duyên, 

2. Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

3. Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

4. Hậu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

III.  Có 9 Duyên với Danh làm Năng Duyên và Danh Sắc làm Sở Duyên, đó là: 

1. Nhân Duyên, 

2. Câu Sanh Trưởng Duyên, 

3. Câu Sanh Nghiệp Duyên, 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
87 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4. Dị Thời Nghiệp Duyên, 

5. Dị Thục Quả Duyên, 

6. Danh Vật Thực Duyên, 

7. Câu Sanh Quyền Duyên, 

8. Thiền Na Duyên, 

9. Đồ Đạo Duyên. 
 

IV.   Có 6 Duyên với Sắc làm Năng Duyên và Sắc làm Sở Duyên, đó là: 
 

1. Sắc Vật Thực Duyên, 

2. Sắc Mạng Quyền Duyên, 

3. Vật Thực Hiện Hữu Duyên, 

4. Quyền Hiện Hữu Duyên, 

5. Vật Thực Bất Ly Duyên, 

6. Quyền Bất Ly Duyên. 
 

V.  Có 11 Duyên với Sắc làm Năng Duyên và Danh làm Sở Duyên, đó là: 
 

1. Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

2. Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 

3. Vật Tiền Sinh Duyên, 

4. Cảnh Tiền Sinh Duyên, 

5. Tiền Sinh Quyền Duyên, 

6. Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

7. Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

8. Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

9. Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

10.  Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên, 

11.  Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
          

VI. Không có Duyên nào với Sắc làm Năng Duyên và Danh Sắc làm Sở Duyên. 
 

VII. Có 2 Duyên với Danh Sắc làm Năng Duyên và Danh làm Sở Duyên, đó là: 

1. Cảnh Trưởng Duyên, 
2. Cảnh Cận Y Duyên. 

 

VIII. Không có Duyên nào với Danh Sắc làm Năng Duyên và Sắc làm Sở 
Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     88   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

IX.  Có 6 Duyên với Danh Sắc làm Năng Duyên và Danh Sắc làm Sở Duyên, 
đó là: 

1. Câu Sanh Duyên, 
2. Hỗ Tương Duyên, 
3. Câu Sanh Y Duyên, 
4. Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 
5. Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 
6. Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

X. Có 2 Duyên với Chế Định, Danh Sắc làm Năng Duyên và Danh làm Sở 
Duyên, đó là: 

1. Cảnh Duyên, 
2. Thường Cận Y Duyên. 

 

XI.  Không có  Duyên  nào  với  Chế  Định, Danh  Sắc  làm Năng  Duyên và 
Sắc làm Sở Duyên. 

--------------------------------- 

 
TÓM LƯỢC SỐ LƯỢNG VỀ GIỐNG (JÀTI) 

TRONG 24 HOẶC 47 DUYÊN 
 
Có 9 loại Giống trong 24 hoặc 47 Duyên, đó là: 
 

1. Giống Câu Sanh, 

2. Giống Cảnh, 

3. Giống Vô Gián, 

4. Giống Vật Tiền Sinh, 

5. Giống Hậu Sanh, 

6. Giống Vật Thực, 

7. Giống Sắc Mạng Quyền, 

8. Giống Thường Cận Y, 

9. Giống Dị Thời Nghiệp. 
 

Có 15 Duyên ở trong Giống Câu Sanh, đó là: 
 

1. Nhân Duyên, 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
89 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2. Câu Sanh Trưởng Duyên, 

3. Câu Sanh Duyên, 

4. Hỗ Tương Duyên, 

5. Câu Sanh Y Duyên, 

6. Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

7. Dị Thục Quả Duyên, 

8. Danh Vật Thực Duyên, 

9. Câu Sanh Quyền Duyên, 

10. Thiền Na Duyên, 

11.  Đồ Đạo Duyên, 

12.  Tương Ưng Duyên, 

13.  Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

14.  Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

15.  Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Có 8 Duyên ở trong Giống Cảnh, đó là: 
 

1. Cảnh Duyên, 
2. Cảnh Trưởng Duyên, 
3. Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 
4. Cảnh Cận Y Duyên, 
5. Cảnh Tiền Sinh Duyên, 
6. Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 
7. Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 
8. Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 

 

Có 7 Duyên ở trong Giống Vô Gián, đó là:  
 

1. Vô Gián Duyên, 

2. Đẳng Vô Gián Duyên, 

3. Vô Gián Cận Y Duyên, 

4. Thường Cận Y Duyên, 

5. Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp Duyên (*: mục đích là chỉ lấy đặc 

biệt ở phần Tư Đạo làm người giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Quả), 

6. Vô Hữu Duyên, 

7. Ly Khứ Duyên. 
 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     90   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Có 6 Duyên ở trong Giống Vật Tiền Sinh, đó là: 
 

1. Vật Tiền Sinh Y Duyên, 
2. Vật Tiền Sinh Duyên, 
3. Tiền Sinh Quyền Duyên, 
4. Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 
5. Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 
6. Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 

 

Có 4 Duyên ở trong Giống Hậu Sanh, đó là: 
 

1. Hậu Sanh Duyên, 

2. Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

3. Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

4. Hậu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Có 3 Duyên ở trong Giống Vật Thực, đó là: 
 

1. Sắc Vật Thực Duyên, 

2. Vật Thực Hiện Hữu Duyên, 

3. Vật Thực Bất Ly Duyên. 
 

Có 3 Duyên ở trong Giống Sắc Mạng Quyền, đó là: 
 

1. Sắc Mạng Quyền Duyên, 

2. Quyền Hiện Hữu Duyên, 

3. Quyền Bất Ly Duyên. 
 

Có 2 Duyên ở trong Giống Thường Cận Y, đó là: 

1. Thuần Thường Cận Y Duyên (*:  là Tâm và Tâm Sở mà sanh trước và Sắc 

Pháp, Chế Định mà có năng lực mạnh, để được làm người giúp đỡ đối với 

Tâm và Tâm Sở mà sanh sau). 
2. Hỗn Hợp Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp Duyên (+: là Tư Nghiệp 

Cetanākamma) mà có năng lực mạnh, để được làm người giúp đỡ đối với 

Danh Uẩn Dị Thục Quả (trừ Nghiệp Tư Đạo – Maggacetanākamma).  
 

Có 1 Duyên ở trong Giống Dị Thời Nghiệp, đó là: 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
91 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1. Dị Thời Nghiệp Duyên (+: là Tư Nghiệp mà có năng lực yếu, làm người 

giúp đỡ đối với Dị Thục Quả Dục Giới và Tư Nghiệp mà có năng lực mạnh 

và yếu, làm người giúp đỡ đối với Sắc Nghiệp).  
 

Ghi chú: (*) Theo như việc đã được phân chia thì với những loại Duyên sau đây: 

Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp Duyên, Thuần Thường Cận Y Duyên, Hỗn Hợp 

Thường Cận Y Dị Thời Nghiệp Duyên, không thể đếm được thành 3 Duyên.  Mà đếm 

kết hợp vào nhau chỉ có một loại Duyên, đó là Thường Cận Y Duyên mà thôi.  Sự 

việc là như vậy, thường được thấy một cách rõ ràng, là khi phân tích 24 Duyên ra một 

cách đầy đủ chi tiết để có được 47 Duyên, hoặc là phần Tóm Lược Trạng Thái của 

mãnh lực giúp đỡ ủng hộ trong 47 Duyên, hoặc là kết hợp phần Tóm Lược cả 3 Nội 

Dung Pháp, và ở phần Phân Tích Giai Đoạn Vấn Đề chẳng hạn, thì không có hiện bầy 

cả 3 loại Duyên nầy.  Tên gọi của từng mỗi Duyên nầy, có thể chỉ có duy nhứt là 

Thường Cận Y Duyên mà thôi.  Với nguyên nhân nầy, việc trình bầy Duyên một cách 

đầy đủ chi tiết trong bộ sách Chú Giải nầy, mới đếm được số lượng là 47 Duyên, như 

đã có đề cập rồi vậy.   
    
Ghi chú:  (+) Chi Pháp của Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, theo như có 

hiện bầy ở đây, chính là việc trình bầy theo phần của Năm Bộ Chú Giải, dịch điều 

205.  Nếu trình bầy Chi Pháp theo phần Pāli xiển thuật và phần Phân Tích Giai Đoạn 

Vấn Đề, thì có được như tiếp theo đây: 

 Dị Thời Nghiệp Duyên, tức là tất cả 33 Tư Nghiệp mà có năng lực mạnh và 

năng lực yếu (21 Tư Thiện, 12 Tư Bất Thiện) làm thành người giúp đỡ đối với 

36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp, và 20 Sắc Nghiệp Tái Tục, 20 Sắc 

Nghiệp Bình Nhựt, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng. 
 

 Cảnh Duyên mà Ngài đã trình bầy Chi Pháp của Duyên nầy để ở trong Năm Bộ 

Chú Giải dịch điều 205, đó là Cảnh chẳng phải làm trưởng trội.  Còn Cảnh mà 

làm trưởng trội, là thường kết hợp ở trong Cận Y Duyên, là với trạng thái của 

Cảnh Cận Y Duyên. Tuy nhiên, Cảnh Duyên mà ở trong Giống Cảnh đó, Chi 

Pháp của Duyên nầy là Cảnh ở cả phần làm trưởng trội và không làm trưởng 

trội.  Có được sự hiểu biết như vậy, là vì Ngài đã không có trình bầy việc loại 

trừ.   Dựa vào lý do như đã đề cập đây, Dị Thời Nghiệp Duyên ở trong Giống 

Dị Thời Nghiệp, cũng sẽ có được Chi Pháp của tất cả Pháp Năng Duyên và 

Pháp Sở Duyên tương tự trong cùng một phương thức. 

---------------------------------------- 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     92   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
TÓM LƯỢC SỐ LƯỢNG VỀ THỜI GIAN (KĀLA) 

TRONG 24 HOẶC 47 DUYÊN 
 

I. Có 17 hoặc 36 Duyên ở trong Thời Kỳ Hiện Tại (Paccayuppannakāla), đó là: 
 

1. Nhân Duyên, 

2. Câu Sanh Trưởng Duyên, 

3. Câu Sanh Duyên, 

4. Hỗ Tương Duyên, 

5. Y Chỉ Duyên có 3 Duyên, 

6. Tiền Sinh Duyên có 2 Duyên, 

7. Hậu Sanh Duyên, 

8. Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

9. Dị Thục Quả Duyên, 

10.  Vật Thực Duyên có 2 Duyên, 

11.  Quyền Duyên có 3 Duyên, 

12.  Thiền Na Duyên, 

13.  Đồ Đạo Duyên, 

14.  Tương Ưng Duyên, 

15.  Bất Tương Ưng Duyên có 4 Duyên, 

16.  Hiện Hữu Duyên có 6 Duyên, 

17.  Bất Ly có 6 Duyên. 
 

II.  Có 7 Duyên ở trong Thời Kỳ Quá Khứ, đó là: 
 

1. Vô Gián Duyên, 

2. Đẳng Vô Gián Duyên, 

3. Vô Gián Cận Y Duyên, 

4. Trùng Dụng Duyên, 

5. Dị Thời Nghiệp Duyên, 

6. Vô Hữu Duyên, 

7. Ly Khứ Duyên. 

 

III.  Không có Duyên nào ở trong cả ba Thời Kỳ, Quá Khứ - Hiện Tại và Vị 
Lai. 

 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
93 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

IV. Có 4 Duyên ở trong Hiện Tại, Quá Khứ, Vị Lai và Ngoại Thời 
(Kālavimutti), đó là: 

 

1. Cảnh Duyên, 

2. Cảnh Trưởng Duyên, 

3. Cảnh Cận Y Duyên, 

4. Thường Cận Y Duyên. 

-------------------------------------- 

 
TÓM LƯỢC TRẠNG THÁI CỦA MÃNH LỰC (SATTI) 

GIÚP ĐỠ ỦNG HỘ TRONG 24 HOẶC 47 DUYÊN 
 
I. Có 8 Duyên làm mãnh lực Xuất Sinh (Janakasatti), đó là: 

 

1. Vô Gián Duyên, 
2. Đẳng Vô Gián Duyên, 
3. Vô Gián Cận Y Duyên, 
4. Thường Cận Y Duyên, 
5. Trùng Dụng Duyên, 
6. Dị Thời Nghiệp Duyên, 
7. Vô Hữu Duyên, 
8. Ly Khứ Duyên. 

 

II. Có 4 Duyên làm mãnh lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti), đó là: 
 

1. Hậu Sanh Duyên, 

2. Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

3. Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

4. Hậu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

III.  Có 3 Duyên làm mãnh lực Bảo Dưỡng (Anupālakasatti), đó là: 
 

1. Sắc Mạng Quyền Duyên, 
2. Quyền Hiện Hữu Duyên (Sắc Mạng Quyền Hiện Hữu Duyên), 
3. Quyền Bất Ly Duyên (Sắc Mạng Quyền Bất Ly Duyên). 

 

IV.  Có 32 Duyên làm mãnh lực Xuất Sinh và mãnh lực Bảo Hộ, đó là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     94   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Loại trừ 8 Duyên làm mãnh lực Xuất Sinh, 4 Duyên làm mãnh lực Bảo Hộ, và 3 

Duyên làm mãnh lực Bảo Dưỡng, thì còn lại 32 Duyên có hai loại mãnh lực (*) là 

mãnh lực Xuất Sinh và mãnh lực Bảo Hộ. 
 

Ghi chú:  Sắc Vật Thực Duyên, Vật Thực Duyên (Sắc Vật Thực Hiện Hữu 

Duyên), Vật Thực Bất Ly Duyên (Sắc Vật Thực Bất Ly Duyên) trong Năm Bộ Chú 

Giải dịch 

 điều 84 có trình bầy rằng: có hai mãnh lực, là mãnh lực Xuất Sinh và mãnh lực 

Bảo Hộ.  

 điều 184 trình bầy rằng: có hai mãnh lực, là mãnh lực Xuất Sinh và mãnh lực 

Bảo Hộ. 

Tóm lại, ba Duyên ở trong Giống Vật Thực được sắp đặt ở trong Duyên mà có 

hai mãnh lực đều như nhau, và chẳng phải có một mãnh lực, hoặc ba mãnh lực, hay là 

bốn mãnh lực.  Bất luận với trường hợp nào thì cũng chỉ có hai mãnh lực và Ngài đã 

trình bầy thành hai đôi như vậy.  Bậc Học Giả sẽ trình bầy với đôi nào cũng được cả. 

--------------------------------------- 

 
TÓM LƯỢC SỐ LƯỢNG VỀ ĐỊA GIỚI (BHŪMI) 

TRONG 24 HOẶC 47 DUYÊN 
 

I. Có đủ tất cả 24 hoặc 47 Duyên hiện hữu ở trong Cõi Ngũ Uẩn (Pancavo -
kārabhūmi). 

 

II. Có 21 hoặc 25 Duyên hiện hữu ở trong Cõi Tứ Uẩn (Catuvokārabhūmi),  
đó là:    

1. Nhân Duyên, 
2. Cảnh Duyên, 
3. Trưởng Duyên có 2 Duyên, 
4. Vô Gián Duyên, 
5. Đẳng Vô Gián Duyên, 
6. Câu Sanh Duyên, 
7. Hỗ Tương Duyên, 
8. Câu Sanh Y Duyên, 
9. Cận Y Duyên có 3 Duyên, 

10.  Trùng Dụng Duyên, 
11.  Nghiệp Duyên có 2 Duyên, 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
95 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

12.  Dị Thục Quả Duyên, 
13.  Danh Vật Thực Duyên, 
14.  Câu Sanh Quyền Duyên, 
15.  Thiền Na Duyên, 
16.  Đồ Đạo Duyên, 
17.  Tương Ưng Duyên, 
18.  Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 
19. Vô Hữu Duyên, 
20.  Ly Khứ Duyên, 
21.  Câu Sanh Bất Ly Duyên.  

 

III.  Có 7 hoặc 9 Duyên hiện hữu ở trong Cõi Nhất Uẩn (Ekavo kārabhūmi) 
đó là: 

1. Câu Sanh Duyên, 

2. Hỗ Tương Duyên, 

3. Câu Sanh Y Duyên, 

4. Dị Thời Nghiệp Duyên, 

5. Sắc Mạng Quyền Duyên, 

6. Hiện Hữu Duyên có 2 Duyên (là Câu Sanh Hiện Hữu Duyên và 

Quyền Hiện Hữu Duyên). 

7. Bất Ly Duyên có 2 Duyên (là Câu Sanh Bất Ly Duyên và Quyền 

Bất Ly Duyên). 
 

IV. Có 5 Duyên đặc biệt hiện hữu ở trong Nội Phần, tức là trong Vật Phi 
Mạng Quyền, đó là: 

 

1. Câu Sanh Duyên, 
2. Hỗ Tương Duyên, 
3. Câu Sanh Y Duyên, 
4. Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 
5. Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

V.  Có 4 Duyên hiện hữu ở trong Biến Hành Duyên (Sabbatthānikapac -
caya), đó là: 

1. Câu Sanh Duyên, 

2. Y Chỉ Duyên, 

3. Hiện Hữu Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     96   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4. Bất Ly Duyên. 
 

Ghi chú:  Duyên làm thành nhân sắp đặt tất cả Pháp Hữu Vi (Sankhata-

dhamma), Sắc Pháp, Danh Pháp, gọi là “Biến Hành Duyên” có nghĩa là trong “Thế 

Giới Hữu Vi” (Sankhāraloka)  tất cả Vật Hữu Mạng Quyền và Phi Mạng Quyền đều 

phải vào ở trong 4 Duyên nầy, cả thảy. 

Còn 20 Duyên còn lại, gọi là “Bất Biến Hành Duyên” (Asankhatadhamma) có 

nghĩa là Duyên không thể làm thành nhân sắp đặt hết tất cả các Pháp Hữu Vi, chỉ 

được làm thành Duyên một cách đặc biệt đối với Pháp Hữu Vi mà có liên quan với 

mình mà thôi.  

---------------------------------- 

 

Trong 24 Duyên (*) nầy, Đức Phật lập ý khải thuyết theo sự việc thành từng đôi 

một với nhau, và có 5 đôi như sau: 
 

1. Nghĩa Lý Đồng Nhau (Atthayayuga)  là một đôi, 
2. Âm Thanh Đồng Nhau (Saddayuga)  là một đôi,  
3. Nghịch Thời Với Nhau (Kālapatipakkhayuga)  là một đôi, 
4. Dị Dạng Với Nhau (Aññoññapatipakkhayuga)  là một đôi, 
5. Nhân Quả Liên Quan (Hetuppaphalayuga)  là một đôi. 

 

Ghi chú:  Việc trình bầy tóm lược Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên trong 47 

Duyên ở phần trên đề cập rằng “không có Danh Sắc làm Năng Duyên và Sắc làm Sở 

Duyên”, nhưng rồi ở trong Phần Pāli và Câu Phụ điều 315, 316 lại có trình bầy rằng 

“Kusalā khandhā ca mahābhūtā ca cittasamutthānānam rūpānam Sahajāta-

paccayena paccayo”.  “Akusalā khandhā ca mahābhūtā ca cittasamutthānānam 

rūpānam Sahajātapaccayena paccayo”.  Khi là như vậy, việc viết bảng tóm lược 

chẳng phải là mâu thuẫn với Phần Pāli và Câu Phụ đã có trình bầy để nơi đây hay sao 

? Xin thưa rằng chẳng có mâu thuẫn nhau, vì lẽ Phương Pháp Pāli và Câu Phụ là chỉ 

có ở hai Giai Đoạn mà thôi, đó là Giai Đoạn thứ 8 và thứ 9 trong tất cả 9 Giai Đoạn, 

và chẳng phải là trong tất cả mọi Giai Đoạn của Câu Sanh Duyên.  Do đó, Câu Sanh 

Duyên đây mới đề cập là “không có Danh Sắc làm Năng Duyên và Sắc làm Sở 

Duyên”.    

1. Nghĩa Lý Đồng Nhau (Atthayuga):  lập ý nhắm đến Duyên có được trình bầy 

thành một đôi với nhau theo nội dung, tức là Vô Gián Duyên và Đẳng Vô 

Gián Duyên. 
 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
97 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2. Âm Thanh Đồng Nhau (Saddayuga):  lập ý nhắm đến Duyên có được trình 

bầy thành một đôi với nhau theo việc phát âm, tức là Y Chỉ Duyên và Cận Y 

Duyên. 
3. Nghịch Thời Với Nhau (Kālapatipakkhayuga):  lập ý nhắm đến Duyên có 

được trình bầy thành một đôi với nhau theo cách đối nghịch nhau, tức là Tiền 

Sinh Duyên và Hậu Sanh Duyên. 
4. Dị Dạng Với Nhau (Aññoññapatikkhayuga):  lập ý nhắm đến Duyên có 

được trình bầy thành một đôi với nhau theo sự đối nghịch của tướng trạng làm 

nhiệm vụ giúp đỡ, tức là Tương Ưng Duyên với Bất Tương Ưng Duyên thành 

một đôi, Hiện Hữu Duyên với Vô Hữu Duyên thành một đôi, Ly Khứ với Bất 

Ly Duyên thành một đôi.  
5. Nhân Quả Liên Quan (Hetuphala):  lập ý nhắm đến Duyên có được trình 

bầy thành một đôi với nhau theo sự làm thành Nhân và thành Quả, tức là 

Nghiệp Duyên (Dị Thời Nghiệp) với Dị Thục Quả Duyên. 

------------------------------------- 

 
TRÌNH BẦY LIỆT KÊ MỘT CÁCH ĐẦY ĐỦ CHI TIẾT 

VỀ DUYÊN HIỆP LỰC (GHATANĀ) TRONG NHÂN DUYÊN 
 
Trong Nhân Duyên có 24 cách về Duyên Hiệp Lực, đó là: 
 

1.  9 Biến Hành Hiệp Lực (Sāmannaghatanā), 

2.  9 Hữu Quyền – Đạo Hiệp Lực (SaIndriyaMaggaghatanā), 

3.  6 Hữu Trưởng – Quyền – Đạo Hiệp Lực (SādhipatiIndriyaMaggaghatanā). 

 

9 BIẾN HÀNH HIỆP LỰC (SĀMANNAGHATANĀ 9) 
4 VÔ DỊ THỤC QUẢ - 5 HỮU DỊ THỤC QUẢ 

 

 4 VÔ DỊ THỤC QUẢ (AVIPĀKA):  đó là 

1. Biến Hành Hiệp Lực (Sabbatthānikaghatanā), 

2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực (Sa Annannamannaghatanā), 

3. Hữu Hỗ Tương - Tương Ưng Hiệp Lực (Sa AnnamannaSampayutta 

ghatanā), 

4.  Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực (Sa Vippayuttaghatanā). 
 

  5 HỮU DỊ THỤC QUẢ (SAVIPĀKA):  đó là 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     98   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1. Biến Hành Hiệp Lực, 

2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực, 

3. Hữu Hỗ Tương - Tương Ưng Hiệp Lực, 

4. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực, 

5. Hữu Hỗ Tương - Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 

 

9 HỮU QUYỀN – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAMAGGAGHATANĀ 9) 

4 VÔ DỊ THỤC QUẢ - 5 HỮU DỊ THỤC QUẢ 
 

 4 VÔ DỊ THỤC QUẢ (AVIPĀKA)   đó là: 
1. Biến Hành Hữu Quyền – Đạo Hiệp Lực (SaIndriyaMaggasabbatthāni- 

kaghatanā), 

2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực, 

3. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực, 

4. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 
 

 5 HỮU DỊ THỤC QUẢ (SAVIPÀKA)  đó là: 
1. Biến Hành Hữu Quyền – Đạo Hiệp Lực, 
2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực, 
3. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực, 
4. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực, 
5. Hữu Hỗ Tương – Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 
 

6 HỮU TRƯỞNG – QUYỀN – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SĀDHIPATIINDRIYAMAGGAGHATANĀ 6) 
3 VÔ DỊ THỤC QUẢ - 3 HỮU DỊ THỤC QUẢ 

 

  3 VÔ DỊ THỤC QUẢ (AVIPĀKA):  đó là 

1. Biến Hành Hữu Trưởng – Quyền – Đạo Hiệp Lực, 

2. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực, 

3. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 
 

 3 HỮU DỊ THỤC QUẢ (SAVIPĀKA): đó là 

1. Biến Hành Hữu Trưởng – Quyền – Đạo Hiệp Lực, 

2. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực, 

3. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
99 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

     

Kết hợp lại tất cả thì có được 24 Hiệp Lực trong Nhân Duyên. 
 

---------------------------------- 

 
PHẦN GIẢNG RỘNG ĐẦY ĐỦ CHI TIẾT 

VỀ DUYÊN HIỆP LỰC TRONG NHÂN DUYÊN 
9 BIẾN HÀNH HIỆP LỰC (SĀMANNAGHATANĀ) 

BỐN VÔ DỊ THỤC QUẢ 
 

1. Biến Hành Hiệp Lực:  tức là 6 Nhân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân.  

Liệt kê có được 5 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh 

Duyên, (3) Câu Sanh Y Duyên, (4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (5) Câu Sanh 

Bất Ly Duyên.  

2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực:  tức là 6 Nhân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật.  Liệt kê có được 6 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) 

Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ Tương Duyên, (4) Câu Sanh Y 

Duyên, (5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

3. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là 6 Nhân làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng.  Liệt kê có được 7 Duyên Hiệp Lực, đó 

là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ Tương Duyên, (4) Câu Sanh 

Y Duyên, (5) Tương Ưng Duyên, (6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (7) Câu Sanh 

Bất Ly Duyên. 

4. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là 6 Nhân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân.  Liệt kê có được 6 

Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Câu Sanh Y 

Duyên, (4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, (5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 
NĂM HỮU DỊ THỤC QUẢ 

 
1. Biến Hành Hiệp Lực:  tức là 3 Nhân trong Tâm Dị Thục Quả làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp 

Tái Tục Hữu Nhân.  Liệt kê có được 6 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, (3) Câu Sanh Y Duyên, (4) Dị Thục Quả Duyên, (5) Câu 

Sanh Hiện Hữu Duyên, (6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     100   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực:  tức là 3 Nhân trong Tâm Dị Thục Quả làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật.  Liệt kê có được 7 

Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ Tương 

Duyên, (4) Câu Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Câu Sanh Hiện 

Hữu Duyên, (7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

3. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là 3 Nhân trong Tâm Dị Thục Quả 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng.  Liệt kê có được 8 

Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ Tương 

Duyên, (4) Câu Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Tương Ưng 

Duyên, (7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

4. Hữu Bất Tương Ưng Duyên Hiệp Lực:  tức là 3 Nhân trong Tâm Dị Thục Quả 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục 

Hữu Nhân.  Liệt kê có được 7 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu 

Sanh Duyên, (3) Câu Sanh Y Duyên, (4) Dị Thục Quả Duyên, (5) Câu Sanh Bất 

Tương Ưng Duyên, (6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (7) Câu Sanh Bất Ly 

Duyên. 

5. Hữu Hỗ Tương – Bất Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là 3 Nhân trong Tâm Dị Thục 

Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật.  Liệt kê có được 8 Duyên Hiệp 

Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ Tương Duyên, (4) 

Câu Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Câu Sanh Bất Tương Ưng 

Duyên, (7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

9 HỮU QUYỀN – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAMAGGAGHATANĀ 9) 

BỐN VÔ DỊ THỤC QUẢ 
 

1. Biến Hành Hữu Quyền – Đạo Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái 

Tục Hữu Nhân.  Liệt kê có được 7 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) 

Câu Sanh Duyên, (3) Câu Sanh Y Duyên, (4) Câu Sanh Quyền Duyên, (5) Đồ 

Đạo Duyên, (6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Tứ Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật.  Liệt kê có được 8 Duyên Hiệp Lực, đó là: 

(1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ Tương Duyên, (4) Câu Sanh Y 

Duyên, (5) Câu Sanh Quyền Duyên, (6) Đồ Đạo Duyên, (7) Câu Sanh Hiện 

Hữu Duyên, (8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
101 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng.  Liệt kê có được 9 Duyên Hiệp Lực, 

đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ Tương Duyên, (4) Câu 

Sanh Y Duyên, (5) Câu Sanh Quyền Duyên, (6) Đồ Đạo Duyên, (7) Tương Ưng 

Duyên, (8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

4. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân.  Liệt kê có được 8 

Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Câu Sanh Y 

Duyên, (4) Câu Sanh Quyền Duyên, (5) Đồ Đạo Duyên, (6) Câu Sanh Bất 

Tương Ưng Duyên, (7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (8) Câu Sanh Bất Ly 

Duyên. 
 

NĂM HỮU DỊ THỤC QUẢ 
 

1. Biến Hành Hữu Quyền – Đạo Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si ở trong Tâm Dị 

Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc 

Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân.  Liệt kê có được 8 Duyên Hiệp 

Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Câu Sanh Y Duyên, (4) 

Dị Thục Quả Duyên, (5) Câu Sanh Quyền Duyên, (6) Đồ Đạo Duyên, (7) Câu 

Sanh Hiện Hữu Duyên, (8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

2. Hữu Hỗ Tương Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si ở trong Tâm Dị Thục Quả làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật.  Liệt kê có 

được 9 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) Hỗ 

Tương Duyên, (4) Câu Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Câu Sanh 

Quyền Duyên, (7) Đồ Đạo Duyên, (8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (9) Câu 

Sanh Bất Ly Duyên. 

3. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si ở trong Tâm Dị 

Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng.  Liệt kê 

có được 10 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) 

Hỗ Tương Duyên, (4) Câu Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Câu 

Sanh Quyền Duyên, (7) Đồ Đạo Duyên, (8) Tương Ưng Duyên, (9) Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên, (10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

4. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si ở trong Tâm Dị Thục Quả 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục 

Hữu Nhân.  Liệt kê có được 9 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu 

Sanh Duyên, (3) Câu Sanh Y Duyên, (4) Dị Thục Quả Duyên, (5) Câu Sanh 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     102   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Quyền Duyên, (6) Đồ Đạo Duyên, (7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, (8) 

Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

5. Hữu Hỗ Tương – Bất Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Nhân Vô Si ở trong 13 Tâm 

Tái Tục Hữu Nhân Ngũ Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật.  Liệt kê 

có được 10 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Duyên, (3) 

Hỗ Tương Duyên, (4) Câu Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Câu 

Sanh Quyền Duyên, (7) Đồ Đạo Duyên, (8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

6 HỮU TRƯỞNG – QUYỀN – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SĀDHIPATIINDRIYAMAGGAGHATANĀ 6) 

 

BA VÔ DỊ THỤC QUẢ 
 

1. Biến Hành Hữu Trưởng – Quyền – Đạo Hiệp Lực:  tức là Thẩm Trưởng (Nhân 

Vô Si) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng Hữu 

Trưởng và Sắc Tâm Hữu Trưởng.  Liệt kê có được 8 Duyên Hiệp Lực, đó là: 

(1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Trưởng Duyên, (3) Câu Sanh Duyên, (4) Câu 

SanhY Duyên, (5) Câu Sanh Quyền Duyên, (6) Đồ Đạo Duyên, (7) Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên, (8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

2. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Thẩm Trưởng (Nhân Vô Si) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng Hữu Trưởng.  Liệt 

kê có được 10 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Trưởng 

Duyên, (3) Câu Sanh Duyên, (4) Hỗ Tương Duyên, (5) Câu Sanh Y Duyên, (6) 

Câu Sanh Quyền Duyên, (7) Đồ Đạo Duyên, (8) Tương Ưng Duyên, (9) Câu 

Sanh Hiện Hữu Duyên, (10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

3. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Thẩm Trưởng (Nhân Vô Si) làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng.  Liệt kê có được 9 Duyên Hiệp 

Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Trưởng Duyên, (3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, (5) Câu Sanh Quyền Duyên, (6) Đồ Đạo Duyên, (7) 

Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, (8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (9) Câu Sanh 

Bất Ly Duyên. 
 

BA HỮU DỊ THỤC QUẢ 
 

1. Biến Hành Hữu Trưởng – Quyền – Đạo Hiệp Lực:  tức là Thẩm Trưởng ở trong 

4 Tâm Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng Hữu 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
103 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trưởng và Sắc Tâm Hữu Trưởng.  Liệt kê có được 9 Duyên Hiệp Lực, đó là: 

(1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Trưởng Duyên, (3) Câu Sanh Duyên, (4) Câu 

Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Câu Sanh Quyền Duyên, (7) Đồ 

Đạo Duyên, (8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

2. Hữu Hỗ Tương – Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Thẩm Trưởng ở trong 4 Tâm 

Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng.  Liệt kê có 

được 11 Duyên Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, (4) Hỗ Tương Duyên, (5) Câu Sanh Y Duyên, (6) Dị Thục 

Quả Duyên, (7) Câu Sanh Quyền Duyên, (8) Đồ Đạo Duyên, (9) Tương Ưng 

Duyên, (10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, (11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

3. Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực:  tức là Thẩm Trưởng ở trong 4 Tâm Quả làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng.  Liệt kê có được 10 Duyên 

Hiệp Lực, đó là: (1) Nhân Duyên, (2) Câu Sanh Trưởng Duyên, (3) Câu Sanh 

Duyên, (4) Câu Sanh Y Duyên, (5) Dị Thục Quả Duyên, (6) Câu Sanh Quyền 

Duyên, (7) Đồ Đạo Duyên, (8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, (9) Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên, (10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Ghi chú:  Tại đây, chỉ trình bầy một cách đầy đủ chi tiết về phần Duyên Hiệp 

Lực của Nhân Duyên dùng để làm kiểu mẫu.  Còn các Duyên còn lại thì phần Duyên 

Hiệp Lực giảng rộng cũng tùy thuận theo cùng một trạng thái với nhau, chỉ có sự khác 

biệt là phần tên gọi của các Duyên Hiệp Lực, Chi Pháp Siêu Lý, và phần liệt kê Duyên 

cũng có một vài sự khác biệt, tùy theo trường hợp. 

 

KẾT THÚC PHẦN GIẢNG RỘNG ĐẦY ĐỦ CHI TIẾT 
VỀ DUYÊN HIỆP LỰC TRONG NHÂN DUYÊN 

--------------------------------------- 

 
GIẢI THÍCH ĐẶC BIỆT VỀ PHẦN DUYÊN XIỂN MINH 

VÀ GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA 24 DUYÊN 
 
Trong phần trình bầy về phần Duyên Xiển Minh (Paccayaniddesa) thì Đức Phật 

có lập ý thuyết giảng một cách phân tích ra làm hai thể loại, đó là:  

1. Trình bầy theo thể loại “Pháp Giải Thích” (Niddisitabbadhamma), 

2. Trình bầy theo thể loại “Pháp Giải Ngộ” (Nidassanākāradhamma).  

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     104   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

I. Trình bầy theo thể loại “Pháp Giải Thích”:  Đức Phật có lập ý thuyết giảng 

bằng cách nêu tên ra trước để cho có sự hiểu biết rõ ràng, chẳng hạn như thuyết 

giảng về “Nhân Duyên” (Hetupaccayoti), “Cảnh Duyên” 

(Ārammanapaccayoti),  v.v. 

II. Trình bầy theo thể loại “Pháp Giải Ngộ”:  Đức Phật có lập ý thuyết giảng 

bằng cách giải nghĩa cho rõ biết tướng trạng của Pháp mà đã có được nêu tên 

trong phần “Pháp Giải Thích”, chẳng hạn như khi nêu tên là 

“Hetupaccayoti” thì có sự giải nghĩa rằng “Hetū hetusampayuttakānam 

dhammānam tamsamutthānānanca rūpānam Hetupaccayena paccayo” -  

Những Nhân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Tương Ưng với Nhân và 

Sắc có Pháp Tương Ưng với Nhân làm xuất sinh xứ với mãnh lực Nhân 

Duyên. 
 

Trong phần “Pháp Giải Ngộ”  có được chia ra làm bốn câu, đó là: 

1. Câu thứ nhứt là “Kattupada – Câu Chủ Từ”, 

2. Câu thứ hai là “Sampadānapada – Câu Liên Hệ” (Câu Chỉ Định), 

3. Câu thứ ba là“Karanapada – Câu Chế Tác”, 

4. Câu thứ tư là “Kiriyāpada – Câu Thuật Từ” (Câu Hành Động). 
   

Ví như trong Nhân Duyên có được trình bầy như sau: 

“Hetū hetusampayuttakūnam dhammānam tamsamutthānānanca rūpānam 

Hetupaccayena paccayo”  thì: 

1. “Hetū”  làm Câu Chủ Từ,  

2. “Hetusampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca rūpānam”  

làm Câu Liên Hệ,  

3. “Hetupaccayena”  làm Câu Chế Tác, và  

4. “Paccayo”  làm Câu Thuật Từ.  
 

Trong cả bốn thể loại Câu nầy thì Đức Phật lập ý trình bầy: 

1. Pháp Năng Duyên theo Câu thứ nhất là Câu Chủ Từ, 

2. Pháp Sở Duyên theo Câu thứ hai là Câu Liên Hệ, 

3. Mãnh Lực Duyên theo Câu thứ ba là Câu Chế Tác, và 

4. Việc giúp đỡ ủng hộ theo Câu thứ tư là Câu Thuật Từ. 
 

Việc trình bầy theo Câu Thuật Từ thì Đức Phật lập ý cho có được sự hiểu biết 

rằng tất cả Pháp làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên đều không phải là “Tự 

Ngã” (Atta), có nghĩa là chẳng phải chỉ huy, chỉ đạo.   



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
105 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Và như thế, những Duyên còn lại cũng có được trình bầy theo cùng một phương 

thức tương tự. 
 

Ở Giai Đoạn Vấn Đề (Panhāvāra) cũng có phân chia ra làm bốn thể loại Câu 

tương tự, ví như trong Giai Đoạn Vấn Đề của Nhân Duyên ở Phần Pāli có trình bầy 

như sau: “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Hetupaccayena paccayo”  thì: 

1. “Kusalo dhammo”  làm Câu Chủ Từ, 

2. “Kusalassa dhammassa”  làm Câu Liên Hệ, 

3. “Hetupaccayena”  làm Câu Chế Tác, và 

4. “Paccayo”  làm Câu Thuật Từ. 
 

Và trong phần Câu Phụ Pāli (Anuvāda) cũng có trình bầy như sau: “Kusalā hetū 

sampayuttakānam khandhānam Hetupaccayena paccayo”   thì: 

1. “Kusalū hetū”  làm Câu Chủ Từ, 

2. “Sampayuttakānam khandhānam”  làm câu Liên Hệ, 

3. “Hetupaccayena”  làm Câu Chế Tác, và 

4. “Paccayo”  làm Câu Thuật Từ.   
 

Về phần các Duyên còn lại, thì Giai Đoạn Vấn Đề ở phần Pāli và Câu Phụ cũng 

có được trình bầy theo cùng một phương thức như trên. 

---------------------------------------- 

 
I. PHẦN THUẬN DUYÊN (PACCAYĀNULOMAM) 

II. GIAI ĐOẠN PHÁP SỐ (SANKHYĀVĀRO) 
 

CÂU ĐƠN (SUDDHAM) 
 

[440] Hetuyā satta, Ārammane nava, Adhipatiyā dasa, Anantare satta, 

Samanantare satta, Sahajāte nava, Aññamaññe tīni, Nissaye terasa, Upanissaye 

nava, Purejāte tīni, Pacchājate tīni, Āsevane tīni, Kamme tīni, Vipāke ekam, Āhāre 

satta, Indriye satta, Jhāne satta, Magge satta, Sampayutte tīni, Vippayutte panca, 

Atthiyā terasa, Natthiyā satta, Vigate satta, Avigate terasa.  

Nhân bảy, Cảnh chín, Trưởng mười, Vô Gián bảy, Đẳng Vô Gián bảy, Câu Sanh 

chín, Hỗ Tương ba, Y Chỉ mười ba, Cận Y chín, Tiền Sinh ba, Hậu Sanh ba, Trùng 

Dụng ba, Nghiệp ba, Dị Thục Quả một, Vật Thực bảy, Quyền bảy, Thiền Na bảy, Đồ 

Đạo bảy, Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng năm, Hiện Hữu mười ba, Vô Hữu bảy, Ly  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     106   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Khứ bảy, Bất Ly mười ba. 

 

NHÂN TẤU HỢP (HETUSABHĀGAM) 
 

[441]  Hetupaccayā Adhipatiyā cattāri, Sahajāte satta, Annamanne tīni, Nissaye 

satta, Vipāke ekam, Indriye cattāri, Magge cattāri, Sampayutte tīni, Vippayutte tīni, 

Atthiyā satta, Avigate satta. (11) 

Nhân Duyên Trưởng bốn, Câu Sanh bảy, Hỗ Tương ba, Y Chỉ bảy, Dị Thục Quả 

một, Quyền bốn, Đồ Đạo bốn, Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng ba, Hiện Hữu bảy, Bất 

Ly bảy. (11) 

 

9 NHÂN BIẾN HÀNH HIỆP LỰC  
(HETUSĀMANNAGHATANĀ 9) 

(SĀMANNAAVIPĀKAGHATANĀ) 
(BIẾN HÀNH VÔ DỊ THỤC QUẢ HIỆP LỰC) 

 
[442] 1.  Hetu  Sahajāta  Nissaya  Atthi  Avigatanti satta – Nhân Câu Sanh Y Chỉ 

Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti tìni -  Nhân Câu Sanh 

Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tìni-  

Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Hetu Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tìni -  Nhân Câu Sanh 

Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba.  

                                                                     (Avipākam  4 – 4  Vô Dị Thục Quả) 

 
5.  Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Nhân Câu Sanh Y 

Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một.  

6. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Nhân 

Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

7. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

8.  Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam - Nhân 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
107 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                          (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả) 

 

9 HỮU QUYỀN - ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAMAGGAGHATANĀ 9) 

(SAINDRIYAMAGGAAVIPĀKAGHATANÀ) 
(HỮU QUYỀN ĐẠO VÔ DỊ THỤC QUẢ HIỆP LỰC) 

 

[443] 1.  Hetu Sahajāta Nissaya Indriya Magga Atthi Avigatanti cattāri -  Nhân Câu 

Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

2. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Magga Atthi Avigatanti dve -  

Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly hai. 

3. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Magga Sampayutta Atthi 

Avigatanti dve -  Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

4. Hetu Sahajāta Nissaya Indriya Magga Vippayutta Atthi Avigatanti dve -  

Nhân Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

                                                                   (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả) 

 

5. Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Atthi Avigatanti ekam -  
Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Magga Atthi 

Avigatanti ekam -  Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền 

Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

7. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Magga Sampayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

9. Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Magga Vippayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                      (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả) 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     108   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

6 HỮU TRƯỞNG – QUYỀN – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SĀDHIPATIINDRIYAMAGGAGHATANĀ 6) 

 
[444] 1. Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Indriya Magga Atthi Avigatanti cattāri -  

Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

2.  Hetu Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Magga Sampayuttta 

Atthi Avigatanti dve -  Nhân Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Đồ 

Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

3. Hetu  Adhipati  Sahajāta  Nissaya Indriya Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti dve -  Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

                                                                         (Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả) 

 

4. Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Atthi Avigatanti 

ekam -  Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

5. Hetu Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Magga 

Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  Nhân Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y 

Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Nhân Trưởng  Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ 

Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                       (Savipākam  3 – 3  Hữu Dị Thục Quả)  
 

KẾT THÚC NHÂN CĂN 
HETUMŪLAKAM  NITTHITAM 

----------------------------------------------- 

 
CẢNH TẤU HỢP (ĀRAMMANASABHĀGAM) 

 
[445] Ārammana paccayā Adhipatiyā satta, Nissaye tīni, Upanissaye satta, Purejāte 

tīni, Vippayutte tīni, Atthiyā tīni, Avigate tìni. (7) 

Cảnh Duyên Trưởng bảy, Y Chỉ ba, Cận Y bảy, Tiền Sinh ba, Bất Tương Ưng ba, 

Hiện Hữu ba, Bất Ly ba. (7) 

 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
109 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

5 CẢNH HIỆP LỰC (ĀRAMMANAGHATANĀ 5) 
 

[446]  1.   Ārammana Adhipati Upanissayanti satta -  Cảnh Trưởng Cận Y bảy. 

 2.  Ārammana Purejāta Atthi Avigatanti tīni -  Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Bất 

Ly ba. 

 3.  Ārammana Nissaya Purejāta Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Cảnh Y 

Chỉ Tiền Sinh Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

 4.  Ārammana Adhipati Upanissaya Purejāta Atthi Avigatanti ekam -  Cảnh 

Trưởng Cận Y Tiền Sinh Hiện Hữu Bất Ly một. 

 5. Ārammana Adhipati Nissaya Upanissaya Purejāta Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Cảnh Trưởng Y Chỉ Cận Y Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

 
KẾT THÚC CẢNH CĂN 

ĀRAMMANAMŪLAKAM  NITTHITAM 
--------------------------------------------- 

 
TRƯỞNG TẤU HỢP (ADHIPATISABHĀGAM) 

 
[447] Adhipatipaccayā Hetuyā cattāri, Ārammane satta, Sahajāte satta, Aññamaññe 

tīni, Nissaye attha, Upanissaye satta, Purejāte ekam, Vipāke ekam, Āhāre satta, 

Indriye satta, Magge satta, Sampayutte tīni, Vippayutte cattāri, Atthiyā attha, 

Avigate attha. (15) 

Trưởng Duyên Nhân bốn, Cảnh bảy, Câu Sanh bảy, Hỗ Tương ba, Y Chỉ tám, 

Cận Y bảy, Tiền Sinh một, Dị Thục Quả một, Vật Thực bảy, Quyền bảy, Đồ Đạo bảy, 

Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng bốn, Hiện Hữu tám, Bất Ly tám. (15) 

 
3 TRƯỞNG HỖN HỢP HIỆP LỰC 

(ADHIPATIMISSAKAGHATANĀ 3) 
    

[448]  1.  Adhipati Atthi Avigatanti attha -  Trưởng Hiện Hữu Bất Ly tám. 

2.  Adhipati Nissaya Atthi Avigatanti attha -  Trưởng Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly 

tám. 

3.  Adhipati Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti cattāri -  Trưởng Y Chỉ Bất 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     110   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3 LINH TINH HIỆP LỰC 
(PAKINNAKAGHATANÀ 3) 

 
[449]  1.  Adhipati Ārammana Upanissaye satta -  Trưởng Cảnh Cận Y bảy. 

2.  Adhipati Ārammana Upanissaya Purejāta Atthi Avigatanti ekam -  Trưởng 

Cảnh Cận Y Tiền Sinh Hiện Hữu Bất Ly một. 

3. Adhipati Ārammana Nissaya Upanissaya Purejāta Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Trưởng Cảnh Y Chỉ Cận Y Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

 

6 CÂU SANH DỤC TRƯỞNG HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTACHANDĀDHIPATIGHATANĀ 6) 

 
[450] 1.  Adhipati Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti satta -  Trưởng Câu Sanh Y Chỉ 

Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Adhipati Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Trưởng Câu 

Sanh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                         (Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả) 

 
4.  Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Trưởng Câu 

Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

5.  Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Atthi Aviga-

tanti ekam -  Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

                                                                       (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả) 

 

6 TÂM TRƯỞNG HIỆP LỰC 
(CITTĀDHIPATIGHATANĀ 6) 

 
[451] 1.  Adhipati Sahajāta Nissaya Āhāra Indriya Atthi Avigatanti satta -  Trưởng 

Câu Sanh Y Chỉ Vật Thực Quyền Hiện Hữu Bất Ly bảy. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
111 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2. Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Āhāra Indriya Sampayutta Atthi 

Avigatanti tīni -  Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Vật Thực Quyền 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Adhipati Sahajàta Nissaya Āhāra Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni 

-  Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Vật Thực Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất 

Ly ba. 

(Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả) 

 

4.  Adhipati  Sahajāta  Nissaya  Vipāka  Āhāra  Indriya  Atthi  Avigatanti  

     ekam -  Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Quyền Hiện Hữu 

Bất Ly một.  

5. Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Āhāra Indriya Sam-

payutta Atthi Avigatanti ekam -  Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị 

Thục Quả Vật Thực Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Āhāra Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Quyền 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                            (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả)  

 

6  CẦN TRƯỞNG HIỆP LỰC 
(VIRIYĀDHIPATIGHATANĀ 6) 

 
[452] 1.  Adhipati Sahajāta Nissaya Indriya Magga Atthi Avigatanti satta -  Trưởng 

Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2. Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Magga Sampayutta Atthi 

Avigatanti tīni -  Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3. Adhipati Sahajāta Nissaya Indriya Magga Vippayutta Atthi Avigatanti tīni 

-  Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

ba. 

 (Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả) 

 

4.  Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Atthi Avigatanti ekam -  

Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

5. Adhipati  Sahajāta Aññamañña Nissaya  Vipāka  Indriya Magga 

Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     112   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thục Quả Quyền Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                      (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả)   

 

6 THẨM TRƯỞNG HIỆP LỰC 
(VĪMAMSĀDHIPATIGHATANĀ 6) 

 

[453] 1.  Adhipati Hetu Nissaya Indriya Magga Atthi Avigatanti cattāri -  Trưởng 

Nhân Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

2.  Adhipati Hetu Sahajāta Annamanna Nissaya Indriya Magga Sampayutta 

Atthi Avigatanti dve -  Trưởng Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Đồ 

Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

3. Adhipati Hetu Sahajāta Nissaya Indriya Magga Vippayutta  Atthi 

Avigatanti dve -  Trưởng Nhân Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

(Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả) 

 

4. Adhipati Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Atthi Avigatanti 

ekam -  Trưởng Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

5. Adhipati Hetu Sahajāta Annamanna Nissaya Vipāka Indriya Magga 

Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  Trưởng Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y 

Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Adhipati Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Trưởng Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ 

Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

(Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả) 

 

KẾT THÚC TRƯỞNG CĂN 
ADHIPATIMŪLAKAM  NITTHITAM 

------------------------------------------ 

 
 
 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
113 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

VÔ GIÁN TẤU HỢP (ANANTARASABHĀGAM) 
 

[454]  Anantarapaccayā Samanantare satta, Upanissaye satta, Āsevane tìni, Kamme 

ekam, Natthiyā satta, Vigate satta. (6) 

Vô Gián Duyên Đẳng Vô Gián bảy, Cận Y bảy, Trùng Dụng ba, Nghiệp một, Vô 

Hữu bảy, Ly Khứ bảy. (6) 

 
3 VÔ GIÁN HIỆP LỰC 

(ANANTARAGHATANĀ 3) 
 

[455] 1.  Anantara Samanantara Upanissaya Natthi Vigatanti satta -  Vô Gián Đẳng 

Vô Gián Hỗ Tương Cận Y Vô Hữu Ly Khứ bảy. 

2.  Anantara  Samanantara  Upanissaya  Āsevana Natthi Vigatanti tìni -  Vô 

Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Trùng Dụng Vô Hữu Bất Ly ba. 

3.  Anantara Samanantara Upanissaya Kamma Natthi Vigatanti ekam -  Vô 

Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Nghiệp Vô Hữu Bất Ly một. 

 

KẾT THÚC VÔ GIÁN CĂN 
ANANTARAMŪLAKAM  NITTHITAM 

---------------------------------------- 

 
ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN TẤU HỢP 

SAMANANTARASABHĀGAM 
 

[456]  Samanantarapaccayā Anantare satta, Upanissaye satta, Āsevane tìni, Kamme 

ekam, Natthiyā satta, Vigate satta. (6) 

Đẳng Vô Gián Duyên Vô Gián bảy, Cận Y bảy, Trùng Dụng ba, Nghiệp một, Vô 

Hữu bảy, Ly Khứ bảy. (6) 

 

3  ĐẲNG VÔ GIÁN HIỆP LỰC 
(SAMANANTARAGHATANĀ 3) 

 
[457] 1.  Samanantara Anantara Upanissaya Natthi Vigatanti satta -  Đẳng Vô Gián 

Vô Gián Cận Y Vô Hữu Ly Khứ bảy. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     114   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  Samanantara Anantara Upanissaya Āsevana Natthi Vigatanti tīni -  Đẳng 

Vô Gián Vô Gián Cận Y Trùng Dụng Vô Hữu Ly Khứ ba. 

3.  Samanantara  Anantara   Upanissaya  Kamma  Natthi  Vigatanti  ekam -  

Đẳng Vô Gián Vô Gián Cận Y Nghiệp Vô Hữu Ly Khứ một. 
 

KẾT THÚC ĐẲNG VÔ GIÁN CĂN 
SAMANANTARAMŪLAKAM  NITTHITAM 

----------------------------------------- 

 
CÂU SANH TẤU HỢP (SAHAJĀTASABHĀGAM) 

 
[458]  Sahajātapaccayena Hetuyā satta, Adhipatiyā satta, Aññamaññe tīni, Nissaye 

nava, Kamme satta, Vipāke ekam, Āhāre satta, Indriye satta, Jhāne satta, Magge 

satta, Sampayutte tīni, Vippayutte tīni, Atthiyā nava, Avigate nava. (14) -  Câu Sanh 

Duyên Nhân bảy, Trưởng bảy, Hỗ Tương ba, Y Chỉ chín, Nghiệp bảy, Dị Thục Quả 

một, Vật Thực bảy, Quyền bảy, Thiền Na bảy, Đồ Đạo bảy, Tương Ưng ba, Bất 

Tương Ưng ba, Hiện Hữu chín, Bất Ly chín. (14) 

 

10  CÂU SANH HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTAGHATANĀ 10) 

 
[459] 1.  Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti nava -  Câu Sanh Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly 

chín. 

2.  Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Câu Sanh Hỗ Tương 

Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  Câu 

Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Câu Sanh Y Chỉ Bất 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

5.  Sahajāta Aññamañña Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Câu 

Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                             (Avipākam  5 – 5 Vô Dị Thục Quả)   
 

6.  Sahajāta Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục 

Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Câu Sanh 

Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
115 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

8.  Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Câu Sanh Y 

Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

10.  Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

                                                      (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả) 

 
KẾT THÚC CÂU SANH CĂN 

SAHAJĀTAMŪLAKAM  NITTHITAM 
------------------------------------------ 

 
HỖ TƯƠNG TẤU HỢP (AÑÑAMAÑÑASABHĀGAM) 

 
[460]  Aññamaññapaccayā Hetuyā tīni, Adhipatiyā tīni, Sahajāte tīni, Nissaye tīni, 

Kamme tīni, Vipāke ekam, Āhāre tīni, Indriye tīni, Jhāne tīni, Magge tīni, 

Sampayutte tīni, Vippayutte ekam, Atthiyā  tīni, Avigate tīni. (14)  

Hỗ Tương Duyên Nhân ba, Trưởng ba, Câu Sanh ba, Y Chỉ ba, Nghiệp ba, Dị 

Thục Quả một, Vật Thực ba, Quyền ba, Thiền Na ba, Đồ Đạo ba, Tương Ưng ba, Bất 

Tương Ưng một, Hiện Hữu ba, Bất Ly ba. (14) 

 

6  HỖ TƯƠNG HIỆP LỰC 
(AÑÑAMAÑÑAGHATANĀ 6) 

 
[461] 1.  Aññamañña Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Hỗ Tương Câu Sanh 

Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

2. Aññamañña Sahajāta Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  Hỗ 

Tương Câu Sanh Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3. Aññamñña Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Hỗ 

Tương Câu Sanh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                             (Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả)   

 

4.  Aññamñña  Sahajāta  Nissaya  Vipāka  Atthi  Avigatanti  ekam -  Hỗ 

Tương Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     116   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

5.  Aññamañña Sahajāta Nissaya Vipāka Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Hỗ Tương Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Aññamañña Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Hỗ Tương Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

                                                         (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả) 

 

KẾT THÚC HỖ TƯƠNG CĂN 
AÑÑAMAÑÑAMŪLAKAM  NITTHITAM 

---------------------------------------- 

 
Y CHỈ TẤU HỢP (NISSAYASABHĀGAM) 

 
[462]  Nissayapaccayā  Hetuyā  satta, Ārammane  tīni, Adhipatiyā  attha, Sahajāte 

nava, Aññamaññe tīni, Upanissaye ekam, Purejāte tīni, Kamme satta, Vipāke ekam, 

Āhāre satta, Indriye satta, Jhāne satta, Magge satta, Sampayutte tīni, Vippayutte 

panca, Atthiyā terasa, Avigate terasa. (17) 

Y Chỉ Duyên Nhân bảy, Cảnh ba, Trưởng tám, Câu Sanh chín, Hỗ Tương ba, Cận 

Y một, Tiền Sinh ba, Nghiệp bảy, Dị Thục Quả một, Vật Thực bảy, Quyền bảy, Thiền 

Na bảy, Đồ Đạo bảy, Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng năm, Hiện Hữu mười ba, Bất Ly 

mười ba. (17) 

 

6  Y CHỈ HỖN HỢP HIỆP LỰC 
(NISSAYAMISSAKAGHATANĀ 6) 

 
[463]  1.  Nissaya Atthi Avigatanti terasa -  Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly mười ba. 

2. Nissaya Adhipati Atthi Avigatanti attha -  Y Chỉ Trưởng Hiện Hữu Bất Ly 

tám. 

3.  Nissaya Indriya Atthi Avigatanti satta -  Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly 

bảy. 

4.  Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti panca -  Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly năm. 

5.  Nissaya Adhipati Vippayutta Atthi Avigatanti cattāri -  Y Chỉ Trưởng Bất 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

6.  Nissaya Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Y Chỉ Quyền Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
117 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

4 LINH TINH HIỆP LỰC 
(PAKIṆṆAKAGHATANĀ 4) 

 
[464] 1.  Nissaya Purejāta Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Y Chỉ Tiền Sinh Bất 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

2.  Nissaya Ārammana Purejàta Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Y Chỉ 

Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3. Nissaya Ārammana Adhipati Upanissaya Purejāta Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam – Y Chỉ Cảnh Trưởng Cận Y Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

4.  Nissaya Purejāta Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Y Chỉ Tiền 

Sinh Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một.  

 

10  CÂU SANH HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTAGHATANĀ 10) 

 
[465] 1.  Nissaya Sahajāta Atthi Avigatanti nava -  Y Chỉ Câu Sanh Hiện Hữu Bất Ly 

chín. 

2.  Nissaya Sahajāta Aññamañña Atthi Avigatanti tīni -  Y Chỉ Câu Sanh Hỗ 

Tương Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Nissaya Sahajāta Aññamañña Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  Y Chỉ  

Câu Sanh Hỗ Tương Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Nissaya Sahajāta Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Y Chỉ Câu Sanh Bất 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

5.  Nissaya Sahajāta Aññamañña Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Y Chỉ 

Câu Sanh Hỗ Tương Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

(Avipākam  5 – 5 Vô Dị Thục Quả) 

  

6.  Nissaya Sahajāta Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Y Chỉ Câu Sanh Dị Thục 

Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Nissaya Sahajāta Aññamañña Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Y Chỉ Câu 

Sanh Hỗ Tương Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Nissaya Sahajāta Aññamañña Vipāka Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Y Chỉ Câu Sanh Hỗ Tương Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     118   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9.  Nissaya Sahajāta Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Y Chỉ Câu 

Sanh Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

10.  Nissaya Sahajāta Aññamañña Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Y Chỉ Câu Sanh Hỗ Tương Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

                                                              (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả) 
 

KẾT THÚC Y CHỈ CĂN 
NISSAYAMŪLAKAM  NITTHITAM 

------------------------------------------ 

 
CẬN Y TẤU HỢP (UPANISSAYASABHĀGAM) 

 
[466] Upanissayapaccayā Ārammane satta, Adhipatiyā satta, Anantare satta, 

Samanantare satta, Nissaye ekam, Purejāte ekam, Āsevane tīni, Kamme dve, 

Vippayutte ekam, Atthiyā ekam, Natthiyā satta, Vigate satta, Avigate ekam. (13) -  
Cận Y Duyên Cảnh bảy, Trưởng bảy, Vô Gián bảy, Đẳng Vô Gián bảy, Y Chỉ một, 

Tiền Sinh một, Trùng Dụng ba, Nghiệp hai, Bất Tương Ưng một, Hiện Hữu một, Vô 

Hữu bảy, Ly Khứ bảy, Bất Ly một. (13) 

 

7  CẬN Y HIỆP LỰC 
(UPANISSAYAGHATANĀ 7) 

 
[467] 1.   Upanissaya  Ārammana  Adhipati  satta -  Cận Y Cảnh Trưởng bảy. 

2.  Upanissaya  Ārammana  Adhipati  Purejàta  Atthi  Avigatanti ekam -  Cận 

Y Cảnh Trưởng Tiền Sinh Hiện Hữu Bất Ly một. 

3. Upanissaya  Ārammana  Adhipati  Nissaya Purejāta Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Cận Y Cảnh Trưởng Y Chỉ Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

4.  Upanissaya  Anantara  Samanantara  Natthi  Vigatanti satta -  Cận Y Vô 

Gián Đẳng Vô Gián Vô Hữu Ly Khứ bảy. 

5.  Upanissaya Anantara Samanantara Āsevana Natthi Vigatanti tīni -  Cận Y 

Vô Gián Đẳng Vô Gián Trùng Dụng Vô Hữu Ly Khứ ba. 

6.   Upanissaya  Kammanti  dve -  Cận Y Nghiệp hai. 

7.  Upanissaya Anantara Samanantara Kamma Natthi Vigatanti ekam -  Cận 

Y Vô Gián Đẳng Vô Gián Nghiệp Vô Hữu Ly Khứ một. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
119 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

KẾT THÚC CẬN Y CĂN 
UPANISSAYAMŪLAKAM  NITTHITAM 

---------------------------------------- 

 
TIỀN SINH TẤU HỢP (PUREJĀTASABHĀGAM) 

 
[468]  Purejātapaccayā Ārammane tīni, Adhipati ekam, Nissaye tīni, Upanissaye 

ekam, Indriye ekam, Vippayutte tīni, Atthiyā tīni, Avigate tīni. (8)  

Tiền Sinh Duyên Cảnh ba, Trưởng một, Y Chỉ ba, Cận Y một, Quyền một, Bất 

Tương Ưng ba, Hiện Hữu ba, Bất Ly ba. (8) 

 

7  TIỀN SINH HIỆP LỰC 
(PUREJĀTAGHATANĀ 7) 

 
[469]  1.  Purejāta Atthi Avigatanti tìni -  Tiền Sinh Hiện Hữu Bất Ly ba. 

2. Purejāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Tiền Sinh Y Chỉ Bất 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Purejāta Ārammana Atthi Avigatanti tīni -  Tiền Sinh Cảnh Hiện Hữu Bất 

Ly ba. 

4. Purejāta Ārammana Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Tiền Sinh 

Cảnh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

5.  Purejāta Ārammana Adhipati Upanissaya Atthi Avigatanti ekam -  Tiền 

Sinh Cảnh Trưởng Cận Y Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Purejāta Ārammana Adhipati Nissaya Upanissaya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam - Tiền Sinh Cảnh Trưởng Y Chỉ Cận Y Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Purejāta Nissaya Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Tiền Sinh Y 

Chỉ Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

 

KẾT THÚC TIỀN SINH CĂN 
PUREJĀTAMŪLAKAM  NITTHITAM 

------------------------------------------- 

 
HẬU SANH TẤU HỢP (PACCHĀJĀTASABHĀGAM) 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     120   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

[470]   Pacchājātapaccayā Vippayutte tīni, Atthiyā tīni, Avigate tīni. (3)  

    Hậu Sanh Duyên Bất Tương Ưng ba, Hiện Hữu ba, Bất Ly ba. (3) 

 
1  HẬU SANH HIỆP LỰC 

(PACCHĀJĀTAGHATANĀ 1) 
 
[471]   Pacchājāta  Vippayutta  Atthi  Avigatanti tīni. 

     Hậu Sanh Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

 

KẾT THÚC HẬU SANH CĂN 
PACCHĀJĀTAMŪLAKAM  NITTHITAM 

------------------------------------------ 

 
TRÙNG DỤNG TẤU HỢP (ĀSEVANASABHĀGAM) 

 
[472] Āsevanapaccayā Anantare tīni, Samanantare tīni, Upanissaye tīni, Natthiyā 

tīni, Vigate tīni. (5) 

Trùng Dụng Duyên Vô Gián ba, Đẳng Vô Gián ba, Cận Y ba, Vô Hữu ba, Ly 

Khứ ba. (5) 

 

1  TRÙNG DỤNG HIỆP LỰC 
(ĀSEVANAGHATANĀ 1) 

 
[473]  Āsevana Anantara Samanantara Upanissaya Natthi Vigatanti tīni -  Trùng 

Dụng Vô Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Vô Hữu Ly Khứ ba. 

 

KẾT THÚC TRÙNG DỤNG CĂN 
ĀSEVANAMŪLAKAM  NITTHITAM 
------------------------------------------------- 

 
NGHIỆP TẤU HỢP (KAMMASABHĀGAM) 

 
[474] Kammapaccayā Anantare ekam, Samanantare ekam, Sahajāte satta, 

Aññamaññe tīni, Nissaye satta, Upanissaye dve, Vipāke ekam, Āhāre satta, 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
121 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sampayutte tīni, Vippayutte tīni, Atthiyā satta, Natthiyā ekam, Vigate ekam, Avigate 

satta. (14) 

Nghiệp Duyên Vô Gián một, Đẳng Vô Gián một, Câu Sanh bảy, Hỗ Tương ba, Y 

Chỉ bảy, Cận Y hai, Dị Thục Quả một, Vật Thực bảy, Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng 

ba, Hiện Hữu bảy, Vô Hữu một, Ly Khứ một, Bất Ly bảy. (14) 

 

2  NGHIỆP LINH TINH HIỆP LỰC 
(KAMMAPAKIṆṆAKAGHATANĀ 2) 

 
[475]  1.  Kamma Upanissaya dve -  Nghiệp Cận Y hai. 

2. Kamma  Anantara  Samanantara  Upanissaya Natthi  Vigatanti ekam -  

Nghiệp Vô Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Vô Hữu Ly Khứ một.  
  

9  CÂU SANH HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTAGHATANĀ 9) 

 
[476] 1.  Kamma Sahajāta Nissaya Āhāra Atthi Avigatanti satta -  Nghiệp Câu Sanh 

Y Chỉ Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2. Kamma Sahajāta Aññamañña Nissaya Āhāra Atthi Avigatanti tīni -  

Nghiệp Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Kamma Sahajāta Aññamañña Nissaya Āhāra Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -   Nghiệp Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Vật Thực Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

4.  Kamma Sahajāta Nissaya Āhāra Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Nghiệp 

Câu Sanh Y Chỉ Vật Thực Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                  (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)                      

 

5.  Kamma Sahajāa Nissaya Vipāka Āhāra Atthi Avigatanti ekam -  Nghiệp 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Kamma Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Āhāra Atthi Avigatanti 

ekam -  Nghiệp Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

7.  Kamma Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Āhāra Sampayuttta Atthi 

Avigatanti ekam -  Nghiệp Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Vật  

 Thực Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     122   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

8.  Kamma Sahajāta Nissaya Vipāka Āhāra Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Nghiệp Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Bất Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

9. Kamma Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Āhāra Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Nghiệp Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Vật 

Thực Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                          (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)     
 

KẾT THÚC NGHIỆP CĂN 
KAMMAMŪLAKAM  NITTHITAM 

-------------------------------------------- 

 
DỊ THỤC QUẢ TẤU HỢP 

VIPĀKASABHĀGAM 
 

[477]  Vipākapaccayā Hetuyā ekam, Adhipatiyā ekam, Sahajāte ekam, Aññamaññe 

ekam, Nissaye ekam, Kamme ekam, Āhāre ekam, Indriye ekam, Jhāne ekam, 

Magge ekam, Sampayutte ekam, Vippayutte ekam, Atthiyā ekam, Avigate ekam. 

(14) 

Dị Thục Quả Duyên Nhân một, Trưởng một, Câu Sanh một, Hỗ Tương một, Y 

Chỉ một, Nghiệp một, Vật Thực một, Quyền một, Thiền Na một, Đồ Đạo một, Tương 

Ưng một, Bất Tương Ưng một, Hiện Hữu một, Bất Ly một. (14) 

 

5  DỊ THỤC QUẢ HIỆP LỰC 
(VIPĀKAGHATANĀ 5) 

 

[478] 1. Vipāka Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti ekam -  Dị Thục Quả Câu Sanh Y 

Chỉ Hiện Hữu Bất Ly một. 

2. Vipāka Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti ekam -  Dị Thục 

Quả Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly một. 

3.  Vipāka Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Dị Thục Quả Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

4.  Vipāka Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Dị Thục Quả 

Câu Sanh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một.  

5.  Vipāka Sahajāta Aññamañña Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -   

 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
123 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Dị Thục Quả Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly  

một. 

 

KẾT THÚC DỊ THỤC QUẢ CĂN 
VIPĀKAMŪLAKAM  NITTHITAM 
---------------------------------------------- 

 
VẬT THỰC TẤU HỢP (ĀHĀRASABHĀGAM) 

 
[479] Āhārapaccayā Adhipatiyā satta, Sahajāte satta, Aññamaññe tīni, Nissaye 

satta, Kamme satta, Vipāke ekam, Indriye satta, Sampayutte tīni, Vippayutte tīni, 

Atthiyā satta, Avigate satta. (11) 

Vật Thực Duyên Trưởng bảy, Câu Sanh bảy, Hỗ Tương ba, Y Chỉ bảy, Nghiệp 

bảy, Dị Thục Quả một, Quyền bảy, Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng ba, Hiện Hữu bảy, 

Bất Ly bảy. (11) 

 

1 VẬT THỰC HỖN HỢP HIỆP LỰC 
(ĀHĀRAMISSAKAGHATANĀ 1)  

 
[480]   1.  Āhāra Atthi Avigatanti satta -  Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

                

9  CÂU SANH BIẾN HÀNH HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTASĀMANNAGHATANĀ 9) 

 
[481]  1.  Āhāra Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti satta -  Vật Thực Câu Sanh Y Chỉ 

Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Vật Thực Câu 

Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Āhāra Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Vật Thực Câu 

Sanh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

 (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)    
 

5. Āhāra Sahajāta Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Vật Thực Câu 

Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     124   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

6.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Vật 

Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Atthi Avigatanti 

ekam - Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

8.  Āhāra Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Vật 

Thực Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                          (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)          
 

9  HỮU NGHIỆP HIỆP LỰC 
(SAKAMMAGHATANĀ 9)  

 
[482] 1. Āhāra Sahajāta Nissaya Kamma Atthi Avigatanti satta -  Vật Thực Câu 

Sanh Y Chỉ Nghiệp Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Kamma Atthi Avigatanti tīni -  Vật 

Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Nghiệp Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Kamma Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Nghiệp Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

4. Āhāra Sahajāta Nissaya Kamma Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Vật 

Thực Câu Sanh Y Chỉ Nghiệp Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

(Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả) 
 

5.  Āhāra Sahajāta Nissaya Kamma Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Vật Thực 

Câu Sanh Y Chỉ Nghiệp Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Kamma Vipāka Atthi Avigatanti 

ekam -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Nghiệp Dị Thục Quả Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

7.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Kamma Vipāka Sampayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Nghiệp Dị Thục  

 Quả Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Āhāra Sahajāta Nissaya Kamma Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Vật Thực Câu Sanh Y Chỉ Nghiệp Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
125 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9. Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Kamma Vipāka Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Nghiệp Dị Thục 

Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                             (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)      
 

9  HỮU QUYỀN HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAGHATANĀ 9) 

 
[483] 1. Āhāra Sahajāta Nissaya Indriya Atthi Avigatanti satta -  Vật Thực Câu 

Sanh Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Atthi Avigatanti tīni -  Vật 

Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

4.  Āhāra Sahajāta Nissaya Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Vật 

Thực Câu Sanh Y Chỉ Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                               (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)                       
 

5.  Āhāra Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti ekam -  Vật Thực 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti 

ekam -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

7. Āhāra Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Sampayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Āhāra Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Vật Thực Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly một. 

9.  Àhāra  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya Vipāka  Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Vật Thực Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                         (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả) 

 

 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     126   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

6  HỮU TRƯỞNG – QUYỀN HIỆP LỰC 
(SĀDHIPATIINDRIYAGHATANĀ 6)   

 
[484] 1.  Āhāra Adhipati Sahajāta Nissaya Indriya Atthi Avigatanti satta -  Vật Thực 

Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Āhāra Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Sampayuttta Atthi 

Avigatanti tīni -  Vật Thực Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Āhāra Adhipati Sahajāta Nissaya Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni 

-  Vật Thực Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất 

Ly ba. 

                                                              (Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả)   

 

4.  Āhāra Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti ekam -  

Vật Thực Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

5.  Āhāra Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Sampayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Vật Thực Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị 

Thục Quả Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Āhāra Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Vật Thực Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                           (Savipākam  3 -  3 Hữu Dị Thục Quả)          

 

KẾT THÚC VẬT THỰC CĂN 
ĀHĀRAMŪLAKAM  NITTHITAM 

------------------------------------------- 

 
QUYỀN TẤU HỢP (INDRIYASABHĀGAM) 

 
[485]  Indriyapaccayā Hetuyā cattāri, Adhipatiyā satta, Sahajāte satta, Aññamaññe 

tīni, Nissaye satta, Purejāte ekam, Vipāke ekam, Āhāre satta, Jhāne satta, Magge 

satta, Sampayutte tīni, Vippayutte tīni, Atthiyā satta, Avigate satta. (14) -  Quyền 

Duyên Nhân bốn, Trưởng bảy, Câu Sanh bảy, Hỗ Tương ba, Y Chỉ bảy, Tiền Sinh 

một, Dị Thục Quả một, Vật Thực bảy, Thiền Na bảy, Đồ Đạo bảy, Tương Ưng ba, Bất 

Tương Ưng ba, Hiện Hữu bảy, Bất Ly bảy. (14) 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
127 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

3  QUYỀN HỖN HỢP HIỆP LỰC 
(INDRIYAMISSAKAGHATANĀ 3) 

 
[486]  1.  Indriya Atthi Avigatanti satta -  Quyền Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Indriya  Nissaya  Atthi  Avigatanti satta -  Quyền Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly 

bảy. 

3.  Indriya Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Quyền Y Chỉ Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

 

1  LINH TINH HIỆP LỰC 
(PAKINNAKAGHATANĀ 1) 

 
[487] 1.  Indriya Nissaya Purejāta Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Y Chỉ 

Tiền Sinh Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

 
9  CÂU SANH BIẾN HÀNH HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTASĀMANNAGHATANĀ 9) 

 
[488] 1.  Indriya Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti satta -  Quyền Câu Sanh Y Chỉ 

Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Quyền Câu 

Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Indriya Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Quyền Câu 

Sanh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                              (Avipākam  4 – 4  Vô Dị Thục Quả) 

 

5.  Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh 

Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  

Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Indriya  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Vipāka  Sampayutta  Atthi Avi-

gatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     128   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

8. Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  

Quyền Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                            (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả) 

 

9  HỮU ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAMAGGAGHATANĀ 9) 

 
[489] 1.  Indriya Sahajāta Nissaya Magga Atthi Avigatanti satta -  Quyền Câu Sanh 

Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Magga Atthi Avigatanti tīni -  

Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3. Indriya  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Magga  Sampayutta  Atthi 

Avigatanti tīni -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ Đạo Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Indriya Sahajāta Nissaya Magga Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Quyền 

Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)                          
 

5.  Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Atthi Avigatanti ekam -  Quyền 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Magga Atthi Avigatanti 

ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Hiện Hữu 

Bất Ly một. 

7.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Magga  Sampayutta  Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Quyền Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly một. 

9.  Indriya  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya Vipāka  Magga  Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                             (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)     



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
129 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

9  HỮU THIỀN NA HIỆP LỰC 
(SAJHĀNAGHATANĀ 9) 

 
[490] 1.  Indriya Sahajāta Nissaya Jhāna Atthi Avigatanti satta -  Quyền Câu Sanh 

Y Chỉ Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Jhāna Atthi Avigatanti tīni - Quyền 

Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Jhāna Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Thiền Na Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

4.  Indriya Sahajāta Nissaya Jhāna Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Quyền 

Câu Sanh Y Chỉ Thiền Na Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                               (Avipākam  4 – 4  Vô Dị Thục Quả)   
 

5. Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Jhāna Atthi Avigatanti ekam -  Quyền 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Jhāna Atthi Avigatanti 

ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Hiện Hữu 

Bất Ly một. 

7. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Jhāna Sampayuttta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền 

Na Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8. Indriya  Sahajāta  Nissaya  Vipāka Jhāna Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Quyền Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Indriya  Sahajāta  Aññamañña Nissaya Vipāka  Jhāna Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền 

Na Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                             (Savipākam  5  - 5  Hữu Dị Thục Quả)  
 

9  HỮU THIỀN – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAJHĀNAMAGGAGHATANĀ 9) 

 
[491] 1.   Indriya    Sahajāta   Nissaya   Jhāna   Magga   Atthi   Avigatanti   satta  -  

Quyền Câu Sanh Y Chỉ Thiền na Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bảy. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     130   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Jhāna Magga Atthi Avigatanti tīni 

-  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Thiền Na Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Indriya  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya Jhāna Magga  Sampayutta  Atthi 

Avigatanti tīni -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Thiền Na Đồ Đạo 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Indriya Sahajāta Nissaya Jhāna Magga Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Quyền Câu Sanh Y Chỉ Thiền Na Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

ba. 

                                                                (Avipākam  4 – 4  Vô Dị Thục Quả)  

 

5. Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Jhāna Magga Atthi Avigatanti ekam -   

Quyền Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

6.  Indriya  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Vipāka  Jhāna  Magga  Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền 

Na Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Jhāna Magga Sampayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Thiền Na Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8. Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Jhāna Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Đồ Đạo 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Jhāna Magga Vippayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Thiền Na Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                               (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả)  

 

9  HỮU VẬT THỰC HIỆP LỰC 
(SĀHĀRAGHATANĀ 9) 

 
[492] 1.  Indriya Sahajāta Nissaya Āhāra Atthi Avigatanti satta -  Quyền Câu Sanh 

Y Chỉ Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Indriya  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Āhāra  Atthi  Avigatanti  tīni -  

Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly ba.  

3.  Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Āhāra Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Vật Thực Tương Ưng Hiện Hữu  



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
131 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Bất Ly ba. 

4.  Indriya Sahajāta Nissaya Āhāra Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Quyền 

Câu Sanh Y Chỉ Vật Thực Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                (Avipākam  4 -  4  Vô Dị Thục Quả) 

 

5.  Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Āhāra Atthi Avigatanti ekam -  Quyền 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Àhàra Atthi Avigatanti 

ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

7. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Àhàra Sampayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Vật 

Thực Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Indriya Sahajāta Nissaya Vipāka Āhāra Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Quyền Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Vật Thực Bất Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly một. 

9. Indriya Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Āhāra Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Vật 

Thực Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                              (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)    
 

6  HỮU TRƯỞNG – VẬT THỰC HIỆP LỰC 
(SĀDHIPATIĀHĀRAGHATANĀ 6) 

 
[493] 1.  Indriya Adhipati Sahajāta Nissaya Āhāra Atthi Avigatanti satta -  Quyền 

Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Indriya Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Āhāra Sampayutta Atthi 

Avigatanti tìni -  Quyền Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Vật Thực 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Indriya Adhipati Sahajāta Nissaya Āhāra Vippayutta Atthi Avigatanti tīni 

-  Quyền Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Vật Thực Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất 

Ly ba. 

                                                                    (Avipākam  3 – 3  Vô Dị Thục Quả)   

4.  Indriya Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Āhāra Atthi Avigatanti ekam -  

Quyền Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Qủa Vật Thực Hiện Hữu Bất Ly 

một.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     132   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

5.  Indriya Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Āhāra Sampayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục 

Quả Vật Thực Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Indriya  Adhipati   Sahajāta  Nissaya  Vipāka  Āhāra  Vippayutta  Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Qủa Vật Thực 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                            (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả)  

 
6  HỮU TRƯỞNG – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SĀDHIPATIMAGGAGHATANĀ 6) 

 
[494] 1.  Indriya  Adhipati  Sahajāta  Nissaya Magga Atthi Avigatanti satta -  Quyền 

Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Indriya Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Magga Sampayutta Atthi 

Avigatanti tīni -  Quyền Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ Đạo Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Indriya  Adhipati  Sahajāta  Nissaya  Magga Vippayutta Atthi Avigatanti   

tìni -  Quyền Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

                                                                  (Avipākam  3 – 3  Vô Dị Thục Quả)   

 

4.  Indriya Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Atthi Avigatanti ekam -  

Quyền Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

5. Indriya  Adhipati  Sahajāta  Aññamañña Nissaya Vipāka  Magga 

Sampayutta Atthi Avigatanti  ekam -  Quyền Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương 

Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Indriya Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                           (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả)  

 

9  HỮU NHÂN – ĐẠO HIỆP LỰC. 
(SAHETUMAGGAGHATANĀ 9)  

 
[495] 1. Indriya Hetu Sahajāta Nissaya Magga Atthi Avigatanti cattāri -  Quyền 

Nhân Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bốn. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
133 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  Indriya Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Magga Atthi Avigatanti dve -  

Quyền Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly hai. 

3. Indriya Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Magga Sampayutta Atthi 

Avigatanti dve -  Quyền Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ Đạo Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

4.  Indriya Hetu Sahajāta Nissaya Magga Vippayutta Atthi Avigatanti dve -  

Quyền Nhân Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

                                                                   (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)      
 

5.  Indriya Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Atthi Avigatanti ekam -  

Quyền Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Indriya Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Magga Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Indriya Hetu Sahajāta  Aññamañña Nissaya Vipāka Magga  Sampayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục 

Quả Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Indriya Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Quyền Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Indriya Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Magga Vippayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục 

Quả Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                           (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả)     

 
6  HỮU NHÂN – TRƯỞNG – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAHETUADHIPATIMAGGAGHATANĀ 6) 

 
[496] 1.  Indriya  Hetu  Adhipati  Sahajāta  Nissaya Magga  Atthi  Avigatanti cattāri 

-  Quyền Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

2.  Indriya Hetu Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Magga Sampayutta 

Atthi Avigatanti dve -  Quyền Nhân Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ 

Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

3. Indriya Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti dve -  Quyền Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     134   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

                                                                   (Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả)   

 

4.  Indriya Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Atthi Avigatanti 

ekam -  Quyền Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Hiện 

Hữu Bất Ly một.   

5. Indriya Hetu Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Magga 

Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  Quyền Nhân Trưởng Câu Sanh Hỗ  

 Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Indriya Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Quyền Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ 

Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                         (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả)  
 

KẾT THÚC QUYỀN CĂN 
INDRIYAMŪLAKAM  NITTHITAM 

--------------------------------------------- 

 
THIỀN NA TẤU HỢP (JHĀNASABHĀGAM) 

 
[497]  Jhānapaccayā Sahajāte satta, Aññamaññe tīni, Nissaye satta, Vipāke ekam, 

Indriye satta, Magge satta, Sampayutte tīni, Vippayutte tīni, Atthiyà satta, Avigate 

satta. (10) 

Thiền Na Duyên Câu Sanh bảy, Hỗ Tương ba, Y Chỉ bảy, Dị Thục Quả một, 

Quyền bảy, Đồ Đạo bảy, Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng ba, Hiện Hữu bảy, Bất Ly 

bảy. (10) 
 

9  BIẾN HÀNH HIỆP LỰC 
(SĀMANNAGHATANĀ 9) 

 
[498] 1.  Jhāna Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti satta -  Thiền Na Câu Sanh Y Chỉ 

Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Thiền Na Câu 

Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
135 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4.  Jhāna Sahajāta Nissaya Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Thiền Na Câu 

Sanh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)  

 

5. Jhāna Sahajāta Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu 

Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  

Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

8.  Jhāna Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Thiền 

Na Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                            (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả) 

  

9  HỮU QUYỀN HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAGHATANĀ 9) 

 
[499] 1.  Jhāna Sahajāta Nissaya Indriya Atthi Avigatanti satta -  Thiền Na Câu 

Sanh Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Atthi Avigatanti tīni -  Thiền 

Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

4.  Jhāna Sahajāta Nissaya Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti tìni -  Thiền 

Na Câu Sanh Y Chỉ Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                  (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)  

 

5. Jhāna Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti ekam -  Thiền Na 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu Bất Ly một.  

6. Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti 

ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu 

Bất Ly một. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     136   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

7. Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Sampayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Jhāna  Sahajāta  Nissaya Vipāka  Indriya  Vippayutta Atthi  Avigatanti 

ekam-  Thiền Na Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Bất Tương Ưng Hiện  

 Hữu Bất Ly một. 

9. Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                           (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả)       

 

9  HỮU ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAMAGGAGHATANĀ 9)  

 
[500] 1.  Jhāna  Sahajāta  Nissaya  Magga  Atthi  Avigatanti  satta -  Thiền Na Câu 

Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Magga Atthi Avigatanti tīni -  Thiền 

Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Magga Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

4.  Jhāna Sahajāta Nissaya Magga Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Thiền 

Na Câu Sanh Y Chỉ Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                 (Avipākam  4 – 4  Vô Dị Thục Quả)      
    

5.  Jhāna Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Atthi Avigatanti ekam -  Thiền Na 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Jhāna  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Vipāka  Magga  Atthi  Avigatanti 

ekam -   Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

7. Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Magga Sampayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Thiền na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ 

Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Jhāna Sahajāta Nissaya Vipāka Magga Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Thiền Na Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
137 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9. Jhāna Sahajāta Aññamañña  Nissaya Vipāka Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Đồ 

Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                            (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả)                      
 

9  HỮU QUYỀN – ĐẠO HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAMAGGAGHATANĀ 9) 

 
[501] 1.  Jhāna Sahajāta Nissaya Indriya Magga Atthi Avigatanti satta -  Thiền Na 

Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Magga Atthi Avigatanti tīni 

-  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Jhāna  Sahajāta  Aññamañña Nissaya Indriya Magga  Sampayutta Atthi 

Avigatanti tīni -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Đồ Đạo 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Jhāna Sahajāta Nissaya Indriya Magga Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Thiền Na Câu Sanh Y Chỉ Quyền Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

ba. 

                                                                  (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)    

 

5.  Jhāna Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Atthi Avigatanti ekam -  

Thiền Na Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

6.  Jhāna  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Vipāka  Indriya  Magga  Atthi  

 Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Đồ Đạo Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Magga Sampayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Đồ Đạo Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8. Jhāna Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Magga Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Đồ Đạo 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Jhāna Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Magga Vippayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Thiền Na Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Đồ Đạo Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                             (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả)        



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     138   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

KẾT THÚC THIỀN NA CĂN 
JHĀNAMŪLAKAM  NITTHITAM 
-------------------------------------------- 

 
ĐỒ ĐẠO TẤU HỢP (MAGGASABHĀGAM) 

 
[502] Maggapaccayā Hetuyà cattāri, Adhipatiyā satta, Sahajāte satta, Annamanne 

tīni, Nissaye satta, Vipāke ekam, Indriye satta, Jhāne satta, Sampayutte tīni, 

Vippayutte tīni, Atthiyā satta, Avigate satta. (12) 

Đồ Đạo Duyên Nhân bốn, Trưởng bảy, Câu Sanh bảy, Hỗ Tương ba, Y Chỉ bảy, 

Dị Thục Quả một, Quyền bảy, Thiền Na bảy, Tương Ưng ba, Bất Tương Ưng ba, Hiện 

Hữu bảy, Bất Ly bảy. (12) 

 

9  ĐẠO BIẾN HÀNH HIỆP LỰC 
(MAGGASĀMANNAGHATANĀ 9) 

 
[503] 1.  Magga Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti satta -  Đồ Đạo Câu Sanh Y Chỉ 

Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Đồ Đạo Câu 

Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Magga  Sahajāta  Nissaya  Vippayutta  Atthi Avigatanti tīni -  Đồ Đạo Câu 

Sanh Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                         (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả) 

 

5.  Magga  Sahajāta  Nissaya  Vipāka  Atthi  Avigatanti  ekam -  Đồ Đạo Câu 

Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  Đồ 

Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

8.  Magga Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Đồ 

Đạo Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
139 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9.  Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một.  

                                                             (Savipākam  5 – 5  Hữu Dị Thục Quả) 

 

9  HỮU QUYỀN HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAGHATANĀ 9) 

 
[504] 1.  Magga Sahajāta Nissaya Indriya Atthi Avigatanti satta -  Đồ Đạo Câu Sanh 

Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Magga  Sahajāta  Aññamañña Nissaya  Indriya Atthi Avigatanti tīni -  Đồ 

Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Magga   Sahajāta   Aññamañña   Nissaya  Indriya   Sampayutta   Atthi   

Avigatanti tīni -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Magga  Sahajāta  Nissaya  Indriya  Vippayutta Atthi Avigatanti  tīni -  Đồ 

Đạo Câu Sanh Y Chỉ Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả) 

 

5 Magga Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu Bất Ly một.  

6 Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipàka Indriya Atthi Avigatanti  

ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu 

Bất Ly một. 

7.  Magga  Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka  Indriya  Sampayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Magga Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Đồ Đạo Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly một. 

9. Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                            (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)      

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     140   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9  HỮU THIỀN NA HIỆP LỰC 
(SAJHĀNAGHATANĀ 9) 

 
[505] 1.  Magga Sahajāta Nissaya Jhāna Atthi Avigatanti satta -  Đồ Đạo Câu Sanh 

Y Chỉ Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2. Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Jhāna Atthi Avigatanti tīni -  Đồ 

Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3.  Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Jhāna Sampayutta Atthi Avigatanti 

tīni -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Thiền Na Tương Ưng Hiện Hữu 

Bất Ly ba. 

4.  Magga Sahajāta Nissaya Jhāna Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  Đồ Đạo 

Câu Sanh Y Chỉ Thiền Na Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                 (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)      

 

5.  Magga Sahajāta Nissaya Vipāka Jhāna Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Magga  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Vipāka  Jhāna  Atthi  Avigatanti 

ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

7. Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Jhāna Sampayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền 

Na Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Magga Sahajāta Nissaya Vipāka Jhāna Vippayutta Atthi Avigatanti ekam 

-  Đồ Đạo Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền Na Bất Tương Ưng Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

9. Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Jhāna Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Thiền 

Na Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                               (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)  

 

9  HỮU QUYỀN – THIỀN NA HIỆP LỰC 
(SAINDRIYAJHĀNAGHATANĀ 9) 

 
[506] 1.  Magga Sahajāta Nissaya Indriya Jhāna Atthi Avigatanti satta -  Đồ Đạo 

Câu Sanh Y Chỉ Quyền Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly bảy. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
141 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Jhāna Atthi Avigatanti tīni 

-  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3. Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Jhāna Sampayutta Atthi 

Avigatanti tīni -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Thiền Na 

Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4.  Magga Sahajāta Nissaya Indriya Jhāna Vippayutta Atthi Avigatanti tīni -  

Đồ Đạo Câu Sanh Y Chỉ Quyền Thiền Na Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

ba. 

                                                                    (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)  

 

5. Magga Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Jhāna Atthi Avigatanti ekam -  

Đồ Đạo Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

6. Magga  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya  Vipāka  Indriya  Jhāna  Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền 

Thiền Na Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Magga  Sahajāta  Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Jhāna Sampayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Thiền Na Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8. Magga Sahajāta Nissaya Vipāka  Indriya Jhāna Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Thiền Na 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

9. Magga Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Jhāna Vippayutta 

Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Thiền Na Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                                     (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)   

 
6  HỮU TRƯỞNG – QUYỀN HIỆP LỰC 

(SĀDHIPATIINDRIYAGHATANĀ 6) 
 

[507] 1.  Magga Adhipati Sahajāta Nissaya Indriya Atthi Avigatanti satta -  Đồ Đạo 

Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly bảy. 

2.  Magga Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Sampayutta Atthi 

Avigatanti tīni -  Đồ Đạo Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly ba. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     142   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3.  Magga Adhipati Sahajāta Nissaya Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti tìni 

-  Đồ Đạo Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly 

ba. 

                                                                   (Avipākam  3 – 3 Vô Dị Thục Quả)  

 

4.  Magga Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti ekam -  

Đồ Đạo Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu Bất Ly một. 

5. Magga  Adhipati  Sahajāta Aññamañña  Nissaya Vipāka  Indriya 

Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương 

Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Magga Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                              (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả)             

 

9  HỮU NHÂN – QUYỀN HIỆP LỰC 
(SAHETUINDRIYAGHATANĀ 9) 

 
[508] 1.  Magga Hetu Sahajāta Nissaya Indriya Atthi Avigatanti cattāri -  Đồ Đạo 

Nhân Câu Sanh Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

2.  Magga Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Atthi Avigatanti dve -  

Đồ Đạo Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly hai . 

3.  Magga  Hetu Sahajāta  Aññamañña Nissaya Indriya  Sampayutta  Atthi 

Avigatanti dve -  Đồ Đạo Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Quyền Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

4.  Magga Hetu Sahajāta Nissaya Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti dve -  

Đồ Đạo Nhân Câu Sanh Y Chỉ Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

                                                                   (Avipākam  4 – 4 Vô Dị Thục Quả)                

 

5.  Magga Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Atthi Avigatanti ekam -  Đồ 

Đạo Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện Hữu Bất Ly một. 

6. Magga Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Hiện Hữu Bất Ly một. 

7.  Magga Hetu Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya Sampayutta   

Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục  



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
143 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Quả Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

8.  Magga Hetu Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi Avigatanti 

ekam -  Đồ Đạo Nhân Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

9.  Magga   Hetu   Sahajāta   Aññamañña   Nissaya   Vipāka   Indriya  

Vippayutta Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Nhân Câu Sanh Hỗ Tương Y 

Chỉ Dị Thục Quả Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                            (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả) 

 

6  HỮU NHÂN – TRƯỞNG – QUYỀN HIỆP LỰC 
(SAHETUADHIPATIINDRIYAGHATANĀ 6) 

 
[509] 1.  Magga Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya  Indriya Atthi Avigatanti cattāri -  

Đồ Đạo Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

2.  Magga Hetu Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Indriya Sampayutta 

Atthi Avigatanti dve -  Đồ Đạo Nhân Trưởng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ 

Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

3. Magga  Hetu  Adhipati  Sahajāta Nissaya Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti dve -  Đồ Đạo Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Quyền Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu Bất Ly hai. 

                                                                  (Avipākam  3 – 3  Vô Dị Thục Quả)   

 

4.  Magga Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka  Indriya  Atthi  Avigatanti 

ekam -  Đồ Đạo Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Hiện 

Hữu Bất Ly một. 

5. Magga Hetu Adhipati Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Indriya 

Sampayutta Atthi Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Nhân Trưởng Câu Sanh Hỗ 

Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Quyền Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

6.  Magga Hetu Adhipati Sahajāta Nissaya Vipāka Indriya Vippayutta Atthi 

Avigatanti ekam -  Đồ Đạo Nhân Trưởng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả 

Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                             (Savipākam  3 – 3 Hữu Dị Thục Quả)   

 
KẾT THÚC ĐỒ ĐẠO CĂN 

MAGGAMŪLAKAM  NITTHITAM 
--------------------------------------------- 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     144   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
TƯƠNG ƯNG TẤU HỢP (SAMPAYUTTASABHĀGAM) 

 
[510]  Sampayuttapaccayā Hetuyā tīni, Adhipatiyā tīni, Sahajāte tīni, Aññamaññe 

tīni, Nissaye tīni, Kamme tīni, Vipāke ekam, Āhāre tīni, Indriye tīni, Jhāne  tīni, 

Magge tīni, Atthiyā tīni, Avigate tīni. (13) 

Tương Ưng Duyên Nhân ba, Trưởng ba, Câu Sanh ba, Hỗ Tương ba, Y Chỉ ba, 

Nghiệp ba, Dị Thục Quả một, Vật Thực ba, Quyền ba, Thiền Na ba, Đồ Đạo ba, Hiện 

Hữu ba, Bất Ly ba. (13) 

 

2  TƯƠNG ƯNG HIỆP LỰC 
(SAMPAYUTTAGHATANĀ 2) 

 
[511] 1.  Sampayutta Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Tương 

Ưng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

                                                                   (Avipākam 1 – 1 Vô Dị Thục Quả) 
 

2.  Sampayutta Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  

Tương Ưng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

                                                                 (Savipākam 1 – 1 Hữu Dị Thục Quả)  

 
 

KẾT THÚC TƯƠNG ƯNG CĂN 
SAMPAYUTTAMŪLAKAM  NITTHITAM 

----------------------------------------------- 

 
BẤT TƯƠNG ƯNG TẤU HỢP 
VIPPAYUTTASABHĀGAM 

 
[512]  Vippayuttapaccayā Hetuyā tīni, Ārammane tīni, Adhipatiyā cattāri, Sahajāte 

tīni, Aññamaññe ekam, Nissaye panca, Upanissaye ekam, Purejāte tīni, Pacchājāte 

tīni, Kamme tīni, Vipāke ekam, Āhāre tīni, Indriye tīni, Jhāne tīni, Magge tīni, 

Atthiyā panca, Avigate panca. (17) 

Bất Tương Ưng Duyên Nhân ba, Cảnh ba, Trưởng bốn, Câu Sanh ba, Hỗ Tương 

một, Y Chỉ năm, Cận Y một, Tiền Sinh ba, Hậu Sanh ba, Nghiệp ba, Dị Thục Quả 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
145 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

một, Vật Thực ba, Quyền ba, Thiền Na ba, Đồ Đạo ba, Hiện Hữu năm, Bất Ly năm. 

(17) 

 

4  BẤT TƯƠNG ƯNG HỖN HỢP HIỆP LỰC 
(VIPPAYUTTAMISSAKAGHATANĀ 4) 

 
[513]  1.  Vippayutta Atthi Avigatanti panca - Bất Tương Ưng Hiện Hữu Bất Ly năm. 

2.  Vippayutta  Nissaya  Atthi  Avigatanti  panca -  Bất Tương Ưng Y Chỉ Hiện 

Hữu Bất Ly năm. 

3. Vippayutta Adhipati Nissaya Atthi Avigatanti cattāri -  Bất Tương Ưng 

Trưởng Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly bốn. 

4. Vippayutta Nissaya Indriya Atthi Avigatanti tīni -  Bất Tương Ưng Y Chỉ 

Quyền Hiện Hữu Bất Ly ba. 

 

5  LINH TINH HIỆP LỰC 
(PAKINNAKAGHATANĀ 5) 

 
[514] 1. Vippayutta Pacchājāta Atthi Avigatanti tīni -  Bất Tương Ưng Hậu Sanh 

Hiện Hữu Bất Ly ba. 

2.  Vippayutta Nissaya Purejāta Atthi Avigatanti tīni -  Bất Tương Ưng Y Chỉ 

Tiền Sinh Hiện Hữu Bất Ly ba. 

3. Vippayutta Ārammana Nissaya Purejāta Atthi Avigatanti tīni -  Bất Tương 

Ưng Cảnh Y Chỉ Tiền Sinh Hiện Hữu Bất Ly ba. 

4. Vippayutta Ārammana Adhipati Nissaya Upanissaya Purejāta Atthi 

Avigatanti ekam -  Bất Tương Ưng Cảnh Trưởng Y Chỉ Cận Y Tiền Sinh 

Hiện Hữu Bất Ly một. 

5.  Vippayutta Nissaya Purejāta Indriya Atthi Avigatanti ekam -  Bất Tương 

Ưng Y Chỉ Tiền Sinh Quyền Hiện Hữu Bất Ly một.  

 
4  CÂU SANH HIỆP LỰC 

(SAHAJĀTAGHATANĀ 4) 
 

[515] 1. Vippayutta Sahajāta Nissaya Atthi Avigatanti tīni -  Bất Tương Ưng Câu 

Sanh Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly ba. 

2. Vippayutta Sahajāta Annamanna Nissaya Atthi Avigatanti ekam -  Bất 

Tương Ưng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Hiện Hữu Bất Ly một. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     146   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

                                                                   (Avipākam  2 – 2 Vô Dị Thục Quả) 

 

3.  Vippayutta  Sahajāta Nissaya Vipāka Atthi  Avigatanti  ekam -  Bất Tương 

Ưng Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly một. 

4.  Vippayutta Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthi Avigatanti ekam -  

Bất Tương Ưng Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu Bất Ly 

một. 

                                                             (Savipākam  2 – 2  Hữu Dị Thục Quả) 

 

KẾT THÚC BẤT TƯƠNG ƯNG CĂN 
VIPPAYUTTAMŪLAKAM  NITTHITAM 
------------------------------------------------------ 

 
HIỆN HỮU TẤU HỢP (ATTHISABHĀGAM) 

 
[516]  Atthipaccayā Hetuyā satta, Ārammane tīni, Adhipatiyā attha, Sahajāte nava, 

Aññamaññe tīni, Nissaye terasa, Upanissaye ekam, Purejāte tīni, Pacchājate tīni, 

Kamme satta, Vipāke ekam, Āhāre satta, Indriye satta, Jhāne satta, Magge satta, 

Sampayutte tīni, Vippayutte panca, Avigate terasa. (18) 

Hiện Hữu Duyên Nhân bảy, Cảnh ba, Trưởng tám, Câu Sanh chín, Hỗ Tương ba, 

Y Chỉ mười ba, Cận Y một, Tiền Sinh ba, Hậu Sanh ba, Nghiệp bảy, Dị Thục Quả  

một, Vật Thực bảy, Quyền bảy, Thiền Na bảy, Đồ Đạo bảy, Tương Ưng ba, Bất 

Tương Ưng năm, Bất Ly mười ba. (18) 
 

11  HIỆN HỮU HỖN HỢP HIỆP LỰC 
(ATTHIMISSAKAGHATANĀ 11) 

 
[517]  1.  Atthi Avigatanti terasa -  Hiện Hữu Bất Ly mười ba. 

2.  Atthi Nissaya Avigatanti terasa -  Hiện Hữu Y Chỉ Bất Ly mười ba. 

3.  Atthi Adhipati Avigatanti attha -  Hiện Hữu Trưởng Bất Ly tám. 

4. Atthi Adhipati Nissaya Avigatanti attha -  Hiện Hữu Trưởng Y Chỉ Bất Ly 

tám. 

5.  Atthi Āhāra Avigatanti satta -  Hiện Hữu Vật Thực Bất Ly bảy. 

6.  Atthi Indriya Avigatanti satta -  Hiện Hữu Quyền Bất Ly bảy. 

7.  Atthi Nissaya Indriya Avigatanti satta – Hiện Hữu Y Chỉ Quyền Bất Ly 

bảy. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
147 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

8.  Atthi Vippayutta Avigatanti panca - Hiện Hữu Bất Tương Ưng Bất Ly năm. 

9.  Atthi  Nissaya  Vippayutta  Avigatanti  panca -  Hiện Hữu Y Chỉ Bất Tương 

Ưng Bất Ly năm. 

10. Atthi Adhipati Nissaya Vippayutta Avigatanti cattāri -  Hiện Hữu Trưởng Y 

Chỉ bất Tương Ưng Bất Ly bốn. 

11. Atthi Nissaya Vippayutta Avigatanti tīni -  Hiện Hữu Y Chỉ Bất Tương Ưng 

Bất Ly ba. 

 

8  LINH TINH HIỆP LỰC 
(PAKINNAKAGHATANĀ 8) 

 
[518] 1. Atthi Pacchājāta Vippayutta Avigatanti tīni -  Hiện Hữu Hậu Sanh Bất 

Tương Ưng Bất Ly ba. 

2.   Atthi Purejāta Avigatanti tīni -  Hiện Hữu Tiền Sinh Bất Ly ba. 

3.  Atthi Nissaya Purejāta Vippayutta Avigatanti tīni -  Hiện Hữu Y Chỉ Tiền 

Sinh Bất Tương Ưng Bất Ly ba. 

4.  Atthi  Ārammana  Purejāta  Avigatanti  tīni -  Hiện Hữu Cảnh Tiền Sinh 

Bất Ly ba. 

5.  Atthi Ārammana Nissaya Purejāta Vippayutta Avigatanti tīni -  Hiện Hữu 

Cảnh Y Chỉ Tiền Sinh Bất Tương Ưng Bất Ly ba. 

6.  Atthi Ārammana Adhipati Upanissaya Purejāta Avigatanti ekam -  Hiện 

Hữu Cảnh Trưởng Cận Y Tiền Sinh Bất Ly một. 

7. Atthi Ārammana Adhipati Nissaya Upanissaya Purejāta Vippayutta 

Avigatanti ekam -  Hiện Hữu Cảnh Trưởng Y Chỉ Cận Y Tiền Sinh Bất 

Tương Ưng Bất Ly một. 

8.  Atthi Nissaya Purejāta Indriya Vippayutta Avigatanti ekam -  Hiện Hữu Y 

Chỉ Tiền Sinh Quyền Bất Tương Ưng Bất Ly một. 

 

10  CÂU SANH HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTAGHATANĀ 10) 

 
[519] 1.  Atthi Sahajāta Nissaya Avigatanti nava -  Hiện Hữu Câu Sanh Y Chỉ Bất Ly 

chín. 

2.  Atthi Sahajāta Aññamañña Nissaya Avigatanti tīni -  Hiện Hữu Câu Sanh 

Hỗ Tương Y Chỉ Bất Ly ba. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     148   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3.  Atthi Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Avigatanti tīni -  Hiện 

Hữu Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Bất Ly ba. 

4.  Atthi Sahajāta Nissaya Vippayutta Avigatanti tīni -  Hiện Hữu Câu Sanh Y 

Chỉ Bất Tương Ưng Bất Ly ba. 

5.  Atthi Sahajāta Aññamañña Nissaya Vippayutta Avigatanti ekam -  Hiện 

Hữu Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Bất Tương Ưng Bất Ly một. 

                                                               (Avipākam  5 – 5 Vô Dị Thục Quả)   
 

6.  Atthi Sahajāta Nissaya Vipāka Avigatanti ekam -  Hiện Hữu Câu Sanh Y 

Chỉ Dị Thục Quả Bất Ly một. 

7.  Atthi Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Avigatanti ekam -  Hiện Hữu 

Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Ly một. 

8.  Atthi Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Avigatanti ekam -  

Hiện Hữu Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Bất Ly một. 

9.  Atthi Sahajāta Nissaya Vipāka Vippayutta Avigatanti ekam -  Hiện Hữu 

Câu Sanh Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Bất Ly một. 

10.  Atthi  Sahajāta  Aññamañña  Nissaya Vipāka Vippayutta Avigatanti ekam 

-  Hiện Hữu Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Bất 

Ly một. 

                                                              (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)     
 

KẾT THÚC HIỆN HỮU CĂN 
ATTHIMŪLAKAM  NITTHITAM 
----------------------------------------------- 

 
VÔ HỮU TẤU HỢP (NATTHISABHĀGAM) 

 
[520]  Natthipaccayā  Anantare  satta,  Samanantare  satta, Upanissaye   satta,  

Āsevane tīni, Kamme ekam, Vigate satta. (6) 

Vô Hữu Duyên Vô Gián bảy, Đẳng Vô Gián bảy, Cận Y bảy, Trùng Dụng ba, 

Nghiệp một, Ly Khứ bảy. (6) 

 

3  VÔ HỮU HIỆP LỰC 
(NATTHIGHATANĀ 3) 

 
[521] 1.  Natthi Anantara Samanantara Upanissaya Vigatanti satta -  Vô Hữu Vô 

Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Ly Khứ bảy. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
149 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  Natthi Anantara Samanantara Upanissaya Āsevana Vigatanti tīni -  Vô 

Hữu Vô Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Trùng Dụng Ly Khứ ba. 

3.  Natthi Anantara Samanantara Upanissaya Kamma Vigatanti ekam -  Vô 

Hữu Vô Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Nghiệp Ly Khứ một. 

 

KẾT THÚC VÔ HỮU CĂN 
NATTHIMŪLAKAM  NITTHITAM 

------------------------------------------ 

 
LY KHỨ TẤU HỢP (VIGATASABHĀGAM) 

 
[522] Vigatapaccayā Anantare satta, Samanantare satta, Upanissaye satta, Āsevane 

tīni, Kamme ekam, Natthiyā satta. (6) 

Ly Khứ Duyên Vô Gián bảy, Đẳng Vô Gián bảy, Cận Y bảy, Trùng Dụng ba, 

Nghiệp một, Vô Hữu bảy. (6) 

  
3  LY KHỨ HIỆP LỰC 
(VIGATAGHATANĀ 3) 

 
[523] 1. Vigata Anantara Samanantara Upanissaya Natthiyā satta -  Ly Khứ Vô 

Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Vô Hữu bảy. 

2. Vigata Anantara Samanantara Upanissaya Āsevana Natthiyā  tīni -  Ly 

Khứ Vô Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Trùng Dụng Vô Hữu ba.  

3. Vigata  Anantara  Samanantara  Upanissaya  Kamma  Natthiyā  ekam -  

Ly Khứ Vô Gián Đẳng Vô Gián Cận Y Nghiệp Vô Hữu một. 

 

KẾT THÚC LY KHỨ CĂN 
VIGATAMŪLAKAM  NITTHITAM 

-------------------------------------------- 

 
BẤT LY TẤU HỢP (AVIGATASABHĀGAM) 

 
[524]  Avigatapaccayā Hetuyā satta, Ārammane tīni, Adhipatiyā attha, Sahajāte 

nava, Aññamaññe tīni, Nissaye terasa, Upanissaye ekam, Purejāte tīni, Pacchājāte 

tīni, Kamme satta, Vipāke ekam, Āhāre satta, Indriye satta, Jhāne satta, Magge 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     150   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 satta, Sampayutte tīni, Vippayutte panca, Atthiyā terasa. (18) 

Bất Ly Duyên Nhân bảy, Cảnh ba, Trưởng tám, Câu Sanh chín, Hỗ Tương ba, Y 

Chỉ mười ba, Cận Y một, Tiền Sinh ba, Hậu Sanh ba, Nghiệp bảy, Dị Thục Quả một, 

Vật Thực bảy, Quyền bảy, Thiền Na bảy, Đồ Đạo bảy, Tương Ưng ba, Bất Tương 

Ưng năm, Hiện Hữu mười ba. (18) 

 

11  BẤT LY HỖN HỢP HIỆP LỰC 
(AVIGATAMISSAKAGHATĀNĀ 11) 

 
[525]  1.  Avigata Atthīti terasa -  Bất Ly Hiện Hữu mười ba. 

2.  Avigata Nissaya Atthīti terasa -  Bất Ly Y Chỉ Hiện Hữu mười ba. 

3.  Avigata Adhipati Atthīti attha -  Bất Ly Trưởng Hiện Hữu tám. 

4.  Avigata Adhipati Nissaya Atthīti attha -  Bất Ly Trưởng Y Chỉ Hiện Hữu 

tám. 

5.  Avigata Āhāra Atthīti satta –  Bất Ly Vật Thực Hiện Hữu bảy. 

6.  Avigata Indriya Atthīti satta -  Bất Ly Quyền Hiện Hữu bảy. 

7.  Avigata Nissaya Indriya Atthīti satta -  Bất Ly Y Chỉ Quyền Hiện Hữu bảy. 

8.  Avigata Vippayutta Atthīti panca -  Bất Ly Bất Tương Ưng Hiện Hữu năm. 

9. Avigata Nissaya Vippayutta Atthīti panca -  Bất Ly Y Chỉ Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu năm. 

10.  Avigata Adhipati Nissaya Vippayutta Atthīti cattāri – Bất Ly Trưởng Y Chỉ 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu bốn. 

11.  Avigata Nissaya Indriya Vippayutta Atthīti tīni -  Bất Ly Y Chỉ Quyền Bất 

Tương Ưng Hiện Hữu ba. 

 

8  LINH TINH HIỆP LỰC 
(PAKINNAKAGHATĀNĀ 8) 

 
[526] 1.  Avigata Pacchājāta Vippayutta Atthīti tīni -  Bất Ly Hậu Sanh Bất Tương 

Ưng Hiện Hữu ba. 

2.   Avigata Purejāta Atthīti tīni -  Bất Ly Tiền Sinh Hiện Hữu ba. 

3.  Avigata Nissaya Purejāta Vippayutta Atthīti tīni -  Bất Ly Y Chỉ Tiền Sinh 

Bất Tương Ưng Hiện Hữu ba. 

4.  Avigata Ārammana Purejāta Atthīti tīni -  Bất Ly Cảnh Tiền Sinh Hiện 

Hữu ba. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
151 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

5.  Avigata Ārammana Nissaya Purejāta Vippayutta Atthīti tīni -  Bất Ly Cảnh 

Y Chỉ Tiền Sinh Bất Tương Ưng Hiện Hữu ba. 

6.  Avigata Ārammana Adhipati Upanissaya Purejāta Atthīti ekam -  Bất Ly 

Cảnh Trưởng Cận Y Tiền Sinh Hiện Hữu một. 

7.  Avigata  Ārammana  Adhipati  Nissaya  Upanissaya  Purejāta  Vippayutta 

Atthīti ekam -  Bất Ly Cảnh Trưởng Y Chỉ Cận Y Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Hiện Hữu một. 

8.  Avigata Nissaya Purejāta Indriya Vippayutta Atthīti ekam -  Bất Ly Y Chỉ 

Tiền Sinh Quyền Bất Tương Ưng Hiện Hữu một. 

 

10  CÂU SANH HIỆP LỰC 
(SAHAJĀTAGHATĀNĀ 10) 

 
[527] 1.  Avigata Sahajāta Nissaya Atthīti nava -  Bất Ly Câu Sanh Y Chỉ Hiện Hữu 

chín. 

2.  Avigata Sahajāta Aññamañña Nissaya Atthīìti tīni -  Bất Ly Câu Sanh Hỗ 

Tương Y Chỉ Hiện Hữu ba. 

3.  Avigata Sahajāta Aññamañña Nissaya Sampayutta Atthīti tīni -  Bất Ly 

Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Tương Ưng Hiện Hữu ba. 

4.  Avigata  Sahajāta  Nissaya  Vippayutta Atthīti tīni -  Bất Ly Câu Sanh Y 

Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu ba. 

5.  Avigata Sahajāta Aññamañña Nissaya Vippayutta Atthīti ekam -  Bất Ly 

Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Bất Tương Ưng Hiện Hữu một. 

                                                                   (Avipākam  5 – 5 Vô Dị Thục Quả) 

 

6.  Avigata Sahajāta Nissaya Vipāka Atthīti ekam – Bất Ly Câu Sanh Y Chỉ Dị 

Thục Quả Hiện Hữu một. 

7.  Avigata Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Atthīti ekam -  Bất Ly Câu 

Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Hiện Hữu một. 

8.  Avigata Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Sampayutta Atthīti ekam -  

Bất Ly Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Tương Ưng Hiện Hữu một. 

9.  Avigata Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthīti ekam -  

Bất Ly Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu 

một. 

10.  Avigata Sahajāta Aññamañña Nissaya Vipāka Vippayutta Atthīti ekam -   

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     152   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Bất Ly Câu Sanh Hỗ Tương Y Chỉ Dị Thục Quả Bất Tương Ưng Hiện Hữu một. 

                                                                (Savipākam  5 – 5 Hữu Dị Thục Quả)                    
 

KẾT THÚC BẤT LY CĂN 
AVIGATAMŪLAKAM  NITTHITAM 

 
KẾT THÚC TOÁN THUẬT PHẦN THUẬN 

GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 
PANHĀVĀRASSA  ANULOMAGANANĀ  NITTHITAM 

----------------------------------------------------- 

  
II.  ĐỐI  NGHỊCH  DUYÊN 

PACCANĪYUDDHĀRO 
 

 [528] 1. Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Ārammanapaccayena paccayo -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực của 

Cảnh Duyên,   

-  Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sahajātapaccayena paccayo -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Câu Sanh Duyên, 

-   Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Upanissayapaccayena paccayo - 

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Cận Y Duyên. 
 

             2.  Kusalo dhammo akusalassa dhammassa Ārammanapaccayena paccayo -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh 

lực Cảnh Duyên, 

 -    Kusalo dhammo akusalassa dhammassa Upanissayapaccayena paccayo 

-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Cận Y Duyên. 
 

3.  Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Ārammanapaccayena paccayo 

-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Cảnh Duyên, 

-  Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātapaccayena paccayo -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Câu Sanh Duyên, 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
153 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-   Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Upanissayapaccayena paccayo  

    - Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Cận Y Duyên, 

-   Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Paccahājātapaccayena paccayo 

-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Hậu Sanh Duyên, 

-  Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Kammapaccayena paccayo -  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Nghiệp Duyên. 
 

             4. Kusalo dhammo kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Sahajāta-

paccayena paccayo. (4) -  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. (4) 

   

[529]  1.  Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Ārammanapaccayena paccayo -  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với 

mãnh lực Cảnh Duyên, 

-   Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sahajātapaccayena paccayo -  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với 

mãnh lực Câu Sanh Duyên, 

-   Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Upanissayapaccayena paccayo 

-   Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với 

mãnh lực Cận Y Duyên. 
 

             2.  Akusalo dhammo kusalassa dhammassa Ārammanapaccayena paccayo -  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh 

lực Cảnh Duyên, 

-    Akusalo dhammo kusalassa dhammassa Upanissayapaccayena paccayo 

-  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh 

lực Cận Y Duyên. 
 

             3. Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Ārammanapaccayena pac-

cayo -  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với 

mãnh lực Cảnh Duyên,  

-   Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātapaccayena paccayo -  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Câu Sanh Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     154   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Upanissayapaccayena paccayo 

-  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Cận Y Duyên,  

-  Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātapaccayena paccayo 

-  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Hậu Sanh Duyên, 

-  Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Kammapaccayena paccayo -  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Nghiệp Duyên. 
 

             4. Akusalo dhammo akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Sahajā-

tapaccayena paccayo. (4) -  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Pháp Bất Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. (4)  

 

[530]  1. Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Ārammanapaccayena pac-

cayo -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với 

mãnh lực Cảnh Duyên, 

-    Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātapaccayena paccayo 

-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Câu Sanh Duyên, 

- Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Upanissayapaccayena 

paccayo -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với 

mãnh lực Cận Y Duyên, 

-   Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Purejātapaccayena paccayo 

-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Tiền Sinh Duyên, 

-  Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Pacchājātapaccayena pac-

cayo -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với 

mãnh lực Hậu Sanh Duyên, 

-    Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Āhārapaccayena paccayo -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Vật Thực Duyên, 

-   Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Indriyapaccayena paccayo -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Quyền Duyên. 
 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
155 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  Abyākato dhammo kusalassa dhammassa Ārammanapaccayena pac- 

cayo -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với 

mãnh lực Cảnh Duyên, 

-   Abyākato dhammo kusalassa dhammassa Upanissayapaccayena paccayo 

-  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Cận Y Duyên, 

-   Abyākato dhammo kusalassa dhammassa Purejātapaccayena paccayo -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực 

Tiền Sinh Duyên. 
 

3. Abyākato dhammo akusalassa dhammassa Ārammanapaccayena pac-

cayo -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với 

mãnh lực Cảnh Duyên, 

-   Abyākato dhammo akusalassa dhammassa Upanissayapaccayena pac-

cayo -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với 

mãnh lực Cận Y Duyên, 

-   Abyākato dhammo akusalassa dhammassa Purejātapaccayena paccayo. 

(3) -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với 

mãnh lực Tiền Sinh Duyên. (3) 
 

[531] 1. Kusalo ca abyākato ca dhammā kusalassa dhammassa Sahajātam , 

Purejātam -  Pháp Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp 

Thiện với mãnh lực Câu Sanh Duyên, với mãnh lực Tiền Sinh Duyên. 
 

2. Kusalo ca abyākato ca dhammā abyākatassa dhammassa Sahajātam, 

Pacchājātam, Āhāram, Indriyam. (2) -  Pháp Thiện và Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên, với 

mãnh lực Hậu Sanh Duyên, với mãnh lực Vật Thực Duyên, với mãnh lực 

Quyền Duyên. (2) 
 

 [532] 1. Akusalo ca abyākato ca dhammā akusalassa dhammassa Sahajātam, 

Purejātam -  Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Bất Thiện với mãnh lực Câu Sanh Duyên, với mãnh lực Tiền Sinh 

Duyên. 
 

2. Akusalo ca abyākato ca dhammā abyākatassa dhammassa Sahajātam, 

Pacchājātam, Āhāram, Indriyam. (2) -  Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     156   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

với mãnh lực Hậu Sanh Duyên, với mãnh lực Vật Thực Duyên, với mãnh 

lực Quyền Duyên. (2) 

 

KẾT THÚC DUYÊN ĐỐI NGHỊCH 
Ở GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 

PANHĀVĀRASSA PACCANIYUDDHĀRO NITTHITAM 
------------------------------------------------- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 
  



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
157 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 
 

PHẦN PHỤ LỤC 
TẤU HỢP (SABHĀGA) – HIỆP LỰC (GHATANĀ) 

 
Tấu Hợp (Sabhāga), có ý nghĩa đến việc dắt dẫn Duyên mà có cùng mãnh lực và 

được hòa hợp vào với nhau, và đi đến hiện bầy sánh đôi với Duyên chủ vị, hoặc 

Duyên được cất nhắc lên trước, luôn cả trình bầy số lượng Giai Đoạn (Vāra) cùng 

nhau của Duyên Tấu Hợp và với Duyên chủ vị đó, chẳng hạn như là trong Nhân Tấu 

Hợp có phần Pāli trình bầy như sau: 

“Hetupaccayā Adhipatiyā cattāri, Sahajāte satta, Aññamaññe tīni, Nissaye 

satta, Vipāke ekam, Indriye cattāri, Magge cattāri, Sampayutte tīni, Vippayutte tīni, 

Atthiyā satta, Avigate satta”. 

Có ý nghĩa là trong sát na nầy, Duyên chủ vị hoặc Duyên được cất nhắc lên trước, 

là Nhân Duyên, còn Duyên được vào với nhau mà có cùng mãnh lực hòa hợp với 

Nhân Duyên đó, là Trưởng Duyên (Câu Sanh Trưởng Duyên) và số lượng Giai Đoạn 

hòa hợp với nhau của Duyên Tấu Hợp ở trong chỗ nầy là 4 Giai Đoạn (Câu), Trạng 

Thái hoặc Lộ Trình Tâm thì tương tự trong cùng một phương thức, nên gọi là Tấu 

Hợp (Sabhāga).  Duyên Tấu Hợp của Nhân Duyên có được 11 Duyên, và có kiểu mẫu 

dẫn chứng như tiếp theo đây: 

1. Tâm Sở Tuệ Quyền ở trong 34 Đổng Lực Hữu Trưởng, tức là Nhân Vô Si và 

Thẩm Trưởng có được làm duyên với nhau, vì lẽ như thế Trưởng Duyên mới 

tấu hợp được với Nhân Duyên. 

2. Sáu Nhân ở trong 71 Tâm Hữu Nhân có được cùng nhau làm Năng Duyên cho 

đối với Pháp Sở Duyên, vì lẽ như thế mới được sắp thành Nhân Duyên và Câu 

Sanh Duyên. 

3. Sáu Nhân ở trong 71 Tâm Hữu Nhân đều có mãnh lực để được làm Năng 

Duyên cho đối với Pháp Sở Duyên mà đồng cùng sanh với mình, vì lẽ như thế 

mới được sắp thành Nhân Duyên và Hỗ Tương Duyên. 

4. Sáu Nhân ở trong 71 Tâm Hữu Nhân có khả năng có mãnh lực để được cùng 

nhau làm Năng Duyên cho đối với Pháp Sở Duyên cho được câu sanh với 

nhau, vì lẽ như thế  mới được sắp thành Nhân Duyên và Câu Sanh Y Duyên. 

5. Ba Nhân Vô Ký ở trong 21 Tâm Dị Thục Quả có được làm Năng Duyên cho 

đối với Pháp Sở Duyên để được cùng sanh với mình, vì lẽ như thế mới được 

sắp đặt thành Nhân Duyên và Dị Thục Quả Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     158   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

6. Tâm Sở Tuệ Quyền ở trong 47 Tâm Tam Nhân, là Nhân Vô Si và cả Tứ Tuệ 

Quyền (Pannindriya) đều được cùng nhau làm Năng Duyên cho đối với Pháp 

Sở Duyên để được cùng sanh với mình, vì lẽ như thế mới được sắp đặt thành 

Nhân Duyên và Câu Sanh Quyền Duyên. 

7. Tâm Sở Tuệ Quyền ở trong 47 Tâm Tam Nhân, là Nhân Vô Si và Chi Đạo 

Chánh Kiến (Sammādiṭṭhimagganga) có khả năng để cùng nhau làm được 

Năng Duyên cho đối với Pháp Sở Duyên, vì lẽ như thế mới được sắp đặt thành 

Nhân Duyên và Đồ Đạo Duyên. 

8. Sáu Nhân ở trong 71 Tâm Hữu Nhân có khả năng để cùng nhau làm được 

Năng Duyên cho đối với Pháp Sở Duyên để được cùng sanh với mình, vì lẽ 

như thế mới được sắp đặt thành Nhân Duyên và Tương Ưng Duyên. 

9. Sáu Nhân ở trong 71 Tâm Hữu Nhân có khả năng để cùng nhau làm được 

Năng Duyên cho đối với Pháp Sở Duyên, vì lẽ như thế mới sắp đặt thành 

Nhân Duyên và Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên. 

10. Sáu Nhân ở trong 71 Tâm Hữu Nhân có khả năng để cùng nhau làm được 

Năng Duyên cho đối với Pháp Sở Duyên cho được cùng sanh với mình, vì lẽ 

như thế mới sắp đặt thành Nhân Duyên và Câu Sanh Hiện Hữu Duyên. 

11. Sáu Nhân ở trong 71 Tâm Hữu Nhân có khả năng để cùng nhau làm được 

Năng Duyên cho đối với Pháp Sở Duyên cho được cùng sanh với mình, vì lẽ 

như thế mới sắp đặt thành Nhân Duyên và Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

Hiệp Lực (Ghatanā), có ý nghĩa đến việc tập hợp Duyên mà hiện hành ở khoảng 

giữa Năng Duyên và Sở Duyên một cách đặc biệt, với mãnh lực của Duyên chủ vị, 

hoặc Duyên được cất nhắc lên trước, luôn cả trình bầy số lượng Giai Đoạn (Vāra) 

cùng nhau của Duyên Hiệp Lực và với Duyên chủ vị đó. 

Câu chuyện Tấu Hợp và Hiệp Lực rất là quan trọng và hữu ích, do đó, mới được 

trích dẫn trong Tạng Pàlì ở phần Tấu Hợp và Hiệp Lực, để bỏ vào trong Phần Phụ Lục 

của quyển kinh nầy, nhằm với mục đích như sau: 

1. Làm tăng thêm giá trị hình thành nền tảng cho đối với giáo khoa thư của 

Viện. 

2. Dùng làm tài liệu so sánh với những điều chi tiết hoặc những Chi Pháp sai 

khác trong giáo khoa thư. 

3. Dùng dẫn chứng hoặc nghiên cứu cho có được thêm nhiều thuận lợi hơn, mà 

không phải đi mở xem trong Tạng Vô Tỷ Pháp. 

4. Để cho phát sanh kỹ năng trong việc học hỏi nghiên cứu Tam Tạng trong 

những cơ hội sau nầy. 
 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
159 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Ghi chú:  Phần Pāli Tấu Hợp và Hiệp Lực được trích dẫn trong bản Văn          

Kiện Tam Tạng đã được hiệu đính, Phật Lịch 2530 (Văn Bản Pāli Ngữ)  quyển thứ 40, 

điều 215 – 245. 

--------------------------------------- 

 
TÓM LƯỢC CHÚ GIẢI (VACANATTHA) VÀ BA LOẠI 

NỘI DUNG PHÁP TRONG 24 DUYÊN 
 
I.  NHÂN DUYÊN (HETUPACCAYA): 

1. “Hinoti patitthāti etthāti = Hetu” – Pháp Sở Duyên tồn tại duy nhất ở trong 

Pháp nầy, do đó, Pháp nầy mới gọi là Nhân (Hetu). 

2. “Hetu ca so paccayo cāti = Hetupaccayo” -  Chính vì Nhân làm duyên, mới 

gọi là Nhân Duyên. 

3. “Mūlatthena upakārako dhammo = Hetupaccayo” -  Pháp giúp đỡ ủng hộ vì 

với ý nghĩa làm thành căn gốc, gọi là Nhân Duyên. 
 

Từ ngữ “Hetu – Nhân”  có được bốn thể loại, đó là: 

1.1. “Hetuhetu – Nhân Nhân”:  tức là sáu Nhân, gồm Tham, Sân, Si, Vô Tham, 

Vô Sân, Vô Si. 
1.2. “Paccayahetu – Nhân Duyên”:  tức là Tứ Sắc Đại Hiển mà làm thành Nhân 

trong việc gọi tên của Sắc Uẩn. 
1.3. “Uttamahetu – Chí Thượng Nhân”:  tức là Nghiệp Thiện và Nghiệp Bất 

Thiện mà làm thành Nhân cho sanh Thiện Dị Thục Quả (Kusalavipāka) và 

Bất Thiện Dị Thục Quả (Akusalavipāka). 
1.4. “Sādhāranahetu – Phổ Thông Nhân”:  tức là Vô Minh, mà làm thành 

Nhân cho sanh tất cả Pháp Hành (Sankhāradhamma – Ngũ Uẩn). 

Và trong cả bốn loại Nhân (Hetu) nầy thì Nhân Duyên tức là Nhân Nhân 

(Hetuhetu).   
        

*  Pháp Nhân Năng Duyên:   Lục Nhân Tương Ưng, tức là Tham, Sân, Si, Vô 

Tham, Vô Sân, Vô Si. 

*  Pháp Nhân Sở Duyên:  71 Tâm Hữu Nhân, 52 Tâm Sở phối hợp (trừ Tâm Sở 

Si ở trong 2 Tâm căn Si), 17 Sắc Tâm Hữu Nhân và 20 Sắc Nghiệp Tái Tục 

Hữu Nhân. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     160   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

*  Pháp Nhân Địch Duyên:  18 Tâm Vô Nhân, 12 Tâm Sở Tợ Tha (trừ Dục), 

Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si), Sắc Tâm Vô Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Vô 

Nhân, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô 

Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt.   

--------------------------------------- 

 

II. CẢNH DUYÊN (ĀRAMMANAPACCAYA): 
 

1. “Cittacetasikehi  ālambiyatīti = Ārammanam” - Pháp chủng mà tất cả        

Tâm và Tâm Sở nắm giữ lấy, gọi là Cảnh (Ārammana). 

2. “Ā abhimukhaṃ ramanti etthāti = Ārammanam” - Tất cả Tâm và Tâm Sở 

vui thích tụ hội với nhau trong Pháp chủng nầy, do đó Pháp chủng nầy mới 

gọi là Cảnh. 

3. “Cittacetasikā āgantvā ramanti etthāti = Ārammanam” - Tất cả Tâm và 

Tâm Sở vui thích duyệt ý trong Pháp chủng nầy, do đó Pháp chủng nầy 

mới gọi là Cảnh. 

4. “Cittacetasikā ālambatìti = Ārammanam” - Pháp chủng nào thường níu 

kéo, nắm giữ lấy tất cả Tâm và Tâm Sở, với nguyên nhân đó, Pháp chủng 

đó mới gọi là Cảnh. 

5. “Ārammanabhāvena  upakārako  dhammo = Ārammanapaccayo” -Pháp 

giúp đỡ ủng hộ theo sự làm thành Cảnh, gọi là Cảnh Duyên. 
 

*  Pháp Cảnh Năng Duyên:  Lục Cảnh, tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, 28 

Sắc ở thời kỳ Quá Khứ, Hiện Tại, Vị Lai, Níp Bàn và Chế Định ở phần ngoại 

thời (Kālavimutti). 

*  Pháp Cảnh Sở Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp. 

* Pháp Cảnh Địch Duyên:  7 phần Sắc, đó là Sắc Tâm (Cittaja Rūpa),  Sắc 

Nghiệp Tái Tục (Patisandhi Kammaja Rūpa),  Sắc Ngoại (Bāhira Rūpa),  Sắc 

Vật Thực (Āhāraja Rūpa),  Sắc Quý Tiết (Utuja Rūpa),  Sắc Nghiệp Phạm 

Thiên Vô Tưởng (Asannasatta Kammaja Rūpa),  Sắc Nghiệp Bình Nhựt 

(Pavatti Kammaja Rūpa).   

---------------------------------------------- 

 

III. TRƯỞNG DUYÊN (ADHIPATIPACCAYA): 
 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
161 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1.  “Adhinānam pati = Adhipati” -  Thực Tính Pháp mà lớn trội hơn Pháp Tương 

Ưng mà có liên quan với mình, gọi là Trưởng (Adhipati). 

2.  “Adhipati ca so paccayo cāti = Adhipatipaccayo” -  Chính Thực Tính Pháp 

đó làm Trưởng và làm Duyên, gọi là Trưởng Duyên. 

3.  “Jetthakatthena  upakārako  dhammo = Adhipatipaccayo” -  Pháp giúp đỡ 

ủng hộ theo sự làm thành lớn trội, gọi là Trưởng Duyên. 
 

Trong Trưởng Duyên lại được phân tích ra làm hai loại Duyên, đó là: 

(1) Cảnh Trưởng Duyên (Ārammanādhipatipaccaya), 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên (Sahajātādhipatipaccaya). 
 

Và lần lượt có Chú Giải (Vacanattha)  về hai loại Duyên nầy như sau: 

1.  “Ārammananca  tam  adhipati cāti = Ārammanādhipati” – Chính là Cảnh đó 

làm trưởng trội, mới gọi là Cảnh Trưởng. 

2.  “Sahajātanca tam  adhipati cāti = Sahajātādhipati” -  Chính là Pháp chủng  

đó mà đồng câu sanh với nhau làm trưởng trội, gọi là Câu Sanh Trưởng. 
 

(1) * Pháp Cảnh Trưởng Năng Duyên:  Lục Cảnh tức là 18 Sắc Thành Tựu 

(Nipphanna Rūpa) làm Cảnh Thực Tính Duyệt Ý (Sabhāvaitthārammana)  và 

Cảnh Tư Duy Duyệt Ý (Parikappaitthārammana), đó là Cảnh đáng vui mừng 

thỏa thích ở cả ba thời kỳ, quá khứ - hiện tại và vị lai; 84 Tâm (trừ 2 Tâm căn 

Sân, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ Thọ), 47 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi) ở cả ba thời kỳ, quá khứ - hiện tại và vị lai; 

và Níp Bàn ở phần Ngoại Thời. 

* Pháp Cảnh Trưởng Sở Duyên:  8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm 

Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 8 hoặc 40 Tâm Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi và Vô Lượng Phần), một cách nhất định và 

bất định. 

- Về phần Nhất Định (Ekanta) là 8 Tâm Siêu Thế và 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 

Vô Lượng Phần). 

- Về phần Bất Định (Anekanta)  là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm 

Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 

Hoài Nghi và Vô Lượng Phần). 

* Pháp Cảnh Trưởng Địch Duyên:  81 Tâm Hiệp Thế (Lokiyacitta), 52 Tâm 

Sở phối hợp ngay trong thời kỳ không tiếp thâu những Cảnh Duyệt Ý, và tất 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     162   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

cả Sắc Pháp gồm có Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật 

Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình 

Nhựt; một cách nhất định và bất định.   

-  Về phần Nhất Định (Ekanta) là tất cả Sắc Pháp, 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn 

Si, 18 Tâm Vô Nhân, 8 Tâm Đại Quả, 4 Tâm Đại Duy Tác Bất Tương Ưng 

Trí, 27 Tâm Đáo Đại, 46 Tâm Sở phối hợp (trừ Tham, Tà Kiến, Ngã Mạn và 

3 Ngăn Trừ Phần).  

-  Về phần Bất Định (Anekanta)  là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm 

Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 

Hoài Nghi, và 2 Vô Lượng Phần).  

***************** 

 

(2) * Pháp Câu Sanh Trưởng Năng Duyên:  Tứ Trưởng gồm có: Dục Trưởng là 

Tâm Sở Dục, Cần Trưởng là Tâm Sở Cần, Tâm Trưởng là 52 Tâm Đổng Lực 

Hữu Trưởng, và Thẩm Trưởng là Tâm Sở Tuệ Quyền ở trong 52 Tâm Đổng 

Lực (trừ 2 Tâm Đổng Lực căn Si, 1 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh), một cách 

nhất định và bất định. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta)  là bất luận một trong Tứ Trưởng câu sanh với 

26 Tâm Đổng Lực Kiên Cố (Appanā Javana). 

-  Về phần Bất Định (Anekanta)  là bất luận một trong Tứ Trưởng câu sanh với 

26 Tâm Đổng Lực Dục Giới (trừ 2 Tâm Đổng Lực căn Si, 1 Tâm Đổng Lực 

Tiếu Sinh). 

* Pháp Câu Sanh Trưởng Sở Duyên:  52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng, 51 

Tâm Sở phối hợp (trừ Hoài Nghi và Chi Pháp Trưởng ngay khi đang làm 

Năng Duyên) và Sắc Tâm Hữu Trưởng (là Sắc Tâm câu sanh với 52 Tâm 

Đổng Lực Hữu Trưởng), một cách nhất định và bất định. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta) là 26 Tâm Đổng Lực Kiên Cố, 38 Tâm Sở phối 

hợp (trừ Chi Pháp Trưởng ngay khi đang làm Pháp Năng Duyên) và Sắc Tâm 

Hữu Trưởng Kiên Cố (là Sắc Tâm câu sanh với 26 Tâm Đổng Lực Kiên Cố). 

-  Về phần Bất Định (Anekanta)  là 26 Tâm Đổng Lực Dục Giới (trừ 2 Tâm 

Đổng Lực căn Si, 1 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh), 51 Tâm Sở phối hợp (trừ 

Hoài Nghi và Chi Pháp Trưởng ngay khi đang làm Pháp Năng Duyên), và 

Sắc Tâm Dục Giới Hữu Trưởng (là Sắc Tâm câu sanh với 26 Tâm Đổng Lực 

Dục Giới Hữu Trưởng). 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
163 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Pháp Câu Sanh Trưởng Địch Duyên:  54 Tâm Dục Giới ngay khi không làm 

Pháp Sở Duyên, 9 Tâm Dị Thục Quả Đáo Đại, 52 Tâm Sở phối hợp, và bất 

luận một trong Tứ Trưởng ngay khi đang làm Pháp Năng Duyên, Sắc Tâm 

Phi Trưởng (là Sắc Tâm bất câu sanh với 52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng), 

Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp 

Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt; một cách nhất định và bất 

định. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta)  là 2 Tâm căn Si, 18 Tâm Vô Nhân, 8 Tâm Đại 

Quả, 9 Tâm Dị Thục Quả Đáo Đại, 42 Tâm Sở phối hợp (trừ Tham, Tà Kiến, 

Ngã Mạn, Sân, Tật, Lận, Hối, 3 Ngăn Trừ Phần), Sắc Tâm Phi Trưởng, Sắc 

Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm 

Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

-  Về phần Bất Định (Anekanta)  là 26 Tâm Đổng Lực Dục Giới (trừ 2 Tâm 

Đổng Lực căn Si, 1 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh), 51 Tâm Sở phối hợp (trừ 

Hoài Nghi), Sắc Tâm Dục Giới Hữu Trưởng. 
 

Phụ chú: (3) Vật Cảnh Tiền Sinh Trưởng Duyên (Vatthārammanapurejātā -

dhipatipaccaya)  là một loại Duyên thứ ba trong phần Trưởng Duyên (theo phần Chú 

Giải). 

* Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Trưởng Năng Duyên:  chỉ lấy Sắc Ý Vật Cận Tử 

trong Cảnh Duyệt Ý. 

* Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Trưởng Sở Duyên:  là 8 Tâm Tham khi cận tử và 22 

Tâm Sở phối hợp. 

* Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Trưởng Địch Duyên:  Tâm và Tâm Sở phối hợp 

(trừ Pháp đang làm Pháp Sở Duyên), và tất cả Sắc Pháp. 

-------------------------------------- 

 
IV.  VÔ GIÁN DUYÊN (ANANTARAPACCAYA): 

1.  “Anantarayati  antaram  karotīti = Anantaram” -  Pháp chủng ngăn cách, tức 

là thực hiện việc tách ly, làm cho có khoảng cách, gọi là Gián Đoạn (Antara). 

2.  “Natthi yesam anantaranti = Anantarā” -  Không có khoảng cách ngăn cách, 

Pháp chủng đó gọi là Vô Gián Đoạn. 

3.  “Anantarabhāvena upakārako dhammo = Anantarapaccayo” -  Pháp giúp 

đỡ ủng hộ theo sự không có khoảng ngăn cách, gọi là Vô Gián Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     164   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Pháp Vô Gián Năng Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp đã sanh trước (trừ 

Tâm Tử của bậc Vô Sinh). 

* Pháp Vô Gián Sở Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp sanh sau cùng với 

Tâm Tử của bậc Vô Sinh. 

* Pháp Vô Gián Địch Duyên:  Tất cả Sắc Pháp với bảy phần Sắc Pháp. 

----------------------------------------- 

 
V.  ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN (SAMANANTARAPACCAYA): 

 

1.  “Sutthu anantarāti = Samanantarā” -  Pháp mà không có khoảng cách đoạn 

lìa ra, gọi là Đẳng Vô Gián. 

2.  “Samanantaram hutvā upakārako dhammo = Samanantarapaccayo” -  Pháp 

giúp đỡ ủng hộ bằng cách không có sự khoảng cách đoạn lìa ra, gọi là Đẳng 

Vô Gián Duyên. 
 

* Pháp Đẳng Vô Gián Năng Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp đã sanh 

trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh). 

* Pháp Đẳng Vô Gián Sở Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp sanh sau cùng 

với Tâm Tử của bậc Vô Sinh. 

* Pháp Đẳng Vô Gián Địch Duyên:  Tất cả Sắc Pháp với bảy phần Sắc Pháp. 

----------------------------------------- 

 
VI.  CÂU SANH DUYÊN (SAHAJĀTAPACCAYA): 

1. “Jāyatīti = Jāto” -  Pháp nào thường sanh khởi, do đó, Pháp đó gọi là Sanh 

(Jāta). 

2.  “Saha jāto = Sahajāto” -  Pháp mà đồng cùng sanh với nhau, gọi là Câu Sanh 

(Sahajāta). 

3.  “Paccayuppannena saha jāyatīti = Sahajāto” -  Năng Duyên nào đồng cùng 

sanh với Pháp Sở Duyên, như thế Năng Duyên đó gọi là Câu Sanh. 

4. “Sahajāto hutvā upakārako dhammo = Sahajātapaccayo” -  Pháp mà vừa 

đồng cùng sanh, lại vừa hỗ tương lẫn nhau, gọi là Câu Sanh Duyên. 
 

 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
165 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Pháp Câu Sanh Năng Duyên:   

-  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Bình Nhựt tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp giúp đỡ 

ủng hộ và hỗ tương lẫn nhau trong Cõi Tứ Uẩn; giúp đỡ ủng hộ và hỗ tương 

lẫn nhau với Danh Uẩn cùng với Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục trong Cõi Ngũ 

Uẩn, hoặc là, 

-  Mỗi loại Đại Hiển trong Tứ Sắc Đại Hiển tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại 

Hiển Nghiệp Tái Tục, Sắc Đại Hiển Ngoại, Sắc Đại Hiển Vật Thực, Sắc Đại 

Hiển Quý Tiết, Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Đại Hiển 

Nghiệp Bình Nhựt làm việc giúp đỡ ủng hộ và hỗ tương lẫn nhau, và cũng có 

giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh, hoặc là, 

-  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn và Ý Vật Tái Tục (là 2 Tâm Thẩm Tấn Xả 

Thọ, 8 Tâm Đại Quả, 5 Tâm Dị Thục Quả Sắc Giới, 35 Tâm Sở phối hợp với 

Ý Vật Tái Tục) làm việc giúp đỡ ủng hộ và hỗ tương lẫn nhau. 

* Pháp Câu Sanh Sở Duyên: 

-  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Bình Nhựt tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở hiện hành theo 

việc quyết định hỗ tương lẫn nhau, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, hoặc là, 

-  Tất cả Sắc Y Sinh, từng mỗi loại Sắc Đại Hiển, hoặc là, 

-  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn và Ý Vật Tái Tục hiện hành theo việc 

quyết định hỗ tương lẫn nhau (là 2 Tâm Thẩm Tấn Xả Thọ, 8 Tâm Đại Quả, 5 

Tâm Dị Thục Quả Sắc Giới, 35 Tâm Sở phối hợp với Ý Vật Tái Tục) làm việc 

giúp đỡ ủng hộ và hỗ tương lẫn nhau.  

*  Không có Pháp Câu Sanh Địch Duyên. 

------------------------------------------ 

 

VII.  HỖ TƯƠNG DUYÊN (AÑÑAMAÑÑAPACCAYA): 
 

“Aññamaññam  hutvā  paccayo = Aññamaññapaccayo” -  Thực Tính Pháp mà 

trong từng mỗi thành phần phải nương nhờ dựa dẫm lẫn nhau, mới được sanh khởi và 

đặng tồn tại được, gọi là Hỗ Tương Duyên. 
 

*  Pháp Hỗ Tương Năng Duyên:   

- Tứ Danh Uẩn Tái Tục Bình Nhựt tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp giúp đỡ 

ủng hộ và hỗ tương lẫn nhau, hoặc là, 

-  Mỗi loại Đại Hiển trong Tứ Sắc Đại Hiển gồm có Tứ Sắc Đại Hiển Tâm, v.v. 

làm việc giúp đỡ ủng hộ và hỗ tương lẫn nhau, hoặc là, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     166   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn và Ý Vật làm việc giúp đỡ ủng hộ và hỗ 

tương lẫn nhau. 

* Pháp Hỗ Tương Sở Duyên: 

- Tứ Danh Uẩn Tái Tục Bình Nhựt tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp hiện hành 

theo việc quyết định lẫn nhau, hoặc là, 

-  Mỗi loại Đại Hiển trong Tứ Sắc Đại Hiển hiện hành theo việc quyết định lẫn 

nhau, hoặc là, 

-  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn và Ý Vật hiện hành theo việc quyết định 

lẫn nhau. 

* Pháp Hỗ Tương Địch Duyên: 

-  Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục (trừ Ý Vật) hiện hành theo việc quyết định từ 

nơi Danh Uẩn, hoặc là, 

-  Tất cả Sắc Y Sinh tức là Sắc Y Sinh Tâm, v.v. cho đến Sắc Y Sinh Nghiệp 

Bình Nhựt, hiện hành theo việc quyết định từ nơi Sắc Đại Hiển.  

-  Về phần Nhất Định (Ekanta)  là Sắc Y Sinh Tâm, Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục 

(trừ Ý Vật), Sắc Y Sinh Ngoại, Sắc Y Sinh Vật Thực, Sắc Y Sinh Quý Tiết, 

Sắc Y Sinh Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Y Sinh Nghiệp Bình Nhựt. 

-   Về phần Bất Định (Anekanta)  là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái 

Tục, Ý Vật Tái Tục.  

------------------------------------------ 

 
VIII.  Y CHỈ DUYÊN (NISSAYAPACCAYA): 
 

1.  “Nissayanti  etthāti = Nissayo” – Tất cả Pháp Sở Duyên thường nương nhờ 

vào trong Thực Tính Pháp nầy, do đó, Thực Tính Pháp nầy mới gọi là Y Chỉ 

(Nissaya),  tức là làm thành chỗ nương nhờ của tất cả Pháp Sở Duyên. 

2.  “Adhitthānākāravasena  vā nissayākāravasena  vā  paccayuppannadham – 

mehi  sīyate nissīyateti = Nissayo” -  Tất cả Pháp làm thành Pháp Sở Duyên 

nương nhờ theo trạng thái kiên cố hoặc theo trạng thái nương tựa, gọi là Y 

Chỉ.  

3. “Adhitthānākārena  nissayākārena  ca upakārako dhammo = Nissayapac – 

cayo” -  Pháp giúp đỡ ủng hộ, một là theo trạng thái kiên cố, và hai là theo 

trạng thái nương tựa, gọi là Y Chỉ Duyên. 
 

   Trong Y Chỉ Duyên lại được phân tích ra làm hai hoặc ba loại Duyên, đó là: 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
167 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Với hai loại Duyên, đó là: 

   (1) Câu Sanh Y Duyên (Sahajātanissayapaccaya), 

   (2) Tiền Sinh Y Duyên (Purejātanissayapaccaya),  hoặc là 
 

-  Với ba loại Duyên, đó là: 

(1) Câu Sanh Y Duyên (Sahajātanissayapaccaya).   

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên (Vatthupurejātanissayapaccaya), 

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên (Vatthārammanapurejātanissayapaccaya). 

  

 (1)  Câu Sanh Y Duyên lại tương tự với Câu Sanh Duyên với mọi trường hợp. 
 

(2)  * Pháp Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên:  (theo phần Chú Giải cổ điển) thì Lục 

Vật gồm có: 

-  Ngũ Vật (có thể là ở thời kỳ Nọa Độn Thọ hoặc ở thời kỳ Trung Thọ) đồng 

câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất,  

-  Cũng có thể là Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh trước Tâm Tái Tục,  

- Cũng có thể là Ý Vật sanh khởi trong sát na Tâm ngay trước khi xuất khỏi 

Thiền Diệt, 

- Cũng có thể là Lục Vật đồng câu sanh với cái Tâm đếm thụt lùi ngược lại 

về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử. 

*  (theo phần Chú Giải sau nầy) thì lấy cả 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu ở thời 

gian Trụ và đồng câu sanh với cả 3 sát na Tâm sanh trước của Tâm Hữu Phần Quá 

Khứ. 

* Pháp Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên:  7 Thức Giới gồm có Nhãn Thức Giới, 

v.v. 52 Tâm Sở phối hợp (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc) hiện hành trong 

thời kỳ Bình Nhựt Cõi Ngũ Uẩn, một cách nhất định và bất định. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta)  là 43 Tâm , tức là 2 Tâm căn Sân, 17 Tâm 

Vô Nhân (trừ Tâm Khai Ý Môn), 8 Tâm Đại Quả, 15 Tâm Sắc Giới, 1 Tâm 

Đạo Thất Lai, 48 Tâm Sở phối hợp (trừ Tham, Tà Kiến, Ngã Mạn, Hoài 

Nghi). 

-  Về phần Bất Định (Anekanta)  là 42 Tâm, tức là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm 

căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 8 Tâm 

Vô Sắc Giới (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới), 7 Tâm Siêu Thế (trừ 1 

Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô 

Lượng Phần). 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     168   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Pháp Vật Tiền Sinh Y Địch Duyên:   

-  46 Ý Thức Giới tức là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Khai Ý 

Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 12 Tâm Vô Sắc Giới, 7 Tâm 

Siêu Thế (trừ 1 Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, 

Lận, Hối, 2 Vô Lượng Phần) hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, một cách nhất 

định và bất định, hoặc là 

-  15 Tâm Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở phối hợp, hoặc là 

-  Tất cả Sắc Pháp có Sắc Tâm, v.v. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta)  là 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới, 30 Tâm 

Sở phối hợp và tất cả Sắc Pháp. 

-  Về phần Bất Định (Anekanta) là 42 Tâm, tức là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm 

căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 8 Tâm 

Vô Sắc Giới (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giơi, 7 Tâm Siêu Thế (trừ 1 

Tâm Đạo Thất Lai),46 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô 

Lượng Phần). 

Có nghĩa là, nếu nhóm Tâm nầy sanh trong Cõi Ngũ Uẩn thì thành Pháp Sở 

Duyên.  Nếu sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì thành Pháp Địch Duyên.  Do đó, nhóm 42 

Tâm nầy, vừa là Pháp Sở Duyên bất định và cũng vừa là Pháp Địch Duyên bất định.  

***************************** 

 

(3) * Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên:   

-  Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm thứ nhất, mà đếm thụt lui ngược lại về sau 

17 sát na kể từ Tâm Tử, ở trong thời kỳ Cận Tử, hoặc là 

-  Ý Vật hiện tại, tức là Ý Vật vẫn còn hiện hữu, ở trong sát na làm thành chỗ 

nương tựa và làm thành Cảnh. 
 

* Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên:   

-  Tám sát na Cận Tử tức là 1 Tâm Khai Ý Môn, 5 sát na Tâm Đổng Lực Dục 

Giới, 2 sát na Tâm Na Cảnh, hoặc là 

-  Chín sát na Tâm tức là 1 Tâm Khai Ý Môn, 5 sát na Tâm Đổng Lực Dục 

Giới ở trong số lượng 29 Tâm Đổng Lực Dục Giới, 2 sát na Tâm Na Cảnh ở 

trong số lượng 11 Tâm Na Cảnh, 1 sát na Tâm Thắng Trí ở trong số lượng 2 

Tâm Thắng Trí, 44 Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, Lận, Hối, 3 Ngăn Trừ Phần, 

2 Vô Lượng Phần) ở ngay sát na được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi 

Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên. 
 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
169 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

*  Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Địch Duyên:  

-  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp ở trong sát na không có được đón nhận việc 

giúp đỡ ủng hộ từ nơi Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên, một cách nhất 

định và bất định, hoặc là 

-  Tất cả Sắc Pháp gồm có Sắc Tâm, v.v. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta)  là 10 Tâm Ngũ Song Thức, 3 Tâm Ý Giới, 27 

Tâm Đáo Đại cùng với những Thắng Trí (trừ 2 Tâm Thần Túc Thắng Trí), 8 

Tâm Siêu Thế, 38 Tâm Sở phối hợp, và tất cả Sắc Pháp gồm có Sắc Tâm, 

v.v.  

- Về phần Bất Định (Anekanta)  là 1 Tâm Khai Ý Môn, 29 Tâm Đổng Lực 

Dục Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 2 Tâm Thần Túc Thắng Trí, 44 Tâm Sở phối 

hợp (trừ Tật, Lận, Hối, 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần).  

------------------------------------------ 

 
IX.  CẬN Y DUYÊN (UPANISSAYAPACCAYA): 
 

 1.  “Bhuso  nissayo = Upanissayo” -  Pháp làm thành chỗ nương nhờ một cách 

kiên cường, gọi là Cận Y. 

 2.  (Vā) “Balavataro  nissayoti  Upanissayo” -  (Hoặc là) Pháp làm thành chỗ 

nương nhờ, hình thành có rất nhiều năng lực, gọi là Cận Y. 

 3.  “Upanissayabhāvena  upakārako  dhammo = Upanissayapaccayo” -  Pháp 

mà làm thành người giúp đỡ ủng hộ bằng cách làm thành chỗ nương nhờ một 

cách kiên cường, gọi là Cận Y Duyên. 

 4. (Vā) “Balavatarabhāvena  upakārako  dhammo Upanissayapaccayo” -  

(Hoặc là) Pháp mà làm thành người giúp đỡ ủng hộ bằng cách làm thành chỗ 

nương nhờ, hình thành có rất nhiều năng lực, gọi là Cận Y Duyên. 
 

Trong Cận Y Duyên lại được phân tích ra làm ba loại Duyên, đó là: 

 (1) Cảnh Cận Y Duyên (Ārammanūpanissayapaccaya), 

 (2) Vô Gián Cận Y Duyên (Anantarūpanissayapaccaya), 

 (3) Thường Cận Y Duyên (Pakatūpanissayapaccaya). 

Và lần lượt có Chú Giải (Vacanattha) về các loại Duyên nầy, như sau: 

“Sutthu  karīyitthāti = Pakato” -  Tác Nhân Pháp đã được thực hiện một cách tốt 

đẹp, gọi là Thường Nhiên (Pakata), đã được hoàn thành, đã được thực hiện xong.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     170   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Pakato  upanissayoti = Pakattūpanissayapaccayo” -   Tác Nhân Pháp đã được 

thực hiện một cách tốt đẹp, làm thành chỗ nương nhờ và có năng lực kiên cường, gọi 

là Thường Cận Y Duyên.  

(Athāvā) “Ārammanānantarehi asammisso hutvā  pakatiyāyeva  upanissayoti = 

Pakatūpanissayo” -  (Một trường hợp khác)  Tác Nhân Pháp mà làm thành chỗ nương 

nhờ có năng lực kiên cường với mãnh lực của chính tự thực tính của mình, không có 

liên quan với mãnh lực của Cảnh Duyên và Vô Gián Duyên, gọi là Thường Cận Y 

Duyên. 

“Pakato nāma attano santāne uppādito saddhāsīlādi upasevito vā 

utubhojanādi” -  Tín và Giới, v.v. đã làm cho sanh khởi trong bẩm tánh của mình, gọi 

là “Pakata” – đã thực hiện.  Quý Tiết và Bổ Phẩm mà mình đã được thụ hưởng, gọi là 

“Pakata” – đã thực hiện. 

“Pakatiyāyevāti ārammanānantarehi asammissoti attho” -  Dịch nghĩa với từ 

ngữ “Pakati – một cách thông thường”  có ý nghĩa là không pha lẫn với Cảnh Duyên 

và Vô Gián Duyên. 

“Paccayamahāpadeso hesa yadidam Pakatūpanissayo” -  Chính Thường Cận Y 

Duyên nầy được gọi là Đại Vị Trí Duyên. 
 

(1) * Pháp Cảnh Cận Y Năng Duyên:  Lục Cảnh tức là 18 Sắc Thành Tựu 

(Nipphanna Rūpa) làm Cảnh Thực Tính Duyệt Ý (Sabhāvaitthārammana)  và Cảnh 

Tư Duy Duyệt Ý (Parikappaitthārammana), đó là Cảnh đáng vui mừng thỏa thích ở 

cả ba thời kỳ, quá khứ - hiện tại và vị lai; 84 Tâm (trừ 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn Si, 1 

Tâm Thân Thức câu hành Khổ Thọ), 47 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 

Hoài Nghi) ở cả ba thời kỳ, quá khứ - hiện tại và vị lai; và Níp Bàn ở phần Ngoại 

Thời. 
 

* Pháp Cảnh Cận Y Sở Duyên:  8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm 

Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 8 hoặc 40 Tâm Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, 

Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi và Vô Lượng Phần), một cách nhất định và bất định. 

- Về phần Nhất Định (Ekanta) là 8 Tâm Siêu Thế và 36 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 

Vô Lượng Phần). 

- Về phần Bất Định (Anekanta)  là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm 

Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 

Hoài Nghi và Vô Lượng Phần). 
 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
171 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Pháp Cảnh Cận Y Địch Duyên:  81 Tâm Hiệp Thế (Lokiyacitta), 52 Tâm Sở 

phối hợp ngay trong thời kỳ không tiếp thâu những Cảnh Duyệt Ý, và tất cả Sắc Pháp 

gồm có Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt; một cách nhất định và bất 

định.   

- Về phần Nhất Định (Ekanta) là tất cả Sắc Pháp, 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn Si, 

18 Tâm Vô Nhân, 8 Tâm Đại Quả, 4 Tâm Đại Duy Tác Bất Tương Ưng Trí, 

27 Tâm Đáo Đại, 46 Tâm Sở phối hợp (trừ Tham, Tà Kiến, Ngã Mạn và 3 

Ngăn Trừ Phần).  

-  Về phần Bất Định (Anekanta)  là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm 

Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 

Hoài Nghi, và 2 Vô Lượng Phần).  

 

Ghi chú:  Từ lời giải thích cho đến tất cả ba loại Nội Dung Pháp của Cảnh Cận Y 

Duyên đều tương tự với Cảnh Trưởng Duyên, với mọi trường hợp. 

***************** 
 

(2) * Pháp Vô Gián Cận Y Năng Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp đã sanh 

trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh). 

* Pháp Vô Gián Cận Y Sở Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp sanh sau 

cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh. 

* Pháp Vô Gián Cận Y Địch Duyên:  Tất cả Sắc Pháp với bảy phần Sắc Pháp. 
 

Ghi chú:  Từ lời giải thích cho đến tất cả ba loại Nội Dung Pháp của Vô Gián 

Cận Y Duyên đều tương tự với Vô Gián Duyên, với mọi trường hợp. 

**************** 

 

   (3) * Pháp Thường Cận Y Năng Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, 28 Sắc 

Pháp đã sanh trước trước, và Chế Định, hình thành có rất nhiều năng lực (trừ Bất Tịnh 

Chế Định (Asubhapaññatti), Biến Xứ Chế Định (Kasinapaññatti), Thân Phần Chế 

Định (Kotthāsapaññatti),  Sổ Tức Chế Định (Ānāpanapaññatti),  Hư Không Chế 

Định (Ākāsapaññatti),  Danh Chế Định (Nāmapaññatti) v..v). 
 

Ghi chú:  Có ý nghĩa là tất cả Pháp Năng Duyên nầy phải là Tác Nhân Pháp có 

rất nhiều năng lực mới làm được Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     172   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

   * Pháp Thường Cận Y Sở Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở sanh sau sau. 

   * Pháp Thường Cận Địch Duyên:  Tất cả Sắc Pháp với 7 phần Sắc Pháp.   

--------------------------------------- 

 
X.  TIỀN SINH DUYÊN (PUREJĀTAPACCAYA): 
 

1. “Pure  jāyitthāti = Purejāto” -  Thực Tính Pháp mà sanh trước Pháp Sở 

Duyên, gọi là Tiền Sinh. 

2.  “Purejāto ca so paccayo cāti = Purejātapaccayo” -  Pháp mà sanh trước và lại 

làm duyên, gọi là Tiền Sinh Duyên. 
 

Trong Tiền Sinh Duyên lại được phân tích ra làm hai loại Duyên, đó là: 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên (Vatthupurejātapaccaya) hoàn toàn tương tự Vật Tiền 

Sinh Duyên và Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mọi trường hợp. 

(2) Cảnh Tiền Sinh Duyên (Ārammanapurejātapaccaya). 

* Pháp Cảnh Tiền Sinh Năng Duyên:  Lục Cảnh Sắc tức là 18 Sắc Thành Tựu ở 

ngay thời kỳ Hiện Tại. 

* Pháp Cảnh Tiền Sinh Sở Duyên:  54 Tâm Dục Giới, 2 Tâm Thắng Trí, 50 

Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần), đang thọ lãnh sự giúp đỡ ủng hộ từ nơi 

Pháp Năng Duyên, một cách nhất định và bất định. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta):  10 Tâm Ngũ Song Thức, 3 Tâm Ý Giới, 10 

Tâm Sở Tợ Tha phối hợp. 

-  Về phần Bất Định (Anekanta):  41 Tâm Dục Giới (trừ 10 Tâm Ngũ Song 

Thức, 3 Tâm Ý Giới), 2 Tâm Thắng Trí, 50 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô 

Lượng Phần). 

* Pháp Cảnh Tiền Sinh Địch Duyên:  76 hoặc 108 Tâm (trừ 10 Tâm Ngũ Song 

Thức, 3 Tâm Ý Giới), 52 Tâm Sở phối hợp, mà không có được thọ lãnh sự giúp đỡ 

ủng hộ từ nơi Pháp Năng Duyên, một cách nhất định và bất định. Và tất cả Sắc Pháp 

có Sắc Tâm, v.v. 

-  Về phần Nhất Định (Ekanta):  Tất cả Sắc Pháp với 7 phần Sắc Pháp, 27 Tâm 

Đáo Đại (trừ 2 Tâm Thắng Trí), 8 Tâm Siêu Thế, 38 Tâm Sở phối hợp. 

-  Về phần Bất Định (Anekanta):  tương tự với Pháp Sở Duyên ở phần Bất 

Định. 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
173 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

------------------------------------- 

 

XI.  HẬU SANH DUYÊN (PACCHĀJĀTAPACCAYA): 

 

1.  “Pacchā  jāyatīti = Pacchājāto” – Pháp mà sanh sau Pháp Sở Duyên, gọi là 

Hậu Sanh. 

2.  “Pacchājāto ca so paccayo cāti = Pacchājātapaccayo” -  Pháp mà sanh sau 

và lại làm duyên, gọi là Hậu Sanh Duyên. 

3.  “Pacchājāto hutvā upakārako dhammo = Pacchājātapaccayo” -  Pháp mà 

sanh sau Pháp Sở Duyên, rồi lại giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp sanh trước, gọi là Hậu 

Sanh Duyên. 
 

* Pháp Hậu Sanh Năng Duyên:  85 Tâm sanh sau (trừ 4 Tâm Dị Thục Quả Vô 

Sắc Giới và Tâm Tái Tục), 52 Tâm Sở phối hợp, có Tâm Hữu Phần thứ nhất v.v. sanh 

sau ở trong Cõi Ngũ Uẩn, một cách nhất định và bất định.  

-  Về phần Nhất Định (Ekanta):  43 Tâm tức là 2 Tâm căn Sân, 10 Tâm Ngũ 

Song Thức, 3 Tâm Ý Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 1 Tâm Tiếu Sinh, 15 Tâm Sắc 

Giới, 1 Tâm Đạo Thất Lai, 48 Tâm Sở phối hợp.  

-  Về phần Bất Định (Anekanta):  42 Tâm tức là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn 

Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 4 Tâm Thiện 

Vô Sắc Giới, 4 Tâm Duy Tác Vô Sắc Giới, 7 Tâm Siêu Thế (trừ Tâm Đạo 

Thất Lai), 46 Tâm Sở phối hợp (trừ 2 Vô Lượng Phần). 

* Pháp Hậu Sanh Sở Duyên:  Tất cả Sắc Pháp kể từ Nhất Sắc xuất sinh xứ cho 

đếnTứ Sắc xuất sinh xứ, tồn tại vào thời gian Trụ và đồng câu sanh với cả ba sát na 

của cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Tái Tục v.v. 

* Pháp Hậu Sanh Địch Duyên:  89 Tâm có Tâm Tái Tục v.v., 52 Tâm Sở phối 

hợp và sát na sanh khởi của Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Vật Thực, Sắc Quý 

Tiết, Sắc Nghiệp Bình Nhựt, khởi sanh trong tâm tánh của chúng sanh trong Cõi Ngũ 

Uẩn (Hữu Mạng Quyền), và Sắc Ngoại, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng. 

---------------------------------------- 

 

XII.  TRÙNG DỤNG DUYÊN (ĀSEVANAPACCAYA): 
 

1. “Āpunappunam  sevanam = Āsevanam” -  Việc thụ hưởng Cảnh hoài hoài, 

gọi là Trùng Dụng. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     174   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  “Āsevati  punappunam  pavattatīti = Āsevanam” -  Chỉ một cái Tâm duy nhứt 

mà sanh khởi trùng lặp với nhau hoài hoài, gọi là Trùng Dụng. 

3.  “Āsevanam  ca  tam  paccayam cāti = Āsevanapaccayam” -  Việc thụ hưởng 

Cảnh hoài hoài và lại làm duyên, gọi là Trùng Dụng Duyên. 

4. “Āsevanatthena anantarānam pagunabalavabhāvāya upakārako dhammo = 

Āsevanapaccayo” -  Pháp làm việc giúp đỡ ủng hộ với sự nối tiếp nhau và không có 

gián đoạn, làm thành thực tính có năng lực tinh thông sắc sảo, và với ý nghĩa là thụ 

hưởng Cảnh hoài hoài, gọi là Trùng Dụng Duyên. 
 

* Pháp Trùng Dụng Năng Duyên:  47 Tâm Đổng Lực Hiệp Thế sanh trước trước 

(trừ cái Tâm Đổng Lực cuối cùng ở trong cùng một chủng loại), 52 Tâm Sở 

phối hợp. 

* Pháp Trùng Dụng Sở Duyên:  51 Tâm Đổng Lực sanh sau sau (trừ Tâm Đổng 

Lực Dục Giới thứ nhất, và 4 Tâm Đổng Lực Quả), 52 Tâm Sở phối hợp. 

* Pháp Trùng Dụng Địch Duyên:  Tâm Đổng Lực thứ nhất của 29 Tâm Đổng 

Lực Dục Giới, 2 Tâm Khai Môn, 36 Tâm Dị Thục Quả, 52 Tâm Sở phối hợp và 

tất cả Sắc Pháp có Sắc Tâm, v.v.  

-------------------------------------- 

 
XIII.  NGHIỆP DUYÊN (KAMMAPACCAYA): 
 

1. “Karanam = Kammam” -  Sự việc tạo tác gọi là Nghiệp. 

2. “Karoti  patisankharotīti = Kammam” -  Pháp sắp đặt hoặc tạo tác ra Pháp Sở 

Duyên, gọi là Nghiệp. 

3. “Kammanca  tam  paccayam  cāti = Kammapaccayam” -  Chính với Pháp sắp 

đặt hoặc tạo tác ra Pháp Sở Duyên, và lại làm duyên, gọi là Nghiệp Duyên. 

4. “Kammabhāvena  upakārako  dhammo = Kammapaccayo” -  Pháp làm việc 

giúp đỡ ủng hộ theo sự việc sắp đặt hoặc tạo tác ra Pháp Sở Duyên, gọi là Nghiệp 

Duyên. 

5. “Cetanāham  bhikkhave kammam vadāmi cetayitvā kammam karoti kāyena 

vācāya manasā” -  Nầy Chư Tỳ Khưu, Ta nói rằng chính Tư là Nghiệp.  Chúng sanh 

tạo tác Nghiệp với thân, với lời, với ý, và thường có sự sắp đặt tạo tác là suy nghĩ 

trước rồi mới hành động.  
 

Trong Nghiệp Duyên lại được phân tích ra làm hai loại Duyên, đó là: 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
175 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 (1) Câu Sanh Nghiệp Duyên (Sahajātakammapaccaya), 

 (2) Dị Thời Nghiệp Duyên (Nānakkhanikakammapaccaya). 

Và lần lượt có Chú Giải (Vacanattha) về các Duyên nầy, như sau: 

“Kāyangavācangacittangābhisankharanabhūtena cittappayogasankhātena  

kiriyābhāvena  paccayo  upakārakoti = Kammapaccayo” -  Pháp giúp đỡ ủng hộ theo 

hình thái của hành động tạo tác mà có liên quan với phương cách hiểu biết của Tâm, 

tức là Pháp giúp đỡ tạo tác với trạng thái từ nơi thân, từ nơi lời, và tâm, gọi là Nghiệp 

Duyên. 

“Nānakhano = Nānakkhano” -  Khác biệt sát na với nhau, gọi là Dị Thời. 

“Nānakkhane  pavattam  kammam = Nānakkhanikakammam” -  Nghiệp sanh 

khởi khác biệt sát na với nhau, gọi là Dị Thời Nghiệp. 

“Attano  paccayuppannadhammapavattikkhanato  visumbhūte  atīte nānā-

khane  siddhati = Nānakkhanikā” -   Tư Tác Ý đã thành tựu trong thời kỳ quá khứ, 

khác biệt với từng sát na sanh khởi từ nơi Pháp Sở Duyên của mình, gọi là Dị Thời.  

“Nānakkhanikakammam  hutvā  upakārako dhammo = Nānakkhanikakam -

mapaccayo” -  Chính Pháp làm thành Dị Thời Nghiệp đó, làm duyên giúp đỡ ủng hộ, 

gọi là Dị Thời Nghiệp Duyên. 
 

(1)  * Pháp Câu Sanh Nghiệp Năng Duyên:  89 Tâm Sở Tư ở trong 89 Tâm. 

 * Pháp Câu Sanh Nghiệp Sở Duyên:  89 Tâm, 51 Tâm Sở phối hợp (trừ Tâm 

Sở Tư), Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 * Pháp Câu Sanh Nghiệp Địch Duyên:  89 Tâm Sở Tư ở trong 89 Tâm, hoặc 

là Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô 

Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

************* 
 

(2) * Pháp Dị Thời Nghiệp Năng Duyên:  Tâm Sở Tư ở trong 21 Tư Thiện, 12 Tư 

Bất Thiện ở thời quá khứ, tức là đã diệt mất rồi. 

* Pháp Dị Thời Nghiệp Sở Duyên:  36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối 

hợp, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp 

Bình Nhựt. 

* Pháp Dị Thời Nghiệp Địch Duyên:  21 Tâm Thiện, 12 Tâm Bất Thiện, 20  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     176   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Duy Tác, 52 Tâm Sở phối hợp, hoặc là Sắc Tâm, Sắc Ngoại, Sắc Vật 

Thực, Sắc Quý Tiết. 
  

Ghi chú:  Theo Nhà Chú Giải thì trong Nghiệp Duyên có thêm phần Vô Gián 

Nghiệp (Anantarakammapaccaya) với ba loại Nội Dung Pháp như sau: 
 

(3) * Pháp Vô Gián Nghiệp Năng Duyên:  Tâm Sở Tư ở trong Tâm Đạo vừa mới 

diệt mất. 

* Pháp Vô Gián Nghiệp Sở Duyên:  Tâm Quả Siêu Thế, 36 Tâm Sở phối hợp, 

sanh nối tiếp liền sau Tâm Đạo. 

* Pháp Vô Gián Nghiệp Địch Duyên:  101 Tâm (trừ 20 Tâm Quả Siêu Thế), 

52 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Pháp. 

-------------------------------------- 

 
XIV.  DỊ THỤC QUẢ DUYÊN (VIPĀKAPACCAYA): 

 

1. “Pahāyakapahātabbabhāvena  annamannaviruddhānam  kusalākusalānam  

pākāti = Vipākā’ -  Pháp mà làm thành kết quả của Thiện và Bất Thiện, ở phần đối lập 

lẫn nhau theo sự việc hình thành Pháp Truất Bãi (Pahāyadhamma = Kusaladhamma 

– Pháp Thiện), và Pháp Xả Đoạn (Pahātabbadhamma = Akusaladhamma – Pháp 

Bất Thiện),  gọi là Dị Thục Quả. 

2.  (Vā) “Sāvajja  anavajjabhāvena  vā kanhasukkabhāvena vā  annamanna-

visitthānam  kusalākusalānam  pākāti = Vipākā” -  (Hoặc là) Pháp mà làm thành kết 

quả của Thiện và Bất Thiện một cách đặc thù dị biệt lẫn nhau, theo sự việc hình thành 

Pháp Khiển Trách (Sāvajjadhamma = có tội lỗi) và Pháp Bất Khiển Trách 

(Anavajjadhamma = không có tội lỗi), hoặc theo sự việc hình thành Pháp Đen và 

Pháp Trắng, gọi là Dị Thục Quả. 

3. “Vipāko ca so paccayo cāti = Vipākapaccayo” -  Chính Dị Thục Quả làm 

duyên mới gọi là Dị Thục Quả Duyên. 

4.  (Và) “Vipaccanabhāvena  paccayo  upakārakoti = Vipākapaccayo” -  (Hoặc 

là) Gọi là Dị Thục Quả Duyên, bởi do có nội dung là giúp đỡ ủng hộ bằng cách làm 

cho thành tựu. 
 

* Pháp Dị Thục Quả Năng Duyên:  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Bình Nhựt tức là 36 

Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau trong Cõi 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
177 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tứ Uẩn, lại giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau với Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục trong 

Cõi Ngũ Uẩn. 

* Pháp Dị Thục Quả Sở Duyên:   

-  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Bình Nhựt tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở 

phối hợp mà hiện hành một cách đối nghịch từ nơi sự hỗ tương lẫn nhau, 

hoặc là 

-  13 Sắc Tâm Dị Thục Quả (trừ 2 Sắc Biểu Tri – Vinnattirūpa), Sắc Nghiệp 

Tái Tục. 

* Pháp Dị Thục Quả Địch Duyên:   

-  Tứ Danh Uẩn Thiện, Bất Thiện và Duy Tác tức là 21 Tâm Thiện, 12 Tâm Bất 

Thiện, 20 Tâm Duy Tác, 52 Tâm Sở phối hợp, hoặc là 

-  Sắc Tâm mà sanh từ nơi Thiện, Bất Thiện và Duy Tác, Sắc Ngoại, Sắc Vật 

Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình 

Nhựt. 

----------------------------------------- 

 

XV. VẬT THỰC DUYÊN (ĀHĀRAPACCAYA): 
   
1.  “Sakasakapaccayuppanne  āharati  bhuso  haratīti = Āhāro” – Thực tính mà 

được thu thập thật nhiều và mang lại của từng mỗi người, gọi là Vật Thưc. 

2. “Rūpārūpānam  upathambhakattena  upakāraka  cattāro āhārā  = 

Āhārapaccayo” -  Tứ Vật Thực mà ủng hộ với ý nghĩa làm thành vật bảo hộ đối với 

tất cả Sắc Pháp và Danh Pháp, gọi là Vật Thực Duyên. 

3.  “Sabbe  sattā  āhāratthitikā” -  Nhứt thiết chúng sanh duy thực tồn (Tất cả 

chúng sanh được tồn tại là cũng chính do nhờ vào Vật Thực vậy). 

4.  “Kabalam  karīyatīti = Kabalīkāro” -  Vật Thực nào mà được làm thành 

miếng ăn, hoặc được làm thành từng miếng nhỏ, như thế, vật thực đó được gọi là 

Đoàn Thực. 

5.  “Āharīyatīti = Āhāro” -  Thực phẩm nào mà người ưa thích bỏ vào miệng 

hoặc ưa thích nuốt vào, như thế, thực phẩm đó gọi là Vật Thực. 

6.   “Kabalīkāro  ca so āhāro cāti = Kabalākārāhāro” -  Thực phẩm nào đã được 

làm thành miếng ăn hoặc nắm vắt thành miếng nhỏ, ưa thích bỏ vào miệng hoặc ưa 

thích ăn nuốt vào, như thế, thực phẩm đó gọi là Đoàn Thực. 
 

Trong Vật Thực Duyên lại được phân tích ra làm hai loại Duyên, đó là: 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     178   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Sắc Vật Thực Duyên (Rūpaāhārapaccaya), 

(2) Danh Vật Thực Duyên (Nāmaāhārapaccaya). 

 

   (1) * Pháp Sắc Vật Thực Năng Duyên:  Tất cả Vật Thực Nội (Ajjhatta – Nội 

Bộ, Nội Tạng, Nội Tánh)  và Ngoại (Bahiddha)  đã ăn hoặc chưa ăn, tức là chất dinh 

dưỡng hoặc bổ dưỡng. 

Có nghĩa là Bổ Phẩm Ngoại Phần (Bahiddhaojā) tức là bổ phẩm (vật thực bổ 

dưỡng) ở trong các loại vật thực, làm thành Đoàn Thực, miếng ăn được làm thành 

từng miếng nhỏ, hoặc là vật thực có thể bỏ nuốt vào miệng. 

Một trường hợp khác nữa là, Bổ Phẩm Tứ Xuất Sinh Xứ mỹ vị mà ở Nội Phần, 

tức là chất bổ sanh từ cả Tứ Xuất Sinh Xứ, đó là Bổ Phẩm Nghiệp, Bổ Phẩm Tâm, Bổ 

Phẩm Quý Tiết, Bổ Phẩm Vật Thực sanh ở bên trong, và Bổ Phẩm Quý Tiết tức là bổ 

phẩm ở trong các loại vật thực. 

* Pháp Sắc Vật Thực Sở Duyên:   

-  12 Sắc Vật Thực xuất sinh xứ.   

-  Một trường hợp khác nữa là, Tứ Sắc Xuất sinh xứ tức là 18 Sắc Nghiệp, 

15 Sắc Tâm, 13 Sắc Quý Tiết, 12 Sắc Vật Thực, hiện hữu trong cùng một nhóm Sắc, 

với Pháp Năng Duyên, và hiện hữu trong những nhóm Sắc nữa (trừ chính bổ phẩm 

đang làm Pháp Năng Duyên, hiện hữu ở trong cùng một nhóm Sắc).  

* Pháp Sắc Vật Thực Địch Duyên:   

-  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, 

Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt.  

-  Một trường hợp nữa là, 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Nghiệp Tái 

Tục, Sắc Ngoại, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng.  

************* 

 

(2) * Pháp Danh Vật Thực Năng Duyên:  Ba Chi Pháp của Danh Vật Thực tức 

là 89 Xúc, 89 Tư, 89 Thức. 

* Pháp Danh Vật Thực Sở Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm, 

Sắc Nghiệp Tái Tục, cùng câu sanh với Pháp Năng Duyên. 

* Pháp Danh Vật Thực Địch Duyên:  Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý 

Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt.  

------------------------------------ 

 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
179 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

XVI.  QUYỀN DUYÊN (INDRIYAPACCAYA): 
 

1. “Indati  paramaissariyam  karotīti = Indriyam” -  Pháp chủng nào làm to lớn, 

tức là tạo tác sự việc to lớn, gọi là Quyền Lực. 

2. “Indriyabhāvena upakārako  dhammo = Indriyapaccayo” -  Pháp mà giúp đỡ 

ủng hộ một cách to lớn trọng yếu, hoặc là bằng cách làm thành người cai quản, gọi là 

Quyền Lực Duyên. 

3. “Issarayatthena  adhipatiyatthena  vā  upakārakā  itthindriyapurisindriya – 

vajjā vīsatindriyā = Indriyapaccayo” -  Trừ Nữ Quyền và Nam Quyền ra, hai mươi 

Pháp Quyền Lực còn lại làm Pháp giúp đỡ ủng hộ theo sự việc làm thành to lớn trọng 

đại, hoặc làm thành chủ yếu, gọi là Quyền Lực Duyên. 

4.  “Indriyanca  tampaccayancàti  = Indriyapaccayam” -  Chính do Quyền Lực 

làm duyên, mới gọi là Quyền Lực Duyên. 
 

Trong Quyền Lực Duyên lại được phân tích ra làm ba loại Duyên, đó là: 

 (1)  Câu Sanh Quyền Duyên (Sahajātindriyapaccaya), 

 (2)  Tiền Sinh Quyền Duyên (Purejātindriyapaccaya), 

 (3)  Sắc Mạng Quyền Duyên (Rūpājīvitindriyapaccaya). 
 

Và có Chú Giải (Vacanattha) về Tiền Sinh Quyền như sau: 

“Purejāto  hutvā  indriyabhāvena  upakārako dhammo = Purejātindriyapac-

cayo” -  Pháp mà đã được sanh trước rồi, lại làm duyên giúp đỡ ủng hộ theo sự việc 

làm trọng yếu, gọi là Tiền Sinh Quyền Duyên. 
 

(1) * Pháp Câu Sanh Quyền Năng Duyên:  Bát Chi Pháp Danh Quyền tức là 

Mạng Quyền, Tâm, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhứt Thống, và Tuệ. 

* Pháp Câu Sanh Quyền Sở Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc 

Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

* Pháp Câu Sanh Quyền Địch Duyên:  Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý 

Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

************** 
 

(2) * Pháp Tiền Sinh Quyền Năng Duyên:   

-  Cả ba nhóm Ngũ Vật (Pancavatthu)  gồm có Ngũ Vật Nọa Độn Thọ v.v. 

Ngũ Vật Trung Thọ đồng câu sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ 

nhứt (theo phần Nhà Chú Giải cổ điển). 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     180   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-   Một trường hợp khác nữa là, 49 Ngũ Vật vào đến sát na Trụ của mình (Ngũ 

Vật ở thời kỳ Trung Thọ), hoặc là 

-   Bất luận một Sắc nào trong 49 Ngũ Vật ở thời gian Trụ (Ngũ Vật đang còn  

hiện hữu với Tâm Hữu Phần trước khi đi đến Ngũ Thức) (theo phần Nhà 

Chú Giải sau nầy).  

* Pháp Tiền Sinh Quyền Sở Duyên:  10 Tâm Ngũ Song Thức, 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp. 

* Pháp Tiền Sinh Quyền Địch Duyên:   

-  79 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức), hoặc là 

-  Tất cả Sắc Pháp có Sắc Tâm, v.v.  

*************** 

 

(3) * Pháp Sắc Mạng Quyền Năng Duyên:  Tất cả Sắc Mạng Quyền hiện hành 

trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục. 

* Pháp Sắc Mạng Quyền Sở Duyên:  8 hoặc 9 Sắc Nghiệp còn lại ở trong 

cùng một Tổng Hợp với Sắc Mạng Quyền. 

* Pháp Sắc Mạng Quyền Địch Duyên:   

-  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, hoặc là 

-  Sắc Tâm, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, hoặc là 

-  Sắc Mạng Quyền ở trong Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô 

Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

-------------------------------------- 

 
XVII.  THIỀN NA DUYÊN (JHĀNAPACCAYA): 
 

1. “Ārammanam  jhāyati  upanijjhāyatīti  = Jhānam” -  Pháp chủng nào thường 

vào thẩm thị lấy Cảnh có Cảnh Sắc, v.v. hoặc Biến Xứ (Kasina) v.v. với nguyên nhân 

đó, Pháp chủng đó gọi là Thiền Na. 

2. “Jhānanca  tam paccayancāti = Jhānapaccayam” -  Chính do Thiền Na làm 

duyên nên mới gọi là Thiền Na Duyên. 

3. “Upanijjhāyanatthena upakārako dhammo = Jhānapaccayo” -  Pháp mà 

giúp đỡ ủng hộ với nội dung là thường vào thẩm thị lấy Cảnh, gọi là Thiền Na Duyên. 

4.  “Ārammanam  upagantvā  tasmim  vā  bhūsam  dalham  nippattitvā  viya 

jhāyanatthena  olokanatthena  upakārako  dhammo = Jhānapaccayo” -  Pháp làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ với nội dung là thường đến sát cận với Cảnh, hoặc y như là rớt 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
181 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

vào dính chặt ở trong Cảnh và rồi thẩm thị, tức là nhìn một cách chăm chú vào, gọi là 

Thiền Na Duyên.      
  

* Pháp Thiền Na Năng Duyên:  Ngũ Chi Thiền tức là Tầm, Tứ, Hỷ, Thọ, Nhất 

Thống ở trong 79 Tâm (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức). 

* Pháp Thiền Na Sở Duyên:  79 Tâm (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức), 52 Tâm Sở 

phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

* Pháp Thiền Na Địch Duyên:  10 Tâm Ngũ Song Thức, 7 Tâm Sở Biến Hành 

phối hợp, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô 

Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

--------------------------------------- 

 
XVIII.  ĐỒ ĐẠO DUYÊN (MAGGAPACCAYA): 
 

1. “Maggo  viyāti = Maggo” -  Pháp mà làm y như đường lộ, gọi là Đồ Đạo. 

2. “Sugatiduggatīnam  nibbānassa  ca  abhimukhaṃ  pāpanato = Maggo” -  

Pháp mà gọi là Đồ Đạo, là cũng do làm thành Pháp dẫn dắt đi đến Thiện Thú, Khổ 

Thú, và Níp Bàn. 

3. “Maggabhāvena  upakārako  dhammo = Maggapaccayo” -  Pháp mà làm 

thành người giúp đỡ ủng hộ theo sự hành Đạo, tức là dẫn dắt đi đến Thiện Thú, Khổ 

Thú, và Níp Bàn, gọi là Đồ Đạo Duyên. 
 

* Pháp Đồ Đạo Năng Duyên:  Cửu Chi Đạo tức là Tuệ, Tầm, Chánh Ngữ, Chánh 

Nghiệp, Chánh Mạng, Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tà Kiến ở trong 71 Tâm Hữu Nhân 

(trừ 18 Tâm Vô Nhân). 

* Pháp Đồ Đạo Sở Duyên:  71 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm Hữu Nhân, 

Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân. 

* Pháp Đồ Đạo Địch Duyên:  18 Tâm Vô Nhân, 12 Tâm Sở Tợ Tha (trừ Dục), 

Sắc Tâm Vô Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Vô Nhân, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý 

Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

---------------------------------------- 

 

XIX.  TƯƠNG ƯNG DUYÊN (SAMPAYUTTAPACCAYA): 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     182   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1.  “Samam ekuppādatādipakārehi yuttanti =  Sampayuttam” -  Pháp chủng mà 

cùng chung hòa hợp với nhau và đồng khởi sanh trong cùng một sát na với nhau, gọi 

là Tương Ưng. 

2.  “Sampayuttabhāvena upakārako dhammo = Sampayuttapaccayo” -  Pháp 

mà giúp đỡ lẫn nhau duyên theo nhân cùng chung hòa hợp với nhau, gọi là Tương 

Ưng Duyên. 
 

* Pháp Tương Ưng Năng Duyên (Sampayuttadhamma):  Tứ Danh Uẩn Tái Tục 

- Bình Nhựt (Pavattipatisandhinàmakhandha) là 89 Tâm, 52 Tâm Sở giúp đỡ hỗ 

tương lẫn nhau. 

* Pháp Tương Ưng Sở Duyên (Sampayuttapaccayuppannadhamma): là 89 

Tâm, 52 Tâm Sở hiện hành một cách đối chiếu tương phản lẫn nhau. 

* Pháp Tương Ưng Địch Duyên (Sampayuttapaccanikadhamma):  Tất cả Sắc, 

gồm có Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

------------------------------------------- 

 

XX.  BẤT TƯƠNG ƯNG DUYÊN (VIPPAYUTTAPACCAYA): 
 

1.  “Ekuppādatādipakārehi  na payuttanti = Vippayuttam” - Pháp mà không hòa 

hợp nhau theo phương cách đồng sanh với nhau (Ekuppādatā – Câu Sanh), v.v. gọi là 

Bất Tương Ưng. 

2.  “Vippayuttabhāvena  upakārako  dhammo = Vippayuttapaccayo” -  Pháp mà 

hỗ trợ lẫn nhau theo việc làm thành bất tương ưng, gọi là Bất Tương Ưng Duyên. 
  

 Trong Bất Tương Ưng Duyên lại được phân tích ra làm ba hoặc bốn loại Duyên, 

như sau: 

* Với ba thể loại, đó là:  

1. Sahajātavippayuttapaccaya – Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 
2. Purejātavippayuttapaccaya – Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 
3. Pacchājātavippayuttapaccaya – Hậu Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

* Với bốn thể loại, đó là: 

1. Sahajātavippayuttapaccaya – Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 
2. Vatthupurejātavippayuttapaccaya– Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng 

Duyên, 



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
183 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

3. Vatthārammanapurejātavippayuttapaccaya – Vật Cảnh Tiền Sinh Bất 

Tương Ưng Duyên, 
4. Pacchājātavippayuttapaccaya – Hậu Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

 

(1) * Pháp Câu Sanh Bất Tương Ưng Năng Duyên :   

-  Tứ Danh Uẩn ở thời Bình Nhựt và Tái Tục, là 75 Tâm (trừ 4 Tâm Dị Thục 

Quả Vô Sắc Giới, 10 Tâm Ngũ Song Thức, và Tâm Tử của Bậc Vô Sinh), 52 Tâm Sở 

phối hợp đang sanh khởi một cách nhất định và bất định ở trong Cõi Ngũ Uẩn.   

-  Và Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn tức là 15 Tâm Tái Tục, 35 Tâm Sở 

phối hợp, và Ý Vật Tái Tục làm người hỗ trợ lẫn nhau (một cách đặc biệt ở thời Tái 

Tục).  

* Pháp Câu Sanh Bất Tương Ưng Sở Duyên:   

- Sắc Tâm, hoặc là Sắc Nghiệp Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ 

Uẩn, và hoặc là  

- Ý Vật Tái Tục hiện hành một cách đối chiếu tương phản lẫn nhau (tức là Ý 

Vật Tái Tục nương nhờ lẫn nhau vào Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn và Tứ Danh 

Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn nương nhờ lẫn nhau vào Ý Vật Tái Tục). 

* Pháp Câu Sanh Bất Tương Ưng Địch Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở phối 

hợp (trừ Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn), Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, 

Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, hoặc là Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

*************** 
 

(2)  Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên (Vatthupurejātavippayuttapaccaya) 

thì tương tự với Vật Tiền Sinh Y Duyên (Vatthupurejātanissayapaccaya). 

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên (Vatthārammanapurejāta-

vippayuttapaccaya) thì tương tự với Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên (Vatthāramma -

napurejātanissayapaccaya).  

(4)  Hậu Sanh Bất Tương Ưng Duyên (Pacchājātavippayuttapaccaya) thì tương 

tự với Hậu Sanh Duyên (Pacchājātapaccaya). 

--------------------------------------- 

 

XXI.  HIỆN HỮU DUYÊN (ATTHIPACCAYA): 

 

“Paccuppannalakkhanena atthibhāvena tādisasseva dhammassa upathambha - 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     184   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

katthena upakārako dhammo = Atthipaccayo” -  Pháp làm duyên giúp đỡ ủng hộ với 

nội dung giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp mà có cùng thực tính như nhau, với sự việc làm 

cho Pháp Thực Tính được hiện hữu, tức là có trạng thái của việc đang sanh vẫn còn 

hiện hữu, gọi là Hiện Hữu Duyên. 
 

Trong  Hiện Hữu Duyên lại được phân tích ra năm hoặc sáu loại Duyên, đó là: 

1. Câu Sanh Hiện Hữu Duyên (Sahajātatthipaccaya) 

2. Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên  (*) (Ārammanapurejātatthipaccaya) 

3. Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên (*) (Vatthupurejātatthipaccaya) 

4. Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên (Pacchājātatthipaccaya) 

5. Vật Thực Hiện Hữu Duyên (Āhāratthipaccaya) 

6. Quyền Hiện Hữu Duyên (Indriyatthipaccaya) 

(*)  Cả hai Duyên nầy kết hợp lại thành Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên (Purejàtat-

thipaccaya) 
 

Trong năm hoặc sáu thể loại nầy, thì: 

1. Câu Sanh Hiện Hữu Duyên tương tự với Câu Sanh Duyên 

2. Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên tương tự với Cảnh Tiền Sinh Duyên 

3. Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên tương tự với Vật Tiền Sinh Duyên 

4. Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên tương tự với Hậu Sanh Duyên 

5. Vật Thực Hiện Hữu Duyên tương tự với Sắc Vật Thực Duyên 

6. Quyền Hiện Hữu Duyên tương tự với Sắc Mạng Quyền Duyên 

----------------------------------------------- 

 
XXII.  VÔ HỮU DUYÊN (NATTHIPACCAYA): 
 

“Parammatthabhāvena natthitāya upakārako dhammo = Natthipaccayo” -  

Pháp làm duyên giúp đỡ ủng hộ với trạng thái Thực Tính Siêu Lý là không có hiện 

hữu,  gọi là Vô Hữu Duyên. 

------------------------------------------------ 

 

XXIII.  LY KHỨ DUYÊN (VIGATAPACCAYA): 

 

1.  “Vigatabhāvena nirodhassa pattitāya upakārako dhammo = Vigatpaccayo” -  

Pháp làm duyên giúp đỡ ủng hộ với trạng thái Thực Tính Siêu Lý là xa lìa rời khỏi,   



TÓM LƯỢC 24 DUYÊN (PACCAYA)    

 

  
185 

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

gọi là Ly Khứ Duyên. 

2.  “Abhāvamattena upakārakatā okāsadānam Natthipaccayatā, sabhāvāviga -

manena appavattamānānam sabhāvavigamanena upakārakatā Vigatapaccayatā.  

Natthitā ca nirodhā nantarasunnatā, Vigatatā nirodhappattatā ayametesam viseso” 

-  Việc giúp đỡ, tức là việc tạo cơ hội đối với Pháp Sở Duyên cho được sanh khởi theo 

trạng thái của sự không có, gọi là Vô Hữu Duyên.  Việc vẫn chưa có cơ hội để được 

sanh khởi vì đã xa lìa rời khỏi từ nơi Pháp Thực Tính, tức là việc giúp đỡ ủng hộ theo 

sự xa lìa rời khỏi  từ nơi Pháp Thực Tính đó, gọi là Ly Khứ Duyên.  

--------------------------------------- 

 
XXIV. BẤT LY DUYÊN (AVIGATAPACCAYA):  
 

1. “Avigatabhāvena nirodhassa appattiyā tādisasseva dhammassa upatham -

bhakatthena upakārako dhammo = Avigatapaccayo” -  Pháp mà làm người giúp đỡ 

với nội dung làm thành người bảo hộ đối với Pháp Sở Duyên (vẫn còn hiện hữu) trong 

cùng một phương thức tương tự với chính mình, với thực tính không rời xa lìa khỏi, 

tức là vẫn chưa đi đến sự diệt mất, gọi là Bất Ly Duyên. 

2. “Atthitāya sasabhāvato upakārakatā Atthipaccayatā, sabhāvāvigamena niro 

- dhassa appattiyā upakārakatā Avigatapaccayatāti paccayabhāvaviseso dham -

māvisesepi veditabbo” - Việc giúp đỡ ủng hộ theo sự việc hiện hữu, tức là Chi Pháp 

Siêu Lý vẫn còn hiện bầy, gọi là Hiện Hữu Duyên. 

Việc giúp đỡ ủng hộ theo sự việc vẫn chưa rời xa lìa khỏi của Chi Pháp Siêu Lý, 

tức là vẫn chưa đi đến sự diệt mất đi, gọi là Bất Ly Duyên.  
 

Trong Bất Ly Duyên lại được phần tích ra làm năm hoặc sáu loại Duyên, đó là; 

1. Câu Sanh Bất Ly  Duyên (Sahajātaavigatapaccaya) 

2. Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên  (*) (Ārammanapurejātaavigatapaccaya) 

3. Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên (*) (Vatthupurejātaavigatapaccaya) 

4. Hậu Sanh Bất Ly Duyên (Pacchājātaavigatapaccaya) 

5. Vật Thực Bất Ly Duyên (Āhāraavigatapaccaya) 

6. Quyền Bất Ly Duyên (Indriyaavigatapaccaya) 

(*)  Cả hai Duyên nầy kết hợp lại thành Tiền Sinh Bất Ly Duyên (Purejāta – 

avigatapaccaya) 
 

Trong năm hoặc sáu thể loại nầy, thì: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

  
     186   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1. Câu Sanh Bất Ly Duyên tương tự với Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, hoặc Câu 

Sanh Duyên 

2. Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên tương tự với Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu 

Duyên, hoặc Cảnh Tiền Sinh Duyên 

3. Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên tương tự với Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

hoặc Vật Tiền Sinh Duyên 

4. Hậu Sanh Bất Ly Duyên tương tự với Hậu Sanh Hiện Hữu Duyên, hoặc Hậu 

Sanh Duyên 

5. Vật Thực Bất Ly Duyên tương tự với Vật Thực Hiện Hữu Duyên, hoặc Sắc 

Vật Thực Duyên 

6. Quyền Hiện Hữu Duyên tương tự với Quyền Hiện Hữu Duyên, hoặc Sắc 

Mạng Quyền Duyên 

 ********************* 

 

 

 

 











































ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP V 
 

 

 

 

 

Kinh sách đã được in ấn và phát hành:  
 

* ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN) 

* NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO JATILA (1000 QUYỂN) 

* CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP I (1000 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP I (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN) 

* KINH KIẾT TƯỜNG - TÁI BẢN (300 QUYỂN) 

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP I (300 QUYỂN) 

 * KINH ĐẠI PHÁT THÚ (TRỌN BỘ:  TẬP I  - TẬP V, 200 QUYỂN )    

 

 
Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành:   
 

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ III) (300 QUYỂN)   

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP II (200 QUYỂN)  
* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ III) (300 QUYỂN)   

* AN TỊNH THÙ THẮNG ĐẠO  CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO WEBU (300 

QUYỂN)  
* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT  TẬP I - GIẢI MINH (300 QUYỂN) 

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP III (200 QUYỂN)  
* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP II (300 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP II (300 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP III (300 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (300 QUYỂN)  

  

  

 

 




