


      MAHĀPAṬṬHĀNA 

        & 

     MAHĀPAṬṬHĀNASĀDHIPPĀYASARŪPAṬṬHANISSAYA 

  By SADDHAMMA JOTIKA 

  Volume IV (Paccaya 14, 15, 16, 17&18) 

Translated into Vietnamese and first edition 

       By Bhikkhu PASĀDO 

 Copyright © 2014 by Bhikkhu PASĀDO 

    All rights reserved. 

 ISBN 978-1-4675-7496-9 

  January 2014. 

 Published by Library of CATUDISA SANGHA VIHĀRA 

5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712

  Printed by Focus Digital Publishing, 

  Annandale, VA 22003 - USA. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    1   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

   

 
 

 MỤC LỤC 

 
  

LỜI MỞ  ĐẦU  ...................................................................................................................................   4 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH  ..................................................   8 

BUDDHAPAṆĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT   ...............................................................................  11 

DHAMMAPAṆĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP  ..............................................................................  11  

SANGHAPAṆĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG  ................................................................................  12 

ĀCARIYAPAṆĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ   .........................................................................  13 

PAṬIÑÑĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN ........................................................................................  13 

PATTHANĀKĀRA – LỜI SỞ NGUYỆN   .....................................................................................  14 

NIGAMAGĀTHĀ – BÀI KỆ TÓM TẮT  .......................................................................................  15 

  

DUYÊN THỨ MƯỜI BỐN:   VIPĀKAPACCAYA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN .............16 
 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  .............................................................................................  16 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   ....................................................................  16 

 LỜI GIẢI THÍCH   .....................................................................................................................  18 

 CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ DỊ THỤC QUẢ  DUYÊN .......................................... 19  

 GIẢI THÍCH TÓM TẮT DỊ THỤC QUẢ DUYÊN ................................................................ 19 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP CỦA DỊ THỤC QUẢ DUYÊN  ........................ 21 

 PHÂN TÍCH DỊ THỤC QUẢ DUYÊN THEO TRẠNG THÁI,   

        GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC    ........................................................................ 22 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA)   

        VÀ CHI PHÁP TRONG DỊ THỤC QUẢ DUYÊN   ......................................................... 22  

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   ..................................................................... 25 

 VIPĀKAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

        PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở DỊ THỤC QUẢ DUYÊN   ..................................................  26 

 VIPĀKAPACCAYASABHĀGA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN TẤU HỢP   ............................  26 

   

DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN ................... 27 

 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH   ............................................................................................  27 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   ....................................................................  28 

 NĀMAĀHĀRAGHAṬANĀ 33 – 33 DANH VẬT THỰC HIỆP LỰC  ..................................  30 

 LỜI GIẢI THÍCH   ...................................................................................................................... 43 

 CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ VẬT THỰC DUYÊN   ............................................... 45 

 GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ VẬT THỰC DUYÊN ................................................................ 45 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP CỦA CẢ HAI VẬT THỰC DUYÊN   .............. 47 

I.    SẮC VẬT THỰC DUYÊN   ........................................................................................ 47 

II.  DANH VẬT THỰC DUYÊN   .................................................................................... 48 

 PHÂN TÍCH CẢ HAI VẬT THỰC DUYÊN THEO 

        TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   .............................................. 48 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PAÑHĀVĀRA) 

        VÀ CHI PHÁP TRONG SẮC VẬT THỰC DUYÊN   ..................................................... 49 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    2   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 RŪPAĀHĀRAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA –  

       PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở SẮC VẬT THỰC DUYÊN   ................................................. 51 

 RŪPAĀHĀRAPACCAYASABHĀGA – SẮC VẬT THỰC DUYÊN TẤU HỢP   ................ 51 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PAÑHĀVĀRA)  

        VÀ CHI PHÁP TRONG DANH VẬT THỰC DUYÊN   .................................................. 51 

(A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ................................................................................ 52 

(B)  AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .................................................................... 56 

(C)  ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   .......................................................................... 61 

 NĀMAĀHĀRAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

        PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở DANH VẬT THỰC DUYÊN   ............................................ 63 

 NĀMAĀHĀRAPACCAYASABHĀGA – DANH VẬT THỰC DUYÊN TẤU HỢP   ........... 64 
 

DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN  ...............65 

 DỊCH NGHĨA VÀ LỜI GIẢI THÍCH TÓM LƯỢC ................................................................ 66 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP    .................................................................... 67 

 SAHAJĀTINDRIYAGHATANĀ 72 - 72 CÂU SANH QUYỀN HIỆP LỰC   ........................ 69 

 CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ QUYỀN LỰC DUYÊN   ............................................. 99 

 GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ QUYỀN LỰC DUYÊN   .......................................................... 100 

 PUREJĀTINDRIYAPACCAYA – TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN   ........................ 103 

 RŪPAJĪVITINDRIYAPACCAYA – SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN   .................... 105 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP CỦA QUYỀN LỰC DUYÊN   ......................... 106 

  I.  CÂU SANH QUYỀN DUYÊN   .................................................................................... 107 

 II. TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN  ..................................................................................... 107 

  III. SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN .................................................................................... 108 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

       VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH QUYỀN DUYÊN   ............................................... 109 

(A)   KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ............................................................................... 109 

(B)   AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   ................................................................... 114 

(C)   ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ........................................................................ 119 

 SAHAJĀTINDRIYAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

        PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH QUYỀN DUYÊN   ........................................ 121 

 SAHAJĀTINDRIYAPACCAYASABHĀGA –  

        CÂU SANH QUYỀN DUYÊN TẤU HỢP   ...................................................................... 122 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

       VÀ CHI PHÁP TRONG TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN   ............................................... 123 

 PUREJĀTINDRIYAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

       PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN   ......................................... 125 

 PUREJĀTINDRIYAPACCAYASABHĀGA –  

       TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN TẤU HỢP   ....................................................................... 125 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PAÑHĀVĀRA) 

        VÀ CHI PHÁP TRONG SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN   ............................................. 126 

 RŪPAJĪVITINDRIYAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA –   

        PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN   ....................................... 128 

 RŪPAJĪVITINDRIYAPACCAYASABHĀGA –  

        SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN TẤU HỢP   ..................................................................... 128 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    3   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN .....................129 

 DỊCH NGHĨA VÀ LỜI GIẢI THÍCH   ................................................................................... 129 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   ................................................................... 129 

 JHĀNAGHATANĀ 36 – 36 THIỀN NA HIỆP LỰC   ........................................................... 130 

 CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ THIỀN NA DUYÊN   ............................................... 145 

 GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ THIỀN NA DUYÊN   .............................................................. 145 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP  CỦA THIỀN NA DUYÊN   ............................ 147 

 PHÂN TÍCH THIỀN NA DUYÊN THEO 

       TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   ............................................. 147 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PAÑHĀVĀRA) 

       VÀ CHI PHÁP TRONG THIỀN NA DUYÊN   ............................................................... 148 

(A)   KUSALAPADA – CÂU THIỆN  ............................................................................... 148 

(B)   AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN  ................................................................... 152 

(C)   ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ  ......................................................................... 156 

 JHĀNAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

        PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở THIỀN NA DUYÊN   ........................................................ 159 

 JHĀNAPACCAYASABHĀGA – THIỀN NA DUYÊN TẤU HỢP   .................................... 159 
 

DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN  .................... 161 

 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH   ........................................................................................... 161 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP  .................................................................... 161 

 MAGGAGHATANĀ 57 - 57 ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC   .............................................................. 162 

 LỜI GIẢI THÍCH VỀ ĐỒ ĐẠO DUYÊN   ............................................................................. 186 

 CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ ĐỒ ĐẠO DUYÊN .................................................... 188 

 GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ ĐỒ ĐẠO DUYÊN  ................................................................... 188 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP CỦA ĐỒ ĐẠO DUYÊN  .................................  190 

 PHÂN TÍCH ĐỒ ĐẠO DUYÊN THEO 

       TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC  .............................................  191 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA)  

       VÀ CHI PHÁP TRONG ĐỒ ĐẠO DUYÊN   ................................................................... 191 

(A)   KUSALAPADA – CÂU THIỆN   .............................................................................. 191 

(B)   AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .................................................................. 196 

(C)   ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ    ....................................................................... 200 

 MAGGAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA –  

        PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở ĐỒ ĐẠO DUYÊN .............................................................. 203 

 MAGGAPACCAYASABHĀGA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN TẤU HỢP   ...................................... 204 

 

 PHƯƠNG DANH THÍ CHỦ CÚNG DƯỜNG   .....................................................................  205 

 KINH SÁCH ĐÃ ĐƯỢC IN ẤN VÀ PHÁT HÀNH   ............................................................  207 

 KINH SÁCH SẮP ĐƯỢC IN ẤN VÀ SẼ PHÁT HÀNH   ....................................................  207  
 

 PHẦN  BẢN  ĐỒ  (GỒM 45 TRANG)   .....................................................................   A-1 – A-45 

 

 ------------------00000-------------------  

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    4   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

 
 

LỜI  MỞ  ĐẦU 

 

 

TẠNG  VÔ TỶ PHÁP (ABHIDHAMMA PIṬAKA)  gồm có bảy bộ: 

 

(1)  Dhammasanganī  –  Pháp Tụ,  

(2)  Vibhanga  –  Phân Tích,  

(3)  Dhātukathā  –  Nguyên Chất Ngữ,  

(4)  Puggalapaññatti  –  Nhân Chế Định,  

(5)  Kathāvatthu  –  Ngữ Tông,  

(6)  Yamaka  –  Song  Đối,   

(7)  Paṭṭhāna  –  Phát Thú.  
  

Theo phần chú giải cho thấy, tất cả bảy bộ này quả thật, đều là nơi tiến hành của 

Bậc Toàn Giác, tuy nhiên từ bộ thứ nhất đến bộ thứ sáu, cho dù, quả thực là chỗ tiến 

hành của Bậc Toàn Giác, nhưng tất cả sáu bộ này vẫn chưa hội đủ năng lực đối với 

Bậc Toàn Giác; có ý nghĩa là vẫn chưa rộng lớn thâm sâu đối với Trí Tuệ của Bậc 

Toàn Giác.  

Do đó, trong thời gian Đức Chánh Đẳng Giác quán xét ở sáu bộ đầu thì Ngài tiến 

hành quán xét một cách thông thường, tiếp đến quán xét bộ thứ bảy là bộ Đại Phát 

Thú này thì hào quang sáu loại (sắc) phún tủa từ kim thân Đức Phật ra ngoài.  

Là như vậy, vì bộ Đại Phát Thú này là một bộ kinh rộng lớn, có nội dung thâm 

sâu hơn tất cả bộ kinh mà Đức Phật đã quán xét qua, và là bộ kinh duy nhất thích đáng 

đối với Bậc Trí Toàn Giác vì vừa thích hợp với trí tuệ rộng lớn thâm sâu.  

Do đó, ngay khi Đức Phật đang quán xét nơi đó, làm khởi sanh sự phỉ lạc suốt 

trọn thời gian trú vào Pháp Vị (dhammarasa), ví như kình ngư có tên gọi là 

Timirapingala ở trong đại dương sâu thẳm 84,000 do tuần thường có sự vui mừng 

thích ý một cách mát mẻ trong việc được bơi lội tung hoành ngang dọc trong đại 

dương, dường như thế nào, thì Bậc Toàn Giác cũng thường có sự phỉ lạc thỏa thích 

trong việc quán xét một cách rộng lớn thâm sâu, cực nan kiến (gambhīra) của kinh 

Đại Phát Thú này vậy. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    5   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Một tia sáng xanh phún tủa lan tỏa ra từ râu, tóc và từ nơi cả hai con mắt của 

Ngài.   Một tia sáng vàng phún tủa lan tỏa ra từ sắc da và từ nơi cả hai con mắt của 

Ngài.   Một tia sáng đỏ phún tủa lan tỏa ra từ máu thịt và từ nơi cả hai con mắt của 

Ngài.  Một tia sáng trắng phún tủa lan tỏa ra từ xương cốt, răng và từ nơi cả hai con 

mắt của Ngài.  Một tia sáng màu da cam và ánh hào quang sáng rực rỡ lan tỏa ra khắp 

mọi nơi từ kim thân của Ngài. 

Cả sáu loại tia sáng này lan tỏa ra tiếp chạm Đại Địa dầy đặc 240,000 do tuần, ví 

như thỏi vàng trong núi được phủi sạch hết bụi trần.  Và tia sáng này xuyên qua lòng 

đất đến tiếp chạm thủy quyển ở dưới lòng đất dầy đặc 840,000 do tuần, ví như vàng 

nóng chảy ra trong khuôn.  

Rồi xuyên qua nước đến tiếp chạm với khí quyển dầy đặc 960,000 do tuần, ví như 

vàng ở trong núi được chất thành đống.  

Rồi xuyên qua gió đến tiếp chạm khí quyển trong phần phía dưới lòng đất 

(ajjhatākāsa). 

Còn tia sáng ở phần trên chiếu tỏa lên đến các tầng Thiên Giới, từ Cõi Tứ Đại 

Thiên Vương, xuyên qua đến Đao Lợi Thiên, Dạ Ma, Đâu Xuất Đà, Hóa Lạc Thiên, 

Tha Hóa Tự Tại Thiên, cho đến chín tầng Phạm Thiên Giới, thấu suốt Quảng Quả 

Thiên (Vehapphalā), Ngũ Tịnh Cư Thiên, cả bốn tầng Vô Sắc Phạm Thiên Giới.  

Tia sáng xuyên qua cả bốn Vô Sắc Phạm Thiên Giới đi đến tiếp chạm khí quyển 

bên trong Tam Giới.  

Tia sáng hào quang của Đức Phật tỏa khắp mọi nơi, vô cùng tận, bao trùm khắp 

cả thế gian.  

Tia sáng này, chẳng phải được thành tựu do việc cầu nguyện, cũng chẳng phải 

được thành tựu do tiến tu bất cứ thể loại nào, mà phát sanh do bởi quán chiếu Pháp ở 

phần vi tế, thậm thâm vi diệu, quảng bác.  

Chính do nhân này, máu huyết của Ngài trở nên tinh khiết, kim thân thanh tịnh, 

sắc da trong suốt, ánh sắc hào quang có Tâm làm xuất sinh xứ được hiện hữu một 

cách kiên định khắp mọi nơi theo một đường kính 80 hắc tay. 

Do đó, từ ngữ Phát Thú trong bộ kinh thứ bảy này mới có nội dung khác biệt với 

từ ngữ Phát Thú trong phần Satipaṭṭhāna – Niệm Phát Thú (trong Chương thứ Bảy, 

nhóm Bodhipakkhiyadhamma – Giác Chi Pháp).    

Bộ Kinh Đại Phát Thú có nội dung kỳ diệu đặc thù hơn cả sáu bộ trong Tạng Vô 

Tỷ Pháp, trình bày mối tương quan nối tiếp nhau giữa sáu nhóm Pháp: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    6   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Lục Phát Thú (6 Paṭṭhāna), 

(2) Tứ Phần Pháp (4 Dhammanaya), 

(3) Thất Giai Đoạn (7 Mahāvāra), 

(4) Nhị Thập Tứ Duyên (24 Duyên), 

(5) Nhị Giai Đoạn Chỉ Số,  

(6) Tứ Duyên Phần (4 Paccayanaya) 
 

hiện hành dưới dạng vấn đề (hỏi và đáp xuyên suốt), bao hàm nội dung vô cùng thậm 

thâm thù thắng. 

Trong bộ Kinh này, được kết hợp hai bộ Chú Giải lớn, “Đại Phát Thú” (Mahā 

Paṭṭhāna) và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú” 

(Mahāpatthānasādhippāyasarūpatthanissaya), vào thành một bộ Chú Giải với nội 

dung đầy đủ súc tích, nhằm đem lại lợi ích với tất cả Học Giả hiền triết có Tâm hoan 

hỷ duyệt ý tầm cầu Giáo Pháp cao siêu, thù thắng trong Kho Tàng Pháp Bảo. 

Qua Tập III của Bộ Chú Giải Đại Phát Thú và Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung 

Đại Phát Thú, đã được phát hành vào Phật Lịch 2557, Dương Lịch 2013, có sự chứa 

đựng của năm Duyên, là Cận Y Duyên, Tiền Sinh Duyên, Hậu Sanh Duyên, Trùng 

Dụng Duyên và Nghiệp Duyên.   Tiếp nối theo Tập III, là Tập IV có sự chứa đựng 

với năm Duyên, gồm có Dị Thục Quả Duyên, Vật Thực Duyên, Quyền Lực Duyên, 

Thiền Na Duyên, và Đồ Đạo Duyên. 

Với tài trí bất khả tỷ giảo của Ngài Đại Trưởng Lão SADDHAMMA JOTIKA đã 

hình thành trí tuệ sắc bén, soạn tác cả hai bộ Kinh này, luôn cả toàn bộ Tạng Vô Tỷ 

Pháp vô cùng quý báu.  Tất cả Nhân Thiên kính cung trí kính lễ ân đức sâu dầy của 

Ngài.   

Ngưỡng mong trí tuệ đặc thù mà Ngài có được, xin được thâm nhập và khải trí 

vào sở học sở cầu Kỷ Hạ, và vun bồi Tam Thập Pháp Ba La Mật hạnh Trí Tuệ xuyên 

suốt cho đến ngày chứng đắc Quả vị Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội túc duyên Phước 

Báu to lớn, xin thành tâm chấp thủ trí kính lễ và kính dâng Quả Phước Báu thanh cao 

nầy hướng đến hai bậc Ân Sư, Ngài Đại Trưởng Lão TỊNH SỰ (SANTAKICCO 

MAHĀ THERA), và Ngài Đại Trưởng Lão SIÊU VIỆT (ULĀRO  MAHĀ THERA) 

với tất cả lòng thành kính của con. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội đủ túc duyên 

Phước Báu to lớn, xin thành kính dâng Quả Phước thanh cao này hướng đến Song 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    7   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thân trí kính của con, Cô Tư Tu Nữ PHẠM THỊ YÊN kính thương (Chùa Siêu Lý – 

Phú Định – Quận 6), đến tất cả Chư Thiên hoan hỷ thùy từ hộ trì Chánh Pháp,  đến tất 

cả những bậc Hữu Ân Phật Tử đã ủng hộ cho việc đánh máy, điều chỉnh, bổ túc  với 

tất cả những kỹ năng kỳ công và phát hành bộ Kinh Đại Phát Thú, và chí đến toàn thể 

quý Phật Tử hữu duyên trong Chánh Pháp luôn được an vui trong Cảnh Quả Phước 

như ý nguyện mong cầu, đồng nhau cả thảy.  

Ngưỡng mong ÂN ĐỨC PHÁP BẢO luôn mãi được tồn tại lâu dài cho đến năm 

ngàn năm, đem lợi lạc thù thắng vi diệu đến tất cả Chư Thiên, Chư Phạm Thiên, Nhân 

Loại và tất cả chúng sanh. 

(Anumodanā, Anumodanā, Anumodanā). 
       

    Với tấm lòng Từ Ái,                                          Hết lòng cẩn kính, 

    Mettāparamatthapāramī                                    Bhikkhu PASĀDO  

    Sādhu, Sādhu, Sādhu                              
          

--------------------00000-------------------- 

  

Bố Thí, Pháp Thí vô song 

Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp Hương. 

Bậc Trí biết cách cúng dường 

Kiên trì chân chánh, con đường phúc vinh. 

 

In this world, there are three things of value for one who gives… 

Before giving, the mind of the giver is happy. 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 

After giving, the mind of the giver is uplifted. 

A 6.37 

 

************************** 

 

Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 

Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh. 
 

------------------00000------------------ 
 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    8   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

   LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH 

 

Trong bộ Kinh này được phân chia ra làm ba phương pháp để tu học: 
 

I.  Học tuần tự từng mỗi Chủ Đề của quyển Kinh.  

Có ý nghĩa học lần lượt từng mỗi Duyên trong hai mươi bốn Duyên, đi theo thứ 

tự mỗi Chủ Đề trong quyển Kinh, dựa theo Chủ Đề của quyển Kinh làm nền tảng để 

tu học, như sau: 
 

1.  Theo phần Pāli xiển thuật (Paccayuddesa) cùng với lời dịch. 

2.  Theo phần Pāli xiển minh (Paccayaniddesa) cùng với lời dịch, luôn cả việc 

phân tích Câu với nội dung Chi Pháp, và Duyên Hiệp Lực (Ghatanā). 

3.  Tóm  tắt  nội  dung  ba  thể  loại, luôn  cả  việc phân  tích theo Trạng Thái, 

Giống, Thời và Mãnh Lực. 

4.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

5.  Chú Giải và lời giải thích. 
 

Ví như việc tu học trong phần Pāli xiển thuật về “Nhân Duyên” cho đến “Bất Ly 

Duyên” phải cho đến chấm dứt hết.  Rồi đến phần Pālī xiển minh, tương tự như trên, 

từ Nhân Duyên cho đến Bất Ly Duyên.  Và như thế, tuần tự tu học theo từng phần cho 

đến phần Chú Giải và lời giải thích, là phần cuối cùng.  

Đây là phương pháp tu học thứ nhất (là phương pháp tu học theo thứ tự mỗi Chủ 

Đề trong quyển Kinh đã có hiện bày).    

 

II.   Học từng mỗi Duyên theo thứ tự hạn định của mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi một Duyên theo thứ tự mỗi Chủ Đề trong năm 

Chủ Đề (như điều một của phương pháp thứ nhất) sắp thành việc tu học tuần tự, như 

sau: 
 

1.  Chú Giải và lời giải thích. 

2.  Theo phần Pāli xiển thuật và lời dịch. 

3.  Theo phần Pāli xiển minh và lời dịch, cùng với việc phân tích Câu và nội   

dung Chi Pháp (chỉ loại trừ sự việc liên quan với phần Duyên Hiệp Lực). 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    9   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4.  Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, 

Thời và Mãnh Lực. 

5.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

6.  Duyên Hiệp Lực (Ghatanā). 

-  Tấu Hợp (Sabhāga):   trình bày phần cuối của “Phân tích Giai Đoạn Vấn 

Đề” trong từng mỗi Duyên. 

-  Hiệp Lực (Ghatanā):  trình bày phần cuối của “Duyên xiển minh” trong 

từng mỗi Duyên. 
 

Việc tu học trường hợp Duyên Hiệp Lực (Tấu Hợp – Hiệp Lực) cũng nên nhìn 

theo nền tảng của phần Pāli phụ lục của quyển Kinh này để làm phát sanh sự hiểu biết 

một cách rõ ràng. 

Ví như việc tu học Nhân Duyên theo trường hợp của phần “Chú Giải và lời giải 

thích” cho chấm dứt hết. Rồi tiếp theo là việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên 

xiển thuật” v.v. cho đến việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên Hiệp Lực” là 

chấm dứt việc tu học trọn vẹn của phần Nhân Duyên.  

Đây là phương pháp tu học theo phương pháp thứ hai. 

 

III.   Học từng mỗi Giống (hoặc từng mỗi một nhóm) theo thứ tự hạn định 

của mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi Giống (nhóm) theo thứ tự Chủ Đề trong Kinh 

sách đã hạn định (như Chủ Đề theo phương pháp thứ hai) tương tự với việc tu học 

từng mỗi một Duyên trong phương pháp thứ hai vậy.  Tuy nhiên sẽ thay đổi việc tu 

học kể từ Duyên thứ nhất mãi cho đến Duyên thứ hai mươi bốn, với việc bắt đầu tu 

học kể từ mười lăm Duyên hiện hữu trong “Giống Câu Sanh” (Sahajātajāti) cho 

chấm dứt trước.   Rồi tiếp theo là đi đến việc tu học tám Duyên hiện hữu trong “Giống 

Cảnh” (Ārammanajāti) mãi cho đến một Duyên hiện hữu trong Giống cuối cùng là 

“Giống Dị Thời Nghiệp” (Nānakkhanikammajāti) là chấm dứt việc tu học theo 

phương pháp thứ ba. 

Với tu học theo phương pháp thứ ba này, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết rộng lớn 

và dễ dàng trong việc suy nghĩ đến Duyên Hiệp Lực. 

Lại nữa, việc tu học phương pháp thứ hai, là đặc biệt thích hợp cho Học Giả 

muốn được thấu triệt một cách chi tiết hết tất cả từng mỗi Duyên, sẽ làm phát sanh sự 

hiểu biết tương quan tiếp nối mà không gián đoạn, và không phát sanh sự lẫn lộn hoặc 

nghi ngờ trong việc nghĩ đến Duyên Hiệp Lực.  Vì lẽ việc tu học cho đến phần cuối 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    10   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

cùng từ nơi việc tu học đầy đủ chi tiết ở phần trước đó.  Còn việc tu học phương pháp 

thứ ba đặc biệt đối với Học Giả nghĩ đến Duyên Hiệp Lực không cần phải nhớ đến tên 

gọi của cả hai mươi bốn Duyên, và làm cho nhìn thấy Trạng Thái giống nhau và khác 

nhau của từng mỗi Duyên một cách rõ ràng và chính xác. 
 

 

  -----------------00000-----------------  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

http://giaothuy.namdinh.gov.vn/Home/clb/2013/394/Tho-xuan-dang-Dang.aspx


ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    11   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

Namo  Tassa  Bhagavato  Arahato  Sammāsambuddhassa 

Cung Kính Đức Thế Tôn - Ứng Cúng - Chánh Đẳng Giác 

------------------------------------------ 

Mahāpatthānasādhippāyasarūpatthanissaya 

Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú 

-------------------------------------------- 

 

BUDDHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT 

 

Vicittadhammavadannum          Paramatthapāranatgum 

Hanaripum  nayavidum             Vandāmi sirasā garum. 
 

Đệ tử có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh, xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Đẳng Giác, Giáo chủ 

nhân loại, Bậc Toàn Trí thuyết giảng phân tích Chánh Pháp một cách tỷ mỷ tốt đẹp.  

Ngài đã đạt đến tột cùng của bờ an vui là Pháp Siêu Lý.  Ngài đã sát trừ hoàn toàn 

phiền não (kilesa) là chủ các pháp nghịch.  Ngài có trí tuệ thông suốt Pháp Siêu Lý 

một cách vẹn toàn. 
 

Antam jātijarādīnam                   Akāsi dupaduttamo 

Anekassāhacittena                      Assāsentam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, bậc chí thượng hơn cả loài hữu tình hai chân. Với 

sự dũng mãnh của Tâm Lực, Ngài đã diệt trừ tất cả mọi khổ đau, về sanh, già, đau, 

chết, v.v. Ngài đã ban phát nguồn sinh lực vi diệu. 
 

Nudeti rāgacittāni                        Nudāpeti param janam 

Nuna attham manussānam         Nusāsantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, Ngài đã giảng dạy đối với tất cả chúng sanh, với ý 

nghĩa trau chuốt, thường làm diệt mất tất cả Tâm hằng hiện hữu sự tham ái.  

 

DHAMMAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP 
 

Atthobhāsehi  jutantam                     Lilāpadasatārakam 

Malahantam  dhammacandam        Vandāmi  sirasādaram. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    12   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Pháp chói sáng với nội dung 

thâm sâu, kết hợp với sự quyến rũ của các câu Pháp lớn nhỏ, xinh đẹp như một vì sao, 

sáng tỏ như vầng trăng sáng sạch mây mờ. 
 

Vantarāgam vantadosam                Vantamoham vantapāpam 

Vantabālā micchadinnam               Vantatantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, Giáo Pháp có năng lực diệt trừ mọi tham ái, sân 

hận, si mê, xa lìa mọi điều tội lỗi, điều xấu ác, và tà kiến. 
 

Tāresi sabbasattānam                     Tāresi oramatīram 

Tārentam mokkhasamsāram          Tārentantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp có năng lực làm cho tất cả chúng 

sanh được vượt thoát khỏi mọi phiền não và khổ đau; có năng lực làm cho tất cả 

chúng sanh vượt thoát khỏi Tứ Bộc Lưu, vượt thoát khỏi bờ này đến bờ kia, vượt thoát 

khỏi vòng sanh tử luân hồi và cho đi đến chứng đạt Níp Bàn. 
 

Lito yo sabbadukkhesu                    Likkhite pitakattaye 

Limpittepi suvannena                       Likkhantantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp đã được các bậc Giáo Thọ A La 

Hán tiền bối soạn thảo khắc ghi vào những mảnh vàng lá, làm thành Tam Tạng để cho 

hàng hậu bối có được học hỏi tu tập,và xin trí kính lễ Pháp Học và Pháp Hành.   

 

SANGHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG 
 

Aggasāra  dhammathitim                Bhaggamānajayasirim 

Aghamigim  hanajivim                    Vandāmya  samghakesarim. 
 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Thánh Tăng, bậc đã kiên trì an trú 

trong cùng tột cốt lõi bản thể Pháp.  Bậc đã chiến thắng và kết hợp với điều an lành.   

Bậc đã tiêu diệt hết mọi Pháp đối nghịch là các Pháp Phiền Não cùng với Mạn tùy 

miên đã được đoạn trừ, ví như sư tử dũng mãnh đã sát tử mọi loài nai vậy. 
 

Tosento devamanussānam             Tosento dhammadesapi 

Toseti dutthacittāni                         Tosentantam namāmiham. 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    13   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo hằng làm cho Chư Thiên và Nhân 

Loại luôn được an vui trong Thiện Pháp.  Là bậc trình bày Giáo Pháp với Pháp Học, 

Pháp Hành và Pháp Thành dẫn đến phát sanh sự vui mừng thỏa thích hoan hỷ trong 

Nhân Loại.  Là bậc làm cho người có Tâm Bất Thiện, với Tâm bị gây tổn hại bởi 

những điều xấu ác, cho được phục thiện và có khả năng đi đến làm cho suy giảm và 

diệt trừ mọi điều xấu ác.  Là người hằng làm cho Tứ Phật đồ chúng được hoan hỷ an 

vui trong Tam Vô Lậu Học.   
 

Sāsanam sampaticchannam          Sāsanantam sivam rammam 

Sāsanam anusāseyyam                  Sāsanantam namāmiham. 
 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo đã hướng dẫn Giáo Pháp mà Đức 

Phật đã khéo giảng dạy cho đi đến tốt đẹp, làm thành Pháp Độ Nhân 

(Niyyanikadhamma),  dẫn dắt tất cả chúng sanh chặt đứt ái dục thúc phược và chứng 

đạt Níp Bàn, là Pháp an vui tuyệt đối một cách xác thực.  Là bậc hằng luôn hướng dẫn 

dạy bảo Giáo Pháp, hằng dẫn dắt Giáo Pháp cho được tiếp nối mãi, cho trở thành di 

sản bất tử được truyền thừa lại mãi mãi cho thế hệ mai sau.    

 

ĀCARIYAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ 
 

Dhirānadhīrasetthantam               Silāghasīghanānikam 

Hitāvaham  mahātheram              Panāmya  mama  āceram. 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Tôn Sư Đại Trưởng Lão 

Bhaddantanānika  (Ngài là Tăng Trưởng của thủ đô nước Miến Điện).  Ngài là Tôn 

Sư của bần đạo, là một bậc trí thức thông tuệ trong tất cả những bậc trí thức thông tuệ.  

Ngài là bậc có trí tuệ xảo diệu đáng ca ngợi.  Ngài dẫn dắt phần lợi ích thế gian và 

siêu xuất thế gian đến tất cả mọi hạng người. 

 

PATINNĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN 

 

Yācitoham karissāmi                    Sissaganehi  sādhukam 

Mahāpatthānanissayam               Deyyabhāsāya  dullabham. 

 

Bần đạo có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh 

Pháp Quang Minh xin soạn tác kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược 

Nội Dung Đại Phát Thú” với lòng từ ái, thể theo sự yêu cầu của tất cả bậc học giả. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    14   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Yam nissayam susankhatam         Sudhāriya bhisundaram 

Tam sadāppapannānampi            Vuddhim pāpeti tankhane. 

 

Bần đạo soạn tác hai bộ kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược 

Nội Dung Đại Phát Thú” này có chất lượng ví như vật thực ở cõi Thiên Giới 

(sudhābhojana  –  tiên thực), sẽ thường luôn tăng trưởng trí lực ngay cả với người 

thiểu trí trong khi tinh cần học tập. 

 

-----------------00000---------------- 

 

 

PATTHANAKĀRA  -  LỜI SỞ NGUYỆN 

 

Abhivaddhantu  me pannā          Saddhā sati  samādhayo 

Parakkamo  lokassāda                Bodhayatthāna param param 

 

Xin cho Tín, Tấn, Niệm, Định và Tuệ của bần đạo luôn được tăng trưởng, ngõ 

hầu đem lại hữu ích đến Tuệ Giác trong thời vị lai.  Đó là niềm ước muốn cao quý 

nhất của Thế Giới Hữu Tình. 
 

Apattham yāva buddhattam        Pannādhikam bhavāmiham 

Jātisarananikova                         Jetthasettho nirantaram 

 

Bao giờ “Tuệ Chí Thượng Giác Hữu” (Pannādhikabuddhabhāva) của bần đạo 

vẫn chưa được đạt thành kết quả,  thì xin nguyện cho bần đạo được chứng đắc ở trong 

kiếp sống có được “Truy Niệm Trí” (Anussarananāna) thanh cao cùng tột, luôn suốt 

mãi với thời gian lâu dài. 
 

Na  jānāmīti  vacanam                Na kathemi  kudācanam 

Yam loke atthi tam sippam          Sabham jānāmi sādhukam 
 

Bất luận trong kiếp sống nào, hữu nào, thì xin cho bần đạo không có nghe nói đến 

lời nói rằng “không biết chi, không biết chi”, về tên gọi của bất luận nghệ thuật nào 

trong Thế Gian nầy, và xin nguyện cho bần đạo đều được liễu tri hết tất cả. 
 

Sutamattena  yā bhāsā                 Samvijjanti anappakā 

Tāsu cheko bhaveyyāmi               Aggappatto susīlavā 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

   
    15   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Bất luận có một loại ngôn ngữ nào, cho dù chỉ là được nghe nói đến, thì cũng xin 

cho bần đạo có được Trí Tuệ để rõ biết hết tất cả các loại ngôn ngữ đó, và cùng tột, 

xin cho bần đạo được thành người có Giới Hạnh thanh cao. 

 

Natthi natthīti vacanam             Dehi dehīti kulanam  

Kudācanam na sunomi              Navadeyyāmi so aham 

 

Xin cho bần đạo không có được nghe nói đến lời nói rằng “không có, không có”,  

và xin cho bần đạo không phải nói đến với lời nói rằng “xin hãy bi mẫn xả thí”.   

 

Kareyyam  gāravam  garum        Māneyyam mānanāraham 

Vandeyyam  vandanāraham       Pūjeyyam pūjanāraham 

 

Xin cho bần đạo được tôn trọng đến bậc đáng tôn trọng, xin cho bần đạo được tôn 

kính đến bậc đáng tôn kính, xin cho bần đạo được lễ bái đến bậc đáng lễ bái, và xin 

cho bần đạo được cúng dường đến bậc đáng cúng dường. 

 

Abhijjhā issā maccheva               Micchāditthīhi pūpato 

Mānakodhā kāmalokā                Yāpyarogū gato sadūti  

  

Xin cho bần đạo được xa lìa tách khỏi các Ác Pháp, là cừu hận, tật đố, lận sắt, tà  

kiến, kiêu mạn, phẫn nộ, và sự rung động trong mọi Dục công đức, và trong tất cả 

bệnh tật ốm đau, và xin cho không có nhầm lẫn, lẫn lộn trong suốt mọi thời gian. 

 

NIGAMAGĀTHĀ  -  BÀI KỆ TÓM TẮT 

 

Nattham patto ayam gantho         Deyyabhāsāya  sankhato   

Tidullabho  bhisundaro                Sādhūhi atimānito 

 

Với bộ Kinh sách “Đại Phát Thú”  và  “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại 

Phát Thú”  do bần đạo đã soạn tác, quả là một bộ Kinh sách rất khó liễu tri và là bộ 

Kinh sách rất có giá trị, là nơi đáng được hoan hỷ duyệt ý với những người có đức 

hạnh, đã được kết thúc chỉ là bấy nhiêu đây. 
 

---------------------00000--------------------- 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    16   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI BỐN 

VIPĀKAPACCAYA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

VIPĀKAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

“Vipākācattāro khandhā arūpino annamannam Vipākapaccayena paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Vipākapaccaya – Dị Thục Quả Duyên”,  thì loại Duyên đó 

được Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

“Vipākā cattāro khandhā arūpino annamannam Vipākapaccayena paccayo”-   

Tứ  Danh Uẩn Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau, hoặc đối 

với nhau, với mãnh lực Dị Thục Quả  Duyên.  

Tức là, 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp, vào thời Tái Tục và Bình 

Nhựt làm duyên giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau, hoặc đối với nhau, với mãnh lực 

Dị Thục Quả Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pāli của Vipākapaccaya – 

niddesa – Dị Thục Quả Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bầy cả hai Câu ở phần 

Niddisitabba – Giải Thích (Câu nầy được đưa lên trình bầy trước tiên) và 

Nidassanākāra – Giải Ngộ (Câu nầy trình bầy làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh.   

Theo phương pháp Pāli điều thứ nhất:  Vipākā cattāro khandhā arūpino làm 

Kattupada: Câu Chủ Từ trình bầy cho biết đến Pháp Năng Duyên, là: một hoặc ba 

hoặc hai Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp. 

Annamannam annamannassa làm Kammapada: trình bầy đến người bị tạo tác 

(thực hiện), hoặc làm Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở 

Duyên, là một hoặc ba hoặc hai Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 

38 Tâm Sở phối hợp. 



DUYÊN THỨ MƯỜI BỐN:  VIPĀKAPACCAYA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

   
    17   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ghi chú:   [Khi trình bầy về sự việc hiện bầy một cách rõ ràng của Tứ Danh Uẩn Dị 

Thục Quả, như là trong sát na hiện bầy của cả hai Danh và Sắc của loài kiến, loài 

mối, loài chó, nhân loại, Chư Thiên và Chư Phạm Thiên ở phần được thấy và được 

nghe một cách tốt đẹp, hoặc là không được thấy và không được nghe, thì thể theo 

phương thức mà đã được đề cập đến rồi.   

Ở tại đây, việc hiện bầy rõ ràng của Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả, với từ ngữ Dị 

Thục Quả, là cũng được nói đến một cách tương tự.  Tuy nhiên, về Thực Tính thì lại 

hiện bầy không giống nhau, tỷ như có hai người cùng đào đất, một người đào gặp 

được vàng ròng, và một người đào chỉ gặp toàn là đất.  Tại đây, sẽ nói rằng cả hai 

đều được thọ lãnh quả với nhau, tuy nhiên về phần tốt đẹp là khi gặp được vàng ròng.  

Đối với câu chuyện vàng ròng, việc Thẩm Tấn quán sát vàng ròng là Thực Tính đã 

được hiện bầy lên ở phần tốt đẹp.  Tuy nhiên, trong sát na đang đào đất đó, thì cảnh 

Xúc của cả hai người đều giống như nhau là sự cứng rắn, nhưng khi quả hiện bầy lên 

thì lại khác nhau; về phía được vàng ròng là Thẩm Tấn Hỷ Thọ, và phía chỉ là đất lại 

là Thẩm Tấn Xả Thọ. 

Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả đó, như đã được hiểu biết là đề cập đến 36 Tâm Dị 

Thục Quả 38 Tâm Sở; nhưng cũng cần được thấu hiểu một cách rõ ràng về Tứ Danh 

Uẩn Dị Thục Quả đã được hiện bầy tại nơi đâu, thì xin giải thích cho được sáng tỏ là 

Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả sẽ hiện bầy một cách rõ ràng trong Lộ Trình tiếp nối theo 

sau đây, là: Hữu Phần Quá Khứ (Atītabhavanga), Hữu Phần Rúng Động 

(Bhavangacalana), Hữu Phần Dứt Dòng (Bhavangupaccheda), Khai Ngũ Môn 

(Pancadvārāvajjana), Nhãn Thức (Cakkhuvinnāna), Tiếp Thâu (Sampaticchana), 

Thẩm Tấn (Santīrana), Đoán Định (Votthabbana), bảy sát na Đổng Lực (Javana), 

Na Cảnh (Tadālambana), Na Cảnh (Tadālambana), Hữu Phần (Bhavanga), và Tứ 

Danh Uẩn Dị Thục Quả hiện bầy như thế vậy. 

Trong phần đoạn đầu nầy, Đức Phật đã khải thuyết vẫn chưa trọn đủ về Pháp 

Năng Duyên, và như thế nếu Ngài khải thuyết là như thế nầy: 12 Tâm Bất Thiện, 8 

Tâm Đại Thiện, thì cũng nên hiểu biết là việc giảng dạy như vậy vẫn chưa trọn đủ.  

Nếu có sự vấn hỏi “Vì sao không giảng dạy cho được trọn đủ ?” thì phải trả lời rằng 

“Là vì Ngài có lập ý trình bầy Pháp ở phần đoạn sau, và phần đoạn sau được gọi là 

phần có nội dung vẫn còn dư sót (Sāvasesanaya – Phần chưa hoàn bị) như lập ý trình 

bầy là: “Vipākā cattāro khandhā arūpino annamannam Vipākapaccayena 

paccayo”.    

Và như thế, việc trình bầy Pháp mà có nội dung vẫn còn dư sót, là chỉ việc trình 

bầy Pháp Sở Duyên, là chỉ có trình bầy duy nhất ở phần Danh Pháp, không có trình 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    18   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

bầy đến phần Sắc Pháp như là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, và không thể vào kết 

hợp với phần đoạn đầu được, bất luận trường hợp nào. 

Và như thế, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục là Pháp Sở Duyên của Dị Thục Quả 

Duyên, tuy nhiên ở trong phần Duyên xiển minh nầy, Đức Phật không thuyết giảng 

cho trọn đủ, và chỉ thuyết giảng một cách chưa hoàn bị (Sāvasesanaya – Phần chưa 

hoàn bị), là vẫn còn dư sót, thuyết vẫn chưa hết Pháp Sở Duyên.]    
     

Vipākapaccayena làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến mãnh 

lực đặc biệt của Dị Thục Quả Duyên, trong mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp 

đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Dị Thục Quả Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

Paccayo làm  Kiriyāpada:  Câu Thuật Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Trong phần Dị Thục Quả Duyên xiển minh đây, Pháp làm Sở Duyên chỉ có một 

loại là Danh Pháp, mà sự thật là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục cũng làm được Pháp 

Sở Duyên, như có hiện bầy ở trong Giai Đoạn Vấn Đề như sau:  

“Vipākābyākato eko khandho tinnannam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Vipākapaccayena paccayo” – Một  Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Ba Uẩn và Sắc Tâm xuất sinh xứ với mãnh lực Dị Thục Quả 

Duyên. 

“Patisandhikkhane vipākābyākato eko khandho tinnannam khandhānam 

katattā ca rūpānam Vipākapaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái Tục, một Uẩn Vô 

Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Uẩn và Sắc Tái Tục với mãnh 

lực Dị Thục Quả Duyên.  

Tuy nhiên lại không có trình bầy ở trong phần Dị Thục Quả Duyên xiển minh, là 

cũng do bởi việc trình bầy theo phần  Sāvasesanaya – Phần chưa hoàn bị, có nghĩa là  



DUYÊN THỨ MƯỜI BỐN:  VIPĀKAPACCAYA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

   
    19   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

phần thuyết giảng có nội dung vẫn còn dư sót.  

 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ 

DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 
 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Pahāyakapahāātabbabhāvena annamannaviruddhānam kusalākusalānam 

pākāti = Vipākā” –  Pháp mà làm thành quả của Thiện và Bất Thiện, ở phần đối lập 

lẫn nhau theo sự việc hình thành “Pahāyadhamma – Pháp Truất Bãi”(*)  và  

“Pahātabbadhamma – Pháp Xả Đoạn” (#), gọi là Dị Thục Quả. 
  

[(*) Pahāyadhamma: Pháp Truất Bãi (Pháp Thiện – Kusaladhamma)]  

[(#) Pahātabbadhamma: Pháp Xả Đoạn (Pháp Bất Thiện – Akusaladhamma)]  
 

(Và) “Sāvajja anavajjabhāvena vā kanhasukkabhāvena vā annamannavisitthā 

– nam kusalākusalānam pākāti = Vipākā – (Hoặc là) Pháp mà làm thành quả của 

Thiện và Bất Thiện một cách đặc thù dị biệt lẫn nhau theo sự việc hình thành 

“Sāvajjadhamma – Pháp Khiển Trách” (*) và “Anavajjadhamma – Pháp Bất Khiển 

Trách” (#)  hoặc theo sự việc hình thành Pháp đen và Pháp trắng, gọi là Dị Thục Quả.  
   

[(*) Sāvajjadhamma: Pháp Khiển Trách, là có tội lỗi.]  

[(#) Anavajjadhamma: Pháp Bất Khiển Trách, là không có tội lỗi.]  
  

(Và)  “Vipāko ca so paccayo cāti = Vipākapaccayo” – Chính quả dị thục làm 

duyên, mới gọi là Dị Thục Quả Duyên. 

(Và)  “Vipaccayabhāvena paccayo upakārakoti = Vipākapaccayo”  (Hoặc)  

“Gọi là Dị Thục Quả Duyên, bởi do có nội dung là giúp đỡ ủng hộ bằng cách làm cho 

thành tựu”.    

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

Dị Thục Quả Duyên, tức là quả dị thục, đó là quả của Nghiệp Thiện và Nghiệp 

Bất Thiện, và lại đi đến để làm nhân làm quả lẫn nhau; có ý nghĩa là, chính ngay dị 

thục quả nầy vừa làm Pháp Năng Duyên vừa làm Pháp Sở Duyên lẫn nhau, luôn cả 

giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Nghiệp Tái Tục và Sắc Tâm.  Có nghĩa là, trong một sát 

na sanh khởi của Tâm Dị Thục Quả là có Tâm Sở phối hợp với luôn cả Sắc Nghiệp 

Tái Tục và Sắc Tâm.  Tại nơi đây, Tâm Dị Thục Quả và Tâm Sở mà được gọi là Tứ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    20   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Danh Uẩn đó, được làm thành cả Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau, còn Sắc Nghiệp 

Tái Tục và Sắc Tâm chỉ làm được duy nhất là Pháp Sở Duyên và không thể làm Pháp 

Năng Duyên được.  

Tâm Dị Thục Quả nầy, chẳng phải là loại Tâm phải làm cho sanh khởi, vì lẽ, đó 

là Tâm ở phần quả từ nơi Nghiệp Thiện và Nghiệp Bất Thiện; do đó, Nghiệp Thiện 

hoặc là Nghiệp Bất Thiện là Pháp cần phải cố gắng làm cho sanh khởi; còn Dị Thục 

Quả, đó là Pháp không cần phải làm cho sanh khởi.  Nếu có Nghiệp Thiện, Nghiệp 

Bất Thiện mà làm thành nhân rồi, thì Dị Thục Quả là quả chắc chắn là phải có, và 

Tâm Dị Thục Quả nầy là loại Tâm tĩnh lặng, không hiện bầy bất luận một trạng thái 

nào, là loại Tâm không có sự tinh cần nỗ lực, và là loại Tâm có năng lực yếu đuối.  

Khác với Tâm Bất Thiện, Tâm Thiện và Tâm Duy Tác, Tâm Dị Thục Quả sẽ được 

hiện bầy một cách rõ ràng là chỉ trong sát na ngủ nghỉ, vì lẽ trong sát na đó thì những 

Tâm khác không có sanh khởi, chỉ có thể là Tâm Hữu Phần khởi sanh, và chính đó là 

Tâm Dị Thục Quả vậy.  Còn thời gian ngoài ra, mặc dù quả thật là Tâm Dị Thục Quả 

có sanh khởi nhưng lại không hiện bầy một cách rõ ràng, vì lẽ ngay trong sát na đó, 

Tâm khởi sanh thành Lộ Trình, đôi khi là Thiện, cũng có khi là Bất Thiện, do đó chỉ 

số hiện bầy của Tâm Thiện, Tâm Bất Thiện, và Tâm Vô Ký mới nhiều hơn là Tâm Dị 

Thục Quả.   

Như đã có đề cập đến, Tâm Dị Thục Quả nầy, là loại Tâm có năng lực yếu đuối, 

không có sự tinh cần nỗ lực, chẳng giống như những loại Tâm khác; do đó, Tâm Sở 

sanh khởi phối hợp với Tâm Dị Thục Quả nầy, cũng nương theo đó mà có năng lực 

yếu đuối, chẳng giống như những Tâm Sở câu sanh với Tâm Thiện, Tâm Bất Thiện và 

Tâm Duy Tác.  Còn Sắc Nghiệp Tái Tục và Sắc Tâm mà sanh từ nơi Tâm Dị Thục 

Quả nầy cũng đồng tương tự, tức là không hiện bầy bất luận một trạng thái nào, duy 

chỉ có trạng thái sanh khởi tĩnh lặng mà thôi, là như vậy, cũng do chính bởi mãnh lực 

của Dị Thục Quả Duyên.  Khác với Sắc Tâm sanh từ nơi Tâm Thiện, Tâm Bất Thiện, 

và Tâm Duy Tác, vì lẽ Sắc Tâm mà sanh từ những loại Tâm nầy thường có trạng thái 

hiện bầy cho được nhìn thấy một cách rõ ràng.   

Dị Thục Quả mà làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Dị Thục Quả đây, Ngài tỷ dụ 

ví như sự già sanh khởi đến tất cả mọi người.  Sự già đây, là việc mà tất cả mọi người, 

không một ai mà ưa thích, và chẳng phải tinh cần nỗ lực hoặc làm cho sanh khởi.  Tuy 

nhiên, sự già nầy, lại thường sanh khởi đến cùng khắp với tất cả mọi người, không thể 

nào loại bỏ được.  Tất cả sự việc nầy, là cũng do bởi sự già là Pháp Quả sanh từ nơi 

chính cái Nhân là “Jāti – Sanh”.  Nếu đã có Nhân Sanh, tức là sự sanh thì già chắc 

chắn là phải có, và trong sự già đó lại làm thành nhân làm thành quả hỗ tương lẫn 



DUYÊN THỨ MƯỜI BỐN:  VIPĀKAPACCAYA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

   
    21   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nhau. Tức là, già ở trong giai đoạn đầu làm nhân giúp đỡ ủng hộ cho sanh sự già thêm 

nhiều lên ở trong giai đoạn sau.  Sẽ được nhìn thấy, là từ khi trẻ sơ sinh ra khỏi bụng 

người Mẹ, thì sự già đã dính theo trẻ sơ sinh ấy rồi. Tuy nhiên, sự già nầy, là một việc 

khó mà biết được, vì lẽ đó là Pháp tĩnh lặng và vô cùng vi tế.  Và rồi lâu dần với thời 

gian, trẻ sơ sinh từ từ phát triển to lớn lên, cũng có ý nghĩa là sự già trong giai đoạn 

đầu làm thành năng lực giúp đỡ ủng hộ cho sự già sanh khởi tuần tự trong giai đoạn 

sau.   

Hoặc một trường hợp khác nữa, tỷ như với người cao niên thì tóc đã biến đổi từ 

mầu đen trở thành mầu trắng, và trước tiên là, ở trong giai đoạn đầu chỉ là trắng một 

chút ít, tiếp đến là mầu trắng của tóc sẽ từ từ hiện bầy nhiều lên và cho đến bạc trắng 

khắp cả đầu; do đó, chính mầu trắng chỉ là chút ít ở trong giai đoạn đầu làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ cho sanh mầu trắng nhiều lên ở trong giai đoạn sau, thì sự già đây, 

cũng tương tự cùng một thể loại như vậy. 

Điều tỷ dụ nầy được nêu lên như thế nào, thì Dị Thục Quả Duyên đây cũng tương 

tự như vậy, tức là Pháp mà thành Dị Thục Quả thường làm Năng Duyên và Sở Duyên 

hỗ tương lẫn nhau, như là Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả đồng cùng sanh chung với nhau.  

Khi một Uẩn làm Năng Duyên thì ba Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại cùng với Sắc 

Tâm làm thành Sở Duyên.  Và khi hai Danh Uẩn làm Năng Duyên thì hai Danh Uẩn 

Dị Thục Quả còn lại cùng với Sắc Tâm làm thành Sở Duyên.  Còn trong thời Tái Tục 

thì Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả luân chuyển làm Năng Duyên và Sở Duyên hỗ tương 

lẫn nhau, và Sắc Nghiệp Tái Tục thì làm Sở Duyên.  Sự việc Pháp Dị Thục Quả làm 

duyên giúp đở ủng hộ hỗ tương đối với Pháp Dị Thục Quả, và làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, như đã được giải thích như trên, mới được 

gọi là Dị Thục Quả Duyên.  

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 

CỦA DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

Trong Dị Thục Quả Duyên xiển thuật đây, trình bầy tóm lược ba thể loại Nội 

Dung hiện hữu như sau: 

Dị Thục Quả Duyên có Danh làm Năng Duyên, và Danh Sắc làm Sở Duyên. 

Tuần tự trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu trong Dị Thục Quả Duyên, như sau: 
 

1.   Pháp Dị Thục Quả Năng Duyên (Vipākapaccayadhamma):   Tứ Danh Uẩn 

Tái Tục Bình Nhật, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp, giúp đỡ ủng hộ hỗ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    22   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

tương lẫn nhau trong Cõi Tứ Uẩn, và Sắc Tâm với Sắc Nghiệp Tái Tục trong Cõi Ngũ 

Uẩn, làm thành Dị Thục Quả Năng Duyên.  
 

2.   Pháp Dị Thục Quả Sở Duyên (Vipākapaccayuppannadhamma):  Tứ Danh  

Uẩn Tái Tục Bình Nhựt, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp mà hiện hành 

một cách đối nghịch từ nơi hỗ tương lẫn nhau, hoặc là 13 Sắc Tâm Dị Thục Quả (trừ 2 

Sắc Biểu Tri - Vinnatti) (*), Sắc Nghiệp Tái Tục, làm thành Dị Thục Quả Sở Duyên. 
 

[(*) Trừ 2 Sắc Biểu Tri là vì Tâm Dị Thục Quả không có khả năng làm duyên cho 

Sắc Biểu Tri sanh khởi được, chỉ sanh được duy nhất phần Sắc phổ thông mà thôi.]   
 

3.   Pháp Dị Thục Quả Địch Duyên (Vipākapaccanikadhamma):  Tứ Danh Uẩn 

Thiện, Bất Thiện và Duy Tác, là 21 Tâm Thiện, 12 Tâm Bất Thiện, 20 Tâm Duy Tác, 

52 Tâm Sở phối hợp, hoặc là Sắc Tâm mà sanh từ nơi Thiện, Bất Thiện, Duy Tác, Sắc 

Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp 

Bình Nhựt, làm thành Dị Thục Quả Địch Duyên.         

 

PHÂN TÍCH DỊ THỤC QUẢ DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Dị Thục Quả Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của 

Pháp làm thành Dị Thục Quả Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái: chỉ có một loại duy nhất là việc làm thành quả của Thiện 

và Bất Thiện cùng với sự tĩnh lặng và xa lìa khỏi sự nỗ lực lo lắng (Dị Thục Quả 

- Vipāka).  

* Rằng theo Giống: là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Mãnh Lực: có  hai  loại mãnh lực, là  Mãnh Lực  Xuất  Sinh 

(Janakasatti) và Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti). 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt duy nhất chỉ có một câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và ở phần câu sau 

cũng có một câu duy nhứt, cũng là Câu Vô Ký một cách tương tự, như sau đây: 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI BỐN:  VIPĀKAPACCAYA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

   
    23   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU VÔ KÝ  
 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Vipākapaccayena paccayo” -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Dị Thục 

Quả Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Dị Thục Quả Năng Duyên, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm 

Sở phối hợp, ở thời Tái Tục và Bình Nhựt, giúp đỡ ủng hộ hỗ tương lẫn nhau; và giúp 

đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm và Sắc Nghiệp Tái Tục. 

Pháp Vô Ký làm Dị Thục Quả Sở Duyên, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở 

phối hợp, ở ngay sát na không làm được Pháp Năng Duyên, Sắc Tâm (trừ 2 Sắc Biểu 

Tri) và Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

  1/ “Vipākābyākato eko khandho tinnannam khandhānam cittasamutthānānan 

- ca rūpānam Vipākapaccayena paccayo” -  Một Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với ba Uẫn và Sắc Tâm mà có Tứ Danh Uẩn làm xuất sinh xứ, với 

mãnh lực Dị Thục Quả Duyên.  

Tại đây, bất luận một Danh Uẩn Dị Thục Quả nào, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 

38 Tâm Sở phối hợp, ở trong thời Bình Nhựt, làm Dị Thục Quả Năng Duyên.  Ba 

Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp và 

Sắc Tâm Dị Thục Quả, làm Dị Thục Quả Sở Duyên. 

 

  2/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa cittasamutthānānanca rūpānam Vipākā 

– paccayena paccayo” -  Ba Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Uẩn và Sắc 

Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Dị Thục Quả Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối 

hợp, ở trong thời Bình Nhựt, làm Dị Thục Quả Năng Duyên.  Một Danh Uẩn Dị Thục 

Quả còn lại, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Tâm Dị Thục 

Quả. 

 

3/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam cittasamutthānānanca rūpānam 

Vipākapaccayena paccayo” -  Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Uẩn và  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    24   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Dị Thục Quả Duyên. 

   Tại đây, hai Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở 

phối hợp, ở trong thời Bình Nhựt, làm Dị Thục Quả Năng Duyên.  Hai Danh Uẩn Dị 

thục Quả còn lại, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Tâm Dị  

Thục Quả, làm Dị Thục Quả Sở Duyên. 

 

   4/ “Patisandhikkhane vipākābyākato eko khandho tinnannam khandhānam 

katattā ca rūpānam Vipākapaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái Tục, một Uẩn Vô 

Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Uẩn và Sắc Tái Tục với mãnh 

lực Dị Thục Quả Duyên. 

Tại đây, bất luận một Danh Uẩn Dị Thục Quả nào, tức là 19 Tâm Tái Tục, 35 

Tâm Sở phối hợp, ở trong thời Tái Tục, làm Dị Thục Quả Năng Duyên.  Ba Danh Uẩn 

Dị Thục Quả còn lại, tức là 19 Tâm Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái 

Tục, làm Dị Thục Quả Sở Duyên. 

 

   5/ “Tayo khandhā ekassa khandhassa katattā ca rūpānam Vipākapaccayena 

paccayo” -  Ba Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Uẩn và Sắc Tái Tục với 

mãnh lực Dị Thục Quả Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 19 Tâm Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp, 

ở trong thời Tái Tục, làm Dị Thục Quả Năng Duyên.  Một Danh Uẩn Dị Thục Quả 

còn lại, tức là 19 Tâm Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm Dị 

Thục Quả Sở Duyên.  
  

  6/ “Dve khandhā dvinnam khandhānam katattā ca rūpānam 

Vipākapaccayena paccayo” -  Hai Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Uẩn và 

Sắc Tái Tục với mãnh lực Dị Thục Quả Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 19 Tâm Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, ở trong thời Tái Tục, làm Dị Thục Quả Năng Duyên.  Hai Danh Uẩn Dị Thục 

Quả còn lại, tức là 19 Tâm Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm 

Dị Thục Quả Sở Duyên. 
 

  7/   “Khandhā vatthussa Vipākapaccayena paccayo” -  Uẩn làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Dị Thục Quả Duyên.  Có nghĩa là Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật Tái Tục với mãnh lực Dị Thục Quả Duyên. 

Tại đây, 1, 2, 3, hoặc Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 15 Tâm Tái Tục Cõi Ngũ  

Uẩn, 35 Tâm Sở phối hợp, ở trong thời Tái Tục, làm Dị Thục Quả Năng Duyên.  Ý  



DUYÊN THỨ MƯỜI BỐN:  VIPĀKAPACCAYA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

   
    25   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Vật Tái Tục làm Dị Thục Quả Sở Duyên. 

Ghi chú: Trong Cõi Tứ Uẩn, loại trừ Sắc Tâm ở phần Pháp Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli, thì Abyākato dhammo ở trong thời Tái Tục có chi Pháp 

là 1 – 2 – 3 Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả khởi sanh, 38 Tâm 

Sở phối hợp, làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa ở trong thời Tái Tục có chi Pháp là 3 – 2 – 1 Danh Uẩn 

Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm 

Dị Thục Quả, làm Sở Duyên. 

Abyākato dhammo ở trong thời Tái Tục có chi Pháp là 1 – 2 – 3 hoặc 4 Danh 

Uẩn Tái Tục, tức là 19 Tâm Tái Tục khởi sanh, 35 Tâm Sở phối hợp, làm Năng 

Duyên. 

Abyākatassa dhammassa ở trong thời Tái Tục có chi Pháp là 3 – 2 – 1 Danh Uẩn 

Tái Tục, tức là 19 Tâm Tái Tục khởi sanh, 35 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái 

Tục, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn có Na 

Cảnh, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố và trong sát na mà Tâm vẫn chưa đến 

Lộ Trình, vẫn chưa sanh khởi, chỉ có Tâm Hữu Phần. 
 

Vipākapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Dị 

Thục Quả Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Dị Thục Quả Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    26   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.          
 

 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

  

VIPĀKAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Dị Thục Quả Duyên chỉ có một câu duy nhất, đó là: 
 

Abyākato abyākatassa Vipākapaccayena paccayo -  Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Dị Thục Quả Duyên. 

  

VIPĀKAPACCAYASABHĀGA – DỊ THỤC QUẢ DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Câu Sanh Duyên, 

(2) Hỗ Tương Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Tương Ưng Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
   

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Dị Thục Quả Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

KẾT THÚC DỊ THỤC QUẢ DUYÊN 

--------------------------------------  



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    27   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM 

ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

ĀHĀRAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH VẬT THỰC DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Āhārapaccaya – Vật Thực Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức 

Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

1.  Kabalīkaro āhāro imassa kāyassa Āhārapaccayena paccayo – Đoàn Thực 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sắc thân nầy với mãnh lực Vật Thực Duyên. 

2. Arūpino āhārā sampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca 

rūpānam Āhārapaccayena paccayo -  Vật Thực Vô Sắc làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Pháp Tương Ưng và Sắc có Pháp Tương Ưng đó làm xuất sinh xứ, với mãnh 

lực Vật Thực Duyên.  

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

  1.  “Kabalīkāro āhāro imassa kāyassa  Āhārapaccayena paccayo”-  Vật Thực 

như được nắm vắt lại thành từng miếng hoặc vật thực mà được làm ra để thọ thực, làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sắc thân có Nghiệp, Tâm, Quý Tiết, Vật Thực làm xuất 

sinh xứ, mà hiện hữu trong cùng một nhóm với nhau và hiện hữu ở trong những nhóm 

khác, với mãnh lực Sắc Vật Thực  Duyên.  

Tại đây, Đoàn Thực (chất bổ dưỡng bên ngoài) hiện hữu ở trong các thể loại vật 

thực làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sắc thân nầy, tức là Tứ Sắc xuất sinh xứ,  với 

mãnh lực Sắc Vật Thực Duyên. 

 

  2. “Arūpino āhārā sampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca 

rūpānam Āhārapaccayena paccayo” -  Vật Thực Vô Sắc làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Pháp Tương Ưng và Sắc có Pháp Tương Ưng đó làm xuất sinh xứ, với mãnh 

lực Danh Vật Thực Duyên. 

Tại đây, ba Danh Vật Thực là Xúc Thực (Tâm Sở Xúc), Tư Thực (Tâm Sở Tư), 

Thức Thực (Tâm), với những loại nầy làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 89 

Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục mà có ba Danh Vật Thực 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    28   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

và Pháp Tương Ưng (là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp) với ba Danh Vật Thực, làm 

xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên.    

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pāli của Āhārapaccaya – 

niddesa – Vật Thực Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bầy cả hai Câu ở phần  

Niddisitabba – Giải Thích (Câu nầy được đưa lên trình bầy trước tiên) và 

Nidassanākāra – Giải Ngộ (Câu nầy trình bầy làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 
 

Theo phương pháp Pāli điều thứ nhất:  

1. Kabalīkaro āhāro làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình bầy cho biết đến Pháp 

Năng Duyên, là: Bổ Phẩm Tứ Xuất Sinh Xứ (Catusamutthānikaojā) tức là bổ phẩm 

được sanh từ nơi Nghiệp, Tâm, Quý Tiết, Vật Thực và Bổ Phẩm Quý Tiết (Utujaojā) 

ở ngoại phần (Bahiddha) (là bổ phẩm hiện hữu trong các loại vật thực). 

Imassa kāyassa làm Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp 

Sở Duyên, là Sắc Tứ Xuất Sinh Xứ, tức là sắc thân. 

Một trường hợp khác nữa: 

a.  Chi Pháp của  Kattupada:  Câu Chủ Từ  trình bầy cho biết đến Pháp Năng 

Duyên, là: Bổ Phẩm (Ojā) hiện hữu ở trong Nhóm Nhãn Thập (Cakkhudasaka –

kalāpa – Nhãn Thanh Triệt, Sắc Mạng Quyền, và 8 Sắc Bất Ly) làm Năng Duyên.  

Chi Pháp của  Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở 

Duyên, là: 9 Sắc còn lại trong Nhóm Nhãn Thập và những Nhóm Sắc (Rūpakalāpa) 

khác nữa, có  Nhóm Sắc Nghiệp Thất (Kammajakalāpa 7) còn lại, Nhóm Sắc Tâm 

Bát (Cittajakalāpa 8), Nhóm Sắc Quý Tiết Tứ (Utujakalāpa 4), Nhóm Sắc Vật Thực 

Nhị (Āhārajakalāpa 2), làm Sở Duyên. 

b.  Chi Pháp của  Kattupada:  Câu Chủ Từ  trình bầy cho biết đến Pháp Năng 

Duyên, là: Bổ Phẩm (Ojā) hiện hữu ở trong Nhóm Nhãn Thập (Cakkhudasaka – 

kalāpa) v.v. cho đến Nhóm Mạng Cửu (Jīvitanavakakalāpa 9) và bổ phẩm ở trong 

Nhóm Sắc Tâm Bát (Cittajakalāpa 8), Nhóm Sắc Quý Tiết Tứ (Utujakalāpa 4), 

Nhóm Sắc Vật Thực Nhị (Āhārajakalāpa 2), làm Năng Duyên.  

Chi Pháp của  Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở 

Duyên, là: Sắc còn lại trong cùng một Nhóm và những Nhóm Sắc khác nữa, làm Sở 

Duyên.   



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    29   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Āhārapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến mãnh 

lực đặc biệt của Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

   (1) Sắc Vật Thực Duyên, 

   (2) Vật Thực Hiện Hữu Duyên, 

   (3) Vật Thực Bất Ly Duyên. 
    

Paccayo làm  Kiriyāpada:  Câu Thuật Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã.  
 

Theo phương pháp Pāli điều thứ hai:  

1.  Ārūpino āhārā làm Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bầy cho biết đến Pháp 

Năng Duyên, là:  ba Danh Vật Thực, tức là 89 Xúc Thực, 89 Tư Thực, 89 Thức Thực. 

Sampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca rūpānam làm   

Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 89 Tâm, 52 

Tâm Sở, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

Āhārapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến mãnh 

lực đặc biệt của Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 12 Duyên cùng vào giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 

(8) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(9) Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

    

Paccayo làm  Kiriyāpada:  Câu Thuật Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    30   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

NĀMAĀHĀRAGHATANĀ 33 – 

33 DANH VẬT THỰC HIỆP LỰC 

1.  SĀMANNAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

1.  9 PHỔ THÔNG HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

1.  Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực, là Xúc Thực, Tư Thực, Thức 

Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được 

Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 5 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên.    
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

2.  Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

3. Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    31   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

4.   Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, 

Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

 

 SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

5.   Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

6.   Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 7 Duyên, là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    32   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

7.   Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

8.   Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 

Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    33   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

9.   Nếu ở trong khoảng giữa ba Danh Vật Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

 

2.  SAKAMMAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

2.  9 HỮU NGHIỆP HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

10.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

11.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    34   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

12.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm 

được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

  13.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5  -  5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    35   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

14.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh  

lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

15.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

16.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    36   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

17.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

  18.   Nếu ở trong khoảng giữa Tư Thực mà làm Tâm Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn làm 

Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 

Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    37   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  
 

3.  SAINDRIYAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4  

3.  9 HỮU QUYỀN HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

19.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

  20.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

21.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng 

làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    38   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

22.  Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

   23.  Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    39   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

24.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8  

Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

25.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

26.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    40   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

27.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực mà làm Tái Tục Dị Thục Quả ở trong 

Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

 

4.  SĀDHIPATIINDRIYAGHATANĀ  6 – AVIPĀKAGHATANĀ 3 

4.  6 HỮU TRƯỞNG QUYỀN HIỆP LỰC – 3 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

28.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    41   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

29.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

30.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    42   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 3 – 3 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

31.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

32.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

33.   Nếu ở trong khoảng giữa Thức Thực là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và 

Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    43   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Danh Vật Thực Duyên.  

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Với sự việc mà Đức Phật lập ý khải thuyết rằng  Kabalīkāro āhāro, mà không có 

lập ý nói rằng Āhāro, là cũng vì tất cả bốn bổ phẩm, đó là bổ phẩm Nghiệp, bổ phẩm 

Tâm, bổ phẩm Quý Tiết, bổ phẩm Vật Thực làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với xác thân 

đó, thì bổ phẩm Vật Thực rất là trọng yếu, mới lập ý đưa lên làm trưởng trội, làm chủ 

vị.  Như thế, lập ý trình bầy rằng  Kabalīkaro āhāro (miếng ăn vật thực) thì quả thật 

là tất cả chúng sanh vào sát na khởi sanh có được thân mạng, có được sắc thân, cho dù 

cả ba bổ phẩm Nghiệp, Tâm và Quý Tiết sẽ đóng vai trò then chốt trọng yếu như thế 

nào đi nữa, tuy nhiên tất cả sắc thân của chúng sanh từ sau khi sanh ra cho đến lúc 

mạng vong, sẽ được tồn tại và phát triển lớn lên, là cần phải nương vào Bổ Phẩm Vật 

Thực được sanh khởi qua việc thọ dụng thực phẩm, như đã được thấy hiển nhiên hiện 

bầy trước mắt vậy.    

Sắc Vật Thực Duyên đây, có được 4 thể loại Sắc làm việc giúp đỡ ủng hộ, tức là 

xác thân được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ của 4 loại Sắc.  Pháp Năng Duyên với 4 

loại Sắc làm người giúp đỡ trong việc ủng hộ, và Pháp Sở Duyên làm người đón nhận 

việc giúp đỡ ủng hộ của bốn loại Sắc nầy. 

Trong khoảng giữa bổ phẩm Vật Thực hiện hữu ở nội thân, đó là những miếng ăn, 

thức uống giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Vật Thực nội phần với mãnh lực Xuất Sinh 

(Janakasatti) và giúp đỡ ủng hộ đối với Tam Sắc Thân (Tijarūpa) còn lại hiện hữu ở 

nội phần với mãnh lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti).  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    44   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tứ Phần Bổ Phẩm (Catujaojā) đó là cả bốn bổ phẩm Nghiệp, Tâm, Quý Tiết và 

Vật Thực hiện hữu ở trong xác thân giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Nhóm Sắc Xuất Sinh 

Xứ (Catusamutthānikarūpakalāpa) đó là Nhóm Nghiệp, Tâm, Quý Tiết và Vật Thực 

sanh khởi ở nội thân với mãnh lực Xuất Sinh và Bảo Hộ, có nghĩa là, bổ phẩm ở trong 

từng mỗi Nhóm Sắc chỉ giúp đỡ ủng hộ ở trong Nhóm Sắc của mình với mãnh lực 

Xuất Sinh, và giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc ở trong những Nhóm Sắc khác với mãnh lực 

Bảo Hộ.  

Trong cả 4 Bổ Phẩm nầy, Bổ Phẩm Nghiệp lập ý lấy bổ phẩm ở trong Nhóm Sắc 

Nghiệp mà được sanh từ nơi Thiện và Bất Thiện.  

Bổ Phẩm Tâm lập ý lấy bổ phẩm ở trong Nhóm Sắc Tâm mà được sanh từ nơi 

Tâm.   

Bổ Phẩm Quý Tiết hiện hữu nội phần xác thân, lập ý lấy bổ phẩm ở trong Nhóm 

Sắc Quý Tiết mà được sanh từ nơi Nhóm Sắc Nghiệp, Nhóm Sắc Tâm và Nhóm Sắc 

Vật Thực làm xuất sinh xứ, và đó chính là: Nhóm Sắc Quý Tiết Duyên Nghiệp 

(Kammapaccayautujakalāpa), Nhóm Sắc Quý Tiết Duyên Tâm (Cittapaccaya –

utujakalāpa), và Nhóm Sắc Quý Tiết Duyên Vật Thực (Āhārapaccayautu –jakalāpa) 

vậy.    

Bổ Phẩm Vật Thực lập ý lấy bổ phẩm ở trong Nhóm Sắc Vật Thực mà được sanh 

từ nơi miếng ăn vật thực bỏ vào miệng.   

Tại nơi đây, vạch cho được thấy rõ rằng, cả hai Bổ Phẩm Quý Tiết (Utujaojā) với 

Bổ Phẩm Vật Thực (Āhārajaojā) có mối liên quan với nhau về mặt Nhân Quả, tức là 

Bổ Phẩm Quý Tiết làm Nhân, làm xuất sinh xứ ví tợ như Mẹ Cha, và Bổ Phẩm Vật 

Thực làm Quả ví tợ như là con.  

Một trường hợp khác nữa, bổ phẩm ở trong những miếng ăn và thức uống đó, cho 

dù sẽ thành vật thực, quả thật vậy, tuy nhiên vẫn chỉ là ở Bổ Phẩm Quý Tiết, vẫn 

không được làm Duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với sắc thân, tức là không được 

khởi sanh thành bất luận một loại Sắc nội phần nào, cho đến khi chúng được làm 

thành miếng ăn thức uống, nắm vắt thành từng miếng và được bỏ vào miệng, thì chính 

ngay lúc đó mới sẽ làm thành Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với xác thân được, như có 

Chú Giải như sau:             

“Kabalam karīyatīti = Kabalīkāro” -  Vật Thực nào mà được làm thành miếng ăn 

hoặc được làm thành từng miếng nhỏ, như thế, vật thực đó được gọi là Đoàn Thực. 

Tại nơi đây, từ ngữ Kabala chẳng phải chỉ trình bầy với ý nghĩa là “không chỉ là nắm  



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    45   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

vắt thành miếng nhỏ” mà chỉ muốn trình bầy đến miếng ăn vật thực, do đó mới gọi là 

Đoàn Thực dịch nghĩa là “nắm vắt thành miếng nhỏ hoặc là miếng ăn”.  

Trong phần Pāli khả huấn luyện (Sekhiya Pāli) có đề cập đến “Na sakabalena 

mukhena” v.v. với từ ngữ Kabala trình bầy đến ý nghĩa là “vật thực mà bỏ vào 

miệng” và còn từ ngữ Kabala  trong bộ Chú Giải Pāli – Sanscrit có trình bầy đến “tất 

cả vật thực mà ăn được”, như thế, nên hiểu biết rằng “tất cả món ăn vật thực” được 

gọi là Đoàn Thực (Kabalasaddūpapada kara dhātu na paccaya). 

Lại nữa, Ī yếu tố ở trong từ ngữ Kabalī chẳng có trình bầy một ý nghĩa nào cả, 

Abbhūttabbo hoặc là Abbhūttabba  dịch nghĩa “câu nói nầy chưa từng có ý nghĩa 

hiện bầy”.  

“Āharīyatīti = Āhāro” -  Thực phẩm nào mà người ưa thích bỏ vào miệng hoặc 

ưa thích nuốt vào, như thế, thực phẩm đó gọi là Vật Thực. 

“Kabalīkāro ca so āhāro cāti = Kabalākārāhāro” – Thực phẩm nào đã được làm 

thành miếng ăn hoặc nắm vắt thành miếng nhỏ, ưa thích bỏ vào miệng hoặc ưa thích 

ăn nuốt vào, như thế, thực phẩm đó gọi là Đoàn Thực.  

Lời giải thích Danh Vật Thực nầy, đã có trong bộ Kinh Trung Tiểu Học Vô Tỷ 

Pháp.  

 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ VẬT THỰC DUYÊN 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Sakasakapaccayuppanne āharati bhuso haratīti = Āhāro”-   Thực tính mà 

được thu thập thật nhiều và mang lại kết quả của từng mỗi người, gọi là Vật Thực.  

“Rūpārūpānam upathambhakattena upakārakā cattāro āhārā = 

Āhārapaccayo” – Tứ Vật Thực mà ủng hộ với ý nghĩa làm thành vật bảo hộ đối với 

tất cả Sắc Pháp và Danh Pháp, gọi là Vật Thực Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ VẬT THỰC DUYÊN 

 

Vật Thực Duyên nầy chia ra làm hai thể loại, với thể loại thứ nhất là Sắc Vật 

Thực, và thể loại thứ hai là Danh Vật Thực. 

Sắc Vật Thực, tức là các loại vật thực, có cơm, nước, v.v. 

Danh Vật Thực có ba loại hiện hữu với nhau, đó là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    46   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 1.  Xúc Thực (Phassāhāra), tức là Tâm Sở Xúc. 

 2.  Ý Tưởng Tư Thực (Manosannacetanāhāra), tức là Tâm Sở Tư. 

 3.  Thức Thực (Vinnānāhāra), tức là 89 Tâm. 

Cả ba loại nầy sắp thành  Danh Vật Thực.  Và kết hợp lại với nhau thì có bốn loại 

Vật Thực (Tứ Thực).  
 

Cả bốn loại Vật Thực nầy có nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ đối với tất cả Sắc Pháp và 

Danh Pháp cho được sanh khởi và tồn tại, tức là Sắc Vật Thực giúp đỡ ủng hộ đối với 

sắc thân cho tăng trưởng lên và cho được tồn tại.   Còn cả ba Danh Vật Thực thì cũng 

giúp đỡ ủng hộ đối với danh thân cho sanh khởi lên và cho được tồn tại một cách trật 

tự.  Điều nầy tỷ dụ như căn nhà sẽ được tồn tại là cũng phải nhờ nương vào cây cột, là 

vật chống đỡ; nếu không có cây cột chống đỡ thì căn nhà cũng không có khả năng 

được tồn tại.  Điều nầy như thế nào thì Sắc Pháp và Danh Pháp cũng dường thế ấy.  

Nếu không có Vật Thực, được ví như cột nhà để chống đỡ, thì Sắc Pháp và Danh Pháp 

cũng không có khả năng để được sanh khởi và được tồn tại, cũng tương tự như vậy. 

Trong Cõi Dục Giới (trừ Cõi Địa Ngục – Nirayabhūmi) Sắc Vật Thực làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ cho sắc thân chúng sanh và người đang nương sanh trong Cõi Giới 

nầy được phát triển và đặng tồn tại.  Còn trong Cõi Sắc Giới (trừ Chúng Sanh Vô 

Tưởng – Asaññasattā), Cõi Vô Sắc Giới và chúng sanh Địa Ngục thì Danh Vật Thực 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ cả sắc thân và danh thân của tất cả chúng sanh và người 

đang nương trú trong những Cõi Giới đó cho sinh mạng được tồn tại, tuy nhiên trong 

những loại chúng sanh nầy không có Sắc Vật Thực, vì lẽ những loại chúng sanh nầy 

không có dùng vật thực, mà chỉ có duy nhứt một loại, đó là Danh Vật Thực.  

Còn Phạm Thiên Vô Tưởng ở trong Cõi Chúng Sinh Vô Tưởng thì chỉ có duy 

nhứt một loại Sắc Pháp, không có Danh Pháp và có tuổi thọ sống đến 500 Đại Kiếp 

(Mahākappa).  Nhóm chúng sanh nầy không có trực tiếp nhận lãnh cả bốn loại Vật 

Thực (Tứ Thực) như đã được đề cập đến.  Tuy nhiên, một cách gián tiếp vẫn có vật 

thực làm vật bảo hộ Sắc Mạng Quyền cho được tồn tại.  Đó chính là Tư Ngũ Thiền 

(Pancajhānacetanā) trong kiếp quá khứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho Sắc Pháp của 

nhóm chúng sanh nầy để có khả năng đặng tồn tại. 

Tóm lại, Vật Thực Duyên nầy có ý nghĩa là Sắc Vật Thực và Danh Vật Thực làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ cho Sắc Pháp và Danh Pháp của tất cả chúng sanh hữu sinh 

mạng khắp cả 31 Cõi Giới cho sinh mạng được tồn tại.  Nếu không có cả hai loại Vật 

Thực làm vật giúp đỡ ủng hộ thì những loại chúng sanh đó không có khả năng để duy 

trì sinh mạng được lâu dài.  Do đó, mới cho rằng Vật Thực là vật bảo hộ một cách đại 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    47   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đa số cho tất cả chúng sanh hiện hữu trong vòng luân hồi, như có Phật Ngôn 

(Buddhabhāsita) nói rằng “Sabbe sattā āhāratthitikā” (Nhứt thiết chúng sanh duy 

thực tồn) dịch nghĩa rằng “Tất cả chúng sanh được tồn tại là cũng chính do nhờ vật 

thực vậy”.         

 
TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 

CỦA CẢ HAI VẬT THỰC DUYÊN 

 

Trong Vật Thực Duyên xiển thuật đây, chia ra làm hai thể loại là: Sắc Vật Thực 

Duyên (Rūpaāhārapaccaya) và Danh Vật Thực Duyên (Nāmaāhārapaccaya).  Trong 

cả hai thể loại nầy, thì: 
 

1.  Rūpaāhārapaccaya – Sắc Vật Thực Duyên 

2. Nāmaāhārapaccaya – Danh Vật Thực Duyên. 
 

trình bầy tóm lược ba thể loại Nội Dung hiện hữu như sau: 

 

I.  SẮC VẬT THỰC DUYÊN 

 

Sắc Vật Thực Duyên có Sắc làm Năng Duyên, và Sắc làm Sở Duyên. Tuần tự 

trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu trong Sắc Vật Thực Duyên, như sau: 
 

   1.   Pháp Sắc Vật Thực Năng Duyên (Rūpaāhārapaccayadhamma):   Bổ 

Phẩm Ngoại Phần (Bahiddhaojā) tức là bổ phẩm (vật thực bổ dưỡng) ở trong các loại 

vật thực, làm thành Đoàn Thực, miếng ăn được làm thành từng miếng nhỏ, hoặc là vật 

có thể bỏ nuốt vào miệng, làm thành Sắc Vật Thực Năng Duyên.  

Một trường hợp khác nữa: là Bổ Phẩm Tứ Xuất Sinh Xứ mỹ vị mà ở nội phần 

(Ajjhatta – nội bộ, nội tạng, nội tánh) tức là chất bổ sanh từ cả Tứ Xuất Sinh Xứ, đó 

là Bổ Phẩm Nghiệp, Bổ Phẩm Tâm, Bổ Phẩm Quý Tiết, Bổ Phẩm Vật Thực sanh ở 

bên trong, và Bổ Phẩm Quý Tiết ở ngoại phần (Bahiddhaojā – ngoại tánh) tức là bổ 

phẩm ở trong các loại vật thực, làm thành Sắc Vật Thực Năng Duyên.  
 

   2.   Pháp Sắc Vật Thực Sở Duyên (Rūpaāhārapaccayuppannadhamma):  12 

Sắc Vật Thực xuất sinh xứ (Āhārasamutthānikarūpa), làm thành Sắc Vật Thực Sở 

Duyên. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    48   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Một trường hợp khác nữa: là Tứ Sắc Xuất Sinh Xứ, tức là 18 Sắc Nghiệp, 15 Sắc 

Tâm, 13 Sắc Quý Tiết, 12 Sắc Vật Thực, hiện hữu trong cùng một Nhóm Sắc với 

Pháp Năng Duyên, và hiện hữu trong những Nhóm Sắc khác nữa, làm thành Sắc Vật 

Thực Sở Duyên (trừ chính bổ phẩm đang làm Pháp Năng Duyên, hiện hữu ở trong 

cùng một Nhóm Sắc với Pháp Sở Duyên). 
 

3. Pháp Sắc Vật Thực Địch Duyên (Rūpaāhārapaccanikadhamma):  89 Tâm, 

52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt, làm thành Sắc Vật Thực Địch 

Duyên.         

Một trường hợp khác nữa:  là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp,  Sắc Nghiệp Tái Tục, 

Sắc Ngoại, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, làm thành Sắc Vật Thực Địch Duyên. 

--------------------------------------- 

 
II.  DANH VẬT THỰC DUYÊN 

 

Danh Vật Thực Duyên có Danh làm Năng Duyên, và Danh Sắc làm Sở Duyên. 

Tuần tự trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu trong Danh Vật Thực Duyên, như sau: 
 

   1.  Pháp Danh Vật Thực Năng Duyên (Nāmaāhārapaccayadhamma):   ba 

Chi Pháp của Danh Vật Thực, đó là 89 Xúc, 89 Tư, 89 Thức, làm thành Danh Vật 

Thực Năng Duyên.  
 

   2.  Pháp Danh Vật Thực Sở Duyên (Nāmaāhārapaccayuppannadhamma):  

89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, cùng câu sanh với Pháp 

Năng Duyên, làm thành Danh Vật Thực Sở Duyên. 
 

   3.  Pháp Danh Vật Thực Địch Duyên (Nāmaāhārapaccanikadhamma): Sắc 

Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp 

Bình Nhựt, làm thành Danh Vật Thực Địch Duyên.         

    

PHÂN TÍCH CẢ HAI VẬT THỰC DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

1.  Trong Sắc Vật Thực Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên 

của Pháp làm thành Sắc Vật Thực Năng Duyên đó, 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    49   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Trạng Thái: chỉ có một loại duy nhất là dẫn dắt Sắc Vật Thực cho 

được sanh khởi (Āhāra – Vật Thực). 

* Rằng theo Giống: là giống Vật Thực. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại.  

* Rằng theo Mãnh Lực: có hai loại mãnh lực, là Mãnh Lực Xuất Sinh 

(Janakasatti) và Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti). 
 

2.   Trong  Danh Vật Thực  Duyên  đây, việc  giúp  đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở 

Duyên của Pháp làm thành Danh Vật Thực Năng Duyên đó. 
 

 

* Rằng theo Trạng Thái: chỉ có một loại duy nhất là dẫn dắt Pháp Câu Sanh cho  

 được sanh khởi (Āhāra – Vật Thực). 

* Rằng theo Giống: là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại. 

* Rằng theo Mãnh Lực: có hai loại mãnh lực, là Mãnh Lực Xuất Sinh 

(Janakasatti) và Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti). 

---------------------------------------- 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG SẮC VẬT THỰC DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt duy nhất chỉ có một câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và ở phần câu sau 

cũng có một câu duy nhứt, cũng là Câu Vô Ký một cách tương tự, như sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ  

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Rūpaāhārapaccayena paccayo” -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Sắc Vật 

Thực Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Sắc Vật Thực Năng Duyên, tức là Bổ Phẩm Tứ Xuất Sinh Xứ ở 

nội phần và ngoại phần. 

Pháp Vô Ký làm Sắc Vật Thực Sở Duyên, tức là Bổ Phẩm Tứ Xuất Sinh Xứ hiện  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    50   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

hữu trong cùng một Nhóm Sắc với Pháp Năng Duyên và hiện hữu ở trong những 

Nhóm Sắc khác. 

   

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kabalīkāro āhāro imassa kāyassa Rūpaāhārapaccayena paccayo” -  Đoàn 

Thực làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với sắc thân nầy, với mãnh lực Sắc Vật Thực 

Duyên. 

Tại đây, Đoàn Thực là Bổ Phẩm Tứ Xuất Sinh Xứ ở trong bản tánh nội phần và 

Bổ Phẩm Quý Tiết ở trong bản tánh ngoại phần làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Thân (Catujakāya: Sắc Nghiệp, Sắc Tâm, Sắc Quý Tiết, Sắc Vật Thực) ở trong cùng 

một Nhóm Sắc và Nhóm Sắc khác với bản thân, với mãnh lực Sắc Vật Thực Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli, thì  Abyākato dhammo trình bầy Chi Pháp tức là Bổ 

Phẩm Tứ Xuất Sinh Xứ ở trong bản tánh nội phần và Bổ Phẩm Quý Tiết ở trong bản 

tánh ngoại phần, làm Năng Duyên.  

Abyākatassa dhammassa  trình bầy Chi Pháp tức là Tứ Sắc Xuất Sinh Xứ ở trong 

trong cùng một Nhóm Sắc với Bổ Phẩm (*) mà làm Pháp Năng Duyên, và ở trong 

những Nhóm Sắc khác nữa, làm Sở Duyên. 

 

[(*) Bổ Phẩm (Ojā) làm Năng Duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Nhóm Sắc Vật 

Thực, theo mãnh lực Xuất Sinh (Janakasatti). 

Bổ Phẩm làm Năng Duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Nhóm Sắc Nghiệp, Tâm, Quý 

Tiết, theo mãnh lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti).]  
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc Pháp. 
 

Rūpaāhārapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Sắc 

Vật Thực Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Sắc Vật Thực Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    51   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Sắc Vật Thực Hiện Hữu Duyên, 

(3) Sắc Vật Thực Bất Ly Duyên. 
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

RŪPAĀHĀRAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở SẮC VẬT THỰC DUYÊN 
 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Sắc Vật Thực Duyên chỉ có một câu duy nhất, đó là: 
 

Abyākato abyākatassa Rūpaāhārapaccayena paccayo -  Vô Ký làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Sắc Vật Thực Duyên. 

 

RŪPAĀHĀRAPACCAYASABHĀGA – 

SẮC VẬT THỰC DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
  

(1) Sắc Vật Thực Hiện Hữu Duyên, 

(2) Sắc Vật Thực Bất Ly Duyên, 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Sắc Vật Thực Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA SẮC VẬT THỰC DUYÊN 

-------------------------------------- 

 
PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG DANH VẬT THỰC DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt ba câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện và Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và kế 

đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    52   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – 

TRONG CÂU THIỆN 

    

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Nāmaāhārapaccayena paccayo” – 

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện, với mãnh lực Danh Vật  

Thực Duyên. 

Pháp Thiện làm Danh Vật Thực Năng Duyên, là ba Danh Vật Thực Thiện, là Xúc 

Thực, Tư Thực, Thức Thực ở trong 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Thiện làm Danh Vật Thực Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở  

phối hợp.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalā āhārā sampayuttakānam khandhānam Nāmaāhārapaccayena 

paccayo” -  Những Vật Thực Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương 

Ưng, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam 

hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Vật Thực Thiện, với mãnh lực Danh Vật 

Thực Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp  Pāli  thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực 

Thiện, tức là Xúc, Tư trong Tâm Thiện, và Thức, đó là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

phối hợp, làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa Chi Pháp là 21 Tâm Thiện, Tứ Danh Uẩn là 38 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    53   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nāmaāhārapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Danh Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 10 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Nāmaāhārapaccayena paccayo” – 

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Danh Vật 

Thực Duyên. 

Pháp Thiện làm Danh Vật Thực Năng Duyên, là ba Danh Vật Thực Thiện, là Xúc 

Thực, Tư Thực và Thức Thực trong 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Danh Vật Thực Sở Duyên, là Sắc Tâm Thiện. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalā āhārā cittasamutthānānam rūpānam Nāmaāhārapaccayena paccayo” 

-  Những Vật Thực Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm xuất sinh xứ, 

với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    54   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà 

có Tâm Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực 

Thiện, tức là Xúc, Tư, và Thức, đó là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Năng 

Duyên. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Thiện, có sắc, thinh, khí, vị, xúc, 

việc chuyển động về Thân, Lời, và hơi thở vô ra, v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Nāmaāhārapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Danh Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

 Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    55   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

KUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – VÔ KÝ – TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Nāmaāhārapacca –

yena paccayo” – Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký, 

với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

Pháp Thiện làm Danh Vật Thực Năng Duyên, là ba Danh Vật Thực Thiện, là Xúc 

Thực, Tư Thực, Thức Thực ở trong 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, trong Cõi 

Ngũ Uẩn. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Danh Vật Thực Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 38  

Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Thiện.    
 

 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalā āhārā sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Nāmaāhārapaccayena  paccayo” -  Những Vật Thực Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật 

Thực Duyên. 

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam 

hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Vật Thực Thiện và Sắc mà có Tâm Thiện 

làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực 

Thiện, tức là Xúc, Tư và Thức, đó là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Năng 

Duyên. 

Kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Chi Pháp là 21 Tâm Thiện, Tứ Danh 

Uẩn là 38 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    56   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Nāmaāhārapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Danh Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Nāmaāhārapaccayena paccayo” – 

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện, với mãnh lực 

Danh Vật Thực Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Danh Vật Thực Năng Duyên, tức là ba Danh Vật Thực Bất 

Thiện, là Xúc Thực, Tư Thực, Thức Thực ở trong 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp. 

Pháp Bất Thiện làm Danh Vật Thực Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm 

Sở phối hợp.    
  

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

  

“Akusalā āhārā sampayuttakānam khandhānam Nāmaāhārapaccayena 

paccayo” -  Những Vật Thực Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương 

Ưng, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    57   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam 

hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Vật Thực Bất Thiện, với mãnh lực Danh 

Vật Thực Duyên.   

  

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực 

Bất Thiện, tức là Xúc, Tư trong Tâm Bất Thiện, và Thức, đó là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở phối hợp, làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, Tứ Danh Uẩn là 27 Tâm 

Sở phối hợp, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Nāmaāhārapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Danh Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 10 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    58   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

  

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

  

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Nāmaāhārapaccayena paccayo” – 

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Danh 

Vật Thực Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Danh Vật Thực Năng Duyên, là ba Danh Vật Thực Bất 

Thiện, là Xúc Thực, Tư Thực và Thức Thực trong 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp. 

Pháp Vô Ký làm Danh Vật Thực Sở Duyên, là Sắc Tâm Bất Thiện. 
 

 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 
 

“Akusalā  āhārā  cittasamutthānānam rūpānam Nāmaāhārapaccayena pacca –

yo” -  Những Vật Thực Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm xuất 

sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc 

mà có Tâm Bất Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực 

Bất Thiện, tức là Xúc, Tư, và Thức, đó là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, 

làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Bất Thiện, có sắc, thinh, khí, vị, 

xúc, việc chuyển động về Thân, Lời, và hơi thở vô ra, v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp.  
 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    59   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nāmaāhārapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Danh Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

AKUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Nāmaāhārapacca 

– yena paccayo” – Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện 

và Vô Ký, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Danh Vật Thực Năng Duyên, là ba Danh Vật Thực Bất 

Thiện, là Xúc Thực, Tư Thực, Thức Thực ở trong 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối 

hợp, trong Cõi Ngũ Uẩn. 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Danh Vật Thực Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất 

Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalā āhārā sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Nāmaāhārapaccayena  paccayo” -  Những Vật Thực Bất Thiện làm duyên 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    60   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh 

Vật Thực Duyên.  

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam 

hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Vật Thực Bất Thiện và Sắc mà có Tâm Bất 

Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực 

Bất Thiện, tức là Xúc, Tư và Thức, đó là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp, làm 

Năng Duyên. 

Akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, Tứ 

Danh Uẩn là 27 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện và  

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Nāmaāhārapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Danh Vật Thực Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    61   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU VÔ KÝ  

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Nāmaāhārapaccayena paccayo” -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Danh Vật 

Thực Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Danh Vật Thực Năng Duyên, là ba Danh Vật Thực Vô Ký, đó là 

Xúc Thực, Tư Thực, và Thức Thực ở trong 36 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở 

phối hợp ở trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục; cùng với Xúc Thực, Tư Thực và Thức 

Thực ở trong 20 Tâm Vô Ký Duy Tác, 35 Tâm Sở phối hợp ở trong thời kỳ Bình 

Nhựt.  

Pháp Vô Ký làm Danh Vật Thực Sở Duyên, là 36 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả đang 

khởi sanh, 20 Tâm Vô Ký Duy Tác đang khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Tâm 

Dị Thục Quả, Sắc Tâm Duy Tác, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Vipākābyākatā kiriyābyākatā āhārā sampayuttakānam khandhānam citta – 

samutthānānanca rūpānam Nāmaāhārapaccayena paccayo” -  Những Vật Thực Vô 

Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc 

Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Dị Thục Quả và Vô Ký, tức là Xúc Thực, Tư 

Thực và Thức Thực trong 36 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả, 20 Tâm Vô Ký Duy Tác, 38 

Tâm Sở phối hợp trong thời kỳ Bình Nhựt, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam 

hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Vật Thực Vô Ký Dị Thục Quả và Vô Ký 

Duy Tác, tức là 36 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả, 20 Tâm Vô Ký Duy Tác, 38 Tâm Sở 

phối hợp, và Sắc mà có Tâm Vô Ký Dị Thục Quả và Vô Ký Duy Tác làm xuất sinh 

xứ, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên.    

 

2/  ”Patisandhikkhane vipākābyākatā āhārā sampayuttakānam khandhānam 

katattā ca rūpānam Nāmaāhārapaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái Tục, những 

Vật Thực Vô Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và 

Sắc Tái Tục, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    62   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, ba Chi Pháp Vật Thực Dị Thục Quả, tức là Xúc Thực, Tư Thực và Thức 

Thực trong 15 hoặc 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp trong thời kỳ 

Tái Tục, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi 

Pháp Vật Thực Dị Thục Quả, tức là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

Ghi chú:  Trong Cõi Tứ Uẩn, Pháp Sở Duyên trừ Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì Abyākato dhammo trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi 

Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực Dị Thục Quả và Duy Tác, tức là Xúc Thực, Tư Thực 

và Thức Thực là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, làm 

Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi Pháp là 36 Tâm Dị 

Thục Quả đang khởi sanh (Vipākacittuppāda), 20 Tâm Duy Tác đang khởi sanh 

(Kiriyācittuppāda),  38 Tâm Sở phối hợp,  và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác,  làm 

Sở Duyên.    

Abyākato dhammo  trong thời kỳ Tái Tục có Chi Pháp là ba Chi Pháp Vật Thực 

Dị Thục Quả Tái Tục, tức là Xúc Thực, Tư Thực và Thức Thực là 19 Tâm Tái Tục, 

làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa  trong thời kỳ Tái Tục có Chi Pháp là 19 Tâm Tái Tục 

đang khởi sanh (Patisandhicittuppāda), 35 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục, 

tức là Nhóm Thân Thập (Kāyadasakakalāpa), Nhóm Giới Tính Thập 

(Bhavadasakakalāpa), Nhóm Ý Vật Thập (Vatthudasakakalāpa), v.v. làm Sở Duyên.  
  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Tái Tục được 

sanh khởi từ nơi Lộ Trình Cận Tử. 

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI LĂM:  ĀHĀRAPACCAYA – VẬT THỰC DUYÊN 

 

   
    63   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nāmaāhārapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Danh Vật Thực Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 12 Duyên (là trong thời kỳ Bình 

Nhựt) hoặc 11 Duyên (là trong thời kỳ Tái Tục), cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng 

một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Danh Vật Thực Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 

(8) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(9) Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên.          

(Trong thời kỳ Tái Tục thì trừ Câu Sanh Trưởng Duyên) 
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

NĀMAĀHĀRAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở DANH VẬT THỰC DUYÊN 

  

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Danh Vật Thực Duyên có được bảy câu như sau: 
 

1/  Kusalo kusalassa Nāmaāhārapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Thiện, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

2/  Kusalo abyākatassa Nāmaāhārapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

3/  Kusalo kusalābyākatassa Nāmaāhārapaccayena paccayo – Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    64   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4/  Akusalo akusalassa Nāmaāhārapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên.  

5/  Akusalo abyākatassa Nāmaāhārapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

6/  Akusalo akusalābyākatassa Nāmaāhārapaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Danh Vật 

Thực Duyên. 

7/  Abyākato abyākatassa Nāmaāhārapaccayena paccayo -  Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Danh Vật Thực Duyên. 

 

NĀMAĀHĀRAPACCAYASABHĀGA – 

DANH VẬT THỰC DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Nghiệp Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
   

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Danh Vật Thực  Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA DANH VẬT THỰC DUYÊN 

KẾT THÚC VẬT THỰC DUYÊN 

--------------------------------------------- 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    65   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU 

INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

INDRIYAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là  “Indriyapaccaya – Quyền Lực Duyên”,  thì loại Duyên đó được 

Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

1.  Cakkhundriyam cakkhuvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammā –

nam Indriyapaccayena paccayo – Nhãn Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Nhãn Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhãn Thức Giới, với mãnh lực Quyền Lực 

Duyên.  

2.  Sotindriyam  sotavinnānadhātuyā   tamsampayuttakānanca  dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo  – Nhĩ Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức 

Giới và Pháp Tương Ưng với Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

3.  Ghānindriyam ghānavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo – Tỷ Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức 

Giới và Pháp Tương Ưng với Tỷ Thức Giới với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

4.  Jīvhindriyam jivhāvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo –  Thiệt Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt 

Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thiệt Thức Giới, với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

5.  Kāyindriyam kāyavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo – Thân Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân 

Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thân Thức Giới, với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

6.  Rūpājītindriyam katattā rūpānam Indriyapaccayena paccayo – Sắc Mạng 

Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tái Tục, với mãnh lực Quyền Lực 

Duyên. 

7.  Arūpino indriyū sampayuttakūnam dhammānam tamsampayuttakānanca 

rūpānam Indriyapaccayena paccayo  – Những Quyền Vô Sắc làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với những Pháp Tương Ưng và Sắc có Pháp Tương Ưng đó làm xuất sinh xứ, 

với mãnh lực Quyền Lực Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    66   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DỊCH NGHĨA VÀ LỜI GIẢI THÍCH TÓM LƯỢC 

 

1.   Cakkhundriyam cakkhuvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammā– 

nam Indriyapaccayena paccayo – Nhãn Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Nhãn Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Nhãn Thức Giới với mãnh lực Quyền Lực 

Duyên.  

Tại đây, Nhãn Quyền Trung Thọ (Majjhimāyukacakkhundrīya) là Nhãn Thanh 

Triệt có tuổi thọ bằng với Cảnh Sắc vừa đến hội hợp, tức là Nhãn Thanh Triệt cùng 

câu sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Nhãn Quyền ở thời 

gian Trụ (Thītipatta) làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức Giới và 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Nhãn Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền 

Duyên.  

2.  Sotindriyam sotavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo – Nhĩ Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức 

Giới và Pháp Tương Ưng với Nhĩ Thức Giới với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

Tại đây, Nhĩ Quyền Trung Thọ (Majjhimāyukasotindrīya) là Nhĩ Thanh Triệt có 

tuổi thọ bằng với Cảnh Thinh vừa đến hội hợp, tức là Nhĩ Thanh Triệt cùng câu sanh 

với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Nhĩ Quyền ở thời gian Trụ 

(Thītipatta) làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên.  

3.  Ghānindriyam ghānavinnānadhātuyātamsampayuttakānanca dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo – Tỷ Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức 

Giới và Pháp Tương Ưng với Tỷ Thức Giới với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

Tại đây, Tỷ Quyền Trung Thọ (Majjhimāyukaghānindrīya) là Tỷ Thanh Triệt có 

tuổi thọ bằng với Cảnh Khí vừa đến hội hợp, tức là Tỷ Thanh Triệt cùng câu sanh với 

cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Tỷ Quyền ở thời gian Trụ 

(Thītipatta) làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp với Tỷ Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên.  

4.  Jīvhindriyam jivhāvinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo – Thiệt Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt 

Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thiệt Thức Giới với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

Tại đây, Thiệt Quyền Trung Thọ (Majjhimāyukajivhindrīya) là Thiệt Thanh Triệt 

có tuổi thọ bằng với Cảnh Vị vừa đến hội hợp, tức là Thiệt Thanh Triệt cùng câu sanh 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    67   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Thiệt Quyền ở thời gian Trụ 

(Thītipatta) làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với Thiệt Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên.  

5.  Kāyindriyam kāyavinnānadhātuyā tamsampayuttakānanca dhammānam 

Indriyapaccayena paccayo – Thân Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân 

Thức Giới và Pháp Tương Ưng với Thân Thức Giới với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

Tại đây, Thân Quyền Trung Thọ (Majjhimāyukakāyindrīya) là Thân Thanh Triệt 

có tuổi thọ bằng với Cảnh Xúc vừa đến hội hợp, tức là Thân Thanh Triệt cùng câu 

sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhất, hoặc là 49 Thân Quyền ở thời gian 

Trụ (Thītipatta) làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức Giới và 7 Tâm 

Sở Biến Hành phối hợp với Thân Thức Giới, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên.  

6.  Rūpājītindriyam katattā rūpānam Indriyapaccayena paccayo – Sắc Mạng 

Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tái Tục với mãnh lực Quyền Lực 

Duyên. 

Tại đây, Sắc Mạng Quyền sanh khởi trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục 

làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 8 hoặc 9 Sắc Nghiệp còn lại ở trong cùng 

một Nhóm Sắc (Kalāpa – Tổng Hợp)  với bản thân, với mãnh lực Sắc Mạng Quyền 

Duyên.  

7.  Arūpino indriyā sampayuttakānam dhammānam tamsampayuttakānanca 

rūpānam Indriyapaccayena paccayo –  Những Quyền Vô Sắc làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với những Pháp Tương Ưng và Sắc có Pháp Tương Ưng đó làm xuất sinh xứ, 

với mãnh lực Quyền Lực Duyên.  

Tại đây, Bát Danh Quyền đó là: Mạng Quyền, Tâm, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất 

Thống, Tuệ làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp 

với Bát Danh Quyền, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, mà có Bát Danh Quyền và 

Pháp Tương Ưng làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pāli của Indriyapaccaya – 

niddesa – Quyền Lực Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bầy cả hai Câu ở phần 

Niddisitabba – Giải Thích (Câu nầy được đưa lên trình bầy trước tiên) và 

Nidassanākāra – Giải Ngộ (Câu nầy trình bầy làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    68   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Việc Phân Tích Câu và Nội Dung Chi Pháp theo phương pháp Pāli từ điều thứ 

nhất cho đến điều thứ năm, được trình bầy đến Vật Tiền Sinh Quyền Duyên tương tự 

với Vật Tiền Sinh Y Duyên từ điều thứ sáu cho đến điều thứ mười.   

(Xin xem Đại Phát Thú – Tập II – trang 127 và 128) 

Theo phương pháp Pāli điều thứ sáu Rūpajīvitindriyam làm Kattupada:  Câu 

Chủ Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Sắc Mạng Quyền ở trong Tổng 

Hợp Nghiệp Cửu (Kammajakalāpa 9 – gồm có Sắc Mạng Quyền và 8 Sắc Bất Ly). 

Katattā rūpānam làm Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến 

Pháp Sở Duyên, là 8 hoặc 9 Sắc Nghiệp còn lại ở trong cùng một Tổng Hợp Sắc với 

Sắc Mạng Quyền làm Năng Duyên. 

Indriyapaccayena làm Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Sắc Mạng Quyền, trong mãnh lực của cả ba Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Sắc Mạng Quyền Duyên, 

(2) Sắc Mạng Quyền Hiện Hữu Duyên,    

(3) Sắc Mạng Quyền Bất Ly Duyên. 
   

Theo phương pháp Pāli điều thứ bảy Arūpino indriyā làm Kattupada:  Câu Chủ 

Từ, trình bầy cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Chi Pháp Bát Danh Quyền, tức là 

Mạng Quyền, tất cả Tâm, tất cả Thọ, tất cả Tín, tất cả Tấn, tất cả Niệm, 72 Nhất 

Thống (trừ 17), tất cả Tuệ. 

Sampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca rūpānam làm Sampadā-  

napada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở Duyên, tức là 89 Tâm, 52 Tâm 

Sở phối hợp với Bát Danh Quyền, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục.  

Indriyapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Quyền, trong mãnh lực của cả 14 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên,    

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    69   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Danh Vật Thực Duyên, 

(9) Thiền Na Duyên, 

(10) Đồ Đạo Duyên, 

(11) Tương Ưng Duyên, 

(12) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(13) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(14) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

SAHAJĀTINDRIYAGHATANĀ 72 

72 CÂU SANH QUYỀN HIỆP LỰC 

1.  SĀMANNAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

1.  9 PHỔ THÔNG HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

1.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

5 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền  Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên.    
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

2.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, 

là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    70   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

3.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền làm Năng Duyên, và Uẩn  

Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

4.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền làm Năng Duyên, và Sắc 

Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

5.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, 

ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    71   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

6.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

7.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

8.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    72   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

9.   Nếu ở trong khoảng giữa bát Chi Pháp Danh Quyền mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

2.  SAMAGGAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

2.  9 HỮU ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

10.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    73   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Đồ Đạo Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

11.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

12.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
  

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

13.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    74   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Đồ Đạo Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5  -  5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

14.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở 

Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

15.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    75   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

16.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

17.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả 

làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách  

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    76   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

18.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Tâm Tái Tục 

Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

3.  SAJHĀNAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

3.  9 HỮU THIỀN NA HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

19.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Thiền Na Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

20.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    77   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

21.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

22.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, 

Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Thiền Na Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  
 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    78   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

23.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

24.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

25.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    79   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

26. Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

   27.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Tái Tục Dị Thục Quả ở 

trong Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    80   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

4.  SAJHĀNAMAGGAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

4.  9 HỮU THIỀN NA ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

28.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Thiền Na Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

  29.  Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

30.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng 

làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    81   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

31.  Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Thiền Na Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

32.   Nếu ở trong  khoảng  giữa  Nhất Thống  mà  làm  Dị  Thục  Quả  làm  Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    82   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

33.   Nếu ở trong  khoảng giữa Nhất Thống  mà  làm  Dị Thục Quả  làm  Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

34.  Nếu ở trong khoảng  giữa Nhất Thống mà  làm Dị Thục Quả  làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    83   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách  

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

35.   Nếu ở trong  khoảng  giữa Nhất Thống  mà  làm Dị Thục Quả  làm  Năng 

Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

36.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống mà làm Tái Tục Dị Thục Quả ở trong 

Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    84   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

  

5.  SAĀHĀRAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

5.  9 HỮU VẬT THỰC HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

37.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền (Manindriya) làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

6 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Danh Vật Thực Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

38.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

39.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng 

làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    85   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

40.  Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Danh Vật Thực Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

41.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    86   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

42.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên,  

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

43.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

44.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là:  
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    87   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

45.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền mà làm Tái Tục Dị Thục Quả ở trong Cõi 

Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

6.  SĀDHIPATIĀHĀRAGHATANĀ  6 – AVIPĀKAGHATANĀ 3 

6.  6 HỮU TRƯỞNG VẬT THỰC HIỆP LỰC – 3 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

46.   Nếu  ở  trong khoảng giữa Ý Quyền tiến đến sự làm trưởng trội, làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    88   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

47.   Nếu ở trong  khoảng  giữa Ý Quyền tiến đến sự  làm trưởng trội làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

48. Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 3 – 3 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    89   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

49.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

50.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Danh Vật Thực Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

51.   Nếu ở trong khoảng giữa Ý Quyền là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Sắc 

Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    90   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

7.  SĀDHIPATIMAGGAGHATANĀ  6 – AVIPĀKAGHATANĀ 3 

7.  6 HỮU TRƯỞNG ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC – 3 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

52.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn tiến đến sự làm trưởng trội, làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

53.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    91   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

54.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng Duyên, 

và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 3 – 3 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

55.  Nếu ở trong khoảng giữa Tấn là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    92   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

56.  Nếu ở trong khoảng giữa Tấn là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

57.   Nếu  ở  trong  khoảng  giữa Tấn  là  Tứ Tâm Quả  làm  Năng Duyên, và  Sắc 

Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

8.  SAHETUMAGGAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

8.  9 HỮU NHÂN ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

58.  Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Uẩn  

Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    93   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

7 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

59.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

60.  Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    94   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

61.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Sắc 

Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

62.  Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ  mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, 

ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    95   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

63.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Dị Thục Quả làm  

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

64.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

65.   Nếu ở trong  khoảng  giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 9 Duyên, là: 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    96   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

66.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Tái Tục Dị Thục Quả 

ở trong Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

9.  SAHETUADHIPATIMAGGAGHATANĀ  6 – AVIPĀKAGHATANĀ 3 

9.  6 HỮU NHÂN TRƯỞNG ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC – 3 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

67.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ tiến đến sự làm trưởng trội, 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    97   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

68.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ tiến đến sự làm trưởng trội 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

69.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ tiến đến sự làm trưởng trội 

làm Năng Duyên, và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    98   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 3 – 3 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

70.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ là Tứ Tâm Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh  

lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

71.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ là Tứ Tâm Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 11 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 

(8) Đồ Đạo Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    99   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(9) Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

72.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ là Tứ Tâm Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 

Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Indati paramaissariyam karotīti  =  Indriyam ”-  Pháp chủng nào thành trọng 

yếu, tức là tạo tác sự việc thành to lớn trọng đại, gọi là Quyền Lực.  

“Indriyabhāvena upakārako dhammo  = Indriyapaccayo ” – Pháp mà giúp đở 

ủng hộ một cách to lớn trọng yếu hoặc bằng cách làm thành người cai quản, gọi là 

Quyền Lực Duyên. 

“Issarayatthena adhipatiyatthena vā upakārakā itthindriyapurisindriyavajjā 

vīsatindriyā = Indriyapaccayo” – Trừ Nữ Quyền và Nam Quyền ra, hai mươi Pháp 

Quyền Lực còn lại làm Pháp giúp đỡ ủng hộ theo sự việc thành to lớn trọng đại, hoặc 

thành chủ yếu, gọi là Quyền Lực Duyên.   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    100   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Indriyanca tampaccayancāti = Indriyapaccyam” -  Chính do Quyền Lực làm 

duyên, mới gọi là Quyền Lực Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

Quyền Lực Duyên nầy, với từ ngữ Indriya (Quyền Lực) được dịch là thành trọng 

đại, thành chủ yếu, cai quản trong những nhiệm vụ của mình, không có sự việc chồng 

chéo lẫn nhau, ví như trong mỗi quốc độ có vị Thủ Tướng làm thủ trưởng cai quản 

trong nhiệm vụ điều hành công việc cùng với nhiều người, tuy nhiên trong từng mỗi 

nhiệm vụ đó, lại có từng mỗi vị bộ trưởng làm thủ trưởng điều hành cai quản, và 

không có sự việc chồng chéo lẫn nhau như thế nào, thì Quyền Lực Duyên cũng tương 

tự như vậy, tức là trong từng mỗi chức năng trong việc thấy, việc được nghe, v.v. 

cũng có Pháp làm thành trọng yếu quản lý trong từng mỗi nhiệm vụ đó, chẳng hạn 

như là chức năng trong việc thấy thì có Nhãn Thanh Triệt làm trọng yếu, gọi là Nhãn 

Quyền; và chức năng trong việc được nghe thì có Nhĩ Thanh Triệt làm trọng yếu, gọi 

là Nhĩ Quyền.  

Việc nói rằng Nhãn Thanh Triệt làm trọng yếu trong việc thấy, có nghĩa là Tâm 

Nhãn Thức có được sanh khởi là phải nương vào Nhãn Thanh Triệt làm duyên.  Nếu 

như Nhãn Thanh Triệt có năng lực yếu kém, thì việc thấy cũng không trọn vẹn.  Nếu 

Nhãn Thanh Triệt có năng lực vững mạnh thì việc thấy được rõ ràng trong sáng.  Với 

nguyên nhân nầy, Nhãn Thanh Triệt mới được gọi là Nhãn Quyền, và trong những 

Thanh Triệt khác, cũng tương tự như vậy, tuy nhiên từng mỗi thể loại đó có sự khác 

biệt trong chức năng làm trọng yếu của riêng mình.  Và tại đây, là nói về Quyền Lực ở 

phần Sắc Pháp.   

Còn về Danh Pháp thì có Danh Quyền làm nhiệm vụ ở phần chủ yếu cai quản 

trong từng mỗi chức năng của riêng mình, cũng tương tự như nhau.  Danh Quyền có 

tám Chi Pháp, đó là Mạng Quyền, Tâm, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất Thống, và Tuệ.  

Cả Bát Danh Quyền nầy làm nhiệm vụ ở phần Pháp Năng Duyên và trong cùng một 

thời gian đó, cũng làm Pháp Sở Duyên lẫn nhau.  Xin dẫn chứng, như trong thời gian 

Tâm Đại Thiện sanh khởi cùng với 38 Tâm Sở phối hợp thì trong những Tâm và Tâm 

Sở nầy đây đã có Câu Sanh Quyền, tức là cả bát Danh Quyền sanh khởi cùng làm 

Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau, chẳng hạn như là Tâm tức là Ý Quyền làm Năng 

Duyên thì 7 Quyền Lực còn lại làm Sở Duyên.  Và khi Mạng Quyền làm Năng Duyên 

thì  7 Quyền Lực còn lại làm Sở Duyên, chẳng hạn như vậy.  Còn 31 Tâm Sở còn lại 

ngoài ra khỏi Chi Pháp Quyền Lực và Sắc Tâm, thì không tính kể vào Quyền Lực, và 

cũng không được làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, mà chỉ có thể làm được duy  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    101   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nhứt là Câu Sanh Quyền Sở Duyên.  

Trong những Pháp đuợc gọi là Pháp Năng Duyên đó, cần phải kết hợp với bất 

luận một loại nào trong ba mãnh lực như sau: 

 

 1.   Janakasatti -  Mãnh Lực Xuất Sinh: có mãnh lực làm cho Pháp Sở Duyên 

được sanh khởi. 

 2.  Upathambhakasatti -  Mãnh Lực Bảo Hộ: có mãnh lực giúp đỡ ủng hộ cho 

Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 3.  Anupālakasatti -  Mãnh Lực Bảo Dưỡng: có mãnh lực giúp đỡ duy trì Pháp 

Sở Duyên cho đặng thường luôn.  
 

Cả ba loại mãnh lực nầy (*) thường hiện hữu trong tất cả Pháp Năng Duyên, cũng  

có khi chỉ có một, hoặc hai loại mãnh lực.  Nếu Pháp nào không phối hợp với ba loại 

mãnh lực nầy, cho dù chỉ là một loại mãnh lực, thì Pháp đó sẽ không thể nào làm được 

Pháp Năng Duyên.  
 

[(*) Trong Năm Bộ Chú Giải được hiểu rằng “không có trình bầy mãnh lực của 

bất luận một loại Duyên nào chứa đựng trong 47 Duyên”, một cách trực tiếp là “có 

khi có được cả ba loại mãnh lực, có khi chỉ có được một, hoặc hai loại mãnh lực” như 

bộ phận của những nhà học giả cùng có ý kiến với nhau, và đã kết luận để ở trong 

bảng kết luận trạng thái của mãnh lực giúp đỡ ủng hộ trong 47 Duyên, mà đã có ở 

trong phần đầu của bộ Kinh Sách nầy.] 
 

Trong Quyền Lực Duyên nầy, loại trừ ra hai Sắc Giới Tính (Bhāvarūpa) tức là 

Sắc Nữ Tính (Itthībhāva) và Sắc Nam Tính (Purisabhāva) ra khỏi sự việc làm Pháp 

Năng Duyên, vì lẽ cả hai loại Sắc Nữ Tính và Sắc Nam Tính đây, không có hội đủ cả 

ba loại mãnh lực như đã được đề cập đến, do đó mới không thể làm Quyền Lực Duyên 

được.  Tuy nhiên, trong cả hai loại Sắc Giới Tính nầy, với mỗi loại có sự hiện hữu bốn 

trạng thái phối hợp để làm cho hiểu biết được là, loại trạng thái nào làm Nữ Tính và 

loại trạng thái nào làm Nam Tính, đó là: 
  

1.  Linga – Biệt Tính:  ý nghĩa đến sắc tướng hình thể, như là mặt, mắt, tay, chân, 

v.v.  

2.   Nimitta – Trẫm Triệu:  ý nghĩa đến ấn tướng (dấu hiệu, biểu tượng), như là 

có râu, không có râu, v.v. 

3.   Kutta – Hạnh Kiểm:  ý nghĩa đến các sinh hoạt, như là vui chơi ở phần lành 

mạnh, v.v. 

4.   Ākappa – Cử Chỉ:  ý nghĩa đến hành trạng đi, đứng, nằm, ngồi, v.v. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    102   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Cả bốn loại trạng thái nầy, là thành quả của hai Sắc Giới Tính, tức là một khi có 

Sắc Giới Tính rồi, thì phải luôn luôn có bốn loại trạng thái nầy cùng sanh khởi.   

Do đó, nếu có vấn đề hỏi rằng: “Khi bốn loại trạng thái nầy là thành quả được 

sanh từ nơi hai Sắc Giới Tính làm nhân, thì tại sao hai loại Sắc Giới Tính nầy không 

được sắp làm thành Quyền Lực Duyên ?”.   

Điều nầy được giải thích là “Không được làm Quyền Lực Duyên, cho dù quả thật 

là hai Sắc Giới Tính làm nhân và cả bốn trạng thái đó, là thành quả; tuy nhiên hiện 

hành theo cách lẽ thường nhiên gọi là Pavattiniyāma – Niêm Luật Thông Thường, 

không thể gọi là hai Sắc Giới Tính nầy làm Quyền Lực Năng Duyên ủng hộ cho khởi 

sanh cả bốn loại trạng thái, và cả bốn loại trạng thái đó cũng không thể gọi là Quyền 

Lực Sở Duyên.  Tất cả cũng bởi nguyên nhân là, nếu làm được Quyền Lực Duyên thì 

cũng phải làm được Hiện Hữu Duyên, và lẽ thường nhiên Pháp Thực Tính của Hiện 

Hữu Duyên, là ngay sát na sanh khởi hoặc ngay sát na đang trụ, thì Pháp Năng 

Duyên và Pháp Sở Duyên phải thường cùng hiện hữu để hiện bầy.            

Còn hai Sắc Giới Tính đó, thì trong thời gian Tái Tục thường sanh khởi hiện hữu, 

tuy nhiên cả bốn loại trạng thái, có Biệt Tính (Linga), v.v. vẫn chưa có sanh khởi 

ngay trong sát na đó.  Tiếp đến, trong thời kỳ Bình Nhựt thì mới khởi lên hiện bầy.  

Việc nầy chứng tỏ cho thấy rằng việc sanh khởi của hai Sắc Giới Tính và việc sanh 

khởi của cả bốn trạng thái là có sự khác biệt thời điểm sanh khởi.  Do đó, mới không 

thể tính vào làm thành Hiện Hữu Duyên được, vì lẽ Pháp Năng Duyên và Pháp Sở 

Duyên không cùng hiện hữu để hiện bầy.  Khi đã không làm được Hiện Hữu Duyên thì 

thường cũng không làm được Quyền Lực Duyên một cách tương tự.           

Nếu có vấn đề tiếp theo nữa như sau: “Trong cả hai Tổng Hợp Giới Tính Thập 

(Bhāvadasakakalāpa) thì hai Sắc Giới Tính và chín Sắc còn lại đồng cùng sanh, đồng 

cùng diệt với nhau, hiện hữu để hiện bầy, như thế tại sao trong Tổng Hợp Giới Tính 

Thập không lấy Sắc Giới Tính làm Quyền Lực Năng Duyên, và Sắc còn lại làm Quyền 

Lực Sở Duyên ?”.   

Một cách tương tự là, điều nầy cũng không thể hiện hành được, vì lẽ cả hai Sắc 

Giới Tính đó không có mãnh lực, tức là việc làm trọng yếu để cai quản trong chín Sắc 

còn lại; có nghĩa là chín Sắc còn lại đây, không phải sanh khởi do bởi mãnh lực của 

Sắc Giới Tính, mà là sanh khởi do bởi nương vào mãnh lực của chính Nghiệp Quá 

Khứ của mình, làm thành người cai quản.  Với nguyên nhân nầy, cả hai Sắc Giới Tính 

nầy, không thể sắp làm thành Quyền Lực Duyên được. 

Mặc dù rằng cả hai Sắc Giới Tính nầy, nếu đã nương theo Thực Tính Siêu Lý  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    103   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(Paramatthasabhāva) rồi, thì quả thật là không thể nào làm được Quyền Lực Duyên, 

tuy nhiên cả hai Sắc Giới Tính nầy cũng được gọi là làm được Quyền Lực, đó là Nữ 

Quyền và Nam Quyền.  Sự việc được gọi là làm được Quyền Lực cũng do bởi nguyên 

nhân là, cả hai Sắc Giới Tính nầy có mãnh lực cai quản đối với bốn loại trạng thái, là 

có Biệt Tính (Linga) v.v. như đã có đề cập đến rồi vậy, tức là với những loại: Nữ Biệt 

Tính (Itthīlinga), Nữ Trẫm Triệu (Itthīnimitta), Nữ Hạnh Kiểm (Itthīkutta), Nữ Cử 

Chỉ (Itthiākappa) sẽ được khởi sanh hiện bầy là do bởi mãnh lực của Sắc Nữ Tính; và 

với những loại: Nam Biệt Tính (Purisalinga), Nam Trẫm Triệu (Purisanimitta), Nam 

Hạnh Kiểm (Purisakutta), Nam Cử Chỉ (Purisaākappa) sẽ được khởi sanh hiện bầy là 

do bởi mãnh lực của Sắc Nam Tính.  Do đó, cả hai Sắc Giới Tính nầy mới được gọi là 

làm được Quyền Lực Duyên.  Tất cả sự việc nầy là do theo việc làm thành Thường 

Cận Y Duyên trong phần Kinh Tạng (Suttantanaya) mà chẳng phải là phần Siêu Lý 

(Paramatthanaya).  

Tóm tắt nội dung thì Quyền Lực Duyên, tức là 20 Quyền Lực (trừ Nữ Quyền và 

Nam Quyền), mà trong cả 20 Quyền Lực nầy có cả Sắc Pháp và Danh Pháp làm 

Quyền Lực Năng Duyên, giúp đỡ ủng hộ cho Sắc Pháp và Danh Pháp được khởi sanh 

làm Quyền Lực Sở Duyên.  Tuy nhiên, trong việc làm Quyền Lực Năng Duyên của cả 

20 Quyền Lực nầy, thì được chia ra làm ba thể loại là: 
 

 1.  Sahajātindriyapaccaya – Câu Sanh Quyền Duyên. 

 2.  Purejātindriyapaccaya – Tiền Sinh Quyền Duyên, và 

 3.  Rūpajīvitindriyapaccaya – Sắc Mạng Quyền Duyên. 
 

Đối với Câu Sanh Quyền Duyên thì không có lời giải thích một cách đặc biệt. 

---------------------------------------- 

 
PUREJĀTINDRIYAPACCAYA – 

TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN 

   

Vacanattha – Chú Giải: 

“Purejāto hutvā  indriyabhāvena upakārako  =  Purejātindriyapaccayo ”-  Pháp 

mà đã được sanh trước rồi làm duyên giúp đỡ ủng hộ theo sự việc làm trọng yếu, gọi 

là Tiền Sinh Quyền Duyên.   

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    104   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tiền Sinh Quyền Duyên nầy, có hai thể loại trạng thái như sau: 

 1. Pháp Năng Duyên sanh trước Pháp Sở Duyên, 

 2. Pháp Năng Duyên làm trọng yếu trong Pháp Sở Duyên. 

Kết hợp hai loại trạng thái hiện hữu trong Duyên nầy, do vậy được gọi là Tiền 

Sinh Quyền Duyên. 

Trong Tiền Sinh Quyền Duyên nầy, Pháp Năng Duyên tức là Sắc, Pháp Sở Duyên 

tức là Danh.  Phần Pháp Năng Duyên tức là Sắc đó, lập ý chỉ lấy một cách đặc biệt về 

Sắc Thanh Triệt, còn những loại Sắc khác thì không có khả năng sẽ làm được Tiền 

Sinh Quyền Duyên, là vì không có kết hợp với hai thể loại trạng thái như đã được đề 

cập đến.  Phần Pháp Sở Duyên tức là Danh đó, cũng lập ý chỉ lấy một cách đặc biệt là 

Ngũ Song Thức cùng kết hợp với 7 Tâm Sở Biến Hành.  Còn các Danh Pháp còn lại 

không có được thọ lãnh việc ủng hộ từ nơi Pháp Năng Duyên, là Ngũ Sắc Thanh 

Triệt, do đó những Danh Pháp còn lại mới không thể nào làm được Pháp Sở Duyên.  

Ngũ Sắc Thanh Triệt mà làm được Pháp Năng Duyên đó, là thường sanh trước 

Pháp Sở Duyên và vẫn chưa diệt mất đi, tức là vẫn còn hiện hữu trong khoảng giữa sát 

na Trụ, chẳng hạn như là trong Lộ Trình Nhãn Môn ở phần Cảnh Cực Cự Đại 

(Atimahantārammana) thì Nhãn Thanh Triệt sanh khởi trước, khi đến sát na Trụ rồi 

thì làm duyên cho Tâm Nhãn Thức được sanh khởi.  Nhãn Thanh Triệt nầy làm thành 

Sắc ở thời gian Trụ (Thītipattarūpa) nầy có số lượng là 49, tức là tính đếm lui trở về 

sau kể từ sát na Diệt của Tâm Khai Ngũ Môn đi cho đến sát na Diệt của Tâm thứ 17 

thì có được số lượng 49 Sắc ở thời gian Trụ, mà bất luận một Sắc nào trong số lượng 

49 Sắc ở thời gian Trụ đây, thường hiện bầy làm được Tiền Sinh Quyền Duyên.  Đây 

là phần của Nhà Giáo Thọ về sau nầy (hiện đại).   

Một phần khác, đó là phần của Nhà Giáo Thọ cổ xưa có đề cập rằng, Nhãn Thanh 

Triệt duy nhất chỉ câu sanh với sát na Sanh của cái Sắc Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ 

nhứt và làm được Tiền Sinh Quyền Năng Duyên, còn 48 Nhãn Thanh Triệt còn lại đó, 

thì không có khả năng làm được Tiền Sinh Quyền Năng Duyên.  Trong số lượng 49 

Sắc Nhãn Thanh Triệt ở thời gian Trụ chia ra làm ba nhóm là: 

1. Mandāyukacakkhupasādarūpa – Sắc Nhãn Thanh Triệt Nọa Độn Thọ:  tức 

là Nhãn Thanh Triệt có tuổi thọ ít hơn Cảnh Sắc mà câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá 

Khứ, có số lượng 37, là tính lấy Nhãn Thanh Triệt mà cùng câu sanh với sát na Diệt 

của Tâm Hữu Phần mà tính đếm lui trở về sau kể từ Tâm Hữu Phần Quá Khứ đi cho 

đến sát na Diệt của cái Tâm thứ 13.  

2. Amandāyukacakkhupasādarūpa – Sắc Nhãn Thanh Triệt Phi Nọa Độn  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    105   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thọ:  tức là Nhãn Thanh Triệt có tuổi thọ nhiều hơn Cảnh Sắc mà câu sanh với Tâm 

Hữu Phần Quá Khứ, có số lượng 11, là tính lấy Nhãn Thanh Triệt mà cùng câu sanh 

với sát na Trụ của Tâm Hữu Phần Quá Khứ đi cho đến sát na Diệt của Tâm Khai Ngũ 

Môn. 

3. Majjhimāyukacakkhupasādarūpa – Sắc Nhãn Thanh Triệt Trung Thọ:  tức 

là Nhãn Thanh Triệt có tuổi thọ vừa bằng với Cảnh Sắc mà câu sanh với Tâm Hữu 

Phần Quá Khứ, có số lượng 1, chính là Nhãn Thanh Triệt mà sanh khởi trong sát na 

Sanh của cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhứt vậy.    

Trong cả ba nhóm Sắc Thanh Triệt nầy, không phải hết tất cả đều làm được Tiền 

Sinh Quyền Duyên, đặc biệt chỉ làm được duy nhứt là Sắc Thanh Triệt ở phần Sắc 

Thanh Triệt Trung Thọ mà thôi.  Còn các Lộ Trình Nhĩ Môn, Tỷ Môn, Thiệt Môn, 

Thân Môn cũng hiện hành trong cùng một phương thức như vầy. 

Theo cả hai loại ý kiến như đã được đề cập đến rồi đây, Nhà Giáo Thọ là bậc 

chuyên gia trong Thực Tính Pháp (Sabhāvadhamma) và Tạng Vô Tỷ Pháp đã có sự 

quyết định là có sự duyệt ý trong ý kiến thứ nhứt hơn là ý kiến thứ hai, tuy nhiên cũng 

không có loại bỏ ý kiến thứ hai nầy đi, có thể đó là tỏ bầy một cách đặc biệt sự tôn 

kính đối với ý kiến của bậc Giáo Thọ cổ xưa. 

Tóm lại, Tiền Sinh Quyền Duyên đây, Sắc mà làm Pháp Năng Duyên sanh trước 

Danh mà làm Pháp Sở Duyên, và không phải hết tất cả Sắc đều làm được Pháp Năng 

Duyên, mà làm được duy nhứt chỉ là Ngũ Sắc Thanh Triệt ở vào thời gian Sắc đang 

trụ, đó chính là Sắc khi đã đến sát na Trụ rồi vậy.  Còn Danh mà làm Pháp Sở Duyên 

thì cũng lập ý chỉ lấy một cách đặc biệt là Ngũ Song Thức cùng với 7 Tâm Sở Biến 

Hành mà thôi.   

Lại nữa, trong Vật Tiền Sinh Y Duyên và Vật Tiền Sinh Duyên mà đã có được 

trình bầy đến rồi đó, thì cũng có nội dung trong nhóm Sắc ở vào thời gian Sắc đang 

trụ, và Sắc Trung Thọ, cũng cùng một phương thức với Tiền Sinh Quyền Duyên nầy, 

xin Quý Học Giả nên hiểu biết vừa theo như vầy. 

--------------------------------------------- 

 
RŪPAJĪVITINDRIYAPACCAYA – 

SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN 

 

Sắc Mạng Quyền Duyên đây, tức là Sắc Mạng Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ  

đối với Sắc Nghiệp mà cùng câu sanh với mình, chẳng hạn như là trong 9 Sắc Tổng  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    106   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Hợp Nghiệp (Kammajakalāparūpa) có Tổng Hợp Nhãn Thập (Cakkhudasa – 

kakalāpa) v.v. Trong từng mỗi Tổng Hợp có Sắc Mạng Quyền làm người duy trì ở 

từng mỗi Tổng Hợp, như thế Sắc Mạng Quyền hiện hữu trong từng mỗi Tổng Hợp 

Sắc Nghiệp, và mới làm duyên đối với 8 hoặc 9 Tổng Hợp Sắc còn lại trong cùng một 

Tổng Hợp Sắc với nhau.  

Trong Sắc Mạng Quyền Duyên nầy, Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên cùng 

câu sanh với nhau trong cùng một Tổng Hợp, cũng cùng một phương thức với Câu 

Sanh Quyền Duyên như đã có được trình bầy rồi.  Tuy nhiên Đức Phật Ngài lại thuyết 

giảng Sắc Mạng Quyền Duyên đặt để một cách riêng biệt, không có thuyết cùng 

chung với Câu Sanh Quyền Duyên, là cũng bởi nguyên nhân là Câu Sanh Quyền 

Duyên có Danh làm Pháp Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Danh và Sắc làm Pháp 

Sở Duyên, và Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên đồng cùng sanh khởi trong cùng 

một sát na với nhau.  Danh Pháp mà làm Pháp Năng Duyên thường giúp đỡ ủng hộ 

đối với Pháp Sở Duyên được tồn tại trong cùng một sát na Sanh.  Còn Sắc Mạng 

Quyền Duyên đây, mặc dù quả thật là Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên đồng 

cùng sanh khởi trong cùng một sát na với nhau và trong cùng một Tổng Hợp với nhau, 

tuy nhiên Pháp Năng Duyên không thể nào giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên tồn 

tại trong cùng một sát na Sanh được, cho đến khi sát na Trụ rồi thì mới có sự giúp đỡ 

ủng hộ được.  Tất cả sự việc nầy là cũng do lẽ thường nhiên của Sắc Pháp trong sát na 

Sanh thì có năng lực yếu kém, không có khả năng làm nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ đối 

với những Pháp khác được.  Khi đến sát na Trụ rồi, thì mới có đủ năng lực giúp đỡ 

ủng hộ đối với những Pháp khác được.  Với nguyên nhân nầy, Đức Phật Ngài mới lập 

ý khải thuyết Sắc Mạng Quyền đặt để một cách riêng biệt.  

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 

CỦA QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

Trong Quyền Lực Duyên xiển thuật đây,  Quyền Lực Duyên hiện hữu ba loại là:  
     

1.  Sahajātindriyapaccaya – Câu Sanh Quyền Duyên, 

2.  Purejātindriyapaccaya – Tiền Sinh Quyền Duyên, và 

3.  Rūpajīvitindriyapaccaya – Sắc Mạng Quyền Duyên. 
 

Trong cả ba thể loại nầy, thì trình bầy tóm lược ba thể loại Nội Dung Pháp hiện 

hữu như sau: 
 

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    107   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

I.  CÂU SANH QUYỀN DUYÊN 

Câu Sanh Quyền Duyên có Danh làm Năng Duyên, và có Danh Sắc làm Sở 

Duyên.  Tuần tự trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu trong Câu Sanh Quyền Duyên, 

như sau: 
 

1.   Pháp Câu Sanh Quyền Năng Duyên (Sahajātindriyapaccayadhamma):  bát 

Chi Pháp Danh Quyền là Mạng Quyền, Tâm, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhứt 

Thống, và Tuệ. 
 

2.   Pháp Câu Sanh Quyền Sở Duyên (Sahajātindriyapaccayuppannadhamma): 

89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 
 

3.  Pháp Câu Sanh Quyền Địch Duyên (Sahajātindriyapaccanikadhamma):  

Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, 

Sắc Nghiệp Bình Nhựt.   

 

PHÂN TÍCH CÂU SANH QUYỀN DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Câu Sanh Quyền Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên 

của Pháp làm thành Câu Sanh Quyền Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại là: đồng cùng sanh với nhau (Sahajāta – Câu 

Sanh), có sự độc lập làm việc trọng yếu (Indriya – Quyền Lực).  

* Rằng theo Giống:  là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian:  là thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Mãnh Lực: có hai  loại  mãnh  lực, là Mãnh Lực  Xuất  Sinh 

(Janakasatti) và Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti). 

-------------------------------------------- 

 
II. TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN 

Tiền Sinh Quyền Duyên có Sắc làm Năng Duyên, và Danh làm Sở Duyên. Tuần 

tự trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu trong Tiền Sinh Quyền Duyên, như sau: 

1.   Pháp Tiền Sinh Quyền Năng Duyên (Purejātindriyapaccayadhamma):  cả 

ba nhóm Ngũ Vật (Pancavatthu) có Ngũ Vật Nọa Độn Thọ (Mandāyuka – 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    108   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

pancavatthu) v.v. Ngũ Vật Trung Thọ (Majjhimāyukapancavatthu) là Nhãn Vật, Nhĩ 

Vật, Tỷ Vật, Thiệt Vật, Thân Vật đồng câu sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ 

nhứt.  Hoặc một phần khác nữa, là Ngũ Vật có Nhãn Vật, Nhĩ Vật, Tỷ Vật, Thiệt Vật, 

Thân Vật vào đến sát na đang Trụ của mình có số lượng là 49. 

Tức là Ngũ Vật, là Nhãn Vật, Nhĩ Vật, Tỷ Vật, Thiệt Vật, Thân Vật ở thời kỳ 

Trung Thọ (Ngũ Vật câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ thứ nhứt).  Hoặc một phần 

khác nữa, là bất luận một Sắc nào trong 49 Ngũ Vật ở thời gian Trụ (Ngũ Vật đang 

còn hiện hữu với Tâm Hữu Phần trước khi đi đến Ngũ Thức).  
 

2.   Pháp Tiền Sinh Quyền Sở Duyên (Purejātindriyapaccayuppannadhamma): 

Ngũ Song Thức, 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp. 
  

3.   Pháp Tiền Sinh Quyền Địch Duyên (Purejātindriyapaccanikadhamma):  là 

79 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp (trừ Ngũ Song Thức), hoặc là tất cả Sắc, có Sắc Tâm, 

v.v.  

 

PHÂN TÍCH TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Tiền Sinh Quyền Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên 

của Pháp làm thành Tiền Sinh Quyền Năng Duyên đó, 
 

   * Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại là: sanh trước (Purejāta – Tiền Sinh), có sự 

độc lập làm việc trọng yếu (Indriya – Quyền Lực).  

   * Rằng theo Giống: là giống Vật Tiền Sinh, có nghĩa là Pháp Năng Duyên sanh 

trước và làm thành chỗ nương nhờ của Pháp Sở Duyên. 

   * Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại. 

   * Rằng theo Mãnh Lực: có hai loại mãnh  lực, là Mãnh Lực Xuất  Sinh 

(Janakasatti) và Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti). 

----------------------------------------- 

 

III. SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN 

 

Sắc Mạng Quyền Duyên có Sắc làm Năng Duyên, và Sắc làm Sở Duyên. Tuần tự 

trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu trong Sắc Mạng Quyền Duyên, như sau: 

1.  Pháp Sắc Mạng Quyền Năng Duyên (Rūpajīvitindriyapaccayadhamma):  tất  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    109   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

cả Sắc Mạng Quyền mà hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục. 

2.   Pháp Sắc Mạng Quyền Sở Duyên (Rūpajīvitindriyapaccayuppannadham-

ma):  8 hoặc 9 Sắc Nghiệp còn lại ở trong cùng một Tổng Hợp với Sắc Mạng Quyền.  

3.  Pháp Sắc Mạng Quyền Địch Duyên (Rūpajīvitindriyapaccanikadhamma):  

là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, hoặc là Sắc Tâm, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý 

Tiết, và hoặc là Sắc Mạng Quyền ở trong Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Nghiệp Phạm 

Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

 

PHÂN TÍCH SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Sắc Mạng Quyền Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên 

của Pháp làm thành Sắc Mạng Quyền Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có hai loại là: có thực tính làm thành Sắc (Rūpa – Sắc), 

có sự độc lập làm việc trọng yếu (Indriya – Quyền Lực).  

* Rằng theo Giống: là giống Sắc Mạng Quyền, có nghĩa là Pháp Năng Duyên tức 

là Sắc Mạng Quyền làm nhiệm vụ trọng yếu trong việc duy trì các Sắc Pháp câu 

sanh. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại. 

* Rằng theo Mãnh Lực: chỉ có duy nhất một loại mãnh lực, là Mãnh Lực Bảo 

Dưỡng (Anupālakasatti) (theo Năm Bộ Chú Giải – Phát Thú – dịch ở điều 206) 

giúp đỡ duy trì Pháp Sở Duyên cho đặng thường luôn. 

------------------------------------- 

 
PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH QUYỀN DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt ba câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện và Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và kế 

đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – 

TRONG CÂU THIỆN  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    110   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sahajātindriyapaccayena paccayo” – 

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện, với mãnh lực Câu Sanh 

Quyền Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, là bát Chi Pháp Danh Quyền là 

Mạng Quyền, Tâm, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhứt Thống, và Tuệ.  

Pháp Thiện làm Câu Sanh Quyền Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

phối hợp.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalā indriyā sampayuttakānam khandhānam Sahajātindriyapaccayena 

paccayo” -  Những Quyền Lực Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương 

Ưng, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

Tại đây, bát Chi Pháp Danh Quyền làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên.  Uẩn 

Tương Ưng Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp làm Câu Sanh Quyền Sở 

Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là bát Chi Pháp Danh 

Quyền Thiện, tức là Mạng Quyền, 21 Tâm Thiện, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất Thống, 

và Tuệ, làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa  Chi Pháp là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Sở 

Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Sahajātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Quyền Duyên, trong mãnh lực của cả 12 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    111   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Danh Vật Thực Duyên, 

(8) Thiền Na Duyên, 

(9) Đồ Đạo Duyên, 

(10) Tương Ưng Duyên, 

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātindriyapaccayena paccayo” 

– Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Quyền Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, là bát Chi Pháp Danh Quyền, là 

Mạng Quyền, Tâm, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất Thống và Tuệ. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Quyền Sở Duyên, là Sắc Tâm Thiện ở thời Hiện Tại. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalā indriyā cittasamutthānānam rūpānam Sahajātindriyapaccayena 

paccayo” -  Những Quyền Lực Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm xuất 

sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

Tại đây, bát Chi Pháp Danh Quyền Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc 

mà có Tâm Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên.   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    112   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là bát Chi Pháp Danh 

Quyền Thiện, tức là Mạng Quyền, 21 Tâm Thiện, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất Thống  

và Tuệ, làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Thiện làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Sahajātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Quyền Duyên, trong mãnh lực của cả 11 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Đồ Đạo Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

KUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – VÔ KÝ - TRONG CÂU THIỆN 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    113   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

“Kusalo dhammo kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Sahajātindriyapac -

cayena paccayo” – Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô 

Ký, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, là bát Chi Pháp Danh Quyền 

Thiện, là Mạng Quyền, Tâm, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất Thống và Tuệ. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Quyền Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 38 

Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Thiện.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalā indriyā sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Sahajātindriyapaccayena  paccayo” -  Những Quyền Lực Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu 

Sanh Quyền Duyên. 

Tại đây, bát Chi Pháp Danh Quyền Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam 

hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Danh Quyền Thiện (21 Tâm Thiện, 38 Tâm 

Sở phối hợp) và Sắc mà có Tâm Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh 

Quyền Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là bát Chi Pháp Danh 

Quyền Thiện, tức là Mạng Quyền, 21 Tâm Thiện, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất Thống, 

và Tuệ, làm Năng Duyên. 

Kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Chi Pháp là 21 Tâm Thiện, Tứ Danh 

Uẩn là 38 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Sahajātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Quyền Duyên, trong mãnh lực của cả 10 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    114   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Đồ Đạo Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sahajātindriyapaccayena paccayo” 

– Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện, với mãnh lực 

Câu Sanh Quyền Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, tức là Ngũ Chi Pháp Danh 

Quyền Bất Thiện, là Mạng Quyền, 12 Tâm Bất Thiện, Thọ, Tấn, Nhất Thống (trừ ra 

Tín, Niệm, Tuệ). 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Quyền Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở phối hợp.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalā indriyā sampayuttakānam khandhānam Sahajātindriyapaccayena 

paccayo” -  Những Quyền Lực Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn 

Tương Ưng, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    115   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Ngũ Chi Pháp Danh Quyền Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với  

Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Danh Quyền Bất Thiện, với mãnh lực 

Câu Sanh Quyền Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là Ngũ Chi Pháp Danh 

Quyền Bất Thiện, tức là Mạng Quyền, Tâm Bất Thiện, Thọ, Tấn, Nhất Thống (trừ ra 

Tín, Niệm, Tuệ), làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, Tứ Danh Uẩn là 27 Tâm 

Sở phối hợp, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Sahajātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Quyền Duyên, trong mãnh lực của cả 11 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Danh Vật Thực Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Đồ Đạo Duyên, 

(9) Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    116   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ - 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 
 

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātindriyapaccayena 

paccayo” – Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh 

lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, là Ngũ Chi Pháp Danh Quyền 

Bất Thiện, là Mạng Quyền, 12 Tâm Bất Thiện, Thọ, Tấn, Nhất Thống (trừ Tín, Niệm, 

Tuệ). 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Quyền Sở Duyên, là Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalā indriyā cittasamutthānānam rūpānam Sahajātindriyapaccayena 

paccayo” -  Những Quyền Lực Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm 

xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

Tại đây, Ngũ Chi Pháp Danh Quyền Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Sắc mà có Tâm Bất Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là Ngũ Chi Pháp Danh 

Quyền Bất Thiện, tức là Mạng Quyền, 12 Tâm Bất Thiện, Thọ, Tấn, Nhất Thống (trừ 

ra Tín, Niệm, Tuệ), làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Sahajātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    117   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Câu Sanh Quyền Duyên, trong mãnh lực của cả 10 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

AKUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Sahajātindriya -

paccayena paccayo” –  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất 

Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, là Ngũ Chi Pháp Danh Quyền  

Bất Thiện, là Mạng Quyền, 12 Tâm Bất Thiện, Thọ, Tấn, Nhất Thống (trừ ra Tín, 

Niệm, Tuệ). 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Quyền Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất 

Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalā indriyā sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Sahajātindriyapaccayena  paccayo” -  Những Quyền Lực Bất Thiện làm 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    118   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực 

Câu Sanh Quyền Duyên.  

Tại đây, Ngũ Chi Pháp Danh Quyền Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Pháp Danh Quyền Bất Thiện và Sắc mà có 

Tâm Bất Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là Ngũ Chi Pháp Danh 

Quyền Bất Thiện, tức là Mạng Quyền, 12 Tâm Bất Thiện, Thọ, Tấn, Nhất Thống, (trừ 

ra Tín, Niệm, Tuệ), làm Năng Duyên. 

Akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, Tứ 

Danh Uẩn là 27 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện và  

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Sahajātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Quyền Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Danh Vật Thực Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    119   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Sahajātindriyapaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Câu Sanh Quyền Duyên.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Quyền Năng Duyên, là bát Chi Pháp Danh Quyền Vô 

Ký Dị Thục Quả, Vô Ký Duy Tác, ở trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo 

trường hợp. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Quyền Sở Duyên, là 36 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả, 20  

Tâm Vô Ký Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Tâm Dị Thục Quả, Sắc Tâm Duy 

Tác, trong thời kỳ Bình Nhựt.  Trong thời kỳ Tái Tục, là 19 Tâm Tái Tục Dị Thục 

Quả, 35 Tâm Sở phối hợp, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

 1/  “Vipākābyākatā kiriyābyākatā indriyā sampayuttakānam khandhānam citta 

– samutthānānanca rūpānam Sahajātindriyapaccayena paccayo” -  Những Quyền 

Lực Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn 

Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

  Tại đây, tức là bát Chi Pháp Danh Quyền Vô Ký Dị Thục Quả và Vô Ký Duy 

Tác, trong thời kỳ Bình Nhựt, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam hoặc Tứ Danh 

Uẩn phối hợp với Chi Pháp Danh Quyền Vô Ký Dị Thục Quả và Vô Ký Duy Tác, tức 

là 36 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả, 20 Tâm Vô Ký Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc 

mà có Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Quyền 

Duyên.   

  

 2/  ”Patisandhikkhane vipākābyākatā indriyā sampayuttakānam khandhānam 

katattā ca rūpānam Sahajātindriyapaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái Tục, 

những Quyền Lực Vô Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương 

Ưng và Sắc Tái Tục, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    120   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, bát Chi Pháp Danh Quyền Dị Thục Quả, trong thời kỳ Tái Tục, làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhị hoặc Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi 

Pháp Vật Thực Dị Thục Quả, tức là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối 

hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

Ghi chú:  Trong Cõi Tứ Uẩn, Pháp Sở Duyên trừ Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì Abyākato dhammo trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi 

Pháp là bát Chi Pháp Danh Quyền Dị Thục Quả và Duy Tác, tức là Mạng Quyền, 36 

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, làm thành Ý Quyền, Thọ, Tín, Tấn, Niệm, Nhất 

Thống, Tuệ, làm Năng Duyên.  Trong thời kỳ Tái Tục, chi Pháp là 8 hoặc 7 hoặc 3 

Chi Pháp Danh Quyền Vô Ký Dị Thục Quả Tái Tục (với 7 là trừ Tuệ, với 3 là  Mạng 

Quyền, Tâm Thẩm Tấn Xả Thọ  làm thành Ý Quyền, Thọ ở trong 2 Tâm Tái Tục Vô 

Nhân), làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi Pháp là 36 Tâm Dị 

Thục Quả đang khởi sanh (Vipākacittuppāda), 20 Tâm Duy Tác đang khởi sanh 

(Kiriyācittuppāda)  và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp, làm 

Sở Duyên.  Trong thời kỳ Tái Tục có Chi Pháp là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục đang 

khởi sanh (Patisandhicittuppāda), 35 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm 

Sở Duyên.    
   

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Tái Tục được 

sanh khởi từ nơi Lộ Trình Cận Tử. 

Ghi chú: Câu Sanh Quyền Duyên thường làm vừa theo thích hợp khi Tâm Hữu Phần 

vẫn chưa đến Lộ Trình và Tâm Hữu Phần sanh từ Lộ Trình Tâm đó). 
 

Sahajātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Câu Sanh Quyền Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 14 Duyên (là trong thời kỳ Bình 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    121   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nhựt) hoặc 13 Duyên (là trong thời kỳ Tái Tục, là trừ ra Câu Sanh Trưởng Duyên), 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) vừa theo 

thích hợp, là: 
 

(1) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 

(8) Danh Vật Thực Duyên, 

(9) Thiền Na Duyên, 

(10) Đồ Đạo Duyên, 

(11) Tương Ưng Duyên, 

(12) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(13) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(14) Câu Sanh Bất Ly Duyên.          

(Trong thời kỳ Tái Tục thì trừ Câu Sanh Trưởng Duyên) 
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

SAHAJĀTINDRIYAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH QUYỀN DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Câu Sanh Quyền Duyên có được bảy câu như sau: 

 1/  Kusalo kusalassa Sahajātindriyapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

2/  Kusalo abyākatassa Sahajātindriyapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

3/  Kusalo kusalābyākatassa Sahajātindriyapaccayena paccayo – Thiện làm  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    122   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

  duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Quyền 

Duyên. 

4/ Akusalo akusalassa Sahajātindriyapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm  

    duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện, với mãnh lực Câu Sanh Quyền  

Duyên. 

5/  Akusalo abyākatassa Sahajātindriyapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

6/   Akusalo akusalābyākatassa Sahajātindriyapaccayena paccayo – Bất Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Câu 

  Sanh Quyền Duyên. 

7/   Abyākato  abyākatassa  Sahajātindriyapaccayena  paccayo -  Vô  Ký  làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Câu Sanh Quyền Duyên. 

 

SAHAJĀTINDRIYAPACCAYASABHĀGA – 

CÂU SANH QUYỀN DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Nhân Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Danh Vật Thực Duyên, 

(8) Thiền Na Duyên, 

(9) Đồ Đạo Duyên, 

(10) Tương Ưng Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(12) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(13) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

   

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Câu Sanh Quyền Duyên khi đã được hiện hữu. 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    123   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA CÂU SANH QUYỀN DUYÊN 

---------------------------------- 
 

 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt duy nhất chỉ có một câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và ở phần câu sau 

cũng có một câu duy nhứt, cũng là Câu Vô Ký một cách tương tự, như sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Purejātindriyapaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Tiền Sinh Quyền Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Tiền Sinh Quyền Năng Duyên, tức là Ngũ Sắc Quyền, gồm 

Nhãn Quyền, Nhĩ Quyền, Tỷ Quyền, Thiệt Quyền, Thân Quyền ở thời gian Trung Thọ 

hoặc thời gian đang Trụ. 

Pháp Vô Ký làm Tiền Sinh Quyền Sở Duyên, tức là Ngũ Song Thức, 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Cakkhundriyam cakkhuvinnānassa Purejātindriyapaccayena paccayo” -  

Nhãn Quyền Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Nhãn Thức, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên. 

Tại đây, Nhãn Quyền tức là Nhãn Thanh Triệt ở thời kỳ Trung Thọ hoặc thời gian 

đang Trụ, làm Tiền Sinh Quyền Năng Duyên.  Hai Tâm Nhãn Thức, 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp, làm Tiền Sinh Quyền Sở Duyên. 

2/  “Sotindriyam sotavinnānassa Purejātindriyapaccayena paccayo” -  Nhĩ 

Quyền Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ 

Thức, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    124   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Nhĩ Quyền tức là Nhĩ Thanh Triệt ở thời kỳ Trung Thọ hoặc thời gian 

đang Trụ, làm Tiền Sinh Quyền Năng Duyên.  Hai Tâm Nhĩ Thức, 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp, làm Tiền Sinh Quyền Sở Duyên. 

3/  “Ghānindriyam ghānavinnānassa Purejātindriyapaccayena paccayo” -  Tỷ 

Quyền Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ  

Thức, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên. 

Tại đây, Tỷ Quyền tức là Tỷ Thanh Triệt ở thời kỳ Trung Thọ hoặc thời gian 

đang Trụ, làm Tiền Sinh Quyền Năng Duyên.  Hai Tâm Tỷ Thức, 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp, làm Tiền Sinh Quyền Sở Duyên. 

4/  “Jivhindriyam jivhāvinnānassa Purejātindriyapaccayena paccayo” -  Thiệt 

Quyền Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt 

Thức, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên. 

Tại đây, Thiệt Quyền tức là Thiệt Thanh Triệt ở thời kỳ Trung Thọ hoặc thời gian 

đang Trụ, làm Tiền Sinh Quyền Năng Duyên.  Hai Tâm Thiệt Thức, 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp, làm Tiền Sinh Quyền Sở Duyên. 

5/  “Kāyindriyam kāyavinnānassa Purejātindriyapaccayena paccayo” -  Thân  

Quyền Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân 

Thức, với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên. 

Tại đây, Thân Quyền tức là Thân Thanh Triệt ở thời kỳ Trung Thọ hoặc thời gian 

đang Trụ, làm Tiền Sinh Quyền Năng Duyên.  Hai Tâm Thân Thức, 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp, làm Tiền Sinh Quyền Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli, thì  Abyākato dhammo Chi Pháp là: 

- Nhãn Thanh Triệt Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ,  

- Nhĩ Thanh Triệt Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ,  

- Tỷ Thanh Triệt Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ,  

- Thiệt Thanh Triệt Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ, 

- Thân Thanh Triệt Trung Thọ hoặc thời gian đang Trụ, làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa  Chi Pháp là Ngũ Song Thức, 7 Tâm Sở Biến Hành 

phối hợp, làm Sở Duyên. 
    

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt.  



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    125   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn. 
 

Purejātindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của 

Tiền Sinh Quyền Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng  

hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Tiền Sinh Quyền Duyên, 

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(3) Vật Tiền Sinh Duyên, 

(4) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên.          
      

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

PUREJĀTINDRIYAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Tiền Sinh Quyền Duyên chỉ có một câu duy nhất, đó là: 

Abyākato abyākatassa Purejātindriyapaccayena paccayo -  Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Tiền Sinh Quyền Duyên. 

 

PUREJĀTINDRIYAPACCAYASABHĀGA – 

TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Vật Tiền Sinh Duyên, 

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    126   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Tiền Sinh Quyền Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA TIỀN SINH QUYỀN DUYÊN 

---------------------------------------- 
 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt duy nhất chỉ có một câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và ở phần câu sau 

cũng có một câu duy nhứt, cũng là Câu Vô Ký một cách tương tự, như sau đây: 

 

ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Rūpajīvitindriyapaccayena 

paccayo” -  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Sắc Mạng Quyền Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Sắc Mạng Quyền Năng Duyên, tức là Sắc Mạng Quyền ở trong 

thời kỳ Tái Tục và thời kỳ Bình Nhựt. 

Pháp Vô Ký làm Sắc Mạng Quyền Sở Duyên, tức là 8 hoặc 9 Sắc Nghiệp còn lại 

ở trong cùng một Tổng Hợp Sắc với Sắc Mạng Quyền. 

   

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Rūpajīvitindriyam katattārūpānam Rūpajīvitindriyapaccayena paccayo” -  Sắc 

Mạng Quyền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tái Tục, với mãnh lực Sắc Mạng 

Quyền Duyên. 

Tại đây, Sắc Mạng Quyền tức là Sắc Mạng Quyền ở trong thời kỳ Tái Tục và thời 

kỳ Bình Nhựt, làm Sắc Mạng Quyền Năng Duyên.  Sắc Tái Tục là 8 hoặc 9 Sắc 



DUYÊN THỨ MƯỜI SÁU:  INDRIYAPACCAYA – QUYỀN LỰC DUYÊN 

 

   
    127   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nghiệp còn lại ở trong cùng một Tổng Hợp Sắc với Sắc Mạng Quyền, làm Sắc Mạng 

Quyền Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli, thì  Abyākato dhammo trình bầy Chi Pháp tức là Sắc  

Mạng Quyền ở trong thời kỳ Tái Tục và thời kỳ Bình Nhựt, làm Năng Duyên.  

Abyākatassa dhammassa trình bầy Chi Pháp tức là 8 hoặc 9 Sắc Nghiệp còn lại ở 

trong cùng một Tổng Hợp Sắc với Sắc Mạng Quyền, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục và thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn thì sanh được trong Lộ Trình 

Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Thiền Diệt và trong Tâm Hữu Phần.  

Trong Cõi Nhất Uẩn thì sanh trong Lộ Trình Thuần Sắc Pháp. 
 

Rūpajīvitindriyapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Sắc Mạng Quyền Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Sắc Mạng Quyền Duyên, 

(2) Sắc Quyền Hiện Hữu Duyên (*), 

(3) Sắc Quyền Bất Ly Duyên (*). 
  

[(*) Sự việc mà Đức Phật lấy cả hai Duyên là Quyền Hiện Hữu Duyên và Quyền 

Bất Ly Duyên đưa đến trình bầy tại đây, là vì để phòng ngừa sự hiểu sai lệch rằng 

“Mạng Quyền đã diệt rồi mà vẫn còn làm duyên được” do đó, phải lấy Mạng Quyền 

đang tồn tại với cả ba sát na mới làm được duyên, cho đến ngay cả trong sát na Diệt 

mà vẫn chưa diệt tắt hết tất cả.] 
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

      Theo phương pháp  Pāli  trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

  

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    128   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

RŪPAJĪVITINDRIYAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Sắc Mạng Quyền Duyên chỉ có một câu duy nhất, đó là: 

Abyākato abyākatassa Rūpajīvitindriyapaccayena paccayo -  Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Sắc Mạng Quyền Duyên. 

 

RŪPAJĪVITINDRIYAPACCAYASABHĀGA – 

SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Sắc Quyền Hiện Hữu Duyên, 

(2) Sắc Quyền Bất Ly Duyên, 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Sắc Mạng Quyền Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA SẮC MẠNG QUYỀN DUYÊN 

KẾT THÚC QUYỀN LỰC DUYÊN 

------------------------------------------------ 

 

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    129   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY 

JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

JHĀNAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH THIỀN NA DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Jhānapaccaya – Thiền Na Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức 

Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên, là: 

“Jhānangāni jhānasampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca rūpānam 

Jhānapaccayena paccayo”.  

 

DỊCH NGHĨA VÀ LỜI GIẢI THÍCH 

 

“Jhānangāni jhānasampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca 

rūpānam Jhānapaccayena paccayo”-  Chi Thiền làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Pháp Tương Ưng với Chi Thiền và Sắc có Pháp Tương Ưng với Chi Thiền làm xuất 

sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên.  

Tức là, Ngũ Chi Thiền làm duyên, tức là giúp đỡ ủng hộ đối với 79 Tâm (trừ Ngũ 

Song Thức) 52 Tâm Sở phối hợp với Chi Thiền, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục mà 

có Ngũ Chi Thiền và Pháp Tương Ưng làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na 

Duyên. 
 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

   

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pāli của Jhānapaccaya – 

niddesa – Thiền Na Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bầy cả hai Câu ở phần 

Niddisitabba – Giải Thích (Câu nầy được đưa lên trình bầy trước tiên) và 

Nidassanākāra – Giải Ngộ (Câu nầy trình bầy làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh.  

Theo phương pháp Pāli điều thứ nhất: Jhānangāni làm Kattupada: Câu Chủ Từ 

trình bầy cho biết đến Pháp Năng Duyên, tức là Ngũ Chi Thiền, là Tầm, Tứ, Hỷ, Thọ, 

Nhất Thống ở trong 79 Tâm (trừ Ngũ Song Thức), 52 Tâm Sở phối hợp.  

Jhānasampayuttakānam dhammānam  tamsamutthānānanca rūpānam làm  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    130   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sampadānapada:  Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 79 Tâm 

(trừ Ngũ Song Thức), 52 Tâm Sở phối hợp với Ngũ Chi Thiền và Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục. 

Jhānapaccayena làm Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Thiền Na Quyền, trong mãnh lực của cả 11 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 

 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên,    

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

JHĀNAGHATANĀ 36 – 36 THIỀN NA HIỆP LỰC 

1.  SĀMANNAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

1.  9 PHỔ THÔNG HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

1.   Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền, làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 5 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên.    
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

2.   Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền làm Năng Duyên, và Uẩn Tương  



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    131   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

3.   Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

4.   Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  
 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    132   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

5.  Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

6.  Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

7.   Nếu ở trong  khoảng  giữa Ngũ Chi Thiền mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    133   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

8.  Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

9.   Nếu ở trong khoảng giữa Ngũ Chi Thiền mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

 

2.  SAINDRIYAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

2.  9 HỮU QUYỀN HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    134   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

10.  Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

11.    Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

12.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    135   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

13.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, 

Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5  -  5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

14.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

15.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 8 Duyên, là: 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    136   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

16.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

17.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    137   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

18.   Nếu ở trong khoảng giữa Thọ, Nhất Thống mà làm Tâm Tái Tục Cõi Ngũ 

Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 9 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

 

3.  SAMAGGAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

3.  9 HỮU ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

19.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Đồ Đạo Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    138   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

20.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

21. Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

22.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, 

Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Đồ Đạo Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    139   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

23.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

24.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 8 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

25.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    140   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

26.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

27.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Tái Tục Dị Thục Quả ở 

trong Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    141   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

 

4.  SAINDRIYAMAGGAGHATANĀ  9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

4.  9 HỮU QUYỀN ĐẠO HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

28.   Nếu ở  trong  khoảng  giữa  Nhất Thống, làm  Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.    
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

29.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    142   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

30.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng  

làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

31.  Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

 

 SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

32.   Nếu  ở  trong  khoảng  giữa  Nhất  Thống  mà  làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    143   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

33.   Nếu ở  trong  khoảng  giữa  Nhất  Thống  mà  làm  Dị  Thục  Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 9 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

34.   Nếu ở  trong  khoảng  giữa Nhất Thống mà  làm  Dị  Thục  Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    144   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

35.   Nếu  ở  trong  khoảng  giữa  Nhất Thống mà  làm  Dị  Thục  Quả  làm  Năng 

Duyên, và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 

Duyên, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  

  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

36.   Nếu ở trong khoảng  giữa  Nhất Thống mà  làm Dị  Thục  Quả  làm Năng 

Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, 

là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    145   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách  

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ THIỀN NA DUYÊN 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Ārammanam jhāyati upanijjhāyatīti = Jhānam” -  Pháp chủng nào thường vào 

thẩm thị lấy Cảnh có Cảnh Sắc v.v. hoặc Biến Xứ (Kasina) v.v. với nguyên nhân đó, 

Pháp đó được gọi là Thiền Na. 

“Upanijjhāyanatthena upakārako dhammo = Jhānapaccayo” -  Pháp mà giúp 

đỡ ủng hộ với nội dung là thường vào thẩm thị lấy Cảnh, gọi là Thiền Na Duyên. 

“Ārammanam upagantvā tasmim vā bhusam dalham nippattitvā viya 

jhāyantthena olokanatthena upakārako dhammo = Jhānapaccayo” -  Pháp mà làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ với nội dung là thường đến sát cận với Cảnh, hoặc y như là rớt 

vào dính chặt ở trong Cảnh và rồi thẩm thị, tức là nhìn một cách chăm chú vào, gọi là 

Thiền Na Duyên.  

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ THIỀN NA DUYÊN 

 

Thiền Na Duyên đây, với từ ngữ “Jhāna” (Thiền Na) có ý nghĩa là sự thẩm thị 

một cách kiên định vào tất cả Cảnh, có Cảnh Sắc, v.v.  Gọi là Thiền Na, là do có Tầm, 

Tứ, Hỷ, Thọ, Nhất Thống làm chủ yếu dẫn dắt cho Pháp Câu Sanh là Tâm và Tâm Sở 

cùng đi theo để làm việc thẩm thị vào Cảnh, do đó nên hiểu biết rằng việc gọi là Thiền 

Na, tức là cả Ngũ Chi Thiền Tầm, Tứ, Hỷ, Thọ, Nhất Thống đó vậy, có ý nghĩa là 

Tầm cũng được gọi là Thiền Na, Tứ cũng được gọi là Thiền Na, như vầy chẳng hạn. 

Cả Ngũ Chi Thiền nầy, từng mỗi Chi có nhiệm vụ khác biệt nhau, tuy nhiên lại 

làm chung trong cùng một công việc với nhau, là lập ý đến chính là việc thẩm thị  

trong cùng một Cảnh với nhau, chẳng hạn như là Tầm làm nhiệm vụ đem Tâm đến với 

Cảnh Sắc, Tứ thì làm nhiệm vụ duy trì Cảnh Sắc đó, Hỷ thì làm nhiệm vụ duyệt ý 

trong Cảnh Sắc đó, Thọ thì làm nhiệm vụ thụ hưởng lấy Cảnh Sắc đó, và Nhất Thống 

thì làm nhiệm vụ kiên định trong Cảnh Sắc đó, như vầy chẳng hạn. 

Một trường hợp khác, cả Ngũ Chi Thiền nầy, ngoài ra việc làm nhiệm vụ một 

cách đặc biệt cho riêng mình rồi, thì vẫn có khả năng giúp đỡ ủng hộ tất cả Pháp Câu 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    146   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sanh với mình cho được dính chặt ở trong những Cảnh đó.  Thể theo một cách thức 

khác là, ví như một người ở trên cao, có khả năng nhìn thấy được các sự vật ở các nơi 

thật xa, và khi chính tự mình đã nhìn thấy các sự vật ấy rồi thì nói lại nhóm người ở 

dưới cho cùng biết rằng, trong chỗ nầy, chỗ nọ có những cái chi theo như mình đã 

được nhìn thấy.  Điều nầy như thế nào thì cả Ngũ Chi Thiền mà có Tầm, v.v. ngay sát 

na Tầm làm nhiệm vụ đem Tâm đến với Cảnh thì tự bản thân Tầm cũng thẩm thị ở 

trong Cảnh đó, và giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Câu Sanh là Tâm và Tâm Sở khác cùng đi 

vào thẩm thị trong Cảnh đó, và như thế, là làm theo mãnh lực Thiền Na Duyên, tức là 

Tầm, v.v.  

Trong các việc làm hoặc các sự suy nghĩ có liên quan với Thân, Ngữ, Ý, nếu như 

không có cả Ngũ Chi Thiền mà đã có đề cập đến, làm nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ với 

mãnh lực Thiền Na Duyên, thì những việc làm đó sẽ hiện hành một cách không có 

quy củ, không đúng với sự ước nguyện, chẳng hạn như ngay khi bước đi thì sẽ bước đi 

lảo đảo không vững, hoặc khi nhìn bất luận một sự vật nào thì sẽ nhìn không đúng với 

sự vật đó, hoặc khi nói thì sẽ nói cẩu thả lầm lẫn, như vầy chẳng hạn.  Do đó, Thiền 

Na Duyên nầy mới có mãnh lực làm cho tất cả chúng sanh thực hiện các công việc 

được một cách kiên định, trực tiếp thẳng với Cảnh duyên theo sự ước nguyện với mọi 

trường hợp. 

Ngũ Chi Thiền mà đã có đề cập đến đây, là do theo Chi Pháp Siêu Lý, tuy nhiên 

nếu phân tích ra theo thứ loại, thì có Thất Chi Thiền, đó là Tầm, Tứ, Hỷ, Nhất Thống, 

Hỷ Thọ, Ưu Thọ, Xả Thọ, và từ ngữ “Jhāna” (Thiền Na) là lập ý đến việc thường vào 

thẩm thị lấy Cảnh đây, lại có hai thể loại với nhau, đó là:  

1.  Việc vào thẩm thị lấy Cảnh có Cảnh Sắc , v.v. cho suốt đến việc thẩm thị lấy 

Cảnh trong việc thực hành “Samathabhāvanā – Thiền Chỉ Tu Tập” có Biến Xứ 

(Kasina) v.v. gọi là “Ārammanūpanijjhāna – Cảnh Thiền Định”. 

2.  Việc thẩm thị Cảnh trong việc thực hành “Vipassanābhāvanā – Thiền Quán 

Tu Tập” tức là thẩm thị Cảnh Tam Tướng, đề cập đó là Vô Thường, Khổ Đau, Vô 

Ngã, gọi là “Lakkhanūpanijjhāna – Tướng Thiền Định”.  

Còn việc thẩm thị Cảnh ở phần Níp Bàn thì cũng được sắp ở trong cùng một 

nhóm với Tướng Thiền Định, nhưng trong chỗ nầy, Tướng (Lakkhana) được nói đến 

là “Tathalakkhana – Chân Như Thực Tướng” có ý nghĩa là Níp Bàn có tướng 

trạng là tịch lạc (Santisukha) một cách xác thực.    

Như thế, Pháp Thiền Na Năng Duyên làm nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ đối với tất cả 

Pháp Sở Duyên đó, thường làm nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ theo hai thể loại mãnh lực, 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    147   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

một là theo mãnh lực từ nơi Cảnh Thiền Định, và hai là theo mãnh lực từ nơi Tướng  

Thiền Định, như đã có được giải thích rồi vậy.  

Tóm lại, Thiền Na Duyên nầy, có Ngũ Chi Thiền là Tầm, Tứ, Hỷ, Thọ, Nhất 

Thống làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn và Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái 

Tục cùng câu sanh với mình, theo mãnh lực Thiền Na Duyên.      

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 

CỦA THIỀN NA DUYÊN 

 

Trong Thiền Na Duyên xiển thuật đây thì trình bầy tóm lược ba thể loại Nội Dung 

Pháp hiện hữu như sau: 

Thiền Na Duyên có Danh làm Năng Duyên, và Danh Sắc làm Sở Duyên. 
 

1.  Pháp Thiền Na Năng Duyên (Jhānapaccayadhamma):  Ngũ Chi Thiền là 

Tầm, Tứ, Hỷ, Thọ, Nhất Thống ở trong 79 Tâm (trừ Ngũ Song Thức). 
 

2.  Pháp Thiền Na Sở Duyên (Jhānapaccayuppannadhamma):  79 Tâm (trừ 

Ngũ Song Thức), 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục. 
 

3.  Pháp Thiền Na Địch Duyên (Jhānapaccanikadhamma):  Ngũ Song Thức, 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp 

Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt.   

 

PHÂN TÍCH THIỀN NA DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Thiền Na Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của 

Pháp làm thành Thiền Na Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  có một loại duy nhất là làm cho Pháp Câu Sanh đi vào 

thẩm thị trong Cảnh hoặc thiêu đốt Pháp mà thành đối nghịch với mình (Jhāna – 

Thiền Na).   

* Rằng theo Giống: là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại. 

* Rằng theo Mãnh Lực: có  hai  loại mãnh  lực, là Mãnh Lực Xuất  Sinh  

(Janakasatti) và Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti). 

-------------------------------------------- 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    148   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG THIỀN NA DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt ba câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện và Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và kế 

đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Jhānapaccayena paccayo” – Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Pháp Thiện làm Thiền Na Năng Duyên, là Ngũ Chi Thiền Thiện ở trong 21 Tâm 

Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Thiện làm Thiền Na Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalāni  jhānangàni sampayuttakānam khandhānam Jhānapaccayena 

paccayo” -  Những Chi Thiền Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương 

Ưng, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Tại đây, 5, 4, 3, 2 Chi Thiền Thiện, tức là Ngũ Chi Thiền ở trong 21 Tâm Thiện 

làm Thiền Na Năng Duyên.  Tam hoặc Tứ Danh Uẩn Tương Ưng phối hợp với Chi 

Thiền Thiện, tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp làm Thiền Na Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là 5, 4, 3, 2 Chi Thiền 

Thiện, tức là Tầm, Tứ, Hỷ, Thọ, Nhất Thống, hoặc Tứ, Hỷ, Thọ, Nhất Thống, hoặc 

Hỷ, Thọ, Nhất Thống, hoặc Thọ, Nhất Thống, làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa  Chi Pháp là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Sở 

Duyên. 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    149   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Hiện Tại. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Jhānapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Thiền Na 

Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Jhānapaccayena paccayo” – Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Pháp Thiện làm Thiền Na Năng Duyên, là Ngũ Chi Thiền Thiện ở trong 21 Tâm 

Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Thiền Na Sở Duyên, tức là Sắc có Tâm Thiện làm xuất sinh xứ.  

   
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    150   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Kusalāni jhānangāni cittasamutthānānam rūpānam Jhānapaccayena 

paccayo” -  Những Chi Thiền Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm xuất  

sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Tại đây, 5, 4, 3, 2  Chi Thiền Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà có 

Tâm Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là 5, 4, 3, 2 Chi Thiền 

Thiện, ở trong 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Jhānapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Thiền Na 

Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    151   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

KUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – VÔ KÝ – TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Jhānapaccayena 

paccayo” – Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký, với 

mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Pháp Thiện làm Thiền Na Năng Duyên, là Ngũ Chi Thiền Thiện, ở trong 21 Tâm 

Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Thiền Na Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

phối hợp và Sắc Tâm Thiện.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalāni jhānangāni sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Jhānapaccayena  paccayo” -  Những Chi Thiền Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na 

Duyên. 

Tại đây, Ngũ Chi Thiền Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam hoặc Tứ 

Danh Uẩn phối hợp với Chi Thiền Thiện và Sắc mà có Tâm Thiện làm xuất sinh xứ, 

với mãnh lực Thiền Na Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là 5, 4, 3, 2 Chi Thiền 

Thiện, ở trong 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Năng Duyên. 

Kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Chi Pháp là 21 Tâm Thiện, Tứ Danh 

Uẩn là 38 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Jhānapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Thiền Na  
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    152   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Duyên, trong mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

  “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Jhānapaccayena paccayo” – Pháp 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện, với mãnh lực Thiền Na 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Thiền Na Năng Duyên, tức là Ngũ Chi Thiền Bất Thiện ở 

trong  Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Bất Thiện làm Thiền Na Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

phối hợp.    
 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalāni jhānangāni sampayuttakānam khandhānam Jhānapaccayena 

paccayo” -  Những Chi Thiền Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn 

Tương Ưng, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Tại đây, 5, 4 Chi Thiền Bất Thiện (Tứ Chi Thiền tức là Tầm, Tứ, Thọ, Nhất 

Thống ở trong Tâm căn Tham Câu Hành Xả, Tâm căn Sân, và Tâm căn Si)  làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Thiền Bất  



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    153   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thiện, với mãnh lực Thiền Na Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là 5, 4 Chi Thiền Bất 

Thiện (Tứ Chi Thiền tức là Tầm, Tứ, Thọ, Nhất Thống ở trong Tâm căn Tham Câu 

Hành Xả, Tâm căn Sân, và Tâm căn Si), làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, Tứ Danh Uẩn là 27 Tâm 

Sở phối hợp, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Jhānapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Thiền 

Na Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    154   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Jhānapaccayena paccayo” – Pháp 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Thiền Na 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Thiền Na Năng Duyên, là Ngũ Chi Thiền Bất Thiện, ở trong  

Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Vô Ký làm Thiền Na Sở Duyên, là Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalāni  jhānangāni  cittasamutthānānam  rūpānam Jhānapaccayena 

paccayo” -  Những Chi Thiền Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm 

xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Tại đây, 5, 4 Chi Thiền Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà có 

Tâm Bất Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là 5, 4 Chi Thiền Bất 

Thiện (Tứ Chi Thiền tức là Tầm, Tứ, Thọ, Nhất Thống ở trong Tâm căn Tham Câu 

Hành Xả, Tâm căn Sân, và Tâm căn Si), làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Jhānapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Thiền Na 

Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    155   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

AKUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Jhānapacca – 

yena paccayo” -  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện 

và Vô Ký, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Thiền Na Năng Duyên, là  Ngũ Chi Thiền Bất Thiện, ở trong  

Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp. 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Thiền Na Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalāni jhānangāni sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānan - 

ca rūpānam Jhānapaccayena  paccayo” -  Những Chi Thiền Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền 

Na Duyên. 

Tại đây, 5, 4 Chi Thiền Bất Thiện (Tứ Chi Thiền tức là Tầm, Tứ, Thọ, Nhất 

Thống ở trong Tâm căn Tham Câu Hành Xả, Tâm căn Sân, và Tâm căn Si)  làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Thiền Bất 

Thiện và Sắc Tâm Bất Thiện, với mãnh lực Thiền Na Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    156   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là 5, 4 Chi Thiền Bất  

Thiện (Tứ Chi Thiền tức là Tầm, Tứ, Thọ, Nhất Thống ở trong Tâm căn Tham Câu 

Hành Xả, Tâm căn Sân, và Tâm căn Si), làm Năng Duyên. 

Akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, Tứ 

Danh Uẩn là 27 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện và  

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Jhānapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Thiền 

Na Duyên, trong mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Đồ Đạo Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Jhānapaccayena paccayo” -  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Thiền Na 

Duyên.  

 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    157   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Vô Ký làm Thiền Na Năng Duyên, là Ngũ Chi Thiền ở trong 26 Tâm Vô Ký 

Dị Thục Quả đang khởi sanh (trừ Ngũ Song Thức), 20 Tâm Vô Ký Duy Tác đang 

khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp ở trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo trường 

hợp. 

Pháp Vô Ký làm Thiền Na Sở Duyên, là 26 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả đang khởi 

sanh (trừ Ngũ Song Thức), 20 Tâm Vô Ký Duy Tác đang khởi sanh, 38 Tâm Sở phối 

hợp, và Sắc Tâm Dị Thục Quả, Sắc Tâm Duy Tác, Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Vipākābyākatāni  kiriyàbyākatāni  jhānangāni  sampayuttakānam 

khandhānam cittasamutthānānanca rūpānam Jhānapaccayena paccayo” -  Những 

Chi Thiền Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương 

Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Tại đây, 5, 4, 3, 2 Chi Thiền Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với 4 hoặc 3 Danh Uẩn phối hợp với Chi Thiền Vô Ký Dị Thục Quả Vô 

Ký Duy Tác, và Sắc mà có Tâm Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm xuất sinh 

xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Tức là, Ngũ Chi Thiền Vô Ký Dị Thục Quả và Duy Tác, ở trong 26 Tâm Vô Ký 

Dị Thục Quả đang khởi sanh (trừ Ngũ Song Thức), 20 Tâm Vô Ký Duy Tác đang 

khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp trong thời kỳ Bình Nhựt, làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Thiền Vô Ký Dị Thục Quả và Vô 

Ký Duy Tác, tức là 26 Tâm Vô Ký Dị Thục Quả đang khởi sanh (trừ Ngũ Song Thức), 

20 Tâm Vô Ký Duy Tác đang khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc mà có Tâm Vô 

Ký Dị Thục Quả và Vô Ký Duy Tác làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

 

2/ “Patisandhikkhane vipākābyākatāni jhānangāni sampayuttakānam 

khandhānam katattā ca rūpānam Jhānapaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái 

Tục, những Chi ThiềnVô Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn 

Tương Ưng và Sắc Tái Tục, với mãnh lực Thiền Na Duyên.  

Tại đây, trong sát na Tái Tục, 5, 4, 3, 2 Chi Thiền Dị Thục Quả Tái Tục làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 4 hoặc 3 Danh Uẩn Dị Thục Quả phối hợp với Chi 

Thiền Dị Thục Quả và Sắc Nghiệp Tái Tục, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

Tức là, Ngũ Chi Thiền Dị Thục Quả Tái Tục, ở trong 19 Tâm Dị Thục Quả Tái  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    158   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tục, 35 Tâm Sở phối hợp trong thời kỳ Tái Tục, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với  

Tam hoặc Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Thiền Dị Thục Quả Tái Tục, tức là 19 Tâm  

Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục, với mãnh lực  

Thiền Na Duyên. 

Ghi chú:  Trong Cõi Tứ Uẩn, Pháp Sở Duyên trừ Sắc Nghiệp Tái Tục. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì Abyākato dhammo trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi 

Pháp là 5, 4, 3, 2 Chi Thiền Dị Thục Quả và Duy Tác.  Trong thời kỳ Tái Tục, có Chi 

Pháp là 5, 4, 3, 2 Chi Thiền Dị Thục Quả Tái Tục, làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa:  trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi Pháp là 26 Tâm Dị 

Thục Quả đang khởi sanh (Vipākacittuppāda) (trừ Ngũ Song Thức), 20 Tâm Duy Tác 

đang khởi sanh (Kiriyācittuppāda)  và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác, 38 Tâm Sở 

phối hợp.  Trong thời kỳ Tái Tục, Chi Pháp tức là 19 Tâm Tái Tục đang khởi sanh 

(Patisandhicittuppāda) và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm Sở Duyên.    
   

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Tái Tục được 

sanh khởi từ nơi Lộ Trình Cận Tử. 
 

Jhānapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Thiền Na 

Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 11 Duyên, cả trong thời kỳ Tái Tục và thời kỳ 

Bình Nhựt, cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) 

vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Thiền Na Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI BẢY:  JHĀNAPACCAYA – THIỀN NA DUYÊN 

 

   
    159   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Đồ Đạo Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.          
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

JHĀNAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở THIỀN NA DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Thiền Na Duyên có được bảy câu như sau: 
 

1/  Kusalo kusalassa Jhānapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Thiện, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

2/  Kusalo abyākatassa Jhānapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

3/  Kusalo kusalābyākatassa Jhānapaccayena paccayo – Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

4/  Akusalo akusalassa Jhānapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Bất Thiện, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

5/  Akusalo abyākatassa Jhānapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

6/  Akusalo akusalābyākatassa Jhānapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

7/  Abyākato abyākatassa Jhānapaccayena paccayo -  Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Thiền Na Duyên. 

 

JHĀNAPACCAYASABHĀGA – THIỀN NA DUYÊN TẤU HỢP 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    160   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Câu Sanh Duyên, 

(2) Hỗ Tương Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Đồ Đạo Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
   

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Thiền Na Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA THIỀN NA DUYÊN 

KẾT THÚC THIỀN NA DUYÊN 

----------------------------------------- 

 

 

 

 

 

 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    161   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM 

MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

MAGGAPACCAYANIDDESAVĀRA 

PHẦN XIỂN MINH ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần 

xiển thuật Duyên là “Maggapaccaya – Đồ Đạo Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức 

Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

“Maggangāni maggasampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca 

rūpānam Maggapaccayena paccayo”. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

  

“Maggangāni maggasampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca 

rūpānam Maggapaccayena paccayo” -  Những Chi Đạo làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Pháp Tương Ưng với Chi Đạo và Sắc mà có Pháp Tương Ưng đó làm xuất 

sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Tức là, Cửu Chi Đạo ở trong 71 Tâm Hữu Nhân làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối 

với 71 Tâm Hữu Nhân, 52 Tâm Sở phối hợp với Cửu Chi Đạo và Sắc Tâm Hữu Nhân, 

Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, mà có Cửu Chi Đạo và Pháp Tương Ưng làm xuất 

sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pāli của Maggapaccaya – 

niddesa – Đồ Đạo Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bầy cả hai Câu ở phần 

Niddisitabba – Giải Thích (Câu nầy được đưa lên trình bầy trước tiên) và 

Nidassanākāra – Giải Ngộ (Câu nầy trình bầy làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 
    

Theo phương pháp Pāli điều thứ nhất Maggangāni làm Kattupada:  Câu Chủ Từ, 

trình bầy cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Cửu Chi Đạo, là Tuệ, Tầm, Chánh Ngữ, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    162   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Chánh Nghiệp, Chánh Mạng, Cần, Niệm, Nhất Thống và Tà Kiến, ở trong 71 Tâm  

Hữu Nhân. 
 

 

Maggasampayuttakānam dhammānam tamsamutthānānanca rūpānam làm 

Sampadānapada: Câu Liên Hệ, trình bầy cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 71 Tâm 

Hữu Nhân, 52 Tâm Sở phối hợp với Cửu Chi Đạo và Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp 

Tái Tục Hữu Nhân.   

Maggapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bầy cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Đồ Đạo, trong mãnh lực của cả 13 Duyên cùng vào giúp đỡ 

ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên,    

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 

(8) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(9) Thiền Na Duyên, 

(10) Tương Ưng Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(12) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(13) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

   

MAGGAGHATANĀ 57  -  57 ĐỒ ĐẠO HIỆP LỰC 

1.  SĀMANNAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

1.  9 PHỔ THÔNG HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

1.   Nếu ở trong khoảng giữa Cửu Chi Đạo làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 5 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo  Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    163   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên.    
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách  

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

2.   Nếu ở trong khoảng giữa Cửu Chi Đạo làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

3.   Nếu ở trong khoảng giữa Cửu Chi Đạo làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng 

làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

4.   Nếu ở trong khoảng giữa Cửu Chi Đạo làm Năng Duyên, và Sắc Tâm Hữu 

Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 6 

Duyên, là: 

 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    164   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

 SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

5.   Nếu ở trong khoảng giữa Bát Chi Đạo mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở 

Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

6.   Nếu ở trong khoảng giữa Bát Chi Đạo mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

7.   Nếu ở trong khoảng giữa Bát Chi Đạo mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    165   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

8.   Nếu ở trong khoảng giữa Bát Chi Đạo mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

9.   Nếu ở trong khoảng giữa Bát Chi Đạo mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, 

là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    166   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

2.  SAINDRIYAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

2.  9 HỮU QUYỀN HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

10.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở 

Duyên, ở trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

11.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực 

của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

12.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    167   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

13.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ làm Năng Duyên, và 

Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5  -  5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

14.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu 

Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    168   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách  

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

15.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở 

Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

16.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 

Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

17.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Dị Thục Quả  



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    169   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm Năng Duyên, và Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được  

Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

18.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tuệ mà làm Tâm Tái Tục 

Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, 

ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

3.  SAJHĀNAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

3.  9 HỮU THIỀN NA HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

19.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 6 Duyên, là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    170   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Thiền Na Duyên, 

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

20.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 

Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

21.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương 

Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    171   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

22.    Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống làm Năng Duyên, và Sắc Tâm 

Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của  

7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Thiền Na Duyên, 

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

23.    Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm 

được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

24.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    172   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

25.    Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

26.   Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    173   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

27.    Nếu ở trong khoảng giữa Tầm, Nhất Thống mà làm Tái Tục Dị Thục Quả ở 

trong Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở 

Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

4.  SAINDRIYAJHĀNAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

4.  9 HỮU QUYỀN THIỀN NA HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

28.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong 

mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    174   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

29.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, 

Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

30.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng 

làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Thiền Na Duyên.  

31.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống làm Năng Duyên, và Sắc Tâm Hữu 

Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Câu Sanh Quyền Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    175   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Thiền Na Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

32.   Nếu ở  trong  khoảng  giữa  Nhất Thống  mà làm Dị Thục Quả  làm  Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm 

được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

33.   Nếu ở  trong  khoảng  giữa Nhất Thống  mà làm  Dị Thục Quả  làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    176   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  
    

34.  Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống mà làm Dị Thục Quả làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

35.   Nếu ở trong  khoảng  giữa  Nhất Thống  mà làm  Dị Thục Quả  làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở 

trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Câu Sanh Y Duyên, 

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    177   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

36.   Nếu ở trong khoảng giữa Nhất Thống mà làm Tái Tục Dị Thục Quả ở trong 

Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, 

ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 

 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên, 

(3) Hỗ Tương Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

5.  SĀDHIPATIINDRIYAGHATANĀ  6 – AVIPĀKAGHATANĀ 3 

5.  6 HỮU TRƯỞNG QUYỀN HIỆP LỰC – 3 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

37.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn tiến đến sự làm trưởng trội, làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

38.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng Duyên, 

và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    178   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

39.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn tiến đến sự làm trưởng trội làm Năng Duyên, 

và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 3 – 3 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

40.  Nếu ở trong khoảng giữa Tấn là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 

Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    179   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

41.  Nếu ở trong khoảng giữa Tấn là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

42.   Nếu ở trong khoảng giữa Tấn là Tứ Tâm Quả làm Năng Duyên, và Sắc Tâm 

Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    180   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

6.  SAHETUINDRIYAGHATANĀ 9 – AVIPĀKAGHATANĀ 4 

6.  9 HỮU NHÂN QUYỀN HIỆP LỰC – 4 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 
 

43.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, 

ở trong mãnh lực của 7 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Câu Sanh Quyền Duyên.  

44.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

45.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Uẩn 

Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    181   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

46.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ làm Năng Duyên, và Sắc Tâm 

Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 5 – 5 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

47.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ  mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu 

Nhân làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    182   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

48.  Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở Duyên, 

ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

49.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 

Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    183   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên. 

50.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Dị Thục Quả làm 

Năng Duyên, và Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở 

Duyên, ở trong mãnh lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Dị Thục Quả Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

51.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ mà làm Tái Tục Dị Thục Quả 

ở trong Cõi Ngũ Uẩn làm Năng Duyên, và Sắc Ý Vật Tái Tục Hữu Nhân làm được Sở 

Duyên, ở trong mãnh lực của 10 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    184   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

7.  SAHETUADHIPATIINDRIYAGHATANĀ  6 – AVIPĀKAGHATANĀ 3 

7.  6 HỮU NHÂN TRƯỞNG QUYỀN HIỆP LỰC – 3 VÔ DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

52.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ tiến đến sự làm trưởng trội,  

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở  

trong mãnh lực của 8 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

53.    Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ tiến đến sự làm trưởng trội 

làm Năng Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 

Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    185   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

54.  Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ tiến đến sự làm trưởng trội 

làm Năng Duyên, và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 

9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

SAVIPĀKAGHATANĀ 3 – 3 HỮU DỊ THỤC HIỆP LỰC 

 

55.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ là Tứ Tâm Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh 

lực của 9 Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   

 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

56.  Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ là Tứ Tâm Quả làm Năng 

Duyên, và Uẩn Tương Ưng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 11 Duyên, là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    186   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 

(8) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(9) Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

57.   Nếu ở trong khoảng giữa Vô Si, tức là Trí Tuệ là Tứ Tâm Quả làm Năng 

Duyên, và Sắc Tâm Hữu Trưởng làm được Sở Duyên, ở trong mãnh lực của 10 

Duyên, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.   
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách 

đặc biệt của Đồ Đạo Duyên.  

 

LỜI GIẢI THÍCH VỀ ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

    

Với từ ngữ Magga (Đồ Đạo) được dịch là đường lộ.  Lời dịch đường lộ đây, rằng 

khi theo phần Kinh Tạng, tức là Cửu Chi Đạo chỉ có ở trong Thiện, Bất Thiện mà thôi.   
 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    187   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tất cả là như vậy, là cũng do Cửu Chi Đạo chỉ ở trong những Thiện và Bất Thiện 

đây, có khả năng dẫn dắt tất cả chúng sanh cho được đi đến Khổ Thú, Thiện Thú và 

Níp Bàn.  Rằng khi theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng, tức là Cửu Chi Đạo ở trong hết tất cả 

Thiện, Bất Thiện, Dị Thục Quả và Duy Tác.  Vì lẽ, những loại Cửu Chi Đạo nầy có 

khả năng dẫn dắt Pháp Tương Ưng (Sampayuttadhamma) và Pháp Câu Sanh 

(Sahagatadhamma) đồng cùng sanh khởi với mình, cho đi đến nắm bắt lấy Cảnh và 

phải đồng cùng làm việc chung một đường lộ với nhau, để giúp cho người đang đi 

trên đường lộ đó được đi đạt đến đích.  Như thế, việc trình bầy Chi Pháp trong Đồ 

Đạo Duyên đây, với Chi Pháp theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng là Chi Pháp một cách trực 

tiếp, và theo phần Kinh Tạng là Chi Pháp một cách gián tiếp.  Rằng theo gián tiếp, là 

cũng vì Bát Chi Đạo mà ở trong những loại Dị Thục Quả và Duy Tác, không có khả 

năng để dẫn dắt tất cả chúng sanh cho được đi đến Thiện Thú và Níp Bàn.  Rằng theo 

trực tiếp, là cũng vì Bát Chi Đạo mà ở trong những loại Dị Thục Quả và Duy Tác, làm 

thành đuờng lộ dẫn dắt cho Pháp Tương Ưng và Pháp Câu Sanh đến nắm bắt lấy Cảnh 

và làm việc hiện hành trong đường lối Thân, Ngữ và Ý.  Với nguyên nhân nầy, Đức 

Phật mới lập ý sắp đặt vào làm thành Đồ Đạo Duyên. 

Lại nữa, với việc quán sát, việc nhận thức, việc liễu tri trong Pháp, có được hiện 

hành trong cả hai phần, đó là theo phần Kinh Tạng và theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng.  

Thể theo phần Kinh Tạng, thì cho dù việc quán sát, việc nhận thức và việc liễu tri có 

được chính chắn đi nữa, nhưng cũng vẫn không được xếp vào phần tuyệt hảo, vì lẽ 

việc quán sát, việc nhận thức, việc liễu tri vẫn không đạt được sự sâu sắc, và có liên 

quan đến Thân Kiến (Sakkāyaditthi).  Đối với việc quán sát, việc nhận thức, việc liễu 

tri trong phần Vô Tỷ Pháp Tạng, thì được xếp vào phần tuyệt hảo, và đúng theo chủ ý 

của Đức Phật, vì lẽ việc quán sát, việc nhận thức, việc liễu tri đạt đến sự sâu sắc, chọc 

thủng được Pháp Chế Định (Paññatti) và tiến vào đến Pháp Thực Tính (Sabhāva).  

Việc hiện hành như vậy, đó cũng chính là vì có liên quan đến Vô Ngã Chánh Kiến 

(Anatta Sammāditthi).                 

Tóm tắt lại có được ý nghĩa như sau, việc quán sát, việc nhận thức, việc liễu tri 

trong Pháp mà theo phần  Kinh Tạng là phần có liên quan đến Thân Kiến.  Còn theo 

phần Vô Tỷ Pháp Tạng là phần có liên quan đến Vô Ngã Chánh Kiến.  Như thế, với 

những học giả tầm cầu học hỏi kiến thức trong đường lối Phật Giáo đây, cần phải nỗ 

lực cố gắng cho việc quán sát, việc nhận thức, việc liễu tri của mình trong Pháp là nên 

hiện hành theo phần Vô Tỷ Pháp Tạng, và cho đạt được đến mức tối ưu, để cho gặt 

hái được kết quả từ nơi sự nghiên cứu trong Pháp một cách cùng tột.     

 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    188   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

CHÚ GIẢI VÀ LỜI GIẢI THÍCH VỀ ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

 

Vacanattha – Chú Giải: 

“Maggo viyāti  =  Maggo”-  Pháp mà làm y như đường lộ, gọi là Đồ Đạo. 

“Sugatiduggatīnam nibbānassa ca abhimukham pāpanato = Maggo” – Pháp 

mà gọi là Đồ Đạo, là cũng do làm thành Pháp dẫn dắt đi đến Thiện Thú, Khổ Thú và  

Níp Bàn. 

  “Maggabhāvena upakārako dhammo = Maggapaccayo” – Pháp mà làm thành 

người nâng đỡ theo sự hành Đạo, tức là dẫn dắt đi đến Thiện Thú, Khổ Thú và Níp 

Bàn, gọi là Đồ Đạo Duyên.   

  

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VỀ ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

 

Với từ ngữ Magga  (Đồ Đạo) là có ý nghĩa đến đường lộ mà cho người ta bước đi 

đến khắp mọi nơi.  Đường lộ nầy có cả đường lộ tốt và đường lộ không tốt, và tùy 

thuộc với người sẽ bước đi theo đường lộ nào.  Nếu bước đi theo đường lộ không tốt 

thì người đó sẽ gặp phải biết bao sự vất vả khổ nhọc.  Nếu bước đi theo đường lộ tốt 

đẹp thì người đó sẽ được đón nhận sự an vui thoải mái.   

Lại nữa, Đồ Đạo Duyên đây, là “Sampāpakahetu – Tác Nhân Dẫn Đạo”  tức là 

nguyên nhân làm cho đưa lối dẫn đường, có ý nghĩa là bất luận loại phương tiện xe cộ 

nào cũng được, mà có khả năng đưa hành khách cho được đi đến đích, như thế 

phương tiện giao thông nầy mới được gọi là tác nhân làm cho dẫn lối đưa đường hoặc 

làm thành Đồ Đạo Duyên.  Điều nầy như thế nào thì Đồ Đạo Duyên đây cũng tương 

tự như vậy, tức là Tâm Sở mà thành Chi Đạo đồng câu sanh với Tâm, đó là Tuệ, Tầm, 

Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp, Chánh Mạng, Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tà Kiến.  Kết hợp 

9 Tâm Sở nầy làm thành Đồ Đạo Duyên, được so sánh ví như phương tiện giao thông 

đưa hành khách, tức là những Tâm và Tâm Sở khác luôn cả với Sắc mà đồng câu sanh 

với mình cho đi đạt đến đích, vừa theo thích hợp với nền tảng của các phương tiện đó, 

do đó cả 9 Tâm Sở nầy mới được coi như là Đồ Đạo Năng Duyên.  

Còn những Tâm và Tâm Sở còn lại, không tính thành Đồ Đạo Năng Duyên, tuy 

nhiên làm được Đồ Đạo Sở Duyên, và 9 Tâm Sở mà làm Đồ Đạo Năng Duyên đây, 

làm nhiệm vụ khác biệt tùy theo trường hợp ở phần Năng Duyên và Sở Duyên, chẳng 

hạn như là trong sát na mà Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí sanh khởi thì Tâm Sở mà 

làm thành Đồ Đạo Năng Duyên có số lượng là 8 cái, trừ Tà Kiến ra. Trong 8 cái Tâm 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    189   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sở nầy thì Tâm Sở Tuệ làm Năng Duyên và 7 Tâm Sở còn lại thì làm Sở Duyên, như 

vầy chẳng hạn. 

Theo như đã được đề cập đến thì Đồ Đạo Duyên, tức là Tâm Sở mà làm thành 

Chi Đạo có số lượng là 9 cái, giúp đỡ ủng hộ dẫn dắt Pháp Câu Sanh mà đồng câu 

sanh với mình cho được đi đến Thiện Thú, Khổ Thú, và Níp Bàn.  Điều nầy là công 

việc đặc biệt từ nơi mãnh lực của Đồ Đạo Duyên mà chỉ có liên quan đến việc Tái Tục 

mà thôi.  Còn công việc phổ thông mà hiện hữu theo thường nhiên của Đồ Đạo Duyên  

đó là:  
 

1.   giúp đỡ ủng hộ dẫn dắt Pháp Câu Sanh mà đồng câu sanh với mình cho đi đến 

Cảnh mà có liên quan với mình. 

2.   và giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Câu Sanh mà đồng câu sanh với mình cho làm 

công việc đi theo nhiệm vụ của mình. 
 

Còn Chi Đạo ở trong Tâm Dị Thục Quả và Tâm Duy Tác làm nhiệm vụ trong 

công việc đặc biệt, đó là không có thể dẫn dắt cho đi đến Khổ Thú, Thiện Thú và Níp 

Bàn được, chỉ là làm nhiệm vụ ở trong công việc thường nhiên, tức là chỉ dẫn dắt 

Pháp Câu Sanh mà đồng câu sanh với mình cho đi đến Cảnh mà có liên quan với mình 

mà thôi, chẳng hạn như là trong Tâm Hữu Phần, là vào sát na đang nằm ngủ hoặc sát 

na mà Tâm vẫn chưa đi đến Lộ Trình, thì Tâm Hữu Phần nầy thường luôn có Cảnh bất 

luận một loại nào là Nghiệp, Nghiệp Tướng hoặc Thú Tướng.  Trong sự việc mà Tâm 

Hữu Phần được tiếp thâu những loại Cảnh nầy, là cũng do chính nương nhờ mãnh lực 

của Tâm Sở làm thành Đồ Đạo Duyên, làm nhiệm vụ dẫn dắt Tâm và Tâm Sở còn lại 

cho được đi đến những loại Cảnh đó.    

Chi Đạo ở trong Tâm Quả (Phalacitta) mà làm thành Tâm Dị Thục Quả (Vipāka 

citta) cũng tương tự như nhau, tức là Tâm Quả nầy thường luôn có Cảnh là Níp Bàn.  

Trong sự việc mà Tâm Quả có được khả năng tiếp thâu Níp Bàn làm thành Cảnh đây, 

là cũng chính do nương nhờ vào Chi Đạo với nhiệm vụ làm thành Đồ Đạo Năng 

Duyên.  

Chi Đạo mà sanh khởi trong Tâm Duy Tác cũng làm cùng một phương thức, tức 

là đặc biệt chỉ làm nhiệm vụ dẫn dắt Tâm Duy Tác và Tâm Sở còn lại, cho đi đến cảnh 

liên quan với mình mà thôi.   

Còn Chi Đạo mà sanh với Tâm Thiện và Tâm Bất Thiện đó, làm được cả hai loại 

nhiệm vụ, đặc biệt và thông thường.  Làm nhiệm vụ ở trong công việc đặc biệt, đó là 

dẫn dắt Pháp Câu Sanh cho đi Tái Tục theo Địa Giới, tức là Khổ Thú và Thiện Thú, 

và dẫn dắt đi cho vượt thoát khỏi vòng luân hồi là Níp Bàn, theo nhiệm vụ của các Chi 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    190   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đạo đó, chẳng hạn như là Chi Đạo ở phần Bất Thiện thì dẫn dắt Pháp Câu Sanh với 

mình cho đi đến Cõi Khổ Thú.   Chi Đạo ở phần Thiện Hiệp Thế thì dẫn dắt Pháp Câu 

Sanh với mình cho đi đến Cõi Thiện Thú.  Còn Chi Đạo ở phần Thiện Siêu Thế thì 

dẫn dắt Pháp Câu Sanh với mình cho lần lượt vượt thoát khỏi vòng luân hồi, cho đi 

đến tận Níp Bàn.  

   

Việc dẫn dắt Pháp Câu Sanh cho đi đến các Địa Giới và Níp Bàn, đó chỉ là việc 

ủng hộ một cách gián tiếp, chẳng phải là trực tiếp.  Việc dẫn dắt đi một cách trực tiếp  

thường là nhiệm vụ của Dị Thời Nghiệp Duyên. 

Còn làm nhiệm vụ ở trong công việc thông thường, đó là Chi Đạo mà sanh với 

Tâm Bất Thiện hoặc là Tâm Thiện, thường làm nhiệm vụ dẫn dắt những loại Tâm Bất 

Thiện và Tâm Thiện cùng với Tâm Sở ở phần còn lại, cho đi đến Cảnh mà có liên 

quan với mình.  Việc dẫn dắt cho đi đến Cảnh, đây là việc dẫn dắt một cách trực tiếp, 

chẳng phải là gián tiếp.  

Tóm lại, Đồ Đạo Duyên nầy, là Cửu Chi Đạo, tức là 9 Tâm Sở đã được đề cập 

đến ở phía trên, làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm và Tâm Sở đồng câu sanh với 

mình, cùng với Sắc Tâm và Sắc Nghiệp Tái Tục cho sanh khởi và cho được tồn tại với 

mãnh lực Đồ Đạo Duyên, với cả hai loại nhiệm vụ, nhiệm vụ đặc biệt và nhiệm vụ 

thông thường, như đã được giải thích rồi vậy. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG PHÁP 

CỦA ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

 

Trong Đồ Đạo Duyên xiển thuật đây, thì trình bầy tóm lược ba thể loại Nội Dung 

Pháp hiện hữu như sau: 

Đồ Đạo Duyên có Danh làm Năng Duyên, và có Danh Sắc làm Sở Duyên.  Tuần 

tự trình bầy ba thể loại Pháp hiện hữu trong Đồ Đạo Duyên, như sau: 
 

1.  Pháp Đồ Đạo Năng Duyên (Maggapaccayadhamma):  Cửu Chi Đạo là Tuệ, 

Tầm, Chánh Mạng, Chánh Nghiệp, Chánh Mạng, Tấn, Niệm, Nhất Thống, Tà Kiến ở  
 

2. Pháp Đồ Đạo Sở Duyên (Maggapaccayuppannadhamma): 71 Tâm Hữu 

Nhân, 52 Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân. 
 

3.  Pháp Đồ Đạo Địch Duyên (Maggapaccanikadhamma):  18 Tâm Vô Nhân, 

12 Tâm Sở Tợ Tha (trừ Dục), Sắc Tâm Vô Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Vô Nhân, Sắc 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    191   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp 

Bình Nhựt.   

 

PHÂN TÍCH ĐỒ ĐẠO DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Đồ Đạo Duyên đây, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp  

làm thành Đồ Đạo Năng Duyên đó, 
 

* Rằng theo Trạng Thái:  chỉ có một loại duy nhất là: thành đường lộ để dẫn dắt đi 

đến Khổ Thú, Thiện Thú và Níp Bàn, hoặc thành đường lộ để làm cho Pháp 

Tương Ưng và Pháp Câu Sanh mà sanh cùng với mình cho đi đến Cảnh và làm 

việc đáng phải làm (Magga – Đồ Đạo).   

* Rằng theo Giống: là giống Câu Sanh. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Hiện Tại. 

* Rằng theo Mãnh Lực: có hai loại mãnh lực, là Mãnh Lực  Xuất  Sinh 

(Janakasatti) và Mãnh Lực Bảo Hộ (Upathambhakasatti). 

------------------------------------------------- 

 
PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHĀVĀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt ba câu làm cốt lõi, gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện và Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, và kế 

đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

KUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Maggapaccayena paccayo” – Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Pháp Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên, là Bát Chi Đạo Thiện, tức là Tuệ, Tầm, 

Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp, Chánh Mạng, Tấn, Niệm, Nhất Thống. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    192   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Thiện làm Đồ Đạo Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện đang khởi sanh, 38 Tâm  

Sở phối hợp.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

  

“Kusalāni maggangāni sampayuttakānam khandhānam Maggapaccayena 

paccayo” -  Những Chi Đạo Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương  

Ưng, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Tại đây, 8 hoặc 7 Chi Đạo Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên.  Tứ Danh Uẩn Tương 

Ưng Thiện phối hợp với Chi Đạo Thiện, tức là 21 Tâm Thiện đang khởi sanh, 38 Tâm  

Sở phối hợp làm Đồ Đạo Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 
 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là 8, 7, 5 hoặc 4 Chi Đạo 

Thiện, tức là Tuệ, Tầm, Ba Ngăn Trừ Phần, Niệm, Nhất Thống, làm Năng Duyên. Đối 

với 7 Chi Đạo là trừ Tuệ hoặc Tầm.  Với 5 Chi Đạo là trừ Ba Ngăn Trừ Phần.  Hoặc 

với 4 Chi Đạo là trừ Tầm và Ba Ngăn Trừ Phần. 

Kusalassa dhammassa  Chi Pháp là 21 Tâm Thiện đang khởi sanh, 38 Tâm Sở 

phối hợp, ở thời kỳ Hiện Tại, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Maggapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Đồ Đạo 

Duyên, trong mãnh lực của cả 11 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    193   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Thiền Na Duyên, 

(9) Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU THIỆN  

 

“Kusalo dhammo abyākatassa dhammassa Maggapaccayena paccayo” – Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Pháp Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên, là Bát Chi Đạo Thiện. 

Pháp Vô Ký làm Đồ Đạo Sở Duyên, là Sắc Tâm Thiện ở thời kỳ Hiện Tại. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalāni maggangāni cittasamutthānānam rūpānam Maggapaccayena 

paccayo” -  Những Chi Đạo Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Thiện 

xuất sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Tại đây, 8 hoặc 7 Chi Đạo Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên.  Sắc có Tâm Thiện 

làm xuất sinh xứ, làm Đồ Đạo Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là 8, 7, 5 hoặc 4 Chi Đạo 

Thiện, tức là Tuệ, Tầm, Ba Ngăn Trừ Phần, Niệm, Nhất Thống, làm Năng Duyên. Đối 

với 7 Chi Đạo là trừ Tuệ hoặc Tầm.  Với 5 Chi Đạo là trừ Ba Ngăn Trừ Phần.  Hoặc 

với 4 Chi Đạo là trừ Tầm và Ba Ngăn Trừ Phần. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Thiện ở thời kỳ Hiện Tại, làm Sở 

Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    194   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Maggapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Đồ Đạo 

Duyên, trong mãnh lực của cả 10 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời  

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

KUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – VÔ KÝ - TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Maggapaccayena 

paccayo” – Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký, với 

mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Pháp Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên, là Bát Chi Đạo Thiện. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Đồ Đạo Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện đang khởi 

sanh, 38 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Thiện.    

 
 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    195   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 
 

“Kusalāni maggangāni sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānanca 

rūpānam Maggapaccayena  paccayo” –  Những Chi Đạo Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo 

Duyên. 

Tại đây, 8 hoặc 7 Chi Đạo Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên.  21 Tâm Thiện đang  

khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc mà có Tâm Thiện làm xuất sinh xứ, làm Đồ  

Đạo Sở Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Kusalo dhammo  Chi Pháp là 8, 7, 5 hoặc 4 Chi Đạo 

Thiện, tức là Tuệ, Tầm, Ba Ngăn Trừ Phần, Niệm, Nhất Thống, làm Năng Duyên. Đối 

với 7 Chi Đạo là trừ Tuệ hoặc Tầm.  Với 5 Chi Đạo là trừ Ba Ngăn Trừ Phần.  Hoặc 

với 4 Chi Đạo là trừ Tầm và Ba Ngăn Trừ Phần. 

Kusalassa ca abyākatassa ca dhammassa  Chi Pháp là 21 Tâm Thiện đang khởi 

sanh, Tứ Danh Uẩn là 38 Tâm Sở phối hợp và Sắc có Tâm Thiện làm xuất sinh xứ, 

làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

Maggapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Đồ Đạo 

Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    196   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo  trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

AKUSALAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Maggapaccayena paccayo” – Pháp 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện, với mãnh lực Đồ Đạo 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên, tức là Tứ Chi Đạo Bất Thiện, là Tầm, 

Tấn, Nhất Thống, Tà Kiến. 

Pháp Bất Thiện làm Đồ Đạo Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện đang khởi sanh, 

27 Tâm Sở phối hợp.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalāni maggangāni sampayuttakānam khandhānam Maggapaccayena 

paccayo” -  Những Chi Đạo Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương 

Ưng, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Tại đây, 4, 3, 2 Chi Đạo Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh 

Uẩn mà phối hợp với Chi Đạo Bất Thiện, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là 4, 3, hoặc 2 Chi Đạo 

Bất Thiện.  Với 4 Chi Đạo Bất Thiện,  tức là Tầm, Tấn, Nhất Thống, Tà Kiến, làm 

Năng Duyên.  Đối với 3 Chi Đạo Bất Thiện, là Tầm, Tấn, Nhất Thống ở trong Tâm 

Tham Bất Tương Ưng Kiến, Tâm căn Sân, Tâm Tương Ưng Điệu Cử.  Với 2 Chi Đạo  

Bất Thiện là Tầm, Tấn ở trong Tâm Tương Ưng Hoài Nghi. 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    197   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Akusalassa dhammassa  Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện đang khởi sanh, 27 Tâm 

Sở phối hợp, ở thời kỳ Hiện Tại, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Maggapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Đồ Đạo 

Duyên, trong mãnh lực của cả 10 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(7) Thiền Na Duyên, 

(8) Tương Ưng Duyên, 

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo  trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ - 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyākatassa dhammassa Maggapaccayena paccayo” – Pháp  

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Đồ Đạo 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên, tức là Tứ Chi Đạo Bất Thiện, là Tầm, 

Tấn, Nhất Thống, Tà Kiến. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    198   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Vô Ký làm Đồ Đạo Sở Duyên, là Sắc Tâm Bất Thiện, ở thời kỳ Hiện Tại. 
 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalāni maggangāni cittasamutthānānam rūpānam Maggapaccayena 

paccayo” - Những Chi Đạo Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm  

xuất sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Tại đây, 4, 3, 2 Chi Đạo Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà có 

Tâm Bất Thiện làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là 4, 3, hoặc 2 Chi Đạo 

Bất Thiện.  Với 4 Chi Đạo Bất Thiện,  tức là Tầm, Tấn, Nhất Thống, Tà Kiến, làm 

Năng Duyên.  Đối với 3 Chi Đạo Bất Thiện, là Tầm, Tấn, Nhất Thống ở trong Tâm 

Tham Bất Tương Ưng Kiến, Tâm căn Sân, Tâm Tương Ưng Điệu Cử.  Với 2 Chi Đạo 

Bất Thiện là Tầm, Tấn ở trong Tâm Tương Ưng Hoài Nghi. 

Abyākatassa dhammassa Chi Pháp là Sắc Tâm Bất Thiện, ở thời kỳ Hiện Tại, 

làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện, 

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Maggapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Đồ Đạo 

Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    199   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã.  
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

AKUSALĀBYĀKATAPADĀVASĀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Maggapaccayena 

paccayo” – Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô 

Ký, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Đồ Đạo Năng Duyên, tức là Tứ Chi Đạo Bất Thiện, là Tầm, 

Tấn, Nhất Thống, Tà Kiến. 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Đồ Đạo Sở Duyên, tức là 12 Tâm Bất Thiện đang 

khởi sanh, 27 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện.    

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalāni maggangāni sampayuttakānam khandhānam cittasamutthānānan - 

ca rūpānam Maggapaccayena  paccayo” -  Những Chi Đạo Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Đồ 

Đạo Duyên. 

Tại đây, 4, 3, 2 Chi Đạo Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh 

Uẩn mà phối hợp với Chi Đạo Bất Thiện và Sắc mà có Tâm Bất Thiện làm xuất sinh 

xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên.   

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì  Akusalo dhammo  Chi Pháp là 4, 3, hoặc 2 Chi Đạo 

Bất Thiện.  Với 4 Chi Đạo Bất Thiện,  tức là Tầm, Tấn, Nhất Thống, Tà Kiến, làm 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    200   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Năng Duyên.  Đối với 3 Chi Đạo Bất Thiện, là Tầm, Tấn, Nhất Thống ở trong Tâm  

Tham Bất Tương Ưng Kiến, Tâm căn Sân, Tâm Tương Ưng Điệu Cử.  Với 2 Chi Đạo 

Bất Thiện là Tầm, Tấn ở trong Tâm Tương Ưng Hoài Nghi. 

Akusalassa ca abyākatassa ca dhammassa Chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện đang 

khởi sanh, Tứ Danh Uẩn là 27 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Bất Thiện, làm Sở 

Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong 4 Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện và  

Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo trường hợp. 
 

Maggapaccayena  trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Đồ Đạo  

Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanā – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Câu Sanh Y Duyên, 

(5) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(6) Thiền Na Duyên, 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.      
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

(C) ABYĀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

ABYĀKATAPADĀVASĀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ 

TRONG CÂU VÔ KÝ 
 

“Abyākato dhammo abyākatassa dhammassa Maggapaccayena paccayo” – 

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Đồ Đạo  

Duyên. 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    201   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Vô Ký làm Đồ Đạo Năng Duyên, là Bát Chi ĐạoVô Ký ở trong 21 Tâm Dị 

Thục Quả Hữu Nhân,  17 Tâm Duy Tác Hữu Nhân, ở trong thời kỳ Bình Nhựt và Tái  

Tục, tùy theo trường hợp. 

Pháp Vô Ký làm Đồ Đạo Sở Duyên, là 21 Tâm Dị Thục Quả Hữu Nhân đang 

khởi sanh, 17 Tâm Duy Tác Hữu Nhân đang khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc 

Tâm Dị Thục Quả Hữu Nhân, Sắc Tâm Duy Tác Hữu Nhân, ở trong thời kỳ Bình 

Nhựt.  Trong thời kỳ Tái Tục, là 17 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục Hữu Nhân đang khởi 

sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân. 

 

ANUVĀDA – CÂU PHỤ 

 

 1/ “Vipākābyākatāni kiriyābyākatāni maggangāni sampayuttakānam 

khandhānam cittasamutthānānanca rūpānam Maggapaccayena paccayo” -  Những 

Chi Đạo Vô Ký Dị Thục Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn 

Tương Ưng và Sắc Tâm xuất sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Tại đây, 8 hoặc 7 Chi Đạo Vô Ký Dị Thục Quả và Vô Ký Duy Tác Hữu Nhân, 

hoặc 5 hoặc 4 Chi Đạo làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn phối hợp với 

Chi Đạo Vô Ký Dị Thục Quả và Vô Ký Duy Tác Hữu Nhân, và Sắc mà có Tâm Dị 

Thục Quả và Duy Tác Hữu Nhân làm xuất sinh xứ, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên.  

Tức là 8 hoặc 7 Chi Đạo Vô Ký ở trong 21 Tâm Dị Thục Quả Hữu Nhân, 17 Tâm 

Duy Tác Hữu Nhân ở trong thời kỳ Bình Nhựt, làm Đồ Đạo Năng Duyên.  21 Tâm Dị 

Thục Quả Hữu Nhân đang khởi sanh, 17 Tâm Duy Tác Hữu Nhân đang khởi sanh, 38 

Tâm Sở phối hợp, Sắc Tâm Dị Thục Quả Hữu Nhân và Duy Tác Hữu Nhân, làm Đồ 

Đạo Sở Duyên.    

 2/ “Patisandhikkhane vipākābyākatāni maggangāni sampayuttakānam 

khandhānam katattā ca rūpānam Maggapaccayena paccayo” -  Trong sát na Tái 

Tục, những Chi Đạo Vô Ký Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Uẩn 

Tương Ưng và Sắc Tái Tục, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Tại đây, 5 hoặc 4 Chi Đạo Dị Thục Quả Hữu Nhân, trong thời kỳ Tái Tục, làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn phối hợp với Chi Đạo Dị Thục Quả Hữu  

Nhân, và Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

Ghi chú:  Trong Cõi Tứ Uẩn, Pháp Sở Duyên trừ Sắc Nghiệp Tái Tục. 
   

Tức là 5 hoặc 4 Chi Đạo Vô Ký ở trong 17 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục Hữu Nhân 

ở trong thời kỳ Tái Tục, làm Đồ Đạo Năng Duyên.  17 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    202   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Hữu Nhân đang khởi sanh, 38 Tâm Sở phối hợp, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, làm 

Đồ Đạo Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BẦY CHI PHÁP 

 

Theo phương pháp Pāli thì Abyākato dhammo trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi  

Pháp là 8 hoặc 7 Chi Đạo Dị Thục Quả và Duy Tác Hữu Nhân (trừ Tuệ hoặc Tầm).  

Trong thời kỳ Tái Tục, chi Pháp là 5 hoặc 4 (với 5 là Tuệ, Tầm, Tấn, Niệm, Nhất 

Thống; với 4 là  trừ Tuệ hoặc Tầm), làm Năng Duyên. 

Abyākatassa dhammassa trong thời kỳ Bình Nhựt có Chi Pháp là 21 Tâm Dị 

Thục Quả Hữu Nhân đang khởi sanh (Vipākacittuppāda), 17 Tâm Duy Tác Hữu Nhân 

đang khởi sanh (Kiriyācittuppāda)  và Sắc Tâm Dị Thục Quả Hữu Nhân và Duy Tác 

Hữu Nhân, 38 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên.  Trong thời kỳ Tái Tục có Chi Pháp 

là 17 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục Hữu Nhân đang khởi sanh (Patisandhicittuppāda), 

38 Tâm Sở phối hợp, và Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, làm Sở Duyên.    
   

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn, tùy theo 

trường hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 4 Phàm Phu và 4 bậc Thánh Quả, tùy theo 

trường hợp. (Trong thời kỳ Bình Nhựt, sanh được trong 4 Phàm Phu và 4 bậc 

Thánh Quả.  Trong thời kỳ Tái Tục, sanh được trong Người Nhị Nhân, Phàm 

Tam Nhân, và 3 bậc Quả Hữu Học). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Tái Tục được 

sanh khởi từ nơi Lộ Trình Cận Tử. 
 

Maggapaccayena trình bầy cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Quyền Duyên, trong tất cả mãnh lực của cả 13 Duyên (là trong thời kỳ Bình 

Nhựt) hoặc 12 Duyên (là trong thời kỳ Tái Tục, là trừ ra Câu Sanh Trưởng Duyên), 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanā – Hiệp Lực) vừa theo 

thích hợp, là: 
 

(1) Đồ Đạo Duyên, 

(2) Nhân Duyên, 

(3) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(4) Câu Sanh Duyên, 



DUYÊN THỨ MƯỜI TÁM:  MAGGAPACCAYA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

   
    203   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                           Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Hỗ Tương Duyên, 

(6) Câu Sanh Y Duyên, 

(7) Dị Thục Quả Duyên, 

(8) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(9) Thiền Na Duyên, 

(10) Tương Ưng Duyên, 

(11) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(12) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(13) Câu Sanh Bất Ly Duyên.          

(Trong thời kỳ Tái Tục thì trừ Câu Sanh Trưởng Duyên) 
 

Paccayo trình bầy cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Theo phương pháp Pāli trong Câu Phụ, thì Chi Pháp, và Thời Gian, Địa Giới v.v. 

nên hiểu biết theo Lời Dịch. 

 

MAGGAPACCAYA SUDDHASANKHAYĀVĀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Đồ Đạo Duyên có được bảy câu như sau: 
 

1/  Kusalo kusalassa Maggapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Thiện, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

2/  Kusalo abyākatassa Maggapaccayena paccayo -  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

3/  Kusalo kusalābyākatassa Maggapaccayena paccayo – Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

4/  Akusalo akusalassa Maggapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Bất Thiện, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

5/  Akusalo abyākatassa Maggapaccayena paccayo -  Bất Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

6/  Akusalo akusalābyākatassa Maggapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên  

  giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

 

  
    204   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

7/  Abyākato abyākatassa Maggapaccayena paccayo -  Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký, với mãnh lực Đồ Đạo Duyên. 

 

MAGGAPACCAYASABHĀGA – ĐỒ ĐẠO DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Nhân Duyên, 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(3) Câu Sanh Duyên, 

(4) Hỗ Tương Duyên, 

(5) Câu Sanh Y Duyên, 

(6) Dị Thục Quả Duyên, 

(7) Câu Sanh Quyền Duyên, 

(8) Thiền Na Duyên, 

(9) Tương Ưng Duyên, 

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên, 

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
   

Có ý nghĩa là những loại Duyên nầy thường hòa hợp vừa theo trường hợp của 

mình với Đồ Đạo Duyên khi đã được hiện hữu. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

KẾT THÚC ĐỒ ĐẠO DUYÊN 

------------------------------------------ 

 

Đến đây là chấm dứt TẬP IV với năm DUYÊN XIV, XV, XVI, XVII, XVIII của 

bộ sách Chú Giải ĐẠI PHÁT THÚ.   

 

SĀDHU!  SĀDHU!  SĀDHU!  

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP IV 

    207  
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA   Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Kinh sách đã được in ấn và phát hành: 

* ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN)

* NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO JATILA (1000 QUYỂN)

* CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN)

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP I (1000 QUYỂN)

* GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN)

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP I (500 QUYỂN)

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN)

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN)

* KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN)

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP I (500 QUYỂN)

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP I (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP II (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP III (200 QUYỂN)

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP IV (200 QUYỂN)

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP I (300 QUYỂN)

Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành: 

* KINH KIẾT TƯỜNG - TÁI BẢN (200 QUYỂN)

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP V (200 QUYỂN)

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP II (300 QUYỂN)

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP III (300 QUYỂN)

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP II (500 QUYỂN)

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP III (500 QUYỂN)

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN)

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP II (500 QUYỂN)



B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1

B
Ả

N
  T

Ó
M

  L
Ư

Ợ
C

   
2

4
   

D
U

Y
ÊN

  C
H

ÍN
H

  T
R

O
N

G
  Đ

Ạ
I  

P
H

Á
T 

 T
H

Ú
 

0
1 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

0
1

 
D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
2

4
 

0
2 

C
ản

h
 D

u
yê

n
 

0
2

 
1

6
 

Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

5
 

0
3 

Tr
ư

ở
n

g 
D

u
yê

n
 

C
ản

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

3
 

T
iề

n
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

6
 

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

4
 

Sắ
c 

M
ạn

g 
Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

2
7

 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

0
5

 
1

7
 

Th
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
 

2
8

 

1
8

 
Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
 

2
9

 

0
4 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

0
6

 

0
5 

Đ
ẳn

g 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 
0

6
* 

1
9

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

0
 

0
6 

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

0
7

 
2

0
 

B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

1
 

0
7 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

0
8

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
2

 

0
8 

Y
 C

h
ỉ D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
0

9
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
  B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
3

 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
 

1
0

 
H

ậu
 S

in
h

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

4
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
1

1
 

2
1

 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
5

 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

6
 

0
9 

C
ận

 Y
 D

u
yê

n
 

C
ản

h
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

2
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
7

 

V
ô

 G
iá

n
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

3
 

H
ậu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
8

 

Th
ư

ờ
n

g 
C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

4
 

V
ật

 T
h

ự
c 

H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

9
 

1
0 

Ti
ền

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
1

5
 

Q
u

yề
n

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
4

0
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

1
6

 
2

2
 

V
ô

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

4
1

 

1
1 

H
ậu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

1
7

 
2

3
 

Ly
 K

h
ứ

 D
u

yê
n

 
4

2
 

1
2 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

D
u

yê
n

 
1

8
 

2
4

 
B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
3

 

1
3 

N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
1

9
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

4
 

D
ị T

h
ờ

i N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
2

0
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
5

 

V
ô

 G
iá

n
 N

gh
iệ

p
 D

u
yê

n
 

2
1

 
H

ậu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

6
 

V
ật

 T
h

ự
c 

B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

7
 

1
4 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
u

yê
n

 
2

2
 

Q
u

yề
n

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

8
 

1
5 

V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
Sắ

c 
V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

2
3

 



B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2

B
Ả

N
 T

Ó
M

 L
Ư

Ợ
C

  2
7

  D
U

Y
ÊN

 H
Ọ

C
 T

R
O

N
G

 B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I P

H
Á

T 
TH

Ú
0
1

 
N

h
ân

 D
u

yê
n

  
H

e
tu

p
a
c

c
a

y
o

 

0
2

 
C

ả
n

h
 D

u
yê

n
 

Ā
ra

m
m

a
n

a
p

a
c
c
a

y
o

 

0
3

 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g

 D
u

yê
n

  
Ā

ra
m

m
a
n

a
d

h
ip

a
ti

p
a
c
c
a

y
o

 

0
4

 
C

âu
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
yê

n
  

S
a
h

a
jā

ta
d

h
ip

a
ti

p
a
c

c
a

y
o

 

0
5

 
V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

  D
u

yê
n

 
V

a
tt

h
ā
ra

m
m

a
n

a
p

u
re

jā
ta

d
h

ip
a
ti

p
a

c
c
a

y
o

 

0
6

 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 (
Đ

ẳ
n

g
 V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

) 
A

n
a

n
ta

ra
p

a
c

c
a

y
o

 

0
7

 
C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
S

a
h

a
jā

ta
p

a
c
c

a
y
o

 

0
8

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 D
u

yê
n

 
A

n
n

a
m

a
n

n
a

p
a

c
c
a

y
o

 

0
9

 
V
ậ

t 
T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
V

a
tt

h
u

p
u

re
jā

tā
n

is
sa

y
a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
0

 
V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
V

a
tt

h
ā
ra

m
m

a
n

a
p

u
re

jā
ta

n
is

sa
y

a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
1

 
T

h
ư

ờ
n

g
 C

ậ
n

 Y
 D

u
yê

n
 

P
a
k
a
tū

p
a

n
is

sa
y

a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
2

 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

Ā
ra

m
m

a
n

a
p

u
re

jā
ta

p
a
c
c
a

y
o

 

1
3

 
H

ậ
u

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

P
a
c
c
h

ā
jā

ta
p

a
c
c
a

y
o

 

1
4

 
T

rù
n

g
 D

ụ
n

g
 D

u
yê

n
 

Ā
s
e

v
a
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
5

 
C

âu
 S

in
h

 N
g

h
iệ

p
 D

u
yê

n
 

S
a
h

a
jā

ta
k

a
m

m
a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
6

 
D

ị 
T

h
ờ

i N
g

h
iệ

p
 D

u
yê

n
 

N
ā

n
a

k
a

m
m

a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
7

 
V

ô
 G

iá
n

 N
g

h
iệ

p
 D

u
yê

n
 

A
n

a
n

ta
ra

k
a

m
m

a
p

a
c

c
a

y
o

 

1
8

 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả

 D
u

yê
n

 
V

ip
ā
k
a
p

a
c
c
a

y
o

 

1
9

 
S
ắ

c 
V
ậ

t 
T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

R
ū
p

ā
h

ā
ra

p
a
c

c
a

y
o

 

2
0

 
D

an
h

 V
ậ

t 
T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

N
ā
m

ā
h

ā
ra

p
a
c

c
a

y
o

 

2
1

 
C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
S

a
h

a
jā

ti
n

d
ri

y
a
p

a
c
c

a
y
o

 

2
2

 
T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

P
u

re
jā

ti
n

d
ri

y
a
p

a
c
c

a
y
o

 

2
3

 
S
ắ

c 
M

ạ
n

g
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

R
ū

p
in

d
ri

y
a
p

a
c

c
a

y
o

 

2
4

 
T

h
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
 

J
h

ā
n

a
p

a
c
c
a

y
o

 

2
5

 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

yê
n

 
M

a
g

g
a

p
a
c
c
a

y
o

 

2
6

 
T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 D
u

yê
n

 
S

a
m

p
a

y
u

tt
a

p
a
c
c
a

y
o

 

2
7

 
C

âu
 S

in
h

 B
ấ

t 
T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 D
u

yê
n

 
S

a
h

a
jā

ta
v

ip
p

a
y

u
tt

a
p

a
c
c
a

y
o

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3

1
8

.
D

Ị T
H

Ụ
C

 Q
U

Ả
  H

IỆ
P

 L
Ự

C

(V
ip

ā
k

a
 P

a
cc

a
y
o
 G

h
a
ta

n
ā
)

V
Ô

  
K

Ý
  

 T
R

Ợ
  
 V

Ô
  

K
Ý

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
, 

1
5

 S
ắc

 T
âm

, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h

iệ
p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

D
Ị 

T
H

Ụ
C

 Q
U

Ả
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
.

N
h

ân
 D

u
yê

n
  

3
 N

h
ân

 V
ô
 K

ý
 H

iệ
p

 T
âm

 Q
u
ả 

3
7
 T

âm
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

, 
3
8

 T
âm

 S
ở

, 
1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

2
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

  
4

 T
R

Ư
Ở

N
G

 h
ợ

p
  

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

 

3
6
 T

âm
 S

ở
, 
1
5
 S

ắc
 T

âm
 

3
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
, 

1
5

 S
ắc

 T
âm

, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

4
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

D
u

yê
n

"
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
, 

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

5
.C

âu
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
"

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
, 

1
5

 S
ắc

 T
âm

, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

6
.

C
âu

 S
in

h
 N

gh
iệ

p
 D

u
yê

n
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 5

2
 T

âm
 Q

u
ả 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
),

 1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

7
.D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 

  
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 5

2
 T

âm
 Q

u
ả 

  
  
 T

âm
 S

ở
 X

Ú
C

 h
ợ

p
 5

2
 T

âm
 Q

u
ả 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

8
.

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 
" 

9
.

Th
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

4
2
 T

âm
 Q

u
ả 

(-
 5

 S
o
n
g
 T

h
ứ

c)
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
, 
1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

1
0

.Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

8
 C

h
i 

Đ
ạo

 
3
7
 T

âm
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

, 
3
8

 T
âm

 S
ở

, 
1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
1

.T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
2

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
3
8
 T

âm
 Q

u
ả 

(-
 5

 S
o
n
g
 T

h
ứ

c)
 

 (
- 

4
 Q

u
ả 

V
ô
 S

ắc
),

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
  

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

1
3

.C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
, 

1
5

 S
ắc

 T
âm

, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

1
4

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 ly

" 
" 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
4
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h

i 
(T

h
ờ

i)
:

T
ái

 T
ụ

c 
- 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g

ư
ờ

i:
4

 P
h

àm
 -

 4
 Q

u
ả 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g

ũ
 +

 Ý
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
K

iê
n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-4

 1
8

A
. 
 D

Ị T
H

Ụ
C

 Q
U

Ả
 

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

(V
ip

ā
k
a
 P

a
c
c
a

y
o

 S
a
b

h
ā

g
a
) 

C
Â

U
  

S
IN

H
  
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

  
 (

S
a
h

a
jā

ta
 S

a
b

h
ā
g
a
) 

 c
ó

 5
 c

á
ch

  

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 B
ất

 T
. 

Ư
n

g 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 

1
.

5
2
 T

âm
 Q

u
ả

3
8
 T

âm
 S

ở

2
.

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c

  
  
  
  
  
C

õ
i 

N
g
ũ
 U

ẩn
  
  

3
5
 T

âm
 S

ở
 

1
.
5
2
 T

âm
 Q

u
ả

3
8
 
T

âm
 S

ở

2
.

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c

  
  
  
  
  
C

õ
i 

N
g
ũ
 U

ẩn
  
  

  
  
 3

5
 T

âm
 S

ở
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
.

3
8
 T

âm
 Q

u
ả

3
8
 T

âm
 S

ở

(-
 N

g
ũ
 S

o
n
g
 T

h
ứ

c 
v

à

  
  
  
4
 Q

u
ả 

V
ô
 S

ắc
) 

2
.

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c

  
  
  
  
  
C

õ
i 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

  
 3

5
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
 C

õ
i 
N

g
ũ

 U
ẩn

 

3
5
 T

âm
 S

ở
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở

1
5
 S

ắc
 T

âm

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c

2
.

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c

  
  
  
  
  
C

õ
i 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

  
  
 3

5
 T

âm
 S

ở
 

  
  
  
  
  
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

1
.

5
2
 T

âm
 Q

u
ả

3
8
 T

âm
 S

ở

2
.

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
.

1
5
 S

ắc
 T

âm

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c

2
.

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c

  
  

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y

ên
 

5 
6

 
7 

6
 

7
 

1
.D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.

5
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.

6
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

7
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

8
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

V
ô
 K

ý
 -

V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
1 

1
 

1 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 S

ắ
c 

V
ậ

t 
T

h
ự

c 
D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-5

1
9

.
S

Ắ
C

 V
Ậ

T
 T

H
Ự

C
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(R
ū
p

ā
h

ā
ra

 P
a
cc

a
y

o
 G

h
a
ta

n
ā

) 

C
Â

U
 #

 1
 

V
ô

 K
ý
  

tr
ợ
  
V

ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 V

ật
 T

h
ự

c 

S
ở

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 4

 N
h

ân
 T

ạo
 

(-
 C

h
ất

 B
ổ

 t
ro

n
g

 B
ọ

n
 c

ủ
a 

D
u

y
ên

) 

S
Ắ

C
 V

Ậ
T

 T
H

Ự
C

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
.V

ật
 T

h
ự

c 
H

iệ
n

 H
ữ

u
S

ắc
 V

ật
 T

h
ự

c 

(Đ
o
àn

 T
h
ự

c)
 

S
ắc

 4
 N

h
ân

 T
ạo

 

2
.V

ật
 T

h
ự

c 
B

ất
 L

y
S

ắc
 V

ật
 T

h
ự

c 

(Đ
o
àn

 T
h
ự

c)
 

S
ắc

 4
 N

h
ân

 T
ạo

 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

2
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

N
g

ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

L
ộ

 S
ắc

 

1
9

A
. 
 S

Ắ
C

 V
Ậ

T
 T

H
Ự

C
 

  
  

  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(R
ū
p

ā
h

ā
ra

 P
a
cc

a
y

o
 S

a
b

h
ā

g
a

) 

  
  
 H

Ồ
N

 H
Ợ

P
  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(M
IS

S
A

K
A

 S
A

B
H

Ā
G

A
) 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 V

ật
 T

h
ự

c 

(Đ
o
àn

 T
h
ự

c)
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 4

 N
h
ân

 T
ạo

 

(-
 C

h
ất

 B
ổ
 t

ro
n

g
 B

ọ
n
 c

ủ
a 

D
u

y
ên

) 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
3
 

1
.

S
ắ
c 

V
ậ
t 

T
h

ự
c

Sắ
c 

V
ật

 T
h

ự
c 

2
.V

ật
 T

h
ự

c 
H

iệ
n

 H
ữ

u
V

ật
 T

h
ự

c 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

3
.V

ật
 T

h
ự

c 
B

ất
 L

y
V

ật
 T

h
ự

c 
B

ất
 L

y 

V
ô

 K
ý

 -
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-6

2
0
.

D
A

N
H

 V
Ậ

T
 T

H
Ự

C
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(N
ā
m

ā
h

ā
ra

p
a
c
c
a

y
o

 G
h

a
ta

n
ā

) 
 P

H
Ầ

N
 T

Ồ
N

G
 Q

U
Á

T
 

C
Â

U
 #

 1
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c:
  

X
Ú

C
 –

 T
Ư

 –
 1

2
1
 T

Â
M

 
  

3
 D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c:

 X
Ú

C
 –

 T
Ư

 –
  

3
7
 T

Â
M

 T
h

iệ
n

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2

 T
âm

 S
ở

, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  
3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

D
A

N
H

 V
Ậ

T
 T

H
Ự

C
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

 8
4
 T

âm
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
 

  
5
1
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
7
 T

âm
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g

 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

2
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
" 

" 
" 

" 

4
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

5
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

" 
" 

" 
" 

6
.C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

  
  
  
 T

âm
 S

ở
 h

ợ
p
 

1
2
1
 T

âm
 

1
2
1
 T

âm
, 
5
1
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

ư
 h

ợ
p
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 S

ở
 (

-T
ư

) 

7
.C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

1
2
1
 T

âm
 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  
  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
 

  
  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
" 

1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
 

" 
" 

1
0

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g
" 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

1
1

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

" 

  
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

  

  
3
8
 T

âm
 S

ở
, 
1
5
 S

ắc
 T

âm
 Q

u
ả 

  
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
  

  
  
 C

ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
1

 
9
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
:

T
ái

 T
ụ
c 

- 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Đ
ỗ
n

g
 L

ự
c 

T
h
iệ

n
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-7

2
0
A

. 
 D

A
N

H
 V

Ậ
T

 T
H

Ự
C

 
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(N
ā
m

ā
h

ā
ra

p
a
c
c
a

y
o

 G
h

a
ta

n
ā

) 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

Th
iệ

n
 T

rợ
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 T
rợ

 T
h

iệ
n

 v
à 

V
ô

 K
ý 

B
ất

 T
h

iệ
n

 T
rợ

 B
ất

 t
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
B

ất
 T

h
iệ

n
 l

à:
 X

Ú
C

 -
 T

Ư
 h

ợ
p
 

  
  
B

ất
 T

h
iệ

n
 v

à 
1
2
 B

ất
 T

h
iệ

n
 l

à 
T

H
Ứ

C
  
T

H
Ự

C
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
  

D
A

N
H

 V
Ậ

T
 T

H
Ự

C
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
  
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
  
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g

 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

  
  
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g

 

2
6
 T

âm
 S

ở
 

  
  
 (

- 
H

o
ài

 N
g
h
i)

 

2
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 

T
h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
h
iệ

n
 

  
3
 D

an
h
 V

ật
 

  
T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
" 

" 
" 

" 
" 

" 

4
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

" 
" 

" 
" 

" 
" 

6
.C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

  
  
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

" 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6
 T

âm
 S

ở
 (

-T
ư

) 

7
.C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

" 
3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
  
3
 D

. 
V

. 
T

. 
T

h
iệ

n
  
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

" 
" 

1
0

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g

1
1

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

8
 

7
 

9
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
:

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

T
h
ấp

  
 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-8

2
0
B

. 
 D

A
N

H
 V

Ậ
T

 T
H

Ự
C

 
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(N
ā
m

ā
h

ā
ra

p
a
c
c
a

y
o

G
h

a
ta

n
ā

) 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 T
rợ

 V
ô

 K
ý 

B
 T

h
iệ

n
 T

rợ
  B

. T
h

iệ
n

 v
à 

V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý 

 T
rợ

  V
ô

 K
ý 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 S

ở
  

X
Ú

C
 –

 T
Ư

 h
ợ

p
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 v

à 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
  

 T
âm

 S
ở

  
X

Ú
C

 –
 T

Ư
 h

ợ
p
 

  
  

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 v

à 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

  
  

 T
âm

 S
ở

  
X

Ú
C

 –
 T

Ư
 h

ợ
p

 7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 v

à
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

  

1
7

 S
ắc

 T
âm

, 
2

0
 S

ắc
T

ái
 T

ụ
c 

D
A

N
H

 V
Ậ

T
 T

H
Ự

C
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
.C

âu
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
1

0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

  
B

ất
 

T
h
iệ

n
 

1
0

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
  

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 h
ợ

p
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

3
7

 T
âm

 V
ô

 K
ý

 

  
  

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 h
ợ

p
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
.C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 

T
h
iệ

n
 

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 h
ợ

p
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 

  
  

 v
ô

 k
ý
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
  

3
8

 T
âm

 S
ở

, 1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
" 

" 
" 

" 
" 

" 

4
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

" 
" 

" 
" 

" 
" 

6
.C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

  
  

 T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

" 
T

âm
 S

ở
 T

Ư
 h

ợ
p

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

  
  

 T
âm

 S
ở

 T
Ư

 h
ợ

p
 

7
2

 T
âm

 v
ô

 k
ý

 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
  

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

1
7

 S
ắc

 T
âm

, 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

7
.C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

" 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
7

2
 T

âm
 v

ô
 k

ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

,  
1

7
 S

ắc
 T

âm
, 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
 

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
v
ô

 k
ý

 
7

2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  

3
8

 T
âm

 S
ở

, Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
  3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
v
ô

 k
ý

 
7

2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
0.

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g
  

3
 D

 V
 T

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 B
 T

 
  3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
v
ô

 k
ý
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

, 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
1.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

  3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
Q

u
ả

 
5

2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

, 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c
 

8
 

7
 

1
1

 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

:
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
4

 P
h

àm
 -

 4
 Q

u
ả 

  

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ

 +
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-9

2
0
C

. 
  
D

A
N

H
 

  
V

Ậ
T

 T
H

Ự
C

 
  

  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(N
ā
m

ā
h

ā
ra

p
a
c
c
a

y
o

 

S
a

b
h

ā
g
a

) 
  
  

 

  
C

Â
U

  
S

IN
H

  
T

H
Ô

N
G

  
T

H
Ư

Ờ
N

G
 

  
có

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 H
. 

T.
 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
 B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
3

 D
an

h
 V

ật
 

  
T

h
ự

c 
h
iệ

p
  

 

1
2

1
 T

âm
 

  
3
 D

 V
 T

 

  
  

  
h
iệ

p
  

1
2
1
 T

âm
 

3
 D

an
h
 V

ật
 

  
 T

h
ự

c 
  

1
0
7
 T

âm
 (

- 
5
 

S
o
n
g
 T

h
ứ

c 
v
à 

 

4
 Q

u
ả 

V
ô
 S

ắc
) 

3
 D

an
h
 V

ật
 

  
  
T

h
ự

c 
h
iệ

p
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
 D

an
h

 V
ật

 

T
h
ự

c 
h
iệ

p
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
 D

an
h

 V
ật

 

T
h
ự

c 
h
iệ

p
 

5
2

 T
âm

 

  
  

 Q
u

ả 
 

3
 D

an
h

 V
ật

 T
h
ự

c 

h
iệ

p
 3

8
 T

âm
 Q

u
ả 

 (
- 

5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c 
v
à 

  
4

 Q
u

ả 
V

ô
 S

ắc
) 

 

 3
 D

an
h

 V
ật

 

  
 T

h
ự

c 
h
iệ

p
 

1
5

 T
âm

 

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
  

 

5
 U

ẩn
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
2

1
 T

âm
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
  

  
1

7
 S

ắc
 T

âm
  

  
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
2

1
 T

âm
  

  
5

2
 T

âm
 

  
  
  
 S

ở
  

  Ý
 V

ật
 

  
  
  

T
ái

 T
ụ

c 
  

  
  1
2
1
 T

âm
  

  
5
2
 T

âm
 

  
  

  
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ
c 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

   
  Ý

 V
ật

 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 5
2

 T
âm

 

  
  

 Q
u

ả 
  

 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
  

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
Ý

 V
ật

 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y

ên
 

5 
6 

7 
6 

6
 

7 
8

 
7

 
8

 

1
.D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

7
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

8
.C

 S
 B

ất
 T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

9
.D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

B
 T

 -
 B

 T
 

B
 T

 -
 V

 K
 

B
 T

 -
  B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

  
  
 T

 -
 T

 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
 -

 T
 

B
 T

 -
 B

 T
 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
 B

 T
 -

 V
ô
 K

ý
  

  
V

 K
  

- 
V

ô
 K

ý
  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3 
3 

3 
1

 
1 

1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
0

2
0
D

. 
  
  
D

A
N

H
 

  
  
V

Ậ
T

 T
H

Ự
C

 
  

  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

  
(N

ā
m

ā
h

ā
ra

 

P
a
c

c
a

y
o

 S
a
b

h
ā
g
a

) 
  

  

 H
Ữ

U
  
N

G
H

IỆ
P

 
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P
  

 (
S

a
 K

a
m

m
a

 S
a
b

h
ā

g
a

) 
  
có

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. 
T.

 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

  B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
. 

H
. T

. 
H

. T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
T

âm
 S

ở
 

T
ư

 h
ợ

p
 

1
2

1
 T

âm
 

T
âm

 S
ở

 

T
ư

 h
ợ

p
 

1
2

1
 T

âm
 

T
âm

 S
ở

 

T
ư

 h
ợ

p
 

1
2
1
 T

âm
 

T
âm

 S
ở

 T
ư

  

1
0
7
 T

âm
 (

- 
5
 

S
o
n
g
 T

h
ứ

c 
v
à 

 

4
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 

  
T

âm
 S

ở
 

  
T

ư
 h

ợ
p

 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

  
T

âm
 S

ở
 

  
T

ư
 h

ợ
p
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

  
 T

âm
 S

ở
 

  
 T

ư
 h

ợ
p

 

5
2

 Q
u

ả 

T
âm

 S
ở

 T
ư

 h
ợ

p
 

3
8

 T
âm

 Q
u

ả,
  

 (
- 

5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c 

v
à 

4
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 

T
âm

 S
ở

 T
ư

 

1
5

 T
âm

 

  
T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  
  

 

C
õ

i 
5

 U
ẩn

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
2

1
 T

âm
 

  
5

1
 T

. 
S

ở
 (

-T
ư

) 

  
1

7
 S

ắc
 T

âm
  

  
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
2

1
 T

âm
 

  
5

1
 T

âm
 

 S
ở

 (
-T

ư
) 

Ý
 V

ật
 T

. 
T

. 
  

  1
2
1
 T

âm
 

  
5
1
 T

âm
  

  

S
ở

 (
-T

ư
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 
  

  
  

5
2

 Q
u

ả,
 3

7
 

T
.

S
ở

 (
-T

ư
)

1
5

 S
ắc

 T
âm

2
0
 S

ắc
 T

. 
T

.

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

   
 (

-T
ư

) 
 Ý

 V
ật

 T
. 
T

. 
 

5
2

 T
âm

 

  
  

 Q
u

ả 
  

 

3
7
 T

âm
 S

ở
 

 (
-T

ư
) 

1
5

 S
ắc

 T
âm

  

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
Ý

 V
ật

 

  
  

  
T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y

ên
 

6 
7 

8 
7 

7 
8

 
9

 
8 

9
 

1
.D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.C

 S
 N

gh
iệ

p
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.
C

.S
. N

.

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

ất
 T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

1
0.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

B
 T

 -
 B

 T
 

B
 T

 -
 V

 K
 

B
 T

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

  
  
 T

 -
 T

 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
 -

 T
 

B
 T

 -
 B

 T
 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
B

 T
  
- 

 V
ô
 K

ý
  

  
V

 K
  

- 
 V

ô
 K

ý
  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
ô

 K
ý
 -

V
ô

 K
ý

 
V

 K
 -

 V
 K

 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3 
3 

3 
1 

1
 

1
 

1 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
1

2
0
E

. 
  
  

D
A

N
H

 

  
  
  
 V

Ậ
T

 T
H

Ự
C

 
  

  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

(N
ā
m

ā
h

ā
ra

 P
a

c
c

a
y
o

 

  
 S

a
b

h
ā
g
a

) 

  
H

Ữ
U

  
Q

U
Y

Ề
N

  
L

Ự
C

  
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
  H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

. 
H

. T
. 

H
. T

. Ư
. 

H
ữ

u
 B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
 1

2
1

 T
âm

 
1

2
1

 T
âm

 
1
2
1
 T

âm
 

1
0
7
 T

âm
 (

- 
5
 

S
o
n
g
 T

h
ứ

c 
v
à 

 

4
 Q

u
ả 

V
ô
 S

ắc
) 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

5
2

 T
âm

 

 Q
u

ả 

3
8

 T
âm

 Q
u

ả 

 (
- 

5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c 

v
à 

4
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 

1
5

 T
âm

 

  
 T

ái
 T

ụ
c 

  
 C

õ
i 

5
 U

ẩn
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  

5
2

 T
âm

 S
ở

  

  
1

7
 S

ắc
 T

âm
  

  
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

5
2

 T
âm

 S
ở

 

Ý
 V

ật
 T

. 
T

. 
  

    
5
2
 T

âm
 

  
S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 
  

  
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0
 S

ắc
 T

. 
T

. 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

   
  Ý

 V
ật

 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

  

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
 Ý

 V
ật

 

  
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y

ên
 

6 
7 

8 
7 

7 
8

 
9

 
8 

9
 

1
.D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.C

 S
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

ất
 T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

1
0.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

B
 T

 -
 B

 T
 

B
 T

 -
 V

 K
 

B
 T

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

  
  
 T

 -
 T

 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
 -

 T
 

B
 T

 -
 B

 T
 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
B

 T
  

- 
V

ô
 K

ý
  

  
V

 K
  

- 
 V

ô
 K

ý
  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3 
3 

3 
1 

1
 

1
 

1 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
2

2
0
F

. 
  
  
D

A
N

H
 

  
  
  
 V

Ậ
T

 T
H

Ự
C

 
  

  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(N
ā
m

ā
h

ā
ra

 P
a
c

c
a

y
o

 

S
a
b

h
ā
g
a

) 

 H
Ữ

U
  
T

R
Ư

Ở
N

G
  

Q
U

Y
Ề

N
 

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

 c
ó

 6
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
8

4
 T

âm
 Đ

ỗ
n

g 
Lự

c 
   

  H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g 

8
4

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

Lự
c 

   
  H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g 
8

4
 T

âm
 Đ

ỗ
n

g 
Lự

c 
   

  H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

  
  
 S

iê
u
 T

h
ế 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

  
  
 S

iê
u
 T

h
ế 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

  
  
 S

iê
u
 T

h
ế 

S
ở

 D
u

y
ên

 

5
1
 T

âm
 S

ở
 

  
  
 (

- 
H

o
ài

 N
g
h
i)

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

5
1
 T

âm
 S

ở
  
  
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
6
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
 

3
6
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
7

 
9

 
8

 
8

 
1

0
 

9
 

1
.D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

2
.C

âu
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.

3
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

4
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y

5
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.

6
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.

7
.C

 S
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

1
0.

C
 S

 B
ất

 T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
1.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 &
 V

ô
 K

ý
  

B
.
T

h
iệ

n
 -

  B
. 
T

h
iệ

n

B
.
T

h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý

B
 T

 -
  

B
 T

 &
 V

ô
 K

ý

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý

   
  T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
B

.T
h

iệ
n

 -
 B

. T
h

iệ
n

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý

  
  
 T

h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

 B
ất

 T
h
iệ

n
 -

  
V

ô
 K

ý
  

  
  

  
V

ô
 K

ý
 -

  
V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý 

 -
  V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý 
 -

  V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý
  

- 
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
3

2
1
.

C
Â

U
 S

IN
H

 Q
U

Y
Ề

N
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(S
a

h
a

jā
ti

n
d

ri
y
a
 G

h
a
ta

n
ā
) 

 P
H

Ầ
N

 T
Ồ

N
G

 Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
 8

 D
a

n
h

 Q
u

y
ền

: 
T

âm
 S

ở
 M

ạ
n

g
 Q

u
y
ền

, 
T

â
m

, 
T

h
ọ
, 
T

ín
 

  
C

ầ
n

, 
N

iệ
m

, 
N

h
ấ
t 

T
h

ố
n

g
 v

à
 T

rí
 Q

u
y
ề
n

 
  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 T
h
iệ

n
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 

2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Q
U

Y
Ề

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

  
  
3
 T

rư
ở

n
g
 (

- 
D

ụ
c)

 
8
4
 T

âm
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
  

5
1
 T

âm
 S

ở
 (

- 
H

o
ài

 N
g
h
i)

, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
 T

rư
ở

n
g
 T

h
iệ

n
 (

- 
D

ụ
c)

 
3
7
 T

h
iệ

n
  

3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
D

ụ
c)

 

2
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
  
  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

 N
 T

 T
 

  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 T
h
iệ

n
 

3
7
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
" 

" 
" 

" 

4
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

5
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

" 
" 

" 
" 

6
.

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c
T

h
ứ

c 
T

h
ự

c 
(1

2
1
 T

âm
) 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

. 
T

ái
 T

ụ
c 

  
  
  

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

7
.

Th
iề

n
 N

a
T

h
ọ
, 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g
 

1
1
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
 (

- 
5

 S
o
n
g
 T

h
ứ

c)
 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 

3
7
 T

h
ọ
 

3
7
 N

h
ất

 T
h

ố
n

g
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

8
.

Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

T
rí

, 
C

ần
, 
N

iệ
m

 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

, 
5
2
 T

âm
 S

ở
 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
  

  
  
 T

rí
, 
C

ần
, 
N

iệ
m

 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

9
.N

h
ân

 D
u

yê
n

T
rí

 
  
7
9
 T

âm
 T

am
 N

h
ân

, 
3
7
 T

âm
 S

ở
 

 1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

Tr
í 

3
3
 T

am
 N

h
ân

 T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

rí
) 

1
0

.H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 T
h
iệ

n
 

3
7
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
1

.T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g

" 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
 

" 
" 

1
2

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g
" 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

1
3

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 

  
 D

ị 
T

h
ụ
c 

Q
u

ả 

  
5
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

 1
5
 S

ắc
 T

âm
 Q

u
ả,

 2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
  

  
  
 C

ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
3

 
1

1
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
:

T
ái

 T
ụ
c 

- 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
4

2
1
A

. 
 C

Â
U

 S
IN

H
 

Q
U

Y
Ề

N
  

H
IỆ

P
  
L

Ự
C

 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 v

à
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 T
h
iệ

n
 

  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 T
h
iệ

n
 

 5
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 B
ất

 T
h
iệ

n
 (

- 
T

ín
, 
N

iệ
m

, 
T

rí
) 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 
2
7
 T

âm
 S

ở
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Q
U

Y
Ề

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

C
 S

 T
rư

ở
n

g
  
3
 T

rư
ở

n
g
 T

h
iệ

n
 

  
(-

 D
ụ
c)

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  
 T

h
iệ

n
 

 3
 T

rư
ở

n
g
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
7
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
2
 T

rư
ở

n
g

 

  
  
  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
6
 T

âm
 S

ở
 (

- 
2
 S

i)
 

2
.

C
 S

 D
u

yê
n

  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 

  
  
 T

h
iệ

n
 

" 
 8

 D
an

h
 Q

u
y
ền

 

  
  
T

h
iệ

n
 

3
7
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
5
  D

an
h
 Q

u
y
ền

 

  
  
  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

3
.

C
âu

 S
in

h
 Y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

4
.

C
 S

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
.

C
 S

 B
ất

 L
y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

6
.

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c
3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

" 
3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

7
.

Th
iề

n
 N

a
T

h
ọ
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
T

h
ọ
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

T
h

ọ
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

8
.

Đ
ồ

 Đ
ạo

T
rí

, 
C

ần
, 
N

iệ
m

 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
T

rí
, 
C

ần
, 
N

iệ
m

 

N
h
ất

 T
h
ố
n

g
 

" 
C

ần
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

9
.N

h
ân

 D
u

yê
n

T
rí

 
" 

T
rí

 
3
3
 T

âm
 T

h
iệ

n
 T

am
 N

h
ân

 

3
7
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
0

.H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
  
5
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
1

.T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g

" 
" 

1
2

.C
 S

 B
ất

 T
. Ư

n
g

8
 D

. 
Q

. 
T

h
iệ

n
 

1
7
 S

. 
T

. 
T

h
iệ

n
 

1
3

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
 L

 
1

0
 

9
 

1
0
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó

i 
th

eo
 C

õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
  
7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
  
7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 –
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ

:
N

g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
5

2
1
B

. 
C

Â
U

 S
IN

H
 Q

U
Y

Ề
N

 
  

 H
IỆ

P
 L

Ự
C

 

 (
S

a
h

a
jā

ti
n

d
ri

y
a
 G

h
a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý

 
B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 v
à

 V
ô

 K
ý

 
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
5
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
5
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 V
ô
 K

ý
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
  B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

 

2
7
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

2
0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  

C
Â

U
 S

IN
H

 Q
U

Y
Ề

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

1
0
 T

âm
 B

ất
 

  
  
 T

h
iệ

n
, 
C

ầ
n

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
0
 T

âm
 B

ất
 

  
  
 T

h
iệ

n
, 
C

ầ
n

 

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
3
 T

rư
ở

n
g
 V

ô
 K

ý
 

3
7
 T

âm
 T

rư
ở

n
g
 

  
  
 V

ô
 K

ý
 H

ữ
u
 N

h
ân

 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
.C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

  
5
 D

an
h
 

  
  
 Q

u
y
ền

 
  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

" 
  
5
 D

an
h
 Q

u
y
ền

  

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
8
  
D

an
h
 Q

u
y
ền

 

  
  
 V

ô
 K

ý
 

7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 

3
.C

âu
 S

in
h

  Y
" 

" 
" 

" 
" 

" 

4
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

6
.

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c
1
2
 T

âm
 B

ất
 

  
  
 T

h
iệ

n
 

" 
1
2
 T

âm
 B

ất
 

  
  
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
6

7
.

Th
iề

n
 N

a
T

h
ọ
 

 N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
T

h
ọ
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

Th
ọ

 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 

6
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý 

3
8

 T
âm

 S
ở

  
  (

- 
N

gũ
 S

o
n

g 
Th

ứ
c)

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ

c 
  

8
.

Đ
ồ

 Đ
ạo

C
ần

 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
C

ần
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

Tr
í, 

C
ần

, N
iệ

m
 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý 

H
ữ

u
 N

h
ân

 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  

9
.N

h
ân

 D
u

yê
n

Tr
í 

4
6

 T
âm

 V
ô

 K
ý 

Ta
m

 N
h

ân
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ

c 
  

1
0

.H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 
   

   
 V

ô
 K

ý 

7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

1
1

.T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g

" 
7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
2

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g
5
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 

  
  
  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

" 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 

1
3

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

" 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

9
 

8
 

1
3

 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
T

ái
 T

ụ
c 

- 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó

i 
th

eo
 C

õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
7

2
1
C

. 
  

 C
Â

U
 

S
IN

H
 Q

U
Y

Ề
N

 
T

Ấ
U

 H
Ợ

P

 (
S

a
h

a
jā

ti
n

d
ri

y
a
 

 S
a
b

h
ā
g
a

) 

 C
Â

U
  
S

IN
H

  
T

H
Ô

N
G

 T
H

Ư
Ờ

N
G

  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4 

C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. 
T.

 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

  B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
  H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
 B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
 8

 D
an

h
 Q

u
yề

n
  

 8
 D

an
h

 
  Q

u
yề

n
 

 8
 D

an
h

 
  Q

u
yề

n
 

 8
 D

an
h

 
 Q

u
yề

n
  

8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

  

  
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

   
8 

D
an

h
 

 Q
u

yề
n

 
D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả 

   
8 

D
an

h
 

 Q
u

yề
n

 
D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả 

8
 D

an
h

 Q
u

yề
n

  
   

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

  8
 D

an
h

  
   

  Q
u

yề
n

 
D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
2

1
 T

âm
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

  
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 

1
2

1
 T

âm
  

5
2

 T
âm

 S
ở

 

Ý
 V

ật
 T

. 
T

. 
  

  1
21

 T
âm

 
  5

2
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 
  

  
  

5
2

 T
âm

 Q
u

ả 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

   
  Ý

 V
ật

 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 5
2

 T
âm

 

  
  

 Q
u

ả 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 

  
  

 T
ụ

c 

Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ

c 

N
g
ũ

 U
ẩn

  
  

  
  

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
5

 
6

 
7

 
6

 
6

 
7

 
8

 
7

 
8

 
1

.C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

7
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

8
.C

 S
 B

ất
 T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

9
.D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

B
 T

 -
 B

 T
 

B
 T

 -
 V

 K
 

B
 T

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

  
  
 T

 -
 T

 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
 -

 T
 

B
 T

 -
 B

 T
 

  
V

 K
 -

 V
 K

 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
B

 T
  

- 
V

ô
 K

ý
  

  
V

 K
 -

 V
ô
 K

ý
  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3 
3 

3 
1 

1
 

1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
8

2
1
D

. 
  
C

Â
U

 

   
   

S
IN

H
 

  
  

 Q
U

Y
Ề

N
  

  
  

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

 H
Ữ

U
  
Đ

Ồ
  

Đ
Ạ

O
  

 T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă

n
g

 

D
u

y
ên

 

C
ần

, N
iệ

m
 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

Tr
í 

  4
 D

an
h

 
  Q

u
yề

n
 

  4
 D

an
h

 
  Q

u
yề

n
 

  4
 D

an
h

 
   

  Q
u

yề
n

  

  
4

 D
an

h
 

  
  

 Q
u
y
ền

 Q
u

ả 

  
  

 H
ữ

u
 N

h
ân

 

3
7

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 
N

h
ân

, 3
8

 T
. S

ở
 

Ý 
V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

4
 D

an
h

 
Q

u
yề

n
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

 

  4
 D

an
h

 
  Q

u
yề

n
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

 

4
 D

an
h

 
Q

u
yề

n
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u

 N
. 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
0

3
 T

âm
 

H
ữ

u
 N

h
ân

 

5
2

 T
âm

 S
ở

 
Ý

 V
ật

 T
. T

. 

1
0

3
 T

âm
 

H
ữ

u
 N

h
ân

 
5

2
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 
  

  
  

3
7

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 N
. 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ

c 

3
7

 T
âm

 Q
u

ả 

  
  

 H
ữ

u
 N

h
ân

 

3
8
 T

âm
 S

ở
  

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

3
7

 T
âm

 Q
u

ả 

  
  

  
H

ữ
u

 N
h

ân
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 

  
  

 T
ụ

c 
  

Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ

c 

H
ữ

u
 N

h
ân

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
6

 
7

 
8

 
7

 
7

 
8

 
9

 
8

 
9

 
1

.C
 S

 Q
u

yề
n

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.Đ

ồ
 Đ

ạo
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

. Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
0.

D
ị T

. 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

B
 T

 -
 B

 T
 

B
 T

 -
 V

 K
 

B
 T

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

  
 B

 T
 -

 B
 T

 

  
V

 K
 -

 V
 K

 

T
 -

 T
 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
B

 T
  

- 
V

ô
 K

ý
  

  
V

 K
 -

 V
ô
 K

ý
  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3 
3 

3 
1 

1 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-1
9

2
1
E

. 
  

C
Â

U
 

   
  S

IN
H

 

  
  

 Q
U

Y
Ề

N
  

  
  

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

 H
Ữ

U
  
T

H
IỀ

N
  

N
A

  
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

  B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
Th

ọ
 

 N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

Th
ọ

 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
T

h
ọ

 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
Th

ọ
 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

T
h
ọ
 

N
h

ất
 T

h
ố
n
g
 

Th
ọ

 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
Th

ọ
 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

Th
ọ

 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
Th

ọ
 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

S
ở

 D
u

y
ên

 

 1
1
1
 T

âm
 (

- 
5

 

  
  

  
  

S
o

n
g
 T

h
ứ

c)
 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

 1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
1

1
 T

âm
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

 Ý
 V

ật
 

 T
ái

 T
ụ

c 

1
1

1
 T

âm
 (

- 
5 

So
n

g 
Th

ứ
c)

 
5

2
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 
  

  
  

4
2

 T
âm

 Q
u

ả 
 

(-
 5

 S
o

n
g 

Th
ứ

c)
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ

c 

4
2

 T
âm

 Q
u

ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 Ý
 V

ật
 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

4
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 

  
  

 T
ụ

c 
  

Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ

c 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
6

 
7

 
8

 
7

 
7

 
8

 
9

 
8

 
9

 
1

.C
 S

 Q
u

yề
n

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.T

h
iề

n
 N

a
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
0.

D
ị T

. 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

B
 T

 -
 B

 T
 

B
 T

 -
 V

 K
 

B
 T

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

  
 B

 T
 -

 B
 T

 

  
V

 K
 -

 V
 K

 

T
 -

 T
 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
B

 T
  

- 
V

ô
 K

ý
  

  
V

 K
 -

 V
ô
 K

ý
  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3 
3 

3 
1 

1 
1

 
1 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
0

2
1
F

. 
  
C

Â
U

 

   
  S

IN
H

 

  
  

 Q
U

Y
Ề

N
  

  
  

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

 H
Ữ

U
  

T
H

IỀ
N

  
N

A
  
- 

 Đ
Ồ

  
Đ

Ạ
O

  
 T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4 

C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g 
N

h
ất

 T
h

ố
n
g
 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

N
h

ất
 T

h
ố

n
g 

S
ở

 D
u

y
ên

 

 1
0
2
 T

âm
 H

ữ
u

 N
h

ân
 

  
(-

 H
o

ài
 N

g
h

i)
 

  
5
0
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 (
- 

Đ
ịn

h
, 
H

o
ài

 N
g
h

i)
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
, 

2
0

 S
ắc

 T
 T

 

1
0

2
 T

âm
 

H
ữ

u
 N

h
ân

 

  
5

0
 T

âm
 S

ở
 

 Ý
 V

ật
 T

. T
. 

1
02

 T
âm

 
H

ữ
u

 N
h

ân
 

  5
0

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 
  

  
  

3
7

 T
âm

 Q
u

ả 
   

 H
ữ

u
 N

h
ân

 
3

7
 T

 S
 (

- 
Đ

ịn
h

) 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ

c 

3
7

 T
âm

 Q
u

ả 

 H
ữ

u
 N

h
ân

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 Ý
 V

ật
 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

3
7
 T

âm
 Q

u
ả 

 H
ữ

u
 N

h
ân

 

3
7
 T

âm
 S

ở
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

   
 Q

u
ả 

 H
ữ

u
 N

h
ân

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 

  
  

 T
ụ

c 
  

Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ

c 

H
ữ

u
 N

h
ân

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
7

 
8

 
9

 
8

 
8

 
9

 
1

0
 

9
 

1
0 

1
.C

 S
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.T

h
iề

n
 N

a
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

7
.Đ

ồ
 Đ

ạo
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
.

T.
Ư

.
T.

Ư
.

1
0.

C
 S

 B
 T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

1
1.

D
ị T

. 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

 T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

 T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

 B
 T

 -
 B

 T
 

 B
 T

 -
 V

 K
 

 B
 T

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

 B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
 K

 

 B
 T

  
- 

V
 K

  

  
V

 K
 -

 V
 K

  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3
 

3 
3 

1 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
1

2
1
G

. 
  
C

Â
U

 

   
  S

IN
H

 

  
  

 Q
U

Y
Ề

N
  

  
  

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

 H
Ữ

U
  
V

Ậ
T

  
T

H
Ự

C
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

  
có

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
1

21
 T

âm
 

1
21

 T
âm

 
1

21
 T

âm
 

1
07

 T
âm

  
(-

 5
 S

o
n

g 
Th

ứ
c 

và
 

4
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 
5
2

 T
âm

 Q
u

ả 
5

2
 T

âm
 Q

u
ả 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả 
3

8
 T

âm
 Q

u
ả 

(-
 5

 S
o

n
g 

Th
ứ

c 
và

 
4

 Q
u

ả 
V

ô
 S

ắc
) 

1
5

 T
âm

 
   

Tá
i T

ụ
c 

C
õ

i 5
 U

ẩn
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  
5
2

 T
âm

 S
ở

  

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
  

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

 Ý
 V

ật
 

  
T

ái
 T

ụ
c 

  5
2

 T
âm

 S
ở

 
 1

7
 S

ắc
 T

âm
  

 2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  

  
 3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

. 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 Ý
 V

ật
 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  

Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ

c 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
6

 
7

 
8

 
7

 
7

 
8

 
9

 
8

 
9

 
1

.C
 S

 Q
u

yề
n

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.D

. V
ật

 T
h

ự
c

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
.

T.
Ư

.
T.

Ư
.

9
.C

 S
 B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
0.

D
ị T

. 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

 T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

 T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

 B
 T

 -
 B

 T
 

 B
 T

 -
 V

 K
 

 B
 T

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

  
B

 T
 -

 B
 T

 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
 T

 -
 B

 T
 

 V
 K

 -
 V

K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
 K

 

  
B

 T
  

- 
V

 K
  

  
V

 K
 -

 V
 K

  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
2

2
1
 H

. 
  
  
 C

Â
U

 S
IN

H
 

 Q
U

Y
Ề

N
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  

(S
a

h
a

jā
ti

n
d

ri
y
a
 S

a
b

h
ā

g
a
) 

  
H

Ữ
U

  
T

R
Ư

Ở
N

G
  

V
Ậ

T
  

T
H

Ự
C

  
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P
  

  
có

 6
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
8

4
 T

âm
 Đ

ỗ
n

g 
Lự

c 
   

  H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g 

8
4

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

Lự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g 

8
4

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

Lự
c 

   
  H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g 
2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

  
  
 S

iê
u
 T

h
ế 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

  
  
 S

iê
u
 T

h
ế 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

  
  
 S

iê
u
 T

h
ế 

S
ở

 D
u

y
ên

 

5
1
 T

âm
 S

ở
 

  
  
 (

- 
H

o
ài

 N
g
h
i)

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

5
1
 T

âm
 S

ở
 

 (
- 

H
o
ài

 N
g
h
i)

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
6
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
 

3
6
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
7

 
9

 
8

 
8

 
1

0 
9

 

1
.C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

3
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

4
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

5
.

C
âu

 S
in

h
 Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

6
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

C
.S

. T
.

C
.S

. T
.

C
.S

. T
.

C
.S

. T
.

C
.S

. T
.

C
.S

. T
.

7
.D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

D
.V

. T
.

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

1
0.

C
 S

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

1
1.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 &
 V

 K
  

B
.
T

h
iệ

n
 -

  B
. 
T

h
iệ

n

B
.
T

h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý

B
. 
T

. 
- 

 B
. 
T

. 
&

 V
 K

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý

   
  T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
B

.T
h

iệ
n

 -
 B

. T
h

iệ
n

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý

  
  
 T

h
iệ

n
 -

  
V

ô
 K

ý
 

 B
ất

 T
h
iệ

n
 -

  
V

ô
 K

ý
  

  
  

  
V

ô
 K

ý
 -

  
V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý 

 -
  V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý 
 -

  V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý
  

- 
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
3

2
1

 I
. 

  
 C

Â
U

 S
IN

H
 

 Q
U

Y
Ề

N
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  

(S
a

h
a

jā
ti

n
d

ri
y
a
 S

a
b

h
ā

g
a
)

  
H

Ữ
U

  
T

R
Ư

Ở
N

G
  

Đ
Ồ

  
Đ

Ạ
O

 
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

 c
ó

 6
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
C

Ầ
N

 -
 T

R
Í 

C
Ầ

N
 -

 T
R

Í 
C

Ầ
N

 -
 T

R
Í 

C
Ầ

N
 -

 T
R

Í 
H

ợ
p

  

T
âm

 Q
u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế
 

C
Ầ

N
 -

 T
R

Í 
H

ợ
p

  
T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế
 

C
Ầ

N
 -

 T
R

Í 
H

ợ
p

  

T
âm

 Q
u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

8
4

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

L
ự

c 
   

   
H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g 
 

5
0

 T
âm

 S
ở

 (
- 

H
o

ài
 N

gh
i 

 v
à 

P
h

á
p

 Đ
an

g 
L

àm
 

   
   

T
rư

ở
n

g)
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

 8
4

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

L
ự

c 
   

   
H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g 
 

5
0

 T
âm

 S
ở

 (
- 

H
o

ài
 

   
   

N
gh

i 
v

à 
P

h
áp

 
Đ

an
g 

L
àm

 T
rư

ở
n

g)
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 P

h
áp

 
Đ

an
g 

L
àm

 T
rư

ở
n

g
 

2
0

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
7

 
9

 
8

 
8

 
1

0 
9

 

1
.C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

2
.C

âu
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.

3
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

4
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y

5
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

6
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

7
.Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

1
0.

C
 S

 B
ất

 T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
1.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 &

 V
 K

 

B
.
T

h
iệ

n
 -

  B
. 

T
h
iệ

n

B
.
T

h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý

B
. 
T

. 
- 

 B
. 
T

. 
&

 V
 K

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý

   
  T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
B

.T
h

iệ
n

 -
 B

. T
h

iệ
n

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý

  
 T

h
iệ

n
 -

  
V

ô
 K

ý
 

 B
ất

 T
h
iệ

n
 -

  
V

ô
 K

ý
 

  
  

  
V

ô
 K

ý
 -

  
V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý 

 -
  V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý 
 -

  V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý
  

- 
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
4

2
1
J
. 

  
C

Â
U

 

   
  S

IN
H

 

 Q
U

Y
Ề

N
  

  
  

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

 H
Ữ

U
  

N
H

Â
N

  
Đ

Ồ
  

Đ
Ạ

O
  

 
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 

S
ở

 D
u

y
ên

 

7
9
 T

âm
 T

am
  

  
  

 N
h

ân
 

3
7
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

7
9

 T
âm

 

T
am

 N
h

ân
 

3
7
 T

âm
 S

ở
 

   
   

Ý
 V

ật
 

  
  
 T

ái
 T

ụ
c 

7
9

 T
âm

 T
am

 
   

  N
h

ân
 

3
7

 T
âm

 S
ở

 
  (

- 
Tr

í)
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 T

ái
 

  
  

 T
ụ

c 

3
3

  T
âm

 Q
u

ả 
   

   
Ta

m
 N

h
ân

 
3

7
 T

âm
 S

ở
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

3
3
 Q

u
ả 

T
am

 

  
  

  
N

h
ân

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 Ý
 V

ật
 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

3
3

 Q
u

ả 
T

am
 

  
  

  
N

h
ân

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 (
- 

T
rí

) 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  

Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ

c 

T
am

 N
h

ân
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
7

 
8

 
9

 
8

 
8

 
9

 
1

0 
9

 
1

0 
1

.C
 S

 Q
u

yề
n

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

C
.S

. Q
.

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.Đ

ồ
 Đ

ạo
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

7
.N

h
ân

 D
u

yê
n

N
.D

.
N

.D
.

N
.D

.
N

.D
.

N
.D

.
N

.D
.

N
.D

.
N

.D
.

N
.D

.

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

1
0.

C
 S

 B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

1
1.

D
ị T

. 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

 T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

 T
h
iệ

n
 -

 T
 &

 V
 K

 

 V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

V
 K

 -
 V

K
 

T
h
iệ

n
 -

 V
 K

 

  
V

 K
 -

 V
 K

  
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
4

 
2

 
2

 
2

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
5

2
1
K

. 
  
 C

Â
U

 S
IN

H
 

  
Q

U
Y

Ề
N

 
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  

(S
a

h
a

jā
ti

n
d

ri
y
a
 S

a
b

h
ā

g
a
)

  
  

H
Ữ

U
  
T

R
Ư

Ở
N

G
  

N
H

Â
N

  
Đ

Ồ
  

Đ
Ạ

O
  

  
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P
  
 

 c
ó

 6
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 3
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 
TR

Í 

S
ở

 D
u

y
ên

 

6
6

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

L
ự

c 
  H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g 
   

   
T

am
 N

h
ân

 
3

7
 T

âm
 S

ở
  

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

 6
6

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

L
ự

c 
  H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g 
   

   
T

am
 N

h
ân

 
3

7
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
2

0
 Q

u
ả 

Si
êu

 T
h

ế 
3

5
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

rí
 )

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
  

2
0

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
8

 
1

0 
9

 
9

 
1

1 
1

0 
1

.C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

2
.C

âu
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.
C

.S
. T

.

3
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

4
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y

4
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

7
.Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 

8
.N

h
ân

 D
u

yê
n

N
.D

.
N

.D
.

N
.D

.
N

.D
.

N
.D

.
N

.D
.

9
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

1
0.

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

1
1.

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
2.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 &
 V

 K
  

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 

   
  T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
  V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

 T
h
iệ

n
 -

  
V

ô
 K

ý
 

  
  
V

ô
 K

ý
 -

  
V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý 

 -
  V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý 
 -

  V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý
  

- 
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
4

 
2

 
2

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
y

ề
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
6

2
2

.
T

IỀ
N

 S
IN

H
 Q

U
Y

Ề
N

  
  

  
  

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 

  
  

  
  
(P

u
re

jā
ti

n
d

ri
y

a
 

 P
a

c
c

a
y
o

 G
h

a
ta

n
ā

) 

H
IỆ

P
 L

Ự
C

  
 I

 

V
ô

 K
ý

 T
rợ

 V
ô

 K
ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
5

 S
ắc

 T
h

an
h

 T
ri

ệt
 T

ru
n

g
 T

h
ọ

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
5

 S
o
n

g
 T

h
ứ

c 

7
 T

âm
 S

ở
 

T
IỀ

N
 S

IN
H

 Q
U

Y
Ề

N
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 Y
5

 S
ắc

 T
h

an
h

 T
ri

ệt
 

T
ru

n
g

 T
h
ọ

5
 S

o
n
g

 T
h

ứ
c 

7
 T

âm
 S

ở

2
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

" 
" 

3
.

V
. 
T

. 
S

. 
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

" 
" 

4
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

5
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 B
ấ
t 

L
y

" 
" 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

5
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

:
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ

i:
N

g
ũ

 U
ẩn

 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g

ư
ờ

i:
4

 Đ
ạo

 -
 4

 Q
u

ả 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g

ũ
 +

 Ý
 

2
2

A
. 

T
IỀ

N
 S

IN
H

 Q
U

Y
Ề

N
 

  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

  
  

  
( 

P
u

re
jā

ti
n

d
ri

y
a

 

 P
a

c
c

a
y
o

 S
a

b
h

ā
g

a
) 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 I
 

L
IN

H
  

T
IN

H
 

T
Ấ

U
  

H
Ợ

P
 

(P
A

K
IṆ

Ṇ
A

K
A

 S
A

B
H

Ā
G

A
)

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
5

 S
ắc

 T
h

an
h

 T
ri

ệt
 

  
 T

ru
n

g
 T

h
ọ

  

S
ở

 D
u

y
ên

 
5

 S
o

n
g

 T
h

ứ
c 

7
 T

âm
 S

ở
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
6
 

1
.

T
iề

n
 S

in
h

 Q
u

y
ền

T
. 
S

. 
Q

. 

2
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 Y
V

.
T

. 
S

. 
Y

3
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

V
.
T

. 
S

.

4
.

V
. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

V
.
T

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

.

5
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

V
.
T

. 
S

. 
H

. 
H

.

6
.

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 B
ấ
t 

L
y

V
.
T

. 
S

. 
B

. 
L

.

V
ô

 K
ý

  
- 

 V
ô

 K
ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 S

ắ
c 

M
ạ

n
g

 Q
u

y
ề

n
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
7

2
3

.
S

Ắ
C

 M
Ạ

N
G

 Q
U

Y
Ề

N
  
  
  
  

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 

 (
R

ū
p

in
d

ri
y

a
 p

a
c
c
a

y
o

 
 G

h
a
ta

n
ā

) 
  

H
IỆ

P
 L

Ự
C

  
 I

 

V
ô

 K
ý

 T
rợ

 V
ô

 K
ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 M

ạn
g

 Q
u

y
ền

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 9

 h
o

ặc
 8

 đ
ồ
n
g

 b
ọ

n
 v

ớ
i 

D
u

y
ên

 

S
Ắ

C
 M

Ạ
N

G
 Q

U
Y

Ề
N

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
.
S

ắc
 M

ạn
g

 Q
u

y
ền

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
S

ắc
 M

ạn
g

 Q
u

y
ền

 
S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 9

 h
o
ặc

 8
 

đ
ồ
n
g
 b

ọ
n
 v

ớ
i 

D
u

y
ên

 

2
.
S

ắc
 M

ạn
g

 Q
u

y
ền

  
B

ất
 L

y
 

" 
" 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

2
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

:
 T

ái
 T

ụ
c 

- 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ

i:
N

h
ứ

t 
U

ẩn
 -

 N
g
ũ

 U
ẩn

 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g

ư
ờ

i:
4

 Đ
ạo

 -
 4

 Q
u

ả 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

L
ộ

 S
ắc

 

2
3

A
.  

S
Ắ

C
 M

Ạ
N

G
 Q

U
Y

Ề
N

 
  

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  

 (
R

ū
p

in
d

ri
y

a
 p

a
c
c

a
y
o

 
  
  
  
  
 S

a
b

h
ā
g
a
) 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
I 

H
ỗ

n
 h

ợ
p

 -
 T

Ấ
U

  
H

Ợ
P
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 M

ạn
g

 Q
u
y
ền

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 9

 h
o

ặc
 8

 

đ
ồ
n
g

 b
ọ

n
 v

ớ
i 

D
u

y
ên

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
3
 

1
.

S
ắc

 M
ạn

g
 Q

u
y
ền

D
u

y
ên

S
.
M

. 
Q

.

2
.

S
ắc

 M
ạn

g
 Q

u
y
ền

H
iệ

n
 H

ữ
u

S
.
M

. 
Q

. 
 H

iệ
n

 H
ữ

u

3
.

S
ắc

 M
ạn

g
 Q

u
y
ền

B
ất

 L
y

S
.
M

. 
Q

. 
 B

ất
 L

y

V
ô

 K
ý

  
- 

 V
ô

 K
ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
8

2
4
.

T
H

IỀ
N

 N
A

 D
U

Y
Ê

N
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(J
h

ā
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 G
h

a
ta

n
ā

) 
 P

H
Ầ

N
  

T
Ồ

N
G

  
Q

U
Á

T
 

C
Â

U
 #

 1
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
7
 C

h
i 

T
h

iề
n

: 
T

ầ
m

, 
T

ứ
, 
H

ỷ
 T

h
ọ

, 
Ư

u
 T

h
ọ

, 
H

ỷ
, 
X

ả
, 
N

h
ấ

t 
T

h
ố

n
g
 

h
ợ

p
 1

1
1

 T
â

m
 (

-N
g

ũ
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c)
 

  
6

 C
h
i 

T
h
iề

n
 T

h
iệ

n
 (

- 
Ư

u
 T

h
ọ

) 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

1
1

 T
âm

 (
-N

g
ũ

 S
o
n
g
 T

h
ứ

c)
, 
5

2
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

, 
2
0

 S
ắc

 N
g

h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

, 
3
8

 T
âm

 S
ở

 

T
H

IỀ
N

 N
A

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
7

 C
h

i T
h

iề
n

 
1
1
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

2
.

C
âu

 S
in

h
 Y

" 
" 

" 
" 

3
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

4
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

" 
" 

" 
" 

5
.

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
4
 C

h
i 

T
h
iề

n
: 

 H
ỷ
 T

h
ọ
, 
Ư

u
 T

h
ọ
 

  
 X

ả 
T

h
ọ
 v

à 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

3
 C

h
i 

T
h
iề

n
: 

H
ỷ
 T

h
ọ
, 

X
ả 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

6
.Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
2
 C

h
i 

T
h
iề

n
: 

T
ầm

, 
N

h
ất

 T
h

ố
n
g
 

1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 

  
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
 T

ầm
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

7
 C

h
i T

h
iề

n
 

1
1
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

" 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
" 

1
1
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
 

" 
" 

9
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
. Ư

n
g

" 
  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

1
0

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

 (
- 

Ư
u
 T

h
ọ
) 

  
4
2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
  

  
1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
 C

ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
0

 
8
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
:

T
ái

 T
ụ
c 

- 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
9

2
4
A

. 
 T

H
IỀ

N
 N

A
 D

U
Y

Ê
N

 
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

  
(J

h
ā
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 G
h

a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 v

à
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 -

 B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 T

h
iệ

n
 (

- 
Ư

u
 T

h
ọ
) 

  
6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 T

h
iệ

n
 (

- 
Ư

u
 T

h
ọ
) 

  
7
 C

h
i 

T
h
iề

n
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

T
H

IỀ
N

 N
A

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

1
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
6

 C
h

i T
h

iề
n

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

  6
 C

h
i T

h
iề

n
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
  

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

  7
 C

h
i T

h
iề

n
 

 B
ất

 T
h

iệ
n

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 
   

   
T

h
iệ

n
   

 
2

7
 T

âm
 S

ở
 

2
.

C
âu

 S
in

h
 Y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

3
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

" 
" 

4
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
.

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
3
 C

h
i 

T
h
iề

n
 T

h
iệ

n
 

" 
  
3
 C

h
i 

T
h
iề

n
 T

h
iệ

n
 

" 
  
4
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

" 

6
.Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
  
T

ầm
, 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
  
  
T

ầm
, 
N

h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
  
T

ầm
, 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  
7
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

" 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
" 

" 

9
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
. Ư

n
g

6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

1
0

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

7
 

6
 

8
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó

i 
th

eo
 C

õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
  
7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
  
7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
0

2
4
B

. 
 T

H
IỀ

N
 N

A
 D

U
Y

Ê
N

 
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(J
h

ā
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 G
h

a
ta

n
ā

) 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
  
B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 v
à
 V

ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

  
V

ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
7
 C

h
i 

T
h
iề

n
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

  
7
 C

h
i 

T
h
iề

n
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

  
6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 V

ô
 K

ý
 (

- 
Ư

u
 T

h
ọ
) 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

6
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 (

- 
N

g
ũ
 S

o
n
g
 T

h
ứ

c)
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

T
H

IỀ
N

 N
A

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
  7

 C
h

i T
h

iề
n

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

 7
 C

h
i T

h
iề

n
 

1
2

 B
ất

 T
h

iệ
n

 
2

7
 T

âm
 S

ở
  

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

 6
 C

h
i T

h
iề

n
 

 V
ô

 K
ý 

(-
 Ư

u
) 

6
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý

, 3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 N
gh

iệ
p

 T
ái

 T
ụ

c 

2
.

C
âu

 S
in

h
 Y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

3
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

" 
" 

4
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
.

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
4
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

" 
  
4

 C
h
i 

T
h
iề

n
 

" 

  
3

 C
h

i 
T

h
iề

n
: 

 H
ỷ
, 

X
ả 

  
  

 N
h

ất
 T

h
ố
n

g
 

" 

6
.Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
  
  
 T

ầm
 

  
  
 N

h
ất

 T
h
ố

n
g
 

" 
  

T
ầm

 

  
  

 N
h
ất

 T
h
ố
n
g
 

" 
  

  
 T

ầm
 

  
  

 N
h

ất
  T

h
ố

n
g
 

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý

 H
ữ

u
 N

h
ân

 
3

8
 T

âm
 S

ở
, 1

7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 S
ắc

 N
gh

iệ
p

 T
ái

 T
ụ

c 

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  6
 C

h
i T

h
iề

n
 

6
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
" 

6
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý

, 3
8

 T
âm

 S
ở

 

9
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
. Ư

n
g

  
7
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
" 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
2

0
 S

ắc
 N

gh
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

1
0

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

" 
4

2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
, 2

0
 S

ắc
 N

. T
ái

 T
ụ

c 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

7
 

6
 

1
0

 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
T

ái
 T

ụ
c 

- 
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

N
g
ũ

 U
ẩn

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
  

3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ

:
N

g
ũ

 +
 Ý

 
N

g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
1

2
4
C

. 
 T

H
IỀ

N
 

N
A

 D
U

Y
Ê

N
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 
(J

h
ā
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 

S
a

b
h

ā
g
a

) 

 C
Â

U
  
 S

IN
H

 
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 

5
 C

h
i 
T

h
iề

n
: 

T
ầ
m

, 
T

ứ
 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

T
ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

T
ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

T
ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

  
  
T

ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h

ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

T
ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

T
ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố

n
g

 

T
ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

T
ầ
m

, 
T

ứ
, 

H
ỷ
, 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
1
1
 T

â
m

 
  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
2
0
 S

 N
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
1
1
 T

â
m

 
 5

2
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  
 Ý

  
V

ậ
t 

  
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
1
1
 T

â
m

 
  
5
2
 T

â
m

 
  
  
  
 S

ở
 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

. 
N

g
h
iệ

p
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

4
2
 T

â
m

 Q
u
ả
  

3
8
 T

â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

 N
 T

á
i 
T

ụ
c
 

4
2
 T

â
m

 Q
u

ả
 

3
8
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  

Ý
 V

ậ
t 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

4
2
 T

â
m

 Q
u

ả
 

3
8
 T

â
m

 S
ở

 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
 N

. 
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

Ý
  
V

ậ
t 

T
á
i 
T

ụ
c
 

C
õ
i 
5
 U

ẩ
n

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
5

 
6

 
7

 
6

 
6

 
7

 
8

 
7

 
8

 

1
.T

h
iề

n
 N

a
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

7
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

8
.C

 S
 B

ất
 T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

9
.D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
.  

- 
V

ô
 K

ý 
B

. T
. -

  B
. T

. &
 V

 K
  

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

  B
. T

. -
  B

. T
. 

 V
  
K

 -
 V

  
K

 

Th
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
  V

  K
 -

  V
  K

 

T
h
iệ

n
 -

 V
 K

 

B
. 

T
. 

 -
 V

 K
 

 V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
2

2
4
D

. 
 T

H
IỀ

N
 

N
A

 D
U

Y
Ê

N
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 
(J

h
ā
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 

S
a

b
h

ā
g
a

) 

 H
Ữ

U
  

Q
U

Y
Ề

N
  

L
Ự

C
 

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 4
 C

ác
h

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
 

 5
 C

ác
h

 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
2
 C

h
i 
T

h
iề

n
: 

T
h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

T
h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h

ấ
t 
T

h
ố
n
g

 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố

n
g

 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 
T

h
ọ
 v

à
 

N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
11

 T
âm

 
  5

2
 T

âm
 S

ở
 

  1
7

 S
ắc

 T
âm

 
  2

0
 S

 N
 T

ái
 T

ụ
c 

1
11

 T
âm

 
  5

2
 T

âm
 S

ở
 

 Ý
  V

ật
 

  T
ái

 T
ụ

c 

1
11

 T
âm

 
  5

2
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

. 
N

g
h
iệ

p
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c

 

4
2
 T

â
m

 Q
u

ả
  

3
8
 T

â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

 N
 T

á
i 
T

ụ
c

 

4
2

 T
âm

 Q
u

ả 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

 Ý
 V

ật
 

   
  T

ái
 T

ụ
c 

4
2

 T
âm

 Q
u

ả 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
 N

. 
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c

 

Ý 
V

ật
 

Tá
i T

ụ
c 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
. 

6
 

7
 

8
 

7
 

7
 

8
 

9
 

8
 

9
 

1
.T

h
iề

n
 N

a
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.C

 S
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
0.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
. -

 V
ô

 K
ý 

B
. T

. -
  B

. T
. &

V
 K

 
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

Th
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
  V

  K
 -

 V
  K

 

T
h
iệ

n
 -

 V
 K

 

B
. 

T
. 

 -
 V

 K
 

  
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
3

2
4
E

. 
 T

H
IỀ

N
 

N
A

 D
U

Y
Ê

N
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 
(J

h
ā
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 

S
a

b
h

ā
g
a

) 

 H
Ữ

U
  
Đ

Ồ
  

Đ
Ạ

O
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
  
  
 2

 C
h
i 
T

h
iề

n
: 

  
  
  
 T

ầ
m

 v
à
 Đ

ịn
h

 
T

ầ
m

, 
Đ

ịn
h
 

T
ầ
m

, 
Đ

ịn
h
 

T
ầ
m

, 
Đ

ịn
h
 

Tầ
m

, Đ
ịn

h
 

Tầ
m

, Đ
ịn

h
 

Tầ
m

, Đ
ịn

h
 

Tầ
m

, Đ
ịn

h
 

Tầ
m

, Đ
ịn

h
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0
3
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
2
0
 S

 N
 T

á
i 
T

ụ
c

 

1
03

 T
âm

 
H

ữ
u

 N
h

ân
 

  5
2

 T
âm

 S
ở

 
Ý 

 V
ật

 T
. T

ụ
c 

1
03

 T
âm

 
H

ữ
u

 N
h

ân
 

  5
2

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

. 
N

g
h
iệ

p
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c

 

3
7
 T

â
m

 Q
u

ả
 

  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
3
8
 T

â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

 N
 T

á
i 
T

ụ
c

 

3
7

 T
âm

 Q
u

ả 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

 Ý
 V

ật
 

   
  T

ái
 T

ụ
c 

3
7

 T
âm

 Q
u

ả 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
 N

g
h

iệ
p

 
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c

 

Ý 
V

ật
 

Tá
i T

ụ
c 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
. 

6 
7 

8 
7 

7
 

8 
9 

8 
9 

1
.T

h
iề

n
 N

a
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
0.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
. -

 V
ô

 K
ý 

B
. T

. -
  B

. T
. &

V
 K

 
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
 -

 V
 K

 

B
. 

T
. 

 -
 V

 K
 

  
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
  T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
4

2
4
F

. 
 T

H
IỀ

N
 

  
  
N

A
 D

U
Y

Ê
N

 
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 
(J

h
ā
n

a
p

a
c

c
a

y
o

 

S
a

b
h

ā
g
a

) 

 H
Ữ

U
  

Q
U

Y
Ề

N
  
L

Ự
C

  
- 

 Đ
Ồ

  
Đ

Ạ
O

  
 T

Ấ
U

  
H

Ợ
P
  

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
ữ

u
 T

. Ư
. 

H
ữ

u
  B

ất
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

  H
. T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

. T
. 

H
. B

. T
. Ư

. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
  
  
  
 C

h
i 
T

h
iề

n
: 

  
  
  
T

â
m

 S
ở

 Đ
ịn

h
 

Tâ
m

 S
ở

 
Đ

ịn
h

 
Tâ

m
 S

ở
 

Đ
ịn

h
 

Tâ
m

 S
ở

 
Đ

ịn
h

 
Tâ

m
 S

ở
 

Đ
ịn

h
 

Tâ
m

 S
ở

 
Đ

ịn
h

 
Tâ

m
 S

ở
 

Đ
ịn

h
 

Tâ
m

 S
ở

 
Đ

ịn
h

 
Tâ

m
 S

ở
 

Đ
ịn

h
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0
2
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
  
5
0
 T

â
m

 S
ở

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
2
0
 S

 N
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
2
 T

â
m

  
H

ữ
u
 N

h
â

n
 

  
5
0
 T

â
m

S
ở

 
Ý

  
V

ậ
t 
T

. 
T

. 

1
0
2
 T

â
m

  
H

ữ
u
 N

h
â

n
 

  
5
0
 T

â
m

 
  
  
  
 S

ở
 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

. 
N

g
h
iệ

p
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 Q

u
ả

 H
ữ

u
 N

. 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

 N
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u

ả
 

3
7
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  

Ý
 V

ậ
t 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u

ả
 

3
7
 T

â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
 n

g
h
iệ

p
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

Ý
 V

ậ
t 

T
á
i 
T

ụ
c
 

(H
ữ

u
 N

h
â
n
) 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
7

 
8

 
9

 
8

 
8

 
9

 
1

0
 

9
 

1
0

 

1
.T

h
iề

n
 N

a
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.C

 S
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

7
.Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

8
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

9
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

1
0.

C
 S

 B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

1
1.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
. -

 V
ô

 K
ý 

B
. T

. -
  B

. T
. &

 V
 K

  
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
 -

 V
 K

 

B
. 

T
. 

 -
 V

 K
 

 V
  
K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
5

2
5
.

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 D

U
Y

Ê
N

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 
(M

a
g

g
a
p

a
c

c
a

y
o
 G

h
a

ta
n

ā
) 

 P
H

Ầ
N

  
T

Ồ
N

G
  

Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
9

 C
h

i 
Đ

ạ
o

: 
  
T

R
Í,

 C
Ầ

N
, 
T

Ầ
M

, 
N

IỆ
M

, 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 

N
G

Ă
N

 T
R

Ừ
 P

H
Ầ

N
 V

À
 T

À
 K

IẾ
N

 
 8

 C
h
i 

Đ
ạo

T
h

iệ
n

  
(-

 T
à 

K
iế

n
) 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

0
3

 T
âm

 H
ữ

u
 N

h
ân

, 
5

2
 T

âm
 S

ở
, 

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 H
ữ

u
 N

H
ân

, 
2
0

 S
ắc

 N
g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

 3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

 3
8

 T
âm

 S
ở

 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 D

U
Y

Ê
N

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
  
  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 

1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

8
 C

h
i 

Đ
ạo

 

T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

2
.

C
âu

 S
in

h
 Y

  
  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 
" 

" 
" 

3
.

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
  
  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 
" 

" 
" 

4
.

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y
  
  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 
" 

" 
" 

5
.

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n

T
R

Í 
C

Ầ
N

 
N

IỆ
M

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 

" 

T
R

Í 
C

Ầ
N

 
N

IỆ
M

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 

" 

6
.T

h
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
TẦ

M
 

N
H

Ấ
T 

T
H

Ố
N

G
 

" 
TẦ

M
 

   
   

  N
H

Ấ
T 

TH
Ố

N
G

 
" 

7
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

C
Ầ

N
 

TR
Í

  8
4
 T

âm
 Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
 

  
5
0
 T

âm
 S

ở
 (

- 
C

Ầ
N

, 
T

R
Í 

đ
an

g
 l

àm
 T

R
Ư

Ở
N

G
) 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

C
Ầ

N
 

TR
Í 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 S

ở
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
6

8
.

N
h

ân
 D

u
yê

n
TR

Í 

  
7
9
 T

âm
 T

am
 N

h
ân

 

  
3
7
 T

âm
 S

ở
 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

TR
Í 

3
3
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
  
 T

am
 N

h
ân

 

3
7
 T

âm
 S

ở
 

9
.

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 
1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

  
  
  
  
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

8
 C

h
i 

Đ
ạo

T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
0

.T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g

  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 
1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

8
 C

h
i 

Đ
ạo

T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
1

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 
  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
2

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

5
 C

h
i 

Đ
ạo

 T
ro

n
g

 T
âm

 Q
u

ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

(-
 T

à 
K

iế
n

, 
N

g
ăn

 T
rừ

 P
h

ần
) 

  
3
7
 T

âm
 Q

u
ả 

  
3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
1
5
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
2
 

1
0
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
:

T
ái

 T
ụ
c 

- 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
7

2
5
A

. 
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 D
U

Y
Ê

N
 

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 
(M

a
g

g
a
p

a
c

c
a

y
o
 G

h
a

ta
n

ā
) 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 v

à
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
8
 C

h
i 

Đ
ạo

 T
h
iệ

n
 

  
8
 C

h
i 

Đ
ạo

 T
h
iệ

n
  
(-

 T
à 

K
iế

n
) 

 4
 C

h
i 

Đ
ạo

 B
ất

 T
h
iệ

n
: 

T
Ầ

M
, 

 C
Ầ

N
 

 N
H

Ấ
T

 T
H

Ố
N

G
  

V
À

  
T

À
 K

IẾ
N

  

S
ở

 D
u

y
ên

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 
2
7
 T

âm
 S

ở
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 D

U
Y

Ê
N

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

1
.

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
  
8
 C

h
i 

Đ
ạo

 

  
  
 T

h
iệ

n
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
  8

 C
h
i 

Đ
ạo

 T
h
iệ

n
  

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
, 1

7
 S

ắc
 T

âm
 

  4
 C

h
i 

Đ
ạo

 
  B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

  
2

7
 T

âm
 S

ở
 

2
.

C
âu

 S
in

h
 Y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

3
.C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

" 
" 

" 
" 

4
.C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y

" 
" 

" 
" 

" 
" 

5
.

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
T

rí
, 
C

ần
, 
N

iệ
m

 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

T
rí

, 
C

ần
, 
N

iệ
m

 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
C

ần
 

N
h

ất
 T

h
ố
n

g
 

" 

6
.

Th
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
T

ầm
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

T
ầm

 

 N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
T

ầm
 

N
h

ất
 T

h
ố
n

g
 

" 

7
.

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

C
Ầ

N
, T

R
Í 

" 
C

Ầ
N

, T
R

Í 
3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

C
Ầ

N
 

1
0
 B

ất
 T

h
iệ

n
 2

 N
h

ân
 

2
5
 T

âm
 S

ở
 

8
.

N
h

ân
 D

u
yê

n
TR

Í 
" 

TR
Í 

3
8
 T

âm
 T

h
iệ

n
 T

am
 N

h
ân

 

3
7
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

9
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  
4

 C
h

i 
Đ

ạo
 

  
  

  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

  
2

7
 T

âm
 S

ở
 

1
0

.T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g

" 
" 

1
1

.C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g
8
 C

h
i 

Đ
ạo

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2

.D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

9
 

8
 

9
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó

i 
th

eo
 C

õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
  
7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
  
7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
8

2
5
B

. 
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
  B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 v
à
 V

ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
4
 C

h
i 

Đ
ạo

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
4
 C

h
i 

Đ
ạo

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

 8
 C

h
i 

Đ
ạo

 V
ô
 K

ý
  
(-

 T
à 

K
iế

n
)

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
  

B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 
2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

3
7
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

, 
1

7
 D

u
y
 T

ác
 H

ữ
u

 N
h

ân
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 V

ô
 K

ý
, 

2
0

 S
 N

 T
ái

 T
ụ
c 

v
ớ

i 
T

âm
 H

ữ
u

 N
h

ân
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 D

U
Y

Ê
N

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
.C

âu
 S

in
h

  
4

 C
h

i 
Đ

ạo
 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  4
 C

h
i 

Đ
ạo

 

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

  B
ất

 T
h

iệ
n

 
2

7
 T

âm
 S

ở
, 1

7
 S

ắc
 T

âm
 

  8
 C

h
i 

Đ
ạo

 V
ô

 K
ý 

   
 (

- 
T

à 
K

iế
n

) 
5

4
 V

ô
 K

ý
 H

ữ
u

 N
h

ân
, 3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 , 
 2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

2
.C

âu
 S

in
h

 Y
" 

" 
" 

" 
" 

" 

3
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
" 

" 
" 

" 
" 

" 

4
.C

 S
 B

ất
 L

y
" 

" 
" 

" 
" 

" 

5
.C

 S
 Q

u
yề

n
 C

ần
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
C

ần
 

N
h

ất
 T

h
ố
n

g
 

" 
T

rí
, 
C

ần
, 
N

iệ
m

 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

6
.T

h
iề

n
 N

a
T

ầm
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 
T

ầm
 

N
h

ất
 T

h
ố
n

g
 

" 
T

ầm
 

N
h
ất

 T
h

ố
n

g
 

" 

7
.C

 S
 T

rư
ở

n
g

C
Ầ

N
 

" 
C

Ầ
N

 
1
0
 B

ất
 T

h
iệ

n
 N

h
ị 

N
h

ân
 

2
5
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

C
Ầ

N
, T

R
Í 

2
0
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế,

 1
7
 D

u
y
 T

ác
 H

ữ
u
 

N
h
ân

, 
3
7

 T
âm

 S
ở

, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
  

8
.N

h
ân

 D
u

yê
n

TR
Í 

4
6

 T
âm

 V
ô

 K
ý 

Ta
m

 N
h

ân
  

3
7

 T
âm

 S
ở

, 1
7

 S
ắc

 T
âm

 , 
2

0 
Sắ

c 
Tá

i T
ụ

c 

9
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

8
 C

h
i 

Đ
ạo

 
5

4
 T

âm
 V

ô
 K

ý 
H

ữ
u

 N
h

ân
  

3
8

 T
âm

 S
ở

, Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

1
0.

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g
" 

5
4
 V

ô
 K

ý
 H

ữ
u
 N

h
ân

, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
1.

C
 S

 B
. T

. Ư
n

g
 4

 C
h
i 

Đ
ạo

 B
 T

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

" 
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

1
2.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

" 
3
7
 T

âm
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
L

 
8
 

7
 

1
2
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
T

ái
 T

ụ
c 

- 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
-

N
ó

i 
th

eo
 C

õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
  
3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ

:
N

g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-3
9

2
5

C
. Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(M
a

g
g

a
p

a
cc

a
y

o
 

   
   

 S
a

b
h

ā
g

a
)

 C
Â

U
  

S
IN

H
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
  H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

  B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
  H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  H

ỗ
 T

. 
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
  

  
9

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

 
9

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

9
 C

H
I 

Đ
Ạ

O
9

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

  
8

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

 

   
  (

- 
Tà

 K
iế

n
) 

8
 C

H
I 

Đ
Ạ

O
8

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

8
 C

H
I 

Đ
Ạ

O
5

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

  
(-

 T
à

 K
iế

n
 v

à
 

N
g

ă
n

 T
rừ

 P
h

ầ
n

) 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0
3
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
h
â

n
 

  
2
0
 S

ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
. 

  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  
 Ý

  
V

ậ
t 

  
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
. 
 

  
5
2
 T

â
m

 
  
  
  
 S

ở
 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u
ả
 

  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
3
8
 T

â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 Q

u
ả

 
H

.
N

h
â

n
3
8
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  

Ý
 V

ậ
t 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 Q

u
ả

 
H

.
N

h
â

n
3
8
 T

â
m

 S
ở

 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
H

.
N

h
â

n
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

Ý
 V

ậ
t 
T

á
i 
T

ụ
c
 

C
õ
i 
N

g
ũ
 U

ẩ
n

 
  
  
  
  
 v

ớ
i 
 

T
â
m

 T
a
m

 n
h
â
n

 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
. 

5
 

6
 

7
 

6
 

6
 

7
 

8
 

7
 

8
 

1
.Đ

ồ
 Đ

ạo
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

7
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

8
.C

 S
 B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

9
.D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.
D

.T
. Q

.

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
. -

 V
ô

 K
ý 

B
. T

. -
  B

. T
. &

V
 K

 
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
 -

  
V

 K
 

B
. 

T
. 

 -
  

V
 K

 

 V
 K

 -
  
V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-4
0

2
5

D
. Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(M
a

g
g

a
p

a
cc

a
y

o
 

   
   

 S
a

b
h

ā
g

a
)

 H
Ữ

U
  

Q
U

Y
Ề

N
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P

  
 c

ó
 9

 C
ác

h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
T

R
Í,

 C
Ầ

N
, 

N
IỆ

M
 

N
H

Ấ
T

 T
H

Ố
N

G
 

4
 C

H
I 

Đ
Ạ

O
4

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

4
 C

H
I 

Đ
Ạ

O
4

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

4
 C

H
I 

Đ
Ạ

O
4

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

4
 C

H
I 

Đ
Ạ

O
4

 C
H

I 
Đ

Ạ
O

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
h
â

n
 

  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

  
  
2
0
 S

ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
. 

  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  
 Ý

  
V

ậ
t 

  
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
. 
 

  
5
2
 T

â
m

 
  
  
  
 S

ở
 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u
ả
 

  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
3
8

 T
â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0

 S
ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u
ả
 

H
.
N

h
â

n
3
8
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  

Ý
 V

ậ
t 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 Q

u
ả

 
H

.
N

h
â

n
3
8
 T

â
m

 S
ở

 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
H

.
N

h
â

n
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

Ý
 V

ậ
t 
T

á
i 
T

ụ
c
 

 v
ớ

i 
T

â
m

  
 H

ữ
u
 n

h
â
n

 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
. 

6
 

7
 

8
 

7
 

7
 

8
 

9
 

8
 

9
 

1
.Đ

ồ
 Đ

ạo
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.C

 S
 Q

u
yề

n
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.
C

.S
. Q

.

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

ất
 T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

C
.S

. B
. T

. Ư
.

1
0.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
. -

 V
ô

 K
ý 

B
. T

. -
  B

. T
. &

V
 K

 
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

 T
 -

 T
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

B
. 

T
. 

 -
 V

ô
 K

ý
 

V
  
K

  
- 

V
ô
 K

ý
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

 
 Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-4
1

2
5

E
. Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(M
a

g
g

a
p

a
cc

a
y

o
 

   
   

 S
a

b
h

ā
g

a
)

 H
Ữ

U
  
 T

H
IỀ

N
  

 N
A

  
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

 c
ó

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

H
Ữ

U
 D

Ị T
H

Ụ
C

 
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
T

Ầ
M

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
T

Ầ
M

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

T
Ầ

M
 

N
H

Ấ
T

 T
H

Ố
N

G
T

Ầ
M

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

T
Ầ

M
 

N
H

Ấ
T

 T
H

Ố
N

G
T

Ầ
M

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

T
Ầ

M
 

N
H

Ấ
T

 T
H

Ố
N

G
T

Ầ
M

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

T
Ầ

M
 

N
H

Ấ
T

 T
H

Ố
N

G

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
h
â

n
 

  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

  
  
2
0
 S

ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
. 

  
5
2
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  
 Ý

  
V

ậ
t 

  
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
3
 T

â
m

 
  
  
  
 H

ữ
u

 N
. 
 

  
5
2
 T

â
m

 
  
  
  
 S

ở
 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u
ả
 

  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
3
8

 T
â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0

 S
ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u
ả
 

H
.
N

h
â

n
3
8
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  

Ý
 V

ậ
t 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 Q

u
ả

 
H

.
N

h
â

n
3
8
 T

â
m

 S
ở

 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
  
 Q

u
ả
 H

ữ
u

 
  
  
 N

h
â
n

 
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

Ý
 V

ậ
t 

T
á
i 
T

ụ
c
 

C
õ
i 
5
 U

ẩ
n

 
v
ớ

i 
T

â
m

 
H

ữ
u
 n

h
â
n

 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
. 

6
 

7
 

8
 

7
 

7
 

8
 

9
 

8
 

9
 

1
.Đ

ồ
 Đ

ạo
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

2
.C

âu
 S

in
h

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.
C

.S
.

C
.S

.

3
.C

âu
 S

in
h

 Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

C
.S

. Y
C

.S
. Y

4
.C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

C
.S

. H
. H

.
C

.S
. H

. H
.

5
.C

 S
 B

ất
 L

y
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

C
.S

. B
. L

.
C

.S
. B

. L
.

6
.T

h
iề

n
 N

a
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

7
.H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 
H

. T
. 

H
. T

. 

8
.T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g
T.

Ư
.

T.
Ư

.

9
.C

 S
 B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.
C

.S
. B

. T
. Ư

.

1
0.

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

D
.T

. Q
.

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
. -

 V
ô

 K
ý 

B
. T

. -
  B

. T
. &

V
 K

 
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

B
. 

T
. 

 -
 V

ô
 K

ý
 

V
  
K

  
- 

V
ô

 K
ý
  

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

V
 K

 -
 V

 K
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7

 
3

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-4

2
 

 
 

 

 2
5

F
. Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 
  

  
  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P
 

(M
a

g
g

a
p

a
cc

a
y

o
 

   
   

 S
a

b
h

ā
g

a
) 

  
  

  
  

  
  
  

  
H

Ữ
U

  
Q

U
Y

Ề
N

  
 -

  
 T

H
IỀ

N
  
  

  
 T

Ấ
U

  
H

Ợ
P
  
  

  
  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
có

 9
 C

ác
h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

  
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

.  
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

  
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

  
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

.  
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

.  
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
 N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 
N

H
Ấ

T
 T

H
Ố

N
G

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0
2
 T

â
m

 H
ữ

u
 N

. 
  
  
  
 N

g
o
à

i 
S

i 
 

  
  
  
 H

o
à
i 
N

g
h
i 

  
5
0
 T

â
m

 S
ở

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

  
  
2
0
 S

ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

1
0
2
 T

â
m

 H
. 

N
. 

  
  
  
 N

g
o
à

i 
S

i 
 

  
  
  
 H

o
à
i 
N

g
h
i 

  
5
0
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  
 Ý

  
V

ậ
t 

 
  
  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
  
  

 

1
0
2
 T

â
m

 H
. 

N
h
â
n
 N

g
o

à
i 

S
i 
H

o
à

i 
N

g
h
i 

  
5
0
 T

â
m

 S
ở

 
(-

 H
o
à
i 
N

g
h

i,
  
  

  
  
  
  

  
 

 N
h
ấ
t 
T

h
ố
n

g
) 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u

ả
  

  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
  

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 T

â
m

 Q
u

ả
 

  
  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
(-

 N
h
ấ
t 
T

h
ố
n
g
) 

  
  
  
 Ý

 V
ậ

t 
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
7
 Q

u
ả

 
  
H

ữ
u
 N

h
â
n

 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
  
 (

- 
N

h
ấ
t 

 
  
  
  
T

h
ố
n
g
) 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
  
  
 Q

u
ả
  

  
 H

ữ
u
 N

h
â
n

 
2
0
 S

ắ
c
  

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

Ý
 V

ậ
t 

 
T

á
i 
T

ụ
c
 

C
õ
i 
5
 U

ẩ
n

 
v
ớ

i 
T

â
m

 
Q

u
ả
 H

ữ
u
 

N
h
â
n

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
7 

8 
9 

8 
8 

9
 

1
0

 
9

 
1

0
 

1
. Đ

ồ
 Đ

ạo
 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 

2
. C

âu
 S

in
h

  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

3
. C

âu
 S

in
h

 Y
  

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

4
. C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 

5
. C

 S
 B

ất
 L

y 
 

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

. 
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  

6
. T

h
iề

n
 N

a 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

T.
 N

. 
T.

 N
. 

7
. C

 S
 Q

u
yề

n
 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

8
. H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

. T
.  

H
. T

. 
 

 
H

. T
.  

H
. T

.  
 

H
. T

. 

9
. T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
 

 
T.

 Ư
. 

 
 

 
T.

 Ư
. 

 
 

1
0.

 C
 S

 B
ất

 T
. Ư

. 
 

 
 

C
. S

. B
. T

. Ư
. 

 
 

 
C

. S
. B

. T
. Ư

. 
C

. S
. B

. T
. Ư

. 

1
1.

 D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

 
 

 
 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

 

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
Th

iệ
n

 -
 T

 &
 V

 K
   

B
. T

.  
- 

 B
. T

.  
B

. T
. -

 V
ô

 K
ý 

B
. T

. -
  B

. T
. &

V
 K

   
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

T
h
iệ

n
 -

T
h

iệ
n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 

 

T
h
iệ

n
 -

T
h
iệ

n
 

B
. T

.  
- 

 B
. T

. 
V

  
K

 -
 V

  
K

 
 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
B

. T
.  

  -
 V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý

 -
 V

ô
 K

ý 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 
V

 K
 -

 V
 K

 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7 

3 
3 

3 
1 

1
 

1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-4

3
 

 
 

 

  

2
5

G
. Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 D
U

Y
Ê

N
 

  
  

  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P
 

(M
a

g
g

a
p

a
cc

a
y

o
 S

a
b

h
ā

g
a

) 

  
  

  
  

  
  

H
Ữ

U
  
T

R
Ư

Ở
N

G
  

- 
 Q

U
Y

Ề
N

  
  

  
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
 c

ó
 6

 C
ác

h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
  3

 C
ác

h
 

 
H

Ữ
U

 D
Ị 

TH
Ụ

C
   

   
 3

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  B

ất
  

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

 B
ất

  
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
C

Ầ
N

, 
T

R
Í 

C
Ầ

N
, 

T
R

Í 
C

Ầ
N

, 
T

R
Í 

C
Ầ

N
, 

T
R

Í 
C

Ầ
N

, 
T

R
Í 

C
Ầ

N
, 

T
R

Í 

S
ở

 D
u

y
ên

 

8
4

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

L
ự

c 
 

   
   

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g 

  
5

0
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

8
4

 T
âm

 Đ
ỗ

n
g 

L
ự

c 
 

   
   

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g 

  
5

0
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
2

0
 Q

u
ả 

Si
êu

 T
h

ế 
3

5
 T

âm
 S

ở
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

  

2
0

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
7

 
9

 
8

 
8

 
1

0 
9

 
1

. Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
Đ

. Đ
.  

Đ
. Đ

.  
Đ

. Đ
.  

Đ
. Đ

.  
Đ

. Đ
.  

Đ
. Đ

.  

2
. C

âu
 S

in
h

  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  

3
. C

âu
 S

in
h

 y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

4
. C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 

5
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

6
.  

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

7
. C

âu
 S

in
h

  T
rư

ở
n

g 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 

8
. H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

. T
. 

 
 

H
. T

.  
 

9
. T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
 

T.
 Ư

. 
 

 
T.

 Ư
. 

 

1
0.

 C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g 
 

 
C

. S
. B

. T
. Ư

. 
 

 
C

. S
. B

. T
. Ư

. 

1
1.

 D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

 
 

 
D

. T
. Q

. 
D

. T
. Q

. 
D

. T
. Q

. 

 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 &
 V

ô
 K

ý
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

 T
 &

 V
 K

 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 

  
 T

h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

  
  
B

. 
T

. 
- 

B
. 

T
. 

 V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
T

h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
  

 V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

 
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

 
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7

 
3

 
3

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-4

4
 

 
 

 

   2
5

H
. Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 
  

  
  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P
 

(M
a

g
g

a
p

a
cc

a
y

o
 

   
   

 S
a

b
h

ā
g

a
) 

  
  

  
  

  
  
  

  
 H

Ữ
U

  
N

H
Â

N
  

 -
  

 Q
U

Y
Ề

N
  
  

  
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

có
 9

 C
ác

h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
4

 C
ác

h
 

 
H

Ữ
U

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
 5

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

  
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

.  
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

  
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

  
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

.  
H

ữ
u

 T
. Ư

. 
H

ữ
u

 B
ất

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

.  
H

. B
. T

. Ư
. 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
T

R
Í 

T
R

Í 
T

R
Í 

T
R

Í 
T

R
Í 

T
R

Í 
T

R
Í 

T
R

Í 
T

R
Í 

S
ở

 D
u

y
ên

 

  
7
9
 T

â
m

  
  
  
  
 T

a
m

 N
h
â
n
 

  
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
  
 (

- 
T

rí
) 

 
  
1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

  
  
2
0
 S

ắ
c
 T

á
i 
T

ụ
c
 

7
9
 T

â
m

  
  
  
 T

a
m

 N
h
â
n

 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
 Ý

 V
ậ

t 
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

 

7
9
 T

â
m

  
  
  
 T

a
m

 N
h
â
n

 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
 (

 -
 T

rí
) 

 

1
7
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
3

 T
â
m

 Q
u
ả
 

  
  
 T

a
m

 N
h
â
n

 
3
7

 T
â
m

 S
ở

 
1
5

 S
ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
3
 T

â
m

 Q
u
ả
 

  
  
 T

a
m

 N
h
â
n

 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
  
  
 Ý

 V
ậ

t 
 

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

3
3
  
Q

u
ả
  

  
  
  
T

a
m

 
  
  
  N

h
â

n
  

 
3
7
 T

â
m

 S
ở

 
 

1
5
 S

ắ
c
 T

â
m

 
2
0
 S

ắ
c
  

  
  
 T

á
i 
T

ụ
c
 

Ý
 V

ậ
t 

 
T

á
i 
T

ụ
c
 

v
ớ

i 
T

â
m

 
T

a
m

 n
h
â
n
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

. 
7 

8 
9

 
8 

8 
9

 
1

0
 

9
 

1
0

 

1
. Đ

ồ
 Đ

ạo
 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 
Đ

. Đ
. 

Đ
. Đ

. 

2
. C

âu
 S

in
h

  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

3
. C

âu
 S

in
h

 Y
  

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

4
. C

 S
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 

5
. C

 S
 B

ất
 L

y 
 

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

. 
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  

6
. C

 S
 Q

u
yề

n
 

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

C
. S

. Q
.  

7
. N

h
ân

 D
u

yê
n

 
N

. D
. 

N
. D

. 
N

. D
. 

N
. D

. 
N

. D
. 

N
. D

. 
N

. D
. 

N
. D

. 
N

. D
. 

8
. H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

. T
.  

H
. T

. 
 

 
H

. T
.  

H
. T

.  
 

H
. T

. 

9
. T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
 

 
T.

 Ư
. 

 
 

 
T.

 Ư
. 

 
 

1
0.

 C
 S

 B
. T

. Ư
. 

 
 

 
C

. S
. B

. T
. Ư

. 
 

 
 

C
. S

. B
. T

. Ư
. 

C
. S

. B
. T

. Ư
. 

1
1.

 D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

 
 

 
 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

D
. T

. Q
. 

 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
 -

 T
 &

 V
ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

V
 K

 -
 V

 K
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

V
 K

 -
 V

 K
 

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý-
V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý-
V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý-
V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý-
V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý-
V

ô
 K

ý 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
4

 
2

 
2

 
2

 
1

 
1

 
1

 
1

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
V

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
Đ

ồ
 Đ

ạ
o

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-4

5
 

 
 

 

   

2
5

K
. Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 D
U

Y
Ê

N
 

  
  

  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P
 

  
(M

a
g

g
a

p
a

cc
a

y
o

 S
a

b
h

ā
g

a
) 

  
 H

Ữ
U

 N
H

Â
N

  
- 

 T
R

Ư
Ở

N
G

  
- 

 Q
U

Y
Ề

N
  

T
Ấ

U
  
H

Ợ
P
  

  
  

  
  

  
  
  

  
 c

ó
 6

 C
ác

h
 

V
Ô

 D
Ị T

H
Ụ

C
   

   
  3

 C
ác

h
 

 
H

Ữ
U

 D
Ị 

TH
Ụ

C
   

   
  3

 C
ác

h
 

B
iế

n
 H

àn
h

 
H

ữ
u

 H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

H
ữ

u
  B

ất
  

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
B

iế
n

 H
àn

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
H

ữ
u

 B
ất

  
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
T

R
Í 

T
R

Í 
T

R
Í 

T
R

Í 
T

R
Í 

T
R

Í 

S
ở

 D
u

y
ên

 

6
6

 T
âm

 T
am

 N
h

ân
 

3
7

 T
âm

 S
ở

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

6
6

 T
âm

 T
am

 N
h

ân
 

3
7

 T
âm

 S
ở

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
  

2
0

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
8

 
1

0 
9

 
9

 
1

1 
1

0 
1

. Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
Đ

. Đ
.  

Đ
. Đ

.  
Đ

. Đ
.  

Đ
. Đ

.  
Đ

. Đ
.  

Đ
. Đ

.  

2
. C

âu
 S

in
h

  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  
C

. S
.  

C
. S

.  

3
. C

âu
 S

in
h

 y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

C
. S

. Y
 

4
. C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 
C

. S
. H

. H
. 

C
. S

. H
. H

. 

5
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

C
. S

. B
. L

.  
C

. S
. B

. L
.  

6
.  

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

C
. S

. Q
. 

7
. C

âu
 S

in
h

  T
rư

ở
n

g 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 
C

. S
. T

. 

8
. N

h
ân

 D
u

yê
n

 
N

. D
. 

N
. D

. 
N

. D
. 

N
. D

. 
N

. D
. 

N
. D

. 

9
. H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

. T
. 

 
 

H
. T

.  
 

1
0.

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

 
T.

 Ư
. 

 
 

T.
 Ư

. 
 

1
1.

 C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g 
 

 
C

. S
. B

. T
. Ư

. 
 

 
C

. S
. B

. T
. Ư

. 

1
2.

 D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

 
 

 
D

. T
. Q

. 
D

. T
. Q

. 
D

. T
. Q

. 

 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 &
 V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 
 

  
T

h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

 
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

 
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
4

 
2

 
2

 
1

 
1

 
1

 








