


 MAHĀPAṬṬHĀNA 

 & 

    MAHĀPAṬṬHĀNASĀDHIPPĀYASARŪPAṬṬHANISSAYA 

  By SADDHAMMA JOTIKA 

        Volume II (Paccaya 4,5,6,7 & 8) 

Translated into Vietnamese and revised edition 

       By Bhikkhu PASĀDO 

 Copyright © 2013 by Bhikkhu PASĀDO 

    All rights reserved. 

    ISBN 978-1-4675-7493-8 

  September 2013. 

 Published by Library of CATUDISA SANGHA VIHĀRA 

  5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712 

  Printed by Focus Digital Publishing, 

        Annandale, VA 22003, USA. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       1   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

MỤC LỤC 
 

 

 

LỜI MỞ ĐẦU  ..........................................................................................................................................................   4 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH  ........................................................................   8 

BUDDHAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT   ....................................................................................................   10 

DHAMMAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP  ....................................................................................................  10  

SANGHAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG  ......................................................................................................  11 

ÀCARIYAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ   ...............................................................................................  12 

PATINNÀKÀRA – LỜI THỆ NGUYỆN ..............................................................................................................  12 

PATTHANAKÀRA  –  LỜI SỞ NGUYỆN   .........................................................................................................  13 

NIGAMAGÀTHÀ  –  BÀI KỆ TÓM TẮT  ...........................................................................................................  14 

 

DUYÊN THỨ TƯ:   ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN   ..............................................  15 

 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  ................................................................................................................... 15 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP  ..........................................................................................  18 

 3 VÔ GIÁN LINH TINH HIỆP LỰC  –  ANANTARAPAKINNAKAGHATANÀ  ..................................  27 

 LỜI GIẢI THÍCH   .........................................................................................................................................  28 

 CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ VÔ GIÁN DUYÊN   ........................................................................................ 30 

 PHÂN TÍCH VÔ GIÁN DUYÊN THEO TRẠNG THÁI,   

             GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC ............................................................................................  31 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA VÔ GIÁN DUYÊN  ..................................................................  32 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ)  VÀ  

                   CHI PHÁP TRONG VÔ GIÁN DUYÊN  ..........................................................................................  32 

o  (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ...........................................................................................  32 

o  (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   ................................................................................  42 

o  (C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ  ......................................................................................  46 

 ANANTARAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA –  

          PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VÔ GIÁN DUYÊN   .............................................................................  58 

 ANANTARAPACCAYASABHÀGA  –  VÔ GIÁN DUYÊN TẤU HỢP  ...................................................  58 

 

        DUYÊN THỨ NĂM:  SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN .......................  60 

 TRÌNH BÀY PÀLÌ TRONG GIAI ĐOẠN XIỂN MINH ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN  ...............................  60 

 SAMANANTARAPACCAYANIDDESA –  ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN XIỂN MINH   .............................  63 

 CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN   ............................................................................  64 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ)  VÀ  

                  CHI PHÁP TRONG ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN   .............................................................................  67 

o (A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN  ……………………………………………………… .........  67 

o (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .................................................................................  69 

o (C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ......................................................................................  69 

 SAMANANTARAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA –  

       PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN   ................................................................  71 

 SAMANANTARAPACCAYASABHÀGA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN TẤU HỢP   ..............................  71 

 

DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN  ............................................  72 

 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH   .................................................................................................................  73 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   .........................................................................................  74 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       2   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 LỜI GIẢI THÍCH   .........................................................................................................................................  77 

 CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ CÂU SANH DUYÊN   ....................................................................................  78 

   GIẢI THÍCH TÓM TẮT CÂU SANH DUYÊN  ..........................................................................................  79 

 PHÂN TÍCH CÂU SANH DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

              GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   ..........................................................................................  80 

 TÓM LƯỢC HAI LOẠI NỘI DUNG CỦA CÂU SANH DUYÊN   ............................................................  80 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ)  

            VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH DUYÊN  ................................................................................  81    

o (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ..........................................................................................  82 

o (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   ...............................................................................  85 

o (C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ....................................................................................  89 

o (D) KUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU THIỆN – VÔ KÝ   ....................................................  101 

o (E) AKUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ   ........................................  103 

 SAHAJÀTAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA  – 

           PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH DUYÊN ..........................................................................  105 

 SAHAJÀTAPACCAYASABHÀGA  –  CÂU SANH DUYÊN TẤU HỢP   ..............................................  106 

 

DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN  ..................................  107 

 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH   ................................................................................................................ 107 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   .......................................................................................  107 

 LỜI GIẢI THÍCH   .......................................................................................................................................  110 

 CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ HỔ TƯƠNG DUYÊN   ................................................................................  110 

 TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA HỔ TƯƠNG DUYÊN   ..........................................................  113 

 PHÂN TÍCH HỔ TƯƠNG DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

            GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC  .........................................................................................  115 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA) 

                   VÀ CHI PHÁP TRONG HỔ TƯƠNG DUYÊN   ............................................................................  115 

o (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ........................................................................................  115 

o (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .............................................................................  117 

o (C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ  ...................................................................................  118 

 ANNAMANNAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA – 

    PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở HỔ TƯƠNG DUYÊN   ....................................................................... 125 

 ANNAMANNAPACCAYASABHÀGA – HỔ TƯƠNG DUYÊN TẤU HỢP  ........................................... 125 

 

DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN   .....................................................  126 

 DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  ................................................................................................................. 126 

 PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   ........................................................................................ 128 

   LỜI GIẢI THÍCH   .......................................................................................................................................  131 

 CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ Y CHỈ DUYÊN  ............................................................................................. 138 

 GIẢI THÍCH TÓM TẮT Y CHỈ DUYÊN   .................................................................................................  139 

           (1)   CÂU SANH Y DUYÊN  (SAHAJÀTANISSAYAPACCAYA)  ..............................................  142 

          (2)   VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN  (VATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYA)  ....................  142 

          (3)   VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN 

                  (VATTHÀRAMMANAPUREJÀTANISSAYAPACCAYA)   ................................................  146 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA)  

                             VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH Y DUYÊN  .........................................................................  149 

o (A)  KUSALAPADA – CÂU THIỆN   ........................................................................................  149 

o (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN   .............................................................................  153  

o (C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ ....................................................................................  157 

o (D) KUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU THIỆN – VÔ KÝ ......................................................  169 

o (E) AKUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ  .........................................  171 

- SAHAJÀTANISSAYAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA –  

             PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH Y DUYÊN   ..................................................................  173 

- SAHAJÀTANISSAYAPACCAYASABHÀGA  –  CÂU SANH Y DUYÊN TẤU HỢP  ....................  174 

 PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA)  

                 VÀ CHI PHÁP TRONG VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN   ...............................................................  174 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       3   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

- VATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYA SUDDHASANKHAYÀVÀRA – 

              PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN   ........................................................  182 

- VATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYASABHÀGA  – 

                             VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN TẤU HỢP   .......................................................................................  183 

 PHÂN TÍCH HỖN HỢP PHẦN PÀLÌ Ở GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 

            CỦA Y CHỈ DUYÊN (PANHÀVÀRAVIBHANGAMISSAKA)   .................................................  183 

-  SAHAJÀTANISSAYAVATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYA SUDDHASANKHAYÀVÀRA –     

                             PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH Y - VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN   .............................  189 

-  AHAJÀTANISSAYAVATTHUPUREJÀTANISSAYA  PACCAYASABHÀGA –  

                             CÂU SANH Y - VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN TẤU HỢP   ...........................................................  190 

   PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA) 

                             VÀ CHI PHÁP TRONG VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN ....................................................  191 

-  VATTHÀRAMMANAPUREJÀTANISSAYAPACCAYA  SUDDHASANKHAYÀVÀRA – 

             PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN   ............................................  198 

-  VATTHÀRAMMANAPUREJÀTANISSAYA  PACCAYASABHÀGA –  

             VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN TẤU HỢP  ..........................................................................   198 

 

         PHƯƠNG DANH THÍ CHỦ CÚNG DƯỜNG   .................................................................................................  200 

KINH SÁCH ĐÃ ĐƯỢC IN ẤN VÀ PHÁT HÀNH   ........................................................................................  202 

KINH SÁCH SẮP ĐƯỢC IN ẤN VÀ SẼ PHÁT HÀNH   .................................................................................  202 

 

        PHẦN BẢN ĐỒ  (GỒM 20 TRANG)   ..................................................................   A-1  –  A-20  
 

 

  

 

----------------00000---------------- 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       4   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

LỜI  MỞ  ĐẦU 

 

TẠNG  VÔ TỶ PHÁP (ABHIDHAMMA PITAKA)  gồm có bảy bộ: 
 

(1)  Dhammasanganì – Pháp Tụ,  

(2)  Vibhanga  –  Phân Tích,  

(3)  Dhàtukathà – Nguyên Chất Ngữ,  

(4)  Puggalapannati  –  Nhân Chế Định,  

(5)  Kathàvatthu – Ngữ Tông,  

(6)  Yamaka – Song  Đối,   

(7)  Patthàna – Phát Thú.  
 

Theo phần chú giải cho thấy, tất cả bảy bộ này quả thật, đều là nơi tiến hành của Bậc 

Toàn Giác, tuy nhiên từ bộ thứ nhất đến bộ thứ sáu, cho dù, quả thực là chỗ tiến hành của 

Bậc Toàn Giác, nhưng tất cả sáu bộ này vẫn chưa hội đủ năng lực đối với Bậc Toàn Giác; 

có ý nghĩa là vẫn chưa rộng lớn thâm sâu đối với Trí Tuệ của Bậc Toàn Giác.  

Do đó, trong thời gian Đức Chánh Đẳng Giác quán xét ở sáu bộ đầu thì Ngài tiến 

hành quán xét một cách thông thường, tiếp đến quán xét bộ thứ bảy là bộ Đại Phát Thú 

này thì hào quang sáu loại (sắc) phún tủa từ kim thân Đức Phật ra ngoài.  

Là như vậy, vì bộ Đại Phát Thú này là một bộ kinh rộng lớn, có nội dung thâm sâu 

hơn tất cả bộ kinh mà Đức Phật đã quán xét qua, và là bộ kinh duy nhất thích đáng đối 

với Bậc Trí Toàn Giác vì vừa thích hợp với trí tuệ rộng lớn thâm sâu.  

Do đó, ngay khi Đức Phật đang quán xét nơi đó, làm khởi sanh sự phỉ lạc suốt trọn 

thời gian trú vào Pháp Vị (dhammarasa), ví như kình ngư có tên gọi là Timirapingala ở 

trong đại dương sâu thẳm 84,000 do tuần thường có sự vui mừng thích ý một cách mát 

mẻ trong việc được bơi lội tung hoành ngang dọc trong đại dương, dường như thế nào, thì 

Bậc Toàn Giác cũng thường có sự phỉ lạc thỏa thích trong việc quán xét một cách rộng 

lớn thâm sâu, cực nan kiến (gambhìra) của kinh Đại Phát Thú này vậy. 

Một tia sáng xanh phún tủa lan tỏa ra từ râu, tóc và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.   

Một tia sáng vàng phún tủa lan tỏa ra từ sắc da và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.   Một 

tia sáng đỏ phún tủa lan tỏa ra từ máu thịt và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.  Một tia 

sáng trắng phún tủa lan tỏa ra từ xương cốt, răng và từ nơi cả hai con mắt của Ngài.  Một 

tia sáng màu da cam và ánh hào quang sáng rực rỡ lan tỏa ra khắp mọi nơi từ kim thân 

của Ngài. 

Cả sáu loại tia sáng này lan tỏa ra tiếp chạm Đại Địa dầy dặc 240,000 do tuần, ví như 

thỏi vàng trong núi được phủi sạch hết bụi trần.  Và tia sáng này xuyên qua lòng đất đến  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       5   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

tiếp chạm thủy quyển ở dưới lòng đất dầy đặc 840,000 do tuần, ví như vàng nóng chảy ra 

trong khuôn.  

Rồi xuyên qua nước đến tiếp chạm với khí quyển dầy đặc 960,000 do tuần, ví như 

vàng ở trong núi được chất thành đống.  

Rồi xuyên qua gió đến tiếp chạm khí quyển trong phần phía dưới lòng đất 

(ajjhatàkàsa). 

Còn tia sáng ở phần trên chiếu tỏa lên đến các tầng Thiên Giới, từ Cõi Tứ Đại Thiên 

Vương, xuyên qua đến Đao Lợi Thiên, Dạ Ma, Đâu Xuất Đà, Hóa Lạc Thiên, Tha Hóa 

Tự Tại Thiên, cho đến chín tầng Phạm Thiên Giới, thấu suốt Quãng Quả Thiên 

(Vehapphalà), Ngũ Tịnh Cư Thiên, cả bốn tầng Vô Sắc Phạm Thiên Giới.  

Tia sáng xuyên qua cả bốn Vô Sắc Phạm Thiên Giới đi đến tiếp chạm khí quyển bên 

trong Tam Giới.  

Tia sáng hào quang của Đức Phật tỏa khắp mọi nơi, vô cùng tận, bao trùm khắp cả 

thế gian.  

Tia sáng này, chẳng phải được thành tựu do việc cầu nguyện, cũng chẳng phải được 

thành tựu do tiến tu bất cứ thể loại nào, mà phát sanh do bởi quán chiếu Pháp ở phần vi 

tế, thậm thâm vi diệu, quảng bác.  

Chính do nhân này, máu huyết của Ngài trở nên tinh khiết, kim thân thanh tịnh, sắc 

da trong suốt, ánh sắc hào quang có Tâm làm xuất sinh xứ được hiện hữu một cách kiên 

định khắp mọi nơi theo một đường kính 80 hắc tay. 

Do đó, từ ngữ Phát Thú trong bộ kinh thứ bảy này mới có nội dung khác biệt với từ 

ngữ Phát Thú trong phần Satipatthàna – Niệm Phát Thú (trong Chương thứ Bảy, nhóm 

Bodhipakkhiyadhamma – Giác Chi Pháp).    

Bộ Kinh Đại Phát Thú có nội dung kỳ diệu đặc thù hơn cả sáu bộ trong Tạng Vô Tỷ 

Pháp, trình bày mối tương quan nối tiếp nhau giữa sáu nhóm Pháp: 
 

(1) Lục Phát Thú (6 Patthàna), 

(2) Tứ Phần Pháp (4 Dhammanaya), 

(3) Thất Giai Đoạn (7 Mahàvàra), 

(4) Nhị Thập Tứ Duyên (24 Duyên), 

(5) Nhị Giai Đoạn Chỉ Số,  

(6) Tứ Duyên Phần (4 Paccayanaya) 
 

hiện hành dưới dạng vấn đề (hỏi và đáp xuyên suốt), bao hàm nội dung vô cùng thậm 

thâm thù thắng. 

Trong bộ Kinh này, được kết hợp hai bộ Chú Giải lớn, “Đại Phát Thú” (Mahà 

Patthàna) và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú” 

 (Mahàpatthànasàdhippàyasarùpatthanissaya), vào thành một bộ Chú Giải với nội dung  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       6   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đầy đủ súc tích, nhằm đem lại lợi ích với tất cả Học Giả hiền triết có Tâm hoan hỷ duyệt 

ý tầm cầu Giáo Pháp cao siêu, thù thắng trong Kho Tàng Pháp Bảo. 

Qua Tập I của Bộ Chú Giải Đại Phát Thú và Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại 

Phát Thú, đã được phát hành vào Phật Lịch 2556, Dương Lịch 2012, có sự chứa đựng của 

ba Duyên, là Nhân Duyên, Cảnh Duyên và Trưởng Duyên.  Tiếp nối theo Tập I, là Tập 

II có sự chứa đựng với năm Duyên, gồm có Vô Gián Duyên, Đẳng Vô Gián Duyên, Câu 

Sanh Duyên, Hổ Tương Duyên và Y Chỉ Duyên. 
 

Với tài trí bất khả tỷ giảo của Ngài Đại Trưởng Lão SADDHAMMA JOTIKA đã 

hình thành trí tuệ sắc bén, soạn tác cả hai bộ Kinh này, luôn cả toàn bộ Tạng Vô Tỷ Pháp 

vô cùng quý báu.  Tất cả Nhân Thiên kính cung trí kính lễ ân đức sâu dầy của Ngài.   

Ngưỡng mong trí tuệ đặc thù mà Ngài có được, xin được thâm nhập và khải trí vào sở 

học sở cầu Kỷ Hạ, và vun bồi Tam Thập Pháp Ba La Mật hạnh Trí Tuệ xuyên suốt cho 

đến ngày chứng đắc Quả vị Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội túc duyên Phước Báu 

to lớn, xin thành tâm chấp thủ trí kính lễ và kính dâng Quả Phước Báu thanh cao nầy 

hướng đến hai bậc Ân Sư, Ngài Đại Trưởng Lão TỊNH SỰ (SANTAKICCO MAHÀ 

THERA), và Ngài Đại Trưởng Lão SIÊU VIỆT (ULÀRO  MAHÀ THERA) với tất cả 

lòng thành kính của con. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội đủ túc duyên Phước 

Báu to lớn, xin thành kính dâng Quả Phước thanh cao này hướng đến Song Thân trí kính 

của con, Cô Tư Tu Nữ PHẠM THỊ YÊN kính thương (Chùa Siêu Lý – Phú Định – Quận 

6), đến tất cả Chư Thiên hoan hỷ thùy từ hộ trì Chánh Pháp,  đến tất cả những bậc Hữu 

Ân Phật Tử đã ủng hộ cho việc đánh máy, điều chỉnh, bổ túc  với tất cả những kỷ năng kỳ 

công và phát hành bộ Kinh Đại Phát Thú, và chí đến toàn thể quý Phật Tử hữu duyên 

trong Chánh Pháp luôn được an vui trong Cảnh Quả Phước như ý nguyện mong cầu, 

đồng nhau cả thảy.  

Ngưỡng mong ÂN ĐỨC PHÁP BẢO luôn mãi được tồn tại lâu dài cho đến năm ngàn 

năm, đem lợi lạc thù thắng vi diệu đến tất cả Chư Thiên, Chư Phạm Thiên, Nhân Loại và 

tất cả chúng sanh. 

(Anumodanà, Anumodanà, Anumodanà). 

           

Với tấm lòng Từ Ái,                                           Hết lòng cẩn kính, 

    Mettàparamatthapàramì                                      Bhikkhu PASÀDO  

    Sàdhu, Sàdhu, Sàdhu                              

          

-----------------------00000----------------------- 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       7   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

Bố Thí, Pháp Thí vô song 

Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp Hương. 

Bậc Trí biết cách cúng dường 

Kiên trì chân chánh, con đường phúc vinh. 

 

In this world, there are three things of value for one who gives… 

Before giving, the mind of the giver is happy. 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 

After giving, the mind of the giver is uplifted. 

                                               A 6.37 

 

************************** 

 

Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 

Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh. 

 

----------------00000---------------- 

 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       8   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH 

 

Trong bộ Kinh này được phân chia ra làm ba phương pháp để tu học: 
 

I. Học tuần tự từng mỗi Chủ Đề của quyển Kinh.  

Có ý nghĩa học lần lượt từng mỗi Duyên trong hai mươi bốn Duyên, đi theo thứ tự 

mỗi Chủ Đề trong quyển Kinh, dựa theo Chủ Đề của quyển Kinh làm nền tảng để tu học, 

như sau: 

1.  Theo phần Pàlì xiển thuật (Paccayuddesa) cùng với lời dịch. 

2.  Theo phần Pàlì xiển minh (Paccayaniddesa) cùng với lời dịch, luôn cả việc phân 

tích Câu với nội dung Chi Pháp, và Duyên Hiệp Lực (Ghatanà). 

3.  Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, Thời 

và Mãnh Lực. 

4.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

5.  Chú Giải và lời giải thích.  
 

Ví như việc tu học trong phần Pàlì xiển thuật về “Nhân Duyên” cho đến “Bất Ly 

Duyên” phải cho đến chấm dứt hết.  Rồi đến phần Pàlì xiển minh, tương tự như trên, từ 

Nhân Duyên cho đến Bất Ly Duyên.  Và như thế, tuần tự tu học theo từng phần cho đến 

phần Chú Giải và lời giải thích, là phần cuối cùng.  

Đây là phương pháp tu học thứ nhất (là phương pháp tu học theo thứ tự mỗi Chủ Đề 

trong quyển Kinh đã có hiện bày).    
 

II. Học từng mỗi Duyên theo thứ tự hạn định của mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi một Duyên theo thứ tự mỗi Chủ Đề trong năm Chủ 

Đề (như điều một của phương pháp thứ nhất) xắp thành việc tu học tuần tự, như sau: 

 

1.   Chú Giải và lời giải thích. 

2.  Theo phần Pàlì xiển thuật và lời dịch. 

3.  Theo phần Pàlì xiển minh và lời dịch, cùng với việc phân tích Câu và nội dung 

Chi Pháp (chỉ loại trừ sự việc liên quan với phần Duyên Hiệp Lực). 

4.  Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, Thời 

và Mãnh Lực. 

5.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

6.  Duyên Hiệp Lực (Ghatanà). 
 

-  Tấu Hợp (Sabhàga):   trình bày phần cuối của “Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề” trong 

từng mỗi Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       9   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Hiệp Lực (Ghatanà):  trình bày phần cuối của “Duyên xiển minh” trong từng mỗi 

Duyên. 

Việc tu học trường hợp Duyên Hiệp Lực (Tấu Hợp – Hiệp Lực) cũng nên nhìn theo 

nền tảng của phần Pàlì phụ lục của quyển Kinh này để làm phát sanh sự hiểu biết một 

cách rõ ràng. 

Ví như việc tu học Nhân Duyên theo trường hợp của phần “Chú Giải và lời giải 

thích” cho chấm dứt hết.  Rồi tiếp theo là việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên xiển 

thuật” v.v. cho đến việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên Hiệp Lực” là chấm dứt 

việc tu học trọn vẹn của phần Nhân Duyên.  

Đây là phương pháp tu học theo phương pháp thứ hai. 
 

III. Học từng mỗi Giống (hoặc từng mỗi một nhóm) theo thứ tự hạn định của 

mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi Giống (nhóm) theo thứ tự Chủ Đề trong Kinh sách 

đã hạn định (như Chủ Đề theo phương pháp thứ hai) tương tự với việc tu học từng mỗi 

một Duyên trong phương pháp thứ hai vậy.  Tuy nhiên sẽ thay đổi việc tu học kể từ 

Duyên thứ nhất mãi cho đến Duyên thứ hai mươi bốn, với việc bắt đầu tu học kể từ mười 

lăm Duyên hiện hữu trong “Giống Câu Sanh” (Sahajàtajàti) cho chấm dứt trước.   Rồi 

tiếp theo là đi đến việc tu học tám Duyên hiện hữu trong “Giống Cảnh” (Àrammanajàti) 

mãi cho đến một Duyên hiện hữu trong Giống cuối cùng là “Giống Dị Thời Nghiệp” 

(Nànakkhanikammajàti) là chấm dứt việc tu học theo phương pháp thứ ba. 

Với tu học theo phương pháp thứ ba này, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết rộng lớn và dễ 

dàng trong việc suy nghĩ đến Duyên Hiệp Lực. 

Lại nữa, việc tu học phương pháp thứ hai, là đặc biệt thích hợp cho Học Giả muốn 

được thấu triệt một cách chi tiết hết tất cả từng mỗi Duyên, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết 

tương quan tiếp nối mà không gián đoạn, và không phát sanh sự lẫn lộn hoặc nghi ngờ 

trong việc nghĩ đến Duyên Hiệp Lực.  Vì lẽ việc tu học cho đến phần cuối cùng từ nơi 

việc tu học đầy đủ chi tiết ở phần trước đó. Còn việc tu học phương pháp thứ ba đặc biệt 

đối với Học Giả nghĩ đến Duyên Hiệp Lực không cần phải nhớ đến tên gọi của cả hai 

mươi bốn Duyên, và làm cho nhìn thấy Trạng Thái giống nhau và khác nhau của từng 

mỗi Duyên một cách rõ ràng và chính xác. 

 

 -------------------00000---------------------  

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       10   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Namo  Tassa  Bhagavato  Arahato  Sammāsambuddhassa 

Cung Kính Đức Thế Tôn - Ứng Cúng - Chánh Đẳng Giác 

------------------------------------------ 

Mahāpatthānasādhippāyasarūpatthanissaya 

Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú 

-------------------------------------------- 

 

BUDDHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT 

 

Vicittadhammavadannum         Paramatthapàranatgum 

Hanaripum  nayavidum                Vandàmi sirasà garum. 

 

Đệ tử có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh, xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Đẳng Giác, Giáo chủ nhân 

loại, Bậc Toàn Trí thuyết giảng phân tích Chánh Pháp một cách tỷ mỷ tốt đẹp.  

Ngài đã đạt đến tột cùng của bờ an vui là Pháp Siêu Lý.  Ngài đã sát trừ hoàn toàn 

phiền não (kilesa) là chủ các pháp nghịch.  Ngài có trí tuệ thông suốt Pháp Siêu Lý một 

cách vẹn toàn. 

 

Antam jàtijaràdìnam             Akàsi dupaduttamo 

Anekassàhacittena            Assàsentam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, bậc chí thượng hơn cả loài hữu tình hai chân. Với sự 

dũng mãnh của Tâm Lực, Ngài đã diệt trừ tất cả mọi khổ đau, về sanh, già, đau, chết, v.v. 

Ngài đã ban phát nguồn sinh lực vi diệu. 

 

Nudeti ràgacittàni                      Nudàpeti param janam 

Nuna attham manussànam      Nusàsantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, Ngài đã giảng dạy đối với tất cả chúng sanh, với ý 

nghĩa trau chuốt, thường làm diệt mất tất cả Tâm hằng hiện hữu sự tham ái.  

 

DHAMMAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP 

 

Atthobhàsehi  jutantam                  Lilàpadasatàrakam 

Malahantam  dhammacandam     Vandàmi  sirasàdaram. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       11   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Pháp chói sáng với nội dung 

thâm sâu, kết hợp với sự quyến rũ của các câu Pháp lớn nhỏ, xinh đẹp như một vì sao, 

sáng tỏ như vầng trăng sáng sạch mây mờ. 

 

Vantaràgam vantadosam      Vantamoham vantapàpam 

Vantabàlà micchadinnam      Vantatantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, Giáo Pháp có năng lực diệt trừ mọi tham ái, sân hận, 

si mê, xa lìa mọi điều tội lỗi, điều xấu ác, và tà kiến. 

 

Tàresi sabbasattànam                         Tàresi oramatìram 

Tàrentam mokkhasamsàram     Tàrentantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp có năng lực làm cho tất cả chúng sanh 

được vượt thoát khỏi mọi phiền não và khổ đau; có năng lực làm cho tất cả chúng sanh 

vượt thoát khỏi Tứ Bộc Lưu, vượt thoát khỏi bờ này đến bờ kia, vượt thoát khỏi vòng 

sanh tử luân hồi và cho đi đến chứng đạt Níp Bàn. 

 

Lito yo sabbadukkhesu                 Likkhite pitakattaye 

Limpittepi suvannena         ikkhantantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp đã được các bậc Giáo Thọ A La Hán 

tiền bối soạn thảo khắc ghi vào những mảnh vàng lá, làm thành Tam Tạng để cho hàng 

hậu bối có được học hỏi tu tập,và xin trí kính lễ Pháp Học và Pháp Hành.   

 

SANGHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG 

 

Aggasàra  dhammathitim           Bhaggamànajayasirim 

Aghamigim  hanajivim        Vandàmya  samghakesarim. 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Thánh Tăng, bậc đã kiên trì an trú 

trong cùng tột cốt lõi bản thể Pháp.  Bậc đã chiến thắng và kết hợp với điều an lành.   Bậc 

đã tiêu diệt hết mọi Pháp đối nghịch là các Pháp Phiền Não cùng với Mạn tùy miên đã 

được đoạn trừ, ví như sư tử dũng mãnh đã sát tử mọi loài nai vậy. 

 

Tosento devamanussànam      Tosento dhammadesapi 

Toseti dutthacittàni              Tosentantam namàmiham. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       12   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo hằng làm cho Chư Thiên và Nhân Loại 

luôn được an vui trong Thiện Pháp.  Là bậc trình bày Giáo Pháp với Pháp Học, Pháp 

Hành và Pháp Thành dẫn đến phát sanh sự vui mừng thỏa thích hoan hỷ trong Nhân Loại.   

Là bậc làm cho người có Tâm Bất Thiện, với Tâm bị gây tổn hại bởi những điều xấu ác, 

cho được phục thiện và có khả năng đi đến làm cho suy giảm và diệt trừ mọi điều xấu ác.  

Là người hằng làm cho Tứ Phật đồ chúng được hoan hỷ an vui trong Tam Vô Lậu Học.   

 

Sàsanam sampaticchannam         Sàsanantam sivam rammam 

Sàsanam anusàseyyam                      Sàsanantam namàmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo đã hướng dẫn Giáo Pháp mà Đức Phật 

đã khéo giảng dạy cho đi đến tốt đẹp, làm thành Pháp Độ Nhân (Niyyanikadhamma),  

dẫn dắt tất cả chúng sanh chặt đứt ái dục thúc phược và chứng đạt Níp Bàn, là Pháp an 

vui tuyệt đối một cách xác thực.  Là bậc hằng luôn hướng dẫn dạy bảo Giáo Pháp, hằng 

dẫn dắt Giáo Pháp cho được tiếp nối mãi, cho trở thành di sản bất tử được truyền thừa lại 

mãi mãi cho thế hệ mai sau.    

 

ĀCARIYAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ 

 

Dhirànadhìrasetthantam               Silàghasìghanànikam 

Hitàvaham  mahàtheram          Panàmya  mama  àceram. 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Tôn Sư Đại Trưởng Lão 

Bhaddantanànika  (Ngài là Tăng Trưởng của thủ đô nước Miến Điện).  Ngài là Tôn Sư 

của bần đạo, là một bậc trí thức thông tuệ trong tất cả những bậc trí thức thông tuệ.  Ngài 

là bậc có trí tuệ xảo diệu đáng ca ngợi.  Ngài dẫn dắt phần lợi ích thế gian và siêu xuất 

thế gian đến tất cả mọi hạng người. 

 

PATINNĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN 

 

Yàcitoham karissàmi                  Sissaganehi  sàdhukam 

Mahàpatthànanissayam       Deyyabhàsàya  dullabham. 

 

Bần đạo có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh xin soạn tác kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung  

Đại Phát Thú” với lòng từ ái, thể theo sự yêu cầu của tất cả bậc học giả. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       13   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Yam nissayam susankhatam           Sudhàriya bhisundaram 

Tam sadàppapannànampi          Vuddhim pàpeti tankhane. 

 

Bần đạo soạn tác hai bộ kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội 

Dung Đại Phát Thú” này có chất lượng ví như vật thực ở cõi Thiên Giới (sudhàbhojana  

–  tiên thực), sẽ thường luôn tăng trưởng trí lực ngay cả với người thiểu trí trong khi tinh 

cần học tập. 

 

PATTHANAKĀRA  – LỜI SỞ NGUYỆN 

 

Abhivaddhantu  me pannà        Saddhà sati  samàdhayo 

Parakkamo  lokassàda       Bodhayatthàna param param 

 

Xin cho Tín, Tấn, Niệm, Định và Tuệ của bần đạo luôn được tăng trưởng, ngõ hầu 

đem lại hữu ích đến Tuệ Giác trong thời vị lai.  Đó là niềm ước muốn cao quý nhất của 

Thế Giới Hữu Tình. 

 

Apattham yàva buddhattam     Pannàdhikam bhavàmiham 

Jàtisarananikova                             Jetthasettho nirantaram 

 

Bao giờ “Tuệ Chí Thượng Giác Hữu” (Pannàdhikabuddhabhàva) của bần đạo vẫn 

chưa được đạt thành kết quả,  thì xin nguyện cho bần đạo được chứng đắc ở trong kiếp 

sống có được “Truy Niệm Trí” (Anussarananàna) thanh cao cùng tột, luôn suốt mãi với 

thời gian lâu dài. 
 

Na  jànàmìti  vacanam               Na kathemi  kudàcanam 

Yam loke atthi tam sippam      Sabham jànàmi sàdhukam 

 

Bất luận trong kiếp sống nào, hữu nào, thì xin cho bần đạo không có nghe nói đến lời 

nói rằng “không biết chi, không biết chi”, về tên gọi của bất luận nghệ thuật nào trong 

Thế Gian nầy, và xin nguyện cho bần đạo đều được liễu tri hết tất cả. 

 

Sutamattena  yà bhàsà        Samvijjanti anappakà 

Tàsu cheko bhaveyyàmi           Aggappatto susìlavà 

 

Bất luận có một loại ngôn ngữ nào, cho dù chỉ là được nghe nói đến, thì cũng xin cho 

bần đạo có được Trí Tuệ để rõ biết hết tất cả các loại ngôn ngữ đó, và cùng tột, xin cho 

bần đạo được thành người có Giới Hạnh thanh cao. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       14   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Natthi natthìti vacanam          Dehi dehìti kulanam 

Kudàcanam na sunomi         Navadeyyàmi so aham 

 

Xin cho bần đạo không có được nghe nói đến lời nói rằng “không có, không có”,  và 

xin cho bần đạo không phải nói đến với lời nói rằng “ xin hãy bi mẫn xả thí”.   

 

Kareyyam  gàravam  garum       Màneyyam mànanàraham 

Vandeyyam  vandanàraham          Pùjeyyam pùjanàraham 

 

Xin cho bần đạo được tôn trọng đến bậc đáng tôn trọng, xin cho bần đạo được tôn 

kính đến bậc đáng tôn kính, xin cho bần đạo được lễ bái đến bậc đáng lễ bái, và xin cho 

bần đạo được cúng dường đến bậc đáng cúng dường. 

 

Abhijjhà issà maccheva         Micchàditthìhi pàpato 

Mànakodhà kàmalokà           Yàpyarogà gato sadàti 

 

Xin cho bần đạo được xa lìa tách khỏi các Ác Pháp, là cừu hận, tật đố, lận sắt, tà kiến, 

kiêu mạn, phẫn nộ, và sự rung động trong mọi Dục công đức, và trong tất cả bệnh tật ốm 

đau, và xin cho không có nhầm lẫn lẫn lộn trong suốt mọi thời gian. 

 

NIGAMAGĀTHĀ  - BÀI KỆ TÓM TẮT 

 

Nattham patto ayam gantho        Deyyabhàsàya  sankhato 

Tidullabho  bhisundaro                          Sàdhùhi atimànito 

 

Với bộ Kinh sách “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát 

Thú”  do bần đạo đã soạn tác, quả là một bộ Kinh sách rất khó liễu tri và là bộ Kinh sách 

rất có giá trị, là nơi đáng được hoan hỷ duyệt ý với những người có đức hạnh, đã được 

kết thúc chỉ là bấy nhiêu đây. 

 

 ---------------------00000--------------------   

 
 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       15   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ TƯ 

ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

ANANTARAPACCAYANIDDESAVĀRA – 

PHẦN XIỂN MINH VÔ GIÁN DUYÊN 

 

“Cakkhuvinnànadhàtu tam sampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà tamsampa 

yuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo - pe-  yesam yesam 

dhammànam anantarà ye ye dhammà uppajjanti cittacetasikà dhammà te te dhammà 

tesam tesam dhammànam Anantarapaccayena paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Anantarapaccaya – Vô Gián Duyên”, thì loại Duyên đó, Đức Thế Tôn 

thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/ “Cakkhuvinnànànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-  Nhãn Thức Giới 

và Pháp tương ưng với Nhãn Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Ý Giới (là 2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở Tợ 

Tha phối hợp, trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

2/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-  Ý Giới (là 2 Tâm 

Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Hỷ, 

Dục) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (là 3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp 

tương ưng với Ý Thức Giới (11 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Dục) với mãnh lực 

Vô Gián Duyên. 
 

3/ “Sotavinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Nhĩ Thức Giới 

và Pháp tương ưng với Nhĩ Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Ý Giới (là 2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở Tợ 

Tha phối hợp, trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

4/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (là 2 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       16   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Hỷ, Dục) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (là 3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp 

tương ưng với Ý Thức Giới (là 11 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Dục) với mãnh lực 

Vô Gián Duyên. 
 

5/ “Ghànavinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Tỷ Thức Giới và 

Pháp tương ưng với Tỷ Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Ý Giới (là 2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ 

Tha phối hợp, trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

6/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (là 2 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, 

Hỷ, Dục) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (là 3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp 

tương ưng với Ý Thức Giới (là 11 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Dục) với mãnh lực 

Vô Gián Duyên. 
 

7/ “Jivhàvinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Thiệt Thức Giới 

và Pháp tương ưng với Thiệt Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Ý Giới  (là 2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở 

Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

8/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (là 2 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (là 3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp tương ưng 

với Ý Thức Giới  

(là 11 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Dục) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

9/ “Kàyavinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Thân Thức Giới 

và Pháp tương ưng với Thân Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Ý Giới  (là 2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở 

Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

10/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (là 2  



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       17   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, 

Hỷ, Dục) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (là 3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp 

tương ưng với Ý Thức Giới (là 11 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp, trừ Cần, Dục) với mãnh lực 

Vô Gián Duyên. 
 

11/  “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Thiện sanh trước trước (là 

17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế trừ Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng, 38 Tâm Sở phối 

hợp) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Thiện sanh sau sau (là 21 Tâm Đổng 

Lực Thiện trừ Tâm Đổng Lực đầu tiên, 38 Tâm Sở phối hợp) với mãnh lực Vô Gián 

Duyên. 
 

12/   “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Thiện sanh trước trước (là 

Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng của 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế và 4 Tâm Đạo, 

38 Tâm Sở phối hợp) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Vô Ký sanh sau sau 

(là 3 Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại làm nhiệm vụ Na Cảnh, Hữu Phần, 

Tử, tùy theo trường hợp và 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở phối hợp) với mãnh lực Vô Gián 

Duyên. 
 

13/   “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Bất Thiện sanh trước trước 

(là 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện Hiệp Thế trừ Tâm Đổng Lực cuối cùng, 27 Tâm Sở phối 

hợp) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Bất Thiện sanh sau sau (là 12 Tâm 

Đổng Lực Bất Thiện trừ Tâm Đổng Lực đầu tiên, 27 Tâm Sở phối hợp) với mãnh lực Vô 

Gián Duyên. 
 

14/   “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Bất Thiện sanh trước trước 

(là Tâm Đổng Lực Bất Thiện cuối cùng của 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp) làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Vô Ký sanh sau sau (là 3 Thẩm Tấn, 8 Tâm 

Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại làm nhiệm vụ Na Cảnh, Hữu Phần, Tử, tùy theo trường 

hợp, 35 Tâm Sở phối hợp) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

15/  “Purimà   purimà   abyàkatà   dhammà   pacchimànam   pacchimànam 

abyàkatànam dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Vô Ký sanh 

trước trước (là 36 Tâm Quả trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh và 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở 

phối hợp) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Vô Ký sanh sau sau (là 36 Tâm 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       18   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Quả cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh và 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở phối hợp) với 

mãnh lực Vô Gián Duyên. 
 

16/    “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Vô Ký sanh trước trước (là 

Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn, hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý 

Môn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Thiện sanh sau sau (là Tâm Đổng 

Lực Thiện thứ 1 của 8 Tâm Đại Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp) với mãnh lực Vô Gián 

Duyên. 
 

17/   “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Vô Ký sanh trước trước (là 

Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn, hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý 

Môn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Bất Thiện sanh sau sau (là Tâm 

Đổng Lực Bất Thiện đầu tiên của 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp) với mãnh lực 

Vô Gián Duyên. 
 

18/   “Yesam yesam dhammànam anantarà ye ye dhammà uppajjanti cittacetasikà 

dhammà te te dhammà tesam tesam dhammànam Anantarapaccayena paccayo”-   Tất 

cả những Tâm và Tâm Sở nào (là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp và Tâm Tử của bậc Vô 

Sinh) sanh khởi tuần tự tiếp nối theo sau của những Tâm và Tâm Sở nào (là 89 Tâm, 52 

Tâm Sở phối hợp, trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) đã sanh khởi trước trước. Những Tâm và 

Tâm Sở đó  (là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) đã sanh trước 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Tâm và Tâm Sở đó (là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối 

hợp, và Tâm Tử của bậc Vô Sinh) sanh khởi tiếp theo sau,với mãnh lực Vô Gián Duyên.  

Có nghĩa là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp đã sanh trước, chỉ trừ ra Tâm Tử của bậc 

Vô Sinh làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp và Tâm Tử của 

bậc Vô Sinh sanh khởi ở phía sau, với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pàlì của  Anantarapaccayanidde 

sa – Vô Gián Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bày cả hai Câu:  
 

Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước) và  

Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho 

được thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 

Trình bày lần lượt trong phần Pàlì của những điều thuộc Câu Giải Ngộ  



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       19   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(Nidassanàkàra)  như sau: 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ nhất:  Cakkhuvinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà – 

làm   Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 2 Tâm Nhãn 

Thức, 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp.  

Manodhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam  làm  Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 2 Tâm Tiếp Thâu và 10 Tâm Sở Tợ 

Tha phối hợp. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ hai: Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 2 Tâm Tiếp Thâu, 

10 Tâm Sở Tợ Tha phối hợp.  

Manovinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam làm  Sampadànapada: 

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 11 Tâm Sở Tợ 

Tha phối hợp. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

Việc phân tách Câu và nội dung chi pháp trong phần Pàlì từ điều thứ ba v.v. cho đến 

Pàlì điều thứ mười, cũng được hiện hành tương tự với phần Pàlì điều thứ nhất và thứ hai 

này. 

*  Trong phần Pàlì điều thứ mười một:  Purimà purimà kusalà dhammà làm Kattupada:  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       20   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 1 

cho đến thứ 6 làm việc giúp đỡ ủng hộ đặc biệt một cách tuần tự đối với Tâm Đổng Lực 

Đại Thiện thứ 2 cho đến thứ 7. 

Và Đôi Đổng Lực Đại Thiện thứ 1 ở vị trí làm Chuyển Tộc hoặc Dũ Tịnh, làm việc 

giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Thiện Đáo Đại Hỷ Thọ, 16 Tâm Đạo Hỷ Thọ. 

Đôi Đổng Lực Đại Thiện thứ 3 ở vị trí làm Chuyển Tộc hoặc Dũ Tịnh, làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với 5 Tâm Thiện Đáo Đại Xả thọ, 4 Tâm Đạo Xả Thọ. 

9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại sanh trước trước cùng nhau ở phần Sơ Thiền, Nhị 

Thiền, v.v. làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại sanh sau sau 

cùng nhau ở phần Sơ Thiền, Nhị Thiền, v.v. trong Lộ Trình Nhập Thiền (Samàpajjana). 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 2 cho 

đến thứ 7, 9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại, 20 Tâm Đổng Lực Đạo. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp: 
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười hai:   

Purimà purimà kusalà dhammà làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến 

Pháp Năng Duyên, là Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ 7 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 11 

Tâm Na Cảnh trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 19 Tâm Hữu Phần trong giai đoạn Đổng 

Lực. 

Đôi Đổng Lực Đại Thiện thứ 1 ở vị trí làm Thuận Tùng, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 12 Tâm câu hành Hỷ của Tâm Quả bậc thấp. 

Đôi Đổng Lực Đại Thiện thứ 3 ở vị trí làm Thuận Tùng, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 3 Tâm câu hành Xả của Tâm Quả bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của 5 Tâm Đổng Lực Thiện Sắc Giới, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 

9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Không Vô Biên Xứ, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối  

với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       21   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Thức Vô Biên Xứ, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 2 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Vô Sở Hữu Xứ, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 

9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 3 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với 13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân với 1 Tâm Quả Bất Lai trong sát na xuất 

khỏi Thiền Diệt. 

4 Tâm Đổng Lực Đạo làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Quả của bản thân. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm  Sampadànapada: 

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 

9 Tâm Quả Đáo Đại, 4 Tâm Quả. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp: 

  

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên.  
 

Còn cả bốn Tư Đạo làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Quả, có được 6 mãnh lực 

Duyên, là:  

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên, 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 

 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười ba:  Purimà purimà akusalà dhammà làm Kattupada: 

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 

cho đến thứ 6 làm việc giúp đỡ ủng hộ tuần tự một cách đặc biệt đối với Tâm Đổng Lực 

Bất Thiện thứ 2 cho đến thứ 7. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       22   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam  làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 2 

đến thứ 7. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp: 

  

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên.  
 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười bốn:  Purimà purimà akusalà dhammà  làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm cuối cùng của 

Đổng Lực căn Tham, Tâm Đổng Lực căn Si, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 11 Tâm Na 

Cảnh trong giai đoạn Na Cảnh, hoặc 19 Tâm Hữu Phần trong giai đoạn Hữu Phần, và 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực căn Sân làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 6 Tâm Na Cảnh 

Xả Thọ trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 6 Tâm Hữu Phần Xả Thọ Dục Giới trong giai đoạn 

Đổng Lực. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam làm Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 

9 Tâm Quả Đáo Đại. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực duy nhất một cách đặc biệt của Vô Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp:  
 

(1) Vô Gián Duyên,   

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên.  
 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười lăm: Purimà purimà abyàkatà dhammà làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Tái Tục làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Hữu Phần thứ nhất và Tâm Hữu Phần thứ nhất, v.v. cho 

đến Tâm Hữu Phần thứ 15 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Hữu Phần thứ hai v.v. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       23   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

cho đến Tâm Hữu Phần thứ 16 trong Lộ Trình Tâm Thoát Ly (Vithìmuttacitta - Lộ Trình 

Ngoại Lộ) (Tâm Tái Tục, Tâm Hữu Phần) sanh tiếp nối từ nơi Tâm Tử trong Hữu trước. 

15 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn ở vị trí làm thành Hữu Phần Dứt Dòng, làm việc giúp đỡ 

ủng hộ đối với 2 Tâm Khai Môn. 

4 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới ở vị trí làm thành Hữu Phần Dứt Dòng, làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tâm Khai Ý Môn. 

1 Tâm Khai Ngũ Môn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm Ngũ Song Thức. 

10 Tâm Ngũ Song Thức làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Tiếp Thâu. 

2 Tâm Tiếp Thâu làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Tâm Thẩm Tấn.      

3 Tâm Thẩm Tấn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Đoán Định. Tâm Đoán Định 

thứ 1 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Đoán Định thứ 2 và Tâm Đoán Định thứ 2 

làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Đoán Định thứ 3 trong Lộ Trình Hy Thiểu 

(Parittàrammanavithì). 

Tâm Đoán Định làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm thứ 1 của 9 Tâm Đổng Lực 

Duy Tác Dục Giới trong Lộ Trình Cảnh Cực Cự Đại, Lộ Trình Cảnh Cự Đại, Lộ Trình 

Cảnh Minh Hiển và Lộ Trình Cảnh Bất Minh Hiển. 

Tâm thứ 1 của 9 Tâm Đổng Lực Duy Tác Dục Giới cho đến Tâm thứ 6 làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tâm Đổng Lực Duy Tác Dục Giới thứ 2 cho đến Tâm thứ 7. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Tiếu Sinh làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 5 Tâm Na 

Cảnh câu hành Hỷ trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân 

trong giai đoạn Đổng Lực. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 5 Tâm Na Cảnh câu hành Hỷ trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 13 Tâm Hữu Phần Tam 

Nhân trong giai đoạn Đổng Lực. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 6 Tâm Na Cảnh câu hành Xả trong giai đoạn Na Cảnh hoặc 13 Tâm Hữu Phần Tam 

Nhân trong giai đoạn Đổng Lực. 

Tâm Na Cảnh thứ 1 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Na Cảnh thứ 2. 

Tâm Na Cảnh thứ 2 làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm Hữu Phần Dục Giới.  

Đôi Đổng Lực Đại Duy Tác thứ 1 ở vị trí làm Chuyển Tộc hoặc Thuận Tùng, làm  

việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Duy Tác Đáo Đại Hỷ Thọ, 4 Quả Vô Sinh Hỷ Thọ. 

Đôi Đổng Lực Đại Duy Tác thứ 3 ở vị trí làm Chuyển Tộc hoặc Thuận Tùng, làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với 5 Duy Tác Đáo Đại Xả Thọ, 1 Quả Vô Sinh Xả Thọ. 

9 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại đã sanh trước trước cùng nhau ở phần Sơ Thiền, 

Nhị Thiền,v.v, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 9 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại đã 

sanh sau sau cùng nhau ở phần Sơ Thiền, Nhị Thiền,v.v, trong Lộ Trình Nhập Định 

(Samàpajjanavithì). 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       24   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm cuối cùng của 5 Đổng Lực Duy Tác Sắc Giới làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 9 

Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Không Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ 

đối với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Thức Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ 

đối với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 2 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Vô Sở Hữu Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối 

với 9 Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn Tam Nhân và 3 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới bậc thấp. 

Tâm cuối cùng của Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với 13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân với 1 Tâm Quả Vô Sinh trong sát na xuất 

khỏi Lộ Trình Thiền Diệt. 

4 Tâm Đổng Lực Quả đã sanh trước trước cùng nhau ở phần Quả Thất Lai, Quả Nhất 

Lai, v.v, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Đổng Lực Quả sanh sau sau cùng nhau ở 

phần Quả Thất Lai, Quả Nhất Lai,v.v, trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

Tâm cuối cùng của 4 Tâm Đổng Lực Quả làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 13 Tâm 

Hữu Phần Tam Nhân. 

Tâm thứ 2 của Tâm Na Cảnh làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm Tử Dục Giới 

trong Lộ Trình Cận Tử (Maranàsannavithì) ở giai đoạn Na Cảnh. 

Tâm Đổng Lực thứ 5 của Đổng Lực Đại Duy Tác làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 13 

Tâm Tử Tam Nhân trong Lộ Trình Cận Tử ở giai đoạn Đổng Lực.  

19 Tâm Hữu Phần làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 19 Tâm Tử trong Lộ Trình Cận 

Tử ở giai đoạn Na Cảnh hoặc giai đoạn Đổng Lực. 

4 Tâm Tử Nhị Nhân và 2 Tâm Tử Vô Nhân làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 10 Tâm 

Tái Tục Dục Giới. 

4 Tâm Tử Dục Giới Tam Nhân làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 19 Tâm Tái Tục. 

5 Tâm Tử Sắc Giới làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 17 Tâm Tái Tục Hữu Nhân. 

1 Tâm Tử Không Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Tái Tục Dục 

Giới Tam Nhân, 4 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới. 

1 Tâm Tử Thức Vô Biên Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Tái Tục Dục 

Giới Tam Nhân, 3 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới bậc thấp. 

1 Tâm Tử Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Tái 

Tục Dục Giới Tam Nhân và 1 Tâm Tái Tục Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. 

Pacchimànam pacchimànam abyàkatànam dhammànam  làm Sampadàna -pada:  

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh sanh sau sau.  

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực Duyên, là nếu Dị Thục Quả và Duy Tác đã sanh trước trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       25   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sinh) làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Dị Thục Quả và Duy Tác sanh sau sau, thì có được 

mãnh lực của 5 Duyên là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên,  
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. Nếu là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác đã sanh trước trước, làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh sau sau, thì có được mãnh 

lực của 6 Duyên là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên, 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười sáu: Purimà purimà abyàkatà dhammà  làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đoán Định 

trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Đổng Lực thứ 1 của 8 Tâm Đổng 

Lực Đại Thiện. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực của 5 Duyên, là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên,  
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       26   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười bảy: Purimà purimà abyàkatà dhammà  làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Tâm Đoán Định 

trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam dhammànam làm Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Đổng Lực thứ 1 của 12 Tâm 

Đổng Lực Bất Thiện. 

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực của 5 Duyên, là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên, 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười tám: Yesam yesam dhammanam  làm 

Sàmìsambandhapada:  trình bày đến người thành chủ nhân, câu này lập ý trình bày đến 

 89 Tâm, 52 Tâm Sở, đã sanh trước trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) làm thành Pháp  

Năng Duyên, tuy nhiên vẫn chưa chỉ bày một cách rõ ràng. 

Anantarà làm  Kàlàdhàrapada:  trình bày đến thời gian, lập ý trình bày cho được 

biết đến việc giúp đỡ ủng hộ của Pháp Năng Duyên đối với Pháp Sở Duyên là tuần tự tiếp 

nối liên tục với nhau không gián đoạn. 

Ye ye dhammà  làm  Aniyamakattupada:  Câu Chủ Từ bất định, là câu không được 

chỉ rõ chính xác nội dung, câu này lập ý trình bày đến 89 Tâm, 52 Tâm Sở cùng với Tâm 

Tử của bậc Vô Sinh sanh sau sau, làm thành Pháp Sở Duyên, tuy nhiên vẫn chưa chỉ bày 

một cách rõ ràng.  

Uppajjanti  làm Àkhayàtakiriyàpadakattuvàcaka:  Câu có tiềm lực hành động, trình 

bày cho biết đến việc sanh khởi của những Pháp Sở Duyên đó. 

Cittacetasikà dhammà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày nội dung cho biết  

 đến bản thể Pháp Sở Duyên là thuộc chi Pháp của Ye ye dhammà  làm  

Aniyamakattupada, chính là Câu Chủ Từ bất định. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       27   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Te te dhammà  làm  Niyamakattupada:  Câu Chủ Từ xác định, là Câu chỉ rõ một cách 

chính xác đến Pháp Năng Duyên, dựa theo chỗ được trình bày, chính là Yesam yesam 

dhammànam  làm  Sàmìsambandhapada:  trình bày đến người thành chủ nhân, do đó 

chi pháp mới được là 89 Tâm 52 Tâm Sở đã sanh trước trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô 

Sinh). 

Tesam tesam dhammànam  làm  Niyamasampadànapada:  Câu Liên Hệ xác định, 

trình bày một cách chính xác đến Pháp Sở Duyên, dựa theo chỗ được trình bày, chính là 

Ye ye dhammà  làm  Aniyamakattupada:  Câu Chủ Từ bất định, chi Pháp là 89 Tâm, 52 

Tâm Sở cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh sanh sau sau.                     

Anantarapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt về Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên sẽ có được số lượng 

Duyên Hiệp Lực (Ghatanà) như tiếp theo đây: 

 

3 VÔ GIÁN LINH TINH HIỆP LỰC – 

ANANTARAPAKINNAKAGHATANÀ 

 

1.  Nếu là Tứ Danh Uẩn đã sanh trước trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) làm việc 

giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn sanh sau sau cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh, thì 

có được 5 Duyên là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 
 

2.  Nếu là 47 Tâm Đổng Lực Hiệp Thế đã sanh trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cuối 

cùng) làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 51 Tâm Đổng Lực sanh sau sau (trừ Tâm Đổng 

Lực thứ 1 và 4 Tâm Đổng Lực Quả), thì có được 6 Duyên là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       28   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Ly Khứ Duyên 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 
 

3.  Nếu là Tư Đạo (Maggacetanà) làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Đạo Vô Gián Quả 

(Maggànantaraphala) (Quả được sanh khởi trong tuần tự một cách không gián đoạn từ 

nơi Đạo), thì có được 6 Duyên là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian, với mãnh lực duy nhất một cách đặc 

biệt của Vô Gián Duyên. 

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Đức Phật lập ý trình bày cho được biết việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên 

của Vô Gián Năng Duyên này rất là hệ trọng.  

Sự việc là như vậy cũng bởi vì, trong việc thấy, việc được nghe, v.v, cho đến việc 

nghĩ suy tiếp nối nhau không gián đoạn, tất cả chúng sanh có Thân và Tâm không thể 

tách rời với nhau, chết rồi lại tái tục kiếp sống mới, luân hồi mãi không gián đoạn để rồi 

hiện hữu. Tất cả là như thế, đều do thọ nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi Pháp làm thành 

Vô Gián Duyên.  

Đề cập là Tứ Danh Uẩn đã sanh trước trước, sau khi đã tự diệt mất rồi, thì tương tự 

với một ngày mới lại được hiện bày một cách không gián đoạn, cũng vì có sự tiếp nối liên 

đới với những ngày trước đã tự trôi qua.  

Hoặc sẽ nói rằng những ngày tháng trước đã tuần tự trôi đi, rồi làm việc giúp đỡ ủng 

hộ cho những ngày tháng sau được hiện bày một cách không gián đoạn.  

Do đó, Tứ Danh Uẩn đã sanh trước trước, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh 

Uẩn sanh sau sau, với mãnh lực Vô Gián Duyên, tương tự như vậy.  

Nếu như đã có sự hiểu biết rõ ràng trong sự hiện hành từ nơi Lộ Trình Ngũ Môn và  

Lộ Trình Ý Môn, thì sẽ có sự hiểu biết một cách dễ dàng trong việc này. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       29   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Lại nữa, điều thứ 18 có đề cập đến  yesam yesam dhammànam Anantarà  là như 

vậy, là việc trình bày tóm tắt nội dung rút gọn hết tất cả chi pháp kể từ điều thứ nhất cho 

đến mười bảy, tóm gọn hết vào trong điều này duy nhất.  

Hoặc sẽ đề cập đến, việc trình bày Vô Gián Năng Duyên, Sở Duyên chỉ duy nhất 

trong điều thứ mười tám này, là đã ngang bằng với việc trình bày của tất cả Vô Gián 

Năng Duyên, Sở Duyên từ điều thứ nhất cho đến mười bảy.  

Tất cả là như vậy cũng bởi vì, điều thứ nhất cho đến mười bảy, lập ý trình bày đến 

người độn căn (Mandapuggala), còn đối với điều thứ 18 là lập ý trình bày đến người lợi 

căn (Tikkhapuggala).       

Như Ngài Đại Trưởng Lão GIÁC ÂM (Buddhaghosa) có trình bày giải thích để 

trong Phát Thú Chú Giải như sau: 

“Yesam yesanti idam sabbesampi Anantarapaccayadhammànam sankhepalak - 

khanam” với từ ngữ Pàlì nói rằng Yesam Yesam v.v, là sự việc cần chú ý đến việc trình 

bày nội dung rút gọn từ nơi hết tất cả Pháp làm thành Vô Gián Duyên. 

Một trường hợp khác nữa, Tứ Danh Uẩn đang sanh khởi mới liên tục một cách tuần 

tự không có vượt lấn lẫn nhau, được như vậy là vì có sự tiếp nối liền nhau với Tứ Danh 

Uẩn đã diệt mất, làm việc giúp đỡ ủng hộ với mãnh lực Vô Gián Duyên, tựa theo Pháp lệ 

của Tâm Niêm Luật.  

Đề cập là, khi Tâm Khai Ngũ Môn diệt mất thì Tâm Nhãn Thức sanh tiếp nối, và 

những Tâm khác không thể sanh tiếp nối được.   Khi Tâm Nhãn Thức diệt mất thì Tâm 

Tiếp Thâu sanh tiếp nối, và cũng tương tự, là những Tâm khác không thể sanh tiếp nối 

được, hiện hành theo thứ tự được như vậy chẳng hạn, một cách không tốn thời gian chờ 

đợi.Việc hiện hành theo thứ tự như vậy là vì sự tiếp nối liền nhau với Tứ Danh Uẩn đã 

diệt mất, làm việc giúp đỡ ủng hộ với mãnh lực Vô Gián Duyên cho tự sanh tiếp nối 

không vượt lấn lẫn nhau. 

Ví như việc thay đổi của cả ba mùa thời tiết, là mùa lạnh sẽ đi đến là vì được đón  

nhận sự giúp đỡ từ mùa mưa, mùa nóng sẽ đi đến là vì được đón nhận sự giúp đỡ từ mùa 

lạnh, mùa mưa sẽ đi đến là vì được đón nhận sự giúp đỡ từ mùa nóng.  

Điều này như thế nào thì Tứ Danh Uẩn đang sanh khởi mới là do được đón nhận từ 

Tứ Danh Uẩn đã sanh khởi trước rồi diệt mất đi vậy.  

Như Ngài Đại Trưởng Lão GIÁC ÂM (Buddhaghosa) có trình bày giải thích để 

trong Phát Thú Chú Giải như sau: 

“Attano attano anantaram anurùpassa cittuppàdassa uppàdanasamatho dhammo 

Anantarapaccayo”-  có ý nghĩa là Tứ Danh Uẩn đã diệt, có khả năng làm cho Tâm khởi 

 sanh vừa theo thích hợp đối với Tâm Niêm Luật trong thứ tự của tự nó một cách không  

gián đoạn, được gọi là Vô Gián Duyên.             

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       30   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ VÔ GIÁN DUYÊN 

 

Anantarayati antaram karotìti antaram:  Thực hiện việc tách ly, làm cho có khoảng 

cách, gọi là Gián Đoạn.  

Natthi yesam antaranti Anantarà:  Không có khoảng cách tách rời, gọi là Vô Gián 

Đoạn.  

Anantarabhàvena upakàrako dhammo Anantarapaccayo:  Pháp chủng giúp đỡ ủng 

hộ bằng cách không có sự khoảng cách gián đoạn tách rời, gọi là Vô Gián Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT VÔ GIÁN DUYÊN 

 

Trong Vô Gián Duyên, Danh Pháp là Tâm và Tâm Sở sanh trước làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Danh Pháp là Tâm và Tâm Sở sanh sau cho sanh khởi tiếp nối nhau không 

có gián đoạn, là không có khoảng cách tách rời.  

Có ý nghĩa là Tâm và Tâm Sở có trạng thái sanh diệt khít liền mỗi sát na, khi Tâm 

đầu tiên sanh khởi rồi diệt đi và trong sự diệt đó, cũng vẫn còn mãnh lực giúp đỡ ủng hộ 

với Pháp đồng bọn với mình, tức là làm cho Tâm và Tâm Sở sanh phía sau được nối tiếp 

nhau thành hàng dãy và hiện hành như vậy liên tục đi suốt không có khoảng cách tách 

rời. 

Do đó, Tâm và Tâm Sở này mới được gọi là Vô Gián Duyên, tức là cái Tâm đầu tiên 

sanh khởi làm Vô Gián Năng Duyên cho cái Tâm thứ hai, cái Tâm thứ hai làm Vô Gián 

Sở Duyên.Và như vậy, cái Tâm thứ hai trở lại làm Vô Gián Năng Duyên cho cái Tâm thứ 

ba tiếp nối nhau đi mà không có thời gian kết thúc, hoặc không có khoảng trống thời 

gian, duy nhứt chỉ trừ ra Tâm Tử của bậc Vô Sinh, không có thể làm duyên cho sanh tiếp 

cái Tâm nào khác nữa, do đó Tâm Tử của bậc Vô Sinh không gọi là Vô Gián Duyên. 

Một trường hợp khác, Pháp chủng của Tâm và Tâm Sở, ngoài trạng thái sanh diệt nối  

tiếp nhau làm Năng Duyên và Sở Duyên, thì ngay khi đang làm nhiệm vụ Năng Duyên và 

Sở Duyên cũng vẫn tuần tự tự làm bổn phận của mình cho hiện hành, không vượt lấn lẫn 

nhau, nghĩa là khi cái Tâm đầu tiên sanh khởi và diệt đi thì thường làm duyên cho cái 

Tâm thứ hai sanh khởi, và như thế, khi cái Tâm thứ hai sanh khởi rồi diệt lại làm duyên 

cho cái Tâm thứ ba tuần tự được khởi sanh; không thể có được là, khi cái Tâm đầu tiên 

diệt đi rồi sẽ làm duyên cho bất luận cái Tâm nào khác cho được sanh khởi. Thường là 

hiện hành tùy thuộc vào Pháp chủng hoặc thực tính của Tâm (Cittaniyàma – Niêm Luật 

Tâm).  

Như có Pàlì chú giải trình bày trong bộ  Patthànaatthakathà – Chú Giải Phát Thú  

sau đây: 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       31   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Attano attano anantaram anurùpassa cittuppàdasa uppàdanasamattho dhammo 

Anantarapaccayo:   Pháp chủng có khả năng làm cho Tâm được sanh khởi một cách tuần 

tự vừa theo thích hợp với chính mình, gọi là Vô Gián Duyên.  

Có ý nghĩa là Tâm và Tâm Sở sanh trước trước rồi diệt, có khả năng làm cho Tâm và 

Tâm Sở sau sanh nối tiếp một cách tương xứng thích hợp với “Niêm Luật Tâm”, không 

có khoảng cách gián đoạn tách rời, tuần tự liên tục vừa theo bản thân, gọi là Vô Gián 

Duyên. 

Trình bày dẫn chứng ở trong Lộ Trình Nhãn Môn như sau: 

“Ngay khi Cảnh Sắc tiếp xúc với Nhãn Thanh Triệt thì Tâm Hữu Phần thường sanh 

khởi, khi Tâm Hữu Phần diệt thì Tâm Khai Ngũ Môn thường sanh khởi, khi Tâm Khai 

Ngũ Môn diệt thì Tâm Nhãn Thức thường sanh khởi, khi Tâm Nhãn Thức diệt thì Tâm 

Tiếp Thâu thường sanh khởi, khi Tâm Tiếp Thâu diệt thì Tâm Thẩm Tấn thường sanh 

khởi, khi Tâm Thẩm Tấn diệt thì Tâm Đoán Định thường sanh khởi, khi Tâm Đoán Định 

diệt thì Tâm Đổng Lực thường sanh khởi, khi Tâm Đổng Lực diệt thì Tâm Na Cảnh 

thường sanh khởi, khi Tâm Na Cảnh diệt thì Tâm Hữu Phần thường sanh khởi tiếp tục” 

và sự việc Tâm có trạng thái như vậy, là cũng chính do hiện hành theo mãnh lực Vô Gián 

Duyên vậy.   

Vô Gián Duyên được ví như Vua Chuyển Luân Thánh Vương có ý định lìa bỏ Vương 

vị ra đi xuất gia.   Khi bậc Chuyển Luân Vương không còn trị vì Vương vị thì ấu chúa 

của Vua được tiếp nối trị vì.  Và việc tiếp nối Vương vị cũng phải thực hiện với vị ấu 

chúa thứ nhất trước, sẽ không thể hiện hành đối với vị ấu chúa thứ hai hoặc thứ ba được. 

Tiếp nối đến khi vị ấu chúa thứ nhất không còn trị vì thì vị thứ hai mới sẽ được tiếp nhận 

theo thứ tự nối tiếp nhau.  

Việc tỷ dụ về bậc Chuyển Luân Vương từ bỏ Vương vị cũng được so sánh với chính 

cái Tâm đầu tiên sanh khởi, khi đến giai đoạn lìa bỏ Vương vị thì được so sánh tương tự 

với cái Tâm đầu tiên diệt mất.  Việc ấu chúa thay thế tiếp nhận Vương vị trở thành Vua 

Chuyển Luân Thánh Vương được so sánh với cái Tâm thứ hai sanh khởi nối tiếp nhau 

sau cái Tâm đầu tiên đã diệt mất.  Và việc ấu chúa phải nối tiếp nhau nhận lãnh Vương vị 

theo thứ tự cũng được so sánh với những cái Tâm sanh khởi nối tiếp nhau theo thứ tự của 

mình, như đã được giải thích ở phần trên. 

 

PHÂN TÍCH VÔ GIÁN DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Vô Gián Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm 

thành Vô Gián Năng Duyên.  Vô Gián Duyên có Danh Pháp làm cho cả hai, Năng Duyên  

và Sở Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       32   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Rằng theo Trạng Thái:  chỉ có một trạng thái duy nhất, là cho sanh khởi tiếp nối nhau 

một cách không gián đoạn, tương tự như chỉ có một cái Tâm duy nhất (Anantarà). 

* Rằng theo Chủng Loại:  Vô Gián Duyên thuộc giống Vô Gián, ý nghĩa là Pháp Năng 

Duyên giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được sanh khởi một cách không gián đoạn 

tách lìa. 

* Rằng theo Thời Gian:  là thời quá khứ, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên phải diệt đi trước 

rồi mới sẽ giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được sanh khởi tiếp theo sau. 

* Rằng theo Mãnh Lực:  Vô Gián Duyên chỉ có Mãnh Lực Xuất Sinh, ý nghĩa là có mãnh 

lực giúp đỡ cho Pháp Sở Duyên được sanh khởi. 

  

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA VÔ GIÁN DUYÊN 

 

Trong Vô Gián Duyên hiện hữu có ba loại Pháp, là (1) Pháp Năng Duyên, (2) Pháp 

Sở Duyên, (3) Pháp Địch Duyên, như tiếp theo đây: 
 

 (1)   Anantarapaccayadhamma  –  Pháp Vô Gián Năng Duyên:  89 Tâm, 52 Tâm Sở 

đã sanh trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh). 

(2)   Anantarapaccayuppannadhamma  –  Pháp Vô Gián Sở Duyên:  89 Tâm, 52 

Tâm Sở sanh sau cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh. 

(3)  Anantarapaccanikadhamma – Pháp Vô Gián Địch Duyên:  Tất cả Sắc, là Sắc 

Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm  

Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp bình nhựt. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) 

VÀ CHI PHÁP TRONG VÔ GIÁN DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu  

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Anantarapaccayena paccayo” –  Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Vô Gián Duyên. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       33   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Thiện làm Vô Gián Năng Duyên là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm 

Sở sanh khởi đầu tiên (trừ Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng).  

Pháp Thiện làm Vô Gián Sở Duyên là 21 Tâm Đổng Lực Thiện, 38 Tâm Sở sanh sau 

(trừ Tâm Đổng Lực Thiện thứ nhất).  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Purimà purimà kusalà khandhà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

khandhànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) 

đã sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn 

Thiện) sanh sau sau với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện sanh trước trước là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm 

Sở sanh trước (trừ Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng) làm Vô Gián Năng Duyên. 

Uẩn Thiện sanh sau sau là 21 Tâm Đổng Lực Thiện (trừ Tâm Đổng Lực đầu tiên), 38 

Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên.  

Hoặc theo một cách khác là: 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ nhất làm Vô Gián Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ hai làm Vô Gián Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ hai làm Vô Gián Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ ba làm Vô Gián Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ ba làm Vô Gián Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ tư làm Vô Gián Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ tư làm Vô Gián Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ năm làm Vô Gián Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ năm làm Vô Gián Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ sáu làm Vô Gián Sở Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ sáu làm Vô Gián Năng Duyên. 

- Tâm Đổng Lực Đại Thiện thứ bảy làm Vô Gián Sở Duyên. 

- Đôi Tâm Đại Thiện thứ nhất ở nhiệm vụ Chuyển Tộc và Dũ Tịnh làm Vô Gián 

Năng Duyên. 

- 4 Tâm Thiện Đáo Đại câu hành Hỷ, 16 Tâm Đạo câu hành Hỷ làm Vô Gián Sở 

Duyên. 

- Đôi Tâm Đại Thiện thứ 2 ở nhiệm vụ Chuyển Tộc và Dũ Tịnh làm Vô Gián Năng 

Duyên. 

- 5 Tâm Thiện Đáo Đại câu hành Xả, 4 Tâm Đạo câu hành Xả làm Vô Gián Sở 

Duyên. 

- 9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại sanh trước làm Vô Gián Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       34   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

- 9 Tâm Đổng Lực Thiện Đáo Đại sanh sau làm Vô Gián Sở Duyên.             
 

2/  “Anulomam gotrabhussa”-   Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Chuyển Tộc. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Thuận Tùng có Cảnh là “Sankhàradhamma – Pháp 

Hữu Vi” làm Vô Gián Năng Duyên. 

Chuyển Tộc là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) làm nhiệm vụ Chuyển Tộc có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

3/   “Anulomam vodànassa”-  Thuận Tùng làm duyên cho Dũ Tịnh. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Thuận Tùng có Cảnh là “Sankhàradhamma – Pháp 

Hữu Vi” làm Vô Gián Năng Duyên. 

Dũ Tịnh là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) làm nhiệm vụ Dũ Tịnh có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

4/   “Gotrabhù maggassa”-  Chuyển Tộc làm duyên cho Đạo. 

Tại đây, Chuyển Tộc là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Chuyển Tộc có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián 

Năng Duyên. 

Đạo là 1 Tâm Đạo Thất Lai, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

5/   “Vodànam maggassa Anantarapaccayena paccayo”-   Dũ Tịnh làm duyên cho 

Đạo theo Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Dũ Tịnh là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ  

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Dũ Tịnh có Cảnh là Níp Bàn, làm Vô Gián Năng 

Duyên. 

Đạo là 1 Tâm Đạo Thất Lai, 1 Tâm Đạo Nhất Lai, 1 Tâm Đạo Bất Lai, 1 Tâm Đạo 

Vô Sinh, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì Kusalo dhammo  chi Pháp là 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp 

Thế đã sanh trước trước (trừ cái Tâm Đổng Lực cuối cùng) làm Năng Duyên.     

Kusalassa dhammassa chi Pháp là 21 Tâm Đổng Lực Thiện (trừ Tâm Đổng Lực 

Thiện thứ 1) làm Sở Duyên.       

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       35   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
  

* Anantarapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Purimà purimà kusalà khandhà chi pháp 

tương tự với phương pháp Pàlì  Kusalo dhammo  làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam kusalànam khandhànam chi pháp là tương tự với 

phương pháp Pàlì  Kusalassa dhammassa  làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực  

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       36   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Anulomam  chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện 

Tương Ưng Trí làm nhiệm vụ Thuận Tùng, làm Năng Duyên. 

Gotrabhussa Vodànassa  chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí làm nhiệm vụ 

Chuyển Tộc, Dũ Tịnh, làm Sở Duyên. 
  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 1 Phàm Tam Nhân và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình 

Đắc Đạo.  
  

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên, 

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba, Gotrabhù Vodànam chi pháp là 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí làm Năng Duyên. 

Maggassa  chi pháp là 4 Tâm Đạo làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong 1 Phàm Tam Nhân, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô 

Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong cả bốn Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantarapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       37   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Anantarapaccayena paccayo”-  Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Pháp Thiện làm Vô Gián Năng Duyên là Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng của 17 Tâm 

Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở và 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Sở Duyên là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm 

Quả Đáo Đại, 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Kusalam vutthànassa Anantarapaccayena paccayo”-   Cái Tâm Đổng Lực  

Thiện cuối cùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Quả trổ sanh (là Na Cảnh và Hữu 

Phần) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Thiện là Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng của 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 

Tâm Sở làm Vô Gián Năng Duyên. 

Na Cảnh và Hữu Phần là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại, 35 

Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên.  

Hoặc theo một cách khác là: 

 Tâm Đổng Lực Đại Thiện cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

11 Tâm Na Cảnh trong Na Cảnh Môn làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Đại Thiện cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

19 Tâm Hữu Phần trong Đổng Lực Môn làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Thiện Sắc Giới cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Thiện Không Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       38   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn và 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 

làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Thiện Thức Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ và 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ, làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Thiện Vô Sở Hữu Xứ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Hữu Phần Vô Sở Hữu Xứ, làm Vô Gián 

Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng làm Vô Gián Năng 

Duyên.   

13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

2/    “Maggo phalassa Anantarapaccayena paccayo”-   Đạo làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Quả, với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Đạo là 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Năng Duyên. 

Quả là 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

3/    “Anulomam sekkhàya phalasampattiyà Anantarapaccayena paccayo”-   Thuận 

Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Quả của bậc Hữu Học, với mãnh lực Vô 

Gián Duyên. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Thuận Tùng có Cảnh là “Sankhàradhamma – Pháp 

Hữu Vi” làm Vô Gián Năng Duyên. 

Thiền Quả của bậc Hữu Học là 1 Tâm Quả Thất Lai, 1 Tâm Quả Nhất Lai, 1 Tâm 

Quả Bất Lai, 36 Tâm Sở ngay khi nhập Thiền Quả, làm Vô Gián Sở Duyên. 

 

4/     “Nirodhà vutthahantassa nevasannànàsannàyatanakusalam phalasamà -

pattiyà Anantarapaccayena paccayo”-  Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm duyên  

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Quả của bậc Bất Lai ngay khi xuất khỏi Thiền Diệt với 

mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là 1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Xứ, 30 Tâm Sở làm Vô Gián Năng Duyên. 

Thiền Quả là 1 Tâm Quả Bất Lai, 36 Tâm Sở của bậc Bất Lai ngay khi xuất khỏi 

Thiền Diệt, làm Vô Gián Sở Duyên. 

  

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       39   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì Kusalo dhammo  chi Pháp là cái Tâm Đổng Lực cuối cùng 

của 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, làm Năng Duyên.     

   Abyàkatassa dhammassa  chi Pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần, 4 Tâm 

Quả (kết hợp lại 24 Tâm, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại, 4 

Tâm Quả), làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và tám bậc Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 
 

Ghi chú:  Lộ Trình Cận Tử là Lộ Trình hiện hành trong thời gian cận tử lâm chung, do 

đó, nếu tính theo Thời Gian, là hiện hành chính trong thời Cận Tử vậy. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô  

Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Kusalam  chi pháp là Tâm Đổng Lực cuối 

cùng của 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế, làm Năng Duyên.  

Vutthànassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử . 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       40   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Maggo  chi pháp là 4 Tâm Đạo làm Năng 

Duyên. 

Gotrabhussa Vodànassa  chi pháp là 4 Tâm Quả làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong tám bậc Thánh.  

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong cả bốn Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Anulomam  chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương 

Ưng Trí làm nhiệm vụ Thuận Tùng, làm Năng Duyên. 

Sekkhàya phalasamàpattiyà  chi pháp là 3 Tâm Quả bậc thấp của 3 bậc Quả Hữu 

Học, làm Sở Duyên. 
 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       41   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư,  Nevasannànàsannàyatanakusalam  chi pháp là 

1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, làm Năng Duyên. 

Nirodhà vutthahantassa phalasamàpattiyà  chi pháp là 1 Tâm Quả Bất Lai của bậc 

Bất Lai, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Bất Lai. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

 Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

 Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong sát na xuất khỏi Lộ Trình Nhập Thiền 

Diệt. 
 

* Anantarapaccayena (tương tự với Câu Phụ Pàlì điều thứ ba), trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       42   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

        

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Anantarapaccayena paccayo”-   Pháp 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Vô Gián 

Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở sanh 

trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cuối cùng).  

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở sanh sau 

sau (trừ Tâm Đổng Lực thứ nhất). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Purimà purimà akusalà khandhà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

khandhànam Anantarapaccayena paccayo”-   Những Uẩn Bất Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất 

Thiện sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất Thiện (Tứ 

Danh Uẩn Bất Thiện) sanh sau sau với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Bất Thiện sanh trước trước là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

sanh trước trước (trừ Tâm Đổng Lực cuối cùng) làm Vô Gián Năng Duyên. 

Những Uẩn Bất Thiện sanh sau sau là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở sanh sau sau 

(trừ Tâm Đổng Lực thứ nhất) làm Vô Gián Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  chi Pháp là 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện 

đã sanh trước trước (trừ cái Tâm Đổng Lực cuối cùng) làm Năng Duyên.     

Akusalassa dhammassa  chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện sanh sau sau (trừ Tâm Đổng 

Lực thứ 1) làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực  

Dục Giới. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       43   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Purimà purimà akusalà khandhà chi pháp tương tự với 

phương pháp Pàlì  Akusalo dhammo  làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam akusalànam khandhànam  chi pháp tương tự với 

phương pháp Pàlì  Akusalassa dhammassa  làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

 “ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       44   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

“Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Anantarapaccayena paccayo”-  Pháp 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Năng Duyên là Tâm Đổng Lực Bất Thiện cuối cùng của 

12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Sở Duyên là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm 

Quả Đáo Đại, 35 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalam vutthànassa Anantarapaccayena paccayo”-   Tâm Đổng Lực Bất 

Thiện cuối cùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Quả trổ sanh (là Na Cảnh và Hữu 

Phần) với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Bất Thiện là Tâm Đổng Lực Bất Thiện cuối cùng của 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Vô Gián Năng Duyên. 

Na Cảnh và Hữu Phần là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần làm Vô Gián Sở 

Duyên. 

Hoặc theo một cách khác là: 

 Tâm Đổng Lực cuối cùng của 8 Đổng Lực căn Tham và 2 Đổng Lực căn Si, 23 

Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối) làm Vô Gián Năng Duyên. 

11 Tâm Na Cảnh trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực cuối cùng của 8 Đổng Lực căn Tham và 2 Đổng Lực căn Si, 23 

Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối) làm Vô Gián Năng Duyên. 

19 Tâm Hữu Phần trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực cuối cùng của 2 Đổng Lực căn Sân, 22 Tâm Sở (trừ Hỷ, Tham, 

Tà Kiến, Ngã Mạn, Hoài Nghi) làm Vô Gián Năng Duyên. 

6 Tâm Na Cảnh Xả Thọ trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực cuối cùng của Đổng Lực Sân, 22 Tâm Sở (trừ Hỷ, Tham, Tà 

Kiến, Ngã Mạn, Hoài Nghi) làm Vô Gián Năng Duyên. 

6 Tâm Hữu Phần Dục Giới câu hành Xả trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Sở 

Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  chi pháp là cái Tâm Đổng Lực cuối 

cùng của 12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện, làm Năng Duyên.  

 Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần (kết hợp  



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       45   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

lại 20 Tâm Dị Thục Quả, là 3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại), làm 

Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 
 

Ghi chú: Lộ Trình Cận Tử là Lộ Trình hiện hành trong thời gian cận tử lâm chung, do 

đó, nếu tính theo Thời Gian, là hiện hành chính trong thời Cận Tử vậy.  
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Akusalam  chi pháp là Tâm Đổng Lực cuối cùng của 12 

Tâm Đổng Lực Bất Thiện (tương tự với phương pháp Pàlì  Akusalo dhammo) làm Năng 

Duyên. 

Vutthànassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần (tương tự với phương 

pháp Pàlì  Abyàkatassa dhammassa), làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận Tử . 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       46   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

 (C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Anantarapaccayena paccayo”-   

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Vô Gián 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Năng Duyên là 36 Tâm Quả (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh)  

20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở đã sanh trước.   

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Sở Duyên là 36 Tâm Quả (cùng với Tâm Tử của bậc Vô 

Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh sau. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Purimà purimà vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà khandhà pacchimànam 

pacchimànam vipàkàbyàkatànam kiriyàbyàkatànam khandhànam Anantarapaccayena 

paccayo”-   Những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác (Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả và 

Duy Tác)  sanh trước trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Vô Ký Quả và 

Vô Ký Duy Tác (Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác) sanh sau sau với mãnh lực Vô 

Gián Duyên. 

 Tại đây, những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác sanh trước trước là 36 Tâm 

Quả (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở làm Vô Gián 

Năng Duyên. 

Những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác sanh sau sau là 36 Tâm Quả, cùng 

với Tâm Tử của bậc Vô Sinh, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở làm Vô Gián Sở 

Duyên.    

Hoặc theo một cách khác là:  

 Danh Uẩn Tái Tục là 19 Tâm Tái Tục, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) làm Vô Gián Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       47   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Hữu Phần thứ nhất (Pathamabhavanga) là 19 Tâm Hữu Phần, 33 Tâm Sở 

(trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Hữu Phần sanh trước như là Tâm Hữu Phần thứ nhất làm Vô Gián Năng 

Duyên. 

Tâm Hữu Phần sanh sau như có Tâm Hữu Phần thứ hai làm Vô Gián Sở Duyên. 

 15 Tâm Hữu Phần Dứt Dòng Ngũ Uẩn làm Vô Gián Năng Duyên. 

Hai Tâm Khai Môn làm Vô Gián Sở Duyên. 

 4 Tâm Hữu Phần Dứt Dòng Vô Sắc Giới làm Vô Gián Năng Duyên. 

 Tâm Khai Ý Môn làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Khai Ngũ Môn làm Vô Gián Năng Duyên. 

10 Tâm Ngũ Song Thức làm Vô Gián Sở Duyên. 

 10 Tâm Ngũ Song Thức làm Vô Gián Năng Duyên. 

2 Tâm Tiếp Thâu làm Vô Gián Sở Duyên. 

 2 Tâm Tiếp Thâu làm Vô Gián Năng Duyên. 

3 Tâm Thẩm Tấn làm Vô Gián Sở Duyên. 

 3 Tâm Thẩm Tấn làm Vô Gián Năng Duyên. 

1 Tâm Đoán Định làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đoán Định thứ nhất trong Lộ Trình Cảnh Hy Thiểu làm Vô Gián Năng 

Duyên. 

Tâm Đoán Định thứ hai làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đoán Định thứ hai trong Lộ Trình Cảnh Hy Thiểu làm Vô Gián Năng 

Duyên. 

Tâm Hữu Phần Ngũ Uẩn thứ nhất là 15 Tâm Hữu Phần làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Cảnh Cực Cự Đại và Lộ Trình Cảnh Cự Đại, và 

Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Cảnh Minh Hiển và Lộ Trình Cảnh Bất Minh 

Hiển làm Vô Gián Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực thứ nhất là Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh, 8 Tâm Đổng Lực Đại Duy 

Tác làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh trước như là Tâm Đổng Lực thứ nhất (trừ Tâm 

Đổng Lực cuối cùng) là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác, 35 Tâm Sở làm Vô Gián 

Năng Duyên.  

Tâm Đổng Lực Duy Tác sanh sau như là Tâm Đổng Lực thứ hai (trừ Tâm Đổng 

Lực đầu tiên) là 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác, 35 Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

5 Tâm Na Cảnh câu hành Hỷ trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       48   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Sở 

Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

5 Tâm Na Cảnh câu hành Hỷ trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

6 Tâm Na Cảnh câu hành Xả trong phần Na Cảnh làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân trong phần Đổng Lực làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Na Cảnh thứ nhất là 11 Tâm Na Cảnh làm Vô Gián Năng Duyên. 

Tâm Na Cảnh thứ hai là 11 Tâm Na Cảnh làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Na Cảnh thứ hai là 11 Tâm Na Cảnh làm Vô Gián Năng Duyên. 

Tâm Hữu Phần Dục Giới là 2 Tâm Tiếp Thâu câu hành Xả, 8 Tâm Đại Quả làm Vô 

Gián Sở Duyên. 

 Đôi Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Hỷ thứ nhất với nhiệm vụ là Thuận 

Tùng và Chuyển Tộc làm Vô Gián Năng Duyên. 

4 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại câu hành Hỷ, 4 Tâm Đổng Lực Quả Vô Sinh 

câu hành Hỷ làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Đôi Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác câu hành Xả thứ ba với nhiệm vụ là Thuận Tùng 

và Chuyển Tộc làm Vô Gián Năng Duyên. 

5 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại câu hành Xả, 1 Tâm Đổng Lực Quả Vô Sinh 

câu hành Xả làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại sanh trước trước trong Lộ Trình Nhập Định là 9 

Tâm Duy Tác Đáo Đại, 35 Tâm Sở làm Vô Gián Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực Duy Tác Đáo Đại sanh sau sau là 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 35 

Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác Sắc Giới cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác Không Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ làm 

Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác Thức Vô Biên Xứ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 

  9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác Vô Sở Hữu Xứ cuối cùng làm Vô Gián Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       49   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

  9 Tâm Hữu Phần Tam Nhân Ngũ Uẩn, 1 Tâm Hữu Phần Không Vô Biên Xứ, 1 

Tâm Hữu Phần Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Hữu Phần Vô Sở Hữu Xứ làm Vô Gián 

Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng làm Vô Gián 

Năng Duyên. 

13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng làm Vô Gián 

Năng Duyên. 

Tâm Quả Vô Sinh ngay sát na xuất khỏi Thiền Diệt làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Quả sanh trước trước là 4 Tâm Quả làm Vô Gián Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực Quả sanh sau sau là 4 Tâm Quả trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả và 

Lộ Trình Đắc Đạo làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Đổng Lực Quả cuối cùng là 4 Tâm Quả làm Vô Gián Năng Duyên. 

13 Tâm Hữu Phần Tam Nhân làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Na Cảnh thứ hai làm Vô Gián Năng Duyên. 

    10 Tâm Tử Dục Giới trong Lộ Trình Cận Tử làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

Hoặc theo một cách khác là: 

 Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác thứ năm làm Vô Gián Năng Duyên. 

13 Tâm Tử Tam Nhân trong Lộ Trình Cận Tử làm Vô Gián Sở Duyên.  

 19 Tâm Hữu Phần làm Vô Gián Năng Duyên. 

19 Tâm Tử trong Lộ Trình Cận Tử làm Vô Gián Sở Duyên. 

 2 Tâm Tử câu hành Xả và 4 Tâm Nhị Nhân làm Vô Gián Năng Duyên. 

10 Tâm Tái Tục Dục Giới làm Vô Gián Sở Duyên. 

 4 Tâm Tử Tam Nhân Dục Giới làm Vô Gián Năng Duyên. 

19 Tâm Tái Tục làm Vô Gián Sở Duyên. 

 5 Tâm Tử Sắc Giới làm Vô Gián Năng Duyên. 

17 Tâm Tái Tục Hữu Nhân làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Tử Không Vô Biên Xứ làm Vô Gián Năng Duyên. 

4 Tâm Tái Tục Tam Nhân Dục Giới và 4 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới làm Vô Gián 

Sở Duyên. 

 Tâm Tử Thức Vô Biên Xứ làm Vô Gián Năng Duyên. 

4 Tâm Tái Tục Tam Nhân Dục Giới và 3 Tâm Tái Tục Vô Sắc Giới (trừ 1 Tâm Tái  

Tục Không Vô Biên Xứ) làm Vô Gián Sở Duyên. 

 Tâm Tử Vô Sở Hữu Xứ làm Vô Gián Năng Duyên. 

4 Tâm Tam Nhân Dục Giới, 1 Tâm Tái Tục Vô Sở Hữu Xứ và 1 Tâm Tái Tục Phi 

Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm Vô Gián Sở Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       50   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Tâm Tử Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm Vô Gián Năng Duyên. 

4 Tâm Tái Tục Tam Nhân Dục Giới và 1 Tâm Tái Tục Phi Tưởng Phi Phi Tưởng 

Xứ làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

2/ ”Bhavangam àvajjanàya Anantarapaccayena paccayo”-   Hữu Phần làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Khai Môn với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Hữu Phần là 19 Tâm Hữu Phần Dứt Dòng làm Vô Gián Năng Duyên. 

 Khai Môn là 2 Tâm Khai Môn làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

3/ “Kiriyam vutthànassa Anantarapaccayena paccayo”-   Duy Tác làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Quả sanh khởi (là Na Cảnh, Hữu Phần và Ngũ Thức) với mãnh lực Vô 

Gián Duyên. 

Tại đây, Duy Tác là Tâm Đổng Lực cuối cùng của 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác làm 

Vô Gián Năng Duyên. 

11 Tâm Na Cảnh trong phần Na Cảnh và 19 Tâm Hữu Phần trong phần Đổng Lực 

làm Vô Gián Sở Duyên. 

Tâm Đoán Định thứ hai làm Vô Gián Năng Duyên. 

15 Tâm Hữu Phần (trừ 4 Tâm Hữu Phần Vô Sắc Giới) trong phần Đoán Định làm Vô 

Gián Sở Duyên. 

1 Tâm Khai Ngũ Môn làm Vô Gián Năng Duyên. 

10 Tâm Ngũ Song Thức làm Vô Gián Sở Duyên. 
 

4/ “Arahato anulomam phalasamàpattiyà Anantarapaccayena paccayo”-   Thuận 

Tùng của bậc Vô Sinh làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhập Thiền Quả Vô Sinh với 

mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Thuận Tùng là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 30 Tâm Sở làm Vô Gián 

Năng Duyên. 

Thiền Quả là 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả làm 

Vô Gián Sở Duyên. 
 

5/ “Nirodhà vutthahantassa nevasannànàsannàyatanakiriyam phalasamàpattiyà 

Anantarapaccayena paccayo”-   Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Quả Vô Sinh của bậc Vô Sinh ngay khi xuất khỏi Thiền Diệt 

với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Tâm Đổng Lực Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ cuối cùng của bậc Vô  

Sinh ngay khi Nhập Thiền Diệt làm Vô Gián Năng Duyên. 

1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên. 

 
 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       51   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 

Tâm Duy Tác đã sanh trước trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) làm Năng Duyên.     

 Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác cùng 

với Tâm Tử của bậc Vô Sinh sanh sau sau, làm Sở Duyên.  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Cận 

Tử, thời kỳ Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Quả, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Nhập 

Thiền Diệt, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 

     (1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Purimà purimà Vipàkàbyàkatà Kiriyàbyàkatà 

khandhà  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác đã sanh trước trước (trừ 

Tâm Tử của bậc Vô Sinh) làm Năng Duyên. 

Pacchimànam pacchimànam Vipàkàbyàkatà Kiriyàbyàkatànam khandhànam  chi 

pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác cùng với Tâm Tử của bậc Vô Sinh, làm 

Sở Duyên. 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Cận 

Tử, thời kỳ Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Quả, tùy theo thích hợp. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       52   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Nhập 

Thiền Diệt, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Trùng Dụng Duyên,  

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Bhavangam  chi pháp là 19 Tâm Hữu Phần làm  

Năng Duyên. 

Àvajjanàya  chi pháp là 1 Tâm Khai Ngũ Môn, 1 Tâm Khai Ý Môn, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm bốnThánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới và Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Kiên Cố. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 

 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       53   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Kiriyam  chi pháp là Tâm Đổng Lực cuối cùng 

của 18 Tâm Đổng Lực Duy Tác và Tâm thứ 2 hay thứ 3 của Tâm Đoán Định, làm Năng 

Duyên. 

Vutthànassa  chi pháp là 11 Tâm Na Cảnh, 19 Tâm Hữu Phần, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ngũ Môn trong giai 

đoạn Đoán Định, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới trong giai đoạn Đoán Định, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư,  Anulomam  chi pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác 

Tương Ưng Trí làm nhiệm vụ Thuận Tùng, làm Năng Duyên. 

Arahato phalasamàpattiyà  chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh của bậc Vô Sinh, làm Sở 

Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Quả Vô Sinh. 
 

* Anantarapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       54   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm, Nevasannànàsannàyatanakiriyam  chi pháp là 

Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ của bậc Vô Sinh làm Năng Duyên. 

Nirodhà vutthahantassa phalasamàpattiyà  chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh của bậc 

Vô Sinh làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

-  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

-  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong sát na xuất khỏi Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián  

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

        

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Anantarapaccayena paccayo”-   Pháp 

Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Năng Duyên là Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn 

hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, 11 Tâm Sở (trừ Hỷ, Dục).  

Pháp Thiện làm Vô Gián Sở Duyên là Tâm Đổng Lực thứ nhất của 8 Tâm Đại Thiện,  

38 Tâm Sở. 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       55   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Àvajjanà kusalànam khandhànam Anantarapaccayena paccayo”-   Tâm Khai 

Ý Môn và Tâm Đoán Định làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Thiện (Tâm 

Đổng Lực Thiện thứ 1 của Tứ Danh Uẩn, với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Tại đây, Tâm Khai Ý Môn làm Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm 

Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, 11 Tâm Sở (trừ Hỷ, Dục) làm Vô Gián Năng Duyên. 

Những Uẩn Thiện là Tâm Đổng Lực Thiện thứ nhất của 8 Tâm Đại Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Vô Gián Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Tâm Đoán Định và Tâm 

Khai Ý Môn, làm Năng Duyên.     

Kusalassa dhammassa  chi pháp là Tâm Đổng Lực Thiện thứ 1 của 8 Tâm Đại 

Thiện, làm Sở Duyên.      
     

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Avajjanà  chi pháp là Tâm Đoán Định và Tâm Khai Ý Môn  

(tương tự với phương pháp Pàlì  Abyàkato dhammo) làm Năng Duyên. 

Kusalànam khandhànam  chi pháp là Tâm Đổng Lực Thiện thứ 1 của 8 Tâm Đại  

Thiện, làm Sở Duyên.          



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       56   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     

 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Anantarapaccayena paccayo”-   Pháp 

Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vô Gián Năng Duyên là Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn 

hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, 11 Tâm Sở (trừ Hỷ, Dục).  

Pháp Bất Thiện làm Vô Gián Sở Duyên là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ nhất của 12 

Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 
 

1/ “Àvajjanà akusalànam khandhànam Anantarapaccayena paccayo”-   Tâm Khai 

Ý Môn và Tâm Đoán Định làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất Thiện (Tâm 

Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 của Tứ Danh Uẩn, với mãnh lực Vô Gián Duyên.  

Tại đây, Khai Môn là Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm Khai Ý 

Môn trong Lộ Trình Ý Môn làm Vô Gián Năng Duyên. 

Những Uẩn Bất Thiện là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ nhất của 12 Tâm Bất Thiện, 

27 Tâm Sở làm Vô Gián Sở Duyên. 

 

 



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       57   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Tâm Đoán Định và Tâm  

Khai Ý Môn, làm Năng Duyên.  

Akusalassa dhammassa  chi pháp là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 của 12 Tâm Bất 

Thiện, làm Sở Duyên.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián  

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Avajjanà  chi pháp là Tâm Đoán Định và Tâm Khai Ý Môn 

(tương tự với phương pháp Pàlì  Abyàkato dhammo) làm Năng Duyên. 

Kusalànam khandhànam  chi pháp là Tâm Đổng Lực Bất Thiện thứ 1 của 12 Tâm 

Bất Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn. 
 

* Anantarapaccayena trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Vô Gián 

Duyên, trong mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời 

gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       58   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Vô Gián Duyên,  

(2) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(3) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(4) Vô Hữu Duyên,  

(5) Ly Khứ Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     

 

ANANTARAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VÔ GIÁN DUYÊN 
        

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Vô Gián Duyên có được 7 câu như sau: 
 

(1)   Kusalo kusalassa Anantarapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Thiện với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

(2)   Kusalo abyàkatassa Anantarapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

(3)   Akusalo akusalassa  Anantarapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Vô Gián Duyên.  

(4)  Akusalo abyàkatassa Anantarapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên 

giúpđỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

(5)   Abyàkato abyàkatassa Anantarapaccayena paccayo –  Vô Ký làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

(6)   Abyàkato kusalassa Anantarapaccayena paccayo –  Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

(7)   Abyàkato akusalassa Anantarapaccayena paccayo –  Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Vô Gián Duyên. 

 

ANANTARAPACCAYASABHÀGA – 

VÔ GIÁN DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Đẳng Vô Gián Duyên,  

(2) Vô Gián Cận Y Duyên,  

(3) Trùng Dụng Duyên,  

(4) Dị Thời Nghiệp Duyên,  



DUYÊN THỨ TƯ:  ANANTARAPACCAYA – VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       59   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Vô Hữu Duyên,  

(6) Ly Khứ Duyên. 
  

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Vô Gián Duyên.  

 
 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA VÔ GIÁN DUYÊN 

 
 

---------------------00000------------------- 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       60   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ NĂM 

SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

SAMANANTARAPACCAYANIDDESAVĀRA – 

PHẦN XIỂN MINH ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “ Samanatarapaccaya – Đẳng Vô Gián Duyên”,  thì loại Duyên đó, Đức 

Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên, là: 

 “Cakkhuvinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà tamsampa 

yuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo – pe - yesam yesam 

dhammànam samanantarà ye ye dhammà uppajjanti cittacetasikà dhammà te te 

dhammà tesam tesam dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”. 

Lời dịch nghĩa và giải thích trong giai đoạn xiển minh Đẳng Vô Gián Duyên hoàn 

toàn tương tự với giai đoạn xiển minh của Vô Gián Duyên, do đó tại đây, chỉ xin trình 

bày phần Pàlì, phần dịch nghĩa và giải thích xin vui lòng xem lại giai đoạn xiển minh Vô 

Gián Duyên. 

 

TRÌNH BÀY PÀLÌ TRONG GIAI ĐOẠN XIỂN MINH 

ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

 

1/ “Cakkhuvinnànànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Nhãn Thức 

Giới và Pháp tương ưng với Nhãn Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Ý Giới ( 2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở 

Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

2/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-    Ý Giới (2 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp tương ưng 

với Ý Thức Giới (11 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

3/ “Sotavinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Nhĩ Thức 

Giới và Pháp tương ưng với Nhĩ Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Ý Giới (2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở Tợ 

Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 



DUYÊN THỨ NĂM:  SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       61   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

4/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (2 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp tương ưng 

với Ý Thức Giới (11 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

5/ “Ghànavinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Tỷ Thức 

Giới và Pháp tương ưng với Tỷ Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Ý Giới (2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở Tợ 

Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

6/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (2 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp tương ưng 

với Ý Thức Giới (11 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

7/ “Jivhàvinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Thiệt Thức 

Giới và Pháp tương ưng với Thiệt Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Ý Giới (2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở 

Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

8/ “Manodhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manovinnànadhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (2 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp tương ưng 

với Ý Thức Giới (11 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

9/ “Kàyavinnànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Thân Thức 

Giới và Pháp tương ưng với Thân Thức Giới (là 7 Tâm Sở Biến Hành) làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Ý Giới (2 Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở 

Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

10/  “Manodhàtu   tamsampayuttakà   ca   dhammà   manovinnànadhàtuyà  

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Ý Giới (2 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       62   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Tiếp Thâu) và Pháp tương ưng với Ý Giới (là 10 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Hỷ, Dục) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới (3 Tâm Thẩm Tấn) và Pháp tương ưng 

với Ý Thức Giới (11 Tâm Sở Tợ Tha trừ Cần, Dục) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

11/  “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Thiện sanh trước trước 

(17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế trừ Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng, 38 Tâm Sở) làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Thiện sanh sau sau (21 Tâm Đổng Lực Thiện 

trừ Tâm Đổng Lực đầu tiên, 38 Tâm Sở) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

12/   “Purimà purimà kusalà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Thiện sanh trước trước 

(Tâm Đổng Lực Thiện cuối cùng của 17 Tâm Đổng Lực Thiện Hiệp Thế và 4 Tâm Đạo, 

38 Tâm Sở) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Vô Ký sanh sau sau (3 Thẩm 

Tấn, 8 Tâm Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại làm nhiệm vụ Na Cảnh, Hữu Phần, Tử, tùy 

theo trường hợp và 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

13/   “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-    Những Pháp Bất Thiện sanh trước 

trước (12 Tâm Đổng Lực Bất Thiện Hiệp Thế trừ Tâm Đổng Lực cuối cùng, 27 Tâm Sở) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Bất Thiện sanh sau sau (12 Tâm Đổng 

Lực Bất Thiện trừ Tâm Đổng Lực đầu tiên, 27 Tâm Sở) với mãnh lực Đẳng Vô Gián 

Duyên. 
 

14/   “Purimà purimà akusalà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Bất Thiện sanh trước 

trước (Tâm Đổng Lực Bất Thiện cuối cùng của 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở) làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Vô Ký sanh sau sau (3 Tâm Thẩm Tấn, 8 Tâm 

Đại Quả, 9 Tâm Quả Đáo Đại làm nhiệm vụ Na Cảnh, Hữu Phần, Tử, tùy theo trường 

hợp, 35 Tâm Sở) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

15/     “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam abyàkatànam 

dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Vô Ký sanh trước trước 

(36 Tâm Quả trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh và 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở) làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Vô Ký sanh sau sau (36 Tâm Quả cùng với Tâm Tử 

của bậc Vô Sinh và 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

16/    “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Vô Ký sanh trước trước 



DUYÊN THỨ NĂM:  SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       63   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn, hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý 

Môn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Thiện sanh sau sau (Tâm Đổng Lực 

Thiện thứ 1 của 8 Tâm Đại Thiện, 38 Tâm Sở) với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

17/    “Purimà purimà abyàkatà dhammà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Pháp Vô Ký sanh trước trước 

(Tâm Đoán Định trong Lộ Trình Ngũ Môn, hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý 

Môn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp Bất Thiện sanh sau sau (Tâm Đổng 

Lực Bất Thiện đầu tiên của 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở) với mãnh lực Đẳng Vô Gián 

Duyên. 
 

18/     “Yesam yesam dhammànam samanantarà ye ye dhammà uppajjanti cittacetasikà 

dhammà te te dhammà tesam tesam dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”-   

Tất cả những Tâm và Tâm Sở nào (89 Tâm, 52 Tâm Sở và Tâm Tử của bậc Vô Sinh) 

sanh khởi tuần tự tiếp nối theo sau của những Tâm và Tâm Sở nào (89 Tâm, 52 Tâm Sở 

trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) đã sanh khởi trước trước.  Những Tâm và Tâm Sở đó (89 

Tâm, 52 Tâm Sở trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh) đã sanh trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với những Tâm và Tâm Sở đó (89 Tâm, 52 Tâm Sở và Tâm Tử của bậc Vô Sinh) 

sanh khởi tiếp theo sau, với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên.  

Có nghĩa là 89 Tâm, 52 Tâm Sở đã sanh trước, chỉ trừ ra Tâm Tử của bậc Vô Sinh 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 89 Tâm, 52 Tâm Sở và Tâm Tử của bậc Vô Sinh sanh 

khởi ở phía sau, với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

SAMANANTARAPACCAYANIDDESA – 

ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN XIỂN MINH 

 

Pháp Duyên nào đã được Đức Phật lập ý trình bày một cách tóm lược trong phần 

Duyên xiển thuật (Paccayuddesa) là  “Samanantarapaccayo - Đẳng Vô Gián Duyên”, 

chính Pháp Duyên đó được Đức Phật lập ý trình bày một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần 

Duyên xiển minh (Paccayaniddesa). 
 

1/ “Cakkhuvinnànànadhàtu tamsampayuttakà ca dhammà manodhàtuyà 

tamsampayuttakànanca dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”- v.v. 

18/ “Yesam yesam dhammànam samanantarà ye ye dhammà uppajjanti cittacetasikà 

dhammà te te dhammà tesam tesam dhammànam Samanantarapaccayena paccayo”- 

Theo phương pháp Pàlì, lời dịch, phân tích Câu, nội dung chi pháp, lời giải thích 

trong Đẳng Vô Gián Duyên xiển minh được hiện hành tương tự với Vô Gián Duyên xiển 

minh với mọi trường hợp.  Chỉ có sự khác biệt nhau về phần phụ âm, còn đối với phần 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       64   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nội dung thì hoàn toàn giống nhau không có sự sai biệt, như là Upaccayarùpa - Chuyển 

Di Sắc và Santatirùpa – Diễn Tiến Sắc, với các từ ngữ  Adhivacanaduka – Ngôn Từ Nhị 

Đề, Niruttiduka – Từ Ngữ Nhị Đề.  
 

Như Ngài Đại Trưởng Lão GIÁC ÂM (Buddhaghosa) có trình bày để trong bộ Phát 

Thú Chú Giải như sau: 

“Yo Anantarapaccayo sveva Samanantarapaccayo bayanjanamattameva hettha 

nànam upaccayasantatìadìsuviya adhivacananiruttidukàdìsuviya ca atthato pana 

nànam natthi”-  Pháp nào làm Vô Gián Duyên là chính Pháp đó làm Đẳng Vô Gián 

Duyên.  Một cách xác thực, là cả hai Duyên này chỉ có sự khác biệt về từ ngữ, còn phần 

nội dung thì không có sự khác biệt, hiện hành giống như là giữa Upaccayarùpa - Chuyển 

Di Sắc và  Santatirùpa – Diễn Tiến Sắc,v.v, hoặc là  Adhivacanaduka – Ngôn Từ Nhị 

Đề,  Niruttiduka – Từ Ngữ Nhị Đề, v.v. 

 

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

 

“Sutthu anantaràti Samanantarà”-   Pháp chủng không có khoảng cách đoạn lìa ra, 

gọi là Đẳng Vô Gián. 

 “Samanantaram hutvà upakàrako dhammo Samanantarapaccayo”-   Pháp giúp đỡ 

ủng hộ bằng cách không có sự khoảng cách gián đoạn lìa ra, gọi là Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

 

Đẳng Vô Gián Duyên có nội dung và nghĩa giải, thậm chí tất cả các chi pháp, đều 

tương tự với Vô Gián Duyên, đặc biệt chỉ khác biệt nhau bởi tên gọi.  

Như có Pàlì dẫn chứng trong bộ Chú Giải Phát Thú là:  

Ye Anantarapaccayo sveva Samanantarapaccayo byanjanamattameva hattha 

nànam upacayasantatiàdìsu viya adhivacananiruttidukàdìsu viya ca, atthato pana 

nànam natthi:   Pháp nào có tên gọi là Vô Gián Duyên, cũng chính thực Pháp đó được 

gọi tên là Đẳng Vô Gián Duyên, chỉ có sự khác biệt nhau tại đây là từ ngữ mà thôi.  Cũng 

ví như với từ ngữ “Upaccayarùpa - Chuyển Di Sắc  và  Santatirùpa – Diễn Tiến Sắc” 

với các từ ngữ  “Adhivacanaduka – Ngôn Từ Nhị Đề  và  Niruttiduka – Từ Ngữ Nhị 

Đề”, v.v, về nội dung thì chẳng có việc sai khác nhau. 

Sự việc như vậy, cũng là vì Đức Phật đã thuyết giảng xong Vô Gián Duyên thì Ngài 

lại quán xét thấy được tâm tánh của một vài hữu tình khả huấn luyện cũng vẫn chưa đủ 

khả năng để thấu hiểu được vừa khéo, do đó Ngài mới khởi thuyết giảng Đẳng Vô Gián 

Duyên này, nhằm mục đích gia tăng nội dung của Vô Gián Duyên cho thêm vững chắc và  

kiên cố, tuy nhiên Ngài bỏ thêm từ ngữ vào với cách gọi tên là Đẳng Vô Gián Duyên.  



DUYÊN THỨ NĂM:  SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       65   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây có ý nghĩa là vững chắc hơn từ ngữ Vô Gián Duyên, còn nội dung và chi 

pháp thì hoàn toàn giống nhau như đã đề cập ở phía trên rồi.  

Với ý nghĩa rằng vững chắc hơn Vô Gián Duyên, tức là trong Vô Gián Duyên đã có 

được trình bày, là Tâm và Tâm Sở sanh khởi đầu tiên rồi diệt, thường làm duyên tiếp nối 

nhau theo thứ tự và không có khoảng cách đoạn lìa với Tâm và Tâm Sở sanh sau, với ý 

muốn nói cho thêm vững chắc là chủ ý nói đến không có khoảng cách đoạn lìa.  

Do đó việc trình bày trong Đẳng Vô Gián Duyên, là cái Tâm đầu tiên cùng với Tâm 

Sở sanh khởi rồi diệt thường làm duyên cho cái Tâm thứ hai cùng với Tâm Sở sanh khởi. 

Rồi cái Tâm thứ hai cùng với Tâm Sở này trở lại làm duyên cho cái Tâm thứ ba cùng với 

Tâm Sở cho sanh khởi tuần tự tiếp nối nhau với cách thức này đi suốt mãi một cách 

không có khoảng cách đoạn lìa. 

Lại nữa, Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên sanh nối tiếp khít liền với nhau một 

cách không có đoạn lìa mà không một ai sẽ có khả năng biết được hoặc thấy được, duy 

nhất ngoại trừ Bậc Toàn Giác, tỷ như tia lửa của cây đèn.  

Chúng ta sẽ nhìn thấy ngọn lửa đó sẽ cháy đều đặn như nhau, tựa như chỉ là một ngọn 

lửa mà thôi, tuy nhiên bản chất của sự thực lại không là như vậy, thật ra lửa sanh trước 

thường diệt đi, lửa mới khởi sanh thay thế.  

Việc diệt đi của lửa cũ và việc khởi sanh của lửa mới liên tiếp nối nhau không gián 

đoạn, xem như liền khít nhau thành một tia, không có khả năng sẽ biết được rằng lửa nào 

là lửa cũ và lửa nào là lửa mới, chẳng qua chỉ hiểu biết với nhau là một ngọn lửa.  

Điều này như thế nào thì thực tính của Danh Pháp là Tâm và Tâm Sở cũng tương tự 

như vậy.  Cái Tâm cũ diệt đi, cái Tâm mới sanh khởi thay thế, có trạng thái tiếp nối nhau 

không gián đoạn và không có đoạn lìa như thế này đi mãi mà không một ai có khả năng 

sẽ chia chẽ ra được rằng đây là cái Tâm cũ và đây là cái Tâm mới.  

Tất cả là như vậy cũng vì thực tính của Danh Pháp là không có hình sắc thể trạng và 

cũng không có Danh Pháp khác đến sẽ làm đoạn lìa cái Tâm cũ ở phần Pháp Năng Duyên 

với cái Tâm mới ở phần Pháp Sở Duyên sẽ làm chia lìa tách rời nhau được.  

Do đó có sự hiểu biết là chỉ có một cái Tâm duy nhất, tương tự với ngọn lửa đã được 

ví dụ ở phần phía trên rồi vậy. 

Một trường hợp nữa, quy luật của Tâm là vào sát na sanh khởi thì không có thể sanh 

khởi nhiều cái trong cùng một lần được, thường chỉ sanh khởi từng cái một mà thôi. Khi 

cái cũ diệt mất thì mới được sanh cái mới lên thay thế.  

Khác với Sắc Pháp, bởi vì Sắc Pháp có hình trạng cho được hiện bày, và có khoảng 

cách đoạn lìa, chính là Sắc Giao Giới đó vậy. 

Và Sắc Pháp đó ngay khi sanh khởi và diệt đi thì thường có Sắc đồng sanh đồng diệt 

với nhau, tối thiểu thì cũng có 8 loại Sắc, đó là: Đất, Nước, Lửa, Gió, Sắc, Khí, Vị, Vật  

Thực (Suddhatthaka kalàpa – Tổng Hợp Bát Thuần). 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       66   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Còn Tâm ở phần Danh Pháp thì không có khả năng sẽ đồng sanh đồng diệt nhiều cái 

Tâm với nhau trong cùng một lần được, như đã được giải thích ở đoạn trên rồi. Do đó, 

mới có được tên gọi là Đẳng Vô Gián Duyên.   
 

Như có Pàlì dẫn chứng trong bộ Phụ Chú Giải Căn Phát Thú như sau: 

“Tattha purimapacchimànam nirodhuppàdantaràbhàvato nirantaruppàdana 

samatthatà anantarapaccayo rùpadhammànam viya santhànàbhàvato 

paccayapacuppannànam sahàvatthànàbhàvato ca idamito hetthà uddham tiriyanti 

vibhàgàbhàvà attanà ekattamiva upanetvà sutthu anantarabhàvena 

uppàdanasamatthatà Samanantarapaccayà”-   Trong cả hai loại Duyên, việc gọi tên là 

Vô Gián Duyên với nguyên nhân là có khả năng làm cho cái Tâm sau được sanh khởi 

một cách không gián đoạn, ý nói đến không có gián đoạn vào sự diệt với sự sanh của 

Tâm sanh trước với Tâm sanh sau vậy.   Việc gọi tên là Đẳng Vô Gián Duyên, là do làm 

duyên không có đoạn lìa một cách chắc thật, ý nói đến là do có khả năng dẫn dắt cái Tâm 

sau cho giống bằng như một với cái trước, rồi mới cho sanh khởi một cách không gián 

đoạn.  
 

Quả thật là, không có khả năng tách lìa với cái Tâm này sanh lìa ra khỏi cái Tâm kia, 

hoặc là sanh lìa phía dưới, phía trên hoặc ở mọi phía, bởi do nguyên nhân là Tâm thuộc 

phần Danh Pháp thì không có hình sắc thể trạng như trường hợp ở các Sắc Pháp.  

Và một trường hợp nữa, là do không có tiêu chuẩn quy định là Danh Pháp ở phần Năng 

Duyên với phần Sở Duyên sẽ được đồng cùng sanh với nhau (tức là bất câu sanh với 

nhau). 

Theo nhà Chú Giải cổ xưa có trình bày Đẳng Vô Gián Duyên được ví như Đức Vua 

Chuyển Luân Vương khi đã băng hà thì tức thời ấu chúa của Đức Vua được nối tiếp trị vì 

Vương vị thay thế Vua Cha một cách không gián đoạn và không có người nào có khả 

năng xen vào cản ngăn chức vụ này được.  

Điều này như thế nào thì Danh Pháp cũng tương tự như thế đó, tức là khi cái Tâm đầu 

tiên sanh khởi làm Năng Duyên rồi diệt đi, tức thì cái Tâm sau sanh khởi tiếp nối làm Sở 

Duyên.  Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên thường tiếp nối nhau mà không có Pháp 

nào đến tách lìa nhau được. 
 

Tóm tắt nội dung của Đẳng Vô Gián Duyên thì Danh Pháp sanh trước làm Pháp Năng  

Duyên, Danh Pháp sanh sau làm Pháp Sở Duyên.  Việc sanh khởi của Pháp Năng Duyên 

và Pháp Sở Duyên này tiếp nối nhau một cách không tách lìa nhau và không gián đoạn.   

Còn Sắc Pháp do không liên quan với Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên, mới làm 

Pháp Địch Duyên. 
 

 



DUYÊN THỨ NĂM:  SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       67   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Rằng theo Giống, theo Thời Gian và theo mãnh lực của Đẳng Vô Gián Duyên hoàn 

toàn tương tự với Vô Gián Duyên.         

Trong  Đẳng Vô Gián Duyên hiện hữu ba loại Pháp, là:  
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên,  

(3) Pháp Địch Duyên,  

như tiếp theo đây: 
 

(1) Samanantarapaccayadhamma – Pháp Đẳng Vô Gián Năng Duyên: 89 Tâm, 52 

Tâm Sở sanh trước (trừ Tâm Tử của bậc Vô Sinh). 

(2) Samanantarapaccayuppannadhamma – Pháp Đẳng Vô Gián Sở Duyên: 89 

Tâm, 52 Tâm Sở sanh sau và Tâm Tử của bậc Vô Sinh. 

(3) Samanantarapaccanikadhamma – Pháp Đẳng Vô Gián Địch Duyên: Tất cả Sắc, 

là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp bình nhựt. 

   

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) VÀ 

CHI PHÁP TRONG ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

 

Trong  Đẳng Vô Gián Duyên, câu làm Pháp Năng Duyên và câu phân tách làm Pháp 

Sở Duyên, cho đến luôn cả lời dịch và chi pháp, tất cả đều hoàn toàn giống mọi cách của 

Vô Gián Duyên.  

Do đó, tại đây chỉ xin trình bày đặc biệt chỉ là phần Pàlì mà thôi, còn lời dịch và chi 

pháp cùng với những lời giải thích xin xem lại ở trong giai đoạn Vô Gián Duyên. 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Samanantarapaccayena paccayo” –   Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Purimà purimà kusalà khandhà pacchimànam pacchimànam kusalànam 

khandhànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Uẩn Thiện sanh trước trước 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       68   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Thiện sanh sau sau với mãnh lực Đẳng Vô 

Gián Duyên. 

2/ “Anulomam gotrabhussa Samanantarapaccayena paccayo”-   Thuận Tùng làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Chuyển Tộc với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

3/ “Anulomam vodànassa Samanantarapaccayena paccayo”-   Thuận Tùng làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Dũ Tịnh với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

4/ “Gotrabhù maggassa Samanantarapaccayena paccayo”-  Chuyển Tộc làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Đạo với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

5/ “Vodànam maggassa Samanantarapaccayena paccayo”-  Dũ Tịnh làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Đạo với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 
 

“Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Samanantarapaccayena paccayo”-  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Đẳng Vô Gián 

Duyên. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalassa vutthànassa Samanantarapaccayena paccayo”-  Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Quả trổ sanh với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

2/ “Maggo phalassa Samanantarapaccayena paccayo”-   Đạo làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Quả với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

3/ “Anulomam sekkhàya phalasampattiyà Samanantarapaccayena paccayo”-   

Thuận Tùng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Quả của bậc Hữu Học với mãnh lực 

Đẳng Vô Gián Duyên. 

4/ “Nirodhà vutthahantassa nevasannànàsannàyatanakusalam phalasamà -pattiyà 

Samanantarapaccayena paccayo”-   Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền Quả của bậc Bất Lai ngay khi xuất khỏi Thiền Diệt với 

mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

 
 

 

 



DUYÊN THỨ NĂM:  SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       69   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Samanantarapaccayena paccayo”-   

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Đẳng Vô 

Gián Duyên.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“Purimà purimà akusalà khandhà pacchimànam pacchimànam akusalànam 

khandhànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Những Uẩn Bất Thiện sanh trước 

trước làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất Thiện sanh sau sau với mãnh lực 

Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Samanantarapaccayena paccayo”-  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Đẳng Vô 

Gián Duyên. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalam vutthànassa Samanantarapaccayena paccayo”-  Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Quả trổ sanh (Na Cảnh và Hữu Phần) với mãnh lực Đẳng Vô 

Gián Duyên. 

 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

   

“Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Samanantarapaccayena paccayo”- 

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Đẳng Vô Gián 

Duyên. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       70   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1/ “Purimà purimà vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà khandhà pacchimànam 

pacchimànam vipàkàbyàkatànam kiriyàbyàkatànam khandhànam Samanan -

tarapaccayena paccayo”-   Những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác sanh trước trước 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác sanh sau 

sau với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

2/”Bhavangam àvajjanàya Samanantarapaccayena paccayo”-   Hữu Phần làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Khai Môn với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

3/ “Kiriyam vutthànassa Samanantarapaccayena paccayo”-  Duy Tác làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Quả sanh khởi (Na Cảnh, Hữu Phần và Ngũ Thức) với mãnh lực 

Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

 4/ “Arahato anulomam phalasamàpattiyà Samanantarapaccayena paccayo”-   

Thuận Tùng của bậc Vô Sinh làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhập Thiền Quả với 

mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 
 

5/ “Nirodhà vutthahantassa nevasannànàsannàyatanakiriyam phalasamàpattiyà 

Samanantarapaccayena paccayo”-   Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ của bậc Vô 

Sinh ngay khi xuất khỏi Thiền Diệt làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhập Thiền Quả 

với mãnh lực Đẳng Vô Gián Duyên. 

 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Samanantarapaccayena paccayo”-   

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Đẳng Vô Gián 

Duyên. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/   “Àvajjanà kusalànam khandhànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Khai 

Môn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Thiện với mãnh lực Đẳng Vô Gián 

Duyên. 
 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Samanantarapaccayena paccayo”-  



DUYÊN THỨ NĂM:  SAMANANTARAPACCAYA – ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

  
       71   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Đẳng Vô 

Gián Duyên. 
 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Àvajjanà akusalànam khandhànam Samanantarapaccayena paccayo”-   Khai 

 Môn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Uẩn Bất Thiện với mãnh lực Đẳng Vô  

Gián Duyên. 

 

SAMANANTARAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

  

Tóm tắt số lượng câu đơn “Suddhapada”  trong giai đoạn Vấn Đề của Đẳng Vô Gián 

Duyên cũng tương tự với Vô Gián Duyên. 

 

SAMANANTARAPACCAYASABHÀGA – 

ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN TẤU HỢP 

 

Duyên vào tấu hợp với  Đẳng Vô Gián Duyên cũng tương tự với giai đoạn Vô Gián 

Duyên Tấu Hợp. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN CỦA ĐẲNG VÔ GIÁN DUYÊN 

 

--------------------00000------------------ 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       72   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ SÁU 

SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

SAHAJĀTAPACCAYANIDDESAVĀRA – 

PHẦN XIỂN MINH CÂU SANH DUYÊN 

 

“Cattàro khandhà arùpìno annamannam Sahajatapaccayena paccayo- pe- rùpìno 

dhammà arùpìnam dhammànam kincikàle Sahajàtapaccayena paccayo kincikàle na 

Sahajàtapaccayena paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Sahajàtapaccaya – Câu Sanh Duyên”,  thì loại Duyên đó được Đức Thế 

Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/ “Cattàro khandhà arùpino annamannam Sahajàtapaccayena paccayo”-  Tứ Uẩn 

Vô Sắc (Tứ Danh Uẩn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Câu 

Sanh Duyên.  

Tứ Danh Uẩn (89 Tâm, 52 Tâm Sở ở thời Tái Tục và Bình Nhựt) làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 
 

2/  “Cattàro mahàbhùtà annamannam Sahajàtapaccayena paccayo”-  Tứ Sắc Đại 

Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 
 

3/ “Okkantikkhane nàmarùpam annamannam Sahajàtapaccayena paccayo”-   

Trong sát na Tái Tục, Danh Sắc (Tứ Danh Uẩn và Ý Vật trong sát na Tái Tục ở Cõi Ngũ 

Uẩn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 
 

4/ “Cittacetasikà dhammà cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtapaccayena 

paccayo”-   Tất cả Tâm và Tâm Sở (75 Tâm, trừ Ngũ Song Thức, 4 Tâm Dị Thục Quả 

Vô Sắc Giới và Tâm Tử của bậc Vô Sinh, 52 Tâm Sở) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (17 Sắc Tâm) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

 Một trường hợp khác,  là theo ý kiến của Giáo Sư Phụ Chú Giải đề cập đến, là tất 

cả Tâm và Tâm Sở làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có 

Tâm làm xuất sinh xứ) và Sắc Nghiệp Tái Tục, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 
 

5/  “Cattàro mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàtapaccayena paccayo”-   Tứ Sắc Đại 

Hiển (là Sắc Đại Hiển Nghiệp, Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Hiển Quý Tiết, Sắc Đại Hiển Vật 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       73   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thực và Sắc Đại Hiển Ngoại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh (Sắc Y Sinh 

Nghiệp, Sắc Y Sinh Tâm, Sắc Y Sinh Quý Tiết, Sắc Y Sinh Vật Thực và Sắc Y Sinh 

Ngoại) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 
 

6/  “Rùpino  dhammà  arùpìnam  dhammànam  kincikàle  Sahajàtapaccayena 

paccayo kinci kàle na Sahajàtapaccayena paccayo”-   Trong thời sát na Tái Tục, Sắc 

Pháp (Sắc Ý Vật) đôi khi làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Sắc Pháp (Tứ Danh Uẩn 

Tái Tục trong Cõi Ngũ Uẩn) với mãnh lực Câu Sanh Duyên.  Nhưng trong thời Bình 

Nhựt làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn với mãnh lực Phi Câu Sanh Duyên 

(không được mãnh lực của Câu Sanh Duyên). 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

       Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pàlì của 

Sahajàtapaccayaniddesa –  Câu Sanh Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bày cả hai 

Câu:  

Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước) và  

Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 
 

Trình bày lần lượt trong phần Pàlì của những điều thuộc Câu Giải Ngộ 

(Nidassanàkàra)  như sau: 

 

* Trong phần Pàlì điều thứ nhất:  Cattàro khandhà arùpìno  làm Kattupada: Câu Chủ 

Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 89 Tâm, 52 Tâm Sở ở phần một Danh 

Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Danh Uẩn, 3 Danh Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ 

đối với một Danh Uẩn, 2 Danh Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Danh Uẩn.  

Annamannam  làm  Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), hoặc  

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 89 Tâm, 52 

Tâm Sở ở phần Ba Danh Uẩn – Một Danh Uẩn – Hai Danh Uẩn. 

Sahajàtapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 
 

a/ Nếu là Tứ Danh Uẩn, tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở ở trong thời kỳ Tái Tục và thời Bình 

Nhựt làm việc giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau thì có được 6 Duyên Hiệp Lực là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       74   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

b/ Nếu là Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở ở trong 

thời kỳ Tái Tục và thời kỳ Bình Nhựt làm việc giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau thì có 

được 7 Duyên Hiệp Lực là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất 

một cách đặc biệt của Câu Sanh Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ hai:  Cattàro mahàbhùtà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Một Sắc Đại Hiển làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 

Ba Sắc Đại Hiển, Ba Sắc Đại Hiển làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Một Sắc Đại Hiển, 

Hai Sắc Đại Hiển làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Hai Sắc Đại Hiển.  

Annamannam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), hoặc  

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là Ba Sắc  Đại 

Hiển, Một Sắc Đại Hiển, Hai Sắc Đại Hiển. 

Sahajàtapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 5 mãnh 

lực Duyên Hiệp Lực, tức là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên,  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Câu Sanh Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ ba:  Okkantikkhane nàmarùpam  làm Kattupada: Câu Chủ  



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       75   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, làm thành Tứ 

 Danh Uẩn và Ý Vật Tái Tục.   

Annamannam làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), hoặc 

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 15 Tâm Tái 

Tục Ngũ Uẩn làm thành Tứ Danh Uẩn và Ý Vật Tái Tục. 

Sahajàtapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 
 

a/ Nếu là Ý Vật Tái Tục làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ 

Uẩn thì có được 6 Duyên là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

b/ Nếu là Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật Tái 

Tục thì có được 7 Duyên là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Câu Sanh Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ tư:  Cittacetasikà dhammà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 75 Tâm, 52 Tâm Sở sanh trong Cõi Ngũ Uẩn 

(trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức, 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới và Tâm Tử của bậc Vô 

Sinh).  

Cittasamutthànànam rùpànam  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho 

biết đến Pháp Sở Duyên, là Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ. 

Sahajàtapaccayena làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến  mãnh 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       76   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 
 

a/ Nếu là Tứ Danh Uẩn Ngũ Uẩn trong thời Chuyển Khởi (Bình Nhựt) làm việc giúp 

đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm thì có được 5 Duyên là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

b/ Nếu là Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả Ngũ Uẩn trong thời Chuyển Khởi (Bình Nhựt) 

làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm thì có được 6 Duyên là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên 
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Câu Sanh Duyên (và trừ những Tâm theo lời dịch của điều này). 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ năm: Mahàbhùtà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày 

cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 4 Sắc Đại Hiển.  

Upàdàrùpànam làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở 

Duyên, là 24 Sắc Y Sinh. 

Sahajàtapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 4 mãnh 

lực Duyên Hiệp Lực, tức là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên,  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Câu Sanh Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ sáu:  Rùpino dhamàm  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ trình  



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       77   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Sắc Ý Vật.  

Arùpìno dhammànam  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến 

Pháp Sở Duyên, là Tứ Danh Uẩn Tái Tục ở trong Cõi Ngũ Uẩn. 

Kinci kàle Sahajàtapaccayena Paccayo  trong câu này  Kinci kale  làm 

Kàlàdhàrapada:  trình bày đến thời gian,  (trong phần Tam Tạng Pàlì thì Đức Phật 

Ngài dùng là  Kinci kàlam nhưng Ngài Chú Giải  Saddhamma Jotika  thì dùng là 

Kinci kàle), trình bày cho được biết đến thời Tái Tục, là sát na của Tâm Tái Tục. 

Sahajàtapaccayena Paccayo làm Karanapada: Câu Chế Tác và làm Nàmakiriyà -

pada:  Câu Danh Thuật Từ, trình bày cho biết đến việc giúp đỡ ủng hộ, hổ tương với 

mãnh lực Câu Sanh Duyên.  
 

* Kinci kàle na Sahajàtapaccayena Paccayo  trong Câu này Kinci kàle làm 

Kàlàdhàrapada:  trình bày đến thời gian, trình bày cho biết đến thời gian Chuyển Khởi 

(Bình Nhựt), là hiện hữu ở ngay sát na Trụ của Tâm Tái Tục, v.v, cho đến Tâm sanh 

trước Tâm Tử. 

* Na Sahajàtapaccayena Paccayo làm  Karanapada: Câu Chế Tác và làm 

Nàmakiriyàpada:  Câu Danh Thuật Từ, có lời phủ định ở phía trước, trình bày cho biết 

rằng Sắc Ý Vật sanh khởi trong trong thời Chuyển Khởi (Bình Nhựt) không có được làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bình Nhựt với mãnh lực Câu Sanh Duyên bất 

luận trường hợp nào.  

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Từ ngữ  Annamannam  trong Câu Sanh Duyên xiển minh, nếu không được tra cứu ở 

phần Phát Thú Chú Giải thì chỉ đề cập làm thành  Kammapada:  trình bày đến người bị 

tạo tác (thực hiện), dịch rằng lẫn nhau.  Khi tra cứu xem trong Phát Thú Chú Giải thì 

được đề cập đến làm thành  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, bởi vì trong Phát Thú Chú 

Giải thì có lời giải thích từ ngữ này, là  Annanmannanti anno annassa dịch rằng hổ 

tương lẫn nhau. 

Tất cả sáu điều trong Câu Sanh Duyên xiển minh, trong điều thứ nhất, hai và ba, có từ 

ngữ  Annamannam ở trong đó, có ý cho biết rằng Pháp làm Pháp Năng Duyên cũng làm 

thành Pháp Sở Duyên trong cùng một thời gian với nhau, và chính Pháp làm Pháp Sở 

Duyên này cũng làm thành Pháp Năng Duyên trong cùng một thời gian với nhau.  

Còn điều thứ tư, năm và sáu, không có từ ngữ  Annamannam, có ý cho biết rằng 

Pháp làm Pháp Năng Duyên cũng hiện hữu trong cùng một sát na làm Năng Duyên, Pháp  

làm Pháp Sở Duyên cũng hiện hữu trong cùng một sát na làm Sở Duyên. 

Điều này lập ý đặc biệt chỉ lấy trong phần Câu Sanh Năng Duyên và Sở Duyên mà  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       78   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

thôi, không có lập ý đến những Duyên khác.  

 

Từ ngữ Cittacetasikà dhammà  và Cittasamutthànànam rùpànam ở trong phần Pàlì 

điều thứ tư, rằng theo Mệnh Đề Chính (Mukhayanaya)  thì Cittacetasikà dhammà chi 

pháp tức là Tứ Danh Uẩn, là Tâm, Tâm Sở sanh khởi trong thời Chuyển Khởi (Bình 

Nhựt).  Cittasamutthànànam rùpànam  chi pháp tức là Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ.  

Tuy nhiên khi đề cập đối với Sắc Nghiệp Tái Tục là bởi vì Sắc Nghiệp sanh trong sát 

na thời Tái Tục thường nương sanh vào Tứ Danh Uẩn Tái Tục, rồi hiện hữu trong vị trí 

thay thế Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ. 

Một trường hợp khác, Đức Phật không lập ý trình bày đích xác rõ ràng là thời gian 

nào, lập ý trình bày chỉ là  Cittacetasikà dhammà  một cách vô thưởng vô phạt. 
  

Ngoài ra, trong giai đoạn Vấn Đề thì lập ý trình bày rằng: 

Patisandhikkhane vipàkàbyàkato eko khandho tinnannam khandhànam kattatà ca 

rùpànam Sahajàtapaccayena paccayo.   Trong sát na Tái Tục, một Uẩn Vô Ký Dị Thục 

Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Uẩn Vô Ký Dị Thục Quả còn lại và Sắc Nghiệp, 

với mãnh lực Câu Sanh Duyên.  

Do đó, trong câu  Cittasamutthànànam rùpànam  mới có được Sắc Nghiệp Tái Tục 

vào làm thành chi pháp hiện hữu một cách linh động.      

Khi tra cứu xem trong Câu Sanh Duyên xiển minh thì mới thấy được rằng không có 

Pháp Địch Duyên, vì lẽ tất cả Tâm, Tâm Sở, Sắc Pháp đều làm Câu Sanh Sở Duyên.  
 

Đối với Níp Bàn và Chế Định thì không được kết hợp vào trong Câu Sanh Sở Duyên 

cũng phải, tuy nhiên cũng không được đề cập làm thành Câu Sanh Địch Duyên.  Sự việc 

là như vậy, vì một lẽ duy nhất là Níp Bàn và Chế Định không thể làm được Pháp Sở 

Duyên, như thế cũng không có thể làm thành Pháp Sở Duyên trong những Duyên khác 

luôn hết tất cả 24 Duyên.  

Do đó sự hình thành Pháp Địch Duyên của cả 24 Duyên vô hình chung được hiện bày 

một cách rõ ràng.   

Tất cả Pháp được làm thành Pháp Sở Duyên, Pháp đó cần phải có hiện thực, phải là 

Siêu Lý hiện hữu với sự sanh diệt. Níp Bàn tuy cũng có thực tính Siêu Lý một cách xác 

thực nhưng lại không có sự sanh diệt.  

Còn Chế Định thì không phải là Siêu Lý, sự sanh diệt cũng không có.  Với nhân này, 

mới không thể vào làm thành Pháp Sở Duyên cho hết tất cả các Duyên. 

 

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ CÂU SANH DUYÊN 

 

 “Jàyatìti Jàto”-   Pháp chủng làm việc sanh, gọi là sự sanh. 

“Saha jàto Sahajàto”-  Đồng cùng sanh với nhau, gọi là Câu Sanh. 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       79   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Paccayuppannena saha jàyatìti Sahajàto”-   Duyên nào đồng cùng sanh với Pháp 

Sở Duyên, như thế Duyên đó gọi là “Câu Sanh”. 

“Sahajàto hutvà upakàrako dhammo Sahajàtapaccayo”-  Pháp vừa đồng cùng sanh 

vừa hổ tương lẫn nhau, gọi là Câu Sanh Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT CÂU SANH DUYÊN 

 

Trong Câu Sanh Duyên, Danh và Sắc làm duyên Danh và Sắc đồng cùng nhau sanh 

khởi theo mãnh lực của Câu Sanh Duyên, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên và Pháp Sở 

Duyên đồng sanh trong cùng một sát na Tâm, tức là đồng cùng sanh với nhau, nên gọi là 

Câu Sanh Duyên.  

Ví như đốm lửa và ánh lửa, là khi đốm lửa đã sanh rồi thì ánh lửa cũng thường đồng 

sanh khởi, không thể nào có đốm lửa sanh trước và ánh lửa sẽ sanh sau, bởi vì đốm lửa 

với ánh lửa thường đồng cùng sanh với nhau. 

Tại đây, đốm lửa làm duyên cho ánh lửa đồng cùng sanh với đốm lửa.  Điều tỷ dụ này 

như thế nào, thì tất cả Pháp câu sanh với nhau, là Tâm, Tâm Sở và Sắc thường có cả Pháp 

Năng Duyên và Pháp Sở Duyên đồng cùng sanh với nhau trong cùng một sát na; có ý 

nghĩa là khi Tâm sanh thì hết thảy Tâm Sở và Sắc cũng đồng cùng sanh với nhau và làm 

duyên hổ tương lẫn nhau vừa theo thích hợp, do đó mới được gọi là Câu Sanh Duyên.  

 

Có Pàlì dẫn chứng trong bộ“Phụ Chú Minh Giải – Vibhàvinìtìkà”  như sau: 

 “Attano anuppattiyà sahuppannànampi anuppattito pakàrassa padìpo viya 

sahuppannànam sahuppàdavasena paccayo Sahajàtapaacayo”-   Pháp hổ tương lẫn 

nhau theo mãnh lực làm cho Pháp cùng sanh với mình được đồng cùng sanh với nhau, là 

khi mình chưa sanh thì Pháp câu sanh với mình sẽ không có khả năng sanh được, ví như 

ánh lửa sẽ không có thể sanh khi chưa có đốm lửa, như thế mới gọi là Câu sanh Duyên. 

Lại nữa, trong Câu Sanh Duyên này, Pháp câu sanh trong cùng một sát na Tâm 

thường không thể hoàn toàn làm hết Pháp Năng Duyên, nhưng hết thảy lại làm được 

Pháp Sở Duyên.  

Tức là Tứ Danh Uẩn, Tứ Sắc Đại Hiển và Ý Vật Tái Tục làm được Pháp Câu Sanh 

Năng Duyên, còn tất cả Sắc Y Sinh cùng với Ý Vật Bình Nhựt không làm được Câu Sanh 

Năng Duyên, chỉ làm được duy nhất ở Câu Sanh Sở Duyên. 

 

Điều này tỷ dụ ví như người cha, người mẹ và con trẻ đang cùng nhau bộ hành. Tại 

đây người cha và mẹ thường là giúp đỡ dìu dắt lẫn nhau, nhưng ở con trẻ thì mặc dù thật 

sự có đồng cùng bộ hành với nhau, tuy nhiên không thể nào lại giúp đỡ dìu dắt cho Cha 

Mẹ được, như thế Cha và Mẹ làm được cả Năng Duyên và Sở Duyên, còn đứa trẻ lại 

không thể làm Năng Duyên mà chỉ duy nhất ở phần Sở Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       80   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Điều này như thế nào thì Pháp câu sanh với nhau trong cùng một sát na Tâm cũng 

giống như vậy, tức là không có thể hết thảy làm được Pháp Năng Duyên, còn ở Pháp Sở 

Duyên thì đều làm được hết thảy, như đã được đề cập ở phần tỷ dụ rồi vậy. 
 

Tóm tắt nội dung Câu Sanh Duyên, là Pháp đồng cùng sanh với nhau trong một sát na 

Tâm thường hổ tương lẫn nhau vừa theo thích hợp; có ý nghĩa là Pháp câu sanh với nhau 

là Tâm, Tâm Sở và Sắc ngay khi sanh khởi lại được sanh khởi ở cả hai phía Pháp Năng 

Duyên và Pháp Sở Duyên cùng một lúc vừa theo thích hợp, như đã được giải thích ở 

phần trên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU SANH DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Câu Sanh Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm 

thành Câu Sanh Năng Duyên.  

Trong Câu Sanh Duyên có Danh Sắc làm Pháp Năng Duyên và Danh Sắc làm Pháp 

Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Trạng Thái: chỉ có một trạng thái duy nhất, là đồng cùng sanh khởi với Pháp 

Sở Duyên (Sahajàta). 

* Rằng theo Chủng Loại: là giống Câu Sanh, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên câu sanh Pháp 

Sở Duyên, rồi lại giúp đỡ Pháp Sở Duyên. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời bình nhựt, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên vẫn tồn tại trong 

khoảng thời gian sanh trụ diệt và vẫn chưa diệt mất. 

* Rằng theo Mãnh Lực: Câu Sanh Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh:  ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở Duyên 

được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ:  ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ cho 

Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 

TÓM LƯỢC HAI LOẠI NỘI DUNG CỦA CÂU SANH DUYÊN 

 

        Trong Câu Sanh Duyên xiển thuật thì chỉ hiện hữu có hai loại Pháp, là: 
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên,  
 

(còn Pháp Địch Duyên thì không có trong Duyên này). 

 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       81   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1/  Sahajàtapaccayadhamma – Pháp Câu Sanh Năng Duyên:   Tứ Danh Uẩn Tái Tục 

Bình Nhựt là 89 Tâm, 52 Tâm Sở làm việc giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau ở trong 

Cõi Tứ Uẩn, và giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với Danh Uẩn, và cũng có với Sắc 

Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục trong Cõi Ngũ Uẩn. 

- Mỗi Đại Hiển của Tứ Sắc Đại Hiển là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái 

Tục, Sắc Đại Hiển Ngoại, Sắc Đại Hiển Vật Thực, Sắc Đại Hiển Quý Tiết, Sắc Đại Hiển 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Đại Hiển Nghiệp Bình Nhựt làm việc giúp đỡ ủng 

hộ, hổ tương lẫn nhau và cũng có giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh.  

- Và Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn và Ý Vật (là 2 Tâm Thẩm Tấn Xả Thọ, 8 Tâm 

Đại Quả, 5 Tâm Quả Sắc Giới, 35 Tâm Sở với Ý Vật Tái Tục) cũng có giúp đỡ ủng hộ, 

hổ tương lẫn nhau. 
 

2/ Sahajàtapaccayuppannadhamma – Pháp Câu Sanh Sở Duyên:  Tứ Danh Uẩn Tái 

Tục Bình Nhựt là 89 Tâm, 52 Tâm Sở hiện hành theo việc quyết định hổ tương lẫn nhau, 

Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, tất cả Sắc Y Sinh, từng mỗi loại Sắc Đại Hiển. 

- Và Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn và Ý Vật hiện hành theo việc quyết định hổ 

tương lẫn nhau (là 2 Tâm Thẩm Tấn Xả Thọ, 8 Tâm Đại Quả, 5 Tâm Quả Sắc Giới, 35 

Tâm Sở với Ý Vật Tái Tục). 
 

Ghi chú:   Trong Câu Sanh Duyên không có Pháp Địch Duyên vì trong Pháp Sở Duyên 

đã trình bày tất cả Pháp Siêu Lý ở phần Hữu Vi là Tâm, Tâm Sở, Sắc Pháp và Pháp Siêu 

Lý còn lại là Níp Bàn thì không thể làm Pháp Sở Duyên được, vì thông thường Đức Phật 

thuyết giảng Pháp Sở Duyên duy nhứt chỉ là Pháp Hữu Vi, mà Níp Bàn là Pháp Vô Vi 

không liên quan với Pháp Sở Duyên, do đó mới không thể làm Pháp Sở Duyên được, 

nhưng thường làm Pháp Năng Duyên vừa theo thích hợp, như ở tại Cảnh Duyên thì Níp 

Bàn được làm Cảnh Năng Duyên, chẳng hạn như vậy. 

Như thế Pháp Địch Duyên cũng tương tự, là không chủ ý trình bày phần Pháp Vô Vi, 

chỉ chủ ý trình bày duy nhứt phần Pháp Hữu Vi vì Pháp Địch Duyên chính là Pháp ở 

ngoài Pháp Sở Duyên, có ý nghĩa là khi nào không làm được Pháp Sở Duyên thì trở 

thành Pháp Địch Duyên.  

Tuy nhiên ở trong Câu Sanh Duyên, Pháp Sở Duyên đã trình bày chủ yếu hết tất cả 

phần Pháp Hữu Vi rồi, do đó không còn dư sót Pháp Hữu Vi để trở thành Pháp Địch 

Duyên, như thế mới không có Pháp Địch Duyên trong Câu Sanh Duyên. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) 

VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH DUYÊN 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       82   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên năm câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là 

Câu Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký, Câu Thiện Vô Ký, Câu Bất Thiện Vô Ký làm 

Pháp Năng Duyên;  kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ 

thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sahajàtapaccayena paccayo” –   Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

       Pháp Thiện làm Câu Sanh Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở. 

       Pháp Thiện làm Câu Sanh Sở Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalo eko khandho tinnannam khandhànam Sahajàtapaccayena paccayo”-   Một 

Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh 

lực Câu Sanh Duyên. 

      Tại đây, một Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Năng 

Duyên. Ba Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Sở 

Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa Sahajàtapaccayena paccayo”-   Ba Danh Uẩn 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực Câu 

Sanh Duyên. 

      Tại đây, ba Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Câu Sanh Năng Duyên. 

      Một Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam Sahajàtapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực Câu 

Sanh Duyên. 

      Tại đây, hai Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Câu Sanh Năng Duyên.  

      Hai Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Sở Duyên. 

 

      Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay thời  



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       83   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà- Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp, là:   
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy Thánh Nhân (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtapaccayena paccayo”-   Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

        Pháp Thiện làm Câu Sanh Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

        Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Sở Duyên là Sắc Tâm Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalà khandhà cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtapaccayena paccayo”-   

Những Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm 

Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Tứ Danh Uẩn Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh 

Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Thiện, hay hai Danh Uẩn Thiện, hay ba Danh Uẩn Thiện, hay 

bốn Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ là Sắc Tâm Thiện làm Câu Sanh Sở Duyên. 

 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp, là: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       84   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh Nhân (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

“KUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN VÀ VÔ KÝ”- TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Sahajàtapaccayena 

paccayo”-   Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký với 

mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Sở Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và Sắc 

Tâm Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalo eko khandho tinnanam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo”-   Một Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

ba Danh Uẩn Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Thiện làm xuất sinh 

xứ) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Năng 

Duyên. 

Ba Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và Sắc Tâm Thiện làm Câu  

Sanh Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo”-   Ba Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

 một Danh Uẩn Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ  (Sắc mà có Danh Uẩn Thiện làm xuất  



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       85   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

      Tại đây, ba Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Câu Sanh Năng Duyên. 

       Một Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và Sắc Tâm Thiện làm 

Câu Sanh Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

hai Danh Uẩn Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Thiện làm xuất 

sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

       Tại đây, hai Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Câu Sanh Năng Duyên. 

       Hai Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và Sắc Tâm Thiện làm 

Câu Sanh Sở Duyên. 
 

        Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký đây, 

ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng 

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký chỉ được duy nhứt trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh Nhân (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sahajàtapaccayena paccayo” –   Pháp 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Câu Sanh 

Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       86   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

      Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho tinnannam khandhànam Sahajàtapaccayena paccayo”-  Một 

Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, 

với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

      Tại đây, một Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh 

Năng Duyên.  

      Ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Sở 

Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa Sahajàtapaccayena paccayo”-   Ba Danh Uẩn 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với mãnh 

lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Sở 

Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam Sahajàtapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với mãnh 

lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Câu Sanh Năng Duyên.  

Hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Sở 

Duyên. 

      Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện đây, 

ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà- Hiệp Lực) đồng  

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là:      
  

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       87   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtapaccayena paccayo”-   Pháp 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Sở Duyên là Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalà khandhà cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtapaccayena paccayo”- 

Những Uẩn Bất Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc 

Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Bất Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu 

Sanh Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Bất Thiện, hoặc hai Danh Uẩn Bất Thiện, hoặc ba Danh Uẩn 

Bất Thiện, hoặc bốn Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu 

Sanh Năng Duyên. 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ là Sắc Tâm Bất Thiện làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay 

thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng 

sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Bất Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       88   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

“AKUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN VÀ VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Sahajàtapaccayena 

paccayo”-   Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô Ký 

với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

và Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho tinnannam khandhànam cittasamutthànànanca 

rùpànam Sahajàtapaccayena paccayo”-   Một Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Bất Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn 

Bất Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh 

Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và Sắc Tâm Bất 

Thiện làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo”-   Ba Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với một Danh Uẩn Bất Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ  (Sắc mà có Danh Uẩn Bất Thiện  

làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và Sắc Tâm Bất 

Thiện làm Câu Sanh Sở Duyên. 

 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       89   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

với hai Danh Uẩn Bất Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Bất Thiện  

làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và Sắc Tâm Bất 

Thiện làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô 

Ký đây, ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp 

Lực) đồng cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Bất Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô Ký chỉ được duy nhứt trong 

thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 
 

Ghi chú:  Trong phần “Phân tích Câu và trình bày Chi Pháp” của Câu Thiện và Câu 

Bất Thiện, nên hiểu biết theo lời dịch (như trên), không có chi là đặc biệt cả. 

 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtapaccayena paccayo” –   

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Năng Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 

38 Tâm Sở ở thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo trường hợp.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Sở Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 

Tâm Sở và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác, tùy theo trường hợp.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       90   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Vipàkàbyàkato kiriyàbyàkato eko khandho tinnannam khandhànam 

cittasamutthànànanca rùpànam Sahajàtapaccayena paccayo” -   Một Danh Uẩn Vô Ký 

Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký 

Duy Tác còn lại và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác (Sắc mà có Danh Uẩn Dị Thục 

Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 

Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác làm 

Câu Sanh Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo” -   Ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác và Sắc Tâm Xuất 

Sinh Xứ  (Sắc mà có Danh Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ) với mãnh lực 

Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác đồng câu sanh với nhau, là 36 

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh 

Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo” -   Hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác và Sắc Tâm Xuất Sinh 

Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu 

Sanh Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác đồng câu sanh với nhau, là 36  

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh 

Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh Sở Duyên.  
 

4/  “Patisandhikkhane Vipàkàbyàkato eko khandho tinnannam khandhànam 

katattà ca  rùpànam Sahajàtapaccayena paccayo” -   Trong sát na Tái Tục, một Danh 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       91   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Uẩn Dị Thục Quả Tái Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Dị Thục 

Quả còn lại và Sắc Nghiệp Tái Tục (Sắc được sanh từ nơi Nghiệp) với mãnh lực Câu 

Sanh Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Dị Thục Quả, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục và Sắc Nghiệp Tái Tục làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

5/   “Tayo khandhà ekassa khandhassa katattà ca rùpànam Sahajàtapaccayena 

paccayo”  -    Ba Danh Uẩn Dị Thục Quả Tái Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại và Sắc Nghiệp Tái Tục  (Sắc được sanh từ nơi Nghiệp) 

với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Dị Thục Quả đồng câu sanh với nhau, là 19 Tâm Dị Thục Quả 

Tái Tục, 35 Tâm Sở ở trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả, 35 Tâm Sở ở trong thời 

Tái Tục và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

6/   “Dve khandhà dvinnam khandhànam katattà ca rùpànam Sahajàtapaccayena 

paccayo” -   Hai Danh Uẩn Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh 

Uẩn Dị Thục Quả và Sắc Nghiệp Tái Tục (Sắc được sanh từ nơi Nghiệp) với mãnh lực 

Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Dị Thục Quả đồng câu sanh với nhau, là 19 Tâm Dị Thục Quả 

Tái Tục, 35 Tâm Sở ở trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm Câu Sanh Sở Duyên.  
 

 7/   “Khandhà vatthussa Sahajàtapaccayena paccayo” -   Những Danh Uẩn Tái Tục 

(Tứ Danh Uẩn Tái Tục) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật Tái Tục với mãnh lực 

Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Tái Tục đồng câu sanh với nhau, là 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 

35 Tâm Sở trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

8/   “Vatthu khandhànam Sahajàtapaccayena paccayo” -  Ý Vật Tái Tục làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Tái Tục (Tứ Danh Uẩn Tái Tục) với mãnh lực 

Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Tái Tục, là 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở trong thời Tái Tục, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       92   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 làm Câu Sanh Sở Duyên. 

9/   “Ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam Sahajàtapaccayena paccayo,  

tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa Sahajàtapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà 

dvinnam mahàbhùtànam Sahajàtapaccayena paccayo” -   Một Sắc Đại Hiển Nghiệp 

Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ba Sắc Đại Hiển 

Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên.  

-  Hoặc Ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Một Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm còn lại, với 

mãnh lực Câu Sanh Duyên.    

-  Hoặc Hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm còn lại, với 

mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, Sắc Đại Hiển là Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm 

làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Sắc Đại Hiển là Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm làm Câu 

Sanh Sở Duyên. 
 

10/   “Mahàbhùtà cittasamutthànànam rùpànam kattatàrùpànam upàdàrùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo” -   Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc 

Tâm Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục và 

Bình Nhựt và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ 

làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh 

Sở Duyên.     
 

11/   “Bàhiram ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam Sahajàtapaccayena 

paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa Sahajàtapaccayena paccayo, dve 

mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam Sahajàtapaccayena paccayo, mahàbhùtà 

upàdàrùpànam Sahajàtapaccayena paccayo”  -   Một Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Ba Sắc Đại Hiển Ngoại còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Sắc Đại Hiển 

Ngoại còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Sắc Đại Hiển 

Ngoại còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh Ngoại, với 

mãnh lực Câu Sanh Duyên. 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       93   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại làm Câu Sanh Sở Duyên. Hoặc Sắc Y Sinh Ngoại làm Câu 

Sanh Sở Duyên. 
 

12/ “Àhàrasamutthànam ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam 

Sahajàtapaccayena paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa 

Sahajàtapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam 

Sahajàtapaccayena paccayo, mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàtapaccayena paccayo” 

-   Một Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Sắc 

Đại Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Sắc Đại Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Sắc Đại Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh Vật 

Thực, với mãnh lực Câu Sanh Duyên.       

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực làm Câu Sanh Sở Duyên. Hoặc Sắc Y Sinh Vật Thực làm 

Câu Sanh Sở Duyên. 
 

13/ “Utusamutthànam ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam 

Sahajàtapaccayena paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa 

Sahajàtapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam 

Sahajàtapaccayena paccayo, mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàtapaccayena paccayo” 

-   Một Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Sắc 

Đại Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Sắc Đại Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Sắc Đại Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc 

Y Sinh Vật Thực, với mãnh lực Câu Sanh Duyên.       

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết  Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh Sở Duyên. Hoặc Sắc Y Sinh 

Quý Tiết làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

14/    “Asannasattànam  ekam  mahàbhùtam  tinnannam  mahàbhùtànam 

Sahajàtapaccayena paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       94   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sahajàtapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam 

Sahajàtapaccayena paccayo, mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàtapaccayena paccayo” 

 -   Một Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với  

ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với một Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực Câu Sanh 

Duyên. 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực Câu Sanh 

Duyên. 

-  Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc Y Sinh Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, với mãnh lực Câu Sanh Duyên.      

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Câu Sanh Sở Duyên. Hoặc Sắc 

Y Sinh Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Câu Sanh Sở Duyên. 

  

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 

Tâm Duy Tác, hiện hành trong thời Chuyển Khởi (Bình Nhựt), thời Tái Tục và thời Tử, 

Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn, Ý Vật Tái Tục và từng mỗi loại của Tứ Sắc Đại Hiển,  

làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, Sắc 

Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác, Sắc Nghiệp Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn, Ý 

Vật Tái Tục và từng mỗi loại của Tứ Sắc Đại Hiển, tất cả Sắc Y Sinh, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận 

Tử, không liên quan với thời gian. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn, Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian  

(Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       95   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, hai và ba:  Vipàkàbyàkato kiriyàbyàkato eko 

khandho, tayo khandhà, dve khandhà  chi pháp là một hoặc ba hoặc hai Danh Uẩn Dị 

Thục Quả và Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, làm Năng Duyên. 

Tinnannam khandhànam, ekassa khandhassa, dvinnam khandhànam, 

cittasamutthànànanca rùpànam  chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Danh Uẩn Dị Thục 

Quả và Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác và Sắc Tâm Dị Thục Quả và 

Duy Tác có Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, Hơi Thở, Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở 

Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực)  là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Câu Sanh hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       96   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ghi chú:  Duyên Hiệp Lực trong Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, hai và ba, có được mãnh 

lực của 8 Duyên (trong Cõi Ngũ Uẩn) hoặc 7 Duyên (trừ Câu Sanh Bất Tương Ưng trong 

Cõi Tứ Uẩn) là:  

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên, 
 

cũng thường hiện hành như thế này. 

Về việc:  

(1) Hổ Tương Duyên,  

(2) Tương Ưng Duyên,  

(3) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 
 

được vào giúp đỡ ủng hộ là vì cả ba Duyên này, rằng theo Giai Đoạn, rằng theo chi pháp 

của Năng Duyên và Sở Duyên, đã có hiện bày rồi, do đó, mới có được cả ba mãnh lực 

Duyên này.  

Xin xem lại phần Câu Phụ Pàlì của Nhân Duyên trong Câu Vô Ký làm kiểu mẫu.   
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư, năm và sáu:  Patisandhikkhane Vipàkàbyàkato 

eko khandho, tayo khandhà, dve khandhà  chi pháp là một hoặc ba hoặc hai Danh Uẩn 

Tái Tục, là 19  Tâm Tái Tục làm Năng Duyên. 

Tinnannam khandhànam, ekassa khandhassa, dvinnam khandhànam, katattà ca 

rùpànam  chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Danh Uẩn Tái Tục, là 19 Tâm Tái Tục và Sắc 

Nghiệp Tái Tục có Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Sắc Tính (Nam – Nữ), Ý Vật, Mạng 

Quyền, v.v. làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn, tùy theo trường hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Thoát Ly (Ngoại Lộ), ở ngay sát na Sanh 

của Tâm Tái Tục và Lộ Trình Sắc trong thời kỳ Tái Tục. 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian  



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       97   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ bảy và tám:  Khandhà vatthu  chi pháp là Tứ Danh 

Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn, Ý Vật Tái Tục, làm Năng Duyên. 

Vatthussa khandhànam  chi pháp là Ý Vật Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn, 

làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Thoát Ly (Ngoại Lộ), ở ngay sát na 

Sanh của Tâm Tái Tục và Lộ Trình Sắc trong thời kỳ Tái Tục. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Ghi chú:   Duyên Hiệp Lực trong Câu Phụ Pàlì điều thứ tám có được mãnh lực của sáu 

Duyên (trừ Dị Thục Quả). 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ chín:  Ekam mahàbhùtam, tayo mahàbhùtà, dve 

mahàbhùtà  chi pháp là một hoặc ba hoặc hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       98   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nhựt, và Sắc Tâm, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam  chi  

pháp là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm, ở 

phần còn lại, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc trong thời Tái Tục, thời Bình Nhựt. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười:  Mahàbhùtà  chi pháp là Tứ Sắc Đại Hiển 

Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm, làm Năng Duyên. 

Cittasamutthànànam rùpànam, katattàrùpànam upàdàrùpànam  chi pháp là Sắc Y 

Sinh Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc trong thời Tái Tục, thời Bình Nhựt. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       99   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười một:  Bàhiram ekam mahàbhùtam, tayo 

mahàbhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà  chi pháp là một hoặc ba, hoặc hai Sắc Đại 

Hiển Ngoại, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam, 

upàdàrùpànam  chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Ngoại, ở phần còn lại, và 

Sắc Y Sinh Ngoại, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: không liên quan với thời gian (là không liên quan với thời kỳ Tái 

Tục, thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tử). 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành bên trong (nội phần) nhân loại, là vật vô tri vô thức 

(Avinnànakavatthu) ở cùng khắp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc bên ngoài (ngoại phần) nhân loại. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.  
 

*  Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười hai:  Àhàrasamutthànam ekam mahà – 

bhùtam, tayo mahàbhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà  chi pháp là một hoặc ba,  

hoặc hai Sắc Đại Hiển Vật Thực, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam, 

upàdàrùpànam  chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Vật Thực, ở phần còn 

lại, và Sắc Y Sinh Vật Thực, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       100   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc. 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh  

Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười ba: Utusamutthànam ekam mahàbhùtam, 

tayo mahàbhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà  chi pháp là một hoặc ba, hoặc hai Sắc 

Đại Hiển Quý Tiết, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam, 

upàdàrùpànam  chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Quý Tiết, ở phần còn lại, 

và Sắc Y Sinh Quý Tiết, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn, Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên 

 (tương tự với điều thứ 12). 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       101   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười bốn:  Asannasattànam ekam mahàbhùtam, 

tayo mahàbhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà  chi pháp là một hoặc ba, hoặc hai Sắc 

Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt Phạm Thiên Vô Tưởng, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển  

Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt Phạm Thiên Vô Tưởng, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam, 

upàdàrùpànam  chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình 

Nhựt Phạm Thiên Vô Tưởng, ở phần còn lại, và Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục và Bình 

Nhựt Phạm Thiên Vô Tưởng, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phạm Thiên Vô Tưởng. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 (tương tự với điều thứ 12). 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

Ghi chú:   Câu Phụ Pàlì điều thứ mười một, mười hai, mười ba và mười bốn,  trong 

khoảng giữa Tứ Sắc Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 24 Sắc Y Sinh, có được 

bốn mãnh lực Duyên Hiệp Lực, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

(D) KUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU THIỆN – VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN – VÔ KÝ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       102   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 “Kusalo ca abyàkato ca dhammà abyàkatassa dhammassa Sahajàtapaccayena 

paccayo” – Pháp Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với  

mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở, và 

Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Thiện. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Sở Duyên là Sắc Tâm Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalà khandhà ca mahàbhùtà ca cittasamutthànànam rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) và Sắc 

Đại Hiển (một hoặc ba hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Thiện và Sắc Y 

Sinh Tâm Thiện)  với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và bất luận một hoặc ba 

hoặc hai, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Thiện, làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Sắc Đại Hiển Tâm Thiện còn lại và Sắc Y Sinh Tâm Thiện, làm Câu Sanh Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo ca abyàkato ca dhammà chi pháp là Tứ Danh Uẩn 

Thiện, là 21 Tâm Thiện và một hoặc ba hoặc hai hoặc bốn Sắc Đại Hiển Tâm Thiện, làm 

Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Thiện 

ở phần còn lại, và Sắc Y Sinh Tâm Thiện, làm Sở Duyên.       

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian  

(Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       103   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Kusalà khandhà ca mahàbhùtà ca chi pháp tương tự với 

phần Pàlì  Kusalo ca abyàkato ca dhammà  tức là Tứ Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện 

và một hoặc ba hoặc hai hoặc bốn Sắc Đại Hiển Tâm Thiện, làm Năng Duyên.      

Cittasamutthànànam rùpànam chi pháp tương tự với phần Pàlì Abyàkatassa 

dhammassa tức là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Thiện ở phần còn lại, và Sắc 

Y Sinh Tâm Thiện, làm Sở Duyên.    
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

(E) AKUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ 

 

 “Akusalo ca abyàkato ca dhammà abyàkatassa dhammassa Sahajàtapacca -yena  

paccayo” –   Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký  

với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm 

Sở, và Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       104   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Sở Duyên là Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 
 

 

 “Akusalà khandhà ca mahàbhùtà ca cittasamutthànànam rùpànam 

Sahajàtapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Bất Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất Thiện) 

và Sắc Đại Hiển (một hoặc ba hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện) làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Bất 

Thiện và Sắc Y Sinh Tâm Bất Thiện) với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và bất luận một 

hoặc ba hoặc hai, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện, làm Câu Sanh Năng Duyên. 

Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện còn lại và Sắc Y Sinh Tâm Bất Thiện, làm Câu Sanh Sở 

Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo ca abyàkato ca dhammà  chi pháp là Tứ Danh 

Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện và một hoặc ba hoặc hai hoặc bốn Sắc Đại Hiển 

Tâm Bất Thiện, làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Bất 

Thiện ở phần còn lại, và Sắc Y Sinh Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới. 

 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian  

(Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 



DUYÊN THỨ SÁU:  SAHAJĀTAPACCAYA – CÂU SANH DUYÊN 

  
       105   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Akusalà khandhà ca mahàbhùtà ca chi pháp tương tự với 

phần Pàlì  Akusalo ca abyàkato ca dhammà  tức là Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm 

Bất Thiện và một hoặc ba hoặc hai hoặc bốn Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện, làm Năng  

Duyên.      

Cittasamutthànànam rùpànam chi pháp tương tự với phần Pàlì Abyàkatassa 

dhammassa  tức là ba hoặc một hoặc hai Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện ở phần còn lại, và 

Sắc Y Sinh Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên.    
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới. 
 

* Sahajàtapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh 

Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

(Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

SAHAJÀTAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada”  giai 

đoạn Vấn Đề của Câu Sanh Duyên có được 9 câu như sau: 

 

(1) Kusalo kusalassa Sahajàtapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Thiện với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

 (2) Kusalo abyàkatassa Sahajàtapaccayena paccayo  –  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu SanhDuyên. 

(3) Kusalo kusalàbyàkatassa Sahajàtapaccayena paccayo –   Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

(4) Akusalo akusalassa  Sahajàtapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Câu Sanh Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       106   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Akusalo abyàkatassa Sahajàtapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

(6) Akusalo akusalàbyàkatassa Sahajàtapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

(7) Abyàkato abyàkatassa Sahajàtapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

(8) Kusalàbyàkato abyàkatassa Sahajàtapaccayena paccayo –  Thiện và Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

(9) Akusalàbyàkato abyàkatassa Sahajàtapaccayena paccayo –  Bất Thiện và Vô Ký 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Duyên. 

 

SAHAJÀTAPACCAYASABHÀGA 

CÂU SANH DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Hổ Tương Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên 
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Câu Sanh Duyên khi đã được hiện hữu.  

  

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA CÂU SANH DUYÊN 

 

--------------------00000-------------------- 

 



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       107   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ BẢY 

ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

ANNAMANNAPACCAYANIDDESAVĀRA – 

PHẦN XIỂN MINH HỔ TƯƠNG DUYÊN 

 

 “Cattàro khandhà arùpìno Annamannapaccayena paccayo” - pe – Okkanti -khane 

nàmarùpam Annamannapaccayena paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Annamannapaccaya – Hổ Tương Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức 

Thế Tôn thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/  “Cattàro khandhà arùpino Annamannapaccayena paccayo”-   Tứ Uẩn Vô Sắc 

(Tứ Danh Uẩn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ hoặc hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Hổ 

Tương Duyên.  

      Tứ Danh Uẩn (89 Tâm, 52 Tâm Sở ở thời Tái Tục và Bình Nhựt) làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ hoặc hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 
 

2/ “Cattàro mahàbhùtà Annamannapaccayena paccayo”-   Tứ Sắc Đại Hiển làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ hoặc hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

       Tứ Sắc Đại Hiển ở phần Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp, Sắc Đại Hiển Quý 

Tiết, Sắc Đại Hiển Vật Thực, Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ hoặc hổ 

tương lẫn nhau với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 
 

3/ “Okkantikkhane nàmarùpam annamannam Annamannapaccayena  paccayo”-   

Trong sát na Tái Tục, Danh Sắc (Tứ Danh Uẩn và Ý Vật trong sát na Tái Tục ở Cõi Ngũ 

Uẩn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ hoặc hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

        

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pàlì của 

Annamannapaccayaniddesa – Hổ Tương Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bày cả 

hai Câu:  

Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước) và  

Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho được  

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       108   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trình bày lần lượt trong phần Pàlì của những điều thuộc Câu Giải Ngộ 

(Nidassanàkàra)  như sau: 

 

* Trong phần Pàlì điều thứ nhất:  Cattàro khandhà arùpìno  làm Kattupada: Câu Chủ 

Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 89 Tâm, 52 Tâm Sở ở phần một Danh 

Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn, ba Danh Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ 

đối với một Danh Uẩn, hai Danh Uẩn làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn.  

Annamannam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), hoặc 

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 89 Tâm,  

52 Tâm Sở ở phần ba Danh Uẩn – một Danh Uẩn – hai Danh Uẩn. 

Annamannapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 
 

a/ Nếu là Tứ Danh Uẩn, tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở ở trong thời kỳ Tái Tục và thời Bình 

Nhựt làm việc giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau thì có được 6 Duyên Hiệp Lực (tương 

tự với Câu Sanh Duyên) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

b/ Nếu là Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 38 Tâm Sở ở trong 

thời kỳ Tái Tục và thời kỳ Bình Nhựt làm việc giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau thì có 

được 7 Duyên Hiệp Lực (tương tự với Câu Sanh Duyên) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất 

 một cách đặc biệt của Hổ Tương Duyên. 
 



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       109   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Pàlì điều thứ hai:  Cattàro mahàbhùtà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ  

trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là một Sắc Đại Hiển làm việc giúp đỡ ủng hộ 

đối với ba Sắc Đại Hiển, ba Sắc Đại Hiển làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với một Sắc Đại 

Hiển, hai Sắc Đại Hiển làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với hai Sắc Đại Hiển.  

Annamannam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), hoặc 

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là ba Sắc Đại 

Hiển, một Sắc Đại Hiển, hai Sắc Đại Hiển. 

Annamannapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 5 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực (tương tự với Câu Sanh Duyên), là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên,  
 

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Hổ Tương Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ ba:  Okkantikkhane nàmarùpam làm Kattupada:  Câu Chủ 

Từ trình bày cho biết đến Sắc Pháp làm Pháp Năng Duyên, là 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 

làm thành Tứ Danh Uẩn và Ý Vật Tái Tục.  

Annamannam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), hoặc 

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 15 Tâm Tái 

Tục Ngũ Uẩn làm thành Tứ Danh Uẩn và Ý Vật Tái Tục. 

Annamannapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực Duyên Hiệp Lực, tức là: 
 

a/  Nếu là Ý Vật Tái Tục làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ 

Uẩn thì có được 6 Duyên là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

b/  Nếu là Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn  làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       110   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tái Tục thì có được 7 Duyên (tương tự với Câu Sanh Duyên) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên 
  

làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất một 

cách đặc biệt của Hổ Tương Duyên. 

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Từ ngữ  Annamannapaccaya  dịch là Pháp giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau, như thế Pháp 

mà được giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau, sẽ là Pháp đồng câu sanh, mới sẽ giúp đỡ ủng hộ lẫn 

nhau được.  

Với nhân này, khi quán sát thẩm thị tổng quát trong tất cả Pháp, mới thấy được là 

Pháp hội đủ cả hai thể loại trạng thái, là chỉ hiện hữu trong ba nhóm, là:  
 

(1) Tứ Danh Uẩn,       

(2) Tứ Sắc Đại Hiển (một cách tổng quát), 

(3) Sắc Ý Vật với Tứ Danh Uẩn sanh khởi trong sát na Thời Tái Tục. 
  

Vì lẽ cả ba nhóm Pháp này đồng câu sanh, và được giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau. Còn 

những Pháp khác, ngoài ra ba nhóm này, thì có một vài loại Pháp quả thật chỉ có được 

câu sanh, nhưng không có được việc giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau.  
 

Có nghĩa là chỉ có một phần thể loại của trạng thái là làm việc giúp đỡ ủng hộ, và 

không có của một phần kia là được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ, như là Câu Sanh 

Duyên (Sahajàtapaccaya), Câu Sanh Y Duyên (Sahajàtanissaya -paccaya), Câu Sanh 

Hiện Hữu Duyên (Sahajàtatthipaccaya), Câu Sanh Bất Ly Duyên 

(Sahajàtaavigatapaccaya). 

 

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ HỔ TƯƠNG DUYÊN 

 

  “Annamannam hutvà paccayo Annamannapaccayo”-  Pháp Thực Tính nào mà 



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       111   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trong từng mỗi thành phần phải nương tựa giúp đỡ ủng hộ, hỗ trợ lẫn nhau mới được 

sanh khởi, mới được tồn tại, gọi là Hổ Tương Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT HỔ TƯƠNG DUYÊN 

 

Hổ Tương Duyên được giải thích như sau: 

1/  là Danh Pháp,  tức là: Tứ Danh Uẩn tương ưng làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hỗ trợ 

lẫn nhau cho được sanh khởi, 

2/  là Sắc Pháp,  tức là: Tứ Sắc Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hỗ trợ lẫn nhau 

cho được sanh khởi, 

3/  là Danh Pháp và Sắc Pháp,  tức là: Tứ Danh Uẩn Tái Tục và Ý Vật Tái Tục làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ, hỗ trợ lẫn nhau cho sanh khởi. 

Kết hợp cả ba nhóm Pháp này được gọi tên là Hổ Tương Duyên. 
 

Việc giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau thường không thể thiếu mất bất luận một thể loại nào, 

vì bất luận một thể loại nào mà bị thiếu đi thì những Pháp ấy sẽ không có khả năng khởi 

sanh, như thế Tứ Danh Uẩn tương ưng là Thọ Uẩn, Tưởng Uẩn, Hành Uẩn và Thức Uẩn 

thường là phải câu sanh và hổ tương lẫn nhau. 

Nếu như bất luận một loại Uẩn nào mà thiếu mất đi thì không thể thành Tứ Danh Uẩn 

được, ví như thiếu Thọ Uẩn thì Tưởng Uẩn, Hành Uẩn và Thức Uẩn thường không thể 

sanh khởi, cũng tương tự như ở phần trên.  Đây là thuộc nhóm Danh Pháp.  

Còn về phía nhóm Sắc Pháp, cũng tương tự như trên, tức là Tứ Sắc Đại Hiển gồm 

Địa, Thủy, Hỏa, Phong cũng thường phải câu sanh và hổ tương lẫn nhau, không thể thiếu 

bất luận một loại Sắc nào.  

Tức là khi Địa Đại Hiển sanh khởi thì Thủy Đại Hiển, Hỏa Đại Hiển, Phong Đại Hiển 

cũng đồng câu sanh, nếu thiếu mất Địa thì Thủy, Hỏa, Phong cũng không thể nào sanh 

khởi được.  

Còn trong Thời Tái Tục ở Cõi Ngũ Uẩn thì Pháp câu sanh và hổ tương lẫn nhau, tức 

là Tứ Danh Uẩn Tái Tục và Sắc Ý Vật Tái Tục, cũng không thể thiếu bất luận một thể 

loại nào, ví như Tứ Danh Uẩn Tái Tục không sanh khởi thì Sắc Ý Vật Tái Tục cũng 

không sanh, hoặc là Sắc Ý Vật Tái Tục không sanh thì Tứ Danh Uẩn Tái Tục cũng 

không có thể sanh được vậy. 

Còn trong Thời Tái Tục ở Cõi Tứ Uẩn thì Pháp câu sanh và hỗ tương lẫn nhau, chỉ có 

duy nhất là Tứ Danh Uẩn Tái Tục, không cần phải nương vào Sắc Ý Vật.  

Vì ở Cõi Tứ Uẩn không có Sắc Pháp, chỉ có duy nhất một loại Danh Pháp và Sắc Ý 

Vật lại là Sắc Pháp, do đó không thể sanh trong Địa Giới này. Tất cả đều hiện hành theo 

mãnh lực của “Rùpaviràgabhàvanà -  Ly Ái Sắc Tu Tập” (việc tiến tu để cho thoát khỏi  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       112   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Pháp). 

Việc giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau của Hổ Tương Duyên được Ngài Chú Giải tỷ dụ ví như 

một cái bàn có ba chân hoặc cái giá đỡ nương tựa vào ba nhánh cây. Nếu như thiếu mất 

bất luận một chân nào thì cái bàn và cái giá đỡ cũng không thể nào tồn tại được.  Sự việc 

cái bàn hoặc cái giá đỡ được tồn tại cũng do nhờ ba chân đồng loạt nương gá vào nhau. 

Điều này như thế nào thì mãnh lực của Hổ Tương Duyên cũng tương tự như thế.  

Tức là Danh Pháp thường phải nương vào giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau mới sanh khởi 

được. Và Sắc Pháp cũng tương tự như thế, là phải nương vào giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau 

mới được sanh khởi. Còn Danh Pháp cùng Sắc Pháp trong Thời Tái Tục cũng phải nương 

vào nhau, giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau mới được sanh, như đã được giải thích ở phần trên. 
       

Có Pàlì dẫn chứng trong bộ“Chú Giải Phát Thú – Atthakathà Patthàna” như sau: 

“Annamannam uppàdanupatthambhanabhàvena upakàrako dhammo 

Annamannapaccayo Annamannupathambhakam tidandam viya”-  Pháp làm duyên 

bằng cách giúp đỡ hỗ trợ lẫn nhau cho sanh khởi gọi là Hổ Tương Duyên.  Việc giúp đỡ 

ủng hộ lẫn nhau được ví như là ba cây nương tựa giúp đỡ hỗ trợ lẫn nhau mới đặng tồn 

tại”. 

Lại nữa,  Hổ Tương Duyên có sự móc nối liên quan với Câu Sanh Duyên.  Có ý nói 

rằng Danh Pháp và Sắc Pháp câu sanh với nhau, có việc giúp đỡ ủng hộ cho đồng câu 

sanh với nhau theo mãnh lực Câu Sanh Duyên và có cả việc giúp đỡ ủng hộ lẫn nhau theo 

mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Có ý nghĩa là:   Khi đã thành Hổ Tương Duyên thì thường phải kết hợp với Câu 

Sanh Duyên, không thể hiện hành mà không có sự kết hợp với Câu Sanh Duyên. Tuy 

nhiên, Câu Sanh Duyên lại có thể tự hiện hành mà không cần phải kết hợp với Hổ Tương 

Duyên, như là: 

 

1/  Tứ Danh Uẩn tương ưng với Sắc Tâm thành Câu Sanh Duyên, nhưng lại không 

thành Hổ Tương Duyên. 

2/  Sắc Đại Hiển với Sắc Y Sinh thành Câu Sanh Duyên được, nhưng lại không thành 

Hổ Tương Duyên. 
 

Như có Pàlì dẫn chứng trong bộ “Phụ Chú Giải Căn Phát Thú – Patthànamùlatìkà”  

trình bày như sau: 

“Sahajàtadipaccayo honto yeva hi keci Annamannapaccayo na hoti”-  Một cách 

xác thực, khi đã là Câu Sanh Duyên thì không nhất thiết sẽ phải là Hổ Tương Duyên”. 

 Và trong bộ Phụ Chú Giải “Manisàramanjusàtikà” có trình bày như sau: 

 “Annamannapaccayo Sahajàtapaccayena vinà na hoti Sahajàtapaccayo pana tena 

vinàpi hoti”-  Hổ Tương Duyên sẽ không thể nào hiện hành nếu không kết hợp với Câu  



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       113   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sanh Duyên.  Tuy nhiên, phần Câu Sanh Duyên thì cho dù có loại bỏ Hổ Tương Duyên 

ra khỏi, thì cũng không thành vấn đề. 

Do như thế, có sự trình bày cho được thấy Pháp ở phần Câu Sanh Duyên có số lượng 

nhiều hơn Pháp ở phần Hổ Tương Duyên.  Đôi khi Câu Sanh duyên có sự trội thế hơn, ví 

như bất luận Pháp nào đã đồng câu sanh thì tất cả những Pháp ấy đều thành Câu Sanh 

Duyên cả.  

Trái lại nếu sẽ là Hổ Tương Duyên thì lại không được hết cả thảy, vì có nội dung vừa 

là đồng câu sanh và phải có sự giúp đỡ hỗ trợ lẫn nhau, mới được gọi tên là Hổ Tương 

Duyên, không phải chỉ duy nhất là thể loại câu sanh. 

Do đó, Hổ Tương Duyên có sự hạn chế một cách đặc biệt, không thể bao la như là 

Câu Sanh Duyên.                      

Hổ Tương Duyên và Câu Sanh Duyên có sự sai biệt nhau về mãnh lực.  Hổ Tương 

Duyên có mãnh lực giúp đỡ hỗ trợ lẫn nhau cho sanh khởi.  Còn Câu Sanh Duyên có 

mãnh lực giúp đỡ ủng hộ cho đồng câu sanh với nhau, như đã đề cập đến ở phần trên. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA HỔ TƯƠNG DUYÊN 

 

Trong Hổ Tương Duyên xiển thuật thì hiện hữu có ba thể loại Pháp, là: 
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên  

(3) Pháp Địch Duyên. 
 

1/  Annamannapaccayadhamma – Pháp Hổ Tương Năng Duyên:  Tứ Danh Uẩn Tái 

Tục và Bình Nhựt, là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, làm việc giúp đỡ ủng hộ, hổ tương 

lẫn nhau. Và mỗi Đại Hiển của Tứ Sắc Đại Hiển, có Tứ Sắc Đại Hiển Tâm, v.v. làm việc 

giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau.  Tứ Danh Uẩn Cõi Ngũ Uẩn và Ý Vật làm việc giúp 

đỡ ủng hộ lẫn nhau.   

(Tứ Danh Uẩn tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, ở Thời Bình Nhựt và Tái Tục, ở 

trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn, cùng với Tứ Sắc Đại Hiển ở phần Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc 

Đại Hiển Nghiệp Tái Tục, Sắc Đại Hiển Ngoại, Sắc Đại Hiển Vật Thực, Sắc Đại Hiển 

Quý Tiết, Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Đại Hiển Nghiệp Bình Nhựt.  

Và Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn tức là 2 Tâm Thẩm Tấn Xả Thọ, 8 Tâm Đại 

Quả, 5 Tâm Quả Sắc Giới, 35 Tâm Sở với Ý Vật Tái Tục). 
  

2/  Annamannapaccayuppannadhamma – Pháp Hổ Tương Sở Duyên:   Tứ Danh Uẩn 

Tái Tục và Bình Nhựt, là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, hiện hành theo việc quyết định 

hổ tương lẫn nhau. Mỗi Đại Hiển của Tứ Sắc Đại Hiển hiện hành theo việc quyết định hổ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       114   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

tương lẫn nhau.  Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn và Ý Vật hiện hành theo việc quyết định 

hổ tương lẫn nhau.  

 (Tứ Danh Uẩn tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở phối hợp, ở Thời Bình Nhựt và Tái Tục, ở 

trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn, cùng với Tứ Sắc Đại Hiển ở phần Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc 

Đại Hiển Nghiệp Tái Tục, Sắc Đại Hiển Ngoại, Sắc Đại Hiển Vật Thực, Sắc Đại Hiển 

Quý Tiết, Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Đại Hiển Nghiệp Bình Nhựt.  

Và Tứ Danh Uẩn Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn tức là 2 Tâm Thẩm Tấn Xả Thọ, 8 Tâm Đại 

Quả, 5 Tâm Quả Sắc Giới, 35 Tâm Sở với Ý Vật Tái Tục). 
  

3/  Annamannapaccanikadhamma – Pháp Hổ Tương Địch Duyên:  Sắc Tâm, Sắc 

Nghiệp Tái Tục (trừ Ý Vật) theo việc quyết định từ nơi Danh Uẩn.  Tất cả Sắc Y Sinh là 

Sắc Y Sinh Tâm, v.v, cho đến Sắc Y Sinh Nghiệp Bình Nhựt hiện hành theo việc quyết 

định từ nơi Sắc Y Sinh. 

(Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục (trừ Ý Vật), tất cả Sắc Y Sinh là: Sắc Y Sinh Tâm, 

Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục, Sắc Y Sinh Ngoại, Sắc Y Sinh Vật Thực, Sắc Y Sinh Quý 

Tiết, Sắc Y Sinh Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Y Sinh Nghiệp Bình Nhựt). 
 

Ghi Chú:  Có hai loại Pháp Địch Duyên, là: 
 

 1/  Pháp Địch Duyên nhất định (Ekanta). 

2/  Pháp Địch Duyên bất định (Anekanta). 

  

1/  Pháp Địch Duyên nhất định:  tức là Sắc Y Sinh Tâm, Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục (trừ 

Ý Vật), Sắc Y Sinh Ngoại, Sắc Y Sinh Vật Thực, Sắc Y Sinh Quý Tiết, Sắc Y Sinh 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Y Sinh Nghiệp Bình Nhựt. 

Có ý nghĩa là những loại Pháp này nhất định không thể làm được Pháp Sở Duyên, do 

đó mới làm Pháp Địch Duyên nhất định. 

2/  Pháp Địch Duyên bất định: tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục, 

Ý Vật Tái Tục.  

Có ý nghĩa là khi Tứ Danh Uẩn Bình Nhựt ngay sát na đang làm Năng Duyên và Sở 

Duyên lẫn nhau thì Sắc Đại Hiển Tâm không làm Pháp Sở Duyên được, do đó mới làm 

Pháp Địch Duyên.  

Trong sát na Tứ Danh Uẩn Tái Tục làm Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau và Tứ 

Danh Uẩn Tái Tục với Ý Vật làm Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau thì Sắc Đại Hiển  

Nghiệp Tái Tục không làm Pháp Sở Duyên được, do đó mới làm Pháp Địch Duyên. 

Và trong sát na Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục làm Năng Duyên và Sở Duyên lẫn nhau 

thì Ý Vật Tái Tục không làm Pháp Sở Duyên được, do đó mới làm Pháp Địch Duyên. 

 



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       115   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH HỔ TƯƠNG DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong  Hổ Tương Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm 

thành Hổ Tương Năng Duyên.  

Trong  Hổ Tương Duyên có Danh Sắc làm Pháp Năng Duyên và Danh Sắc làm Pháp 

Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Trạng Thái: chỉ có một trạng thái duy nhất, là giúp đỡ hổ tương lẫn nhau 

(Annamanna). 

* Rằng theo Chủng Loại: là giống Câu Sanh, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên câu sanh Pháp 

Sở Duyên, rồi lại giúp đỡ Pháp Sở Duyên. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời hiện tại (paccuppannakàla), ý nghĩa là Pháp Năng Duyên 

vẫn tồn tại trong khoảng thời gian sanh trụ diệt và vẫn chưa diệt mất. 

* Rằng theo Mãnh Lực: Hổ Tương Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở Duyên 

được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ: ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ cho 

Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG HỔ TƯƠNG DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký, làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Annamannapaccayena paccayo” –  Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Pháp Thiện làm Hổ Tương Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở. 

Pháp Thiện làm Hổ Tương Sở Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       116   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

1/    “Kusalo eko khandho tinnannam khandhànam Annamannapaccayena paccayo”-   

Một Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Thiện còn lại, với 

mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Hổ Tương Năng 

Duyên.  Ba Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Hổ Tương Sở 

Duyên. 
 

2/   “Tayo khandhà ekassa khandhassa Annamannapaccayena paccayo”- Ba Danh 

Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực 

Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Hổ Tương Năng 

Duyên.  Một Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Hổ Tương Sở 

Duyên. 
 

3/    “Dve khandhà dvinnam khandhànam Annamannapaccayena paccayo”- Hai Danh 

Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực 

Hổ Tương Duyên.  

Tại đây, hai Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Hổ Tương Năng 

Duyên. Hai Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Hổ Tương Sở 

Duyên. 
 

Ghi Chú:  Lời dịch Pàlì của Câu Thiện thuộc Hổ Tương Duyên tương tự với “Phần cuối 

câu Thiện trong câu Thiện của Câu Sanh Duyên”. 
 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà- Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp, là:        
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       117   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy Thánh Nhân (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Annamannapaccayena paccayo” – 

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Hổ 

Tương Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Hổ Tương Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

      Pháp Bất Thiện làm Hổ Tương Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/   “Akusalo eko khandho tinnannam khandhànam Annamannapaccayena paccayo”-  

Một Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Bất Thiện còn 

lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Hổ Tương 

Năng Duyên.  

Ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Hổ Tương Sở 

Duyên. 
 

2/   “Tayo khandhà ekassa khandhassa Annamannapaccayena paccayo”- Ba Danh 

Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với 

mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Bất Tâm Thiện, 27 

Tâm Sở làm Hổ Tương Năng Duyên.  

Một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Hổ Tương Sở 

Duyên.  
 

3/   “Dve khandhà dvinnam khandhànam Annamannapaccayena paccayo” - Hai Danh 

 Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với  

mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Hổ Tương Năng Duyên.  

Hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Hổ Tương Sở  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       118   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên. 
 

Ghi Chú:  Lời dịch Pàlì của Câu Bất Thiện thuộc Hổ Tương Duyên tương tự với “Phần 

cuối câu Bất Thiện trong câu Bất Thiện của Câu Sanh Duyên”. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện đây, 

ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà- Hiệp Lực) đồng 

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là:      
   

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Annamannapaccayena paccayo” –  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Hổ Tương 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Hổ Tương Năng Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 

38 Tâm Sở ở thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo trường hợp.  

Pháp Vô Ký làm Hổ Tương Sở Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 

Tâm Sở và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác, tùy theo trường hợp.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 
 

1/   “Vipàkàbyàkato kiriyàbyàkato eko khandho tinnannam  khandhànam  



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       119   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Annamannapaccayena paccayo”-  Một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại với mãnh 

lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, bất luận một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác nào, là 36 Tâm Dị Thục 

Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác làm 

Hổ Tương Sở Duyên. 
 

2/   “Tayo  khandhà ekassa khandhassa Annamannapaccayena paccayo”- Ba Danh 

Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Vô 

Ký Quả Vô Ký Duy Tác  với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác đồng câu sanh với nhau, là 36 

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Hổ Tương 

Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Hổ Tương Sở Duyên. 
  

3/    “Dve khandhà dvinnam khandhànam Annamannapaccayena paccayo”-  Hai Danh 

Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Vô Ký 

Quả Vô Ký Duy Tác với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác đồng câu sanh với nhau, là 36 

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Hổ Tương 

Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Hổ Tương Sở Duyên.  
 

4/  “Patisandhikkhane Vipàkàbyàkato eko khandho  tinnannam  khandhànam 

vatthussa ca  Annamannapaccayena paccayo”-   Trong sát na Tái Tục, một Danh Uẩn 

Dị Thục Quả Tái Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Dị Thục Quả còn 

lại và Ý Vật Tái Tục với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Dị Thục Quả, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục, làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục và Ý Vật Tái Tục làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

5/    “Tayo khandhà ekassa khandhassa vatthussa ca Annamannapaccayena paccayo”-  

Ba Danh Uẩn Dị Thục Quả Tái Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Dị  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       120   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thục Quả còn lại và Ý Vật Tái Tục với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Dị Thục Quả đồng câu sanh với nhau, là 19 Tâm Dị Thục Quả 

Tái Tục, 35 Tâm Sở ở trong thời Tái Tục, làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả, 35 Tâm Sở ở trong thời 

Tái Tục và Ý Vật Tái Tục, làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

6/  “Dve khandhà dvinnam khandhànam vatthussa ca Annamannapaccayena 

paccayo”- Hai Danh Uẩn Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn 

Dị Thục Quả và Ý Vật Tái Tục với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Dị Thục Quả đồng câu sanh với nhau, là 19 Tâm Dị Thục Quả 

Tái Tục, 35 Tâm Sở ở trong thời Tái Tục, làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục và Ý Vật Tái Tục, làm Hổ Tương Sở Duyên.  
 

Ghi Chú:  Kể từ điều thứ tư cho đến điều thứ sáu, Uẩn Vô Ký Quả là 15 hoặc 19 Tâm 

Tái Tục, 35 Tâm Sở.  Và trong Cõi Tứ Uẩn thì ở phần Pháp Sở Duyên, loại trừ Ý Vật 

Tái Tục.   
 

 7/    “Khandhà vatthussa Annamannapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Tái Tục 

(Tứ Danh Uẩn Tái Tục) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật Tái Tục với mãnh lực 

Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Tái Tục đồng câu sanh với nhau, là một Uẩn, hoặc hai Uẩn, 

hoặc ba Uẩn, hoặc bốn Uẩn Vô Ký, tức là 15 Tâm Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở 

trong thời Tái Tục, làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Sở Duyên. 
 

8/    “Vatthu khandhànam Annamannapaccayena paccayo”-  Ý Vật Tái Tục làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Tái Tục (Tứ Danh Uẩn Tái Tục) với mãnh lực 

Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, Ý Vật Tái Tục làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Tái Tục, là 15 Tâm Tái Tục Cõi Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở trong thời Tái 

Tục, làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

9/    “Ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam Annamannapaccayena paccayo” 

-  Một Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Đại Hiển với mãnh lực Hổ Tương 

Duyên.  

Tại đây, bất luận một Sắc Đại Hiển, tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp 

Tái Tục và Bình Nhựt làm Hổ Tương Năng Duyên.  



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       121   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Ba Sắc Đại Hiển còn lại, tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và 

Bình Nhựt, làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

10/    “Tayo mahàbhùtà  ekassa mahàbhùtassa Annamannapaccayena  paccayo”- Ba 

Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Đại Hiển với mãnh lực Hổ Tương 

Duyên. 

Tại đây, ba Sắc Đại Hiển tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và 

Bình Nhựt làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Một Sắc Đại Hiển còn lại, tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và 

Bình Nhựt, làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

11/    “Dve mahàbhùtà  dvinnam  mahàbhùtànam Annamannapaccayena paccayo”-  

Hai Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Đại Hiển với mãnh lực Hổ Tương 

Duyên. 

Tại đây, hai Sắc Đại Hiển tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và 

Bình Nhựt làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Hai Sắc Đại Hiển còn lại, tức là Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và 

Bình Nhựt, làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

12/   “Bàhiram ekam mahàbhùtam tinnannam  mahàbhùtànam Annamannapac -

cayena paccayo”-   Một Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Đại Hiển 

Ngoại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, bất luận một Sắc Đại Hiển Ngoại, làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Ba Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

13/    “Tayo  mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa Annamannapaccayena paccayo”- Ba 

Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Đại Hiển Ngoại, với mãnh lực Hổ 

Tương Duyên. 

Tại đây, ba Sắc Đại Hiển Ngoại làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Một Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên.  
 

 14/     “Dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam  Annamannapaccayena  paccayo”-  

Hai Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Đại Hiển Ngoại, với mãnh lực  

Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, hai Sắc Đại Hiển Ngoại làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Hai Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

15/     “Àhàrasamutthànam ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam 

Annamannapaccayena paccayo”-  Một Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       122   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

giúp đỡ ủng hộ đối với ba Sắc Đại Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Hổ Tương 

Duyên. 

Tại đây, bất luận một Sắc Đại Hiển Vật Thực xuất sinh xứ, làm Hổ Tương Năng 

Duyên. 

Ba Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

16/   “Tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa Annamannapaccayena paccayo”- Ba 

Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Sắc Đại 

Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, ba Sắc Đại Hiển Vật Thực làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Một Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

 17/   “Dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam Annamannapaccayena paccayo”-  

Hai Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Sắc Đại 

Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, hai Sắc Đại Hiển Vật Thực làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Hai Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên.  
 

 18/ “Utusamutthànam   ekam  mahàbhùtam  tinnannam mahàbhùtànam 

Annamannapaccayena paccayo”-   Một Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Sắc Đại Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, bất luận một Sắc Đại Hiển Quý Tiết xuất sinh xứ, làm Hổ Tương Năng 

Duyên. 

Ba Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 

 

19/   “Tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa Annamannapaccayena paccayo”- Ba 

Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Sắc Đại 

Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, ba Sắc Đại Hiển Quý Tiết làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Một Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

 20/  “Dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam Annamannapaccayena paccayo”-   

Hai Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Sắc Đại 

Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, hai Sắc Đại Hiển Quý Tiết làm Hổ Tương Năng Duyên. 

Hai Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên.  

 

21/ “Asannasattànam  ekam mahàbhùtam  tinnannam mahàbhùtànam 

Annamannapaccayena paccayo” -  Một Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng 



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       123   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn 

lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, bất luận một Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, làm Hổ Tương 

Năng Duyên. 

Ba Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

22/   “Tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa Annamannapaccayena paccayo”- Ba 

Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Sắc 

Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Hổ Tương Năng 

Duyên. 

Một Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên. 
 

23/    “Dve mahàbhùtà  dvinnam  mahàbhùtànam  Annamannapaccayena paccayo”-  

Hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

Tại đây, hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Hổ Tương Năng 

Duyên. 

Hai Sắc Đại Hiển còn lại làm Hổ Tương Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Trong câu Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà- Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp, là:   
  

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, hai và ba:  có những Duyên Hiệp Lực như sau: 
 

(1) Hổ Tương Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên, 

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       124   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn bậc Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư đến điều thứ tám: có những Duyên Hiệp Lực như 

sau:                                           

 (1) Hổ Tương Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên, 

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn, tùy theo trường hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Thoát Ly (Tái Tục - Ngoại Lộ), ở ngay 

sát na Sanh của Tâm Tái Tục. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ chín đến điều thứ hai mươi ba: có những Duyên 

Hiệp Lực như sau: 

(1) Hổ Tương Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Nhứt Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và tám bậc Thánh Nhân (luôn cả những 

Vật Phi Mạng Quyền). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn và Lộ Trình 

   Sắc Pháp (riêng biệt cho Sắc Vật Phi Danh Pháp). 

 

Ghi Chú:  Khi phân tích trong Giai Đoạn Vấn Đề của Hổ Tương Duyên, thì theo Chi 

Pháp, Thời Gian, Địa Giới, Người, Lộ Trình Tâm, xin nên được hiểu biết ở phần lời dịch  



DUYÊN THỨ BẢY:  ANNAMANNAPACCAYA – HỔ TƯƠNG DUYÊN 

  
       125   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

và hiện hành theo cùng một phương thức với Câu Sanh Duyên. 
 

Về phần Phân Tích Giản Đơn (Suddhasankhayàvàra) và Duyên Tấu Hợp 

(Paccayabhàga) hiện bày tiếp theo đây: 

 

ANNAMANNAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở HỔ TƯƠNG DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Hổ Tương Duyên có được 3 câu như sau: 

 

(1)  Kusalo kusalassa Annamannapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

 (2) Akusalo akusalassa  Annamannapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên    

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Hổ Tương Duyên.  

(3)  Abyàkato abyàkatassa Annamannapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Hổ Tương Duyên. 

 

ANNAMANNAPACCAYASABHÀGA – 

HỔ TƯƠNG DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo như đã trình bày ở phần trên, có tất cả là 7 Duyên vào Tấu Hợp được với Hổ 

Tương Duyên, là: 

(1) Câu Sanh Duyên, 

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Hổ Tương Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA HỔ TƯƠNG DUYÊN 

 

---------------------00000--------------------



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       126   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ TÁM 

NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

NISSAYAPACCAYANIDDESAVĀRA – 

PHẦN XIỂN MINH Y CHỈ DUYÊN 

 

 “Cattàro khandhà arùpìno annamannam Nissayapaccayena paccayo”- pe - Yam  

rùpam manodhàtu ca manovinnànadhàtu ca vattanti tam rùpam manodhàtuyà ca 

manovinnànadhàtuyà ca tamsampayuttakànanca dhammànam Nissayapaccayena 

paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Nissayapaccaya – Y Chỉ Duyên”, thì loại Duyên đó được Đức Thế Tôn 

thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/   “Cattàro khandhà arùpino annamannam Nissayapaccayena paccayo”- Tứ Uẩn Vô 

Sắc (Tứ Danh Uẩn) làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Y Chỉ 

Duyên.  

Tứ Danh Uẩn (89 Tâm, 52 Tâm Sở ở thời Tái Tục và Bình Nhựt) làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ hoặc hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Y Chỉ Duyên. 
 

2/   “Cattàro mahàbhùtà annamannam Nissayapaccayena paccayo”-  Tứ Sắc Đại Hiển 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Y Chỉ Duyên. 
 

3/   “Okkantikkhane nàmarùpam annamannam Nissayapaccayena paccayo”- Trong 

sát na Tái Tục, Danh Sắc (Tứ Danh Uẩn và Ý Vật trong sát na Tái Tục ở Cõi Ngũ Uẩn) 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ, hổ tương lẫn nhau với mãnh lực Y Chỉ Duyên. 
 

4/   “Cittacetasikà   dhammà   cittasamutthànànam  rùpànam  Nissayapaccayena 

paccayo”-  Tất cả Tâm và Tâm Sở (75 Tâm, trừ Ngũ Song Thức, 4 Tâm Dị Thục Quả Vô 

Sắc Giới và Tâm Tử của bậc Vô Sinh, 52 Tâm Sở) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc 

Tâm Xuất Sinh Xứ (17 Sắc Tâm) với mãnh lực Y Chỉ Duyên. 

(Một trường hợp khác), là theo ý kiến của Giáo Sư Phụ Chú Giải đề cập đến, là tất 

cả Tâm và Tâm Sở làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có 

Tâm làm xuất sinh xứ) và Sắc Nghiệp Tái Tục, với mãnh lực Y Chỉ Duyên. 

 

5/    “Mahàbhùtà upàdàrùpànam Nissayapaccayena paccayo”-  Tứ Sắc Đại Hiển (là 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       127   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Đại Hiển Nghiệp, Sắc Đại Hiển Tâm, Sắc Hiển Quý Tiết, Sắc Đại Hiển Vật Thực và 

Sắc Đại Hiển Ngoại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh (Sắc Y Sinh Nghiệp, 

Sắc Y Sinh Tâm, Sắc Y Sinh Quý Tiết, Sắc Y Sinh Vật Thực và Sắc Y Sinh Ngoại) với 

mãnh lực Y Chỉ Duyên. 
 

Ghi chú: Trong phần Pàlì điều thứ 1 đến thứ 5 là trình bày đến phần Câu Sanh Y Duyên, 

do đó, về lời dịch, phân tích Câu và nội dung Chi Pháp cũng hiện hành tương tự với phần 

Câu Sanh Duyên xiển minh. 

Xin quý Học Giả hoan hỷ xem lại ở phần xiển minh Câu Sanh Duyên. 
 

6/    “Cakkhàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammà -nam 

Nissayapaccayena paccayo”- Nhãn Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukacak -khayàtana) 

đồng câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Nhãn Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattacakkhàyatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức Giới, và 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Nhãn Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên.   

Tức là Sắc Nhãn Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Nhãn Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với hai Tâm Nhãn Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 
 

7/ “Sotàyatanam sotavinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam 

Nissayapaccayena paccayo”-  Nhĩ  Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukasotàyàtana) đồng câu 

sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Nhĩ Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattasotàyatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức Giới, và 7 Tâm 

Sở Biến Hành phối hợp với Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên.   

       Tức là Sắc Nhĩ Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Nhĩ Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với hai Tâm Nhĩ Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 
 

8/  “Ghànayatanam ghànavinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam 

Nissayapaccayena paccayo”-  Tỷ Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukaghànàyàtana) đồng câu 

sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Tỷ Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattaghànayatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức Giới, và 7 Tâm 

Sở Biến Hành phối hợp với Tỷ Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên.   

       Tức là Sắc Tỷ Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Tỷ Thức Giới và 7 Tâm Sở Biến 

Hành phối hợp với hai Tâm Tỷ Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 
 

9/    “Jivhàyatanam jivhàvinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam Nissa 

-yapaccayena paccayo”- Thiệt Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukajivhàyàtana) đồng câu 

sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Thiệt Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattajivhàyatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức Giới, và 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Thiệt Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên.   



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       128   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tức là Sắc Thiệt Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Thiệt Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với hai Tâm Thiệt Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 
 

10/  “Kàyàyatanam kàyavinnànadhàtuyà  tamsampayuttakànanca dhammànam 

Nissayapaccayena paccayo”- Thân Xứ Trung Thọ (Majjhimàyukakàyàyàtana) đồng câu 

sanh với Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, hoặc 49 Thân Xứ ở thời gian Trụ 

(Thìtipattakàyàyatanam) làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức Giới, và 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp với Thân Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên.   

Tức là Sắc Thân Thanh Triệt làm duyên cho hai Tâm Thân Thức Giới và 7 Tâm Sở 

Biến Hành phối hợp với hai Tâm Thân Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 
 

11/     “Yam rùpam nissàya manodhàtu ca manovinnànadhàtu ca vattanti tam rùpam 

manodhàtuyà ca manovinnànadhàtuyà ca tamsampayuttakànanca dhammànam 

Nissayapaccayena paccayo”-  Ba Ý Giới và 72 Ý Thức Giới (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc 

Giới) 52 Tâm Sở y chỉ vào Ý Vật mà sanh khởi. Ý Vật đó làm duyên, là giúp đỡ ủng hộ 

đối với 3 Ý Giới, và 72 Ý Thức Giới (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 52 Tâm Sở phối hợp 

với Ý Giới và Ý Thức Giới, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên và Vật Cảnh Tiền Sinh 

Y Duyên. 

Tức là 3 Ý Giới và 72 Ý Thức Giới (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc), 52 Tâm Sở ở thời bình 

nhựt trong Cõi Ngũ Uẩn y chỉ vào Ý Vật sanh khởi. Ý Vật giúp đỡ ủng hộ đối với 3 Ý 

Giới và 72 Ý Thức Giới (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc) ở thời bình nhựt trong Cõi Ngũ Uẩn và 

52 Tâm Sở phối hợp với Ý Giới và Ý Thức Giới với mãnh lực của Vật Tiền Sinh Y Duyên 

và Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

 

Ghi chú:  Trong điều thứ 11 này, Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên chỉ duy nhứt 

là Ý Vật, và Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên là 41 Ý Thức Giới, tức là 1 Tâm Khai 

Ý Môn, 29 Tâm Đổng Lực Dục Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 44 Tâm Sở (trừ Tật, Lận, Hối, 3 

Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần).    

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Pàlì của Nissayapaccaya -

niddesa – Y Chỉ Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bày cả hai Câu:  

Niddisitabba – Giải Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước) và 

Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho được  

thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 

Trình bày lần lượt trong phần Pàlì của những điều thuộc Câu Giải Ngộ 

(Nidassanàkàra) như sau: 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       129   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Trong phần Pàlì điều thứ sáu:  Cakkhàyatanam làm Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày 

cho biết đến Pháp Năng Duyên, là Nhãn Thanh Triệt Trung Thọ (theo các nhà Chú Giải 

cổ điển) hoặc 49 Nhãn Thanh Triệt ở thời gian Trụ (theo các nhà Chú Giải sau này). 

Cakkhuvinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam  làm Sampa -

dànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 2 Tâm Nhãn Thức, 7 

Tâm Sở Biến Hành phối hợp. 

Nissayapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực của 6 Duyên Hiệp Lực, là:  
 

 (1) Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

 (2) Vật Tiền Sinh Duyên, 

 (3) Vật Tiền Sinh Quyền Duyên, 

 (4) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

 (5) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

 (6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên, 
 

Làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với nhau, với mãnh lực duy nhất 

một cách đặc biệt của Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

 

* Trong phần Pàlì điều thứ bảy, tám, chín, mười:  về phân tích Câu và Chi Pháp đều 

tương tự với phần Pàlì điều thứ 6, với mọi trường hợp, chỉ có việc thay đổi tên gọi mà 

thôi.  
 

* Trong phần Pàlì điều thứ mười một:  “Yam rùpam” làm Aniyamakammapada:  Câu 

Tạo Tác Bất Định, là Câu không được chỉ rõ chính xác nội dung là loại Sắc nào, chỉ cho 

biết được là làm Pháp Năng Duyên, giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên theo nền tảng 

trở thành nơi nương sanh.  

Tuy nhiên sẽ như thế nào cũng còn tùy, có thể quán sát biết được ở Kattupada: Câu 

Chủ Từ, là “Manodhàtu ca manovinnànadhàtu ca”-  đó là người nương sanh nên sẽ biết 

được rằng  “Yam rùpam” này chính là Sắc Ý Vật, tức là Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái 

Tâm sanh trước trước, như là Tâm Tái Tục v.v. (theo các nhà Chú Giải cổ điển), hoặc 49 

Sắc Ý Vật ở thời gian Trụ (theo các nhà Chú Giải sau này). 

Nissàya làm Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho Tam Tướng hiện bày 

lên rõ ràng, trình bày cho biết đến việc sanh khởi của Pháp Sở Duyên là có sự nương 

sanh. 

Manodhàtu ca manovinnànadhàtu ca  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho 

biết đến Pháp nương vào Ý Vật mà sanh khởi, là Ý Giới và Ý Thức Giới. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       130   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Vattanti làm Àkhayàtakiriyàpada kattuvàcaka -  Câu có tiềm lực hành động, trình 

bày cho biết đến việc sanh khởi của Pháp Sở Duyên. 

Tam rùpam  làm  Niyamakattupada:  Câu Chủ Từ xác định, là Câu chỉ rõ một cách 

chính xác đến Pháp Năng Duyên.   Theo chỗ được trình bày là Yam rùpam trở thành  

Aniyamakammapada:  Câu Tạo Tác bất định, chi pháp tức là Sắc Ý Vật đồng câu sanh 

với cái Tâm trước trước, có Tâm Tái Tục v.v. hoặc 49 Sắc Ý Vật thời gian Trụ. 

Manodhàtu ca manovinnànadhàtu ca tamsampayuttakànanca dhammànam làm  

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, là 3 Ý Giới, 72 

Ý Thức Giới, 52 Tâm Sở (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới).   

Nissayapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến những 

mãnh lực Duyên làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian vừa theo sự việc được 

hiện hành. 
 

1/  Nếu Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm sanh trước trước, hoặc 49 Sắc Ý Vật thời 

gian Trụ làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Giới và 72 Ý Thức Giới có Tâm Hữu Phần 

thứ nhất v.v. ở trong Cõi Ngũ Uẩn, hoặc Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm thứ 17 

đếm thụt lùi lại kể từ Tâm Tử khởi đi, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 16 Tâm hiện đang 

sanh, kể từ Tâm Tử khởi đi, thì có được 5 Duyên làm việc giúp đỡ ủng hộ trong sát na đó, 

là: 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Vật Tiền Sinh Duyên, 

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

2/  Nếu Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na 

kể từ Tâm Tử khởi đi, làm thành Cảnh Duyên, làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Khai 

Ý Môn, 5 Tâm Đổng Lực Cận Tử, 2 Tâm Na Cảnh (theo các nhà Chú Giải cổ điển), hoặc 

49 Sắc Ý Vật thời gian Trụ (theo các nhà Chú Giải sau này) làm thành Cảnh Duyên, làm 

việc giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Khai Ý Môn, 7 Tâm Đổng Lực trong thời Bình Nhựt, và 

5 Tâm Đổng Lực trong thời Cận Tử và Tâm Na Cảnh, thì có được 6 Duyên giúp đỡ ủng 

hộ trong sát na đó, là: 
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Tiền Sinh Duyên, 

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       131   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

3/  Nếu Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na 

kể từ Tâm Tử khởi đi, hoặc 49 Sắc Ý Vật thời gian Trụ khi được đón nhận sự lưu ý quan 

tâm, làm thành Vật Cảnh Duyên, tức là làm việc giúp đỡ ủng hộ đối với 5 Tâm Đổng Lực 

Cận Tử căn Tham, hoặc 7 Tâm Đổng Lực căn Tham trong thời Bình Nhựt, thì có được 7 

Duyên giúp đỡ ủng hộ trong sát na đó, là: 
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Cảnh Duyên, 

(3) Cảnh Trưởng Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên, 

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên, 

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên, 

(7) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 

 

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Trong phần Pàlì điều thứ nhất đến thứ năm, là trình bày đến Câu Sanh Y Duyên, có 

cùng một nội dung tương tự với Câu Sanh Duyên. 

 Đối với phần Pàlì điều thứ sáu đến thứ mười, là trình bày đến Vật Cảnh Tiền Sinh Y 

Duyên, và có nội dung như tiếp theo đây: 

Sự việc các nhà Chú Giải cổ điển đặc biệt chỉ chọn lấy Nhãn Thanh Triệt Trung Thọ, 

Nhĩ Thanh Triệt Trung Thọ, Tỷ Thanh Triệt Trung Thọ, Thiệt Thanh Triệt Trung Thọ, 

Thân Thanh Triệt Trung Thọ làm Vật Tiền Sinh Y Duyên, là vì các Ngài giữ lấy cả Ngũ 

Sắc Thanh Triệt Trung Thọ đồng câu sanh với nhau và đến tiếp xúc với Ngũ Cảnh, và khi 

sẽ diệt thì cũng sẽ đồng cùng diệt.  Còn 48 Sắc Thanh Triệt khác còn lại, cho dù khi đến 

tiếp xúc với Cảnh cũng vẫn còn tồn tại hiện bày.  

Rằng khi tính theo tuổi thọ, một vài Sắc Thanh Triệt gọi là Nọa Độn Thọ Sắc Thanh 

Triệt (Mandàyukapasàdarùpa – tuổi thọ lâu dài) thì được diệt mất trước Cảnh.  Một vài 

Sắc Thanh Triệt gọi là Phi Nọa Độn Thọ Sắc Thanh Triệt (Amandàyukapasàdarùpa – 

tuổi thọ không dài) lại diệt mất sau Cảnh.  

Do đó, các Ngài mới không sắp đặt vào Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Về phần các nhà Chú Giải sau này thì có sự nhận thấy rằng việc sanh khởi rồi hiện 

hữu từ nơi những Sắc Thanh Triệt này, là không phải sanh khởi rồi hiện hữu theo hàng 

loạt, nhưng bất luận trường hợp nào, cũng chỉ là cùng nhau sanh khởi và hiện hữu thành 

hàng nhóm.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       132   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Do đó, Tâm Ngũ Song Thức Giới khi sanh khởi cần phải nương vào những Sắc 

Thanh Triệt này mà khởi sanh, không thể nào lựa chọn và chỉ đích danh cái nào hiện hữu 

trong nhóm đó trở thành chỗ nương sanh được, mà phải nương vào cả 49 Sắc Thanh Triệt 

thời gian Trụ đặng sanh khởi. 

Lấy ví dụ như việc đánh quẹt lửa để châm thuốc lá, ngọn lửa dính liền ở đầu cây 

diêm.  Khi sẽ nói theo Tổng Hợp Sắc (Rùpakalàpa) hay một Nguyên Tử (Paramànù), sẽ 

có thể lên đến hàng chục ngàn Tổng Hợp Sắc hoặc hàng chục ngàn Nguyên Tử.  

Do đó, trong sát na châm thuốc lá thì coi như là trong số lượng hàng chục ngàn Tổng 

Hợp Sắc hoặc hàng chục ngàn Nguyên Tử đó, sẽ có một Tổng Hợp hoặc một Nguyên Tử 

lửa trong tổng số lượng đó, sẽ làm cho thuốc lá cháy được.  

Ngoài ra với trường hợp khác, thì sẽ không thể nào làm cho thuốc lá cháy được như 

vậy, mà chính là tất cả những Tổng Hợp hay những Nguyên Tử lửa làm cho thuốc lá mới 

được cháy lên. 

Do đó, các nhà Chú Giải sau này mới lấy hết 49 Sắc Thanh Triệt thời gian Trụ làm 

thành Vật Tiền Sinh Y Duyên của Tâm Ngũ Thức Giới đang sanh.              
 

Trong phần Pàlì điều thứ mười một: Yam rùpam nissàya manodhàtu ca 

manovinnànadhàtu ca vattanti v.v. là trình bày đến Vật Tiền Sinh Y Duyên và Vật Cảnh 

Tiền Sinh Y Duyên, hiện hữu hai thể loại Chi Pháp, là: 
 

1/  Theo phần các nhà Chú Giải cổ điển đề cập đến  Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh 

với cái Tâm trước trước làm thành Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên, và cái Tâm sanh sau 

sau làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên.        

2/  Theo phần các nhà Chú Giải sau này đề cập đến  chính là 49 Sắc Ý Vật thời gian Trụ 

làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên và cái Tâm sanh sau sau làm Vật Tiền Sinh Y Sở 

Duyên. 

Do đó, trong sát na Tâm Khai Ý Môn sanh khởi thì sự hiện hành từ nơi Năng Duyên 

và Sở Duyên theo cả hai phần sẽ có sự khác biệt nhau, như sau: 
 

* Với Vật Tiền Sinh Y Duyên (Vatthupurejàtanissayapaccaya):   

+  Nhà Chú Giải cổ điển lấy Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm 

Hữu Phần Quá Khứ làm thành Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên, Tâm Hữu Phần Rúng Động 

làm Sở Duyên.  

Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Hữu Phần Rúng Động 

làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên, Tâm Hữu Phần Dứt Dòng làm Sở Duyên.  

Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Hữu Phần Dứt Dòng  

làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên, Tâm Khai Ý Môn làm Sở Duyên.  

Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Khai Ý Môn làm Vật  



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       133   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tiền Sinh Y Duyên, cái Tâm Đổng Lực thứ nhất làm Sở Duyên. 
 

+  Nhà Chú Giải sau này lấy cả 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh 

khởi đồng câu sanh với cả 3 sát na của cái Tâm sanh trước trước của Tâm Hữu Phần Quá 

Khứ, làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên. Tâm Hữu Phần Quá Khứ làm Sở Duyên, tức là 

nương sanh vào những 49 Sắc Ý Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của cái Tâm Hữu Phần Rúng Động, làm Vật Tiền 

Sinh Y Năng Duyên. Tâm Hữu Phần Rúng Động làm Sở Duyên, tức là nương sanh 

vào những 49 Sắc Ý Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của Tâm Hữu Phần Dứt Dòng, làm Vật Tiền Sinh 

Y Năng Duyên. Tâm Hữu Phần Dứt Dòng làm Sở Duyên, tức là nương sanh vào 

những 49 Sắc Ý Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của Tâm Khai Ý Môn, làm Vật Tiền Sinh Y Năng 

Duyên. Tâm Khai Ý Môn làm Sở Duyên, tức là nương sanh vào những 49 Sắc Ý 

Vật này. 

- 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu vào thời gian Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 

sát na của Tâm sanh trước trước của Tâm Đổng Lực thứ nhất, làm Vật Tiền Sinh Y 

Năng Duyên. Tâm Đổng Lực thứ nhất làm Sở Duyên, tức là nương sanh vào những 

49 Sắc Ý Vật này.  Và như thế tiếp tục đi mãi mãi. 

Như đã được đề cập đến, sự hiện hành từ nơi Sắc Ý Vật theo các nhà Chú Giải cổ 

điển là sự sanh khởi và hiện hữu nối tiếp nhau theo hàng loạt, là sai biệt với thực tính.   

Đối với các nhà Chú Giải sau này, sự hiện hành và hiện hữu thành từng nhóm, tương tự 

với ngọn lửa là của hàng trăm ngàn vô số lượng Tổng Hợp hoặc của hàng trăm ngàn vô 

số lượng Nguyên Tử hình thành, như đã được tỷ dụ ở phần trên.   
 

* Với Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissayapaccaya):   

+ Nhà chú Giải cổ điển chỉ đặc biệt đề cập đến Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với 

cái Tâm thứ 17 đếm thụt lùi lại kể từ Tâm Tử khởi đi, là như vậy vì các Ngài nhìn thấy 

Sắc Ý Vật hội đủ cả bốn trạng thái là: Vật (Vatthu), Cảnh (Àrammana), Tiền Sinh 

(Purejàta), Y Chỉ (Nissaya), là sẽ hình thành được một Sắc Ý Vật, vì lẽ trong khoảng 

này, bất luận một Sắc Nghiệp nào cũng không sanh nữa.  

Do đó, Tâm Lộ Trình sanh khởi trong khoảng thời gian này, ngoài ra khỏi 10 Tâm 

Ngũ Song Thức, sẽ cần phải nương vào Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm thứ 17. 

Còn Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với cả 3 sát na của cái Tâm trước trước, 

không thể hội đủ cả bốn trạng thái.  Một cách tổng quát, có thể chỉ có một thể loại là Tiền  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       134   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sinh (Purejàta) của Tâm Lộ Trình sau sau. 

Đối với cả hai thể loại là Vật (Vatthu) và Y Chỉ (Nissaya) một cách tổng quát là 

không thể đặc biệt hình thành tự bản thể được.  Còn phần Cảnh (Àrammana) bất luận 

Sắc Ý Vật nào làm thành Cảnh của Tâm Khai Ý Môn rồi Tâm Đổng Lực, Tâm Na Cảnh 

sanh tiếp nối, cũng phải có chính Sắc Ý Vật này làm thành Cảnh.  Những Sắc Ý Vật khác 

sẽ không thể đến làm thành Cảnh được, như thế chỉ có một trạng thái duy nhất là Tiền 

Sinh (Purejàta).  

Do đó, Sắc Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về 

sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi, mới được sắp thành Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng 

Duyên.  Tâm Khai Ý Môn, Tâm Đổng Lực Dục Giới, Tâm Na Cảnh, 2 Tâm Thần Túc 

Thắng Trí sanh trong Lộ Trình Cận Tử làm Sở Duyên. 

Theo như lời đề cập này, là việc giải thích theo quan kiến của nhà Chú Giải cổ điển, 

vì lẽ các Ngài thấy rằng Sắc Ý Vật sẽ chỉ có thể làm thành Cảnh và làm thành Vật, là Sắc 

Ý Vật chỉ sanh khởi trong thời Cận Tử. Đối với Sắc Ý Vật sanh trong thời bình nhật thì 

không thể làm thành Cảnh và làm thành Vật, tức là không thể làm thành Vật Cảnh Tiền 

Sinh Y Duyên.   
 

+ Đối với nhà Chú Giải sau này  có sự nhìn thấy Sắc Ý Vật sẽ được làm thành Cảnh và 

làm thành Vật, không phải chỉ duy nhứt trong thời Cận Tử, và cũng không phải đặc biệt 

chỉ có một Sắc Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đầu tiên.  

Cũng có thể là trong thời bình nhựt, và cả 49 Sắc Ý Vật đang hiện hữu ở thời gian 

Trụ và sanh khởi đồng câu sanh với cả ba sát na của cái Tâm trước trước, cũng làm thành 

Cảnh và làm thành Vật, tức là làm được Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên.   

Tất cả là như vậy, cũng là vì một số lượng người trong rất nhiều người, cũng có trong 

thời Bình Nhật, cũng có trong thời Cận Tử, cũng có thể có sự quán sát Sắc Ý Vật với 

Niệm Tỉnh Giác, hoặc cũng có việc nghĩ tưởng đến Ái Dục, Ngã Mạn, Tà Kiến, Sân Hận, 

Si Mê, bởi vì hiện hữu trong một bộ phận.   

Còn 49 Sắc Ý Vật trong thời gian Trụ làm thành Cảnh, làm thành Vật, là vì có sự 

sanh khởi và hiện hữu thành từng nhóm.  Không thể sanh khởi và hiện hữu thành từng 

hàng dãy như buồng chuối, hoặc từng lớp lớp như cánh hoa sen.  

Với nhân này, sẽ phải lấy một Sắc Ý Vật làm thành Cảnh, làm thành Vật của một cái 

Tâm, và cái Tâm này không thể lại có một Sắc Ý Vật khác hiện hành làm thành Cảnh, 

làm thành Vật được, mà cả 49 Sắc Ý Vật mới có thể làm thành Cảnh, làm thành Vật. 

Nhà Chú Giải cổ điển trình bày sắp đặt việc làm thành Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên 

đặc biệt chỉ là trong Lộ Trình Cận Tử của năm hạng người Phúc Lộc Thắng Trí 

(Abhinnàlàbhìpuggala) (gồm có một Phàm Tam Nhân, bốn Quả) sanh khởi tiếp nối từ 

việc thị hiện Thần Túc Thắng Trí hoặc trong Lộ Trình Thần Túc Thắng Trí rồi Tử, và 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       135   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trong Lộ Trình Cận Tử của 8 hạng người thường nhiên (bốn Phàm, bốn Quả) chẳng phải 

Phúc Lộc Thắng Trí. 

Đối với Thần Túc Thắng Trí sanh khởi trong thời Bình Nhựt và Lộ Trình Ý Môn sanh 

khởi trong thời Bình Nhựt, không thể làm thành Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên được, bởi 

vì Ý Vật sanh khởi trong thời Bình Nhựt không thể làm cả hai Cảnh và Vật trong cùng 

một thời gian.   Như là sát na nghĩ đến Ý Vật rồi tiến hóa Thiền Quán hoặc nghĩ đến Ý 

Vật rồi có những sự hoan hỷ duyệt ý, hoặc có những sự khổ tâm buồn lòng. 

Ý Vật đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Hữu Phần Dứt Dòng,  được làm thành 

Cảnh và làm thành Vật của Tâm Khai Ý Môn, nhưng không được làm thành Vật và làm 

thành Cảnh của Tâm Đổng Lực và Tâm Na Cảnh.  Chỉ có thể duy nhất làm thành Cảnh 

của Tâm Đổng Lực và Tâm Na Cảnh, vì Ý Vật làm thành Vật của Tâm Đổng Lực thứ 1, 

tức là Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Khai Ý Môn, chẳng phải 

Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát na Sanh của Tâm Hữu Phần Dứt Dòng.  

Do đó, mới không làm được Vật Tiền Sinh Duyên của cái Tâm Đổng Lực thứ 1 mà 

chỉ làm được duy nhất Cảnh Tiền Sinh Duyên. 

Trong Duyên này cần phải biết đến, được làm thành Vật, được làm thành Cảnh, nên 

được gọi là Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên.  
 

       Một trường hợp khác, Lộ Trình Ý Môn và Lộ Trình Thắng Trí sanh khởi trong thời 

Bình Nhựt, không thể chỉ có một Sắc Ý Vật làm chỗ nương tựa và làm thành Cảnh của 

Tâm Lộ Trình trong suốt cả Lộ Trình, mà đặc biệt phải có từng mỗi Ý Vật với từng mỗi 

cái Tâm.  

Ví như trong Lộ Trình Ý Môn, Ý Vật làm chỗ nương tựa và làm thành Cảnh của Tâm 

Khai Ý Môn, tức là Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với Tâm Hữu Phần Dứt Dòng, và Ý 

Vật làm chỗ nương tựa và làm thành Cảnh của Tâm Đổng Lực thứ nhất, tức là Ý Vật 

sanh khởi đồng câu sanh với Tâm Hữu Phần Dứt Dòng.  

Và như thế, đi mãi cho đến Ý Vật làm chỗ nương tựa và làm thành Cảnh với cái Tâm 

thứ 2 của Tâm Na Cảnh, tức là Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với cái Tâm Na Cảnh thứ 

1. Khi hiện hành như vậy, Ý Vật làm thành Cảnh của Tâm Khai Ý Môn với Tâm Đổng 

Lực, còn Tâm Na Cảnh thì lại một Ý Vật khác biệt.   

Trong Lộ Trình Thắng Trí cũng cùng một phương thức, là Ý Vật làm chỗ nương tựa 

và làm thành Cảnh của Tâm Khai Ý Môn, và với Ý Vật làm chỗ nương tựa và làm thành  

Cảnh của Tâm Thắng Trí, thì chẳng phải cùng một Ý Vật.  

Như thế, Ý Vật làm thành Cảnh của Tâm Khai Ý Môn, với Ý Vật làm thành Cảnh của 

Tâm Thắng Trí thường khác biệt nhau trong cùng một phương thức với Lộ Trình Ý Môn 

như đã được trình bày rồi.  Thông thường với những Lộ Trình Tâm, bất luận Cảnh nào 

của Tâm Đoán Định thì Cảnh của Tâm Đổng Lực, Tâm Na Cảnh cũng thường phải đi 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       136   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

theo Cảnh đó, và cũng không thể có Cảnh khác biệt được.  Ngoại trừ chỉ duy nhất 

trong Lộ Trình Đắc Đạo và Lộ Trình Nhập Thiền Quả thì lại có Cảnh khác biệt nhau. 

Với nhân này, Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên mới không thể hiện hành trong thời Bình 

Nhật. 

Còn trong Lộ Trình Cận Tử, Sắc Nghiệp là Ý Vật đồng câu sanh với sát na Sanh của 

cái Tâm thứ 17 đếm thụt lùi lại kể từ Tâm Tử khởi đi, và không khởi sanh tiếp nữa.   Do 

đó, trong khoảng giữa 16 cái Tâm trước khi đến Tâm Tử, mới không có Ý Vật làm chỗ 

nương tựa, và làm thành Cảnh sanh khởi một cách đặc biệt hơn nữa.   Chỉ có thể duy nhất 

là Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na 

kể từ Tâm Tử khởi đi, làm chỗ nương tựa và chỉ làm thành Cảnh của Tâm Lộ Trình Cận 

Tử, và như thế Tâm Lộ Trình sẽ làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên và đặc biệt duy nhất 

chỉ hiện hành trong Lộ Trình Cận Tử.      

Với ý nghĩa như đã được trình bày như vậy, là ý kiến của các nhà Chú Giải cổ điển, 

tuy nhiên với các nhà Chú Giải thông suốt Tam Tạng và có sự hiểu biết thực tính, như 

nhà Chú Giải Đại Trưởng Lão LEDI MAHÀ THERA và  

MATTHÀNASÀRAPADÌPANÌ, v.v,  quyết định một cách quả quyết rằng ý kiến của nhà 

Chú Giải cổ điển đã trình bày vì có sự hiểu biết là Ý Vật làm chỗ nương tựa của cái Tâm 

sau, cũng chỉ là duy nhất một Ý Vật, tức là chính Ý Vật sanh khởi đồng câu sanh với sát 

na Sanh của cái Tâm sanh trước trước.  

Điều này các nhà Chú Giải nói lời phản bác rằng Ý Vật sẽ làm chỗ nương tựa của cái 

Tâm sau sau, chẳng phải chỉ là một Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm sanh trước trước, 

tuy nhiên Ý Vật mà sanh trước vẫn chưa diệt mất, là đang vào thời gian Trụ, thì tất cả 

những Ý Vật làm được chỗ nương tựa của tất cả cái Tâm sau.  Trong phần Pàlì và Chú 

Giải cũng không bày tỏ rằng các Ngài trình bày một cách hạn định sắp đặt như vậy. 

Do đó, xin nên hiểu biết rằng Ý Vật đã sanh trước và vẫn chưa diệt mất, chính là số 

lượng 49 Sắc đang còn hiện hữu, làm được chỗ nương tựa cho những cái Tâm sanh sau.     
 

Rằng theo Cảnh thì cũng cùng một phương thức, theo các nhà Chú Giải cổ điển hiểu 

biết rằng Ý Vật làm thành Cảnh của Tâm Đoán Định, với Ý Vật làm thành Cảnh của Tâm 

Đổng Lực, Tâm Na Cảnh cũng phải là một Ý Vật mà thôi, không thể có từng mỗi Ý Vật 

được, và sự hiểu biết theo phương thức này quả thật không đúng đắn. 

Các Ngài quả quyết rằng bất luận người nào nghĩ đến Ý Vật rồi tiến tu Thiền Quán, 

hoặc nghĩ đến Ý Vật rồi có sự hoan hỷ, duyệt ý, hoặc là khổ tâm, buồn lòng, v.v. hoặc 

cũng có thể trong sát na thị hiện Thần Túc Thắng Trí với việc nghĩ đến xác thân uế trược 

cùng với Ý Vật thì Tâm Lộ Trình Ý Môn hoặc Tâm Lộ Trình Thắng Trí sanh khởi. 

Tâm Đoán Định thường quán sát Cảnh là Ý Vật, và những Tâm sanh sau sau là: Tâm 

Đổng Lực, Tâm Na Cảnh hoặc là Tâm Chuẩn Bị, Tâm Cận Hành, Tâm Thuận Tùng, Tâm 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       137   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Chuyển Tộc hoặc là Tâm Thắng Trí cũng thường tiếp thâu lấy Ý Vật làm thành cùng một 

Cảnh như nhau.  

 

Những Lộ Trình Tâm này không có khả năng chọn lựa một cách đặc biệt Ý Vật nào 

sẽ làm thành Cảnh được, bởi vì trong sát na Ý Vật sanh khởi với mỗi cái Tâm, sát na đó 

là sát na Thừa Kế (Santatikhana), tức là làm thành dãy nối tiếp nhau không gián 

đoạn.   Do đó, những cái Tâm này mới không có khả năng sẽ lựa chọn theo sự duyệt ý 

rằng Tâm Đoán Định lấy Ý Vật này làm thành Cảnh, Tâm Đổng Lực lấy Ý Vật kia làm 

thành Cảnh, và Tâm Na Cảnh lấy Ý Vật nọ làm thành Cảnh như vậy được, mà chỉ có thể 

là những Tâm này lấy Ý Vật làm thành một Cảnh như nhau. 
 

Ví như một người đang nhìn xem một đàn kiến vàng.  Những con kiến vàng đang đi 

thành một đoàn với nhau, có số lượng rất nhiều vô số.  Trong sát na đang nhìn xem kiến 

vàng như thế, Lộ Trình Nhãn Môn và Lộ Trình Ý Môn Na Tùng Lưu Hành 

(Tadanuvattikamanodvàravithì) thường sanh khởi, bởi có kiến vàng làm thành Cảnh.   

Trong sát na đó, Tâm Đoán Định, Tâm Đổng Lực và Tâm Na Cảnh không có khả năng 

tiếp thâu Cảnh một cách đặc biệt được, nói đến là Tâm Đoán Định tiếp thâu con kiến 

vàng này làm thành Cảnh, Tâm Đổng Lực tiếp thâu con kiến vàng kia làm thành Cảnh, và 

Tâm Na Cảnh tiếp thâu con kiến vàng nọ làm thành Cảnh, thường không thể hiện hành 

như vậy được.  

   Khi là như thế, sẽ không thể gọi tên Cảnh của Tâm Đoán Định với Cảnh của Tâm 

Đổng Lực và Cảnh của Tâm Na Cảnh một cách khác biệt với nhau được, bởi vì những Lộ 

Trình Tâm này đang quán sát và tiếp thâu cùng một loại Cảnh như nhau, chính là kiến 

vàng, chẳng phải tiếp thâu từng mỗi loại Cảnh sai khác nhau. 
 

Hoặc một trường hợp khác, trong sát na người ta đang nhìn xem một đốm lửa.  Ánh 

lửa đang hiện bày thường có sự sanh diệt suốt thời gian, tức là ánh lửa cũ diệt đi, ánh lửa 

mới sanh khởi và hiện hữu như vậy liên tục.  Tuy nhiên trong sát na đang nhìn xem đó, 

người ta không có khả năng sẽ biết được rằng ánh lửa nào là ánh lửa cũ và ánh lửa nào là 

ánh lửa mới, bởi chính vì sát na Thừa Kế của ánh lửa.   

Do đó, Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên mới hiện hành được trong Lộ Trình Ý Môn - 

Cảnh Minh Hiển (Vibhùtàrammana) sanh trong thời Bình Nhựt, và Lộ Trình Thần Túc 

Thắng Trí trong thời Bình Nhựt. 

Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên cũng làm được một cách đặc biệt trong Lộ Trình Cận 

Tử của năm hạng người Phúc Lộc Thắng Trí (Phàm Tam Nhân và bốn Thánh Quả), như 

cả ba Ngài, là: Ngài Xá Lợi Phất (Sàriputta), Ngài Mục Kiền Liên (Moggallàna), Ngài 

 Santati Amàtaya đã hiện bày một cách rất rõ ràng, và Ngài A Nhã Kiều Trần Như (Annà  

Kodanna), Ngài Ànanda, cả hai Ngài này cũng hiện bày một cách rõ ràng. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       138   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Và trong Lộ Trình Cận Tử của hạng người thông thường (bốn Phàm, bốn Thánh  

Quả), chẳng phải Phúc Lộc Thắng Trí, tức là bất luận một người nào trong số lượng hàng 

ngàn người, trong thời gian cận tử có thể có việc tiến tu Thiền Quán, quán sát Sắc Ý Vật 

với Niệm Tỉnh Giác, hoặc cũng có thể có việc nghĩ tưởng đến Ái Dục, Ngã Mạn, Tà 

Kiến, Sân Hận, Si Mê, vì hiện hữu trong thành phần của một nhóm (Kotthàsa – bộ phận). 

Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên hiện hành trong thời Bình Nhật, nếu là hàng Phàm 

Nhân, như là Đề Bà Đạt Đa (Devadatta) biến hóa thành một bé trai, hoặc một con rắn 

cuộn tròn có 4 thân hình, một thân hình có đủ cả tay và chân, một thân hình có cổ, một 

thân hình có cái mũ đội trên đầu, một thân hình đắp y vai trái, từ trên hư không với thân 

quắn chặt hình con rắn và hạ xuống ngự trên đùi của Vua A Xà Thế (Ajàtasattu).  

Ba anh em Ẩn Sĩ, Ngài Kàla Devindàpasa là người có Thiền Na cao siêu, chứng 

được Ngũ Thắng Trí, Bát Định, có nhiều thần thông, theo thông thường sẽ bay lên trên 

hư không, ngay giữa ban trưa, hoặc nghỉ ngơi cho được khỏe khoắn, hoặc thường luôn đi 

đến Cõi Đao Lợi Thiên.   Ngài Phạm Thiên Bakà cũng có nhiều thần thông. 

Với các bậc Vô Sinh, bậc Chánh Đẳng Giác lập ý hiện bày Song Đối Thắng Trí.  

Ngài Cùla Panthaka thị hiện vô số thần thông.  Ngài Mục Kiền Liên hàng phục rồng 

chúa Nandopananda.   Ngài Pindolabhàra bay lên hư không để lấy bình bát của nhóm 

người ngoại đạo, v.v. 
 

Karajakàya có ý nghĩa là xác thân được sinh ra với uế trược trong cơ thể, hoặc xác 

thân có uế trược đáng nhờm gớm, hoặc xác thân được sanh ra với mối quan hệ của Mẹ 

Cha tạo tác.  

Raja dịch là cấu uế, uế trược. 

Về những câu chuyện Thắng Trí có được trình bày trong bộ Kinh “Chỉ Nghiệp Xứ 

Chú Giải – Samathakammatthànadìpanì”,  Chương thứ chín, ở đoạn cuối cùng.        

          

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ Y CHỈ DUYÊN 

 

 “Nissayanti etthàti Nissayo”-   Tất cả Pháp Sở Duyên thường nương nhờ vào Pháp 

Thực Tính này, do đó Pháp Thực Tính này gọi là Y Chỉ, là Pháp trở thành nơi nương nhờ 

của tất cả Pháp Sở Duyên. 

 “Adhitthànàkàravasena và nissàyakàravasena và paccayuppannadhammehi sìyate 

nissìyateti Nissayo”-   Tất cả Pháp Sở Duyên nương nhờ theo trạng thái kiên cố hoặc 

theo trạng thái nương tựa, gọi là Y Chỉ. 

 “Adhitthànàkàrena nissàyakàrena ca upakàrako dhammo Nissayapaccayo”- Pháp 

giúp đỡ ủng hộ theo trạng thái kiên cố và theo trạng thái nương tựa, gọi là Y Chỉ Duyên. 

 
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       139   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT Y CHỈ DUYÊN 

 

Trong Y Chỉ Duyên, từ ngữ “Nissaya – Y Chỉ” dịch là chỗ nương tựa, có ý nghĩa là 

Pháp Sở Duyên nương nhờ vào Pháp Năng Duyên, do đó Pháp Năng Duyên mới được 

gọi tên là Y Chỉ, tức là có mãnh lực giúp đỡ ủng hộ thành chỗ nương tựa của tất cả Pháp 

Sở Duyên và việc giúp đỡ ủng hộ thành chỗ nương tựa này có được hai thể loại, là: 
 

1/  Thành chỗ nương tựa theo trạng thái vững chắc:  gọi là “Adhitthànàkàra – Trạng 

thái kiên cố” có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở Duyên được 

nương sanh để thực hiện được chức năng của mình.  

Trong điều này, Ngài tỷ dụ ví như mặt đất thường làm thành chỗ nương tựa của tất cả 

thực vật cho sanh khởi như thế nào, thì Pháp trở thành Y Chỉ Duyên trong phần “Trạng 

Thái Kiên Cố” này, tức là Lục Vật có Nhãn Vật, v.v và “Pathavìdhàtu – Địa Giới” được 

Lục Vật làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho tất cả Tâm và Tâm Sở theo trạng thái vững chắc. 

Đề cập đến là tất cả Danh Pháp, tức là Tâm và Tâm Sở ngay khi sắp sanh khởi phải 

có chỗ nương sanh mới được sanh khởi, không thể nào sanh khởi được một cách bất 

thường, không khi nào sanh khởi mà không có chỗ nương sanh, ví như ngay khi khởi 

sanh việc thấy, có ý nghĩa là Tâm ở Lộ Trình Nhãn Môn trong nhiệm vụ làm việc thấy 

cũng phải nương vào Nhãn Thanh Triệt, tức là “Vatthurùpa – Sắc Vật” làm thành chỗ 

vững chắc thì sẽ làm cho việc thấy được sanh khởi. 

Và tương tự như vậy ở trong các Lộ Môn khác, tức là thường phải nương vào Sắc Vật 

làm chỗ nương sanh, như thế đối với Cõi Ngũ Uẩn thì Lục Sắc Vật sẽ làm nền tảng nương 

sanh của tất cả Danh Pháp. 

Còn Địa Giới thành chỗ nương tựa theo “Trạng Thái Kiên Cố” của Thủy Giới, Hỏa 

Giới, Phong Giới và Sắc Y Sinh vì tất cả những Sắc này phải nương vào Địa Giới làm 

nền tảng mới sẽ được sanh khởi.   Nếu như không có Địa Giới làm nền tảng thì những 

loại Sắc này sẽ không có khả năng sanh khởi và làm được những chức năng của mình. 

Do đó, Địa Giới mới được gọi là thành chỗ nương tựa theo Trạng Thái Kiên Cố của 

tất cả những Sắc còn lại.  Khi nêu lên điều tỷ dụ so sánh thì Lục Sắc Vật và Địa Giới 

được so sánh như mặt đất.  Tâm, Tâm Sở, Thủy Giới, Hỏa Giới, Phong Giới và Sắc Y 

Sinh được so sánh như những thực vật, theo điều tỷ dụ đã được nêu lên ở phần trên. 
 

2/  Thành chỗ nương tựa theo trạng thái y chỉ:  gọi là “Nissayakàra – Trạng Thái Y 

Chỉ” có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ cho thành chỗ nương tựa đối với 

Pháp Sở Duyên theo “Trạng Thái Y Chỉ”.  

Trong điều này, Ngài tỷ dụ ví như tấm vải làm thành chỗ nương tựa của bức họa hình 

như thế nào thì Pháp trở thành Y Chỉ Duyên trong phần “Trạng Thái Y Chỉ”, tức là Tứ  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       140   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Danh Uẩn và Thủy Giới, Hỏa Giới, Phong Giới thì trong từng mỗi phần của cả Tứ Danh 

Uẩn sẽ trở thành chỗ nương tựa lẫn nhau.  Ví như bất luận một Danh Uẩn nào làm thành 

chỗ nương tựa thì ba Danh Uẩn còn lại làm thành người nương tựa, hoặc ba Danh Uẩn 

làm thành chỗ nương tựa thì một Danh Uẩn còn lại làm thành người nương tựa, chẳng 

hạn như vậy.  

Thay đổi nhau làm chỗ nương tựa và người nương tựa nên được gọi là làm thành chỗ 

nương tựa theo trạng thái y chỉ lẫn nhau, do đó được gọi tên là “Trạng Thái Y Chỉ”.  

Còn Thủy Giới, Hỏa Giới, Phong Giới thì từng mỗi thành phần trong cả ba Giới này 

giúp đỡ ủng hộ làm thành chỗ nương tựa lẫn nhau, luôn cả thành chỗ nương tựa của Địa 

Giới và Sắc Y Sinh.  

Tỷ như Thủy Giới làm thành chỗ nương tựa của Địa Giới, Hỏa Giới, Phong Giới và 

Sắc Y Sinh. 

Hỏa Giới làm thành chỗ nương tựa của Địa Giới, Thủy Giới, Phong Giới và Sắc Y 

Sinh.  

Phong Giới làm thành chỗ nương tựa của Địa Giới, Thủy Giới, Hỏa Giới và Sắc Y 

Sinh, chẳng hạn như vậy. 

Sự việc làm thành chỗ nương tựa lẫn nhau của Sắc Pháp, được gọi là thành chỗ 

nương tựa theo trạng thái y chỉ lẫn nhau, do đó được gọi tên là “Trạng Thái Y Chỉ”. 

Khi nêu lên điều tỷ dụ so sánh trong phần này, thì Thủy Giới, Hỏa Giới và Phong 

Giới được ví như tấm vải, còn Địa Giới và Sắc Y Sinh được ví như bức họa hình, tương 

tự như điều tỷ dụ đã được nêu ở phần trên.   

Việc làm thành chỗ nương tựa của cả hai loại trạng thái như đã được đề cập đến, thì 

điều thứ nhất là “Trạng Thái Kiên Cố” đặc biệt chỉ được trong Cõi Ngũ Uẩn.   Còn điều 

thứ hai là “Trạng Thái Y Chỉ” được cả hai, trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn.  

Trong Cõi Ngũ Uẩn, khi đã là Vật Tiền Sinh Y Duyên thì hội đủ cả hai thể loại, trước 

tiên là “Trạng Thái Kiên Cố” kế đó là “Trạng Thái Y Chỉ”.   Còn trong Cõi Tứ Uẩn thì 

đặc biệt duy nhất chỉ có “Trạng Thái Y Chỉ” bên phần Danh Pháp mà thôi.          

Và sự việc làm thành chỗ nương tựa của cả hai thể loại như đã được đề cập đến, có 

phần Pàlì trình bày trong bộ “Patthànamùlatìkà – Phụ Chú Giải Căn Phát Thú” như 

sau: 

 “Taruàdìnam pathavì viya adhitthànàkàrena pathavìdhàtu sesadhàtùnam, 

cakkhadàyo ca cakkhuvinnànàdìnam upakàrakà, cittakammassa patàdayo viya 

nissayàkàrena khandhàdayo tam tam nissayànam khandhàdìnam”-  Địa Giới là vật 

giúp đỡ ủng hộ cho các Giới còn lại theo trạng thái kiên cố, ví như mặt đất thành chỗ 

nương tựa của thực vật, chẳng hạn như vậy.  Nhãn Thanh Triệt v.v. thành vật giúp đỡ ủng 

hộ đối với tất cả các Thức có Nhãn Thức, v.v. theo trạng thái y chỉ.  Như Tứ Danh Uẩn 

làm thành vật giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn, làm chỗ nương tựa của Tâm, Tâm Sở 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       141   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đặng sanh khởi theo trạng thái y chỉ.  Tất cả được tỷ dụ như tấm vải làm thành chỗ nương 

tựa đối với bức họa hình, chẳng hạn như vậy.      
 

Y Chỉ Duyên có hai loại, là: 
 

(1) Câu Sanh Y Duyên (Sahajàtanissayapaccaya),  

(2) Tiền Sinh Y Duyên (Purejàtanissayapaccaya).  
 

(1) Câu Sanh Y Duyên:  có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ cho Pháp Sở 

Duyên đồng câu sanh và Pháp Năng Duyên làm thành chỗ nương tựa của Pháp Sở 

Duyên.  Kết hợp cả hai loại trạng thái hiện hữu trong Duyên này, được gọi tên là “Câu 

Sanh Y Duyên”. 
 

(2) Tiền Sinh Y Duyên:  được chia ra làm hai loại, là:  

a. Vật Tiền Sinh Y Duyên (Vatthupurejàtanissayapaccaya), 

b. Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissayapacca). 
 

a. Vật Tiền Sinh Y Duyên:  có ba loại trạng thái, là: 

1.  Vật (Vatthu): có ý nghĩa là sắc thần kinh làm thành chỗ nương tựa của Pháp Sở 

Duyên, tức là Lục Vật có Nhãn Vật, v.v. 

2.  Tiền Sinh (Purejàta): có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên sanh trước Pháp Sở Duyên, có 

Nhãn Vật, v.v. 

3.  Y Chỉ (Nissaya): có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm thành chỗ nương tựa của Pháp 

Sở Duyên, có Nhãn Vật, v.v.   

Kết hợp cả ba loại trạng thái hiện hữu trong Duyên này, được gọi tên là “Vật Tiền 

Sinh Y Duyên”. 
  

b. Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên: có bốn loại trạng thái, là: 

1.  Vật (Vatthu): có ý nghĩa là sắc thần kinh làm thành chỗ nương tựa của Pháp Sở 

Duyên, tức là Lục Vật có Nhãn Vật, v.v. 

2.  Cảnh (Àrammana): có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm thành Cảnh của Pháp Sở 

Duyên, tức là Ý Vật. 

3.  Tiền Sinh (Purejàta): có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên sanh trước Pháp Sở Duyên, tức 

là Ý Vật. 

4.  Y Chỉ (Nissaya): có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm thành chỗ nương tựa của Pháp  

Sở Duyên, tức là Ý Vật. 

Kết hợp cả bốn loại trạng thái hiện hữu trong Duyên này, được gọi tên là “Vật Cảnh 

Tiền Sinh Y Duyên”. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       142   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Do như thế, Y Chỉ Duyên khi được phân tích một cách tỷ mỷ kỹ càng thì có được ba 

Duyên là: 
 

(1) Câu Sanh Y Duyên (Sahajàtanissayapaccaya), 

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên (Vatthupurejàtanissayapaccaya), 

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissayapacca); 
 

như đã được đề cập đến ở phần trên. 

 

(1) CÂU SANH Y DUYÊN 

(SAHAJÀTANISSAYAPACCAYA) 

 

Câu Sanh Y Duyên có Danh Sắc làm Pháp Năng Duyên, Danh Sắc làm Pháp Sở 

Duyên. (Tóm tắt nội dung của Câu Sanh Y Duyên, có hai loại là Pháp Năng Duyên và 

Pháp Sở Duyên. Cả hai loại này trình bày tương tự với Câu Sanh Duyên trong mọi 

trường hợp). 

 

PHÂN TÍCH CÂU SANH Y  DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

   

Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành Câu Sanh Y Năng 

Duyên, là: 
 

* Rằng theo Trạng Thái: có hai loại là: đồng câu sanh với Pháp Sở Duyên (Sahajàta), và 

làm chỗ nương tựa của Pháp Sở Duyên (Nissaya). 

* Rằng theo Chủng Loại: là giống Câu Sanh, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên câu sanh Pháp 

Sở Duyên, rồi lại giúp đỡ Pháp Sở Duyên. 

* Rằng theo Thời Gian: là thời bình nhựt, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên vẫn tồn tại trong  

   khoảng thời gian sanh trụ diệt và vẫn chưa diệt mất. 

* Rằng theo Mãnh Lực: Câu Sanh Y Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở Duyên 

được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ: ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ cho 

Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 

(2)  VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN 

(VATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYA) 

 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       143   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tóm tắt nội dung của Vật Tiền Sinh Y Duyên thì có ba thể loại, là: 
 

a.   Pháp Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên (Vatthupurejàtanissayapaccayadhamma): 

      Trong cả ba loại Ngũ Vật, như có Ngũ Vật Nọa Độn Thọ (Mandàyukapanca - 

vatthu) v.v. cũng có thể là Ngũ Vật Trung Thọ (Majjhimàyukapancavatthu)  tức là 

Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, đồng câu sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ đầu tiên, 

cũng có thể là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm trước trước như Tâm Tái Tục v.v. cũng 

có thể là Ý vật sanh khởi một cách ước tính trong một sát na Tâm ngay trước khi xuất 

khỏi Thiền Diệt, cũng có thể là Lục Sắc Vật đồng câu sanh với cái Tâm mà đếm thụt lùi 

ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử, làm thành Vật 

Tiền Sinh Y Năng Duyên (theo phần của nhà Chú Giải cổ điển). 

Hoặc một trường hợp khác, Lục Sắc Vật là Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý, vào đến 

thời gian Trụ của mình với số lượng 49 cái, làm thành Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên 

(theo phần của nhà Chú Giải sau này). 
  

Ghi chú:   1. Lục Vật là Nhãn Vật, Nhĩ Vật, Tỷ Vật, Thiệt Vật, Thân Vật và Ý Vật ở thời 

gian Trụ (Sắc đi đến sát na Trụ) trong thời Bình Nhật (trừ sát na Sanh và Diệt của Sắc). 

2.  Hay một phần khác, Ngũ Vật là Nhãn Vật, Nhĩ Vật, Tỷ Vật, Thiệt Vật, Thân Vật ở 

thời Trung Thọ (Majjhimàyuka) (là Ngũ Sắc Vật đồng câu sanh với Tâm Hữu Phần Quá 

Khứ đầu tiên) và Ý Vật câu sanh với cái Tâm đầu tiên, như là Tâm Tái Tục, v.v. 

3.  Và Ý Vật sanh khởi một cách ước tính vào sát na Tâm đầu tiên ngay khi vừa xuất khỏi 

Thiền Diệt. 

4.  Và Lục Vật câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử.  
 

b.  Pháp Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên (Vatthupurejàtanissayapaccayuppanna -dhamma):  

7 Thức Giới có Nhãn Thức Giới v.v. 52 Tâm Sở phối hợp (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc 

Giới) hiện hành trong thời Bình Nhật trong Cõi Ngũ Uẩn một cách nhất định và bất định, 

làm thành Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên.        
  

Ghi chú:  7 Thức Giới là 85 Tâm (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 52 Tâm Sở sanh nhất 

định và bất định trong Cõi Ngũ Uẩn ở thời Bình Nhật. 
 

c.  Pháp Vật Tiền Sinh Y Địch Duyên (Vatthupurejàtanissayapaccanikadham -ma):   

46  Ý Thức Giới là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại 

Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 12 Tâm Vô Sắc Giới, 7 Tâm Siêu Thế, 46 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Tâm Đạo Thất Lai (Sotàpattimagga), hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn một cách nhất 

định và bất định, (hoặc) 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn 35 Tâm Sở phối hợp, (hoặc) tất cả Sắc  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       144   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Pháp là Sắc Tâm v.v. làm thành Vật Tiền Sinh Y Địch Duyên. 
 

Ghi chú: 

1/ 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại 

Duy Tác, 12 Tâm Vô Sắc Giới, 7 Tâm Siêu Thế (trừ Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở (trừ 

Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô Lượng Phần) sanh nhất định và bất định trong Cõi Tứ Uẩn. 

2/ 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở. 

3/ Tất cả Sắc là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, 

Sắc Nghiệp Hữu Tình (Phạm Thiên) Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 
 

Chú Ý:  Trong từng mỗi Pháp Sở Duyên và Pháp Địch Duyên của Vật Tiền Sinh Y Duyên 

hiện hữu hai thể loại: 
 

A. Pháp Sở Duyên nhất định và bất định (ekanta, anekanta). 

B. Pháp Địch Duyên nhất định và bất định (ekanta, anekanta). 
 

A1.  Pháp Sở Duyên nhất định (ekanta):  tức là 43 Tâm, là: 2 Tâm căn Sân, 17 Tâm Vô 

Nhân (trừ Tâm Khai Ý Môn), 8 Tâm Đại Quả, 15 Tâm Sắc Giới, 1 Tâm Đạo Thất Lai, 48 

Tâm Sở phối hợp (trừ Tham, Kiến, Mạn, Nghi). 
 

A2.  Pháp Sở Duyên bất định (anekanta):  tức là 42 Tâm, là: 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm 

căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 8 Tâm Vô Sắc Giới 

(4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 7 Tâm Siêu Thế (1 Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô Lượng Phần). 
  

Ghi chú:  Có ý nghĩa là hai nhóm Tâm này: 

(1) Với nhóm thứ nhất,  gồm có 43 Tâm duy nhất chỉ sanh được trong Cõi Ngũ Uẩn, vì 

những Tâm này phải nương vào Lục Sắc Vật làm duyên mới được sanh khởi.  Do đó, 

nhóm Tâm này nhất định làm thành Pháp Sở Duyên. 

(2)  Với nhóm thứ hai,  gồm có 42 Tâm sanh được trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

Khi những Tâm này sanh trong Cõi Ngũ Uẩn thì thành Pháp Sở Duyên, vì trong Cõi Ngũ 

Uẩn như đã được đề cập là phải nương vào Lục Sắc Vật mới được sanh khởi.  Và nếu 

những Tâm này sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì không thành Pháp Sở Duyên, vì trong tâm 

tánh của Phạm Thiên Vô Sắc thì những Tâm này thường sanh không phải nương vào Sắc 

Vật.  Do đó, nhóm Tâm này không thành Pháp Sở Duyên của Vật Tiền Sinh Y Duyên 

trong Cõi Tứ Uẩn, và phải thành Pháp Địch Duyên.  
  

B1. Pháp Địch Duyên nhất định (ekanta):  tức là 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới, 30 Tâm Sở 

phối hợp và tất cả Sắc Pháp. 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       145   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Ghi chú:  4 Tâm Vô Sắc Giới và 30 Tâm Sở phối hợp, duy nhất chỉ sanh được trong Cõi 

Tứ Uẩn, vì trong Cõi Tứ Uẩn không có Sắc Pháp và chỉ có Danh Pháp.  Do đó, những 

Tâm này không phải nương vào Sắc Vật mà sanh khởi.  Khi đã không nương vào Sắc Vật 

mà sanh khởi thì không thể thành Pháp Sở Duyên, và nhất định phải thành Pháp Địch 

Duyên. Với tất cả Sắc Pháp, vì không làm được Pháp Sở Duyên của Vật Tiền Sinh Y 

Duyên, do vậy trở thành Pháp Địch Duyên một cách nhất định. 
 

B2. Pháp Địch Duyên bất định (anekanta):  tức là 42 Tâm, là: 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm 

căn Si, 1 Tâm Khai Ý Môn, 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm Đại Duy Tác, 8 Tâm Vô Sắc Giới 

(4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 7 Tâm Siêu Thế (1 Tâm Đạo Thất Lai), 46 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Sân, Tật, Lận, Hối, 2 Vô Lượng Phần). 
 

Ghi chú:  Nếu nhóm Tâm này sanh trong Cõi Ngũ Uẩn thì thành Pháp Sở Duyên. Nếu 

sanh trong Cõi Tứ Uẩn thì thành Pháp Địch Duyên.  Do đó, 42 Tâm này, vừa là Pháp Sở 

Duyên bất định và cũng vừa là Pháp Địch Duyên bất định. 

   

PHÂN TÍCH VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Vật Tiền Sinh Y Duyên có Sắc làm Pháp Năng Duyên và Danh làm Pháp Sở Duyên. 

Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm Vật Tiền Sinh Y Năng 

Duyên, là:  
  

* Rằng theo Trạng Thái: có ba loại, là làm thành chỗ nương sanh (Vatthu), sanh trước 

(Purejàta), làm chỗ nương tựa (Nissaya). 

* Rằng theo Chủng Loại: là giống Vật Tiền Sinh, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên làm 

duyên cho Pháp Sở Duyên với nhiệm vụ giúp đỡ ủng hộ theo trạng thái sanh trước và 

thành chỗ nương tựa của Pháp Sở Duyên.  

* Rằng theo Thời Gian: là thời hiện tại (paccuppannakàla), có ý nghĩa là Pháp Năng 

Duyên cho dù thật sự là sanh trước Pháp Sở Duyên, nhưng vẫn chưa diệt mất, vẫn còn 

hiện hữu trong khoảng sát na trụ và chưa đến sát na diệt. 

* Rằng theo Mãnh Lực: Vật Tiền Sinh Y Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở Duyên 

được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ: ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ cho 

Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

Lại nữa, sự diệt mất của Sắc Nghiệp, là Sắc Nghiệp sanh khởi trong sát na Sanh của  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       146   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

bất luận cái Tâm nào, thì thường luôn diệt mất vào sát na Diệt của cái Tâm thứ 17. 

Sắc Nghiệp sanh khởi trong sát na Trụ của bất luận cái Tâm nào, thì thường luôn diệt 

mất vào sát na Sanh của cái Tâm thứ 18.   

Sắc Nghiệp sanh khởi trong sát na Diệt của bất luận cái Tâm nào, thì thường luôn diệt 

mất vào sát na Trụ của cái Tâm thứ 18. 

 

(3) VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN 

(VATTHÀRAMMANAPUREJÀTANISSAYAPACCAYA) 

 

Tóm tắt nội dung của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên thì có ba thể loại, là: 
 

a. Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissayapac 

cayadhamma):  Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đầu tiên, đếm thụt lùi ngược lại về sau 

17 sát na kể từ Tâm Tử, trong thời Cận Tử. 
 

b. Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissayapac -

cayuppannadhamma):  8 sát na Tâm Cận Tử, là: 1 Tâm Khai Ý Môn, 5 sát na Tâm Đổng 

Lực Dục Giới, 2 sát na Tâm Na Cảnh. 
 

 Một trường hợp khác: 

a. Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissaya -

paccayadhamma):  Ý Vật hiện tại, tức là Ý Vật  vẫn còn hiện hữu, trong sát na làm thành 

chỗ nương tựa và làm thành cảnh.  
 

b. Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissayapacca - 

yuppannadhamma):  9 sát na Tâm, tức là 1 Tâm Khai Ý Môn, 5 sát na Tâm Đổng Lực 

Dục Giới trong số lượng 29 Tâm Đổng Lực Dục Giới, 2 sát na Tâm Na Cảnh trong số 

lượng 11 Tâm Na Cảnh, 1 sát na Tâm Thắng Trí trong số lượng 2 Tâm Thắng Trí, 44 

Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, Lận, Hối, 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần) ngay sát na 

được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên. 
 

c. Pháp Vật Cảnh Tiền Sinh Y Địch Duyên (Vatthàrammanapurejàtanissaya -

paccanikadhamma):  89 Tâm, 52 Tâm Sở trong sát na không có được đón nhận việc 

giúp đỡ ủng hộ từ nơi Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên, một cách nhất định và bất 

định, hoặc tất cả Sắc Pháp như có Sắc Tâm v.v. 
 

Ghi chú:  Trong Vật Cảnh Tiền Sinh Y Địch Duyên có hai thể loại, là một cách nhất định 

và một cách bất định.  
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       147   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1c.  Pháp Địch Duyên nhất định (ekanta): là 10 Tâm Ngũ Song Thức, 3 Tâm Ý Giới, 27 

Tâm Đáo Đại cùng với những Thắng Trí (trừ 2 Tâm Thần Túc Thắng Trí), 8 Tâm Siêu 

Thế, 38 Tâm Sở và tất cả Sắc Pháp như có Sắc Tâm, v.v.  
 

2c.  Pháp Địch Duyên bất định (anekanta):  là 1 Tâm Khai Ý Môn, 29 Tâm Đổng Lực 

Dục Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 2 Tâm Thần Túc Thắng Trí, 44 Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, 

Lận, Hối, 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần). 
 

Tất cả tám Tâm Sở này, quả thật là phối hợp với những Tâm Đổng Lực Dục Giới, tuy 

nhiên phải loại trừ ra khỏi, bởi vì khi có tám Tâm Sở này thì Ý Vật không thể tự làm 

thành Cảnh được.  Sự việc là như vậy, vì lẽ:  
 

(1) Ý Vật của bản thân mình chẳng phải là tài sản của người khác,  

(2) chẳng phải là vật thuộc hiện hữu ngoại phần,  

(3) chẳng phải thành vật thiện hạnh hay ác hạnh.  
  

Chính như vậy, mới không làm thành Cảnh của Tật Đố, Lận Sắc, Hối Hận. Luôn cả, 

Ý Vật của bản thân cũng chẳng phải là “Vượt khỏi giới hạn của Vật” 

(Vìtikkamitabbavatthu), chẳng phải là “Khổ Thú hữu tình” (Dugatisatta), cùng với  

“Thiện Thú hữu tình” (Sugatisatta).  Do đó, mới không làm thành Cảnh của Ngăn Trừ 

Phần và Vô Lượng Phần. 
 

Ghi chú:   Trong Pháp Địch Duyên trình bày 89 Tâm, 52 Tâm Sở trong sát na không lấy 

Ý Vật làm Cảnh bất định và nhất định.  Có ý nghĩa là 89 Tâm này chia ra làm hai nhóm:  
 

(1) Nhóm thứ nhất:   là nhóm Tâm làm Pháp Sở Duyên, đôi khi lấy Ý Vật làm Cảnh, đôi 

khi không lấy Ý Vật làm Cảnh.  Do đó, trong sát na mà lấy Ý Vật làm Cảnh thì lúc bấy 

giờ thành Pháp Sở Duyên.  Nếu trong sát na không lấy Ý Vật làm Cảnh thì lúc đó thành 

Pháp Địch Duyên. 

(2) Nhóm thứ hai:   là số Tâm còn lại, ngoài ra khỏi Pháp Sở Duyên, tức là 10 Tâm Ngũ 

Song Thức, 3 Ý Giới, 27 Tâm Đáo Đại (trừ 2 Tâm Thần Túc Thắng Trí), 8 Tâm Siêu  

Thế, 38 Tâm Sở và tất cả Sắc Pháp.  

Nhóm Tâm này nhất định không lấy Ý Vật làm thành Cảnh, do đó, mới nhất định  

thành Pháp Địch Duyên.  

Còn 44 Tâm Sở được trình bày trong Pháp sở Duyên, trừ ra Tật Đố, Lận Sắc, Hối  

Hận, Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần.  

Sự việc loại trừ ra những Tâm Sở Tật, Lận, Hối vì Ý Vật làm thành Cảnh của chính 

bản thân mình, do đó Tật, Lận, Hối không thể sanh khởi được, nên phải loại trừ ra.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       148   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Với 3 Tâm Sở Ngăn Trừ Phần bị loại ra vì cả 3 Tâm Sở này không lấy Ý Vật làm 

thành Cảnh, chỉ đặc biệt lấy phần “Vượt khỏi giới hạn của Vật” (Vìtikkamitabbavatthu), 

là Cảnh vượt thoát khỏi Vật, mà Ý Vật chẳng phải là “Vượt khỏi giới hạn của Vật”, do 

đó, không thể lấy làm Cảnh được và phải loại trừ. 

Với 2 Tâm Sở Vô Lượng Phần bị loại trừ, là vì 2 Tâm Sở này chỉ lấy Cảnh ở phần 

Chế Định, là “Khổ Thú hữu tình” (Dugatisatta), và “Thiện Thú hữu tình” (Sugatisatta). 

Tuy nhiên, Ý Vật lại chẳng phải như vậy, do đó không thành Cảnh của 2 Tâm Sở Vô 

Lượng Phần.     

 

PHÂN TÍCH VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN THEO 

TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên có Sắc làm Pháp Năng Duyên và Danh làm Pháp Sở 

Duyên. 

Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y 

Năng Duyên, là:  
 

* Rằng theo Trạng Thái: có bốn loại, là làm thành chỗ nương sanh (Vatthu), làm thành 

Cảnh (Àrammana), sanh trước (Purejàta), và làm chỗ nương tựa (Nissaya). 

* Rằng theo Chủng Loại: là giống Cảnh, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên chính là Cảnh 

làm duyên cho Pháp Sở Duyên.  

* Rằng theo Thời Gian: là thời hiện tại (paccuppannakàla), có ý nghĩa là Pháp Năng 

Duyên vẫn còn hiện hữu trong khoảng sát na trụ và chưa đến sát na diệt. 

* Rằng theo Mãnh Lực: Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên có hai loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở Duyên 

được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ: ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ cho 

Pháp Sở Duyên được tồn tại. 
 

Ghi chú:   1/ Vật (Vatthu): có ý nghĩa là làm thành chỗ nương sanh của Pháp Sở Duyên, 

tức là Ý Vật. 

2/ Cảnh (Àrammana): có ý nghĩa là làm thành chỗ vui thích duyệt ý của Pháp Sở Duyên, 

tức là Ý Vật. 

3/ Tiền Sinh (Purejàta): có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên sanh trước Pháp Sở Duyên, tức 

là Ý Vật. 

4/ Bất Tương Ưng (Vippayutta): có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên và Pháp Sở Duyên 

không phối hợp với Lục Vật, tuy nhiên đặc biệt chỉ lấy Ý Vật. 
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       149   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Một phần khác:  sẽ đề cập là: Ý Vật ngay khi vẫn còn hiện hữu (Paccuppanna – Hiện 

Tại) trong sát na làm chỗ nương tựa và làm thành Cảnh, làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng 

Duyên.  

1 Tâm Khai Ý Môn, 29 Tâm Đổng Lực Dục Giới, 11 Tâm Na Cảnh, 2 Tâm Thắng 

Trí, 44 Tâm Sở (trừ Tật, Lận, Hối, 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần) trong sát na 

được đón nhận việc giúp đỡ ủng hộ từ nơi Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên, làm Vật 

Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên, như vậy cũng được. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG CÂU SANH Y DUYÊN 

 

Ghi chú:   Trong Câu Sanh Y Duyên, xin quý Học Giả nên hiểu biết là Pháp Năng 

Duyên, Pháp Sở Duyên, Pháp Địch Duyên, cho đến cả phần Pàlì và lời giải thích của Giai 

Đoạn Vấn Đề, luôn cả phần tính Giản Đơn và Tấu Hợp, tất cả đều tương tự với Câu 

Sanh Duyên. 
  

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên năm câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là 

Câu Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký, Câu Thiện Vô Ký, Câu Bất Thiện Vô Ký làm 

Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ 

thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo” –  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Câu Sanh Y 

Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Y Sở Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 
 

1/ “Kusalo eko khandho tinnannam khandhànam Sahajàtanissayapaccayena 

paccayo”-  Một Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Thiện 

còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Y Năng 

Duyên.  Ba Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Y Sở  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       150   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-  Ba Danh 

Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực 

Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Y Sở 

Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam Sahajàtanissayapaccayena paccayo”- Hai 

Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Thiện còn lại, với 

mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Câu Sanh Năng Y Duyên.  

Hai Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Y Sở 

Duyên. 

 

        Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà- Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp, là:        
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy Thánh Nhân (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       151   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y 

Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Y Sở Duyên là Sắc Tâm Thiện. 

  

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalà khandhà cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtanissayapaccayena 

paccayo”-   Những Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Tứ Danh Uẩn Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực 

Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Thiện, hay hai Danh Uẩn Thiện, hay ba Danh Uẩn Thiện, hay 

bốn Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ là Sắc Tâm Thiện làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh Nhân (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

“KUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN VÀ VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo  dhammo  kusalassa ca  abyàkatassa  ca  dhammassa  Sahajàtanissa - 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       152   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

yapaccayena paccayo”-  Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và 

Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

        Pháp Thiện làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

        Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Y Sở Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và 

Sắc Tâm Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Kusalo eko khandho tinnanam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena  paccayo”-   Một Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với ba Danh Uẩn Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Thiện làm 

xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Câu Sanh Y Năng 

Duyên. 

Ba Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và Sắc Tâm Thiện làm Câu 

Sanh Y Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena  paccayo”-   Ba Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với một Danh Uẩn Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ  (Sắc mà có Danh Uẩn Thiện làm 

xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở 

làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và Sắc Tâm Thiện làm 

Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với hai Danh Uẩn Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Thiện làm 

xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Thiện đồng câu sanh với nhau, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở  

làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Thiện còn lại, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và Sắc Tâm Thiện làm 

Câu Sanh Y Sở Duyên. 

 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký đây, 

ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng 

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       153   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký chỉ được duy nhứt trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh Nhân (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

    “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo” –   

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Câu 

Sanh Y Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Y Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho tinnannam khandhànam Sahajàtanissayapaccayena 

paccayo”-   Một Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn  

Bất Thiện còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Y 

Năng Duyên.  

Ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Y  

Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Ba Danh 

Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với 

mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       154   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Sở làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Y 

Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam Sahajàtanissayapaccayena paccayo”- Hai 

Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, 

với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Câu Sanh Y Năng Duyên.  

Hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Y 

Sở Duyên.  
 

      Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện đây, 

ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà- Hiệp Lực) đồng 

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là:      
   

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn, tùy theo  

trường hợp. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

     “Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo”- 

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Y Sở Duyên là Sắc Tâm Bất Thiện. 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       155   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalà khandhà cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtanissayapaccayena 

paccayo”-  Những Uẩn Bất Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Bất Thiện làm xuất sinh xứ) với 

mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Bất Thiện, hoặc hai Danh Uẩn Bất Thiện, hoặc ba Danh Uẩn 

Bất Thiện, hoặc bốn Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu 

Sanh Y Năng Duyên. 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ là Sắc Tâm Bất Thiện làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

       Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay 

thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng 

sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Bất Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 

 

“AKUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN VÀ VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo akusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Sahajàtanis -

sayapaccayena paccayo”-   Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất 

Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Y Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       156   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sở và Sắc Tâm Bất Thiện.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho tinnannam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-  Một Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với ba Danh Uẩn Bất Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Bất 

Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Câu Sanh Y 

Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và Sắc Tâm Bất 

Thiện làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Ba Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với một Danh Uẩn Bất Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ  (Sắc mà có Danh Uẩn 

Bất Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và Sắc Tâm Bất 

Thiện làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với hai Danh Uẩn Bất Thiện và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Bất 

Thiện làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Bất Thiện đồng câu sanh với nhau, là 12 Tâm Bất Thiện, 27  

Tâm Sở làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và Sắc Tâm Bất 

Thiện làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô 

Ký đây, ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp  

Lực) đồng cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp, là: 
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       157   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Bất Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô Ký chỉ được duy nhứt trong 

thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình ý Môn, tùy theo 

trường hợp. 
 

Ghi chú:   Trong phần “Phân tích Câu và trình bày Chi Pháp” của Câu Thiện và Câu 

Bất Thiện, nên hiểu biết theo lời dịch (như trên), không có chi là đặc biệt cả. 

 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

    “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo” – 

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y 

Duyên.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 

38 Tâm Sở ở thời kỳ Bình Nhựt và Tái Tục, tùy theo trường hợp.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Y Sở Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 

38 Tâm Sở và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác, tùy theo trường hợp.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/    “Vipàkàbyàkato  kiriyàbyàkato  eko  khandho  tinnannam  khandhànam 

 cittasamutthànànanca rùpànam Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-  Một Danh Uẩn 

Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Vô Ký Quả 

Vô Ký Duy Tác còn lại và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác (Sắc mà có Danh Uẩn Dị 

Thục Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 

Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác làm 

Câu Sanh Y Sở Duyên. 
  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       158   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/ “Tayo khandhà ekassa khandhassa cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác và Sắc Tâm 

Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ) với 

mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác đồng câu sanh với nhau, là 36 

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh 

Y Năng Duyên. 

Một Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 

 

3/ “Dve khandhà dvinnam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác và Sắc Tâm 

Xuất Sinh Xứ (Sắc mà có Danh Uẩn Dị Thục Quả và Duy Tác làm xuất sinh xứ) với 

mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác đồng câu sanh với nhau, là 36 

Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh 

Y Năng Duyên. 

Hai Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác còn lại, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở ở trong thời Bình Nhựt, làm Câu Sanh Y Sở Duyên.  
 

4/    “Patisandhikkhane Vipàkàbyàkato eko khandho tinnannam khandhànam katattà 

ca  rùpànam Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-  Trong sát na Tái Tục, một Danh 

Uẩn Dị Thục Quả Tái Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Dị Thục Quả 

còn lại và Sắc Nghiệp Tái Tục (Sắc được sanh từ nơi Nghiệp) với mãnh lực Câu Sanh Y  

Duyên. 

Tại đây, một Danh Uẩn Dị Thục Quả, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

       Ba Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục và Sắc Nghiệp Tái Tục làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

5/   “Tayo khandhà ekassa khandhassa katattà ca rùpànam Sahajàtanissayapacca - 

yena paccayo”-   Ba Danh Uẩn Dị Thục Quả Tái Tục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

một Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại và Sắc Nghiệp Tái Tục  (Sắc được sanh từ nơi 

Nghiệp) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, ba Danh Uẩn Dị Thục Quả đồng câu sanh với nhau, là 19 Tâm Dị Thục Quả 

Tái Tục, 35 Tâm Sở ở trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       159   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Một Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả, 35 Tâm Sở ở trong thời 

Tái Tục và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 

 

6/   “Dve khandhà dvinnam khandhànam katattà ca rùpànam Sahajàtanissayapac - 

cayena paccayo”-  Hai Danh Uẩn Dị Thục Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Danh Uẩn Dị Thục Quả và Sắc Nghiệp Tái Tục (Sắc được sanh từ nơi Nghiệp) với mãnh 

lực Câu Sanh Duyên. 

       Tại đây, hai Danh Uẩn Dị Thục Quả đồng câu sanh với nhau, là 19 Tâm Dị Thục 

Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

       Hai Danh Uẩn Dị Thục Quả còn lại, là 19 Tâm Dị Thục Quả Tái Tục, 35 Tâm Sở ở 

trong thời Tái Tục và Sắc Nghiệp Tái Tục, làm Câu Sanh Y Sở Duyên.  
 

 7/   “Khandhà vatthussa Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-  Những Danh Uẩn Tái 

Tục (Tứ Danh Uẩn Tái Tục) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Vật Tái Tục với mãnh 

lực Câu Sanh Y Duyên. 

      Tại đây, Tứ Danh Uẩn Tái Tục đồng câu sanh với nhau, là 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 

35 Tâm Sở trong thời Tái Tục, làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

       Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
  

8/   “Vatthu khandhànam Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-  Ý Vật Tái Tục làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn Tái Tục (Tứ Danh Uẩn Tái Tục) với 

mãnh lực Câu Sanh Y Duyên.  

Tại đây, Ý Vật Tái Tục làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Tái Tục, là 15 Tâm Tái Tục Ngũ Uẩn, 35 Tâm Sở trong thời Tái Tục, 

làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

9/    “Ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam Sahajàtanissayapaccayena  

paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa Sahajàtapaccayena paccayo, dve 

mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam Sahajàtapaccayena paccayo”-  Một Sắc Đại Hiển 

Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Sắc Đại 

Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y 

Duyên.  

- Hoặc ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với một Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm còn lại, 

với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên.    

- Hoặc hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm còn lại, 

với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       160   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Sắc Đại Hiển là Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm làm 

Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Sắc Đại Hiển là Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm làm Câu 

Sanh Y Sở Duyên. 
 

10/   “Mahàbhùtà cittasamutthànànam rùpànam kattatàrùpànam upàdàrùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt 

và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục 

và Bình Nhựt và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ 

làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh Y 

Sở Duyên.     

 

11/ “Bàhiram   ekam  mahàbhùtam   tinnannam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàta -

nissayapaccayena  paccayo”-   Một Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với ba Sắc Đại Hiển Ngoại còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một Sắc Đại Hiển 

Ngoại còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai Sắc Đại Hiển 

Ngoại còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-   Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh Ngoại, với  

mãnh lực Câu Sanh Y Duyên.  

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại làm Câu Sanh Y Sở Duyên. Hoặc Sắc Y Sinh Ngoại làm Câu 

Sanh Y Sở Duyên. 

 

12/ “Àhàrasamutthànam ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàtanissaya -  

paccayena paccayo”-   Một Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với ba Sắc Đại Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Sắc Đại Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       161   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Sắc Đại Hiển Vật Thực còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Y Sinh Vật 

Thực, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên.       

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực làm Câu Sanh Y Sở Duyên. Hoặc Sắc Y Sinh Vật Thực 

làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

13/ “Utusamutthànam ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàtanissaya - 

paccayena paccayo” -   Một Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với 3 Sắc Đại Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với một 

Sắc Đại Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với hai 

Sắc Đại Hiển Quý Tiết còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc 

Y Sinh Vật Thực, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên.       

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết  Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết Xuất Sinh Xứ làm Câu Sanh Y Sở Duyên. Hoặc Sắc Y 

Sinh Quý Tiết làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 
 

14/ “Asannasattànam ekam mahàbhùtam tinnannam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, tayo mahàbhùtà ekassa mahàbhùtassa 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, dve mahàbhùtà dvinnam mahàbhùtànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo, mahàbhùtà upàdàrùpànam Sahajàtanissaya - 

paccayena paccayo”-  Một Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực 

Câu Sanh Y Duyên. 

-  Hoặc ba Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với một Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y 

Duyên. 

-  Hoặc hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với hai Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y 

Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       162   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  Hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc Y Sinh Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên.      

Tại đây, Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Câu Sanh Y Năng 

Duyên. 

Tứ Sắc Đại Hiển Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Câu Sanh Y Sở Duyên.  Hoặc 

Sắc Y Sinh Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng làm Câu Sanh Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 

Tâm Duy Tác, hiện hành trong thời Chuyển Khởi (Bình Nhựt), thời Tái Tục và thời Tử, 

Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn, Ý Vật Tái Tục và từng mỗi loại của Tứ Sắc Đại Hiển,  

làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, Sắc 

Tâm Dị Thục Quả và Duy Tác, Sắc Nghiệp Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn, Ý 

Vật Tái Tục và từng mỗi loại của Tứ Sắc Đại Hiển, tất cả Sắc Y Sinh, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Cận 

Tử, không liên quan với thời gian. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn, Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       163   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, hai và ba: Vipàkàbyàkato kiriyàbyàkato eko 

khandho, tayo khandhà, dve khandhà chi pháp là 1 hoặc 3 hoặc 2 Danh Uẩn Dị Thục 

Quả và Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, làm Năng Duyên. 

Tinnannam khandhànam, ekassa khandhassa, dvinnam khandhànam, 

cittasamutthànà nanca rùpànam  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Danh Uẩn Dị Thục Quả và 

Duy Tác, là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác và Sắc Tâm Dị Thục Quả và Duy 

Tác có Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, Hơi Thở, Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở 

Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Câu Sanh hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
  

Ghi chú:  Duyên Hiệp Lực trong Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, hai và ba có được mãnh lực 

của 8 Duyên (trong Cõi Ngũ Uẩn) hoặc 7 Duyên (trừ Câu Sanh Bất Tương Ưng trong Cõi  

Tứ Uẩn) là:  

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       164   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên, 
 

cũng thường hiện hành như thế này. 

Về việc:     

(1) Hổ Tương Duyên,  

(2) Tương Ưng Duyên,  

(3) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên, 
 

 được vào giúp đỡ ủng hộ là vì cả 3 Duyên này, rằng theo Giai Đoạn, rằng theo chi pháp 

của Năng Duyên và Sở Duyên, đã có hiện bày rồi, do đó, mới có được cả ba mãnh lực 

Duyên này.  

Xin xem lại phần Câu Phụ Pàlì của Nhân Duyên trong Câu Vô Ký làm kiểu mẫu.   

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư, năm và sáu:  Patisandhikkhane Vipàkàbyàkato 

eko khan dho,  tayo khandhà, dve khandhà chi pháp là 1 hoặc 3 hoặc 2 Danh Uẩn Tái 

Tục, là 19  Tâm Tái Tục làm Năng Duyên. 

Tinnannam khandhànam, ekassa khandhassa, dvinnam khandhànam, katattà ca 

rùpànam  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Danh Uẩn Tái Tục, là 19 Tâm Tái Tục và Sắc 

Nghiệp Tái Tục có Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Sắc Tính (Nam – Nữ), Ý Vật, Mạng 

Quyền, v.v. làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn, tùy theo trường hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Thoát Ly (Ngoại Lộ), ở ngay sát na Sanh  

của Tâm Tái Tục và Lộ Trình Sắc trong thời kỳ Tái Tục. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một  

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       165   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ bảy, tám:  Khandhà vatthu chi pháp là Tứ Danh Uẩn 

Tái Tục Ngũ Uẩn, Ý Vật Tái Tục, làm Năng Duyên. 

Vatthussa khandhànam  chi pháp là Ý Vật Tái Tục, Tứ Danh Uẩn Tái Tục Ngũ Uẩn, 

làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Thoát Ly (Ngoại Lộ), ở ngay sát na Sanh 

của Tâm Tái Tục và Lộ Trình Sắc trong thời kỳ Tái Tục. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 7 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo  trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

 Ghi chú:  Duyên Hiệp Lực trong Câu Phụ Pàlì điều thứ 8 có được mãnh lực của sáu  

Duyên (trừ Dị Thục Quả). 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ chín: Ekam mahàbhùtam, tayo mahàbhùtà, dve  

mahàbhùtà  chi pháp là 1 hoặc 3 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và 

Sắc Tâm, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam chi 

pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm, ở phần 

còn lại, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       166   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc trong thời Tái Tục, thời Bình Nhựt. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười: Mahàbhùtà chi pháp là Tứ Sắc Đại Hiển 

Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm, làm Năng Duyên. 

Cittasamutthànànam rùpànam, katattàrùpànam upàdàrùpànam chi pháp là Sắc Y 

Sinh Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt, và Sắc Tâm, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Tái Tục, thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc trong thời Tái Tục, thời Bình Nhựt. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

 thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười một:  Bàhiram ekam mahàbhùtam, tayo 

mahàbhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà chi pháp là 1 hoặc 3, hoặc 2 Sắc Đại Hiển  

Ngoại, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Ngoại, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam, 

upàdàrùpànam  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Ngoại, ở phần còn lại, và Sắc  



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       167   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Y Sinh Ngoại, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: không liên quan với thời gian (là không liên quan với thời kỳ Tái 

Tục, thời kỳ Bình Nhựt và thời kỳ Tử). 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành bên trong (nội phần) nhân loại, là vật vô tri vô thức 

(Avinnànakavatthu) ở cùng khắp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ Trình Sắc bên ngoài (ngoại phần) nhân loại. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười hai:  Àhàrasamutthànam ekam mahàbhùtam, 

tayo mahàbhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà  chi pháp là 1 hoặc 3, hoặc 2 Sắc Đại 

Hiển Vật Thực, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Vật Thực, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam,  

upàdàrùpànam  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Vật Thực, ở phần còn lại, và 

Sắc Y Sinh Vật Thực, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       168   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười ba: Utusamutthànam ekam mahàbhùtam, 

tayo mahà -bhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà  chi pháp là 1 hoặc 3, hoặc 2 Sắc Đại 

Hiển Quý Tiết, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Quý Tiết, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam, 

upàdàrùpànam  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Quý Tiết, ở phần còn lại, và 

Sắc Y Sinh Quý Tiết, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn, Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Thánh Nhân. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên 

 (tương tự với điều thứ 12). 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười bốn:  Asannasattànam ekam mahàbhùtam, 

tayo mahàbhùtà, dve mahàbhùtà, mahàbhùtà  chi pháp là 1 hoặc 3, hoặc 2 Sắc Đại 

Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt Phạm Thiên Vô Tưởng, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển 

Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt Phạm Thiên Vô Tưởng, làm Năng Duyên. 

Tinnannam mahàbhùtànam, ekassa mahàbhùtassa, dvinnam mahàbhùtànam,  

upàdàrùpànam  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt 

Phạm Thiên Vô Tưởng, ở phần còn lại, và Sắc Y Sinh Nghiệp Tái Tục và Bình Nhựt 

Phạm Thiên Vô Tưởng, làm Sở Duyên.          



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       169   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Nhất Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phạm Thiên Vô Tưởng. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Sắc. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Hổ Tương Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 (tương tự với điều thứ 12). 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.     
 

Ghi chú:   Câu Phụ Pàlì điều thứ mười một, mười hai, mười ba, mười bốn, trong khoảng 

giữa Tứ Sắc Đại Hiển làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 24 Sắc Y Sinh, có được 4 mãnh 

lực Duyên Hiệp Lực, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

(D) KUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU THIỆN – VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN – VÔ KÝ 

 

 “Kusalo ca abyàkato ca dhammà abyàkatassa dhammassa Sahajàtanissaya -

paccayena paccayo” – Pháp Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô 

Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở, và 

Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Thiện. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Y Sở Duyên là Sắc Tâm Thiện. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       170   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“Kusalà khandhà ca mahàbhùtà ca cittasamutthànànam rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-  Những Danh Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) và 

Sắc Đại Hiển (1 hoặc 3 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Thiện và Sắc Y Sinh 

Tâm Thiện)  với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở và bất luận một hoặc 3 

hoặc 2, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Thiện, làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Sắc Đại Hiển Tâm Thiện còn lại và Sắc Y Sinh Tâm Thiện, làm Câu Sanh Y Sở 

Duyên.  
 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo ca abyàkato ca dhammà chi pháp là Tứ Danh Uẩn 

Thiện, là 21 Tâm Thiện và 1 hoặc 3 hoặc 2 hoặc 4 Sắc Đại Hiển Tâm Thiện, làm Năng 

Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Thiện ở 

phần còn lại, và Sắc Y Sinh Tâm Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Kusalà khandhà ca mahàbhùtà ca  chi pháp tương tự với 

phần Pàlì Kusalo ca abyàkato ca dhammà, tức là Tứ Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện  



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       171   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

và 1 hoặc 3 hoặc 2 hoặc 4 Sắc Đại Hiển Tâm Thiện, làm Năng Duyên.      

Cittasamutthànànam rùpànam chi pháp tương tự với phần Pàlì  Abyàkatassa 

dhammassa  tức là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Thiện ở phần còn lại, và Sắc Y 

Sinh Tâm Thiện, làm Sở Duyên.    
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

(E) AKUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ 

 

 “Akusalo ca abyàkato ca dhammà abyàkatassa dhammassa Sahajàtanissaya -

pacayena paccayo” –  Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp 

Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Y Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở, và Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Y Sở Duyên là Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Akusalà khandhà ca mahàbhùtà ca cittasamutthànànam rùpànam 

Sahajàtanissayapaccayena paccayo”-   Những Danh Uẩn Bất Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất 

Thiện) và Sắc Đại Hiển (1 hoặc 3 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện) làm duyên giúp 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       172   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ (3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện 

và Sắc Y Sinh Tâm Bất Thiện) với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

Tại đây, Tứ Danh Uẩn Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và bất luận một 

hoặc 3 hoặc 2, hoặc Tứ Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện, làm Câu Sanh Y Năng Duyên. 

Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện còn lại và Sắc Y Sinh Tâm Bất Thiện, làm Câu Sanh Y 

Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo ca abyàkato ca dhammà chi pháp là Tứ Danh Uẩn 

Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện và 1 hoặc 3 hoặc 2 hoặc 4 Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện, 

làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện ở 

phần còn lại, và Sắc Y Sinh Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới. 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một  

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Akusalà khandhà ca mahàbhùtà ca  chi pháp tương tự với 

phần Pàlì  Akusalo ca abyàkato ca dhammà  tức là Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm  

Bất Thiện và 1 hoặc 3 hoặc 2 hoặc 4 Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện, làm Năng Duyên.      

Cittasamutthànànam rùpànam chi pháp tương tự với phần Pàlì  Abyàkatassa 

dhammassa  tức là 3 hoặc 1 hoặc 2 Sắc Đại Hiển Tâm Bất Thiện ở phần còn lại, và Sắc 

Y Sinh Tâm Bất Thiện, làm Sở Duyên.    
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       173   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới. 
 

* Sahajàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu 

Sanh Y Duyên, với mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một 

thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Duyên,  

(2) Câu Sanh Y Duyên,  

(3) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

SAHAJÀTANISSAYAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH Y DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada” giai  

đoạn Vấn Đề của Câu Sanh Y Duyên có được 9 câu như sau: 
 

(1) Kusalo kusalassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

(2) Kusalo abyàkatassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

(3) Kusalo kusalàbyàkatassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo – Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

(4) Akusalo akusalassa  Sahajàtanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên.  

(5) Akusalo abyàkatassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

(6) Akusalo akusalàbyàkatassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

(7) Abyàkato abyàkatassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       174   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Kusalàbyàkato abyàkatassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo – Thiện và Vô 

Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

(9) Akusalàbyàkato abyàkatassa Sahajàtanissayapaccayena paccayo – Bất Thiện và 

Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Y Duyên. 

 

SAHAJÀTANISSAYAPACCAYASABHÀGA 

CÂU SANH Y DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Hổ Tương Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Dị Thục Quả Duyên,  

(4) Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Câu Sanh Y Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA CÂU SANH Y DUYÊN 
 

 

--------------------00000-------------------- 

 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên duy nhất một câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách 

chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       175   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

    “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Vatthupurejàtanissayapacca -yena  

paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Vật Tiền Sinh Y Duyên.  

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên là Lục Sắc Vật. 

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên là 32 Tâm Quả (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc 

Giới), 20 Tâm Duy Tác sanh sau Lục Sắc Vật có Tâm Hữu Phần thứ nhất, v.v. trong Cõi 

Ngũ Uẩn, 38 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/   “Cakkhàyatanam cakkhuvinnànassa Vatthupurejàtanissayapaccayena pacca -yo”-   

Nhãn Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y 

Duyên.  

Tại đây, Nhãn Vật ở ngay thời gian Trụ làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên.  

2 Tâm Nhãn Thức, 7 Tâm Sở làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

2/   “Sotàyatanam sotavinnànassa Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo”- Nhĩ Xứ 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhĩ Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Nhĩ Vật ở ngay thời gian Trụ làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên.  

2 Tâm Nhĩ Thức, 7 Tâm Sở làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

3/   “Ghànàyatanam ghànavinnànassa Vatthupurejàtanissayapaccayena pacca -yo”-   

Tỷ Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tỷ Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Tỷ Vật ở ngay thời gian Trụ làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên.   

2 Tâm Tỷ Thức, 7 Tâm Sở làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

4/    “Jivhàyatanam jivhàvinnànassa Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo”- Thiệt 

Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiệt Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Thiệt Vật ở ngay thời gian Trụ làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên.  

2 Tâm Thiệt Thức, 7 Tâm Sở làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

5/    “Kàyàyatanam kàyavinnànassa Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo”- Thân 

Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thân Thức, với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Thân Vật ở ngay thời gian Trụ làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên.  

2 Tâm Thân Thức, 7 Tâm Sở làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

6/   “Vatthu vipàkàbyàkàtànam  kiriyàbyàkatànam khandhànam  Vatthupurejàta - 

nissayapaccayena  paccayo”-  Ý Vật thời Bình Nhật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       176   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tứ Danh Uẩn Vô Ký Quả, Vô Ký Duy Tác với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Ý Vật câu sanh với Tâm sanh trước trước, có Tâm Tái Tục, v.v. làm Vật 

Tiền Sinh Y Năng Duyên.  

22 Tâm Quả (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức, 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới), 20 Tâm Duy 

Tác, 38 Tâm Sở, làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Lục Sắc Vật, tức là:  
 

(1)  Ngũ Sắc Thanh Triệt Trung Thọ đồng câu sanh với cái Tâm Hữu Phần Quá Khứ 

đầu tiên,  

(2)  Ý Vật đồng câu sanh cái Tâm sanh trước trước, như có Tâm Tái Tục v.v,  

(3)  Ý Vật sanh khởi một cách ước tính vào sát na Tâm đầu tiên ngay khi vừa xuất 

khỏi Thiền Diệt,  

(4)  và Lục Sắc Vật câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ 

Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử ; 

làm Năng Duyên,  

Hoặc một phần khác: chi pháp tức là: Lục Sắc Vật ở ngay 49 sát na Trụ làm Năng 

Duyên. 
 

* Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 7 Tâm Thức Giới hiện đang sanh khởi phía sau, 

tức là 32 Tâm Dị Thục Quả hiện đang sanh, có Tâm Hữu Phần đầu tiên v.v.  20 Tâm Duy  

Tác hiện đang sanh, có Tâm Khai Ngũ Môn v.v. (trừ 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới) làm Sở  

Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Thiền Diệt. 
 

* Vatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Duyên,  



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       177   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(3) Vật Tiền Sinh Quyền Duyên,  

(4) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất đến điều thứ năm:  Cakkhàyatanam 

Sotàyatanam Ghànàyatanam Jivhàyatanam Kàyàyatanam  chi pháp là Ngũ Sắc Thanh 

Triệt Trung Thọ hoặc Ngũ Sắc Thanh Triệt ở thời gian Trụ làm Năng Duyên (và cũng 

làm Năng Duyên trong thời Cận Tử). 

Cakkhuvinnànassa Sotàvinnànassa Ghànàvinnànassa Jivhàvinnànassa 

Kàyàvinnànassa  chi pháp là Tâm Ngũ Song Thức hiện đang sanh khởi phía sau, làm Sở 

Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành thời kỳ Bình Nhựt, thời kỳ Tái Tục.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Cận Tử Ngũ Môn. 

      (Bốn Phàm và Hai Quả Hữu Học bậc thấp cũng theo Lộ Trình Ngũ Môn, do đó, Lộ 

Trình Tâm này được gọi là Lộ Trình Cận Tử Ngũ Môn.  

Xin các Học Giả xem lại phần “Tóm tắt nội dung về ba thể loại của Vật Tiền Sinh 

Y Duyên). 

* Vatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả 6 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong  

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Quyền Duyên,  

(4) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ sáu:  Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với 

cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Tái Tục v.v, và Ý Vật sanh khởi một cách ước tính vào  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       178   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

sát na Tâm đầu tiên ngay khi vừa xuất khỏi Thiền Diệt, hoặc 49 Ý Vật vào thời gian Trụ, 

làm Năng Duyên.  

Vipàkàbyàkatànam Kiriyàbyàkatànam khandhànam  chi pháp là Ý Giới và Ý Thức 

Giới Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác sanh sau sau, tức là 22 Tâm Dị Thục Quả hiện đang 

sanh, có Tâm Hữu Phần thứ nhất, v.v. 20 Tâm Duy Tác hiện đang sanh, có Tâm Khai 

Ngũ Môn v.v. (trừ 10 Tâm Ngũ Song Thức, 4 Tâm Quả Vô Sắc Giới) làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Thiền Diệt. 
 

* Vatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Vatthupurejàtanissayapaccayena  

paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Vật 

Tiền Sinh Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên là Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh 

trước trước. 

Pháp Thiện làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên là 21 Tâm Thiện và 38 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       179   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Vatthu kusalànam khandhànam Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo”-  Ý 

Vật thời Bình Nhật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Thiện với mãnh lực 

Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Đoán Định trong 

Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, như vậy chẳng hạn, 

làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Thiện sanh sau sau, là 21 Tâm Thiện và 38 Tâm Sở phối hợp, làm Vật 

Tiền Sinh Y Sở Duyên.  

Hoặc một phần khác:   

Ý Vật đồng câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Vật Tiền Sinh Y 

Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực Thiện Cận Tử, là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở làm Vật Tiền 

Sinh Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với 

cái Tâm trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu sanh 

với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình 

Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa  chi pháp là 21 Tâm Thiện đang sanh khởi và 38 Tâm Sở phối 

hợp, làm Sở Duyên.    

       (8 Tâm Đại Thiện đang sanh khởi hiện hành trong thời Bình Nhật và thời Cận Tử,  

tùy theo thích hợp; 9 Tâm Thiện Đáo Đại hiện đang sanh và 4 Tâm Đạo hiện đang sanh,  

cùng hiện hành trong thời Bình Nhật). 

 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc 

Đạo. 
 

* Vatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt  

của Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong  

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       180   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm trước 

trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm mà 

đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử hoặc 

49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Kusalànam khandhànam  chi pháp là 21 Tâm Thiện đang sanh khởi và 38 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên.          

 (8 Tâm Đại Thiện đang sanh khởi hiện hành trong thời Bình Nhật và thời Cận Tử, 

tùy theo thích hợp; 9 Tâm Thiện Đáo Đại hiện đang sanh và 4 Tâm Đạo hiện đang sanh, 

cùng hiện hành trong thời Bình Nhật). 
  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Vatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt  

của Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       181   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Vatthupurejàtanissayapaccayena  

paccayo” – Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực 

Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên là Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh 

trước trước. 

Pháp Bất Thiện làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện và 27 Tâm Sở.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Vatthu akusalànam khandhànam Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo”  - Ý 

Vật thời Bình Nhật làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bất Thiện với mãnh 

lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm sanh trước trước, có Tâm Đoán Định trong 

Lộ Trình Ngũ Môn hoặc Tâm Khai Ý Môn trong Lộ Trình Ý Môn, như vậy chẳng hạn, 

làm Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Bất Thiện sanh sau sau, là 12 Tâm Bất Thiện và 27 Tâm Sở phối hợp, 

làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên.  

Hoặc một phần khác:   

Ý Vật đồng câu sanh với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Vật Tiền Sinh Y 

Năng Duyên. 

Tâm Đổng Lực Bất Thiện Cận Tử, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Vật Tiền  

Sinh Y Sở Duyên. 
 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với 

cái Tâm trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu sanh 

với Tâm mà đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình 

Cận Tử hoặc 49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện đang sanh khởi và 27 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       182   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Vatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm trước 

trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm mà 

đếm thụt lùi ngược lại về sau 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong Lộ Trình Cận Tử hoặc 

49 Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Akusalànam khandhànam  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện đang sanh khởi và 27 Tâm 

Sở phối hợp, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực  

Dục Giới, Lộ Trình Cận Tử. 
 

* Vatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách đặc biệt 

của Vật Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả 5 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

VATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYÀVÀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       183   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Vật Tiền Sinh Y Duyên có được 3 câu như sau: 

 

(1) Abyàkato abyàkatassa Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

(2) Abyàkato kusalassa Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo –  Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

(3) Abyàkato akusalassa Vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo – Vô Ký làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

 

VATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYASABHÀGA 

VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Vật Tiền Sinh Duyên,  

(2) Tiền Sinh Quyền Duyên,  

(3) Vật Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên,  
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Vật Tiền Sinh Y Duyên khi đã được hiện hữu.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN 

 

--------------------00000-------------------- 

 

PHÂN TÍCH HỖN HỢP PHẦN PÀLÌ Ở GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ 

CỦA Y CHỈ DUYÊN (PANHÀVÀRAVIBHANGAMISSAKA) 

  

Ghi Chú:   Trong Y Chỉ Duyên, Đức Phật đã lập ý thuyết giảng thêm một phần đặc biệt 

nữa, là Ngài kết hợp Câu Sanh Y Duyên (Sahajàtanissayapaccaya) với Vật Tiền Sinh Y 

Duyên (Vatthupurejàtanissayapaccaya), kết hợp một cách hòa hợp vào nhau để trong 

phần Pháp Năng Duyên, và gọi tên là “Câu Hỗn Hợp” (Missakapada) làm Câu cốt lõi 

chánh yếu, sau đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như tiếp theo 

sau đây: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       184   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

KUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU THIỆN - VÔ KÝ 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN - VÔ KÝ 

 

 “Kusalo ca abyàkato ca dhammà kusalassa dhammassa Sahajàtanissaya -

Vatthupurejàtanissayapaccayena  paccayo” – Pháp Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên là 21 Tâm 

Thiện, 38 Tâm Sở và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh trước trước.   

Pháp Thiện làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên là 21 Tâm Thiện và 38 

Tâm Sở phối hợp.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Kusalo eko khandho ca vatthu ca tinnannam khandhànam Sahajàtanissaya - 

vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo”-  Một Danh Uẩn Thiện và Ý Vật làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y và Vật 

Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, bất luận một Danh Uẩn Thiện nào và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh  

trước trước, như có Tâm Đoán Định hoặc Tâm Khai Ý Môn làm Câu Sanh Y và Vật Tiền  

Sinh Y Năng Duyên.  

Ba Danh Uẩn Thiện còn lại làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

2/  “Tayo khandhà ca vatthu ca ekassa khandhassa Sahajàtanissayavatthupure -

jàtanissaya paccayena paccayo”-  Ba Danh Uẩn Thiện và Ý Vật làm duyên giúp đỡ ủng  

hộ đối với một Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y  

Duyên. 

Tại đây, bất luận ba Danh Uẩn Thiện nào và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh trước 

trước, như có Tâm Đoán Định hoặc Tâm Khai Ý Môn làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh 

Y Năng Duyên.  

Một Danh Uẩn Thiện còn lại làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

3/  “Dve khandhà ca vatthu ca dvinnam khandhànam  Sahajàtanissayavatthu -

purejàtanissayapaccayena paccayo”-  Hai Danh Uẩn Thiện và Ý Vật làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Thiện còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh 

Y Duyên. 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       185   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, bất luận hai Danh Uẩn Thiện nào và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh 

trước trước, như có Tâm Đoán Định hoặc Tâm Khai Ý Môn làm Câu Sanh Y và Vật Tiền 

Sinh Y Năng Duyên.  

Hai Danh Uẩn Thiện còn lại làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo ca abyàkato ca dhammà  chi pháp là một – ba - hai 

Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện hiện đang sanh và Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm 

trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. hoặc Ý Vật ở thời gian Trụ, làm 

Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa  chi pháp là ba – một – hai Danh Uẩn Thiện, tức là 21 Tâm 

Thiện đang sanh khởi và 38 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtanissayavatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một 

cách đặc biệt của Câu Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian cùng với Danh Uẩn, và 

mãnh lực một cách đặc biệt của Vật Tiền Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian Ý Vật 

cùng với Danh Uẩn, với mãnh lực của cả 6 hoặc 3 Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong 

cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Câu Sinh Hiện Hữu Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sinh Bất Ly Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Hoặc là mãnh lực của ba Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Y Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Câu Sanh Hiện Hữu Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(3) Câu Sanh Bất Ly Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       186   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo eko khandho ca vatthu ca, tayo khandhà ca vatthu 

ca, dve khandhà ca vatthu ca  chi pháp là một – ba – hai Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm 

Thiện hiện đang sanh và Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm trước trước, có Tâm Đoán 

Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. hoặc Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên.  

Tinnannam khandhànam, ekassa khandhassa, dvinnam khandhànam  chi pháp là  

21 Tâm Thiện đang sanh khởi và 38 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên.         
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtanissayavatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một  

cách đặc biệt của Câu Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian cùng với Danh Uẩn, và 

mãnh lực một cách đặc biệt của Vật Tiền Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian Ý Vật 

cùng với Danh Uẩn, với mãnh lực của cả sáu hoặc ba Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Câu Sinh Hiện Hữu Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sinh Bất Ly Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 

 

Hoặc là mãnh lực của ba Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Y Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Câu Sanh Hiện Hữu Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(3) Câu Sanh Bất Ly Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

 
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       187   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

AKUSALÀBYÀKATAPADA – CÂU BẤT THIỆN - VÔ KÝ 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN - VÔ KÝ 

 

    “Akusalo ca abyàkato ca dhammà akusalassa dhammassa SahajàtanissayaVat - 

thupurejàtanissayapaccayena  paccayo” –  Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Năng Duyên là 12 

Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh trước trước.   

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện 

và 27 Tâm Sở phối hợp.  

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalo eko khandho ca vatthu ca tinnannam khandhànam Sahajàtanissaya - 

vatthupurejàtanissayapaccayena paccayo”-    Một Danh Uẩn Bất Thiện và Ý Vật làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y 

và Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, bất luận một Danh Uẩn Bất Thiện nào và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh 

trước trước, như có Tâm Đoán Định hoặc Tâm Khai Ý Môn làm Câu Sanh Y và Vật Tiền 

Sinh Y Năng Duyên.  

Ba Danh Uẩn Bất Thiện còn lại làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

2/ “Tayo khandhà ca vatthu ca ekassa khandhassa Sahajàtanissayavat -

thupurejàtanissayapaccayena paccayo”-  Ba Danh Uẩn Bất Thiện và Ý Vật làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y và 

Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, bất luận ba Danh Uẩn Bất Thiện nào và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh 

trước trước, như có Tâm Đoán Định hoặc Tâm Khai Ý Môn làm Câu Sanh Y và Vật Tiền  

Sinh Y Năng Duyên.  

Một Danh Uẩn Bất Thiện còn lại làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 
 

3/ “Dve khandhà ca vatthu ca dvinnam khandhànam  Sahajàtanissayavat -

thupurejàtanissayapaccayena paccayo”-   Hai Danh Uẩn Bất Thiện và Ý Vật làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại, với mãnh lực Câu Sanh Y và Vật 

Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, bất luận hai Danh Uẩn Bất Thiện nào và Ý Vật đồng câu sanh với Tâm sanh  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       188   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trước trước, như có Tâm Đoán Định hoặc Tâm Khai Ý Môn làm Câu Sanh Y và Vật Tiền 

Sinh Y Năng Duyên.  

Hai Danh Uẩn Bất Thiện còn lại làm Câu Sanh Y và Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo ca abyàkato ca dhammà  chi pháp là một – ba - 

hai Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh và Ý Vật đồng câu sanh 

với cái Tâm trước trước, có Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. hoặc Ý Vật ở thời 

gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  chi pháp là ba – một – hai Danh Uẩn Bất Thiện, tức là 12 

Tâm Bất Thiện đang sanh khởi và 27 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên.          
  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới. 
 

* Sahajàtanissayavatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một 

cách đặc biệt của Câu Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian cùng với Danh Uẩn, và 

mãnh lực một cách đặc biệt của Vật Tiền Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian Ý Vật 

cùng với Danh Uẩn, với mãnh lực của cả sáu hoặc ba Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ  

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Câu Sinh Hiện Hữu Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sinh Bất Ly Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Hoặc là mãnh lực của ba Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Y Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Câu Sanh Hiện Hữu Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(3) Câu Sanh Bất Ly Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       189   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì Akusalo eko khandho ca vatthu ca, tayo khandhà ca 

vatthu ca, dve khandhà ca vatthu ca  chi pháp là một – ba - hai Danh Uẩn Bất Thiện, là 

12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh và Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm trước trước, có 

Tâm Đoán Định, Tâm Khai Ý Môn, v.v. hoặc Ý Vật ở thời gian Trụ, làm Năng Duyên. 

Tinnannam khandhànam, ekassa khandhassa, dvinnam khandhànam  chi pháp là  

12 Tâm Bất Thiện đang sanh khởi và 27 Tâm Sở phối hợp, làm Sở Duyên.         
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Dục Giới. 
 

* Sahajàtanissayavatthupurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một  

cách đặc biệt của Câu Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian cùng với Danh Uẩn, và 

mãnh lực một cách đặc biệt của Vật Tiền Sinh Y Duyên trong khoảng thời gian Ý Vật 

cùng với Danh Uẩn, với mãnh lực của cả sáu hoặc ba Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ 

trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sinh Y Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Câu Sinh Hiện Hữu Duyên. 

(4) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(5) Câu Sinh Bất Ly Duyên, 

(6) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Hoặc là mãnh lực của ba Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian 

vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Câu Sanh Y Vật Tiền Sinh Y Duyên, 

(2) Câu Sanh Hiện Hữu Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(3) Câu Sanh Bất Ly Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

SAHAJÀTANISSAYAVATTHUPUREJÀTANISSAYAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYÀVÀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH Y - VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       190   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada”  trong “Hỗn Hợp Duyên” 

(Missakapaccaya) là Câu Sanh Y Duyên và Vật Tiền Sinh Y Duyên thuộc giai đoạn Vấn 

Đề như đã được đề cập đến, có được 2 câu như sau: 

(1) Kusalàbyàkato kusalassa  Sahajàtanissayavatthupurejàtanissayapaccayena 

paccayo –  Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực 

Câu Sinh Y - Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

(2) Akusalàbyàkato akusalassa Sahajàtanissayavatthupurejàtanissayapaccayena 

paccayo – Bất Thiện và Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với 

mãnh lực Câu Sanh Y - Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

 

SAHAJÀTANISSAYAVATTHUPUREJÀTANISSAYA 

PACCAYASABHÀGA 

CÂU SANH Y - VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN TẤU HỢP 

 

Duyên vào Tấu Hợp được với Câu Sanh Y – Vật Tiền Sinh Y Duyên, như đã vừa đề 

cập đến, có 4 hoặc 2 Duyên, là: 
 

(1) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(2) Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(3) Câu Sinh Bất Ly Duyên,  

(4) Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên,  
 

Hoặc một phần khác, có 2 Duyên là: 
 

(1) Câu Sanh Hiện Hữu – Vật Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(2) Câu Sanh Bất Ly – Vật Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Câu Sanh Y - Vật Tiền Sinh Y Duyên khi đã được hiện hữu.  

Ghi Chú:   Duyên vào Tấu Hợp với Câu Sanh Y – Vật Tiền Sinh Y Duyên trong phần 

“Hỗn Hợp” này, thì phần Tấu Hợp với Câu Sanh Y  tương tự với Câu Sanh Y Duyên, và 

phần Tấu Hợp với Vật Tiền Sinh Y tương tự với Vật Tiền Sinh Y Duyên. 

  

KẾT THÚC PHÂN TÍCH HỖN HỢP PHẦN PÀLÌ Ở GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA 

Y CHỈ DUYÊN (PANHÀVÀRAVIBHANGAMISSAKA) 

(CÂU SANH Y – VẬT TIỀN SINH Y DUYÊN) 

 

--------------------00000-------------------- 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       191   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀVÀRA) 

VÀ CHI PHÁP TRONG VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên duy nhất một câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh 

Diện, là Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở Duyên bằng cách 

chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Vatthàrammanapurejàtanis -

sayapaccayena  paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký 

với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên là Ý Vật đồng câu sanh với cái 

Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một 

phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương tựa), làm thành 

Cảnh. 

Pháp Vô Ký làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên là 16 sát na Tâm Cận Tử còn lại  

(trừ Tâm Đổng Lực Thiện và Tâm Đổng Lực Bất Thiện), tức là 1 Tâm Khai Ý Môn, 1 

Tâm Tiếu Sinh, 8 Tâm Đại Duy Tác, 11 Tâm Na Cảnh, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 33 

Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

  “Vatthu vipàkàbyàkatànam kiriyàbyàkatànam khandhànam Vatthàrammana -

purejàtanissayapaccayena paccayo”- Ý Vật ở thời Bình Nhật và Cận Tử làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Vô Ký Quả Vô Ký Duy Tác, với mãnh lực Vật Cảnh 

Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na 

làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm thành Cảnh, làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng 

Duyên. 

16 sát na Tâm Cận Tử còn lại (trừ Tâm Đổng Lực Thiện và Tâm Đổng Lực Bất 

Thiện), tức là 1 Tâm Khai Ý Môn, 1 Tâm Tiếu Sinh, 8 Tâm Đại Duy Tác, 11 Tâm Na  

Cảnh, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       192   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Lượng Phần), làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với 

cái Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc 

một phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm 

thành Cảnh, làm Năng Duyên. 

 Abyàkatassa dhammassa  chi pháp là 16 sát na Tâm Cận Tử còn lại (trừ Tâm Đổng 

Lực Thiện và Tâm Đổng Lực Bất Thiện), tức là 1 Tâm Khai Ý Môn, 1 Tâm Tiếu Sinh, 8 

Tâm Đại Duy Tác, 11 Tâm Na Cảnh, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 33 Tâm Sở phối hợp 

(trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần), làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình 

Thắng Trí, Lộ Trình Cận Tử. 

* Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách 

đặc biệt của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả sáu Duyên cùng vào giúp  

đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì: Vatthu chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đếm 

thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một phần 

khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm thành 

Cảnh, làm Năng Duyên. 
 

Vipàkàbyàkatànam kiriyàbyàkatànam khandhànam  chi pháp là 16 sát na Tâm Cận 

Tử còn lại (trừ Tâm Đổng Lực Thiện và Tâm Đổng Lực Bất Thiện), tức là 1 Tâm Khai Ý 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       193   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Môn, 1 Tâm Tiếu Sinh, 8 Tâm Đại Duy Tác, 11 Tâm Na Cảnh, 1 Tâm Duy Tác Thắng 

Trí, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần), làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, bốn Quả Thánh. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình 

Thắng Trí, Lộ Trình Cận Tử. 

 

* Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách  

đặc biệt của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả sáu Duyên cùng vào giúp 

đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Vatthàrammanapurejàtanis -

sayapaccayena  paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện 

với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên là Ý Vật đồng câu sanh với cái 

Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một 

 phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm 

thành Cảnh. 

Pháp Vô Ký làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Sở Duyên là 5 Tâm Đổng Lực Thiện Cận Tử, 

tức là 8 Tâm Đại Thiện hiện đang sanh, 1 Tâm Thiện Thắng Trí hiện đang sanh, 33 Tâm 

Sở phối hợp (trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần) sanh trong thời Cận Tử, hoặc sanh 

trong thời Bình Nhật và Cận Tử. 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       194   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

 “Vatthu kusalànam khandhànam Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena 

paccayo”-   Ý Vật ở thời Bình Nhật và Cận Tử làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na 

làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm thành Cảnh, làm Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Thiện chi pháp là 5 Tâm Đổng Lực Thiện Cận Tử, tức là 8 Tâm Đại 

Thiện hiện đang sanh, 1 Tâm Thiện Thắng Trí hiện đang sanh, 33 Tâm Sở phối hợp (trừ 3 

Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần) sanh trong thời Cận Tử, hoặc sanh trong thời Bình 

Nhật và Cận Tử, làm Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với 

cái Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc 

một phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm 

thành Cảnh, làm Năng Duyên. 

Kusalassa dhammassa  chi pháp là  5 Tâm Đổng Lực Thiện Cận Tử, tức là 8 Tâm 

Đại Thiện hiện đang sanh, 1 Tâm Thiện Thắng Trí hiện đang sanh, 33 Tâm Sở phối hợp 

(trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần) sanh trong thời Cận Tử, hoặc sanh trong thời 

Bình Nhật và Cận Tử, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình 

Thắng Trí, Lộ Trình Cận Tử. 

 

* Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách  

đặc biệt của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả sáu Duyên cùng vào giúp 

đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       195   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đếm 

thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một phần 

khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm thành 

Cảnh, làm Năng Duyên. 

Kusalànam khandhànam  chi pháp là  5 Tâm Đổng Lực Thiện Cận Tử, tức là 8 Tâm 

Đại Thiện hiện đang sanh, 1 Tâm Thiện Thắng Trí hiện đang sanh, 33 Tâm Sở phối hợp 

(trừ 3 Ngăn Trừ Phần, 2 Vô Lượng Phần) sanh trong thời Cận Tử, hoặc sanh trong thời 

Bình Nhật và Cận Tử, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình 

Thắng Trí, Lộ Trình Cận Tử. 

 

* Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách 

đặc biệt của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả sáu Duyên cùng vào giúp  

đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Vatthàrammanapurejàtanis -

sayapaccayena  paccayo” –  Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       196   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Vật Cảnh Tiền Sinh Y Năng Duyên là Ý Vật đồng câu sanh với cái 

Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một 

phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm thành 

Cảnh. 

Pháp Bất Thiện làm Vật Tiền Sinh Y Sở Duyên chi pháp là  5 Tâm Đổng Lực Bất 

Thiện Cận Tử, tức là 12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 24 Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, 

Lận, Hối) sanh trong thời Cận Tử, hoặc sanh trong thời Bình Nhật và Cận Tử, làm Sở 

Duyên. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“Vatthu akusalànam khandhànam Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena  

paccayo”-  Ý Vật ở thời Bình Nhật và Cận Tử làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn Bất Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

Tại đây, Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm 

Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na 

làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm thành Cảnh, làm Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Bất Thiện chi pháp là  5 Tâm Đổng Lực Bất Thiện Cận Tử, tức là 12 

Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 24 Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, Lận, Hối), sanh trong thời 

Cận Tử, hoặc sanh trong thời Bình Nhật và Cận Tử, làm Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với 

cái Tâm đếm thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc 

một phần khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm 

thành Cảnh, làm Năng Duyên. 

Akusalassa dhammassa  chi pháp là 5 Tâm Đổng Lực Bất Thiện Cận Tử, tức là 12 

Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 24 Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, Lận, Hối), sanh trong thời 

Cận Tử, hoặc sanh trong thời Bình Nhật và Cận Tử, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình 

Cận Tử. 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

  
       197   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách 

đặc biệt của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả tám Duyên cùng vào  

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà- Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên, 

(4) Cảnh Cận Y Duyên, 

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Vatthu  chi pháp là Ý Vật đồng câu sanh với cái Tâm đếm 

thụt lùi ngược lại 17 sát na kể từ Tâm Tử khởi đi trong thời Cận Tử, hoặc một phần 

khác, Ý Vật ở thời gian Trụ trong sát na làm thành Vật (chỗ nương nhờ), làm thành 

Cảnh, làm Năng Duyên. 

Akusalànam khandhànam  chi pháp là 5 Tâm Đổng Lực Bất Thiện Cận Tử, tức là 

12 Tâm Bất Thiện hiện đang sanh, 24 Tâm Sở phối hợp (trừ Tật, Lận, Hối), sanh trong 

 thời Cận Tử, hoặc sanh trong thời Bình Nhật và Cận Tử, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, và thời kỳ Cận Tử. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình 

Cận Tử. 
 

* Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena  trình bày cho biết đến mãnh lực một cách 

đặc biệt của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên, với mãnh lực của cả tám Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà- Hiệp Lực) vừa theo thích hợp, là:  
 

(1) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Trưởng Duyên, 

(4) Cảnh Cận Y Duyên, 

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 

  
       198   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên. 

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

VATTHÀRAMMANAPUREJÀTANISSAYAPACCAYA 

SUDDHASANKHAYÀVÀRA 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên có được 3 câu như sau: 
 

(1)  Abyàkato abyàkatassa Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena paccayo – Vô 

Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

(2)  Abyàkato kusalassa Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena paccayo – Vô 

Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên. 

(3)  Abyàkato akusalassa Vatthàrammanapurejàtanissayapaccayena paccayo – Vô 

Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Vật Cảnh Tiền Sinh Y 

Duyên. 

 

VATTHÀRAMMANAPUREJÀTANISSAYA 

PACCAYASABHÀGA 

VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Cảnh  Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y  Duyên,  

(4) Cảnh Tiền Sinh  Duyên,  

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng  Duyên,  

(6) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 

(7) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Có nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình với 

Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên khi đã được hiện hữu.  

 



DUYÊN THỨ TÁM:  NISSAYAPACCAYA – Y CHỈ DUYÊN 

       199  
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA   Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA 

VẬT CẢNH TIỀN SINH Y DUYÊN 

KẾT THÚC Y CHỈ DUYÊN 

----------------------00000-------------------- 

Đến đây là chấm dứt TẬP II  với năm DUYÊN IV, V, VI, VII và VIII 

của bộ sách chú giải ĐẠI PHÁT THÚ. 

SÀDHU ! SÀDHU ! SÀDHU ! 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP II 
 

  
       202   

 
Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                                Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

 

 

 

 

 

Kinh sách đã được in ấn và phát hành:  

 

* GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN)  

* CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP I (1000 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP I (500 QUYỂN)  

* NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO JATILA (1000 QUYỂN) 

* KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP I (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP I (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP II (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)   

  

  

Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành:  

 

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP III (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP IV (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)  

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT (500 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP II (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP II (500 QUYỂN)  

 

 

 

 

 



B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

 
 

 
 

  

B
Ả

N
  T

Ó
M

  L
Ư

Ợ
C

   
2

4
   

D
U

Y
ÊN

  C
H

ÍN
H

  T
R

O
N

G
  Đ

Ạ
I  

P
H

Á
T 

 T
H

Ú
 

 

0
1 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

 
0

1
 

 
 

 
D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
2

4
 

0
2 

C
ản

h
 D

u
yê

n
 

 
0

2
 

 
1

6
 

Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

5
 

0
3 

Tr
ư

ở
n

g 
D

u
yê

n
 

C
ản

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

3
 

 
 

 
T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

2
6

 

 
 

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

4
 

 
 

 
Sắ

c 
M

ạn
g 

Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

7
 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

0
5

 
 

 
 

 

 
 

 
 

1
7

 
Th

iề
n

 N
a 

D
u

yê
n

 
 

2
8

 

0
4 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

 
0

6
 

 
1

8
 

Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
 

2
9

 

0
5 

Đ
ẳn

g 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 
 

0
6

* 
 

1
9

 
Tư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
 

3
0

 

0
6 

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

 
0

7
 

 
2

0
 

B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

1
 

0
7 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

 
0

8
 

 
 

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
2

 

0
8 

Y
 C

h
ỉ D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
0

9
 

 
 

 
V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

  B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

3
 

 
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
 

1
0

 
 

 
 

H
ậu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
4

 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
1

1
 

 
 

 
 

 
 

 
 

2
1

 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
5

 

0
9 

C
ận

 Y
 D

u
yê

n
 

C
ản

h
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

2
 

 
 

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
6 

 
 

V
ô

 G
iá

n
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

3
 

 
 

 
C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

7 

 
 

Th
ư

ờ
n

g 
C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

4
 

 
 

 
H

ậu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

8 

1
0 

Ti
ền

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
1

5
 

 
 

 
V

ật
 T

h
ự

c 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
9

 

 
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

1
6

 
 

 
 

Q
u

yề
n

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
4

0 

1
1 

H
ậu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

 
1

7
 

 
2

2
 

V
ô

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

 
4

1 

1
2 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

D
u

yê
n

 
 

1
8

 
 

2
3

 
Ly

 K
h

ứ
 D

u
yê

n
 

 
4

2 

 
 

 
 

2
4

 
B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
3 

1
3 

N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
1

9
 

 
 

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
4 

 
 

D
ị T

h
ờ

i N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
2

0
 

 
 

 
C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

5 

 
 

V
ô

 G
iá

n
 N

gh
iệ

p
 D

u
yê

n
 

2
1

 
 

 
 

H
ậu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
6 

1
4 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
u

yê
n

 
 

2
2

 
 

 
 

V
ật

 T
h

ự
c 

B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

7 

1
5 

V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
Sắ

c 
V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

2
3

 
 

 
 

Q
u

yề
n

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

8
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

  V
ô

 G
iá

n
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-2

 
 

 
 

 

  
 6

. 
  
V

Ô
 G

IÁ
N

 
H

IỆ
P

  
L

Ự
C

 

(A
n

a
n

ta
ra

P
a
cc

a
y
o

 

G
h

a
ta

n
ā
) 

P
H

Ầ
N

 T
Ồ

N
G

 Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 
C

Â
U

 #
 2

 
C

Â
U

 #
 3

 

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 
Th

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
B

ất
 T

h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
 

1
2

1
 T

âm
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

 t
rư

ớ
c 

tr
ư

ớ
c 

 

  
  
  
 (

- 
T

âm
 T

ử
 B

ậc
 V

ô
 S

in
h
) 

1
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 H

iệ
p
 T

h
ế 

3
8
 T

âm
 S

ở
  

(-
 Đ

ổ
n
g
  

  

  
  

 L
ự

c 
cu

ố
i 

cù
n
g
) 

1
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 H
iệ

p
 T

h
ế 

  
  
  
  

  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

2
0

 T
âm

 Đ
ạo

  

3
6

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 S
in

h
  

  
 

  
  

 t
rư

ớ
c 

(-
 Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

  
  

 c
u

ố
i 

cù
n

g
) 

  
  

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

2
1

 T
âm

, 
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

 s
au

 s
au

 v
à 

 

  
  
  
 T

âm
 T

ử
 B

ậc
 V

ô
 S

in
h
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 (

- 
Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

 

  
  

 đ
ầu

 t
iê

n
) 

  3
 T

âm
 T

h
ẩm

 T
ấn

, 8
 Đ

ại
 Q

u
ả 

  9
 T

âm
 Q

u
ả 

Đ
áo

 Đ
ại

 
2

0
 Q

u
ả 

Si
êu

 T
h

ế
, 3

6
 T

âm
 S

ở
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

Đ
ổ

n
g
  

  
  

 L
ự

c 
đ
ầu

 t
iê

n
) 

  
  

  
 

V
Ô

 G
IÁ

N
 D

U
Y

ÊN
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

S.
 D

. 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

  
Sở

 D
u

yê
n

 
N

. D
. 

S.
 D

. 

1
. Đ

ẳ
n

g
 V

ô
 G

iá
n

  

1
2

1
 T

âm
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

 t
rư

ớ
c 

  
  
  
  

tr
ư

ớ
c 

(-
T

âm
 T

ử
 B

ậc
  

  
  
  
  

V
ô

 S
in

h
) 

1
21

 T
âm

  
  5

2
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

  
   

  s
au

 s
au

 v
à 

Tâ
m

 
   

  T
ử

 B
ậc

 V
ô

 S
in

h
   

 

N
h
ư

  
C

âu
 

#
 1

 

N
h
ư

  
C

âu
 

#
 1

 

N
h

ư
  

C
âu

 

#
 2

 

N
h

ư
  

C
âu

 

#
 2

 

N
h

ư
  

C
âu

 

#
 3

 

N
h

ư
  

C
âu

 

#
 3

 

2
. V

ô
 G

iá
n

 C
ận

 Y
  

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

3
. V

ô
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

4
. L

y 
K

h
ứ

 D
u

yê
n

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

5
. T

rù
n

g 
D

ụ
n

g 
D

u
yê

n
 

4
7

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

 

  
  
 H

iệ
p

 T
h
ế 

  
  
  
  
  

5
2

 T
âm

 S
ở

 S
in

h
 t

rư
ớ

c 
tr

ư
ớ

c 

6
7
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

  
  

  
  

  
 

5
2
 T

âm
 S

ở
 (

-T
âm

 

Q
u

ả 
S

iê
u
 T

h
ế)

 
" 

" 
 

 
" 

" 

6
. V

ô
 G

iá
n

 N
gh

iệ
p

  
Tâ

m
 S

ở
 T

ư
 h

ợ
p

 
2

0
 T

âm
 Đ

ạo
 v

ừ
a 

d
iệ

t 
2

0
 T

âm
 Q

u
ả 

Si
êu

 
Th

ế,
 3

6
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 T
âm

 S
ở

 T
ư

  
   

   
  h

ợ
p

 
2

0
 T

âm
 Đ

ạo
 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

   
   

Si
êu

 T
h

ế 
3

6
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 C
ộ

n
g 

D
u

yê
n

 H
iệ

p
 L

ự
c 

6 
5

 
5 

5 
- 

N
ó

i 
th

eo
 K

h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
T

ử
 -

 T
ái

 T
ụ

c 
- 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ

 U
ẩn

 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
  

- 
4
 Q

u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

. 
H

. 

(4
 Đ

ạo
 N

h
ờ

, 
K

h
ô
n
g
 g

iú
p
) 

4
 P

h
àm

  
- 

4
 Q

u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

. 
H

. 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ

: 
N

g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

  V
ô

 G
iá

n
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-3

 
 

 
 

 

   
 6

A
.  

 V
Ô

 G
IÁ

N
  

   
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(A
n

an
ta

ra
P

ac
ca

yo
 

G
h

at
an

ā
) 

C
Â

U
 #

 4
 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
V

ô
 K

ý 
- 

V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý 

- 
Th

iệ
n

 
V

ô
 K

ý 
- 

B
ất

 T
h

iệ
n

 

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

 
2

7
 T

âm
 S

ở
 h

ợ
p

 t
h

àn
h

 Đ
ổ

n
g 

 
   

   
Lự

c 
cu

ố
i c

ù
n

g 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
  3

8
 T

âm
 S

ở
 

2
0

 T
âm

 D
u

y 
Tá

c 
Si

n
h

 t
rư

ớ
c 

 
   

  (
- 

Tâ
m

 T
ử

 B
ậc

 V
ô

 S
in

h
) 

   
  T

âm
 K

h
ai

 N
gũ

 M
ô

n
 v

à 
   

  T
âm

 K
h

ai
 Ý

 M
ô

n
 

1
1

 T
âm

 S
ở

 (
- 

H
ỷ,

 D
ụ

c)
 

   
  T

âm
 K

h
ai

 N
gũ

 M
ô

n
 v

à 
   

  T
âm

 K
h

ai
 Ý

 M
ô

n
 

1
1

 T
âm

 S
ở

 (
- 

H
ỷ,

 D
ụ

c)
 

Sở
 D

u
yê

n
 

  3
 T

âm
 T

h
ẩm

 T
ấn

 
  8

 T
âm

 Đ
ại

 Q
u

ả 
  9

 T
âm

 Q
u

ả 
Đ

áo
 Đ

ại
 

3
5

 T
âm

 S
ở

 (
- 

N
gă

n
 T

rừ
 P

h
ần

) 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả 
2

0
 T

âm
 D

u
y 

Tá
c 

 
3

8
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

 s
au

 s
au

 v
à 

   
   

Tâ
m

 T
ử

 B
ậc

 V
ô

 S
in

h
   

   
  T

âm
 Đ

ổ
n

g 
Lự

c 
th

ứ
 I 

 
   

  c
ủ

a 
  8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h

iệ
n

  
3

8
 T

âm
 S

ở
 

   
  T

âm
 Đ

ổ
n

g 
Lự

c 
th

ứ
 I 

 
   

  c
ủ

a 
  

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

  
2

7
 T

âm
 S

ở
 

V
Ô

 G
IÁ

N
 D

U
Y

ÊN
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
. 

Đ
ẳn

g 
V

ô
 G

iá
n

 
N

h
ư

  C
âu

 
# 

4
 

N
h

ư
  C

âu
 

# 
4

 
N

h
ư

  C
âu

 
# 

5
 

N
h

ư
  C

âu
 

# 
5

 
N

h
ư

  C
âu

 
# 

6
 

N
h

ư
  C

âu
 

# 
6

 
N

h
ư

  C
âu

 
# 

7
 

N
h

ư
  C

âu
 

# 
7

 

2
. 

V
ô

 G
iá

n
 C

ận
 Y

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

3
. 

V
ô

 H
ữ

u
  

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

4
. 

Ly
 K

h
ứ

 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

5
. 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

 
 

1
8

 T
âm

 D
u

y 
   

   
Tá

c 
Đ

ổ
n

g 
Lự

c 
3

5
 T

âm
 S

ở
 

1
8

 T
âm

 D
u

y 
Tá

c 
Đ

ổ
n

g 
Lự

c 
3

5
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 
 

6
. 

V
ô

 G
iá

n
 N

gh
iệ

p
 

 
 

 
 

 
 

 
 

   
 C

ộ
n

g 
D

u
yê

n
 H

iệ
p

 L
ự

c 
   

 
4

 
5

 
4

 
4

 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 K

h
i (

Th
ờ

i)
: 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
Tá

i T
ụ

c 
- 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
- 

Tử
 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 C

õ
i: 

Tứ
 U

ẩn
 -

 N
gũ

 U
ẩn

 
Tứ

 U
ẩn

 -
 N

gũ
 U

ẩn
 

Tứ
 U

ẩn
 -

 N
gũ

 U
ẩn

 
Tứ

 U
ẩn

 -
 N

gũ
 U

ẩn
 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 N

gư
ờ

i: 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

  -
 4

 Q
u

ả 
 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 H
ọ

c 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 L

ộ
: 

N
gũ

 +
 Ý

 
N

gũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
gũ

 +
 Ý

 
N

gũ
 +

 Ý
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

  V
ô

 G
iá

n
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-4

 
 

 
 

 

6
B

.  
 V

Ô
 G

IÁ
N

 D
U

Y
Ê

N
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  

(A
n

an
ta

ra
P

ac
ca

yo
 S

ab
h

ā
ga

) 
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  

I 
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
II
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
II

I 

V
ô

 G
iá

n
 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

V
ô

 G
iá

n
 N

gh
iệ

p
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

1
2

1
 T

âm
 

  5
2

 T
âm

 S
ở

 S
in

h
 t

rư
ớ

c 
tr

ư
ớ

c 
 

   
   

  (
- 

Tâ
m

 T
ử

 c
ủ

a 
B

ậc
 V

ô
 S

in
h

) 

4
7

 T
âm

 Đ
ổ

n
g 

Lự
c 

H
iệ

p
 T

h
ế 

 
5

2
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

 t
rư

ớ
c 

 
   

   
(-

 Đ
ổ

n
g 

Lự
c 

cu
ố

i c
ù

n
g)

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

Tâ
m

 S
ở

 T
ư

 h
ợ

p
  

2
0

 T
âm

 Đ
ạo

 đ
ã 

d
iệ

t 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
21

 T
âm

  
  5

2
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

 s
au

 s
au

 v
à 

 
   

   
  T

âm
 T

ử
 c

ủ
a 

B
ậc

 V
ô

 S
in

h
 

6
7

 T
âm

 Đ
ổ

n
g 

Lự
c,

 5
2

 T
âm

 S
ở

 (
- 

Đ
ổ

n
g 

   
   

Lự
c 

D
ụ

c 
G

iớ
i t

h
ứ

 I 
củ

a 
2

9
 T

âm
 v

à 
   

   
 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế)

 S
in

h
 s

au
 s

au
   

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
Si

êu
 T

h
ế

   
3

6
 T

âm
 S

ở
 S

in
h

 n
ố

i t
iế

p
  

   
   

th
eo

 T
âm

 Đ
ạo

 

M
ãn

h
 L

ự
c 

D
u

yê
n

 
5

 
6

 
6

 

1
. 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

2
. 

Đ
ẳn

g 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 
Đ

ẳn
g 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

Đ
ẳn

g 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 
Đ

ẳn
g 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

3
. 

V
ô

 G
iá

n
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
V

ô
 G

iá
n

 C
ận

 Y
 D

u
yê

n
 

V
ô

 G
iá

n
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
V

ô
 G

iá
n

 C
ận

 Y
 D

u
yê

n
 

4
. 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

D
u

yê
n

 
 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

D
u

yê
n

 
 

5
. 

V
ô

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

V
ô

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

V
ô

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

V
ô

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

6
. 

Ly
 K

h
ứ

 D
u

yê
n

 
Ly

 K
h

ứ
 D

u
yê

n
 

Ly
 K

h
ứ

 D
u

yê
n

 
Ly

 K
h

ứ
 D

u
yê

n
 

7
. 

D
ị T

h
ờ

i N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
 

 
D

ị T
h

ờ
i N

gh
iệ

p
 D

u
yê

n
 

 

   
   

   
   

   
   

 T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

   
   

   
   

   
   

 T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
   

   
   

   
B

ất
 T

h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h

iệ
n

 
   

   
   

   
B

ất
 T

h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý 

   
   

   
   

   
   

 V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 
   

   
   

   
   

   
 V

ô
 K

ý 
- 

Th
iệ

n
 

   
   

   
V

ô
 K

ý 
- 

B
ất

 T
h

iệ
n

 

   
   

   
   

   
   

 T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

   
   

   
   

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

   
   

   
   

   
   

 V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 
 

Th
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý 

 

C
ộ

n
g 

C
âu

: 
7

 
3

 
1

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-5

 
 

 
 

 

7
. 

   
C

Â
U

 S
IN

H
 D

U
Y

Ê
N

  
  
  

  
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

   
 (S

ah
aj

āt
aP

ac
ca

yo
 G

h
at

an
ā)

   
 

P
H

Ầ
N

  
T

Ổ
N

G
  

Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 

Th
iệ

n
 t

rợ
 T

h
iệ

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

1
2

1
 T

âm
, 5

2
 T

âm
 S

ở
, 4

 S
ắc

 Đ
ại

 H
iể

n
,  

Ý 
V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

, 3
8

 T
âm

 S
ở

 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
2

1
 T

âm
, 5

2
 T

âm
 S

ở
 , 

28
 S

ắc
 P

h
áp

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 3

8
 T

âm
 S

ở
 

C
Â

U
 S

IN
H

 D
U

Y
ÊN

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 

1
. 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

   
 6

 N
h

ân
 

1
0

3
 T

âm
 H

ữ
u

 N
h

ân
  

  5
2

 T
âm

 S
ở

 
  1

7
 S

ắc
 T

âm
  

  2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ

c 

   
3 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
  

2
. 

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
   

   
 T

ứ
 T

rư
ở

n
g 

  8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g 

Lự
c 

 
   

   
 N

h
ị -

 T
am

 N
h

ân
 

  5
1

 T
âm

 S
ở

,  
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

   
  T

ứ
 T

rư
ở

n
g 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

3
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

1
2

1
 T

âm
  

  5
2

 T
âm

 S
ở

   
   

 4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n

  
   

   
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 

1
2

1
 T

âm
  

  5
2

 T
âm

 S
ở

   
   

 4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n

   
  

   
   

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
  

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

4
. 

C
âu

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 

1
2

1
 T

âm
  

  5
2

 T
âm

 S
ở

   
   

 4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n

  
   

   
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 

1
2

1
 T

âm
  

  5
2

 T
âm

 S
ở

  
  2

8
 S

ắc
 P

h
áp

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

5
. 

C
âu

 S
in

h
 N

gh
iệ

p
 D

u
yê

n
 

T
âm

 S
ở

 T
ư

  
h

ợ
p
  

1
2

1
 T

âm
 

  
  

  
  

1
2

1
 T

âm
  

  5
1

 T
âm

 S
ở

 (
- 

Tâ
m

 S
ở

 T
ư

) 
  1

7
 S

ắc
 T

âm
,  

  2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ

c 

   
  T

âm
 S

ở
 T

ư
 h

ợ
p

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
   

 
   

   

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

  
3

7
 T

âm
 S

ở
  

  (
- 

Tâ
m

 S
ở

 T
ư

) 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-6

 
 

 
 

  

6
. 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
u

yê
n

 
  
5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

  
3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

+
 3

8
 T

âm
 S

ở
  

  
1
5
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 
 

7
. 

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

  
  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 

  
  
  
 X

ú
c 

- 
T

ư
 -

 T
h
ứ

c 

1
2
1
 T

âm
  
+

 5
2
 T

âm
 S

ở
  
 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
, 
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
  

8
. 

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

  
  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 
" 

8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 T
h
iệ

n
 

" 

9
. 

Th
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
 

  
  
7
 C

h
i 

T
h
iề

n
 

1
1
1
 T

âm
 (

- 
5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c)
  
 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

6
 C

h
i 

T
h
iề

n
 T

h
iệ

n
 

" 

1
0

. Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
  
  
9
 C

h
i 

Đ
ạo

 

1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

  

  
5
2
 T

âm
 S

ở
, 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

8
 C

h
i 

Đ
ạo

 T
h
iệ

n
 

" 

1
1

. T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
  

1
2
1
 T

âm
, 
5
2
 T

âm
 S

ở
  

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
3
8
 T

âm
 S

ở
  

" 

1
2

. C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
 

1
0
7
 T

âm
 (

- 
5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c 
v
à 

  

  
  
4
 Q

u
ả 

V
ô
 S

ắc
) 

  
  

 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
  

  
  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

 
 

1
3

. C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

1
2
1
 T

âm
 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
  
 

  
  
4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n

 

  
  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

 

1
2
1
 T

âm
  

  
5
2
 T

âm
 S

ở
  

  
2
8
 S

ắc
 P

h
áp

 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
  

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
  

1
4

. C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

" 
" 

" 
" 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
4
 

1
2
 

  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
: 

T
ái

 T
ụ
c 

- 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 

  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

h
ứ

t 
U

ẩn
 -

 T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Đ
ổ
n

g
 L

ự
c 

T
h
iệ

n
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-7

 
 

 
 

 

7
A

. 
 C

Â
U

 S
IN

H
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(S
a
h

a
jā

ta
P

a
cc

a
y
o
 G

h
a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

Th
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý 

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

  v
à 

 V
ô

 K
ý 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

C
Â

U
 S

IN
H

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
  

Sở
 D

u
yê

n
 

1
. 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

  
3

 N
h

ân
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 3
 N

h
ân

 T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
3

 N
h

ân
 B

ất
  

  
  

 T
h

iệ
n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

S
i)

 

2
. 

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
  
  
 T

ứ
 T

rư
ở

n
g
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
3

 T
rư

ở
n

g
 B

ất
  

  
  

 T
h

iệ
n

  
 

1
0

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

S
i)

 

3
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

 
 

 
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

4
. 

C
âu

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

5
. 

C
âu

 S
in

h
 N

gh
iệ

p
 D

u
yê

n
 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

ư
  

  

  
  
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  

 T
âm

 S
ở

 T
ư

  
  

  
  

 T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  

 T
âm

 S
ở

 T
ư

  

  
  

  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

6
. 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
u

yê
n

 
 

 
 

 
 

 

7
. 

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  3
 D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

  



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-8

 
 

 
 

 

8
. 

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

  
8

 D
an

h
 Q

u
y
ền

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  8
 D

an
h

 Q
u

yề
n

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

  
5

 D
an

h
 Q

u
y
ền

 

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

 
2

7
 T

âm
 S

ở
 

9
. 

Th
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
 

  
6

 C
h

i 
T

h
iề

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  6
 C

h
i T

h
iề

n
 

" 
  
7

 C
h

i 
T

h
iề

n
 

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

 
2

7
 T

âm
 S

ở
 

1
0

. Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
  
8

 C
h

i 
Đ

ạo
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

   
8 

C
h

i Đ
ạo

 
" 

  
4

 C
h

i 
Đ

ạo
 

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

 
2

7
 T

âm
 S

ở
 

1
1

. T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
 

 
 

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

 
2

7
 T

âm
 S

ở
 

1
2

. C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

 
 

1
3

. C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
4

. C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

" 
" 

" 
" 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
1

 
1
0
 

1
2
 

  
  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
: 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 

  
  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 C
õ

i:
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

  
  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
  
  
- 

N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
  

   



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-9

 
 

 
 

7
B

. 
  

C
Â

U
 S

IN
H

 H
IỆ

P
 L

Ự
C

 
  
 (

S
a
h

a
jā

ta
P

a
cc

a
y
o
 G

h
a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý 
B

ất
 T

h
iệ

n
 -

  B
ất

 T
h

iệ
n

  v
à 

 V
ô

 K
ý 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 

  
  
  
  

  
  
 N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
 2

0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

  
  

  

  
  

 S
ắc

 T
ứ

 Đ
ại

 H
iể

n
, 

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
 2

0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 S
ắc

 T
ứ

 Đ
ại

 H
iể

n
, 

2
4

  
S

ắc
 Y

 S
in

h
 

C
Â

U
 S

IN
H

 D
U

Y
ÊN

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 

1
. 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

  
3

 N
h

ân
 B

ất
  

  

  
  
 T

h
iệ

n
  

  
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
  
3
 N

h
ân

  

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
 3

 N
h

ân
 V

ô
 K

ý
 

3
8

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

2
. 

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

3
 T

rư
ở

n
g
 B

ất
 

  
  
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
3
 T

rư
ở

n
g
  

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 (

- 
S

i)
 

  
  

 T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h

ế 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

3
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

 

 

 
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 S
ắc

 T
ứ

 Đ
ại

  

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 S
ắc

 T
ứ

 Đ
ại

 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

4
. 

C
âu

 S
in

h
 Y

 
1

2
 T

âm
 B

ất
  

  
  
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
  

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

" 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

2
8

 S
ắc

 P
h
áp

 

5
. 

C
âu

 S
in

h
 N

gh
iệ

p
 

  
  
 T

âm
 S

ở
 T

ư
  

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  

 T
âm

 S
ở

 T
ư

  

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

T
âm

 S
ở

 T
ư

 V
ô

 K
ý
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

6
. 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

 
 

 
 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

7
. 

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

  
3

 D
an

h
 V

ật
  

  
  
 

  
  
 T

h
ự

c 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
3
 D

an
h
 V

ật
 

  
  

 T
h
ự

c 
  
 

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 

  
  

 V
ô

 K
ý
  
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

0
 

 
 

 

 

8
. 

C
âu

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

  
5

 D
an

h
 Q

u
y
ền

 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
5
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
8

 D
an

h
 Q

u
y
ền

 

  
  

 V
ô

 K
ý
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

9
. 

Th
iề

n
 N

a 
D

u
yê

n
 

  
7

 C
h

i 
T

h
iề

n
 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
7
 C

h
i 

T
h
iề

n
  

  
  

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
6

 C
h

i 
T

h
iề

n
 

  
  

 V
ô

 K
ý
 

  
  

6
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
  

  
  

 (
- 

5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c 
) 

  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

1
0

. Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
  

4
 C

h
i 

Đ
ạo

 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
4
 C

h
i 

Đ
ạo

  
 

 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

  
8

 C
h

i 
Đ

ạo
 

  
  

3
8

 T
âm

 V
ô

 K
ý
  

  
  

  
H

ữ
u

 N
h

ân
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

1
1

. T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
 

 
 

 
7

2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
2

. C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
1

2
 T

âm
 B

ất
  

  
  
 T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

5
8

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 (

- 
5

  
 

  
  

  
S

o
n

g
 T

h
ứ

c 
) 

  
4

  
Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

1
5

 T
âm

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

  
  

  
N

g
ũ

 U
ẩn

 

3
5

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

  
 

1
3

. C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

  

  
  
 T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
2
 T

âm
  

  
  

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

S
ắc

 T
ứ

 Đ
ại

  
 

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

2
8

 S
ắc

 P
h
áp

 

1
4

. C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

  
  
  
C

ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
1

 
1
0
 

1
4

 

  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
: 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
T

ái
 T

ụ
c 

- 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

- 
T

ử
 

  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

N
h

ứ
t 

U
ẩn

 -
 T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ

 U
ẩn

 

  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
 

  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
  

N
g
ũ
 +

 Ý
  

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

1
 

 
 

 

 

7
C

. 
 C

Â
U

 S
IN

H
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(S
ah

aj
āt

aP
ac

ca
y
o

 G
h

at
an

ā)
 

C
Â

U
 #

 8
 

C
Â

U
 #

 9
 

T
h

iệ
n

  
v
ā
  
V

ô
 K

ý
  

- 
V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

  
v
ā
  
V

ô
 K

ý
  

- 
V

ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 T
h
iệ

n
, 
4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 
1
3
 S

ắc
 Y

 S
in

h
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

1
3

 S
ắc

 Y
 S

in
h
 

C
Â

U
 S

IN
H

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
. 
N

h
â
n

 D
u

y
ên

 
 

 
 

 

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g
 

 
 

 
 

3
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y

ên
 

 
 

 
 

4
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 

3
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  
 S

ắc
 T

âm
, 

T
ứ

 Đ
ại

  

  
  

  
S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
3
  

S
ắc

 Y
 S

in
h
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 S
ắc

 T
âm

, 
S

ắc
 T

ứ
 Đ

ại
 H

iể
n

 

  
  

 S
ắc

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

1
3

 S
ắc

 Y
 S

in
h
 

5
. 
C

â
u

 S
in

h
 N

g
h

iệ
p

 
 

 
 

 

6
. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả

 D
u

y
ên

 
 

 
 

 

7
. 
D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

D
u

y
ên

 
 

 
 

 

8
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 

9
. 
T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 

1
0

. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 

1
1

. 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 D

u
y

ên
 

 
 

 
 

1
2

. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 
 

 
 

 

1
3

. 
C

â
u

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

3
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
4

 S
ắc

 Đ
ại

 H
iể

n
 

  
  

 S
ắc

 T
âm

 T
h
iệ

n
 

1
3
 S

ắc
 Y

 S
in

h
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 
 

2
7
 T

âm
 S

ở
, 

S
ắc

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n
 

  
4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n
 

  
  

  
S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
3

  
S

ắc
 Y

 S
in

h
 

1
4

. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

" 
" 

" 
" 

  
  
  

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

3
 

3
 

  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
: 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

2
 

 
 

 

7
D

. 
 C

Â
U

 S
IN

H
  

  
  
  
  

  
 T

Á
U

 H
Ợ

P
  
  

(S
a
h

a
jā

ta
P

a
c
ca

y
o
  

  
  
  
 S

a
b

h
ā
g
a
) 

  
 

C
Â

U
  
 S

IN
H

  
 T

H
Ô

N
G

  
  
T

H
Ư

Ờ
N

G
  
  
  
  

  
 1

0
 C

Á
C

H
 

V
Ô

  
  
  
 D

Ị 
  
  
 T

H
Ụ

C
  
  
 5

 C
Á

C
H

 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 

 

1
2

1
 T

âm
  

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

  
  

4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n
 

  
  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

1
2
1
 T

âm
 +

 5
2
 T

âm
 S

ở
 

  
  
4
 S

ắc
 Đ

ại
 H

iể
n
 

  
  

  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

  
1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

N
g
ũ
  

  
  

  
 U

ẩn
 +

 3
5
 T

âm
 S

ở
 

1
2
1
 T

âm
  

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

 

1
0

7
 T

âm
, 

5
2

 T
âm

 S
ở

  
 

 (
- 

5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c 
v
à 

 

  
  

 4
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 
 

  
   

   
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

2
1

 T
âm

  

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

  
2

8
 S

ắc
  

" 

1
2
1
 T

âm
  

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

, 
2

0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

1
5

 T
âm

 T
ái

 T
ụ

c 
5

 U
ẩn

  

3
5

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 T
âm

 T
ái

 T
ụ

c 
 

  
  

 N
g
ũ

 U
ẩn

  

3
5

 T
âm

 S
ở

 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
4
 

5
 

6
 

5
 

6
 

1
. C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h
 

C
âu

 S
in

h
 

C
âu

 S
in

h
 

C
âu

 S
in

h
 

C
âu

 S
in

h
 

2
. C

âu
 S

in
h

 Y
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 
C

âu
 S

in
h

 Y
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 
C

âu
 S

in
h

 Y
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 

3
. C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 

4
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 

5
. H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

D
u

yê
n

 
 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

6
. T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

 
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
 

 

7
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
. Ư

n
g 

 
 

 
C

âu
 S

in
h

 B
. T

. Ư
. 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

.Ư
n

g 

8
. D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả 
 

 
 

 
 

 
T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 v
à 

V
ô

 K
ý
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

 T
 v

à 
 V

ô
 K

ý
 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
 V

ô
 K

ý
 -

V
ô
 K

ý
 

  
  

T
h
iệ

n
 v

à 
V

ô
 K

ý
 -

V
ô
 K

ý
  

B
.T

h
iệ

n
 v

à 
V

ô
 K

ý
 -

V
ô
 K

ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
  
  
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

 

  
  

  
T

h
iệ

n
 -

  V
ô

 K
ý
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
  V

ô
 K

ý
 

  
  
 V

ô
 K

ý
 -

  
V

ô
 K

ý
 

 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

C
ộ

n
g
 C

â
u

: 
9
 

3
 

3
 

3
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

3
 

 
 

 

 

7
E

. 
 C

â
u

 S
in

h
 

D
u

y
ên

 T
ấ

u
 H

ợ
p

 

(S
a
h

a
jā

ta
P

a
c
ca

y
o
 

S
a
b

h
ā
g
a
) 

C
Â

U
  

 S
IN

H
  

 T
H

Ô
N

G
  

 T
H

Ư
Ờ

N
G

  
  
  
  

  
  
  

  
1

0
  
C

Á
C

H
 

H
Ữ

U
  
D

Ị 
 T

H
Ụ

C
  
  
  
  
 5

 C
Á

C
H

 

B
iế

n
 H

ā
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 

  
 H

ữ
u

 H
ỗ
 T

ư
ơ

n
g
  

  
 H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  

H
ữ

u
  B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
 1

5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

+
 3

5
 T

âm
 S

ở
 

  
  
  
  
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

 

 -
 5

2
 T

âm
 Q

u
ả 

  
 3

8
 T

âm
 S

ở
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
3
8
 T

âm
 Q

u
ả 

 

  
3
6
 T

âm
 S

ở
 

(-
 5

 S
o
n
g
 T

h
ứ

c 
v
à 

 

  
  
4
 Q

u
ả 

V
ô
 S

ắc
) 

 

  
 

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

 

  
  
 N

g
ũ
 U

ẩn
  

3
5
 T

âm
 S

ở
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
  

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
  
  
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

  
 1

5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

+
 3

5
 T

âm
 S

ở
  

 -
 5

2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8
 T

âm
 S

ở
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 S

ắc
 T

âm
  

2
0
 S

ắc
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
5
 

6
 

7
 

6
 

7
 

1
. 
C

â
u

 S
in

h
 D

u
y
ên

 
C

âu
 S

in
h

 
C

âu
 S

in
h

 
C

âu
 S

in
h

 
C

âu
 S

in
h

 
C

âu
 S

in
h

 

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 
C

âu
 S

in
h
 Y

 
C

âu
 S

in
h
 Y

 
C

âu
 S

in
h
 Y

 
C

âu
 S

in
h
 Y

 
C

âu
 S

in
h
 Y

 

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

C
âu

 S
in

h
 H

. 
H

. 
C

âu
 S

in
h
 H

iệ
n
 H

ữ
u
 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n
 H

ữ
u
 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n
 H

ữ
u
 

C
âu

 S
in

h
 H

iệ
n
 H

ữ
u
 

4
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y
 

5
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y

ên
 

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 
 

H
ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 

6
. 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 D

u
y

ên
 

 
 

T
ư

ơ
n
g
 Ư

n
g

 
 

 

7
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

 

  
  

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

 
 

 
C

âu
 S

in
h
 B

ất
 T

. 
Ư

n
g

 
C

âu
 S

in
h
 B

ất
 T

. 
Ư

n
g

 

8
. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
 

D
ị 

T
h
ụ
c 

Q
u
ả 

D
ị 

T
h
ụ
c 

Q
u
ả 

D
ị 

T
h
ụ
c 

Q
u
ả 

D
ị 

T
h
ụ
c 

Q
u
ả 

D
ị 

T
h
ụ
c 

Q
u
ả 

 
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g
 C

â
u

: 
1

 
1
 

1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

4
 

 
 

 

8
. 

 H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
  

   
H

IỆ
P

 L
Ự

C
  (

A
n

n
am

an
n

a 
   

   
   

P
ac

ca
yo

 G
h

at
an

ā
) 

  
P

H
Ầ

N
  

T
Ồ

N
G

  
Q

U
Á

T
 

C
Â

U
 #

 1
 

Th
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

1
21

 T
âm

, 5
2

 T
âm

 S
ở

,  
4 

Sắ
c 

Đ
ại

 H
iể

n
, Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 
  1

5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

N
gũ

 U
ẩn

 +
 3

5 
Tâ

m
 S

ở
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

   
   

   
   

3
8

 T
âm

 S
ở

  

Sở
 D

u
yê

n
 

1
21

 T
âm

, 5
2

 T
âm

 S
ở

,  
4 

Sắ
c 

Đ
ại

 H
iể

n
, Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 
  1

5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

N
gũ

 U
ẩn

 +
 3

5 
Tâ

m
 S

ở
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

  
3

8
 T

âm
 S

ở
  

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 D

U
Y

ÊN
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
. C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
1

21
 T

âm
, 5

2
 T

âm
 S

ở
,  

   
 4

 S
ắc

 Đ
ại

, Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

1
21

 T
âm

, 5
2

 T
âm

 S
ở

,  
4 

Sắ
c 

Đ
ại

 H
iể

n
, Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

2
. C

âu
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
 

" 
" 

" 
" 

3
. C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
" 

" 
" 

" 

4
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
" 

" 
" 

" 

5
. N

h
ân

 D
u

yê
n

 
   

 6
 N

h
ân

 
1

03
 T

âm
 H

ữ
u

 N
h

ân
, 5

2
 T

âm
 S

ở
 

   
   

  Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

  3
 N

h
ân

 T
h

iệ
n

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

6
. C

âu
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g 
 

   
 4

 T
rư

ở
n

g 
8

4
 T

âm
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g,
51

 T
âm

 S
ở

 (
- 

P
h

áp
 đ

an
g 

là
m

 T
rư

ở
n

g)
 

  4
 T

rư
ở

n
g 

" 

7
. C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
   

   
 T

âm
 S

ở
 T

ư
 

1
21

 T
âm

, 5
1

 T
âm

 S
ở

 (
- 

Tư
) 

   
   

  Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

   
  T

âm
 S

ở
 T

ư
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

  
3

7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
Tư

) 

8
. D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
   

 3
 D

an
h

 V
ật

 T
h

ự
c 

1
21

 T
âm

, 5
2

 T
âm

 S
ở

  
   

   
  Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 
  3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

9
. C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
   

 8
 D

an
h

 Q
u

yề
n

 
" 

  8
 D

an
h

 Q
u

yề
n

 T
h

iệ
n

   
  

" 

1
0.

 T
h

iề
n

 N
a 

D
u

yê
n

 
   

 7
 C

h
i T

h
iề

n
 

1
11

 T
âm

, 5
2

 T
âm

 S
ở

, Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

(-
 5

 S
o

n
g 

Th
ứ

c)
 

  6
 C

h
i T

h
iề

n
 T

h
iệ

n
 

" 

1
1.

 Đ
ồ

 Đ
ạo

 D
u

yê
n

 
   

 9
 C

h
i Đ

ạo
 

1
03

 T
âm

 H
ữ

u
 N

h
ân

, 5
2

 T
âm

 S
ở

,  
Ý 

V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 
  8

 C
h

i Đ
ạo

 T
h

iệ
n

 
" 

1
2.

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
1

21
 T

âm
, 5

2
 T

âm
 S

ở
 

1
21

 T
âm

, 5
2

 T
âm

 S
ở

 
3

7
 T

h
iệ

n
, 3

8
 T

âm
 S

ở
 

" 

1
3.

 C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

. Ư
n

g 
  1

5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

N
gũ

 U
ẩn

 
  3

5
 T

âm
 S

ở
  

   
   

  Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

 
 

1
4.

 D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
u

yê
n

 
  5

2
 T

âm
 Q

u
ả,

 3
8

 T
âm

 S
ở

 
 5

2 
Tâ

m
 Q

u
ả,

 3
8

 T
âm

 S
ở

, Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

 
 

C
ộ

n
g 

D
u

yê
n

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
4

 
1

2
 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 K

h
i (

Th
ờ

i)
: 

Tá
i T

ụ
c 

- 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

 
 B

ìn
h

 N
h

ự
t 

 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 C

õ
i: 

 T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

gũ
 U

ẩn
 

Tứ
 U

ẩn
 -

 N
gũ

 U
ẩn

 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 N

gư
ờ

i: 
4

 P
h

àm
 -

 4
 Q

u
ả 

 
4

 P
h

àm
 -

 7
 T

h
án

h
 H

ữ
u

 H
ọ

c 
  

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 L

ộ
: 

N
gũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố

 
N

gũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

5
 

 
 

 

 
 

  
  

8
A

. 
  

  
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

  

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 (
G

H
A

T
A

N
Ā

) 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 -

 B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 

V
ô

 K
ý

 -
 V

ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
, 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

C
õ
i 

N
g
ũ
 U

ẩn
, 

3
5

 T
âm

 S
ở

, 
S

ắc
 T

ứ
  

Đ
ại

, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
, 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

C
õ
i 

N
g
ũ
 U

ẩn
, 

3
5

 T
âm

 S
ở

, 
S

ắc
 T

ứ
  

Đ
ại

, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 D

U
Y

Ê
N

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

1
. 
C

â
u

 S
in

h
 D

u
y
ên

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
7
 T

âm
 S

ở
 

7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
, 

S
ắc

 T
ứ

 Đ
ại

 H
iể

n
 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
S

ắc
 T

ứ
 Đ

ại
 

1
5

 T
âm

 T
ái

 T
ụ

c 
C

õ
i 

5
 U

ẩn
, 
3

5
 T

âm
 S

ở
  

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 
" 

" 
" 

" 

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

" 
" 

" 
" 

4
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

" 
" 

" 
" 

5
. 
N

h
â
n

 D
u

y
ên

 
  

3
 N

h
ân

  
B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
7
 T

âm
 S

ở
 

  
3
- 

N
h
ân

  

  
  

  
V

ô
 K

ý
 

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 H

ữ
u

 N
h

ân
, 
3

8
 T

âm
 S

ở
  

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

6
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g
 

  
3

 T
rư

ở
n

g
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i)
 

  
4
 T

rư
ở

n
g
  

  
  

 V
ô
 K

ý
 

1
7

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 H

ữ
u

 N
h

ân
, 

 

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 

7
. 
C

â
u

 S
in

h
 N

g
h

iệ
p

 
  
  
 T

âm
 S

ở
 T

ư
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
6
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ư
) 

  
  

 T
âm

 S
ở

 T
ư

  
   

  V
ô
 K

ý
 

7
2

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
, 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ư

) 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

8
. 
D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

  
3

 D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
 

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
7
 T

âm
 S

ở
 

  
3
 D

an
h
 V

ật
 T

h
ự

c 
 

  
  

 V
ô
 K

ý
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

  

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

9
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
 

  
5

 D
an

h
 Q

u
y
ền

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

" 
  
8
 D

an
h
 Q

u
y
ền

 V
ô
 K

ý
 

7
2

 V
ô

 K
ý
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 

1
0

. 
T

h
iề

n
 N

a
 D

u
y
ên

 
  

7
 C

h
i 

T
h
iề

n
  

  
  
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

" 
  
6
 C

h
i 

T
h
iề

n
  

  
  

 V
ô
 K

ý
 

6
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 (

- 
5

 S
o

n
g
 T

h
ứ

c)
 

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 

1
1

. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 D

u
y
ên

 
  

4
 C

h
i 

Đ
ạo

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

" 
  
8
 C

h
i 

Đ
ạo

  

  
  

 V
ô
 K

ý
 

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 H

ữ
u

 N
h

ân
, 
3

8
 T

âm
 S

ở
  

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

1
2

. 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 D

u
y

ên
 

1
2

 B
ất

 T
h
iệ

n
, 
2

7
 T

âm
 S

ở
 

" 
7
2
 T

âm
 V

ô
 K

ý
, 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

7
2

 T
âm

 V
ô

 K
ý
, 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
3

. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

T
. 
Ư

n
g
 

 
 

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

N
g
ũ
 U

ẩn
, 
3

5
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

1
4

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
 

 
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

, 
3
8
 T

âm
 S

ở
 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả,
 3

8
 T

âm
 S

ở
, 

Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
2

 
1

4
 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
4

 P
h

àm
 -

 4
 Q

u
ả 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
  

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

6
 

 
 

 

 

8
B

. 
  

 H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

D
U

Y
Ê

N
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(A
n

n
a
m

a
n

n
a

P
a

cc
a
y
o

 

S
a
b

h
ā
g
a
) 

 

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
 C

Â
U

  
  
S

IN
H

  
  

T
Ấ

U
  

  
H

Ợ
P

  
  

  
  

  
C

Ó
  
6
  
C

Á
C

H
  
  
  

V
Ô

  
  
D

Ị 
  
 T

H
Ụ

C
  
  
  
  
 3

 C
Á

C
H

 
H

Ữ
U

  
 D

Ị 
  
T

H
Ụ

C
  
  
  
  
  
3
 C

Á
C

H
 

B
iế

n
 H

ā
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
  

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
  

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

B
iế

n
 H

ā
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 

1
2

1
 T

âm
, 
5

2
 T

âm
 S

ở
  

 

S
ắc

 T
ứ

  
Đ

ại
 H

iể
n
 

1
5

 T
âm

 T
ái

 T
ụ

c 
C

õ
i 

N
g
ũ

 U
ẩn

, 
3

5
 T

âm
 S

ở
  

  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

1
2
1
 T

âm
 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 T
âm

 T
ái

 T
ụ

c 

 C
õ

i 
N

g
ũ

 U
ẩn

 

3
5

 T
âm

 S
ở

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
2

1
 T

âm
, 
5

2
 T

âm
 S

ở
 

S
ắc

 T
ứ

 Đ
ại

 H
iể

n
 

1
5

 T
âm

 T
ái

 T
ụ

c 
C

õ
i 

N
g
ũ

 U
ẩn

, 
3

5
 T

âm
 S

ở
  

  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

1
2
1
 T

âm
 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 

1
5
 T

âm
 T

ái
 T

ụ
c 

 

  
  

 C
õ
i 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

3
5
 T

âm
 S

ở
 

5
2
 T

âm
 Q

u
ả 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
  
 Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ
c 

5
2

 T
âm

 Q
u

ả 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
5
 

6
 

6
 

6
 

7
 

7
 

1
. H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

D
u

yê
n

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g 

 

2
. C

âu
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

  
C

âu
 S

in
h

  
C

âu
 S

in
h

  
C

âu
 S

in
h

  
C

âu
 S

in
h

  
C

âu
 S

in
h

  

3
. C

âu
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 
C

âu
 S

in
h

 Y
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 
C

âu
 S

in
h

 Y
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 
C

âu
 S

in
h

 Y
 

4
. C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 

5
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
C

âu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

6
. T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g

 
 

 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g

 
 

7
. C

âu
 S

in
h

 B
ất

 T
. Ư

n
g 

 
 

C
 S

 B
ất

 T
ư

ơ
n
g
 Ư

n
g

 
 

 
C

 S
 B

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 

8
. D

ị T
h

ụ
c 

Q
u

ả 
 

 
 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

 
 T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

 

 T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
3

 
3

 
1

 
1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  V

ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

7
 

 
 

 

9
.  

 V
Ậ

T 
TI

ỀN
 S

IN
H

 Y
  

  H
IỆ

P
 L

Ự
C

 (
V

at
th

u
P

u
re

jā
ta

  
   

 N
is

sa
ya

P
ac

ca
yo

 G
h

at
an

ā
) 

P
H

Ầ
N

 T
Ồ

N
G

 Q
U

Á
T 

C
Â

U
 #

 1
 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 
 

V
ô

 K
ý 

- 
Th

iệ
n

 
V

ô
 K

ý 
- 

B
ất

 T
h

iệ
n

 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

   
  6

 S
ắc

 H
ữ

u
 V

ật
  

   
   

  S
in

h
 t

rư
ớ

c 
đ

an
g 

Tr
ụ

 
  6

  S
ắc

 H
ữ

u
 V

ật
 S

in
h

 t
rư

ớ
c 

   
   

Ý 
V

ật
 S

in
h

 t
rư

ớ
c 

   
   

Ý 
V

ật
 S

in
h

 t
rư

ớ
c 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
17

 T
âm

 n
ư

ơ
n

g 
V

ật
 n

h
ứ

t 
đ

ịn
h

 
và

 b
ất

 đ
ịn

h
 (

- 
4

 T
âm

 Q
u

ả 
V

ô
 

Sắ
c)

  +
 5

2
 T

âm
 S

ở
 

4
8

 T
âm

 Q
u

ả 
 (

- 
4

 Q
u

ả 
V

ô
 S

ắc
) 

2
0

 T
âm

 D
u

y 
Tá

c 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

   
   

   
   

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
,  

2
7

 T
âm

 S
ở

 

V
Ậ

T 
TI

ỀN
 S

IN
H

 Y
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
  

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
. T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 

5
 S

ắc
 

Th
an

h
 T

ri
ệt

 
  5

 S
o

n
g 

Th
ứ

c 
  7

 T
âm

 S
ở

 
5

 S
ắc

 
Th

an
h

 T
ri

ệ
t 

  5
 S

o
n

g 
Th

ứ
c 

  7
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 
 

2
. 

C
ản

h
 D

u
yê

n
 

Ý 
V

ật
 

 C
ận

 T
ử

 
4

7
 T

âm
  

   
   

n
ư

ơ
n

g 
V

ật
 

4
4

 T
âm

 S
ở

 

Ý 
V

ật
 

 C
ận

 T
ử

 
1

0
 T

âm
 D

u
y 

Tá
c 

D
ụ

c 
G

iớ
i (

- 
Tâ

m
 

K
h

ai
 5

 M
ô

n
) 

1
1

 T
âm

 N
a 

C
ản

h
 

D
u

y 
Tá

c 
Th

ắn
g 

Tr
í, 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

   
   

Ý 
V

ật
  

   
  C

ận
 T

ử
 

  8
 Đ

ại
 T

h
iệ

n
 

   
  T

h
iệ

n
  

   
  T

h
ắn

g 
Tr

í 
3

3
 T

âm
 S

ở
 

   
   

Ý 
V

ật
  

   
   

C
ận

 T
ử

 
1

2
 T

âm
 B

ất
  

   
   

Th
iệ

n
 

2
4

 T
âm

 S
ở

  
  (

- 
Tậ

t,
 L

ận
,  

   
   

H
ố

i)
  

3
. C

ản
h

 T
rư

ở
n

g 
" 

  8
 T

âm
 T

h
am

 
2

2
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 
 

   
   

 Ý
 V

ật
  

   
   

C
ận

 T
ử

 
8

 T
âm

 T
h

am
 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

4
. C

ản
h

 C
ận

 Y
 

" 
" 

 
 

 
 

" 
" 

5
. V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 

6
 S

ắc
  

   
H

ữ
u

 V
ật

 
1

17
 T

âm
  

  5
2

 T
âm

 S
ở

 
(-

 4
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 

6
 S

ắc
  

   
H

ữ
u

 V
ật

 
4

8
 T

âm
 Q

u
ả 

 
(-

 4
 Q

u
ả 

V
ô

 S
ắc

) 
   

 
2

0
 T

âm
 D

u
y 

Tá
c 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

   
   

Ý 
V

ật
 

  S
in

h
 t

rư
ớ

c 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
   

   
   

   
3

8
 T

âm
 S

ở
 

   
   

 Ý
 V

ật
  

  S
in

h
 t

rư
ớ

c 
1

2
 T

âm
 B

ất
  

   
  T

h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

6
. V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

7
. V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

8
. V

. T
. S

.  
B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
" 

" 
" 

" 
" 

" 
" 

" 

C
ộ

n
g 

D
u

yê
n

 H
iệ

p
 L

ự
c 

8 
6

 
5

 
7 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 K

h
i (

Th
ờ

i)
: 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 C

õ
i: 

N
gũ

 U
ẩn

 
N

gũ
 U

ẩn
 

N
gũ

 U
ẩn

 
N

gũ
 U

ẩn
 

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 N

gư
ờ

i: 
4

 P
h

àm
 -

 4
 Q

u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
4

 P
h

àm
 -

 7
 T

h
án

h
 H

. H
ọ

c 
  

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 H
ọ

c 
  

   
 -

 N
ó

i t
h

eo
 L

ộ
: 

N
gũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố

 
N

gũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
gũ

 +
 K

iê
n

 C
ố

 
N

gũ
 +

 Đ
ổ

n
g 

Lự
c 

B
ất

 T
h

iệ
n

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  V

ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

8
 

 
 

 

 

9
A

. V
Ậ

T 
TI

ỀN
 S

IN
H

 Y
  

   
   

   
   

 H
IỆ

P
 L

Ự
C

   
   

   
   

  (
G

H
A

TA
N

Ā
) 

C
Â

U
 #

 4
 

C
Â

U
 #

 5
 

Th
iệ

n
 v

à 
V

ô
 K

ý 
- 

Th
iệ

n
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 &
 V

ô
 K

ý 
- 

B
. T

h
iệ

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

   
   

   
   

3
8

 T
âm

 S
ở

 
   

   
Ý 

V
ật

 S
in

h
 t

rư
ớ

c 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h

iệ
n

   
   

   
   

2
7

 T
âm

 S
ở

 
   

   
Ý 

V
ật

 S
in

h
 t

rư
ớ

c 

Sở
 D

u
yê

n
 

3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

   
   

   
   

3
8

 T
âm

 S
ở

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
   

   
   

   
2

7
 T

âm
 S

ở
 

V
Ậ

T 
TI

ỀN
 S

IN
H

 Y
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

Sở
 D

u
yê

n
 

1
. T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 

 
 

 
 

2
. C

ản
h

 D
u

yê
n

 
 

 
 

 

3
. C

ản
h

 T
rư

ở
n

g 
D

u
yê

n
 

 
 

 
 

4
. C

ản
h

 C
ận

 Y
  D

u
yê

n
 

 
 

 
 

5
. V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

 
 

 
 

6
. V

ật
 T

. S
. H

iệ
n

 H
ữ

u
 

H
iệ

n
 H

ữ
u

 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

H
iệ

n
 H

ữ
u

 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

7
. V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
B

ất
 L

y 
B

ất
 L

y 
B

ất
 L

y 
B

ất
 L

y 

8
. V

. T
. S

. B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

 
 

 
 

C
ộ

n
g 

D
u

yê
n

 H
iệ

p
 L

ự
c 

2
 

2
 

   
- 

N
ó

i t
h

eo
 K

h
i (

Th
ờ

i)
: 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

 B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

   
- 

N
ó

i t
h

eo
 C

õ
i: 

N
gũ

 U
ẩn

 
N

gũ
 U

ẩn
 

   
- 

N
ó

i t
h

eo
 N

gư
ờ

i: 
4

 P
h

àm
 -

 7
 T

h
án

h
 H

. H
  

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 H
ọ

c 
  

   
- 

N
ó

i t
h

eo
 L

ộ
: 

N
gũ

 +
 Đ

ổ
n

g 
Lự

c 
Th

iệ
n

  
   

   
   

 +
 K

iê
n

 C
ố

   
 

N
gũ

 +
 Đ

ổ
n

g 
Lự

c 
Th

iệ
n

  
   

   
   

   
  +

 K
iê

n
 C

ố
   

 

9
B

. 
V

Ậ
T

 T
IỀ

N
 S

IN
H

 Y
 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

(V
at

th
u

P
u

re
jā

ta
N

is
sa

ya
   

  

P
ac

ca
yo

 S
a
b

h
ā
g
a

) 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
I 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
II

 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

  
  
6

 S
ắc

 H
ữ

u
 V

ật
 

 5
 S

ắc
 T

h
an

h
 

  
  

T
ri

ệt
  

  
  

Sở
 D

u
yê

n
 

1
1

7
 T

âm
  

(-
 4

 Q
u

ả 
V

ô
 S

ắc
) 

  

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

 5
 S

o
n

g
 T

h
ứ

c 

 7
 T

âm
 S

ở
 

M
ãn

h
 L

ự
c 

D
u

yê
n

 
5
 

6
 

1
. 

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 Y
 

V
. 
T

. 
S

in
h

 Y
 

V
. 
T

. 
S

in
h

 Y
 

2
. 

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 D
u

y
ên

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h
 

3
. 

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 

  
  

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

V
. 
T

. 
S

. 

B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

V
. 
T

. 
S

. 

B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

4
. 

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 

  
  
H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
y

ên
 

V
. 
T

. 
S

. 

H
iệ

n
 H

ữ
u
 

V
. 
T

. 
S

. 

H
iệ

n
 H

ữ
u
 

5
. 

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 

  
  

 B
ất

 L
y 

D
u

y
ên

 
V

. 
T

. 
S

. 
B

ất
 L

y
 

V
. 
T

. 
S

. 
B

ất
 L

y
 

6
. 

T
iề

n
 S

in
h

 Q
u

y
ền

 
 

T
. 

S
. 

Q
u

y
ền

 

 
V

ô
 K

ý
 -

 T
h

iệ
n

  

V
ô

 K
ý
 -

 B
. 

T
h

iệ
n

  
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

 V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
  

 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
3
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

9
 

 
 

 

1
0
. 
 V

Ậ
T

 C
Ả

N
H

 T
IỀ

N
 S

IN
H

 Y
 

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 

(V
a
tt

h
Ā

ra
m

m
a

n
a
P

u
re

jā
ta

N
is

sa
y

a
P

a
cc

a
y

o
 

G
h

a
ta

n
ā
) 

P
H

Ầ
N

 T
Ồ

N
G

 Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 
C

Â
U

 #
 2

 

V
ô

 K
ý 

- 
V

ô
 K

ý 
 

V
ô

 K
ý 

- 
Th

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
  
  

 Ý
 V

ật
  
C

ận
 T

ử
 

 Ý
 V

ật
 C

ận
 T

ử
 

 Ý
 V

ật
 C

ận
 T

ử
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
4

7
 T

âm
 n

ư
ơ

n
g
 V

ật
 n

h
ứ

t 
đ
ịn

h
  

4
4

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
ật

, 
L

ận
, 

H
ố
i,

 N
g
ăn

  

  
  
 T

rừ
 P

h
ần

 v
à 

V
ô
 L

ư
ợ

n
g
 P

h
ần

) 

1
0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
(-

 T
âm

 K
h

ai
 5

 M
ô

n
) 

  

1
1
 T

âm
 N

a 
C

ản
h
, 

T
âm

 D
u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n

 T
h

ắn
g
 T

rí
  

3
3

 T
âm

 S
ở

 

V
Ậ

T
 C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
 Y

  
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 

1
. 
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

 
  
  
 Ý

 V
ật

  

  
  
 C

ận
 T

ử
 

4
7
 T

âm
 n

ư
ơ

n
g
 V

ật
  

  
 

  
  

  
n
h
ứ

t 
đ

ịn
h
 

4
4
 T

âm
 S

ở
 

  
  

  
Ý

 V
ật

  

  
  

 C
ận

 T
ử

 

1
0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
 

1
1
 T

âm
 N

a 
C

ản
h
 

  
  

 T
âm

 D
u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

  
  

  
Ý

 V
ật

  

  
  

 C
ận

 T
ử

 

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n

  

  
  

 T
h

ắn
g
 T

rí
  
  
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

2
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y

ên
 

"
 

  
8
 T

âm
 T

h
am

  
  

  
  

  
  

2
2
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 
 

3
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

 
"

 
"

 
 

 
 

 

4
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
y

ên
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 

  
  
 H

iệ
n

 T
ại

 

5
4
 T

âm
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
 

  
2
 T

âm
 T

h
ắn

g
 T

rí
  

5
0
 T

âm
 S

ở
 (

- 
V

ô
  

  
  

 L
ư

ợ
n
g
 P

h
ần

) 
  

1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
  

  
  

 H
iệ

n
 T

ại
 

2
3
 T

âm
 Q

u
ả 

D
ụ

c 
G

iớ
i 

1
1
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

  
  

 T
âm

 D
u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
  

  
  

 H
iệ

n
 T

ại
 

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n

  

  
  

 T
h

ắn
g
 T

rí
  
  
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

5
. 
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

6
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

7
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

  
  
  

 Ý
 V

ật
  

  
  
 C

ận
 T

ử
 

4
7
 T

âm
 n

ư
ơ

n
g
 V

ật
  

  
 

  
  

  
n
h
ứ

t 
đ

ịn
h
 

4
4
 T

âm
 S

ở
 

  
  
 Ý

 V
ật

  

  
  

 C
ận

 T
ử

 

1
0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
 

1
1
 T

âm
 N

a 
C

ản
h
 

  
  

 T
âm

 D
u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 Ý
 V

ật
  

  
  

 C
ận

 T
ử

 

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h

iệ
n

  

  
  

 T
h

ắn
g
 T

rí
  
  
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

8
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
. 

S
. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
  
  

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

9
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
. 

S
. 
B

ấ
t 

L
y
 

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

"
 

1
0

. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 
"

 
"

 
"

 
"

 
"

 
"

 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
0

 
8

 
8
 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
C

ận
 T

ử
 

C
ận

 T
ử

 
C

ận
 T

ử
 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ

 U
ẩn

 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
 

V
ô
 S

in
h
 Q

u
ả 

 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
 (

C
ận

 T
ử

) 
V

iê
n
 T

ịc
h
 -

 H
iệ

n
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

C
ận

 T
ử

 -
 H

iệ
n

 T
h
ắn

g
 T

rí
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
I 

 V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A

S
Ā

D
O

 
A

-2
0

1
0

A
. 

  
 V

Ậ
T

 C
Ả

N
H

  
  
  

 T
IỀ

N
 S

IN
H

 Y
 

  
H

IỆ
P

 L
Ự

C
 (

G
H

A
T

A
N

Ā
) 

C
Â

U
 #

 3
 

V
ô

 K
ý
 -

 B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
 Ý

 V
ật

 C
ận

 T
ử

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n

2
7

 T
âm

 S
ở

 

V
Ậ

T
 C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
 Y

 
N

ăn
g 

D
u

yê
n

 
Sở

 D
u

yê
n

 

1
.
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

 Ý
 V

ật
 

  
  
 C

ận
 T

ử
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  

 

2
4
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

ật
, 

  
  

  
  

  
L

ận
, 

H
ố
i)

 

2
.
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g

" 
  

8
 T

âm
 T

h
am

2
2
 T

âm
 S

ở
 

3
.
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
" 

" 

4
.
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 

  
  
 H

iệ
n

 T
ại

 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  

 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

5
.
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
" 

" 

6
.
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y

" 
" 

7
.V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Ý
 V

ật
 

  
  
 C

ận
 T

ử
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  
  

 

2
7
 T

âm
 S

ở
 

8
.V

ật
 C

ản
h

 T
. S

. H
iệ

n
 H

ữ
u

" 
" 

9
.V

ật
 C

ản
h

 T
. S

. B
ất

 L
y

" 
" 

1
0.

V
. C

. T
. S

.  
B

ất
 T

. Ư
n

g
" 

" 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
0

 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
:

C
ận

 T
ử

 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

C
ận

 T
ử

 

1
0

B
. 
 V

Ậ
T

 C
Ả

N
H

  
  

T
IỀ

N
 S

IN
H

 Y
 

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

 

(V
a
tt

h
Ā

r
a

m
m

a
n

a
P

u
r
ej

ā
ta

 

N
is

sa
y

a
P

a
cc

a
y

o
 S

a
b

h
ā
g
a
) 

L
IN

H
  
T

IN
H

  
T

Ấ
U

  
H

Ợ
P

  
(P

A
K

IN
N

A
K

A
) 

V
ậ

t 
C

ả
n

h
  

T
iề

n
 S

in
h

 

B
ấ

t 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

T
rư

ở
n

g
 

B
ấ

t 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
 Ý

 V
ật

 C
ận

 T
ử

 
 Ý

 V
ật

 C
ận

 T
ử

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

4
7

 T
âm

 n
ư

ơ
n

g
 

  
  
 V

ật
 n

h
ứ

t 
đ

ịn
h

  

4
4

 T
âm

 S
ở

 

  
8

 T
âm

 T
h

am
  

2
2

 T
âm

 S
ở

 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

 
6
 

8
 

1
.

V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 
V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 

2
.

V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 
V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 

3
.

V
ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h

B
ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

V
.C

. T
. S

.  
B

ất
 T

. Ư
n

g
V

.C
. T

. S
.  

B
ất

 T
. Ư

n
g

4
.

V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h

H
iệ

n
 H

ữ
u

V
ật

 C
ản

h
 T

. S
. H

iệ
n

 H
ữ

u
  

V
ật

 C
ản

h
 T

. S
. H

iệ
n

 H
ữ

u
  

5
.

V
ậ

t 
C

ả
n

h
  
T

iề
n

 S
in

h

B
ấ
t 

L
y

V
ật

 C
ản

h
  T

. S
. B

ất
 L

y 
V

ật
 C

ản
h

  T
. S

. B
ất

 L
y 

6
.

C
ả

n
h

 D
u

y
ên

C
ản

h
 D

u
yê

n
 

C
ản

h
 D

u
yê

n
 

7
.

C
ả

n
h

 T
rư

ở
n

g
C

ản
h

 T
rư

ở
n

g
 

8
.

C
ả

n
h

 C
ậ

n
 Y

 D
u

y
ên

C
ản

h
 C

ận
 Y

 

V
ô

 K
ý
 -

 T
h

iệ
n
 

  
  

  
V

ô
 K

ý
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
  

  
 V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 B
ất

 T
h

iệ
n
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
3

 
1

 


	DPT-II edited - COMBINED - LỜI  MỞ  ĐẦU - muc luc
	MAHAPATTHANA - MAP II - PRINTING



