


      MAHĀPAṬṬHĀNA 

     & 

    MAHĀPAṬṬHĀNASĀDHIPPĀYASARŪPAṬṬHANISSAYA 

 By SADDHAMMA JOTIKA 

  Volume  I (Paccaya 1,2 & 3) 

Translated into Vietnamese and revised edition 

  By Bhikkhu PASĀDO 

   Copyright © 2013 by Bhikkhu PASĀDO 

    All rights reserved. 

 ISBN 978-1-4675-7491-4 

 September 2013. 

 Published by Library of CATUDISA SANGHA VIHĀRA 

  5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712 

  Printed by Focus Digital Publishing, 

        Annandale, VA 22003, USA. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       1   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Namo  Tassa  Bhagavato  Arahato  Sammāsambuddhassa 

Cung Kính Đức Thế Tôn - Ứng Cúng - Chánh Đẳng Giác 

------------------------------------------ 

Mahāpatthānasādhippāyasarūpatthanissaya 

Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú 

-------------------------------------------- 

 

BUDDHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT 

 

Vicittadhammavadannum          Paramatthapāranatgum 

Hanaripum  nayavidum               Vandāmi sirasā garum. 

 

Đệ tử có tên gọi Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Đẳng Giác, Giáo chủ nhân 

loại, Bậc Toàn Trí thuyết giảng phân tích Chánh Pháp một cách tỷ mỷ tốt đẹp.  Ngài đã 

đạt đến tột cùng của bờ an vui là Pháp Siêu Lý.  Ngài đã sát trừ hoàn toàn phiền não 

(kilesa) là chủ các pháp nghịch.  Ngài có trí tuệ thông suốt Pháp Siêu Lý một cách vẹn 

toàn. 
 

Antam jātijarādīnam                  Akāsi dupaduttamo 

Anekassāhacittena              Assāsentam namāmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, bậc chí thượng hơn cả loài hữu tình hai chân.  Với sự 

dũng mãnh của Tâm Lực, Ngài đã diệt trừ tất cả mọi khổ đau, về sanh, già, đau, chết, v.v. 

Ngài đã ban phát nguồn sinh lực vi diệu. 

  

Nudeti rāgacittāni                         Nudāpeti param janam 

Nuna attham manussānam        Nusāsantam namāmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Đức Phật, Ngài đã giảng dạy đối với tất cả chúng sanh, với ý 

nghĩa trau chuốt, thường làm diệt mất tất cả Tâm hằng hiện hữu sự tham ái.  

 

DHAMMAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP 

 

Atthobhāsehi  jutantam                  Lilāpadasatārakam 

Malahantam  dhammacandam   Vandāmi  sirasādaram. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       2   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Chánh Pháp chói sáng với nội dung 

thâm sâu, kết hợp với sự quyến rũ của các câu Pháp lớn nhỏ, xinh đẹp như một vì sao, 

sáng tỏ như vầng trăng sáng sạch mây mờ. 

 

Vantarāgam vantadosam      Vantamoham vantapāpam 

Vantabālā micchadinnam      Vantatantam namāmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, Giáo Pháp có năng lực diệt trừ mọi tham ái, sân hận, 

si mê, xa lìa mọi điều tội lỗi, điều xấu ác, và tà kiến. 

 

Tāresi sabbasattānam                             Tāresi oramatīram 

Tārentam mokkhasamsāram     Tārentantam namāmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp có năng lực làm cho tất cả chúng sanh 

được vượt thoát khỏi mọi phiền não và khổ đau; có năng lực làm cho tất cả chúng sanh 

vượt thoát khỏi Tứ Bộc Lưu, vượt thoát khỏi bờ này đến bờ kia, vượt thoát khỏi vòng 

sanh tử luân hồi và cho đi đến chứng đạt Níp Bàn.  

 

Lito yo sabbadukkhesu                         Likkhite pitakattaye 

Limpittepi suvannena                Likkhantantam namāmiham. 

 

Đệ tử xin trí kính lễ Pháp Bảo, với Giáo Pháp đã được các bậc Giáo Thọ A La Hán 

tiền bối soạn thảo khắc ghi vào những mảnh vàng lá, làm thành Tam Tạng để cho hàng 

hậu bối có được học hỏi tu tập, và xin trí kính lễ Pháp Học và Pháp Hành.   

 

SANGHAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG 

 

Aggasāra  dhammathitim             Bhaggamānajayasirim 

Aghamigim  hanajivim           Vandāmya  samghakesarim. 

  

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Thánh Tăng, bậc đã kiên trì an trú 

trong cùng tột cốt lõi bản thể Pháp.   Bậc đã chiến thắng và kết hợp với điều an lành.   

Bậc đã tiêu diệt hết mọi Pháp đối nghịch là các Pháp Phiền Não cùng với Mạn tùy miên 

đã được đoạn trừ, ví như sư tử dũng mãnh đã sát tử mọi loài nai vậy. 

  

Tosento devamanussānam                    Tosento dhammadesapi 

Toseti dutthacittāni                            Tosentantam namāmiham. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       3   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo hằng làm cho Chư Thiên và Nhân Loại 

luôn được an vui trong Thiện Pháp.  Là bậc trình bày Giáo Pháp với Pháp Học, Pháp 

Hành và Pháp Thành dẫn đến phát sanh sự vui mừng thỏa thích hoan hỷ trong Nhân Loại.  

Là bậc làm cho người có Tâm Bất Thiện, với Tâm bị gây tổn hại bởi những điều xấu ác, 

cho được phục thiện và có khả năng đi đến làm cho suy giảm và diệt trừ mọi điều xấu ác. 

Là người hằng làm cho Tứ Phật đồ chúng được hoan hỷ an vui trong Tam Vô Lậu Học.   

 

Sāsanam sampaticchannam            Sāsanantam sivam rammam 

Sāsanam anusāseyyam                       Sāsanantam namāmiham.  

 

Đệ tử xin trí kính lễ Tăng Bảo, với Tăng Bảo đã hướng dẫn Giáo Pháp mà Đức Phật 

đã khéo giảng dạy cho đi đến tốt đẹp, làm thành Pháp Độ Nhân (Niyyanikadhamma), 

dẫn dắt tất cả chúng sanh chặt đứt ái dục thúc phược và chứng đạt Níp Bàn, là Pháp an 

vui tuyệt đối một cách xác thực.  Là bậc hằng luôn hướng dẫn dạy bảo Giáo Pháp, hằng 

dẫn dắt Giáo Pháp cho được tiếp nối mãi, cho trở thành di sản bất tử được truyền thừa lại 

mãi mãi cho thế hệ mai sau.    

 

ĀCARIYAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ 

 

Dhirānadhīrasetthantam             Silāghasìghanānikam 

Hitāvaham  mahātheram        Panāmya  mama  āceram. 

 

Đệ tử xin nghiêng mình bày tỏ trí kính lễ Đức Tôn Sư Đại Trưởng Lão 

BHADDANTANĀNIKA  (Ngài là Tăng Trưởng của thủ đô nước Miến Điện).  Ngài là 

Tôn Sư của bần đạo, là một bậc trí thức thông tuệ trong tất cả những bậc trí thức thông 

tuệ. Ngài là bậc có trí tuệ xảo diệu đáng ca ngợi.   Ngài dẫn dắt phần lợi ích thế gian và 

siêu xuất thế gian đến tất cả mọi hạng người. 

 

PATINNĀKĀRA – LỜI THỆ NGUYỆN 

 

Yācitoham karissāmi               Sissaganehi  sādhukam 

Mahāpatthānanissayam     Deyyabhāsāya  dullabham. 

 

Bần đạo có tên gọi là Pháp Sư Chánh Pháp Quang Minh hay là Giáo Sư Chánh Pháp 

Quang Minh xin soạn tác kinh điển “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung 

Đại Phát Thú” với lòng từ ái, thể theo sự yêu cầu của tất cả bậc học giả. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       4   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Yam nissayam susankhatam           Sudhāriya bhisundaram 

Tam sadāppapannānampi            Vuddhim pāpeti tankhane.  

 

Bần đạo soạn tác kinh điển “Đại Phát Thú”  và  “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung 

Đại Phát Thú” này có chất lượng như vật thực ở cõi trời (sudhābhojana – tiên thực), sẽ 

thường luôn tăng trưởng trí lực ngay cả với người thiểu trí trong khi tinh cần học tập.  

 

PATTHANAKĀRA  -  LỜI SỞ NGUYỆN 

 

Abhivaddhantu me pannā        Saddhā sati  samādhayo 

Parakkamo lokassāda      Bodhayatthāna param param 

 

Xin cho Tín, Tấn, Niệm, Định và Tuệ của bần đạo luôn được tăng trưởng, ngõ hầu 

đem lại hữu ích đến Tuệ Giác trong thời vị lai.  Đó là niềm ước muốn cao quý nhất của 

Thế Giới Hữu Tình. 

 

Apattham yāva buddhattam      Pannādhikam bhavāmiham 

Jātisarananikova                               Jetthasettho nirantaram 

 

Bao giờ “Tuệ Chí Thượng Giác Hữu” (Pannàdhikabuddhabhàva) của bần đạo vẫn 

chưa được đạt thành kết quả,  thì xin nguyện cho bần đạo được chứng đắc ở trong kiếp 

sống có được “Truy Niệm Trí” (Anussarananàna) thanh cao cùng tột, luôn suốt mãi với 

thời gian lâu dài. 

 

Na  jānāmīti  vacanam             Na kathemi  kudācanam 

Yam loke atthi tam sippam    Sabham jānāmi sādhukam 

 

Bất luận trong kiếp sống nào, hữu nào, thì xin cho bần đạo không có nghe nói đến lời 

nói rằng “không biết chi, không biết chi”, về tên gọi của bất luận nghệ thuật nào trong 

Thế Gian nầy, và xin nguyện cho bần đạo đều được liễu tri hết tất cả. 

 

Sutamattena  yā bhāsā           Samvijjanti anappakā 

Tāsu cheko bhaveyyāmi            Aggappatto susīlavā 

 

Bất luận có một loại ngôn ngữ nào, cho dù chỉ là được nghe nói đến, thì cũng xin cho 

bần đạo có được Trí Tuệ để rõ biết hết tất cả các loại ngôn ngữ đó, và cùng tột, xin cho 

bần đạo được thành người có Giới Hạnh thanh cao. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       5   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Natthi natthīti vacanam           Dehi dehīti kulanam 

Kudācanam na sunomi         Navadeyyāmi so aham 

 

Xin cho bần đạo không có được nghe nói đến lời nói rằng “không có, không có”,  và 

xin cho bần đạo không phải nói đến với lời nói rằng “ xin hãy bi mẫn xã thí”. 

 

Kareyyam  gāravam  garum     Màneyyam mānanāraham 

Vandeyyam  vandanāraham        Pūjeyyam pūjanāraham 

 

Xin cho bần đạo được tôn trọng đến bậc đáng tôn trọng, xin cho bần đạo được tôn 

kính đến bậc đáng tôn kính, xin cho bần đạo được lễ bái đến bậc đáng lễ bái, và xin cho 

bần đạo được cúng dường đến bậc đáng cúng dường. 

 

Abhijjhā issā maccheva          Micchāditthīhi pāpato 

Mānakodhā kāmalokā           Yāpyarogā gato sadāti 

 

Xin cho bần đạo được xa lìa tách khỏi các Ác Pháp, là cừu hận, tật đố, lận sắt, tà kiến, 

kiêu mạn, phẫn nộ, và sự rung động trong mọi Dục công đức, và trong tất cả bệnh tật ốm 

đau, và xin cho không có nhầm lẫn lẫn lộn trong suốt mọi thời gian. 

 

NIGAMAGĀTHĀ  -  BÀI KỆ TÓM TẮT 

 

Nattham patto ayam gantho   Deyyabhāsāya  sankhato 

Tidullabho  bhisundaro                       Sādhūhi atimānito 

 

Với bộ Kinh sách “Đại Phát Thú” và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát 

Thú”  do bần đạo đã soạn tác, quả là một bộ Kinh sách rất khó liễu tri và là bộ Kinh sách 

rất có giá trị, là nơi đáng được hoan hỷ duyệt ý với những có đức hạnh, đã được kết thúc 

chỉ là bấy nhiêu đây. 

 

-----------------00000---------------- 

  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       6   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

MỤC LỤC 

 
 

 

BUDDHAPANĀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHẬT    ....................................................................................................   1 

DHAMMAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ PHÁP   ....................................................................................................   1 

SANGHAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ TĂNG    ....................................................................................................   2 

ÀCARIYAPANÀMA – TRÍ KÍNH LỄ TÔN SƯ    ...............................................................................................   3 

PATINNÀKÀRA – LỜI THỆ NGUYỆN    ............................................................................................................   3 

PATTHANAKĀRA -  LỜI SỞ NGUYỆN   ...........................................................................................................   4 

NIGAMAGĀTHĀ  -  BÀI KỆ TÓM TẮT   ...........................................................................................................   5 

 

LỜI MỞ ĐẦU   ........................................................................................................................................................   8 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH   ......................................................................  12 

PHẦN  MỞ  ĐẦU – PATTHÀNAPAKARANA –  PHÁT THÚ - TÊN  GỌI  QUYỂN KINH  .......................  14 

PATTHÀNAVACANATTHA  –  CHÚ GIẢI PHÁT THÚ   ...............................................................................  14 

TRONG KINH ĐẠI PHÁT THÚ CÓ SÁU NHÓM PHÁT THÚ, 

LẬP Ý TRÌNH BÀY MỖI NHÓM PHÁT THÚ CÓ BỐN PHẦN (NAYA)   .................................  19  

TRÌNH BÀY CÂU MẪU ĐỀ TAM TRONG SÁU NHÓM PHÁT THÚ   .........................................................  19 

TÓM LƯỢC SỐ LƯỢNG PHÁT THÚ TRONG KINH PHÁT THÚ  ..............................................................  23  

VIỆC TÍNH SỐ LƯỢNG PHÁT THÚ TRONG SÁU NHÓM PHÁT THÚ VÀ CẢ BỐN PHẦN PHÁP   ....  24 

LỜI GIẢI THÍCH KIỂU MẪU PHẦN PÀLÌ VÀ PHƯƠNG HƯỚNG HỌC HỎI   ........................................  25 

PACCAYAVACANATTHA – CHÚ GIẢI CỦA TỪ NGỮ  “PACCAYA – NĂNG DUYÊN”  .......................  26 

PACCAYUPPANNAVACANATTHA – CHÚ GIẢI CỦA TỪ NGỮ “PACCAYUPPANNA 

 – SỞ DUYÊN”  ...................................................................................................................................  27 

PACCANIKAVACANATTHA – CHÚ GIẢI CỦA TỪ NGỮ “PACCANIKA – ĐỊCH DUYÊN” .................  27 

PACCAYUDDESAVÀRA – CÂU XIỂN THUẬT VỀ 24 DUYÊN  ...................................................................  28 

PACCAYANIDDESA – DUYÊN XIỂN MINH, PÀLÌ VÀ LỜI DỊCH  .............................................................  29 

 

DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN   ............................................. 30 
-  DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH  ......................................................................................................................  30 

-  PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP  ..............................................................................................  30 

-  TOÀN BỘ DUYÊN HIỆP LỰC (GHATANÀ) TRONG NHÂN DUYÊN   ....................................................  31 

-  TẬP HỢP 24 HIỆP LỰC TRONG NHÂN DUYÊN   .......................................................................................  33 

-  Ý NGHĨA CỦA TỪ NGỮ “GHATANÀ – HIỆP LỰC”  .................................................................................  42 

-  LỜI GIẢI THÍCH CỦA NHÂN DUYÊN  .........................................................................................................  43 

-  PHỤ CHÚ GIẢI NHÂN DUYÊN  ......................................................................................................................  47 

-  LỜI GIẢI THÍCH TÓM LƯỢC TRONG CHÚ GIẢI PHÁT THÚ VỀ NHÂN DUYÊN   ...........................  48  

-  PHÂN TÍCH NHÂN DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC   ..............  50 

-  TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG TRONG NHÂN DUYÊN  .....................................................................  51 

-  PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) VÀ CHI PHÁP TRONG NHÂN DUYÊN  .........................  51  

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN   .............................................................................................................  51 

  (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN  ..................................................................................................  58 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ......................................................................................................  65 

-  HETUPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA –  PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở NHÂN DUYÊN   ...........  69  

-  HETUPACCAYASABHÀGA – NHÂN DUYÊN TẤU HỢP  ..........................................................................  70 

 

DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN   ................................... 71 
-  DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH   .....................................................................................................................  71 

-  PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP  ..............................................................................................  72 

-  5 CẢNH LINH TINH HIỆP LỰC – ÀRAMMANAPAKINNAKAGHATANÀ   ..........................................  77 

-  LỜI GIẢI THÍCH   .............................................................................................................................................  77  

-  Ý NGHĨA CỦA CÁC CÂU Ở TRONG CÂU BẤT ĐỊNH VÀ CÂU XÁC ĐỊNH   ........................................  85 

-  CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ CẢNH DUYÊN  .................................................................................................  85 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       7   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

-  GIẢI THÍCH TÓM TẮT CẢNH DUYÊN  ......................................................................................................   85  

-  PHÂN TÍCH CẢNH DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC  ..............   87 

-  TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA CẢNH DUYÊN   .........................................................................   87  

-  PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) VÀ CHI PHÁP TRONG CẢNH DUYÊN   .......................   87 

 (A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN   .........................................................................................................   88 

 (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN (Trong Câu Thiện)  ............................................................  100 

 (C) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN (Trong Câu Bất Thiện)  .....................................................  117 

 (D) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ  ...................................................................................................  132 

-  ÀRAMMAMAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA  

– PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH DUYÊN  .............................................................................  154 

-  ÀRAMMANAPACCAYASABHÀGA – CẢNH DUYÊN TẤU HỢP  ..........................................................  155 

 

DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN  ................................... 157 
-   DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH   .................................................................................................................   157 

-   PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP   .........................................................................................   158 

-   6 CHANDÀDHIPATIGHATANÀ – 6 DỤC TRƯỞNG HIỆP LỰC  ..........................................................   159 

-   6 VIRIYÀDHIPATIGHATANÀ – 6 CẦN TRƯỞNG HIỆP LỰC .............................................................   162 

-   6 CITTÀDHIPATIGHATANÀ – 6 TÂM TRƯỞNG HIỆP LỰC  ..............................................................   165 

-   6 VIMANSÀDHIPATIGHATANÀ – 6 THẨM TRƯỞNG HIỆP LỰC  ....................................................   169 

-   CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ TRƯỞNG DUYÊN  .......................................................................................   173 

-   GIẢI THÍCH TÓM TẮT CẢNH TRƯỞNG DUYÊN  .................................................................................  173 

-   GIẢI THÍCH TÓM TẮT CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN .........................................................................  176 

-   PHÂN TÍCH CẢNH TRƯỞNG DUYÊN VÀ CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN  

THEO TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC  ................................................  178 

-  (I)  ARAMMANÀDHIPATIPACCAYA – CẢNH TRƯỞNG DUYÊN  ........................................................ 178 

-  TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA CẢNH TRƯỞNG DUYÊN  .......................................................  179 

-  GIẢI THÍCH MỘT CÁCH TỶ MỶ KỸ CÀNG PHÁP CẢNH TRƯỞNG   

NĂNG DUYÊN VÀ PHÁP CẢNH TRƯỞNG SỞ  DUYÊN  ........................................................  180 

-  PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) VÀ  CHI PHÁP TRONG CẢNH TRƯỞNG DUYÊN  ...  182 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN   .......................................................................................................  182 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN  ............................................................................................  193 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   .................................................................................................  196 

-  ÀRAMMANÀDHIPATIPACCAYA SUDDHASANKHAYÀVÀRA  

            – PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH TRƯỞNG DUYÊN   .................................................................  204 

-  ÀRAMMANÀDHIPATIPACCAYASABHÀGA  – CẢNH TRƯỞNG DUYÊN TẤU HỢP  .....................  205 

-  (II) SAHAJÀTÀDHIPATIPACCAYA –  CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN  ................................................  205 

         -  TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN   .............................................  205 

         -   PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) VÀ CHI PHÁP  

                      TRONG CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN   ...........................................................................................  207  

 (A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN  .........................................................................................................  208 

 (B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN  .............................................................................................  214 

 (C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ   ………………………………………….…………………….  221 

          -  SAHAJÀTÀDHIPACCAYA SUDDHASANKHAYÀVÀRA 

                      -  PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN   .......................................................  224 

          -  SAHAJÀTÀDHIPATIPACCAYASABHÀGA – CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN TẤU HỢP  ................  224 

         PHƯƠNG DANH THÍ CHỦ CÚNG DƯỜNG   .................................................................................................  226 

KINH SÁCH ĐÃ ĐƯỢC IN ẤN VÀ PHÁT HÀNH   ........................................................................................  228 

KINH SÁCH SẮP ĐƯỢC IN ẤN VÀ SẼ PHÁT HÀNH   .................................................................................  228 

 

        PHẦN  BẢN  ĐỒ  (GỒM 22 TRANG)   ..................................................................   A-1 – A-22  

 

     ----------------------00000-----------------------  
  

  

       



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       8   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

LỜI  MỞ  ĐẦU 

 

  TẠNG  VÔ TỶ PHÁP (ABHIDHAMMA PITAKA)  gồm có bảy bộ: 

 

(1) Dhammasanganì – Pháp Tụ,  

(2) Vibhanga  -  Phân Tích,  

(3) Dhàtukathà – Nguyên Chất Ngữ,  

(4) Puggalapannati  -  Nhân Chế Định,  

(5) Kathàvatthu – Ngữ Tông,  

(6) Yamaka – Song Đối,  

(7) Patthàna – Phát Thú.  
 

Theo phần chú giải cho thấy, tất cả bảy bộ này quả thật, đều là nơi tiến hành của Bậc 

Toàn Giác, tuy nhiên từ bộ thứ nhất đến bộ thứ sáu, cho dù, quả thực là chỗ tiến hành 

của Bậc Toàn Giác, nhưng tất cả sáu bộ này vẫn chưa hội đủ năng lực đối với Bậc Toàn 

Giác; có ý nghĩa là vẫn chưa rộng lớn thâm sâu đối với Trí Tuệ của Bậc Toàn Giác.  

Do đó, trong thời gian Đức Chánh Đẳng Giác quán xét ở sáu bộ đầu thì Ngài tiến 

hành quán xét một cách thông thường, tiếp đến quán xét bộ thứ bảy là bộ Đại Phát Thú 

này thì hào quang sáu loại (sắc) phún tủa từ kim thân Đức Phật ra ngoài.  

Là như vậy, vì bộ Đại Phát Thú này là một bộ kinh rộng lớn, có nội dung thâm sâu 

hơn tất cả bộ kinh mà Đức Phật đã quán xét qua, và là bộ kinh duy nhất thích đáng đối 

với Bậc Trí Toàn Giác vì vừa thích hợp với trí tuệ rộng lớn thâm sâu.  

Do đó, ngay khi Đức Phật đang quán xét nơi đó, làm khởi sanh sự phỉ lạc suốt trọn 

thời gian trú vào Pháp Vị (Dhammarasa), ví như kình ngư có tên gọi là Timirapingala ở 

trong đại dương sâu thẳm 84,000 do tuần thường có sự vui mừng thích ý một cách mát 

mẻ trong việc được bơi lội tung hoành ngang dọc trong đại dương, dường như thế nào, 

thì Bậc Toàn Giác cũng thường có sự phỉ lạc thỏa thích trong việc quán xét một cách 

rộng lớn thâm sâu, cực nan kiến (gambhìra) của kinh Đại Phát Thú này vậy. 

Một tia sáng xanh phún tủa lan tỏa ra từ râu, tóc và từ nơi cả hai con mắt của Ngài. 

Một tia sáng vàng phún tủa lan tỏa ra từ sắc da và từ nơi cả hai con mắt của Ngài. 

Một tia sáng đỏ phún tủa lan tỏa ra từ máu thịt và từ nơi cả hai con mắt của Ngài. 

Một tia sáng trắng phún tủa lan tỏa ra từ xương cốt, răng và từ nơi cả hai con mắt 

của Ngài. 

Một tia sáng màu da cam và ánh hào quang sáng rực rỡ lan tỏa ra khắp mọi nơi từ 

kim thân của Ngài. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       9   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Cả sáu loại tia sáng này lan tỏa ra tiếp chạm Đại Địa dầy dặc 240,000 do tuần, ví 

như thỏi vàng trong núi được phủi sạch hết bụi trần.  Và tia sáng này xuyên qua lòng đất 

đến tiếp chạm thủy quyển ở dưới lòng đất dầy đặc 840,000 do tuần, ví như vàng nóng  

chảy ra trong khuôn.  

Rồi xuyên qua nước đến tiếp chạm với khí quyển dầy đặc 960,000 do tuần, ví như 

vàng ở trong núi được chất thành đống.  

Rồi xuyên qua gió đến tiếp chạm khí quyển trong phần phía dưới lòng đất 

(Ajjhatàkàsa). 

Còn tia sáng ở phần trên chiếu tỏa lên đến các tầng Thiên Giới, từ Cõi Tứ Đại  Thiên 

Vương, xuyên qua đến Đao Lợi Thiên, Dạ Ma, Đâu Xuất Đà, Hóa Lạc Thiên, Tha Hóa 

Tự Tại Thiên, cho đến 9 tầng Phạm Thiên Giới, thấu suốt Quảng Quả Thiên 

(Vehapphalà), Ngũ Tịnh Cư Thiên, cả 4 tầng Vô Sắc Phạm Thiên Giới.  

Tia sáng xuyên qua cả 4 Vô Sắc Phạm Thiên Giới đi đến tiếp chạm khí quyển bên 

trong Tam Giới.  

Tia sáng hào quang của Đức Phật tỏa khắp mọi nơi, vô cùng tận, bao trùm khắp cả 

thế gian.  

Tia sáng này, chẳng phải được thành tựu do việc cầu nguyện, cũng chẳng phải được 

thành tựu do tiến tu bất cứ thể loại nào, mà phát sanh do bởi quán chiếu Pháp ở phần vi 

tế, thậm thâm vi diệu, quảng bác.  

Chính do nhân này, máu huyết của Ngài trở nên tinh khiết, kim thân thanh tịnh, sắc 

da trong suốt, ánh sắc hào quang có Tâm làm xuất sinh xứ được hiện hữu một cách kiên 

định khắp mọi nơi theo một đường kính 80 hắc tay. 

Do đó, từ ngữ Phát Thú trong bộ kinh thứ bảy này mới có nội dung khác biệt với từ 

ngữ Phát Thú trong phần Satipatthàna – Niệm Phát Thú (trong Chương thứ 7, nhóm 

Bodhipakkhiyadhamma – Giác Chi Pháp).        

Bộ Kinh Đại Phát Thú có nội dung kỳ diệu đặc thù hơn cả sáu bộ trong Tạng Vô Tỷ 

Pháp, trình bày mối tương quan nối tiếp nhau giữa sáu nhóm Pháp: 

 

(1) Lục Phát Thú (6 Patthàna), 

(2) Tứ Phần Pháp (4 Dhammanaya), 

(3) Thất Giai Đoạn (7 Mahàvàra), 

(4) Nhị Thập Tứ Duyên (24 Duyên), 

(5) Nhị Giai Đoạn Chỉ Số,  

(6) Tứ Duyên Phần (4 Paccayanaya) 
 

hiện hành dưới dạng vấn đề (hỏi và đáp xuyên suốt), bao hàm nội dung vô cùng thậm 

thâm thù thắng. 

Trong bộ Kinh này, được kết hợp hai bộ Chú Giải lớn, “Đại Phát Thú” (Mahà  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       10   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Patthàna)  và “Giảng Giải Tổng Lược Nội Dung Đại Phát Thú” (Mahàpatthànasàdhip - 

pàyasarùpatthanissaya), vào thành một bộ Chú Giải với nội dung đầy đủ súc tích, nhằm 

đem lại lợi ích với tất cả Học Giả hiền triết có Tâm hoan hỷ duyệt ý tầm cầu Giáo Pháp  

cao siêu, thù thắng trong Kho Tàng Pháp Bảo. 

Với tài trí bất khả tỷ giảo của Ngài Đại Trưởng Lão SADDHAMMA JOTIKA đã 

hình thành trí tuệ sắc bén, soạn tác cả hai bộ Kinh này, luôn cả toàn bộ Tạng Vô Tỷ Pháp 

vô cùng quý báu. Tất cả Nhân Thiên kính cung trí kính lễ ân đức sâu dầy của Ngài.   

Ngưỡng mong trí tuệ đặc thù mà Ngài có được, xin được thâm nhập và khải trí vào 

sở học sở cầu kỷ hạ, xuyên suốt cho đến ngày chứng đắc Quả vị Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội túc duyên Phước Báu 

to lớn, xin chấp thủ trí kính lễ và kính dâng Phước Báu hướng đến hai bậc Ân Sư, Ngài 

Đại Trưởng Lão TỊNH SỰ (SANTAKICCO MAHÀ THERA), và Ngài Đại Trưởng Lão 

SIÊU VIỆT (ULÀRO  MAHÀ THERA) với tất cả lòng thành kính của con. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Kinh Đại Phát Thú, hội đủ túc duyên Phước 

Báu, xin thành kính dâng Quả Phước thanh cao này hướng đến Song Thân trí kính, Cô 

Tư Tu Nữ PHẠM THỊ YÊN (Chùa Siêu Lý – Phú Định) kính thương, đến tất cả Chư 

Thiên hoan hỷ thùy từ hộ trì Chánh Pháp,  đến tất cả những bậc Hữu Ân Phật Tử đã ủng 

hộ cho việc đánh máy, điều chỉnh, bổ túc những bản đồ với tất cả những kỷ năng kỳ công 

và phát hành bộ Kinh Chú Giải Đại Phát Thú và chí đến toàn thể quý Phật Tử luôn được 

an vui trong Cảnh Quả Phước như ý nguyện mong cầu, đồng nhau cả thảy (Anumodanà, 

Anumodanà, Anumodanà).       
       

Với tấm lòng Từ Ái,                                                       Dịch Giả cẩn kính, 

Mettàparamatthapàramì,                                              Bhikkhu PASÀDO Sán Nhiên. 

Sàdhu, Sàdhu, Sàdhu. 

 

 

 ----------------------00000---------------------  

 

 

                           
 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       11   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

 

Bố Thí, Pháp Thí vô song 

Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp Hương. 

Bậc Trí biết cách cúng dường 

Kiên trì chân chánh, con đường phúc vinh. 

 

In this world, there are three things of value for one who gives… 

Before giving, the mind of the giver is happy. 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 

After giving, the mind of the giver is uplifted. 

A 6.37 

 

************************** 

 

 

Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 

Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh. 

 

-------------00000------------- 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       12   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

LỜI HƯỚNG DẪN PHƯƠNG PHÁP SỬ DỤNG SÁCH KINH 

 

Trong bộ Kinh này được phân chia ra làm ba phương pháp để tu học: 

 

I.  Học tuần tự từng mỗi Chủ Đề của quyển Kinh.  

Có ý nghĩa học lần lượt từng mỗi Duyên trong 24 Duyên, đi theo thứ tự mỗi Chủ Đề 

trong quyển Kinh, dựa theo Chủ Đề của quyển Kinh làm nền tảng để tu học, như sau: 

1.  Theo phần Pàlì xiển thuật (Paccayuddesa) cùng với lời dịch. 

2.  Theo phần Pàlì xiển minh (Paccayaniddesa) cùng với lời dịch, luôn cả việc    

phân tích Câu với nội dung Chi Pháp, và Duyên Hiệp Lực (Ghatanà). 

3.  Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, 

Thời và Mãnh Lực. 

4.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

5.  Chú Giải và lời giải thích. 
  

Ví như việc tu học trong phần Pàlì xiển thuật về “Nhân Duyên” cho đến “Bất Ly 

Duyên” phải cho đến chấm dứt hết.   Rồi đến phần Pàlì xiển minh, tương tự như trên, từ 

Nhân Duyên cho đến Bất Ly Duyên.  Và như thế, tuần tự tu học theo từng phần cho đến 

phần Chú Giải và lời giải thích, là phần cuối cùng.  

Đây là phương pháp tu học thứ nhất (là phương pháp tu học theo thứ tự mỗi Chủ Đề 

trong quyển Kinh đã có hiện bày).    

 

II.  Học từng mỗi Duyên theo thứ tự hạn định của mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi một Duyên theo thứ tự mỗi Chủ Đề trong năm Chủ 

Đề (như điều một của phương pháp thứ nhất) xắp thành việc tu học tuần tự, như sau: 

 

1.  Chú Giải và lời giải thích. 

2.  Theo phần Pàlì xiển thuật và lời dịch. 

3.  Theo phần Pàlì xiển minh và lời dịch, cùng với việc phân tích Câu và nội 

dung Chi Pháp (chỉ loại trừ sự việc liên quan với phần Duyên Hiệp Lực). 

4.  Tóm tắt nội dung ba thể loại, luôn cả việc phân tích theo Trạng Thái, Giống, 

Thời và Mãnh Lực. 

5.  Phân tích Giai Đoạn Vấn Đề. 

6.  Duyên Hiệp Lực (Ghatanà). 

 

 Tấu Hợp (Sabhàga):  (trình bày phần cuối của “Phân tích Giai Đoạn Vấn 

Đề” trong từng mỗi Duyên). 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       13   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Hiệp Lực (Ghatanà):  (trình bày phần cuối của “Duyên xiển minh” trong 

từng mỗi Duyên). 

Việc tu học trường hợp Duyên Hiệp Lực (Tấu Hợp – Hiệp Lực) cũng nên nhìn theo 

nền tảng của phần Pàlì phụ lục của quyển Kinh này để làm phát sanh sự hiểu biết một 

cách rõ ràng. 

Ví như việc tu học Nhân Duyên theo trường hợp của phần “Chú Giải và lời giải 

thích” cho chấm dứt hết.  Rồi tiếp theo là việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên xiển 

thuật” v.v. cho đến việc tu học Nhân Duyên theo phần “Duyên Hiệp Lực” là chấm dứt 

việc tu học trọn vẹn của phần Nhân Duyên.  

Đây là phương pháp tu học theo phương pháp thứ hai. 

 

III.  Học từng mỗi Giống (hoặc từng mỗi một nhóm) theo thứ tự hạn định của 

mỗi Chủ Đề mới. 

Có ý nghĩa việc tu học từng mỗi Giống (nhóm) theo thứ tự Chủ Đề trong Kinh sách 

đã hạn định (như Chủ Đề theo phương pháp thứ hai) tương tự với việc tu học từng mỗi 

một Duyên trong phương pháp thứ hai vậy.  Tuy nhiên sẽ thay đổi việc tu học kể từ 

Duyên thứ 1 mãi cho đến Duyên thứ 24, với việc bắt đầu tu học kể từ 15 Duyên hiện hữu 

trong “Giống Câu Sanh” (Sahajàtajàti) cho chấm dứt trước.  Rồi tiếp theo là đi đến việc 

tu học 8 Duyên hiện hữu trong “Giống Cảnh” (Àrammanajàti) mãi cho đến một Duyên 

hiện hữu trong Giống cuối cùng là “Giống Dị Thời Nghiệp” (Nànakkhanikammajàti) là 

chấm dứt việc tu học theo phương pháp thứ ba. 

Với tu học theo phương pháp thứ 3 này, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết rộng lớn và dễ 

dàng trong việc suy nghĩ đến Duyên Hiệp Lực. 
 

Lại nữa, việc tu học phương pháp thứ hai là đặc biệt thích hợp cho Học Giả muốn 

được thấu triệt một cách chi tiết hết tất cả từng mỗi Duyên, sẽ làm phát sanh sự hiểu biết 

tương quan tiếp nối mà không gián đoạn, và không phát sanh sự lẫn lộn hoặc nghi ngờ  

trong việc nghĩ đến Duyên Hiệp Lực. Vì lẽ việc tu học cho đến phần cuối cùng từ nơi 

việc tu học đầy đủ chi tiết ở phần trước đó.  Còn việc tu học phương pháp thứ ba, đặc biệt 

đối với Học Giả nghĩ đến Duyên Hiệp Lực không cần phải nhớ đến tên gọi của cả 24 

Duyên, và làm cho nhìn thấy Trạng Thái giống nhau và khác nhau của từng mỗi Duyên 

một cách rõ ràng và chính xác. 

 

-----------------------00000----------------------- 

 

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       14   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHẦN  MỞ  ĐẦU 
 

PATTHÀNAPAKARANA 

PHÁT THÚ - TÊN  GỌI  QUYỂN KINH 

        

Trước tiên, kinh Phát Thú có vấn đề cần nên làm cho hiểu biết trong từ ngữ 

“Patthàna – Phát Thú”, và quả thật có ba vấn đề trong từ ngữ Phát Thú, như sau: 

1/  Hỏi:  Do nhân nào bộ kinh thứ bảy này được gọi là Phát Thú ? 

     Đáp:  Với nội dung của bộ kinh này trình bày tất cả các Duyên, có Nhân Duyên, 

Cảnh Duyên, v.v, theo những loại sai khác nhau; do vậy mới được gọi là Patthàna – Phát 

Thú. 

2/  Hỏi:  Do nhân nào bộ kinh thứ bảy này được gọi là Phát Thú ? 

     Đáp:  Với nội dung có sự phân tích tất cả Pháp, có Pháp Thiện, Pháp Bất Thiện, 

Pháp Vô Ký,v.v, theo mãnh lực từ nơi Nhân Duyên, Cảnh Duyên,v.v; do vậy mới được 

gọi là Patthàna – Phát Thú. 

3/  Hỏi:  Do nhân nào bộ kinh thứ bảy này được gọi là Phát Thú ? 

     Đáp:  Với nội dung là chỗ tiến hành (đi lại) của Bậc Trí Toàn Giác, do vậy mới 

được gọi là Phát Thú. Hoặc là, ở phần Vấn – Đáp với những câu ngắn gọn, thuận lợi 

trong việc học thuộc lòng, như sau: 
 

*  Trình bày các loại Duyên sai khác nhau, như Nhân Duyên,v.v, cho đến số 

lượng cả 24 Duyên, do vậy mới được gọi là Phát Thú. 

*  Phân tích tất cả Pháp Thực Tính theo 24 Duyên, do vậy mới được gọi là 

Phát Thú.  

*  Là chỗ tiến hành (đi lại) của Bậc Trí Toàn Giác, do vậy mới được gọi là 

Phát Thú.  
 

Bộ kinh này có tên gọi là “Patthàna - Phát Thú”, là với nội dung phân tích 24 

Duyên sai khác nhau  (Nànàppakàra),  gồm Nhân Duyên,v.v. như có Pàlì chú giải phân 

tích từ ngữ của kinh Phát Thú như sau. 

 

PATTHÀNAVACANATTHA – CHÚ GIẢI PHÁT THÚ 

 

 “Kenatthena patthànanti ?  Nànàppakàrapaccayatthena, pa kàro hi 

nànàppakàrattham dìpeti,   thànasaddo paccayattham.   Được gọi là Phát Thú với ý 

nghĩa, như sau: 

“Kenatthena patthànanti ?”   Với nội dung thế nào mà gọi là Phát Thú?  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       15   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Nànàppakàrapaccayatthena”  Gọi tên là Phát Thú với nội dung trình bày các loại  

Duyên sai khác nhau gồm có Nhân Duyên v.v, do đó mới gọi là Phát Thú. 

 “Pa kàrohi nànàppakàrattham dìpeti”  Phân tích chi tiết thì mẫu tự “Pa” thường 

nói đến ý nghĩa là “có nhiều loại sai khác nhau”, có Nhân Duyên, Cảnh Duyên, v.v. 

“Thànasaddo paccayattham”   Từ ngữ“Thàna” thường nói đến ý nghĩa là Duyên 

làm thành Nhân. 
 

Tóm tắt ý nghĩa “Nànàppakàrapaccaya”-  Duyên làm thành nhân theo nhiều trạng 

thái sai khác, có ý nghĩa là, trong từng mỗi điều Pháp, khi theo mãnh lực từ nơi Duyên thì 

có nhiều loại.  Trong từng mỗi loại Duyên và trong từng một Duyên có nhiều chi pháp sai 

khác nhau.  

Chính do như thế, trong “Patthànamùlatìka -  Mẫu Đề Căn Phát Thú”-  có đề cập 

đến“Nànàppakàrapaccaya” -  một cách rõ ràng là: 

 “Tattha ekassàpi dhammassa hetuadìhi anekapaccayabhàvato ekekassa 

paccayassa anekadhammabhàvato ca nànàppakàrapaccayatà veditabbà”-  Tại nơi đây, 

tất cả bậc hiền triết nên hiểu biết hai loại nguyên nhân.   Trong phần Phát Thú, trình bày ý 

nghĩa rằng, có một Duyên làm thành Nhân theo nhiều trạng thái sai khác  

(Nànàppakàrapaccaya) là vì chỉ có một điều Pháp mà có mãnh lực làm được rất nhiều 

loại Duyên, như là làm thành Nhân Duyên, Cảnh Duyên, v.v. và trong từng mỗi Duyên 

đó, mà có rất nhiều chi pháp.    
 

Như có Chú Giải Phân Tích từ ngữ Phát Thú trình bày theo phần Vấn Đáp như sau: 

“Nànàppakàràni thànàni paccayà etthàti patthànam” (Sattamì bahubbihi 

samàsaviggaha). “Thàna”  là tất cả Duyên với nhiều loại sai khác nhau có Nhân Duyên, 

Cảnh Duyên, v.v hiện hữu trong kinh này, do đó, kinh này có tên gọi là “Patthàna – Phát 

Thú”. 
 

Tóm lại, ý nghĩa của hai loại nguyên nhân, đó là: 

1/ Chỉ có một điều Pháp mà có mãnh lực làm được rất nhiều loại Duyên (nhiều hơn 

một). 

2/ Từng mỗi một Duyên mà có rất nhiều chi pháp (nhiều hơn một).  
 

Trong hai trường hợp này,  Hetù hetusampayuttakànam dhammànam 

tamsamutthànànanca rùpànam Hetupaccayena paccayo  là một điều Pháp. 

Có mãnh lực làm được rất nhiều loại Duyên (nhiều hơn một), tức là: Hetu – Nhân, 

Adhipati – Trưởng, Sahajàta – Câu Sanh, Annamanna - Hổ Tương, Nissaya – Y Chỉ, 

Vipàka – Dị Thục Quả, Indriya – Quyền, Magga – Đồ Đạo, Sampayutta – Tương Ưng, 

Vippayutta – Bất Tương Ưng, Atthi – Hiện Hữu, Avigata – Bất Ly, chính 12 loại này  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       16   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

thành mãnh lực Duyên trong điều Pháp này.      

Và từng mỗi một Duyên có rất nhiều chi Pháp, và trong điều Pháp này thì có chi Pháp 

nhiều hơn một, tức là 6 Nhân. 

Và sẽ được biết rõ chi Pháp một cách tỷ mỷ chi tiết ở trong việc trình bày phần xiển 

minh tất cả 24 Duyên.  
 

Trong phần thứ hai, có giải thích rằng: 

“Aparo nayo,  kenatthena patthànanti?”  Nói một cách khác, với nội dung thế nào 

mà gọi là Phát Thú ? 

“Vibhajjanatthena”  Gọi là Phát Thú với nội dung phân tích tất cả các Pháp, là Pháp 

Thiện, Pháp Bất Thiện, Pháp Vô Ký, v.v, theo phần phân tích từ Nhân Duyên, Cảnh 

Duyên, v.v. 
 

Như có Chú Giải Phân Tích từ ngữ Phát Thú trình bày theo phần Vấn Đáp trong phần 

thứ hai này, như sau: 

“Kusalàdayo dhammà  Hetupaccayàdivasena patthiyanti vibhajjiyanti etthàti = 

Patthànam”  (adhikaranasàdhana kittaviggaha).   Dịch nghĩa là: Đức Phật lập ý phân 

tích tất cả các Pháp, có Thiện, v.v, theo phần phân tích từ Nhân Duyên, v.v, trong kinh 

này, bởi do đó, kinh này có tên gọi là Phát Thú. 
 

Tóm lại ý nghĩa trong phần này, là kinh này có việc phân tích tất cả Pháp, như trong 

bộ Pháp Tụ  (Dhammasanganì) có 22 Mẫu Đề Tam  (Tikamàtikà),  và 100 Mẫu Đề Nhị, 

có Tam Đề Thiện  (Kusalatika) v.v, cho đến Nhị Đề Phát Thú  (Pitthiduka)  trong tất cả 

24 Duyên, có Nhân Duyên, Cảnh Duyên, v.v. 
 

Trong phần thứ ba, có giải thích rằng: 

“Aparo nayo,  kenatthena patthànanti?”  Nói một cách khác, với nội dung thế nào 

mà gọi  là Phát Thú ? 

“Patthitatthena”   Gọi là Phát Thú với nội dung là chỗ tiến hành (đi lại) của Bậc Trí 

Toàn Giác. 
 

Như có Chú Giải Phân Tích từ ngữ Phát Thú trình bày theo phần Vấn Đáp trong phần 

thứ ba này, như sau: 

“Patthàti gacchati sabbannutanànam etthàti = Patthànam” (Adhikarana sàdhana 

kitaviggaha).    Bậc Trí Toàn Giác thường tiến hành đi lại trong kinh này, do nhân vậy, 

kinh này có tên gọi là Phát Thú (Patthànaatthakathà). 

      

   Tạng  VÔ TỶ PHÁP  có bảy bộ là: 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       17   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Dhammasanganì – Pháp Tụ,  

(2) Vibhanga  –  Phân Tích,  

(3) Dhàtukathà – Nguyên Chất Ngữ,  

(4) Puggalapannati  –  Nhân Chế Định,  

(5) Kathàvatthu – Ngữ Tông,  

(6) Yamaka – Song Đối,  

(7) Patthàna – Phát Thú.   
 

Theo phần chú giải cho thấy, tất cả bảy bộ này quả thật, đều là nơi tiến hành của Bậc 

Toàn Giác, tuy nhiên từ bộ thứ nhất đến bộ thứ sáu, cho dù, thực là chỗ tiến hành của Bậc 

Toàn Giác, nhưng tất cả sáu bộ này vẫn chưa hội đủ năng lực đối với Bậc Toàn Giác; có 

ý nghĩa là vẫn chưa rộng lớn thâm sâu đối với Bậc Toàn Giác.  

Do đó, trong thời gian Đức Chánh Đẳng Giác quán xét ở sáu bộ đầu thì Ngài tiến 

hành quán xét một cách thông thường, tiếp đến quán xét bộ thứ bảy là bộ Đại Phát Thú 

này thì hào quang sáu loại (sắc) phún tủa từ kim thân Đức Phật ra ngoài.  

Là như vậy, vì bộ Đại Phát Thú này là một bộ kinh rộng lớn, có nội dung thâm sâu 

hơn tất cả bộ kinh mà Đức Phật đã quán xét qua, và là bộ kinh duy nhất thích đáng đối 

với Bậc Trí Toàn Giác vì vừa thích hợp với trí tuệ rộng lớn thâm sâu.  

Do đó, ngay khi Đức Phật đang quán xét nơi đó, làm khởi sanh sự phỉ lạc suốt trọn 

thời gian trú vào Pháp Vị (dhammarasa), ví như kình ngư ở trong đại dương sâu thẳm 

84,000 do tuần thường có sự vui mừng thích ý một cách mát mẻ trong việc được bơi lội 

tung hoành ngang dọc trong đại dương, dường như thế nào, thì Bậc Toàn Giác cũng 

thường có sự phỉ lạc thỏa thích trong việc quán xét một cách rộng lớn thâm sâu của bộ 

Đại Phát Thú này vậy. 
 

Có ví dụ trong Pàlì Chú Giải như sau:  

 “Mahàsamudde  ca  timi  nàma mahàmaccho  dviyojanasatiko,  timingalo  

tiyojanasatiko,  timipingalo catuyojanasatiko,  timirapingalo pancayojanasatiko, 

Ànando timinando,  ajjhàroho,  mahàtimìti ime cattàro yojanasahassikà” 

(Nidànavagga samyutta atthakathà).   Kình ngư tên gọi là Tìmi có thân hình dài 200 do 

tuần, kình ngư tên gọi là Timingala có thân hình dài 300 do tuần, kình ngư tên gọi là 

Timipingala có thân hình dài 400 do tuần, kình ngư tên gọi là Timirapingala có thân 

hình dài 500 do tuần, và cả bốn kình ngư là Ànanda, Timinanda, Ajjhàroha, Mahàtimi 

có thân hình dài 1,000 do tuần hiện hữu trong đại dương. 

“Yathà hi timirapingalamahàmaccho caturàsìtiyojanasahassagambhìre 

mahàsamudde  yeva okàsam labhi,  evameva sabbannutanànam ekantato 

mahàpakarane yeva okàsam labhi”.   Kình ngư tên gọi là Timirapingala thường có 

được cơ hội bơi lội thỏa thích ở đại dương sâu thẳm 84,000 do tuần dường thế nào, thì 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       18   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Bậc Toàn Giác cũng thường có được cơ hội trong việc quán xét một cách quảng bác ở đại 

kinh điển, đặc biệt là kinh Đại Phát Thú này vậy. 

Một tia sáng xanh phún tủa lan tỏa ra từ râu, tóc và từ nơi cả hai con mắt của Ngài. 

Một tia sáng vàng phún tủa lan tỏa ra từ sắc da và từ nơi cả hai con mắt của Ngài. 

Một tia sáng đỏ phún tủa lan tỏa ra từ máu thịt và từ nơi cả hai con mắt của Ngài. 

Một tia sáng trắng phún tủa lan tỏa ra từ xương cốt, răng và từ nơi cả hai con mắt của 

Ngài. 

Một tia sáng màu da cam và ánh hào quang sáng rực rỡ lan tỏa ra khắp mọi nơi từ 

kim thân của Ngài. 
 

Cả sáu loại tia sáng này lan tỏa ra tiếp chạm Đại Địa dầy dặc 240,000 do tuần, ví như 

thỏi vàng trong núi được phủi sạch hết bụi trần.  Và tia sáng này xuyên qua lòng đất đến 

tiếp chạm thủy quyển ở dưới lòng đất dầy đặc 840,000 do tuần, ví như vàng nóng chảy ra 

trong khuôn.  

Rồi xuyên qua nước đến tiếp chạm với khí quyển dầy đặc 960,000 do tuần, ví như 

vàng ở trong núi được chất thành đống.  

Rồi xuyên qua gió đến tiếp chạm khí quyển trong phần phía dưới lòng đất 

(ajjhatàkàsa). 
 

Còn tia sáng ở phần trên chiếu tỏa lên đến các tầng Thiên Giới, từ Cõi Tứ Đại Thiên 

Vương, xuyên qua đến Đao Lợi Thiên, Dạ Ma, Đâu Xuất Đà, Hóa Lạc Thiên, Tha Hóa 

Tự Tại Thiên, cho đến 9 tầng Phạm Thiên Giới, thấu suốt Quảng Quả Thiên 

(Vehapphalà),  Ngũ Tịnh Cư Thiên, cả 4 tầng Vô Sắc Phạm Thiên Giới.  

Tia sáng xuyên qua cả 4 Vô Sắc Phạm Thiên Giới đi đến tiếp chạm khí quyển bên 

trong Tam Giới.  

Tia sáng hào quang của Đức Phật tỏa khắp mọi nơi, vô cùng tận, bao trùm khắp cả 

thế gian.  

Tia sáng này, chẳng phải được thành tựu do việc cầu nguyện, cũng chẳng phải được 

thành tựu do tiến tu bất cứ thể loại nào, mà phát sanh do bởi quán chiếu Pháp ở phần vi 

tế, thậm thâm vi diệu, quảng bác.  

Chính do nhân này, máu huyết của Ngài trở nên tinh khiết, kim thân thanh tịnh, sắc 

da trong suốt, ánh sắc hào quang có Tâm làm xuất sinh xứ được hiện hữu một cách kiên 

định khắp mọi nơi theo một đường kính 80 hắc tay. 

Do đó, từ ngữ Phát Thú trong bộ kinh thứ bảy này mới có nội dung khác biệt với từ 

ngữ Phát Thú trong phần Satipatthàna – Niệm Phát Thú (trong Chương thứ Bảy, nhóm 

Bodhipakkhiyadhamma - Giác Chi Pháp).   

 

----------------------00000---------------------- 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       19   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

TRONG KINH ĐẠI PHÁT THÚ CÓ SÁU NHÓM PHÁT THÚ, 

LẬP Ý TRÌNH BÀY MỖI NHÓM PHÁT THÚ CÓ BỐN PHẦN (NAYA): 

 

Sự việc Đức Phật trình bày kinh Phát Thú, là lập ý trình bày phân tích ra thành từng 

mỗi nhóm, là:  

(1) Tikapatthàna – Tam Đề Phát Thú:  có ý nghĩa là lập ý đưa 22 Tam Đề lên trình 

bày làm thành chủ vị theo thứ tự, rồi phân tích theo 24 Duyên, gọi là Tam Đề Phát Thú. 
 

(2) Dukapatthàna – Nhị Đề Phát Thú:  có ý nghĩa là lập ý đưa 100 Nhị Đề lên trình 

bày làm thành chủ vị theo thứ tự, rồi phân tích theo 24 Duyên, gọi là Nhị Đề Phát Thú. 
 

(3) Dukatikapatthàna – Nhị Đề Tam Đề Phát Thú:  có ý nghĩa là lập ý đưa 22 Tam 

Đề gom vào trong 100 Nhị Đề lên trình bày làm thành chủ vị theo thứ tự, rồi phân tích 

theo 24 Duyên, do vậy Nhị Đề Tam Đề Phát Thú. 
 

(4) Tikadukapatthàna – Tam Đề Nhị Đề Phát Thú:  có ý nghĩa là lập ý đưa 100 Nhị 

Đề vào trong 22 Tam Đề lên trình bày làm thành chủ vị theo thứ tự, rồi phân tích theo 24 

Duyên, do vậy Tam Đề Nhị Đề Phát Thú. 
 

(5) Tikatikapatthàna – Tam Đề Tam Đề Phát Thú:  có ý nghĩa là lập ý đưa 22 Tam 

Đề gom vào trong Tam Đề lên trình bày làm thành chủ vị theo thứ tự, rồi phân tích theo 

24 Duyên, do vậy Tam Đề Tam Đề Phát Thú. 
 

(6) Dukadukapatthàna – Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú:  có ý nghĩa là lập ý đưa 100 Nhị 

Đề gom vào trong Nhị Đề lên trình bày làm thành chủ vị theo thứ tự, rồi phân tích theo 

24 Duyên, do vậy Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú. 

 

TRÌNH BÀY CÂU MẪU ĐỀ TAM TRONG SÁU NHÓM PHÁT THÚ 
 

1/  Câu Mẫu Đề Tam của Tam Đề Phát Thú, như là:  

     Kusalà dhammà – Pháp Thiện,  Akusalà dhammà – Pháp Bất Thiện, 

Abyàkatàdhammà – Pháp Vô Ký, v.v, tự hiện hữu trong Tam Đề Mẫu Đề Tam. 

2/  Câu Mẫu Đề Tam của Nhị Đề Phát Thú, như là:  

     Hetù dhammà – Pháp Nhân,  Na hetù dhammà – Pháp Phi Nhân, v.v, tự hiện hữu 

trong Nhị Đề Mẫu Đề Tam. 

3/  Câu Mẫu Đề Tam của Nhị Đề Tam Đề Phát Thú, như là:  

     Hetù kusalà dhammà – Pháp Thiện Nhân,  Na hetù kusalà dhammà – Pháp  

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       20   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Thiện Phi Nhân.  Hetù akusalà dhammà – Pháp Bất Thiện Nhân,  Na hetù akusalà 

dhammà – Pháp Bất Thiện Phi Nhân.  Hetù abyàkatà dhammà – Pháp Vô Ký Nhân,  

Na hetù abyàkatà dhammà – Pháp Vô Ký Phi Nhân,  v.v, tự hiện hữu trong Nhị Đề 

Mẫu Đề Tam và Tam Đề Mẫu Đề Tam. 

4/  Câu Mẫu Đề Tam của Tam Đề Nhị Đề Phát Thú, như là:  

     Kusalà hetù dhammà – Pháp Nhân Thiện,  Akusalà hetù dhammà – Pháp Nhân Bất 

Thiện,  Abyàkatà hetù dhammà – Pháp Nhân Vô Ký.  Kusalà na hetù dhammà – 

Pháp Phi Nhân Thiện,  Akusalà na hetù dhammà – Pháp Phi Nhân Bất Thiện,  

Abyàkatà na hetù dhammà – Pháp Phi Nhân Vô Ký, v.v, tự hiện hữu trong Tam Đề 

Mẫu Đề Tam và Nhị Đề Mẫu Đề Tam. 

5/  Câu Mẫu Đề Tam của Tam Đề Tam Đề Phát Thú, như là:  

     Kusalà sukhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Tương Ưng Lạc Thọ Thiện, 

Akusalà sukhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Tương Ưng Lạc Thọ Bất 

Thiện,  Abyàkatà sukhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Tương Ưng Lạc Thọ 

Vô Ký. 

     Kusalà dukkhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Tương Ưng Khổ Thọ Thiện, 

Akusalà dukkhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Tương Ưng Khổ Thọ Bất 

Thiện,  Abyàkatà dukkhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Tương Ưng Khổ 

Thọ Vô Ký. 

     Kusalà adukkhamasukhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Phi Khổ Phi Lạc 

Thọ Thiện,  Akusalà adukkhamasukhàyavedanàyasampayuttà dhammà – Pháp Phi 

Khổ Phi Lạc Thọ Bất Thiện,  Abyàkatà adukkhamasukhàyavedanàyasampayuttà 

dhammà – Pháp Phi Khổ Phi Lạc Thọ Vô Ký, v.v, tự hiện hữu trong Tam Đề Mẫu Đề 

Tam. 

6/  Câu Mẫu Đề Tam của Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú, như là:  

     Hetù sahetukà dhammà – Pháp Hữu Nhân Nhân,  Na hetù sahetukà dhammà –   

Pháp Hữu Nhân Phi Nhân. 

     Hetù ahetukà dhammà – Pháp Vô Nhân Nhân,   Na hetù ahetukà dhammà – 

     Pháp Vô Nhân Phi Nhân. v.v, tự hiện hữu trong Nhị Đề Mẫu Đề Tam.   

     Trong từng mỗi nhóm Phát Thú này được phân tích thành bốn phần, gọi là   

“Dhammanaya – Phần Pháp”: 

 

 (1) Dhammanuloma – Pháp Thuận:  có ý nghĩa là Đức Phật lập ý trình bày phần 

Đầu và phần cuối của Câu (Pada–Padàvasàna) hoặc Gốc – Ngọn (Mùlamùlì) hoặc Câu 

Trạng Từ và Câu Chủ Từ (Kammapada – Kattupada) hoặc Câu Trước và Câu Sau, 

không có từ ngữ “Na – Phi”  đó là lời phủ định.  

Như có kiểu mẫu sau đây: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       21   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Siyà kusalam dhammam paticca, kusalo dhammo uppajjeyya Hetupaccayà”  

Pháp Thiện liên quan Pháp Thiện sanh khởi với mãnh lực Nhân Duyên như thế nào ?  

“ Pháp Thiện nào nương sanh khởi bởi do nương nhờ Pháp Thiện, Pháp Thiện đó có 

được hoặc không được nương sanh khởi bởi do Nhân Duyên ?” như vậy chẳng hạn. 

*Dịch nghĩa ở phần (1): “Do mãnh lực Nhân Duyên”- Pháp Thiện sẽ được sanh 

khởi bởi do nương vào Pháp Thiện phải chăng ? 
 

 (2) Dhammapaccanika – Pháp Nghịch:  có ý nghĩa là Đức Phật lập ý trình bày phần 

Đầu và phần Cuối của Câu bằng lời phủ định với từ ngữ Na – Phi.  

Như có kiểu mẫu sau đây: 

“Siyà na kusalam dhammam paticca na kusalo dhammo uppajjeyya Hetupaccayà”  

Pháp Phi Thiện liên quan Pháp Phi Thiện sanh khởi với mãnh lực Nhân Duyên như thế 

nào ?  

“Pháp chẳng phải Thiện nào nương sanh khởi bởi do nương nhờ Pháp chẳng phải 

Thiện, Pháp chẳng phải Thiện đó có được hoặc không được nương sanh khởi bởi do 

Nhân Duyên ?” như vậy chẳng hạn. 

*Dịch nghĩa ở phần (2): “Do mãnh lực Nhân Duyên”- Pháp không phải Thiện sẽ 

được sanh khởi bởi do nương vào Pháp chẳng phải Thiện phải chăng ? 
 

(3) Dhammaanulomapaccanika – Pháp Thuận Nghịch:  có ý nghĩa là Đức Phật lập 

ý trình bày Pháp không có lời phủ định ở phần câu đầu, nhưng Pháp có lời phủ định ở câu 

sau. 

Như có kiểu mẫu sau đây: 

“Siyà kusalam dhammam paticca na kusalo dhammo uppajjeyya Hetupaccayà”  

Pháp Thiện liên quan Pháp Phi Thiện sanh khởi với mãnh lực Nhân Duyên như thế nào ?- 

“ Pháp chẳng phải Thiện nào nương sanh khởi bởi do nương nhờ Pháp Thiện, Pháp chẳng 

phải Thiện đó có được hoặc không được nương sanh khởi bởi do Nhân Duyên  ?”  như  

vậy chẳng hạn. 

*Dịch nghĩa ở phần (3):  “Do mãnh lực Nhân Duyên”- Pháp chẳng phải Thiện sẽ 

được sanh khởi bởi do nương vào Pháp Thiện phải chăng ? 
 

(4) Dhammapaccaniyànuloma – Pháp Nghịch Thuận:  có ý nghĩa là Đức Phật lập ý 

trình bày Pháp với lời phủ định ở phần câu đầu, nhưng Pháp không có lời phủ định ở câu 

sau.   

Như có kiểu mẫu sau đây: 

 “Siyà  na kusalam dhammam paticca kusalo dhammo uppajjeyya Hetupa -ccayà”  

Pháp Phi Thiện liên quan Pháp Thiện sanh khởi với mãnh lực Nhân Duyên như thế nào ?- 

 “ Pháp Thiện nào nương sanh khởi bởi do nương nhờ Pháp chẳng phải Thiện, Pháp  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       22   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thiện đó có được hoặc không được nương sanh khởi bởi do Nhân Duyên ?” như vậy 

chẳng hạn. 

*Dịch nghĩa ở phần (4): “Do mãnh lực Nhân Duyên”- Pháp Thiện sẽ được sanh  

khởi bởi do nương vào Pháp chẳng phải Thiện phải chăng ? 
 

Như thế khi tập hợp cả bốn phần với nhau thì có được 24 Phát Thú, tức là: có bốn 

Tam Đề Phát Thú, là Pháp Thuận, Pháp Nghịch, Pháp Thuận Nghịch, Pháp Nghịch 

Thuận.  Còn năm nhóm Phát Thú  còn lại cũng hiện hành tương tự như cách này.  

Như có Câu Kệ của tất cả Đại Trưởng Lão trong Kết Tập Tam Tạng (Sangìtikàraka 

Mahà Thera) dẫn chứng trong kinh Phát Thú như sau: 

*Phần (1):  

Tikanca  patthànavaram  dukuttamam Dukam tikanceva  tikam  dukanca                   

Tikam  tikanceva  dukam  dukanca Cha  anulomamhi  nayà  sugambhìrà                   

*Phần (2):  

Tikanca  patthànavaram  dukuttamam  Dukam  tikanceva  tikam  dukanca                   

Tikam  tikanceva  dukam  dukanca Cha  paccanìyamhi  nayà  sugambhìrà.                  

*Phần (3):  

Tikanca  patthànavaram  dukuttamam  Dukam  tikanceva  tikam  dukanca                  

Tikam  tikanceva  dukam  dukancaCha  anulomapaccanìyamhi  nayà  sugambhìrà.                   

*Phần (4):  

Tikanca  patthànavaram  dukuttamam Dukam  tikanceva  tikam  dukanca                   

Tikam  tikanceva  dukam  dukancaCha  paccanìyànulomamhi  nayà  sugambhìrà. 

(Cả bốn Câu Kệ này, ba Câu đầu tiên trùng lặp nhau). 
 

Dịch nghĩa là:   Đức Phật lập ý trình bày Pháp thậm thâm vi diệu một cách cùng tột 

cao siêu trong từng mỗi phần Pháp, như Pháp Thuận, Pháp Nghịch, Pháp Thuận Nghịch, 

Pháp Nghịch Thuận, luôn hiện hữu sáu nhóm Phát Thú, là 
 

(1) Tam Đề Phát Thú,  

(2) Nhị Đề Phát Thú,  

(3) Nhị Đề Tam Đề Phát Thú,  

(4) Tam Đề Nhị Đề Phát Thú,  

(5) Tam Đề Tam Đề Phát Thú,  

(6) Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú (Kinh Phát Thú, điều 20, 21, 23, 24).   
                   

Chú Giải:   Trong Pháp Thuận của  Pháp Thú  có sáu phần thậm thâm vi diệu:  
 

1/ Tam Đề Phát Thú, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       23   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/ Nhị Đề Phát Thú,  

3/ Nhị Đề Tam Đề Phát Thú,  

4/ Tam Đề Nhị Đề Phát Thú,  

5/ Tam Đề Tam Đề Phát Thú,  

6/ Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú. 
 

Và ở các phần (2), (3), (4) cũng có lời dịch tương tự với phần thứ (1), ngoại trừ lời 

nói rằng “Pháp Thuận” thì ở phần (2) cho đổi thành “Pháp Nghịch”, ở phần (3) cho đổi 

thành “Pháp Thuận Nghịch”, ở phần (4) cho đổi thành “Pháp Nghịch Thuận”. 

 

TÓM LƯỢC SỐ LƯỢNG PHÁT THÚ TRONG KINH PHÁT THÚ 

 

Trong 24 Phát Thú, đặc biệt ở hai Pháp đầu tiên là, Pháp Thuận Tam Đề Phát Thú, 

Pháp Nghịch Tam Đề Phát Thú. 
 

* Có 22 Pháp Thuận Tam Đề Phát Thú. 

* Có 100 Pháp Thuận Nhị Đề Phát Thú. 

* Có 6,600 Pháp Thuận Nhị Đề Tam Đề Phát Thú. 

* Có 4,400 Pháp Thuận Tam Đề Nhị Đề Phát Thú. 

* Có 1,386 Pháp Thuận Tam Đề Tam Đề Phát Thú. 

* Có 19,800 Pháp Thuận Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú. 
 

Tập hợp sáu Phát Thú lại có 32,308 Phát Thú trong Pháp Thuận. Và như thế trong 

Pháp Nghịch, Pháp Thuận Nghịch và Pháp Nghịch Thuận cũng có 32,308 Phát Thú 

tương tự với phần Pháp Thuận. 

Do đó khi tập hợp lại sáu nhóm Phát Thú  theo cả bốn phần Pháp thì có được 129,232 

Phát Thú (32,308 x 4=129,232). 

Việc thuyết giảng của Đức Phật trong tất cả 129,232 Phát Thú này, là việc thuyết 

giảng một cách kỳ diệu, vô cùng quảng bác, cho ra thành nhiều cách sai khác.  Tức là 

trong từng mỗi Phát Thú, lập ý thuyết giảng ra thành 7 (Vàra – Giai đoạn) như là 

“Paticcavàra – Giai đoạn Liên Quan”, v.v.  

Trong từng mỗi Giai Đoạn, cũng vẫn lập ý trình bày phân tách ra làm bốn Phần  

Duyên, là:  

(1) Paccayaanuloma – Thuận Duyên, 

(2) Paccayapaccanìya – Nghịch Duyên,  

(3) Paccayaanulomapaccanìya – Thuận Nghịch Duyên,  

(4) Paccayapaccaniyànuloma – Nghịch Thuận Duyên.    

Trong số lượng bốn Phần Duyên này, ở phần Thuận Duyên và Nghịch Duyên lại  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       24   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

được phân tách ra làm hai loại  Sankhayàvàra – Giai đoạn chỉ số, là: 

a) Suddhasankhayàvàra – Giai đoạn đơn thuần chỉ số,  

b) Dukàdisankhayàvàra – Giai đoạn nhị thức chỉ số. 
  

Đối với phần Thuận Duyên, Nghịch Duyên và Nghịch Thuận Duyên lập ý trình bày 

chỉ có một loại“Giai đoạn nhị thức chỉ số”. 

Việc trình bày 24 Duyên, như có Tam Đề Mẫu Đề Tam và Nhị Đề Mẫu Đề Tam làm 

chủ vị theo từng mỗi Giai đoạn như đã được đề cập đến đây, cũng nên hiểu biết rằng có 

sự kỳ diệu và vô cùng quảng bác.  

Nếu tính thành số lượng thì số lượng sẽ lên đến hàng chục triệu và sẽ làm cho các học 

giả không có khả năng học hỏi tròn đủ một cách vi tế toàn hảo được.    

Do đó, kinh Phát Thú này được các bậc Chú Giải Sư đặt tên gọi là:  

“ANANTANAYASAMANTA MAHÀPAKARANA – VÔ GIÁN ĐẲNG VÔ GIÁN ĐẠI 

KINH”  một bộ kinh lớn có rất nhiều phân loại, kỳ diệu và vô cùng trọng yếu.  

 

VIỆC TÍNH SỐ LƯỢNG PHÁT THÚ TRONG 

SÁU NHÓM PHÁT THÚ VÀ CẢ BỐN PHẦN PHÁP 

 

1/ Tikapatthàna – Tam Đề Phát Thú:  1 Tam Đề tính thành 1 Phát Thú. 

    Trong Tam Đề Phát Thú lập ý trình bày 22 Tam Đề, do đó mới có tổng số lượng là 22 

Phát Thú. 
 

2/ Dukapatthàna – Nhị Đề Phát Thú: 1 Nhị Đề tính thành 1 Phát Thú. 

    Trong Nhị Đề Phát Thú lập ý trình bày 100 Nhị Đề, do đó mới có tổng số lượng là 100 

Phát Thú. 
 

3/ Dukatikapatthàna – Nhị Đề Tam Đề Phát Thú:  1 Nhị Đề x câu Tam Đề tính thành 1 

Phát Thú.  

    Trong Nhị Đề Tam Đề Phát Thú lập ý trình bày 66 câu Tam Đề ( 22 Tam Đề x 3 

câuTam Đề) gom vào với 100 Nhị Đề, do đó mới có tổng số lượng là 6,600 Phát 

    Thú (100 Nhị Đề x 66 câu Tam Đề). 
  

4/ Tikadukapatthàna – Tam Đề Nhị Đề Phát Thú:  1 Tam Đề x câu Nhị Đề tính thành 1 

Phát Thú. 

Trong Tam Đề Nhị Đề Phát Thú lập ý trình bày 200 câu Nhị Đề ( 100 Nhị Đề x 2 câu 

Nhị Đề) gom vào với 22 Tam Đề, do đó mới có tổng số lượng là 4,400 Phát Thú ( 22 

Tam Đề x 200 câu Nhị Đề). 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       25   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

5/  Tikatikapatthàna – Tam Đề Tam Đề Phát Thú: 1 Tam Đề x câu Tam Đề (của 21 

Tam Đề còn lại) tính thành 1 Phát Thú. 

Trong Tam Đề Tam Đề Phát Thú lập ý trình bày 63 câu Tam Đề (21 Tam Đề còn lại  

x 3 câu Tam Đề) gom vào với 22 Tam Đề, do đó mới có tổng số lượng là 1,386 Phát 

Thú (22 Tam Đề x 63 câu Tam Đề). 
 

6/ Dukadukapatthàna – Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú: 1 Nhị Đề x câu Nhị Đề (của 99 Nhị 

Đề còn lại) tính thành 1 Phát Thú. 

Trong Nhị Đề Nhị Đề Phát Thú lập ý trình bày 198 câu Nhị Đề (99 Nhị Đề còn lại x 2 

câu Nhị Đề) gom vào với 100 Nhị Đề, do đó mới có tổng số lượng là 19,800 Phát Thú 

(100 Nhị Đề x 198 câu Nhị Đề). 
  

Tổng kết số lượng Phát Thú (trong sáu nhóm Phát Thú và một Phần Pháp) là 32,308 

Phát Thú. 

Tổng kết số lượng Phát Thú (trong sáu nhóm Phát Thú và cả bốn Phần Pháp) là 

129,232 Phát Thú. 

Ghi chú:  Số lượng của Phát Thú này vẫn chưa phải là số lượng của “Pucchàvàra – 

Giai đoạn Vấn Đáp”.    

 

LỜI GIẢI THÍCH KIỂU MẪU PHẦN PÀLÌ 

VÀ PHƯƠNG HƯỚNG HỌC HỎI 

   

Nền tảng kiểu mẫu Pàlì nêu lên trình bày trong cả bốn phần, như là  “Siyà kusalam 

dhammam paticca” v.v, mà Đức Phật lập ý thuyết giảng trong kinh Phát Thú này, đều 

hoàn toàn là phần Vấn Đáp, được gọi một cách đặc biệt là  “Pucchàvàra– Giai đoạn Vấn 

Đáp”,  một thể loại của  “Paticcavàra – Giai đoạn Liên Quan”.  

Còn lời giải đáp lập ý trong các Phần khác, là lời giải đáp trong cả bảy Phần, gồm có: 
  

“Paticcavàra – Giai đoạn Liên Quan,  

“Sahajàtavàra – Giai đoạn Câu Sanh,  

“Paccayavàra – Giai đoạn Duyên Sinh,  

‘Nissayavàra – Giai đoạn Y Chỉ,  

“Sansatthavàra – Giai đoạn Tương Tạp, 

“Sampayuttavàra – Giai đoạn Tương Ưng,  

“Panhàvàra – Giai đoạn Vấn Đề.  
 

Tuy nhiên, lời giải đáp trong Giai đoạn Vấn Đề có sự quảng bác rộng lớn hơn cả sáu 

Phần còn lại, do đó, bần đạo không cần phải giảng giải lời giải đáp của cả sáu Phần trước, 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       26   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

và trong kinh Phát Thú này, chỉ xin được giảng giải lời giải đáp duy nhất ở Giai đoạn  

Vấn Đề.  

Lại nữa, trong cả bảy Giai Đoạn này, thì sáu Giai Đoạn phía trên gọi là “Cha Vàra –  

Lục Giai Đoạn”  có hai Câu, là“Kammapada – Câu Trạng Từ, Kattupada – Câu Chủ 

Từ”, với Câu Trạng Từ trình bày phần Năng Duyên, Câu Chủ Từ trình bày phần Sở 

Duyên.  

Đức Phật lập ý nêu Pháp Sở Duyên trở thành chi pháp của Câu Chủ Từ lên trình bày 

làm chủ vị trong những loại Giai Đoạn này.  

Do đó, từ ngữ “Anuloma – Thuận, và Paccaniya – Nghịch”  trong sáu Giai Đoạn 

này, Pháp nào làm Sở Duyên thì Pháp đó xếp thành Thuận, còn Pháp nào ở ngoài Sở 

Duyên thì Pháp đó xếp thành Nghịch. 

Đối với phần Giai Đoạn Vấn Đề thì tương tự cũng có hai Câu, tuy nhiên là Câu Chủ 

Từ và Sampadànapada – Câu Liên Hệ”.  Với Câu Chủ Từ trình bày phần Năng Duyên, 

Câu Liên Hệ trình bày phần Sở Duyên, và lập ý đưa Pháp Năng Duyên trở thành chi pháp 

của Câu Chủ Từ lên trình bày làm chủ vị trong Giai Đoạn này.  

Do đó, từ ngữ “Anuloma –Thuận, và Paccaniya – Nghịch”  trong Giai Đoạn Vấn 

Đề này, Pháp nào làm Pháp Năng Duyên thì Pháp đó xếp thành Thuận, còn Pháp nào ở 

ngoài Pháp Năng Duyên thì Pháp đó xếp thành Nghịch. 

Một trường hợp khác nữa, trong Lục Giai Đoạn này, Giai Đoạn Liên Quan với Giai 

Đoạn Câu Sanh, Giai Đoạn Duyên Sinh với Giai Đoạn Y Chỉ, Giai Đoạn Tương Tạp với 

Giai Đoạn Tương Ưng, những loại này có cùng một ý nghĩa với nhau, và chỉ khác biệt 

nhau về từ ngữ mà thôi.          

Việc thuyết giảng 24 Duyên trở thành Phát Thú thậm thâm vi diệu, Đức Phật lập ý 

phân tích từng mỗi Duyên trong tất cả 24 Duyên của kinh Phát Thú có được ba nhóm 

Pháp, gọi là hiện hữu ba loại tướng pháp:  
 

(1)“Paccayadhamma – Pháp Năng Duyên” là Pháp làm thành Nhân, 

(2)“Paccayuppannadhamma – Pháp Sở Duyên”  là Pháp làm thành Quả, 

(3)“Paccanikadhamma – Pháp Địch Duyên”  là Pháp chẳng phải Quả.  
 

Như có Pàlì Chú Giải tiếp sau đây: 

 

PACCAYAVACANATTHA – CHÚ GIẢI CỦA TỪ NGỮ 

“PACCAYA – NĂNG DUYÊN” 

 

“Paticca phalam ayati etasmàti = Paccayo”  (Kittaviggaha apàdànasàdhana pati 

pubbe + aya dhàtu + a Paccaya)   Pháp Quả thường nương sanh hiện hữu do bởi Pháp 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       27   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

làm thành Nhân này, do vậy Pháp làm thành Nhân này được gọi là Năng Duyên (thành 

sản địa của quả). 

 

PACCAYUPPANNAVACANATTHA – CHÚ GIẢI CỦA TỪ NGỮ 

“PACCAYUPPANNA – SỞ DUYÊN” 

 

“Paccayato uppannam = Paccayuppannam”  (Pancamìtappurissamàsa paccaya + 

uppanna)  Pháp Quả nương sanh vào Nhân của Năng Duyên, được gọi là Sở Duyên. 

 

PACCANIKAVACANATTHA – CHÚ GIẢI CỦA TỪ NGỮ 

“PACCANIKA – ĐỊCH DUYÊN” 

 

“Paccayuppannassa pativiruddham anìkam = Paccanikam” (Kammadhàra -

yasamàsavisesana pubbapada pati + anìka)  Pháp thành đối nghịch với Pháp Sở Duyên, 

được gọi là Địch Duyên. 

(Athavà)  “Paccayuppannena paccati virujjhatìti = Paccaniko” (Kattusàdha -

nakittaviggaha paccadhàtu + anìya paccayaya đổi thành ka)  (Hoặc nói một cách khác) 

Pháp nào trở thành đối địch với Pháp Sở Duyên, do vậy Pháp đó được gọi là Địch Duyên. 

Tại đây nương theo Chú Giải cho thấy rằng, Pháp trở thành Địch Duyên là Pháp 

không thể nằm ngoài cả hai, vừa nằm ngoài Nhân và nằm ngoài Quả được, như một vài 

người hiểu biết như vậy.  Duy nhất chỉ có một loại là Pháp nằm ngoài Quả mà thôi.  

Như thế, theo Chú Giải không có đề cập đến là Pháp có thể nằm ngoài Nhân, là thành 

Năng Duyên.  Tất cả như vậy, cũng bởi vì Pháp Địch Duyên đôi khi cũng có nằm ngoài 

Nhân, và cũng có khi không nằm ngoài Nhân.  

Có ý nghĩa là cũng có khi làm được Năng Duyên, và cũng có khi không làm được 

Năng Duyên. 

Được làm thành Năng Duyên, như là: Tâm Sở Si khi ở trong 2 Tâm căn Si, đây là 

Pháp Nhân Địch Duyên, cũng làm được Pháp Nhân Năng Duyên, nhưng không làm được 

Pháp Nhân Sở Duyên.  Và trong Cảnh Duyên, tất cả 28 Sắc, đây là Pháp Địch Duyên, 

cũng làm được Pháp Cảnh Năng Duyên, nhưng không làm được Pháp Cảnh Sở Duyên.  

Không được làm thành Năng Duyên, như là: Tâm Vô Nhân, Sắc Tâm Vô Nhân, Sắc 

Nghiệp Tái Tục Vô Nhân, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm 

Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt, làm thành Pháp Nhân Địch Duyên, và những 

loại này không làm được Pháp Nhân Năng Duyên.  

Do đó, những loại Pháp Địch Duyên này, mới nằm được bên ngoài cả hai, là nằm 

ngoài Nhân và nằm ngoài Quả. 

 

Tất cả những Học Giả kinh Phát Thú, khi đã được học thuộc lòng thấu triệt phần  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       28   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Paccayaniddesa – Duyên xiển minh” và tóm lược nội dung của ba loại tướng pháp  

trong 24 Duyên một cách hoàn hảo, thì đối với những lời giảng giải và giải thích trong  

Giai Đoạn Vấn Đề, chỉ cần tự đọc lấy cũng có được sự hiểu biết rõ ràng.  

 

PACCAYUDDESAVÀRA – CÂU XIỂN THUẬT VỀ 24 DUYÊN 

(PÀLÌ VÀ LỜI DỊCH) 

 

1/  Hetupaccayo – Nhân Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành Nhân. 

2/  Àrammanapaccayo – Cảnh Duyên:   Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành Cảnh. 

3/ Adhipatipaccayo – Trưởng Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành Trưởng. 

4/  Anantarapaccayo – Vô Gián Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do sự nối tiếp nhau 

không gián đoạn. 

5/  Samanantarapaccayo – Đẳng Vô Gián Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do sự nối 

tiếp nhau không gián đoạn (tương tự như trên). 

6/  Sahajàtapaccayo – Câu Sanh Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do cùng sanh với 

nhau. 

7/  Annamannapaccayo – Hổ Tương Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do sự níu kéo 

lẫn nhau. 

8/ Nissayapaccayo – Y Chỉ Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành chỗ nương 

nhờ. 

9/  Upanissayapaccayo – Cận Y Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành chỗ 

nương nhờ với năng lực mạnh mẽ (sát cận). 

10/  Purejàtapaccayo – Tiền Sinh Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do sự sanh trước. 

11/  Pacchàjàtapaccayo – Hậu Sanh Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do sự sanh sau. 

12/  Àsevanapaccayo – Trùng Dụng Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do sự năng thụ 

hưởng. 

13/  Kammapaccayo – Nghiệp Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do sự tạo tác để cho 

các sự việc thành tựu một cách sai khác nhau. 

14/  Vipàkapaccayo – Dị Thục Quả Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành quả 

dị thục, là cho đi đến sự chín mùi và cạn kiệt năng lực. 

15/  Àhàrapaccayo – Vật Thực Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành người 

dẫn dắt. 

16/  Indriyapaccayo – Quyền Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành người cai 

quản.  

17/  Jhànapaccayo – Thiền Na Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành người 

thẩm thị lấy Cảnh. 

18/ Maggapaccayo – Đồ Đạo Duyên: Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành con đường. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 

  
       29   

 
 Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                               Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

19/  Sampayuttapaccayo – Tương Ưng Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành  

người phối hợp.  

20/  Vippayuttapaccayo – Bất Tương Ưng Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm 

thành người bất phối hợp. 

21/  Atthipaccayo – Hiện Hữu Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành người 

vẫn còn hiện hữu. 

22/  Natthipaccayo – Vô Hữu Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành người  

 không còn hiện hữu. 

23/  Vigatapaccayo – Ly Khứ Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành người đã 

ra đi lìa khỏi. 

24/  Avigatapaccayo – Bất Ly Duyên:  Pháp giúp đỡ ủng hộ do làm thành người 

không ra đi lìa khỏi. 

 

  PACCAYANIDDESA – DUYÊN XIỂN MINH, PÀLÌ VÀ LỜI DỊCH 

Phân tích Câu cùng với nội dung chi pháp của những Câu này và lời giải thích. 

 

ANUSANDHI – TIẾP NỐI 

 

Sau khi Đức Phật đã trình bày xong phần Duyên xiển thuật, thì tiếp nối theo, Ngài lập 

ý trình bày phần Duyên xiển minh. 

Trong phần Duyên xiển minh, cũng vẫn hiện bày 24 Duyên, như là Nhân Duyên xiển 

minh, Cảnh Duyên xiển minh, v.v.         

Trong từng mỗi Duyên của phần Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bày hai thể 

loại, là:  
 

(1) Niddisitabba – Giải Thích (Pàlì),  

(2) Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Pàlì). 
 

Đức Phật lập ý trình bày phần Giải Thích trước, và tiếp nối theo sau, sẽ trình bày 

phần Giải Ngộ. 
 

 

  --------------------00000------------------   

 

            



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       30   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ NHẤT 

HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

HETUPACCAYANIDDESAVÀRA – 

GIAI ĐOẠN NHÂN DUYÊN XIỂN MINH 

 

 “Paccayuddesa  yo yàdiso paccayo Hetupaccayoti Bhagavatà uddittho, so tàdiso 

paccayo paccayaniddese, Hetù Hetusampayuttakànam dhammànam tam 

samutthànànanca  rùpànam  Hetupaccayena paccayoti Bhagavatà niddittho”. 

Với loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần  

Duyên xiển thuật là “Hetupaccaya – Nhân Duyên”  thì loại Duyên đó, Đức Thế Tôn 

thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần Duyên xiển minh. 

 

  DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

 “Hetu hetusampayuttakànam dhammànam tam samutthànànanca rùpànam 

Hetupaccayena paccayo”.   Nhân làm duyên cho Pháp Tương Ưng Nhân và Sắc Xuất 

Sinh Xứ với mãnh lực Nhân Duyên. 

Có ý nghĩa là sáu Nhân làm Pháp giúp đỡ ủng hộ cho tất cả Pháp phối hợp với sáu 

Nhân, là 71 Tâm Hữu Nhân, 52 Tâm Sở (trừ Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si) cùng với 

tất cả Sắc (Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân) có sáu Nhân và Pháp 

Tương Ưng, là 71 Tâm Hữu Nhân 46 Tâm Sở, làm Xuất Sinh Xứ với mãnh lực Nhân 

Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Nhân Duyên xiển minh, Đức Phật 

lập ý trình bày Pháp như sau:  

“Hetupaccayo – Nhân Duyên” trình bày cho được biết đến Niddisitabba – Giải 

Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước). 

 

“Hetù hetusampayutttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam 

Hetupaccayena paccayo”  trình bày cho được biết đến Nidassanàkàra – Giải Ngộ  (Câu 

này trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho được thấy loại kiểu mẫu). 

Trong Câu Giải Ngộ (Nidassanàkàra) này,  “Hetù” làm “Câu Chủ Từ” (Kattupada),  

trình bày cho được biết đến Pháp Năng Duyên, là sáu Nhân, có Tham, v.v. 
 

Hetusampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam làm thành 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       31   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Câu Liên Hệ (Sampadànapada), trình bày cho được biết đến Pháp Sở Duyên, là 71 Tâm  

Hữu Nhân  52 Tâm Sở, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân (trừ Tâm Sở  

Si ở trong 2 Tâm căn Si). 

 

 “Hetupaccayena” làm Câu Chế Tác (Karanapada), trình bày cho được biết đến 

mãnh lực của 12 Duyên, là Nhân, Câu Sanh Trưởng, Câu Sanh, Hổ Tương, Câu Sanh Y, 

Dị Thục Quả, Câu Sanh Quyền, Đồ Đạo, Tương Ưng, Câu Sanh Bất Tương Ưng, Câu 

Sanh Hiện Hữu, Câu Sanh Bất Ly, làm việc giúp đỡ ủng hộ cùng một lượt với nhau tùy 

theo thích hợp, với mãnh lực đặc biệt của những loại Nhân đó.   

 

“Paccayo” làm Câu Danh Thuật Từ (Nàmakiriyàpada), trình bày việc giúp đỡ ủng 

hộ đối với Pháp Sở Duyên, bằng cách xa lìa chủ quản (Paccayo = upakàrako hoti).  

Có ý nghĩa là việc sanh khởi, tồn tại và được phát triển của Pháp Sở Duyên là do 

được đón nhận sự giúp đỡ ủng hộ chính từ nơi Pháp Năng Duyên.   Nếu không có Pháp 

Năng Duyên làm người chủ quản có khả năng chỉ đạo mệnh lệnh cho Pháp Sở Duyên, thì 

Pháp Sở Duyên không thể sanh khởi, tồn tại và phát triển được.  

Chính do như vậy, Đức Phật mới lập ý trình bày là:  Hetupaccayo  hoặc  Hetupac -

cayena, và không có ý trình bày Hetujanako  – Nhân sản xuất, hoặc “Hetupaccayena -

janako  – làm duyên bởi Nhân sản xuất”.   

Lại nữa, với từ ngữ “Niddisitabba – Giải Thích”  ý nghĩa là phần Pàlì có ý giải thích 

điều Pháp làm thành chủ đề với việc chỉ đích danh tên của từng mỗi Duyên ra cho được 

rõ biết trước. 

 

 “Nidassanàkàra – Giải Ngộ” ý nghĩa là phần Pàlì có ý trình bày làm cho rõ thêm 

nội dung trong từng mỗi điều Pháp đó ra cho đi vừa phải lẽ. 

Lại nữa, với từ ngữ “Hetupaccayena” ở trong Câu Chế Tác, trình bày cho được thấy  

đến mãnh lực của Nhân Duyên đặc biệt hơn tất cả trong 12 Duyên làm việc giúp đỡ ủng 

hộ cùng một lượt với nhau tùy theo thích hợp, tùy thuộc vào Năng Duyên và Sở Duyên.   

Nói đến tùy theo thích hợp đối với Năng Duyên và Sở Duyên, khi phân tích Năng Duyên 

và Sở Duyên một cách đặc biệt, thì sẽ có được số lượng Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – 

Hiệp Lực) như tiếp theo đây: 

 

TOÀN BỘ DUYÊN HIỆP LỰC (GHATANÀ) TRONG NHÂN DUYÊN 
 

Trong Nhân Duyên có 24 Hiệp Lực là:  
 

9 Sàmannaghatanà – 9 Phổ Thông Hiệp Lực,  

9 Saindriyamaggaghatanà – 9 Hữu Quyền Đạo Hiệp Lực,  

6 Sàdhipatiindriyamaggaghatanà – 6 Hữu Trưởng Quyền Đạo Hiệp Lực. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       32   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

9 SÀMANNAGHATANÀ – 

9 PHỔ THÔNG HIỆP LỰC, LÀ: 

4 VÔ DỊ THỤC, 5 HỮU DỊ THỤC 

 

* 4 Avipàka – 4 Vô Dị Thục, là:  
 

(1) Sabbatthànikaghatanà – Biến Hành Hiệp Lực,  

(2) Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực,  

(3) Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực,  

(4) Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 
 

* 5 Savipàka – 5 Hữu Dị Thục, là:  
 

(1) Sabbatthànikaghatanà – Biến Hành Hiệp Lực,  

(2) Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực,  

(3) Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực,  

(4) Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực,  

(5) Saannamannavippayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 

  

9 SAINDRIYAMAGGAGHATANÀ – 

9 HỮU QUYỀN ĐẠO HIỆP LỰC, LÀ; 

4 VÔ DỊ THỤC, 5 HỮU DỊ THỤC 

 

* 4 Avipàka – 4 Vô Dị Thục, là:  
 

(1) Saindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Quyền Đạo Biến Hành Hiệp Lực, 

(2) Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực,  

(3) Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực,  

(4) Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 

 

* 5 Savipàka – 5 Hữu Dị Thục, là:  
 

(1) Saindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Quyền Đạo Biến Hành Hiệp Lực,  

(2) Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực,  

(3) Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực,  

(4) Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực,  

(5) Saannamannavippayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       33   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

6 SÀDHIPATTIINDRIYAMAGGAGHATANÀ – 

6 HỮU TRƯỞNG QUYỀN ĐẠO HIỆP LỰC, LÀ: 

3 VÔ DỊ THỤC, 3 HỮU DỊ THỤC  

  

* 3 Avipàka – 3 Vô Dị Thục, là:  
 

(1)  Sàdhipatiindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Trưởng Quyền Đạo Biến 

Hành Hiệp Lực,  

(2)  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực,  

(3)  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 
 

* 3 Savipàka – 3 Hữu Dị Thục, là:  
 

(1)  Sàdhipatiindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Trưởng Quyền Đạo Biến 

Hành Hiệp Lực,  

(2)  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực,  

(3)  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực. 

 

TẬP HỢP 24 HIỆP LỰC TRONG NHÂN DUYÊN 

 

9 SÀMANNAGHATANÀ – 

9 PHỔ THÔNG HIỆP LỰC, LÀ: 

4 AVIPÀKA – 4 VÔ DỊ THỤC 

 

1/  Sabbatthànikaghatanà – Biến Hành Hiệp Lực,  là: 6 Nhân làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu 

Nhân, có được 5 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

  

2/  Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực, là: 6 Nhân làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật, có được 6 Duyên Hiệp Lực 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

(1) Nhân Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       34   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

3/  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực, là: 

6 Nhân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, có được 7 Duyên 

Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

4/  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực,  là: 6 Nhân làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, có được 6 

Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

5 SAVIPÀKA – 5 HỮU DỊ THỤC 

 

1/  Sabbatthànikaghatanà – Biến Hành Hiệp Lực, là: 3 Nhân ở trong Tâm Quả Dị 

Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, 

Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, có được 6 Nhân Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên, 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       35   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

2/  Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực, là: 3 Nhân ở trong Tâm Quả 

Dị Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật, có được 

7 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
  

3/  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực, là: 

3 Nhân ở trong Tâm Quả Dị Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn 

Tương Ưng, có được 8 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

4/  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực, là: 3 Nhân ở trong Tâm 

Quả Dị Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục 

Hữu Nhân, có được 7 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       36   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

 (5) Saannamannavippayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Bất Tương Ưng Hiệp Lực,  

là: 3 Nhân ở trong 13 Tâm Tái Tục Hữu Nhân Ngũ Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Ý Vật, có được 8 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
  

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

9 SAINDRIYAMAGGAGHATANÀ – 

9 HỮU QUYỀN ĐẠO HIỆP LỰC 

4 AVIPÀKA – 4 VÔ DỊ THỤC 

 

 (1) Saindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Quyền Đạo Biến Hành Hiệp 

Lực, là: Nhân Vô Si làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc 

Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, có được 7 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – 

Hiệp Lực) là:  

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(5) Đồ Đạo Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

2/  Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực, là: Nhân Vô Si làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật, có được 8 Duyên Hiệp Lực 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       37   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

3/  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực, là:  

Nhân Vô Si làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng, có được 9 

Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

4/  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực, là: Nhân Vô Si làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, có 

được 8 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(5) Đồ Đạo Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

5 SAVIPÀKA – 5 HỮU DỊ THỤC 

 

 (1) Saindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Quyền Đạo Biến Hành Hiệp 

Lực, là: Nhân Vô Si ở trong Tâm Quả Dị Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn Tương Ưng, Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, có được  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       38   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

8 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 

  

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

2/  Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực, là: Nhân Vô Si ở trong Tâm 

Quả Dị Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng và Ý Vật, có 

được 9 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
  

3/  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực, là: 

Nhân Vô Si ở trong Tâm Quả Dị Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn 

Tương Ưng, có được 10 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       39   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
  

4/  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực, là: Nhân Vô Si ở trong 

Tâm Quả Dị Thục làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp 

Tái Tục Hữu Nhân, có được 9 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
  

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

 (5) Saannamannavippayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Bất Tương Ưng Hiệp Lực, 

là: Nhân Vô Si ở trong 9 Tâm Tái Tục Tam Nhân Ngũ Uẩn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Ý Vật, có được 10 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Y Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

6 SÀDHIPATIINDRIYAMAGGAGHATANÀ – 

6 HỮU TRƯỞNG QUYỀN ĐẠO HIỆP LỰC 

3 AVIPÀKA – 3 VÔ DỊ THỤC 

 

 (1) Sàdhipatiindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Trưởng Quyền Đạo Biến 

Hành Hiệp Lực, là: Thẩm Trưởng (Nhân Vô Si) làm duyên giúp đỡ ủng hộ Tứ Danh 

Uẩn Tương Ưng Hữu Trưởng và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 8 Duyên Hiệp Lực  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       40   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

2/  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực, là: 

Thẩm Trưởng (Nhân Vô Si) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương Ưng 

Hữu Trưởng, có được 10 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

3/  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực, là: Thẩm Trưởng (Nhân 

Vô Si) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 9 Duyên Hiệp 

Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       41   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

3 SAVIPÀKA – 3 HỮU DỊ THỤC 

 

 (1) Sàdhipatiindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Trưởng Quyền Đạo Biến 

Hành Hiệp Lực, là: Thẩm Trưởng (Nhân Vô Si) ở trong 4 Tâm Quả làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ Tứ Danh Uẩn Tương Ưng Hữu Trưởng và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 9 

Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

2/  Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực, là: 

Thẩm Trưởng (Nhân Vô Si) ở trong 4 Tâm Quả làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ 

Danh Uẩn Tương Ưng Hữu Trưởng, có được 11 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) 

là:  

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

3/  Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực, là: Thẩm Trưởng (Nhân 

Vô Si) ở trong 4 Tâm Quả  làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng, có  

được 10 Duyên Hiệp Lực (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 

(1) Nhân Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       42   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

Ý NGHĨA CỦA TỪ NGỮ “GHATANÀ – HIỆP LỰC” 
 

Từ ngữ “Ghatanà – Hiệp Lực” có ý nghĩa là việc tập hợp Duyên.  

Như có Chú Giải giải thích từ ngữ như sau: 

“Ghatìyate = Ghatanam (và) Ghatiyate anenàti = Ghatanam”-   Việc tập hợp, gọi là 

Hiệp Lực  

Hoặc một phần khác: việc tập hợp Duyên với mãnh lực của những Duyên đó, do đó, 

mãnh lực của những Duyên đó, gọi là Hiệp Lực. 
  

1/   Sàmannaghatanà – Phổ Thông Hiệp Lực:   ý nghĩa là việc tập hợp mãnh lực 

Duyên mà vẫn chưa đề cập đến Trưởng, Quyền và Đồ Đạo, v.v, vào phối hợp. 

2/   Saindriyamaggaghatanà – Hữu Quyền Đạo Hiệp Lực: có ý nghĩa là việc tập 

hợp mãnh lực Duyên có Quyền và Đạo vào phối hợp.    

3/   Sàdhipatiindriyamaggaghatanà – Hữu Trưởng Quyền Đạo Hiệp Lực: có ý 

nghĩa là việc tập hợp mãnh lực Duyên có Trưởng, Quyền và Đạo vào phối hợp. 

4/   Sabbatthànikaghatanà – Biến Hành Hiệp Lực: có ý nghĩa là việc tập hợp mãnh 

lực Duyên có cả 4 Duyên là: Câu Sanh, Câu Sanh Y Chỉ, Câu Sanh Hiện Hữu và 

Câu Sanh Bất Ly làm Duyên vào phối hợp trong mọi trường hợp Hiệp Lực. 

5/   Saannamannaghatanà – Hữu Hổ Tương Hiệp Lực: có ý nghĩa là việc tập hợp 

mãnh lực Duyên có Hổ Tương vào phối hợp. 

6/   Saannamannasampayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Tương Ưng Hiệp Lực: có 

ý nghĩa là việc tập hợp mãnh lực Duyên có Hổ Tương và Tương Ưng vào phối 

hợp. 

7/   Savippayuttaghatanà – Hữu Bất Tương Ưng Hiệp Lực: có ý nghĩa là việc tập 

hợp mãnh lực Duyên có Bất Tương Ưng vào phối hợp. 

8/  Saannamannavippayuttaghatanà – Hữu Hổ Tương Bất Tương Ưng Hiệp Lực: 

có ý nghĩa là việc tập hợp mãnh lực Duyên có Hổ Tương và Bất Tương Ưng vào 

phối hợp. 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       43   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

9/   Saindriyamaggasabbatthànikaghatanà – Hữu Quyền Đạo Biến Hành Hiệp 

Lực: có ý nghĩa là việc tập hợp mãnh lực Duyên có Quyền và Đạo cùng vào 

trong Biến Hành (Hiệp Lực) Duyên. 

10/  Sàdhipatiindriyamaggasabbatthànikàghatanà – Hữu Trưởng Quyền Đạo Biến 

Hành Hiệp Lực: có ý nghĩa là việc tập hợp mãnh lực có Trưởng, Quyền và Đạo 

cùng vào trong Biến Hành Duyên. 

11/  Avipàkaghatanà – Vô Dị Thục Hiệp Lực: có ý nghĩa là việc tập hợp mãnh lực 

Duyên mà không có đề cập đến Dị Thục Quả. 

12/  Savipàkaghatanà – Hữu Dị Thục Hiệp Lực: có ý nghĩa là việc tập hợp mãnh 

lực Duyên có Dị Thục Quả vào phối hợp. 

 

LỜI GIẢI THÍCH CỦA NHÂN DUYÊN 

 

Trong Nhân Duyên xiển minh, Pháp Năng Duyên là Danh Pháp bởi do toàn những 

Tâm Sở, cũng vì Đức Phật lập ý thuyết giảng rằng “Hetù - Những Nhân”.  

Còn Pháp Sở Duyên gồm cả hai, là Danh và Sắc. Danh Pháp tức là 71 Tâm Hữu 

Nhân 52 Tâm Sở phối hợp (trừ Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si), cũng vì Đức Phật lập ý 

thuyết giảng rằng “Hetusampayuttakànam dhammànam – Pháp tương ưng với Nhân”.  

Đối với Tâm Vô Nhân, Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si, quả thật không phải là Pháp 

Tương Ưng Nhân, tức là không phải Pháp phối hợp với Nhân, do đó không làm được 

Pháp Nhân Sở Duyên.   Khi không làm được Pháp Nhân Sở Duyên thì xếp thành Pháp 

Nhân Địch Duyên. 

Đối với Sắc làm thành Pháp Sở Duyên tức là Sắc Tâm Hữu Nhân sanh từ sáu Nhân 

và Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân cùng sanh chung với Tâm Quả Hữu 

Nhân, cũng vì Đức Phật lập ý thuyết giảng rằng  “tamsamutthànànanca rùpànam – Sắc 

Xuất Sinh Xứ này”.   

Còn Sắc Tâm Vô Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục Vô Nhân, Sắc Ngoại (là Sắc Quý Tiết 

Phi Quyền Phược – Anindriyabaddhautujarùpa), Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết (là Sắc 

Quý Tiết Quyền Phược – Indriyabaddhautujarùpa), Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô 

Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhật, của tất cả những chúng sanh, là những Sắc không do bởi 

sáu Nhân và Tâm Hữu Nhân làm xuất sinh xứ, do đó được xếp thành Pháp Nhân Địch 

Duyên.    

Sự hiện hành của Pháp Địch Duyên như đã được đề cập, xin tất cả những học giả cần 

nên ghi nhớ cho thật kỷ, để cho thấu hiểu trong khi đi đến trình bày nội dung của ba loại 

tướng pháp trong 24 Duyên, rằng sự hiện hành của Pháp Địch Duyên không có điều chi 

sai khác dưới mọi thể loại và sự hiện hành trong từng mỗi Duyên đều giống như nhau.  

Lại nữa, trong việc đề cập“tamsamutthànànanca rùpànam” có chi pháp như được  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       44   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nói đến, vì theo nhà Chú Giải Phát Thú trình bày chú giải của Câu này như sau:  

“Te hetù ceva hetusampayuttakà ca dhammà samutthànà etesanti = tam 

samutthanàni”  có ý nghĩa là: tất cả xuất sinh xứ gồm sáu Nhân và Pháp phối hợp với 

những Nhân này thường hiện hữu đối với những Sắc đó, do vậy những Sắc đó mới gọi là 

“tam samutthàna”,  tức là Sắc Tâm Hữu Nhân, là Sắc được sanh từ Tâm Hữu Nhân kết 

hợp với sáu Nhân; Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân, là Sắc được sanh khởi do nương vào  

13 Tâm Hữu Nhân. 

Trong việc Sắc Nghiệp Tái Tục được thành chi pháp của “tamsamutthànànanca 

rùpànam” cũng vì Sắc Nghiệp sanh khởi tại sát na Tái Tục phải nương vào Tâm Tái Tục 

làm thành Nhân cận, hoặc sẽ nói rằng “được sanh khởi từ Tâm Tái Tục”, như thế Sắc 

Nghiệp Tái Tục thuận theo vào ở trong sát na thành Sắc Nghiệp Tái Tục, và thành Pháp 

đối nghịch với việc sanh khởi của Sắc Nghiệp Bình Nhật có liên quan với Nghiệp Quá 

Khứ. 

1.“Mùlatthena upakàrako dhammo Hetupaccayo” – Pháp giúp đỡ ủng hộ với ý 

nghĩa thành căn gốc (rễ cái), gọi là Nhân Duyên. 

2.“Garùpadesahìno hi atthasàram navandati atthasàravihìno so saddhammà 

parihàyati”-  Đệ tử xa lìa thầy Giáo Thọ giảng dạy mọi điều, quả thật vậy, thường không 

thấu hiểu lý lẽ lời dạy bảo; người đó gọi là đã xa lìa lời dạy bảo, thường hay suy giảm 

lòng tin. 

3.“Te hetù ceva hetusampayuttakà ca dhammà samutthànà etesanti 

tamsamutthànàni”-  Với Pháp là những Nhân và Tương Ưng với Nhân làm xuất sinh xứ 

của Sắc Nhân, những Sắc này được gọi là “tamsamutthàna”  (tức là sáu Nhân và Pháp 

Tương Ưng Nhân). 

4. “Iminà cittasamutthànarùpam ganhàti”-  Thường nắm giữ lấy Sắc Tâm xuất sinh 

xứ, theo Pàlì gọi là “tamsamutthàna”. 

5. “Sabbepi hi cittacetasikà ekato hutvà rùpam samutthàpenti 

lokiyadhammadesanàyam pana cittassa adhikakàrato tathàvidham rùpam 

cittasamutthànanti vuccati”-  Tất cả Tâm và Tâm Sở, quả thật vậy, cho dù tất cả thành 

một Pháp duy nhất dẫn đến cho Sắc Tâm được sanh khởi, nhưng vẫn nằm trong phần 

Pháp Hiệp Thế, là vì lấy Tâm làm Pháp chủng chủ yếu, do đó Đức Phật thường phán dạy 

gọi những loại Sắc đó, là Sắc Tâm xuất sinh xứ hoặc Sắc Tâm.    

6. “Yadi evam vidhàpi tamsamutthànànanti avatvà cittasamutthànànanti kasmà na 

vuttanti acittasamutthànànampi sanganhato”-  Nếu là như thế thì tiếp theo cũng có thể 

có sự nghi ngờ là, tuy Đức Phật không nói đến “tamsamutthànam”   trong Nhân Duyên 

xiển minh vậy vì sao cũng không nói đến “cittasamutthànànam”, điều này được giải 

thích là vì Đức Phật lập ý muốn nói đến Sắc không có Tâm làm xuất sinh xứ, ý nói đến 

Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân.  



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       45   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

7. “Kasmà panàyam hetu patisandhiyameva katattàrùpànam Hetupaccayo hoti na 

pavatteti patisandhiyam kammajarùpànam cittappatibaddhavuttitàya pavattiyam pana 

tesam citte vijjamànepi kammappatibaddhàvapavatti na cittuppatibaddhà”-   Vì sao ba 

Nhân chỉ làm Nhân Duyên đối với Sắc Nghiệp trong thời Tái Tục, mà không làm duyên 

đối với Sắc Nghiệp trong thời Bình Nhật ?   Điều này được giải thích là vì trong thời Tái 

Tục, tất cả Sắc Nghiệp thường có tình huống liên quan với Tâm Tái Tục. Còn trong thời 

Bình Nhật, cho dù thật sự Tâm đang hiện hữu, tuy nhiên Nhân chỉ có liên quan với 

Nghiệp đó, thì thường hiện hành với tất cả những loại Sắc Nghiệp đó, chẳng phải Nhân ở 

chỗ liên quan với Tâm được. 

8. “Avijjamànecàpi cittenirodham samàpannànam uppajjanti yeva”-   Hoặc một 

trường hợp khác, sẽ thấy được trong trường hợp sát na Nhập Thiền Diệt, cho dù Tâm 

không hiện hữu, tất cả Sắc Nghiệp cũng thường sanh đối bậc Bất Lai và Vô Sinh có được 

phúc lộc Thiền và hiện hữu trong sát na Nhập Thiền Diệt. 

9. “Tatrahi vatthu rùpamattampi vinà patisandhiyam arùpadhammà 

patisandhicittanca vinà kammajàpi rùpadhammà nuppajjati yugandhàva 

rùpàrùpànam uppatti”-   Khi đề cập một cách rộng lớn, thì trong Cõi Ngũ Uẩn, chính 

ngay trong thời Tái Tục, nếu Sắc Vật đã diệt mất thì Danh Pháp cũng không sanh.Và một 

trường hợp khác, nếu như Tâm Tái Tục đã diệt mất thì tất cả Sắc Pháp và ngay cả Sắc 

Nghiệp cũng không sanh.   Có ý nghĩa là Sắc Pháp và Vô Sắc Pháp, là Sắc Ý Vật và Tâm 

Tái Tục thường luôn phải sanh một đôi với nhau.           

10. “Kammajarùpameva panassa cittasamutthànarùpatthàne titthati tanca 

kammajarù passeva bìjathàne titthati”-  Và chính Sắc Nghiệp thường hiện hữu trong 

nền tảng thành Sắc Tâm xuất sinh xứ của Tâm Tái Tục (chẳng phải Tâm Bình Nhật). Còn 

chính Tâm Tái Tục thường hiện hữu trong nền tảng làm chủng tử của chính Sắc Nghiệp 

đó. 

11. “Pavattiyam katattà rùpàdìnam paccayabhàvapatibàhanato 

Hetusampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànanti idam ahitam”-   

Theo phần Pàlì chỗ nói rằng “Hetusampayuttakànam dhammànam 

tamsamutthànànanca rùpànam”-   Đức Phật có lập ý xác định là không tính lấy 6 Nhân 

làm duyên đối với tất cả Sắc, có Sắc Nghiệp v.v, trong thời Bình Nhật (ý nghĩa là Sắc 

trong thời Bình Nhật không được coi như là Hiện Tại của Nhân Duyên). 

Từ ngữ “tam” là được thay thế cho sáu Nhân và Pháp phối hợp với sáu Nhân, là 

“Hetù” và “Hetusampayuttakànam dhammànam, samutthànànam rùpànam” là lời 

thay thế  Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân với Sắc Tâm Hữu Nhân. 

Như vậy, trong phần Pàlì điều thứ tư khởi sanh lời mâu thuẫn nói rằng 

“tamsamutthànà”  tức là “cittasamutthànikarùpa”  có đúng hay không ?  

Trả lời “đúng vậy” cũng bởi vì trong phần Pháp Hiệp Thế đã từng lập ý nói đến rằng  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       46   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“cittasamutthàna”  hoặc“cittajarùpa”,  nhưng khi đến trình bày trong Phát Thú này lại 

quay trở lại xử dụng từ ngữ “tamsamutthànànam”  là bởi do nguyên nhân chi  ?  

Vì sao lại không dùng từ ngữ “cittasamutthànànam” ?  Trả lời “không được” vì 

Đức Phật có lập ý xác định đến chính Sắc mà không có Tâm làm Xuất Sinh Xứ, tức là 

Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân.  

Tất cả như vậy cũng vì việc trình bày Pháp của Đức Phật là theo thực tính, chẳng phải 

là theo vừa ý của ta và cũng chẳng phải của bất luận vị Phật nào.  

Chính do như vậy, không lập ý đề cập đến “cittasamutthànànam”, và cần phải ghi 

nhớ rằng “tamsamutthànànam” đó là từ ngữ bao hàm ý nghĩa của Tái Tục Hữu Nhân 

với Sắc Tâm Hữu Nhân, cũng là việc ngăn cản Tái Tục Vô Nhân và Sắc Tâm Vô Nhân 

không cho đến để liên hệ vào.  

Nếu dùng từ ngữ “Hetù sahajàtànam rùpànam” cũng phải là tất cả Sắc, nhưng tại 

nơi đây, Đức Phật sắp đặt Sắc được sanh từ nơi sáu Nhân, do đó mới có ý trình bày là 

“tamsamutthànànanca rùpànam”. 

Việc thấu hiểu ý nghĩa của từ ngữ Pàlì làm nền tảng của ngôn ngữ cú pháp này, được 

gọi là “Niruttisàsatara – Ngôn ngữ học” hoặc trong mức độ cùng tột cũng được gọi là 

“Niruttipatisambhidà – Từ Vô Ngại Giải”. 

Như thế, theo ngôn ngữ Pàlì trình bày cho được biết trong Nhân Duyên:  

“Hetù” làm thành Câu Chủ Từ  (Kattupada), làm thủ yếu, làm chủ vị và làm Năng 

Duyên.  

 “Hetusampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam” làm thành 

Câu Liên Hệ (Sampadànapada), làm hệ quả, làm Sở Duyên. 

“Hetupaccayena” làm Câu Chế Tác  (Karanapada), trình bày cho được biết đến 

mãnh lực của“Hetù” làm thủ yếu, làm chủ vị trong Câu Pàlì này, có mãnh lực đặc biệt 

hơn các Duyên khác, làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian với mình. 

“Paccayo” làm Câu Danh Thuật Từ  (Nàmakiriyàpada), trình bày cho được biết đến 

sự khác biệt giữa hai từ ngữ, là:“Hetupaccayo” hoặc “Hetupaccayena paccayo” với 

“Hetujanako” hoặc “Hetupaccayena janako”, rằng: 

“Hetupaccayo” hoặc “Hetupaccayena paccayo” chỉ là làm việc giúp đỡ hổ trợ, ủng 

hộ, nâng đỡ, bao quanh, ví như phân bón chỉ làm việc giúp đỡ, hổ trợ, bao quanh, ủng hộ, 

nâng đỡ cây cối, chẳng phải thành thủ yếu cho việc sanh khởi một cách trực tiếp, chẳng 

phải như người mẹ hạ sanh trẻ thơ.  

Do đó, Đức Phật mới không lập ý trình bày đến “Hetujanako” hoặc “Hetupaccayena 

janako”.     

Từ ngữ “Hetu” và từ ngữ “Paccaya” không cùng một ý nghĩa với nhau. 

“Hetu” làm căn gốc một cách trọng yếu, “Paccaya” làm nhân giúp đỡ.  

Điều này được so sánh,  Nhân ví như hạt giống,  Duyên ví như đất với nước. 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       47   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Paccayo upakàrako” dịch là “làm Nhân giúp đỡ ủng hộ”.  

Chính do đó mới lập ý dùng từ ngữ là “Hetupaccayo – Nhân Duyên”. 

Một trường hợp khác, từ ngữ “Paccayo”  làm thành Câu Danh Thuật Từ  

(Nàmakiriyàpada), từ ngữ “Nàma”  là từ ngữ hiện hành theo nền tảng ngữ pháp, không 

phải là Danh Siêu Lý (Nàmaparamattha),  là vì Câu Thuật Từ (Kiriyàpada) này có nhiều 

thể loại, như từ ngữ “Hoti” (có hiện tại) là “Àkhayàtakiriyàpada” (Câu có tiềm lực hành 

động), như từ ngữ “Kato”(đã cho phép) là “Kitakiriyàpada” (Câu giải thích), như vậy 

với từ ngữ “Paccayo” làm thành Câu Danh Thuật Từ  (Nàmakiriyàpada).  

Trong tất cả 24 Duyên, với Năng Duyên bất luận sẽ là Sắc hoặc Danh, nhưng từ ngữ 

“Paccayo” tất cả đều phải dùng là Câu Danh Thuật Từ  (Nàmakiriyàpada), vì lẽ ý nhắm 

đến danh từ “Nàma” theo nền tảng ngữ pháp, và chẳng phải ý hướng đến Danh Siêu Lý 

bất luận trường hợp nào. 

*   Kattupada:  trình bày đến người tạo tác (thực hiện). 

*   Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện). 

*   Karanapada:  trình bày đến nguyên nhân cho thành tựu việc tạo tác (thực hiện). 

*   Sampadànapada:  trình bày đến người tiếp dẫn (nhận và trao) việc tạo tác. 

*   Apàdànapada:  trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, trình bày đến việc làm 

cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng.   

*   Sàmìsambandhapada:   trình bày đến người thành chủ nhân. 

*   Kàlàdhàrapada:  trình bày đến thời gian.  

*  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ 

ràng. 

*   Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi 

loại (được ví như vị chủ đất nước). 

*   Aniyamapada:  trình bày đến việc bất định (không nhất định). 

*   Niyamapada:  trình bày đến việc nhất định. 

*   Lakkhanapada:  trình bày đến việc nhận xét (hoặc ghi nhớ đánh dấu). 

*   Lakkhanavantakattupada:  trình bày đến việc có sự để nhận xét (hoặc để ghi nhớ 

đánh dấu) thành câu xen kẽ, “Vanta”  dịch là “có”.     

 

PHỤ CHÚ GIẢI NHÂN DUYÊN 

 

* Tại nơi đây, sáu Nhân làm duyên với hai trường hợp là:  

(1) đối với Danh Pháp,  

(2) đối với Sắc Pháp,  
 

tức là sáu Nhân làm Pháp Năng Duyên, Danh và Sắc làm Pháp Sở Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       48   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

*  Danh Pháp làm Pháp Sở Duyên có chi pháp là 71 Tâm Hữu Nhân và 52 Tâm Sở 

nhưng phải loại trừ Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si ra, bởi vì Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm 

căn Si bất tương ưng với Tham và Sân nên cần phải loại trừ ra.  

Chính chi pháp này trong phần Pàlì xiển minh đã có nói đến là 

“Hetusampayuttakànam dhammànam” và nên lưu ý cho rõ rệt ở phần trừ Si như đã 

được nói đến là loại trừ riêng biệt Tâm Sở Si chẳng phải trừ Tâm căn Si.  

Điều này rất quan trọng vì đã từng có sự hiểu lầm do loại trừ Tâm căn Si ra khỏi; thực 

hiện như vậy chắc chắn là không thể được vì nếu loại trừ ra thì số lượng 71 Tâm Hữu 

Nhân sẽ thiếu hụt đi.  

Và nếu lấy thêm 18 Tâm Vô Nhân thì số lượng lại là 89 Tâm, sự thật không phải vậy. 

*  Sắc Pháp, nói tại đây, làm Pháp Sở Duyên, mục đích chỉ lấy riêng biệt Sắc mà 

được gọi là “tamsamutthàna”,  bởi vì Sắc có nhiều thứ loại và cũng có nhiều thứ xuất 

sinh xứ với nhau.  Sắc gọi là “tamsamutthàna”  tức là loại Sắc đã được định đặt ở trong 

dấu ngoặc đơn ở phía trên, đó là Sắc Tâm Hữu Nhân và Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân 

và chính ngay Sắc Pháp này đã được đề cập đến trong phần Pàlì xiển minh với lời nói 

rằng  “tamsamutthànanca rùpànam – Sắc xuất sinh xứ này”. 

*  Lời nói rằng “tamsamutthàna”, khi phân tích từ ngữ, trong Chú Giải Đại Phát Thú 

đã có định nghĩa là “te hetù ceva hetusampayuttakà ca dhammà samutthànà etesanti = 

tam samutthanàni”   Tất cả những Pháp ấy là sáu Nhân cùng với Pháp Tương Ưng với 

sáu Nhân làm xuất sinh xứ cho những loại Sắc này,  do đó,  những loại Pháp này mới gọi 

là “tamsamutthàna”. 

*   Như vậy, lời nói “tam”  sẽ cho thấy có ý nghĩa là nói đến sáu Nhân và cũng nói 

đến Pháp tương ưng với sáu Nhân. 

*  Sáu Nhân là Tham, Sân, Si, Vô Tham, Vô Sân, Vô Si.   Pháp tương ưng với sáu 

Nhân là 71 Tâm Hữu Nhân và 46 Tâm Sở như đã được đặt ở trong phần dấu ngoặc đơn ở 

phía trên.   Và nguyên nhân mà chỉ còn lại 46 Tâm Sở là do phải trừ ra sáu Tâm Sở làm 

Nhân, vì tại đây, với lời nói rằng  “hetu ceva” sáu Tâm Sở này đã được rút ra trình bày 

độc lập rồi. 

*  Tóm lại, Sắc gọi là “ tam samutthàna” có ý nghĩa là Sắc có sáu Nhân này với 

Pháp tương ưng sáu Nhân (là 71 Tâm Hữu Nhân và 46 Tâm Sở) làm xuất sinh xứ. 

 

LỜI GIẢI THÍCH TÓM LƯỢC 

TRONG CHÚ GIẢI PHÁT THÚ VỀ NHÂN DUYÊN 

 

“ Hinoti patitthàti etthàti hotu”-  Pháp Sở Duyên tồn tại duy nhất trong Pháp này, 

như thế Pháp này gọi là Nhân. 

“Hetu ca so paccayo càti Hetupaccayo”  –  Chính vì Nhân làm duyên, nên gọi là 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       49   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Nhân Duyên.  

TỪ NGỮ “HETU” CÓ ĐƯỢC BỐN LOẠI, LÀ: 
 

1.“Hetu hetu – Nhân nhân”:   là sáu Nhân gồm Tham, Sân, Si, Vô Tham, Vô Sân, 

Vô Si. 

2.“Paccayahetu –Nhân Duyên”:  là Tứ Sắc Đại Hiển làm Nhân trong việc gọi tên 

của Sắc Uẩn. 

3.“Uttamahetu – Chí Thượng Nhân”:  là Nghiệp Thiện và Nghiệp Bất Thiện làm 

nhân cho sanh quả dị thục Thiện và quả dị thục Bất Thiện. 

4.“Sàdhàranahetu – Phổ Thông Nhân”:  là Vô Minh làm nhân cho sanh tất cả Pháp 

Hành (Ngũ Uẩn). 
 

*  Có lời giải thích trong  Nhân Duyên, là sáu Nhân ở phần Danh Pháp làm duyên 

ủng hộ cổ vũ cho Danh và Sắc sanh khởi trong bản năng của tất cả chúng sanh hữu sanh 

mạng, vì lẽ thường tất cả chúng sanh mà có sanh khởi trong thế gian này đều phải nương 

vào Nhân mà sanh khởi, nếu như không có Nhân thì tất cả chúng sanh đó không có thể 

sanh được.  

Do đó, Nhân mới được xem là vật rất quan trọng, và Đức Phật mới có ý thuyết giảng 

Nhân Duyên để thành hàng đầu.  

Sáu Nhân này, là Tham, Sân, Si, Vô Tham, Vô Sân, Vô Si; tuy nhiên, nếu sẽ phân 

tích theo chủng loại của Tâm thì có được bốn loại là:  
 

(1) Nhân Bất Thiện là Tham, Sân, Si phối hợp với Tâm Bất Thiện,  

(2) Nhân Thiện là Vô Tham, Vô Sân , Vô Si phối hợp với Tâm Thiện,  

(3) Nhân Vô Ký Quả Dị Thục là Vô Tham, Vô Sân, Vô Si phối hợp với Tâm Quả Dị 

Thục Hữu Nhân,  

(4) Nhân Vô Ký Duy Tác là Vô Tham, Vô Sân, Vô Si phối hợp với Tâm Duy Tác Hữu 

Nhân. 
 

*   Trong tất cả  Nhân phối hợp với các loại Tâm đã được đề cập ở phía trên, khi theo 

chi pháp Siêu Lý thì cũng chính là sáu Nhân này.  

Đối với Tham Sân Si thì chỉ được phối hợp duy nhứt với Tâm Bất Thiện. 

Với Vô Tham, Vô Sân, Vô Si thì được phối hợp với cả Tâm Thiện, Tâm Quả Dị Thục  

và Tâm Duy Tác.  

Khi phối hợp với Tâm Thiện thì gọi là Nhân Thiện.  

Khi phối hợp với Tâm Quả Dị Thục thì gọi là Nhân Vô Ký Quả Dị Thục.  

Khi phối hợp với Tâm Duy Tác thì gọi là Nhân Vô Ký Duy Tác. 
 

*   Cả sáu Nhân này có mãnh lực giúp đỡ ủng hộ Pháp tương ưng, đó là Tâm và Tâm 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       50   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sở cho sanh khởi cùng với Sắc Tâm và Sắc Nghiệp Tái Tục, khi đã sanh khởi rồi thì giúp  

đỡ ủng hộ cho được tồn tại và có khả năng sẽ làm cho tăng trưởng phát triển.  

Cũng ví như cổ thụ được tồn tại là do nương vào gốc rễ cho đặng tồn tại vững vàng, 

mặc cho có giông bão thổi đến bất luận theo phương hướng nào cũng vậy, cũng không có 

thể làm cho cổ thụ đổ ngã được.  

Và sự việc cổ thụ ấy tăng trưởng tốt đẹp, mọc nhánh đâm cành, ra hoa trổ quả cũng 

chính là nương vào gốc rễ vậy, có trách nhiệm giúp đỡ ủng hộ cho tăng trưởng tốt đẹp.  

Điều này như thế nào, thì Nhân Tham sanh khởi đến người nào thì Pháp tương ưng là 

Tâm và Tâm Sở Tham cùng với Sắc Tâm Bất Thiện thường là sẽ khởi sanh đến người đó.  

Và khi Tâm Tham này đã sanh khởi rồi thì thật khó mà buông bỏ được, cũng ví như 

rể cây giữ lấy cổ thụ cho được tồn tại một cách vững vàng, và có khả năng sẽ làm cho 

Tâm Ý của người ấy sẽ khởi lên trạng thái tham đắm, dẫn đến nguyên nhân làm cho phát 

sanh Thân Biểu Tri tạo tác Thân Ác hạnh như là việc trộm đạo, v.v, hoặc làm cho phát 

sanh Ngữ Biểu Tri tạo tác Ngữ Ác hạnh như là việc vọng ngữ, v.v, cũng ví như cổ thụ 

được tươi tốt phát triển do nương vào gốc rễ của cây vậy.  

Những Nhân còn lại như là Nhân Bất Thiện hoặc Nhân Thiện cũng tương tự như vậy. 

Khi đã sanh khởi làm căn cội, làm gốc rễ thì thường là ủng hộ Pháp Tương Ưng và Sắc 

Tâm cho được câu sanh và giúp đỡ ủng hộ cho được phát triển tăng trưởng tương tự như 

phần đã được giải thích rồi vậy. 

Trong phần phía trên đã được đề cập, việc lập ý thuyết giảng 24 Duyên làm thành 

Kinh Phát Thú này, Đức Phật có lập ý phân tích từng mỗi Duyên có ba loại tướng Pháp, 

được gọi là tóm lược ba loại nội dung, là Pháp Năng Duyên, Pháp Sở Duyên và Pháp 

Địch Duyên.  

Tại đây, sẽ đề cập đến việc tóm lược ba loại nội dung trong Nhân Duyên một cách tỷ 

mỷ, như tiếp theo đây.   

 

PHÂN TÍCH NHÂN DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Nhân Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp làm thành 

Nhân Năng Duyên, chỉ có một trạng thái duy nhất, là làm thành nơi căn gốc và thành gốc 

rễ  (Hetu) từ nơi Pháp Nhân Sở Duyên.  

Nhân Duyên có Danh làm Pháp Năng Duyên và Danh Sắc làm Pháp Sở Duyên. 
  

*  Rằng theo Chủng Loại:  Nhân Duyên thuộc giống Câu Sanh, có ý nghĩa là Pháp 

Năng Duyên và Pháp Sở Duyên đồng cùng sanh khởi trong cùng một cái Tâm duy 

nhất. 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       51   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

*  Rằng theo Thời Gian : là thời Hiện Tại, có ý nghĩa là Pháp Năng Duyên hiện diện  

 trong khoảng giữa sanh, trụ, diệt và vẫn chưa diệt mất. 

*  Rằng theo Mãnh Lực ( Satti): Nhân Duyên có hai loại mãnh lực là : 

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh:  ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp 

Sở Duyên được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ:  ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ 

cho Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG TRONG NHÂN DUYÊN 

 

Trong  Nhân Duyên có Nhân làm Pháp Năng Duyên, Quả làm Pháp Sở Duyên và 

ngoài ra Quả thì làm Pháp Địch Duyên, như sau đây: 
 

 (1) Hetupaccayadhamma – Pháp Nhân Năng Duyên:   tức là sáu Nhân, gồm có 

Tham, Sân, Si, Vô Tham, Vô Sân, Vô Si. 

(2) Hetupaccayuppannadhamma – Pháp Nhân Sở Duyên:  tức là 71 Tâm Hữu 

Nhân, 52 Tâm Sở (trừ Tâm Sở Si trong 2 Tâm căn Si), Sắc Tâm Hữu Nhân, Sắc Nghiệp 

Tái Tục Hữu Nhân. 

(3) Hetupaccanikadhamma – Pháp Nhân Địch Duyên:  tức là 18 Tâm Vô Nhân, 12 

Tâm Sở Tợ Tha (trừ Dục), Tâm Sở Si trong 2 Tâm căn Si, Sắc Tâm Vô Nhân, Sắc 

Nghiệp Tái Tục Vô Nhân, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quí Tiết, Sắc Nghiệp Phạm 

Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 

  

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) 

VÀ CHI PHÁP TRONG NHÂN DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là câu 

Thiện, câu Bất Thiện, và câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Hetupaccayena paccayo”-  Pháp Thiện  

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Nhân Duyên. 

Pháp Thiện làm Nhân Năng Duyên, tức là ba Nhân Thiện (Vô Tham, Vô Sân, Vô Si). 

Pháp Thiện làm Nhân Sở Duyên, tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       52   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“ Kusalà hetù sampayuttakànam khandhànam Hetupaccayena paccayo” – Nhân 

Thiện làm duyên cho Uẩn tương ưng với mãnh lực Nhân Duyên. 

Tức là ba Nhân Thiện làm Nhân Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở làm Nhân Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Kusalo dhammo” làm “Kattupada – Câu Chủ Từ”  

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là ba Nhân Thiện có Vô Tham, v.v. 

* Kusalassa dhammassa làm  “Sampadànapada - Câu Liên Hệ”  trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 21 Tâm Thiện 38 Tâm Sở phối hợp. 

* Hetupaccayena làm “Karanapada - Câu Chế Tác”  trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 10 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, “Kusalà hetù”  làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là Vô Tham, Vô Sân ở trong Tâm Thiện Nhị 

Nhân hoặc Vô Tham, Vô Sân, Vô Si ở trong Tâm Thiện Tam Nhân. 

* Sampayuttakànam khandhànam làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tứ Danh Uẩn Thiện, là 21 Tâm Thiện 38 Tâm Sở 

phối hợp. 
 

* Hetupaccayena làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh  



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       53   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 10 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,   

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay thời 

gian đang sanh khởi có nhiều loại Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) 

đồng cùng sanh với nhau vừa thích hợp là: 
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Chuyển Khởi (Bình Nhựt), có ý 

nghĩa là Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ sanh khởi 

duy nhứt trong thời kỳ Bình Nhựt (pavattikàla), không có trong thời kỳ Tái Tục. 

*  Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn là địa giới có năm uẩn, và Cõi  

Tứ Uẩn là địa giới có tứ uẩn. 

*  Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy Thánh Nhân (trừ bậc Vô 

Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong Lộ trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện và Lộ    



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       54   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trình Ý Môn Đổng Lực Thiện, tùy theo thích hợp. 
 

Lại nữa, nếu tính theo phần Uẩn thì Năng Duyên, Sở Duyên nơi làm Tứ Danh Uẩn   

thành từng đôi (cặp) theo phần Câu Phụ Pàlì có được bảy phần Uẩn hay bảy đôi (cặp) là: 

1.  Nếu là Thiện Nhị Nhân, tức là Vô Tham làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp với Vô Tham làm Nhân Sở Duyên. 

2.  Vô Sân làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp với Vô Sân làm Nhân Sở Duyên.  

3.  Vô Tham, Vô Sân làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp với Vô Tham, Vô Sân làm Nhân Sở Duyên. 

4.  Nếu là Thiện Tam Nhân, tức là Vô Tham làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp với Vô Tham làm Nhân Sở Duyên. 

5.  Vô Sân làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp với Vô Sân làm Nhân Sở Duyên. 

6.  Vô Si làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn phối hợp với Vô Si làm Nhân Sở Duyên. 

7.  Vô Tham, Vô Sân, Vô Si làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp với Vô Tham, Vô Sân, Vô Si làm Nhân Sở Duyên. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – TRONG CÂU THIỆN 

 

“ Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Hetupaccayena paccayo”-   Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên. 

Pháp Thiện làm Nhân Năng Duyên tức là ba Nhân Thiện.  

Pháp Vô Ký làm Nhân Sở Duyên tức là Sắc Tâm Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“ Kusalà hetù cittasamutthànànam rùpànam Hetupaccayena paccayo”-   Nhân 

Thiện làm duyên cho Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ theo Nhân Duyên.  (Cả ba Nhân Thiện làm 

duyên, là giúp đỡ ủng hộ với Sắc mà có Tâm Thiện làm Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực 

Nhân Duyên). 

Tóm tắt, là 3 Nhân Thiện làm Nhân Năng Duyên. 

Sắc Tâm Thiện làm Nhân Sở Duyên (Sắc Tâm và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ cũng cùng 

một ý nghĩa với nhau). 

 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       55   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Kusalo dhammo”  làm “Kattupada – Câu Chủ Từ”  

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là ba Nhân Thiện có Vô Tham, v.v. 

* Abyàkatassa dhammassa làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày cho biết  

đến Sở Duyên, chi Pháp là 17 Sắc Tâm Thiện. 

* Hetupaccayena  làm  “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 9 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, “Kusalà hetù”  làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp gồm có, nếu là Tâm Thiện Nhị Nhân sanh khởi 

trong Cõi Ngũ Uẩn thì tức là Vô Tham, Vô Sân.   Nếu là Tâm Thiện Tam Nhân sanh khởi 

trong Cõi Ngũ Uẩn thì tức là Vô Tham, Vô Sân, Vô Si. 

* Cittasamutthànànam rùpànam  làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 17 Sắc Tâm Thiện. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 9 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       56   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay thời 

gian đang sanh khởi có nhiều loại duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà - Hiệp Lực) 

đồng cùng sanh  với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời  Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhất  trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành duy nhất trong Cõi Ngũ Uẩn . 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và bảy Thánh Nhân (trừ Bậc Vô 

Sinh). 

* Rằng theo Lộ trình:  hiện hành trong Lộ trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện và Lộ 

trình Ý Môn Đổng Lực Thiện, tùy theo thích hợp. 

 

“KUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN – VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Hetupaccayena 

paccayo”-   Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký với 

mãnh lực Nhân Duyên. 

Pháp Thiện làm Nhân Năng Duyên tức là ba Nhân Thiện (ở trong Cõi Ngũ Uẩn).  

Pháp Thiện và Vô Ký làm Nhân Sở Duyên tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp 

và 17 Sắc Tâm Thiện. 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       57   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

    “Kusalà hetù sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam  

Hetupaccayena paccayo”-  Những Nhân Thiện làm duyên cho Uẩn tương ưng và Sắc 

Tâm Xuất Sinh Xứ theo Nhân Duyên.  (Cả ba Nhân Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Tứ Danh Uẩn Thiện phối hợp và Sắc mà có Tâm Thiện làm Xuất Sinh Xứ, với mãnh 

lực Nhân Duyên). 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  “Kusalo dhammo” làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là ba Nhân Thiện có Vô Tham, v.v. 

* Kusalàbyàkatassa dhammassa làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp và 17 Sắc Tâm 

Thiện. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 8 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,   

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, “Kusalà hetù”  làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp gồm có, nếu là Tâm Thiện Nhị Nhân sanh khởi 

trong Cõi Ngũ Uẩn thì tức là Vô Tham, Vô Sân. Nếu là Tâm Thiện Tam Nhân sanh khởi 

trong Cõi Ngũ Uẩn thì tức là Vô Tham, Vô Sân, Vô Si. 

* Sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam  làm 

“Sampadàna -pada - Câu Liên Hệ” trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 21 Tâm 

Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp và 17 Sắc Tâm Thiện. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       58   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 8 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,   

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,   

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô Ký đây, 

ngay thời gian đang sanh khởi có nhiều loại duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà-

Hiệp Lực) đồng cùng sanh  với nhau vừa theo thích hợp là: 
  

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành duy nhất trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và bảy Thánh Nhân (trừ Bậc Vô 

Sinh). 

* Rằng theo Lộ trình :  hiện hành trong Lộ trình Ngũ Môn Đổng Lực Thiện và Lộ 

trình Ý Môn Đổng Lực Thiện, tùy theo thích hợp. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       59   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Hetupaccayena paccayo” –  Pháp Bất 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Nhân Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Nhân Năng Duyên tức là ba Nhân Bất Thiện (Tham, Sân, Si).       

Pháp Bất Thiện làm Nhân Sở Duyên tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở (trừ Tâm 

Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 
 

“Akusalà hetù sampayuttakànam khandhànam hetupaccayena paccayo”-  Những 

Nhân Bất Thiện làm duyên cho Uẩn tương ưng với mãnh lực Nhân Duyên.  (Cả ba Nhân 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bất Thiện phối hợp, với mãnh 

lực Nhân Duyên).    

Tóm tắt, là ba Nhân Bất Thiện làm Nhân Năng Duyên và 4 Danh Uẩn Bất Thiện tức 

là 12 Tâm Bất Thiện 

27 Tâm Sở (trừ Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si) làm Nhân Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Akusalo dhammo” làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là ba Nhân Bất Thiện có Tham, v.v. 

* Akusalassa dhammassa làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp (trừ Tâm Sở Si ở 

trong 2 Tâm căn Si). 

* Hetupaccayena  làm  “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 7 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
  

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, “Akusalà hetù”  làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” trình  

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp gồm có, tức là Tham, Si ở trong Tâm căn Tham.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       60   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Hoặc là Sân, Si ở trong Tâm căn Sân. Hoặc là Si ở trong Tâm căn Si. 

* Sampayuttakànam khandhànam  làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày  

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 

Tâm Sở phối hợp (trừ Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si). 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 7 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Lại nữa, trong phần bảy đôi (cặp) Uẩn, cũng hiện hành cùng một phương cách với 

Câu Thiện, nhưng tại đây sẽ làm rõ thêm để được hiểu biết: 

1.  Tham làm Nhân Năng Duyên.  

     Tứ Danh Uẩn căn Tham phối hợp với Tham, làm Nhân Sở Duyên. 

2.   Si làm Nhân Năng Duyên.  

      Tứ Danh Uẩn căn Tham phối hợp với Tham, làm Nhân Sở Duyên. 

3.   Tham, Si làm Nhân Năng Duyên.  

      Tứ Danh Uẩn căn Tham phối hợp với Tham, làm Nhân Sở Duyên. 

4.    Sân làm Nhân Năng Duyên.  

       Tứ Danh Uẩn căn Sân phối hợp với Sân, làm Nhân Sở Duyên. 

5.    Si làm Nhân Năng Duyên.  

       Tứ Danh Uẩn căn Sân phối hợp với Sân, làm Nhân Sở Duyên. 

6.    Sân, Si làm Nhân Năng Duyên.  

       Tứ Danh Uẩn căn Sân phối hợp với Sân, làm Nhân Sở Duyên. 

7.    2 Si làm Nhân Năng Duyên.  

       Tứ Danh uẩn Tâm căn Si phối hợp với 2 Si, làm Nhân Sở Duyên. 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện đây, 

 ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng  

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp là: 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       61   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

*  Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Bất 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện chỉ duy nhứt trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

*  Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

*  Rằng theo Người:  hiện hành trong ba Phàm và ba bậc Quả Hữu Học (vì Bất Thiện 

làm duyên cho sanh Bất Thiện không thể sanh được với bốn Bậc Đạo và Bậc Vô 

Sinh). 

*  Rằng theo Lộ trình:  hiện hành trong Lộ trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện và Lộ 

trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. Đối với Lộ trình Ý Môn thì chỉ hiện hành trong 

“Kàmajavanamanodvàravithì – Lộ trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới”. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Hetupaccayena paccayo”-   Pháp Bất 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Nhân Năng Duyên tức là ba Nhân Bất Thiện (ở Cõi Ngũ Uẩn).    

Pháp Vô Ký làm Nhân Sở Duyên tức là Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

 “ Kusalà hetù cittasamutthànànam rùpànam Hetupaccayena paccayo”-   Nhân Bất 

Thiện làm duyên cho Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ với mãnh lực Nhân Duyên.  (Cả ba Nhân 

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ với Sắc mà có Tâm Bất Thiện làm Xuất Sinh Xứ, 

với mãnh lực Nhân Duyên). 

Tóm tắt, là ba Nhân Bất Thiện làm Nhân Năng Duyên. 

Sắc Tâm Bất Thiện làm Nhân Sở Duyên (Sắc Tâm và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ cũng  

cùng một ý nghĩa với nhau). 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       62   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Akusalo dhammo” làm “Kattupada – Câu Chủ Từ”  

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là ba Nhân Bất Thiện có Tham, v.v. 

* Abyàkatassa dhammassa làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 17 Sắc Tâm Bất Thiện. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 6 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,   

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, “Akusalà hetù”  làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp gồm có, nếu là Tâm căn Tham sanh khởi trong 

Cõi Ngũ Uẩn tức là Tham, Si. Nếu là Tâm căn Sân sanh khởi trong Cõi Dục Giới tức là 

Sân, Si. Nếu là Tâm căn Si sanh khởi trong Cõi Ngũ Uẩn tức là Si. 

* Cittasamutthànànam rùpànam  làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 17 Sắc Tâm Bất Thiện. 

* Hetupaccayena làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh lực 

một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 6 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       63   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay 

thời gian đang sanh khởi có nhiều loại duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà - Hiệp 

Lực) đồng cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành duy nhất trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ trình:  hiện hành trong Lộ trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện và Lộ 

trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo thích hợp. 

 

“AKUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN – VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Hetupaccayena 

pacca yo”-   Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô Ký 

với mãnh lực Nhân Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Nhân Năng Duyên tức là ba Nhân Bất Thiện (ở Cõi Ngũ Uẩn).   

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Nhân Sở Duyên tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở 

(trừ Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si) và Sắc Tâm Bất Thiện. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“Akusalà hetù sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Hetupaccayena paccayo”-   Những Nhân Bất Thiện làm duyên cho Uẩn tương ưng và 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ với mãnh lực Nhân Duyên.   (Cả ba Nhân Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Bất Thiện phối hợp và Sắc mà có Tâm Bất Thiện 

làm Xuất Sinh Xứ với mãnh lực Nhân Duyên). 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       64   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tóm tắt, là ba  Nhân Bất Thiện (ở trong Cõi Ngũ Uẩn) làm Nhân Năng Duyên. 

Tứ Danh Uẩn Bất Thiện tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở (trừ Tâm Sở Si ở trong 

2 Tâm căn Si) và Sắc Tâm Bất Thiện làm Nhân Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì“Akusalo dhammo”  làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là ba Nhân Bất Thiện có Tham, v.v. 

* Akusalàbyàkatassa dhammassa  làm “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp và 17 Sắc 

Tâm Bất Thiện. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 5 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, “Kusalà hetù”  làm  “Kattupada – Câu Chủ Từ” trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp gồm có, nếu là Tâm căn Tham sanh khởi trong 

Cõi Ngũ Uẩn tức là Tham, Si. Nếu là Tâm căn Sân sanh khởi trong Cõi Dục Giới tức là 

Tham, Si. Nếu là Tâm căn Si sanh khởi trong Cõi Ngũ Uẩn tức là Si. 

* Sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam làm 

“Sampadànapada - Câu Liên Hệ”  trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 12 Tâm 

Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp (trừ Tâm Sở Si ở trong 2 Tâm căn Si) và 17 Sắc Tâm Bất 

Thiện. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 5 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       65   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện và Vô 

Ký đây, ngay thời gian đang sanh khởi có nhiều loại duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ  

(Ghatanà - Hiệp Lực) đồng cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành duy nhất trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người:  hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ trình:  hiện hành trong Lộ trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất Thiện và Lộ 

trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện, tùy theo thích hợp. 

 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“ Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Hetupaccayena paccayo”-  Pháp Vô 

Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Nhân Năng Duyên tức là ba Nhân Vô Ký (Vô Tham,Vô Sân,Vô Si).   

Pháp Vô Ký làm Nhân Sở Duyên tức là 21 Tâm Quả Hữu Nhân, 17 Tâm Duy Tác 

Hữu Nhân, 38 Tâm Sở, Sắc Tâm Quả Hữu Nhân và Duy Tác Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái 

Tục Hữu Nhân (nhưng ở trong Cõi Tứ Uẩn thì loại trừ Sắc Pháp ra Pháp Sở Duyên). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

“Vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà hetù sampayuttakànam khandhànam 

cittasamutthànànanca rùpànam Hetupaccayena paccayo”-   Những Nhân Vô Ký Quả 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       66   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Vô Ký Duy Tác làm duyên cho Uẩn tương ưng và Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ với mãnh lực 

Nhân Duyên.  (Ba Nhân Vô Ký Quả và ba Nhân Vô Ký Duy Tác làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Tứ Danh Uẩn Quả Hữu Nhân Duy Tác Hữu Nhân phối hợp và Sắc mà có Tâm 

Quả Hữu Nhân Duy Tác Hữu Nhân làm Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực Nhân Duyên). 

Tóm tắt, là ba Nhân Vô Ký Quả và 3 Nhân Vô Ký Duy Tác (trong Cõi Ngũ Uẩn) làm  

Nhân Năng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn Quả Hữu Nhân và Duy Tác Hữu Nhân (tức là 21 Tâm Quả Hữu Nhân,  

17 Tâm Duy Tác Hữu Nhân, 38 Tâm Sở) và Sắc Tâm Quả Hữu Nhân và Duy Tác Hữu 

Nhân làm Nhân Sở Duyên (nhưng Cõi Tứ Uẩn thì loại trừ Sắc Pháp ra Pháp Sở Duyên). 

“Patisandhikkhane vipàkàbyàkatà hetù sampayuttàkànam khandhànam katattà ca 

rùpànam Hetupaccayena paccayo”-   Trong thời Tái Tục, ba Nhân Vô Ký Quả làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tái Tục Hữu Nhân phối hợp và Sắc Nghiệp 

Tái Tục Hữu Nhân, với mãnh lực Nhân Duyên.   

Trong thời Tái Tục, ba Nhân Vô Ký Quả làm Nhân Năng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn Tái Tục Hữu Nhân (tức là 17 Tâm Tái Tục Hữu Nhân, 35 Tâm Sở) và 

Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu Nhân làm Nhân Sở Duyên (nhưng trong Cõi Tứ Uẩn thì loại trừ 

Sắc Pháp ra Pháp Sở Duyên). 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo” làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là ba Nhân Vô Ký có Vô Tham, v.v. 

* Abyàkatassa dhammassa  làm  “Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày cho 

biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 21 Tâm Quả Hữu Nhân, 17 Tâm Duy Tác Hữu Nhân, 38 

Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Quả Hữu Nhân Duy Tác Hữu Nhân, Sắc Nghiệp Tái Tục 

Hữu Nhân nếu trong Cõi Tứ Uẩn thì trừ Sắc ra. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 12 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Dị Thục Quả Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       67   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
  

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, “Vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà hetù” làm 

“Kattupada – Câu Chủ Từ” trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là Vô Tham, 

Vô Sân ở trong Tâm Quả Nhị Nhân Duy Tác Nhị Nhân hoặc Vô Tham, Vô Sân, Vô Si ở 

trong Tâm Quả Tam Nhân Duy Tác Tam Nhân. 

* Sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam  làm 

“Sampadànapada - Câu Liên Hệ” trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tứ Danh 

Uẩn Quả Hữu Nhân Duy Tác Hữu Nhân, là 21 Tâm Quả Hữu Nhân, 17 Tâm Duy Tác 

Hữu Nhân, 38 Tâm Sở phối hợp và Sắc Tâm Quả Hữu Nhân Duy Tác Hữu Nhân, nếu 

trong Cõi Tứ Uẩn thì trừ Sắc ra. 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 12 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Dị Thục Quả Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, “Patisandhikkhane Vipàkàbyàkatà hetù” 

làm “Kattupada – Câu Chủ Từ” trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là Vô 

Tham, Vô Sân ở trong Tâm Quả Nhị Nhân hoặc Vô Tham, Vô Sân, Vô Si ở trong Tâm  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       68   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Quả Tam Nhân. 

* Sampayuttakànam khandhànam kattatà ca rùpànam  làm “Sampadànapada  - 

Câu Liên Hệ” trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tứ Danh Uẩn Tái Tục Hữu 

Nhân, là 17 Tâm Tái Tục Hữu Nhân, 35 Tâm Sở phối hợp và Sắc Nghiệp Tái Tục Hữu 

Nhân, nếu trong Cõi Tứ Uẩn thì trừ Sắc ra. 
 

* Hetupaccayena  làm “Karanapada - Câu Chế Tác” trình bày cho biết đến mãnh  

lực một cách đặc biệt của Nhân Duyên, nếu đầy đủ cả ba Nhân trong mãnh lực của cả 11 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.(trừ Câu Sanh Trưởng). 
 

* Paccayo làm “Kiriyàpada - Câu Thuật Từ” trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

Trong câu Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay thời 

gian đang sanh khởi có nhiều loại Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) 

đồng cùng sanh với nhau vừa thích hợp là: 
 

(1) Nhân Duyên,  

(2) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Dị Thục Quả Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  



DUYÊN THỨ NHẤT:  HETUPACCAYA - NHÂN DUYÊN 

 

  
       69   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

Và trong thời Tái Tục vẫn có số lượng Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ tương tự như 

trên, chỉ trừ ra Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

*  Rằng theo Thời Gian:  hiện hành trong thời Bình Nhựt và thời kỳ Tái Tục, ý nghĩa  

    là Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký có được cả thời kỳ 

Bình Nhựt và Tái Tục. 

* Rằng theo Địa Giới:  hiện hành trong 22 Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn (trừ Tứ Khổ 

Thú).  

* Rằng theo Người:  hiện hành trong hai Phàm (1 Người Nhị Nhân,1 Người Tam 

Nhân, trừ Khổ và Lạc) và bốn Bậc Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình:  hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt thì trong Lộ trình Ngũ 

Môn, Lộ trình Ý Môn.   Còn trong thời kỳ Tái Tục thì chỉ hiện hành trong Lộ trình 

Tái Tục (và Tâm Tái Tục sanh tiếp nối từ nơi Lộ Trình Cận Tử). 

 

HETUPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở NHÂN DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada”  giai 

đoạn Vấn Đề của Nhân Duyên có được 7 câu như sau: 

(1) Kusalo kusalassa Hetupaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Thiện với mãnh lực Nhân Duyên. 

(2) Kusalo abyàkatassa Hetupaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên. 

(3) Kusalo kusalàbyàkatassa  Hetupaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên.  

(4) Akusalo akusalassa Hetupaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Nhân Duyên. 

(5) Akusalo abyàkatassa Hetupaccayena paccayo – Bất Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên. 

(6) Akusalo akusalàbyàkatassa Hetupaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên. 

(7) Abyàkato abyàkatassa Hetupaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Nhân Duyên. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I 
 

  
       70   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

HETUPACCAYASABHÀGA – NHÂN DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ CỦA NHÂN DUYÊN 

 

---------------------00000-------------------  

 

 

 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       71   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ HAI 

ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

ÀRAMMANAPACCAYANIDDESAVÀRA – 

GIAI ĐOẠN CẢNH DUYÊN XIỂN MINH 

 

“Rùpàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Àrammanapaccayena paccayo  v.v.  Yam yam dhammam àrabbha ye ye dhammà 

uppajjanti cittacetasikà dhammà te te dhammà tesam tesam dhammànam 

Àrammanapaccayena paccayo”-     

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Àrammanapaccaya – Cảnh Duyên”, thì loại Duyên đó, Đức Thế Tôn 

thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/  Rùpàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Àrammanapaccayena paccayo -  Sắc Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Nhãn Thức Giới và Pháp tương ưng với Nhãn Thức Giới (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Cảnh Duyên. 

2/  Saddàyatanam sotavinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Àrammana paccayena paccayo -  Thinh Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Nhĩ Thức Giới và Pháp tương ưng với Nhĩ Thức Giới  (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Cảnh Duyên. 

3/  Gandhàyatanam ghànavinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammà -nam 

Àrammanapaccayena paccayo -   Khí Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Tỷ Thức Giới và Pháp tương ưng với Tỷ Thức Giới (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Cảnh Duyên.  

4/  Rasàyatanam jivhàvinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Àrammanapaccayena paccayo – Vị Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Thiệt Thức Giới và Pháp tương ưng với Thiệt Thức Giới (7 Tâm Sở Biến Hành) với 

mãnh lực Cảnh Duyên. 

5/  Photthabbàyatanam kàyavinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammà -

nam  Àrammanapaccayena paccayo –  Xúc Xứ (ở ngay hiện tại) làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với  Thân Thức Giới và Pháp tương ưng với Thân Thức Giới (7 Tâm Sở Biến 

Hành) với mãnh lực Cảnh Duyên. 

6/  Rùpàyatanam saddàyatanam gandhàyatanam rasàyatanam photthabbàyata – 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       72   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nam manodhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam Àrammanapaccayena 

paccayo –  Sắc Xứ, Thinh Xứ, Khí Xứ, Vị Xứ, Xúc Xứ (Ngũ Xứ ở trong hiện tại) làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Giới và Pháp tương ưng với Ý Giới (10 Tâm Sở Tợ Tha 

trừ Dục, Hỷ, Cần) với mãnh lực Cảnh Duyên. 

7/  Sabbe dhammà manovinnànadhàtuyà tam sampayuttakànanca dhammànam 

Àrammanapaccayena paccayo –   Tất cả các Pháp (là 6 Cảnh thời hiện tại, quá khứ, vị 

lai và “ngoại thời – kàlavimutta”)  làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Ý Thức Giới và 

Pháp tương ưng với Ý Thức Giới (52 Tâm Sở) với mãnh lực Cảnh Duyên. 

8/  Yam yam dhammam àrabbha  ye  ye dhammà uppajjanti cittacetasikà dham -mà  

te  te dhammà tesam tesam dhammànam Àrammanapaccayena paccayo – Tất cả những 

Pháp nào (là 89 Tâm và 52 Tâm Sở) được sanh khởi do nương vào những Pháp đó (6 

Cảnh), chính những Pháp đó (6 Cảnh) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với tất cả những 

Pháp trên (89 Tâm, 52 Tâm Sở) với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Trong tám điều này là phần chú giải thích nghĩa một cách tóm tắt trong Cảnh Duyên, 

có ý nghĩa là 6 Cảnh làm Năng Duyên và 89 Tâm, 52 Tâm Sở làm Sở Duyên. Hoặc để 

được hiểu biết rõ rệt thì tất cả Tâm và Tâm Sở sẽ được sanh khởi là do nương vào 6 

Cảnh, nếu không là như thế thì không có thể sanh khởi được. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi pháp trong giai đoạn Cảnh Duyên xiển minh, Đức 

Phật lập ý trình bày Pháp như sau:  

“Àrammanapaccayo – Cảnh Duyên”  trình bày cho được biết đến Niddisitabba – 

Giải Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước). 

“Rùpàyatanam cakkhuvinnànadhàtuyà v.v, cho tới  te  te dhammà tesam tesam 

dhammànam Àrammanapaccayena paccayo”  trình bày cho được biết đến 

Nidassanàkàra – Giải Ngộ  (Câu này trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho được 

thấy loại kiểu mẫu). 

Trong tất cả những Câu Giải Ngộ (Nidassanàkàra) này,  

Trong phần Pàlì điều thứ nhất, Rùpàyatanam:  làm Câu Chủ Từ  (Kattupada), trình 

bày cho Cakkhuvinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam  thành Câu Liên 

Hệ (Sampadànapada), trình bày cho được biết đến Pháp Sở Duyên, là 2 Tâm Nhãn 

Thức, 7 Tâm Sở Biến Hành phối hợp. 

* Àrammanapaccayena:  làm Câu Chế Tác  (Karanapada), trình bày cho được biết 

đến mãnh lực của 4 Duyên, là Cảnh, Tiền Sinh, Hiện Hữu, Bất Ly chỉ làm việc giúp đỡ 

ủng hộ cùng một lượt với nhau theo mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh. 

* Paccayo: làm Câu Danh Thuật Từ  (Nàmakiriyàpada), trình bày việc giúp đỡ ủng  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       73   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

hộ đối với Pháp Sở Duyên, bằng cách xa lìa chủ quản  (Paccayo = upakàrako hoti). 

Việc phân tách Câu, nội dung, chi pháp trong phần Pàlì điều thứ hai, v.v, cho tới phần 

Pàlì điều thứ năm, cũng hiện hành một cách tương tự với phần Pàlì điều thứ nhất này. 
 

Trong phần Pàlì điều thứ sáu,  Rùpàyatanam saddàyatanam gandhàyatanam 

rasàyatanam photthabbàyatanam:  làm Câu Chủ Từ  (Kattupada), trình bày cho biết đến 

Pháp Năng Duyên, là Ngũ Cảnh ở ngay hiện tại. 

* Manodhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam:  làm Câu Liên Hệ 

(Sampadànapada), trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên,  là 3 Ý Giới, 10 Tâm Sở Tợ 

Tha phối hợp. 

* Àrammanapaccayena:  làm Câu Chế Tác  (Karanapada), trình bày cho được biết 

đến mãnh lực của 4 Duyên, là Cảnh, Tiền Sinh, Hiện Hữu, Bất Ly chỉ làm việc giúp đỡ 

ủng hộ cùng một lượt với nhau theo mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh. 

* Paccayo:  làm Câu Danh Thuật Từ  (Nàmakiriyàpada), trình bày việc giúp đỡ ủng 

hộ đối với Pháp Sở Duyên, bằng cách xa lìa chủ quản  (Paccayo = upakàrako hoti). 
 

Trong phần Pàlì điều thứ bảy,“Sabbe dhammà”  làm Câu Chủ Từ  (Kattupada), trình 

bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, là 6 Cảnh, tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở, 28 Sắc ở ngay 

hiện tại, quá khứ, vị lai; và Níp Bàn, Chế Định ở phần Ngoại Thời, tất cả đều ở phần Siêu 

Lý và Chế Định. 

* Manovinnànadhàtuyà tamsampayuttakànanca dhammànam:  làm Câu Liên Hệ 

(Sampadànapada), trình bày cho được biết đến Pháp Sở Duyên, là 76 Ý Thức Giới, 52 

Tâm Sở phối hợp. 

* Àrammanapaccayena:  làm Câu Chế Tác  (Karanapada), trình bày cho được biết 

đến mãnh lực của 8 Duyên, là Cảnh, Cảnh Trưởng, Tiền Sinh Y, Cảnh Cận Y, Tiền Sinh, 

Bất Tương Ưng, Hiện Hữu, Bất Ly chỉ làm việc giúp đỡ ủng hộ cùng một lượt với nhau 

theo mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh. 

* Paccayo:  làm Câu Danh Thuật Từ  (Nàmakiriyàpada), trình bày việc giúp đỡ ủng 

hộ đối với Pháp Sở Duyên, bằng cách xa lìa chủ quản  (Paccayo = upakàrako hoti). 

Một trường hợp khác,  Sabbe dhammà  làm Câu Chủ Từ  (Kattupada), trình bày cho 

biết đến Pháp Năng Duyên,  Manovinnànadhàtuyà tamsampayuttakà -nanca 

dhammànam  làm Câu Liên Hệ  (Sampadànapada), trình bày cho được biết đến Pháp Sở 

Duyên, một khi sẽ trình bày một cách đặc biệt với sự thành Năng Duyên và Sở Duyên thì 

cũng hiện hành như vầy. 
  

1.  6 Cảnh là 54 Tâm Dục Giới, 52 Tâm Sở, 28 Sắc, ở trong Tam Thời, sanh khởi 

trong cả Tam Thời, làm Cảnh Năng Duyên.  

     11 Tâm Na Cảnh, 1 Tâm Tiếu Sinh, 33 Tâm Sở, làm Cảnh Sở Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       74   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2.  6 Cảnh là 81 Tâm Hiệp Thế, 52 Tâm Sở, 28 Sắc ở trong Tam Thời, và Chế Định ở 

Ngoại Thời, làm Cảnh Năng Duyên.  

     12 Tâm Bất Thiện, 4 Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí, 4 Tâm Đại Duy Tác Bất 

Tương Ưng Trí, 51 Tâm Sở (trừ Tuệ Quyền), làm Cảnh Sở Duyên. 

3.  6 Cảnh là 87 Tâm (trừ Đạo Vô Sinh, Quả Vô Sinh), 52 Tâm Sở, 28 Sắc ở trong 

Tam Thời, và Níp Bàn, Chế Định ở Ngoại Thời, làm Cảnh Năng Duyên.  

     4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở, làm Cảnh Sở Duyên. 

4.  6 Cảnh là 89 Tâm, 52 Tâm Sở, 28 Sắc ở trong Tam Thời, và Níp Bàn, Chế Định ở 

Ngoại Thời, làm Cảnh Năng Duyên.  

     4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 1 Tâm Khai Ý Môn, 35 Tâm Sở, làm Cảnh 

Sở Duyên. 

5.  Cảnh Sắc hiện tại khi là “Dùra - Dao Viễn”,“Paticchanna - Ẩn Tàng”,“Sanha - 

Tế Nhuyễn”,“Sukhuma- Vi Tế”, đề cập đến Cảnh Sắc ở nơi rất xa, Cảnh Sắc ở 

nơi ẩn khuất che lấp, Cảnh Sắc ở nơi rất nhỏ, Cảnh Sắc ở nơi vi tế, làm Cảnh 

Năng Duyên.  

Tâm Thiện Thiên Nhãn Thắng Trí, Duy Tác Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm 

Cảnh Sở Duyên. 

6.  Cảnh Thinh hiện tại khi là “Dùra - Dao Viễn”,“Paticchanna -Ẩn Tàng”,“Sanha 

- Tế Nhuyễn”,“Sukhuma- Vi Tế”, đề cập đến Cảnh Thinh ở nơi rất xa, Cảnh 

Thinh ở nơi bưng bít cách ngăn, Cảnh Thinh ở nơi rất khẽ, Cảnh Thinh ở nơi vi tế, 

làm Cảnh Năng Duyên.   

 Tâm Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí, Duy Tác Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh 

Sở Duyên.  

7.  6 Cảnh khi hiện bày hàng trăm, ngàn Sắc Thể, v.v, và Thiện Thiền Cơ Bản Sắc 

Giới, Duy Tác, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Năng Duyên.  

Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí, Duy Tác Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh 

Sở Duyên. 

8.  Cảnh Pháp là 87 Tâm, 52 Tâm Sở (trừ Đạo Vô Sinh, Quả Vô Sinh) của người ở 

phần thuộc 7 ngày quá khứ, 7 ngày vị lai và hiện đang sanh, ở trong Tam Thời, 

làm Cảnh Năng Duyên.  

     Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

9.  Cảnh Pháp là 89 Tâm, 52 Tâm Sở ở phần thuộc 7 ngày quá khứ, 7 ngày vị lai và 

hiện đang sanh, ở trong Tam Thời, làm Cảnh Năng Duyên.  

     Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

10.  6 Cảnh là Ngũ Uẩn, tức là 87 Tâm, 52 Tâm Sở (trừ Đạo Vô Sinh, Quả Vô Sinh), 

28 Sắc ở trong Ta và Người khi đã hiện hành trong những kiếp quá khứ 

(Pubbenivuttha-Tiền Kiếp) và Níp Bàn, Chế Định, đề cập đến dòng giống, tông 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       75   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đường, vóc dáng hình dạng, tên tuổi, trú xứ nương ở, cần được biết đến việc liên 

quan với Ngũ Uẩn, làm Cảnh Năng Duyên.  

      Tâm Thiện Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở 

Duyên. 

11.  6 Cảnh là Ngũ Uẩn, tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở, 28 Sắc ở trong Ta và Người khi 

đã hiện hành trong những kiếp quá khứ (Pubbenivuttha - Tiền Kiếp) và Níp Bàn, 

Chế Định, đề cập đến dòng giống, tông đường, vóc dáng hình dạng, tên tuổi, trú 

xứ nương ở, cần được biết đến việc liên quan với Ngũ Uẩn, làm Cảnh Năng 

Duyên.  

       Tâm Duy Tác Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở 

Duyên. 

12.  Cảnh Pháp là Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, Thiện Hiệp Thế khi có Tâm Sở Tư làm 

thủ vị của Người, sanh khởi trong sát na tạo tác việc Thiện, việc Bất Thiện, ở 

trong những kiếp quá khứ, làm Cảnh Năng Duyên.  

      Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí, Duy Tác Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh 

Sở Duyên. 

13.  6 Cảnh là Ngũ Uẩn, tức là 87 Tâm, 52 Tâm Sở (trừ Đạo Vô Sinh, Quả Vô Sinh), 

28 Sắc khi là của Ta và của Người sẽ sanh trong chính kiếp sống này và tiếp tục 

đi trong những kiếp sống kế tiếp; và Níp Bàn, Chế Định, đề cập đến dòng giống, 

tông đường, vóc dáng hình dạng, tên tuổi, trú xứ nương ở, cần được biết đến việc 

liên quan với Ngũ Uẩn, làm Cảnh Năng Duyên.  

      Tâm Thiện Vị Lai Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

14. 6 Cảnh là Ngũ Uẩn, tức là 89 Tâm, 52 Tâm Sở, 28 Sắc khi là của Ta và của 

Người sẽ sanh trong chính kiếp sống này và tiếp tục đi trong những kiếp sống kế 

tiếp; và Níp Bàn, Chế Định, đề cập đến dòng giống, tông đường, vóc dáng hình 

dạng, tên tuổi, trú xứ nương ở, cần được biết đến việc liên quan với Ngũ Uẩn, 

làm Cảnh Năng Duyên.  

      Tâm Duy Tác Vị Lai Thắng Trí, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

15.  Cảnh Pháp Chế Định là 25 Cảnh Nghiệp Xứ, có 10 Hoàn Tịnh Chế Định, 10 Bất 

Tịnh Chế Định, 1 Thân Phần Chế Định (Kotthàsapannatti), 1 Sổ Tức Chế Định 

(Ànàpànapannatti), 1 Sở Ái Tích Hỷ Hữu Tình Chế Định 

(Piyamanàpasattapannatti), 1 Khổ Đau Hữu Tình Chế Định 

(Dukkhitasattapannatti), 1 An Lạc Hữu Tình Chế Định (Sukhitasattapannatti), 

làm thành Cảnh của cả 3 là Từ (Mettà), Bi (Karunà), Hỷ (Mudità), làm Cảnh 

Năng Duyên.  

      3 Tâm Sơ Thiền Sắc Giới, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

16. Cảnh Pháp Chế Định là 14 Cảnh Nghiệp Xứ, có 10 Hoàn Tịnh Chế Định, 1 Sổ  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       76   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

  Tức Chế Định, 1 Sở Ái Tích Hỷ Hữu Tình Chế Định, 1 Khổ Đau Hữu Tình Chế 

Định, 1 An Lạc Hữu Tình Chế Định, làm thành Cảnh của cả 3 là Từ, Bi, Hỷ, làm 

Cảnh Năng Duyên.  

      3 Tâm Nhị Thiền Sắc Giới, 3 Tâm Tam Thiền, 3 Tâm Tứ Thiền, Tâm Sở phối 

hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

17. Cảnh Pháp Chế Định là 12 Cảnh Nghiệp Xứ, có 10 Hoàn Tịnh Chế Định, 1 Sổ 

Tức Chế Định, 1 Trung Bình Hữu Tình Chế Định (Majjhattasattapannatti), làm 

thành Cảnh của Xã (Upekkhà), làm Cảnh Năng Duyên.  

       3 Tâm Ngũ Thiền Sắc Giới, Tâm Sở phối hợp làm Cảnh Sở Duyên. 

18.  Cảnh Pháp Chế Định là Hư Không Biến Xứ (Àkàsapannatti), được hiện bày do 

việc loại trừ một Biến Xứ trong bất luận một của cả 9 Biến Xứ (trừ Hư Không 

Biến Xứ), làm Cảnh Năng Duyên.  

       3 Tâm Thiền Không Vô Biên Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

19.  Cảnh Pháp Đáo Đại là Thiện Thiền Không Vô Biên Xứ đã từng sanh trong tâm 

tánh của Ta ở trong kiếp này hay trong kiếp trước, làm Cảnh Năng Duyên.  

       Tâm Thiện Thiền Thức Vô Biên Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

20.  Cảnh Pháp Đáo Đại là Thiện Thiền Không Vô Biên Xứ đã từng sanh trong tâm 

tánh của Ta ở trong kiếp trước, làm Cảnh Năng Duyên.  

       Tâm Quả Thiền Thức Vô Biên Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

21.  Cảnh Pháp Đáo Đại là Thiện Thiền Không Vô Biên Xứ đã từng sanh trong tâm 

tánh của Ta trong kiếp này và trong kiếp trước, Duy Tác Thiền Không Vô Biên 

Xứ đã từng sanh trong tâm tánh của Ta trong kiếp này, làm Cảnh Năng Duyên.  

       Tâm Duy Tác Thiền Thức Vô Biên Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

22.  Cảnh Pháp Vô Sở Hữu Chế Định là sự không còn dư sót từ nơi Thiện – Duy Tác 

Thiền Không Vô Biên Xứ làm Cảnh Năng Duyên.  

       3 Tâm Thiền Vô Sở Hữu Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 

23.  Cảnh Pháp Đáo Đại là Thiện Thiền Vô Sở Hữu Xứ đã từng sanh trong tâm tánh 

của Ta trong kiếp này hay trong kiếp trước, làm Cảnh Năng Duyên.  

       Tâm Thiện Thiền Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở 

Duyên. 

24.  Cảnh Pháp Đáo Đại là Thiện Thiền Vô Sở Hữu Xứ đã từng sanh trong tâm tánh 

của Ta trong kiếp trước, làm Cảnh Năng Duyên.  

       Tâm Quả Thiền Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở 

Duyên. 

25.  Cảnh Pháp Đáo Đại là Thiện Thiền Vô Sở Hữu Xứ đã từng sanh trong tâm tánh 

của Ta trong kiếp này và trong kiếp trước, Duy Tác Thiền Vô Sở Hữu Xứ đã  

 từng sanh trong tâm tánh của Ta trong kiếp này, làm Cảnh Năng Duyên.  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       77   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

       Tâm Duy Tác Thiền Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh 

Sở Duyên. 

26.  Cảnh Pháp là Níp Bàn làm Cảnh Năng Duyên.  

       8 hoặc 40 Tâm Siêu Thế, Tâm Sở phối hợp, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

Trong phần Pàlì điều thứ tám, là  yam yam dhammam  làm  Aniyamakamma – pada:  

Câu tạo tác bất định, là Câu không được chỉ rõ chính xác nội dung, chỉ là cho hiểu biết 

làm Cảnh Năng Duyên, do đó mới được hết cả 6 Cảnh, và theo chi Pháp thì được cả Siêu 

Lý và Chế Định. 

* Àrabbha  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện 

bày lên rõ ràng, trình bày cho biết đến việc sanh khởi của Pháp Cảnh Sở Duyên, là có 

việc sanh khởi sự nghĩ suy. 

* Ye ye dhammà  làm  Aniyamakattupada:  Câu Chủ Từ bất định, là Câu không 

được chỉ rõ chính xác nội dung, chỉ là cho hiểu biết làm Cảnh Sở Duyên. 

* Uppajjanti  làm  Àkhayàtakiriyàpadakattuvàcaka:  Câu có tiềm lực hành động, 

trình bày cho biết đến việc sanh khởi của Cảnh Sở Duyên. 

* Cittacetasikà dhammà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày nội dung cho biết 

đến bản thể Pháp Cảnh Sở Duyên.  

Sự việc chi Pháp của Ye ye dhammà làm Aniyamakattupada:  là Câu Chủ Từ bất 

định, tất cả như vậy cũng vì Sắc, Níp Bàn, Chế Định, khi sẽ nhập vào trong lời nói rằng 

Ye ye dhammà  quả thật vậy, những loại Pháp này sẽ không làm được Pháp Sở Duyên 

của Cảnh Năng Duyên, bởi vì Sắc, Níp Bàn Chế Định thành Pháp Cảnh Bất Động 

(Anàrammanadhamma), do đó Đức Phật lập ý trình bày là  Cittacetasikà dhammà. 

* Te te dhammà làm Niyamakattupada:  Câu Chủ Từ xác định, là Câu chỉ rõ một 

cách chính xác đến Pháp Cảnh Năng Duyên.  

Theo chỗ được trình bày là Yam yam dhammam  làm Niyamakattupada: đó là Câu 

Chủ Từ xác định, do đó chi Pháp mới có được hết cả 6 Cảnh, làm Siêu Lý và Chế Định.   

* Tesam tesam dhammànam  làm  Niyamasampadànapada:  Câu Liên Hệ xác định, 

trình bày một cách chính xác đến Pháp Cảnh Sở Duyên.  

Theo chỗ được trình bày là  Ye ye dhammà làm Aniyamakattupada: đó là Câu Chủ 

Từ bất định, do đó chi Pháp mới được là 89 Tâm, 52 Tâm Sở.              

*Àrammanapaccayena  làm  Câu Chế Tác, trình bày cho biết rằng trong tất cả 

Duyên làm việc giúp đỡ ủng hộ trong cùng một lượt với nhau tùy theo thích hợp là: 

 

5 CẢNH LINH TINH HIỆP LỰC – 

ÀRAMMANAPAKINNAKAGHATANÀ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       78   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1.  Nếu 6 Cảnh ở nơi thỏa thích hài lòng, là 18 Sắc Thành Tựu Duyệt Ý, 84 Tâm (trừ 

2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 47 Tâm Sở (trừ Tứ Sân 

Phần, Hoài Nghi) ở trong Tam Thời, Níp Bàn, làm Năng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn có sự thỏa thích hài lòng, tức là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 

Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 8 Tâm Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Tứ Sân 

Phần, Hoài Nghi, Vô Lượng Phần) làm Sở Duyên.  

Có 3 Duyên giúp đỡ ủng hộ ngay trong sát na đó, là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên.  
  

Trong ba loại Duyên này, chỉ có duy nhất mãnh lực của Cảnh là thành đặc biệt.  
 

2.  Nếu 6 Cảnh là 18 Sắc Thành Tựu ở ngay hiện tại làm Năng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn là 54 Tâm Dục Giới, 2 Tâm Thắng Trí, 50 Tâm Sở (trừ Vô Lượng 

Phần) sanh khởi ngay trong Cõi Ngũ Uẩn, làm Sở Duyên.  

 Có 4 Duyên giúp đỡ ủng hộ ngay trong sát na đó, là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(3) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên.  
 

Trong bốn loại Duyên này, chỉ có duy nhất mãnh lực của Cảnh là thành đặc biệt. 
  

3.  Nếu Cảnh Pháp là Ý Vật cùng câu sanh với sát na Sanh của cái Tâm thứ 17 tính 

thụt lùi từ Tâm Tử trở đi, làm Năng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn là 1 Tâm Khai Ý Môn, 5 Đổng Lực Dục Giới Cận Tử, 11 Tâm Na 

Cảnh, 44 Tâm Sở phối hợp (trừ Tật Đố, Lận Sắt, Hối Hận, Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) làm Sở Duyên.  

Có 6 Duyên giúp đỡ ủng hộ ngay trong sát na đó, là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên.  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       79   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trong sáu loại Duyên này, chỉ có duy nhất mãnh lực của Cảnh là thành đặc biệt. 
 

4.  Nếu 6 Cảnh ở nơi thỏa thích hài lòng, là 18 Sắc Thành Tựu ở ngay hiện tại làm 

Năng Duyên.   

Tứ Danh Uẩn có sự thỏa thích hài lòng, tức là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Tứ Sân Phần, Hoài Nghi) làm Sở Duyên.  

Có 6 Duyên giúp đỡ ủng hộ ngay trong sát na đó, là:  
  

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên,  

(4) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên.  
 

Trong sáu loại Duyên này, chỉ có duy nhất mãnh lực của Cảnh là thành đặc biệt. 
 

5.  Nếu Cảnh Pháp ở nơi thỏa thích hài lòng, là Ý Vật cùng câu sanh với sát na Sanh 

của cái Tâm thứ 17 tính thụt lùi từ Tâm Tử trở đi, làm Năng Duyên.  

Tứ Danh Uẩn có sự thỏa thích hài lòng, là 5 Đổng Lực căn Tham Cận Tử, 22 Tâm Sở 

phối hợp, làm Sở Duyên.  

Có 8 Duyên giúp đỡ ủng hộ ngay trong sát na đó, là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,   

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,   

(8) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên.  
 

Trong tám loại Duyên này, chỉ có duy nhất mãnh lực của Cảnh là thành đặc biệt. 

 Ngoài ra cũng vẫn còn có, Cảnh Sắc, v.v, cho đến Cảnh Ngũ, và 6 Cảnh làm Năng 

Duyên.  

Tứ Danh Uẩn là Tâm Nhãn Thức Giới, v.v, cho đến Ý Giới, Tâm Ý Thức Giới,  

những loại này làm Sở Duyên.  

Tại nơi đây cũng cần phải trình bày thêm một lần nữa, tuy nhiên lại không thấy trình bày, 

là như vậy cũng vì, trong phần Pàlì điều thứ nhất đến thứ bảy, có được trình bày như sau: 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       80   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 * Paccayo  làm Nàmakiriyàpada:  Câu Danh Thuật Từ, có sự trình bày hiện hành 

cũng cùng một phương cách như đã được đề cập đến. 

   

LỜI GIẢI THÍCH 

 

Trong Cảnh Duyên xiển minh (Àrammanapaccayaniddesa), phần Pàlì điều thứ nhất 

cho đến điều thứ sáu, Sắc làm Năng Duyên, Danh làm Sở Duyên.   Sự việc Cảnh Ngũ 

làm duyên cho đối với Tâm Ngũ Thức Giới sanh khởi, Cảnh Sắc không thể hiện hữu duy 

nhất chỉ trong một Tổng Hợp Sắc (Rùpakalàpa) sẽ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Tâm Nhãn Thức Giới, đề cập là sẽ không thể nào thấy được Cảnh Sắc hiện hữu duy nhất 

chỉ trong một Tổng Hợp Sắc, mà sẽ thấy được rằng Cảnh Sắc hiện hữu trong rất nhiều 

Tổng Hợp Sắc kết hợp lại với nhau.  

Cảnh Thinh cũng được hiện hành tương tự như vậy.  

Còn Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, tuy hiện hữu duy nhất chỉ trong một Tổng Hợp 

Sắc, cũng có khả năng làm duyên giúp đỡ ủng hộ cho đối với Tâm Tỷ Thức Giới, Thiệt 

Thức Giới, Thân Thức Giới, đề cập là Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc hiện hữu duy nhất 

chỉ trong một Tổng Hợp Sắc cũng có khả năng làm cho biết khí hơi, biết mùi vị, biết cảm 

xúc.  

Như nhà Phụ Chú Giải có trình bày như sau: 

“Anekakalàpagatàni bahùni yeva rùpàyatanàni samuditàni samhiccakà  -rittàya 

sivikubbananàyena cakkhuvinnànassa Àrammanapaccayo na ekakatipayàniva”. 

(Atthasàlinìanutìkà) -   Cảnh Sắc hiện hữu trong rất nhiều Tổng Hợp Sắc kết hợp lại với 

nhau, và làm Cảnh Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Nhãn Thức Giới, vì có được sự 

tiếp xúc lẫn nhau, ví tựa như kê vai gánh vác, không thể nào tìm thấy được Cảnh Sắc hiện 

hữu chỉ trong một hoặc hai Tổng Hợp Sắc mà có thể làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Nhãn Thức Giới được. 

“Sesàni pana ghànàdinissayesu allìnàneva vinnànuppatti kàranànìti 

ekekalàpagatànipi”.   Còn những loại Cảnh, như Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, khi vào 

đến chỗ nương nhờ, là Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh Triệt cũng làm 

thành Nhân cho việc sanh khởi của Tỷ Thức Giới, Thiệt Thức Giới, Thân Thức Giới, 

chính do đó, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc hiện hữu trong bất luận một Tổng Hợp Sắc 

nào cũng thường đạt đến việc được làm duyên giúp đỡ cho Tâm Tỷ Thức Giới, Thiệt 

Thức Giới, Thân Thức Giới.  

Việc trình bày tuần tự chi pháp thứ một trong phần Pàlì của điều thứ bảy, là chẳng  

phải giải thích ý nghĩa của 11 Tâm Na Cảnh sanh khởi có 6 Cảnh ở phần Cảnh Dục Giới 

làm Năng Duyên, mà đặc biệt chỉ giải thích ý nghĩa duy nhất ở phần Tâm Tiếu Sinh của 

bậc Vô Sinh có 6 Cảnh ở phần Cảnh Dục Giới làm Năng Duyên, như tiếp theo đây. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       81   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Bậc Vô Sinh khi được nhận thấy tình trạng tu tập của mình một cách thuận lợi, thích 

hợp, an vui thì có sự hoan hỷ duyệt ý. 

Bậc Vô Sinh khi được nghe âm thanh thảo luận đàm đạo một cách náo loạn ầm ĩ giữa 

Chư Tỳ Khưu Phàm Tăng với nhau do bởi sự bốc thăm, thì có sự hân hoan cùng tột trong 

việc nhận thức bản thân đã diệt trừ mọi Tham Ái (Loluppatanhà) làm cho Tâm Ý bị kích 

hoạt dẫn đến Thân Lời rúng động.     

Bậc Vô Sinh khi được cúng dường Tam Bảo với những lễ vật hoặc bông hoa với đủ 

loại hương thơm thì có sự hân hoan thỏa thích; khi được phân phát chia sẽ những vật thực 

thượng vị đến huynh đệ đạo hữu với nhau thì có sự hoan hỷ trong lòng; khi bản thân được 

thọ lãnh Bát Thánh Đạo (Atthaparikkhà) một cách an vui thuận lợi thích hợp; hoặc được 

thực hiện nết hạnh thanh cao và Phạm Hạnh cao thượng với những Thiện sự hằng ngày 

tốt đẹp một cách đặc biệt vượt ra ngoài phạm vi Pháp Luật, như có việc quét dọn lau chùi 

làm vệ sinh tới trú xứ của Tỳ Khưu Tăng, nơi tôn nghiêm và trú xứ bậc Giáo Thọ, làm 

việc giặt giũ y áo, đấm bóp thoa dầu bậc Giáo Thọ, Trưởng Lão Cao Tăng, hoặc săn sóc 

Tỳ Khưu ốm đau với sự hân hoan thỏa thích thì có sự hoan hỷ duyệt ý.    

Bậc Vô Sinh khi được quán sát nhận thấy tâm tánh của mình hay của người đã hiện 

hành trong nhiều kiếp quá khứ do bởi Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí hoặc với Toàn 

Giác Trí; hoặc được nhận thấy tâm tánh của người khác là Thiện hay Bất Thiện ở ngay 

trước mặt do bởi Vị Lai Thắng Trí hoặc với Toàn Giác Trí, nếu bên phần Thiện thì cũng 

có sự hoan hỷ trong lòng, nếu bên phần Bất Thiện thì cũng có sự sảng khoái thư thái 

trong lòng, cũng vì quán sát được thấy rằng, ngay hiện tại này Ta đã được vượt thoát khỏi 

tất cả những sự việc này. 

Theo như đã được đề cập đến, tất cả những học giả nên suy đoán cho được hiểu biết 

trong câu chuyện này là, cho dù Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh sẽ sanh khởi trong Lộ Ý Môn, 

tuy nhiên cũng làm cho sanh khởi sự hoan hỷ duyệt ý ở nội phần, dù không liên quan đến 

sự việc làm cho nở nụ cười. 

Việc trình bày tuần tự chi pháp thứ hai trong phần Pàlì của điều thứ bảy, là 12 Tâm 

Bất Thiện, 4 Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí, 4 Tâm Đại Duy Tác Bất Tương Ưng 

Trí, 51 Tâm Sở (trừ Tuệ Quyền) sanh khởi có 6 Cảnh ở phần Hiệp Thế và Chế Định (trừ 

Pháp Siêu Thế là Đạo, Quả, Níp Bàn). 

Trong điều này, sự việc Tâm Bất Thiện sanh khởi chẳng phải do có Pháp Siêu Thế 

làm Cảnh cũng vì 12 Tâm Bất Thiện này phối hợp với Si; còn đối với Tâm Đại Thiện và 

Đại Duy Tác Bất Tương Ưng Trí sanh khởi chẳng phải do có Pháp Siêu Thế làm Cảnh 

cũng vì không có Tuệ Quyền. 

Theo lẽ thường tất cả những Thực Tính Pháp này, thường hiện hành theo Nhân theo 

Duyên, gọi là Vô Ngã, không thể nắm bắt bất luận một người nào làm Trưởng, rồi lại chỉ 

đạo cho hiện hành theo Tâm Ý mà không thể không có Nhân Duyên được, do đó, cho dù 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       82   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Đại Duy Tác Bất Tương Ưng Trí là Tâm sanh khởi đến bậc Vô Sinh, nhưng cũng 

không có Nhân Duyên sẽ làm cho Pháp Siêu Thế hiện đến làm Cảnh được, Nhân Duyên 

đó chính là Tuệ Quyền.   

Việc trình bày tuần tự chi pháp thứ ba trong phần Pàlì của điều thứ bảy, là 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí, 38 Tâm Sở sanh khởi có 6 Cảnh ở phần Hiệp Thế, Siêu Thế, Chế 

Định (trừ Đạo Vô Sinh, Quả Vô Sinh). 

Trong điều này, đặc biệt chỉ muốn đề cập đến Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí của bậc 

Bất Lai, người đã thành tựu 8 hoặc 9 Định, nhưng vẫn cần phải chu toàn một vài Pháp 

Chế Định mà bản thân vẫn chưa được biết đến. 

Còn Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí của Phàm Nhân, Thất Lai, Nhất Lai cũng cần 

phải chu toàn Pháp Đáo Đại và Pháp Siêu Thế mà bản thân vẫn chưa thành đạt và chứng 

đắc, cùng với một vài Pháp Chế Định vẫn chưa được biết đến.  

Như phần Chú Giải Vô Tỷ Pháp (Abhidhammàvatàraatthakathà) trình bày như sau: 
 

Puthujjano najànàti     Sotàpannassa mànasam 

 Sotàpanno najànàti     Sakadàgàmissa mànasam 

Sakadàgàmì najànàti      Anàgàmissa mànasam 

Anàgàmì najànàti      Arahantassa mànasam 

Hetthimo hetthimo neva               Jànàti uparùpari 

Uparùpari  jànàti  Hetthimassa ca mànasam. 
 

Dịch nghĩa, là:  

1. Phàm Nhân thường không được biết đến Tâm của bậc Thất Lai, 

    Bậc Thất Lai thường không được biết đến Tâm của bậc Nhất Lai, 

2. Bậc Nhất Lai thường không được biết đến Tâm của bậc Bất Lai, 

    Bậc Bất Lai thường không được biết đến Tâm của bậc Vô Sinh, 

3. Người bậc thấp thường không được biết đến Tâm của người bậc trên.  

Người bậc trên thường được biết đến Tâm của người bậc thấp. 
 

Việc trình bày tuần tự chi pháp thứ bốn trong phần Pàlì của điều thứ bảy, là 4 Tâm 

Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 1 Tâm Khai Ý Môn, 35 Tâm Sở sanh khởi có 6 Cảnh ở 

phần Hiệp Thế, Siêu Thế, Chế Định, một cách không còn dư sót. 

 

Trong điều này, chỉ muốn đề cập đến duy nhất Tâm của bậc Chánh Đẳng Giác, đối 

với Tâm của tất cả bậc Vô Sinh khác, như là bậc Độc Giác Phật, v.v, nếu vẫn chưa  có 

được Thiền Thắng Trí thì cần phải chu toàn Pháp Đáo Đại, nếu chỉ biết đến Thiền Sắc  

Giới thì không thể biết đến Thiền Vô Sắc Giới.   Còn việc liễu tri tất cả Pháp Siêu Thế và 

việc hiểu biết không hết Pháp Chế Định, quả quyết là việc vẫn còn hiện hữu.   



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       83   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Lại nữa, Tâm Khai Ý Môn được biết hết tất cả Cảnh không còn dư sót, vì hiện hành 

trong sát na làm nhiệm vụ Sự Đoán Định (Votthabbanakicca), Sự Khai Môn (Àvajjana), 

sanh trước Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác Tương Ưng Trí.  

Tuy vậy khi đề cập theo phần Trích dẫn Pháp (Dhammàdhitthàna) thì biết rằng Tâm 

Khai Ý Môn tiếp thâu được tất cả Cảnh, mới gọi tên là Tâm Trọng Đại (Mahàgajacitta), 

Tâm hiện hành tương tự như một Khổng Tượng, do đó, Ngài Giáo Sư Chú Giải Giác Âm 

(Buddhaghosa) nói rằng: 

“Tâm chẳng phải là Toàn Giác Trí nhưng hiện hành tương tự như Toàn Giác Trí”, 

đó là Tâm Khai Ý Môn.  

Như có sự trình bày trong phần Chú Giải Atthasàlinì như sau: 

“Mahàgajam nàmetam cittam imassa anàrammanam nàma natthi 

asabbannutanànam sabbannutanànagatikam nàma katamanti ?  Vutte  idanti 

vattabbam”-  

Dịch nghĩa là: Tâm Khai Ý Môn là Tâm sanh trước Toàn Giác Trí, Túc Mạng Tùy 

Niệm, Vị Lai Thắng Trí, gọi là Tâm Trọng Đại, là Tâm có rất nhiều năng lực ví như 

Khổng Tượng và Pháp không làm thành Cảnh của Tâm Khai Ý Môn là hoàn toàn không 

có.  

Nếu có một câu hỏi, là: Tâm chẳng phải là Toàn Giác Trí nhưng hiện hành tương tự 

như Toàn Giác Trí, Tâm đó được gọi tên chi?  

Nên trả lời là: Tâm đó được gọi là Tâm Khai Ý Môn. 
 

Việc trình bày tuần tự chi pháp thứ năm v.v. cho đến 14 trong phần Pàlì điều thứ bảy, 

là Tâm Thiện Thắng Trí Sắc Giới sanh khởi có 6 Cảnh ở phần Hiệp Thế, Siêu Thế, Chế 

Định (trừ Đạo Vô Sinh, Quả Vô Sinh), có lời giải thích là, cũng hiện hành cùng một 

phương cách với 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí.  

Tâm Duy Tác Thắng Trí Sắc Giới sanh khởi có 6 Cảnh ở phần Hiệp Thế, Siêu Thế, 

Chế Định không còn dư sót, có lời giải thích là, cũng hiện hành cùng một phương cách 

với 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí. 

 

Chú Giải trong phần Pàlì điều thứ tám, gồm có hai Câu kệ, với nội dung liên quan 

đến, Yam yam dhammam àrabbha, ye ye dhammà uppajjanti cittacetasikà dhammà   là 

Câu Bất Định. Te te dhammà tesam tesam dhammànam Àrammana - paccayena 

paccayo   là Câu Xác Định.  

Phần Pàlì lập ý trình bày tóm lược giải thích rõ nội dung chính ở điều thứ nhất cho 

đến điều thứ bảy, cho được hiểu biết trong câu chuyện việc giúp đỡ ủng hộ của 6 Cảnh 

đối với 7 Thức Giới. 

 

Như Ngài Giáo Sư Chú Giải Giác Âm có trình bày để trong Chú Giải Phát Thú như  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       84   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

sau:  

“Yam yam dhammam àrabbhàti iminà ye ete etàsam sattannam vinnànadhàtùnam 

Àrammanadhammà vuttà, te tàsam dhàtùnam Àrammanam katvà, 

uppajjanakkhaneyeva Àrammanapaccayo hontìti dìpeti, evam hontàpi ca na ekato 

honti, yam yam àrabbha ye ye uppajjanti tesam tesam te te visum visum 

Àrammanapaccayo hontìtipi dìpeti”-  ý nghĩa là, theo phần Pàlì thì có Yam yam 

dhammam àrabbha v.v. lẽ thường trình bày cho được thấy Pháp nào làm thành Cảnh của 

7 Thức Giới, Đức Phật đã lập ý trình bày để trong điều thứ nhất đến điều thứ bảy, Pháp 

nào làm thành Cảnh của 7 Thức Giới là khi 7 Thức Giới làm những Pháp đó cho thành 

Cảnh thì thường cùng sanh khởi ngay trong sát na đó (những Pháp này mới sẽ làm được 

Cảnh Duyên của 7 Thức Giới). 

Và tiếp tục trình bày cho được thấy là, cho dù làm thành Cảnh Duyên, nhưng không 

thể đồng cùng hiện hành, đề cập đến, những Pháp Cảnh Sở Duyên nào làm cho những 

Pháp nào thành Cảnh thì thường sanh khởi một cách đặc biệt tất cả những Pháp đó thành 

Cảnh Năng Duyên của những Pháp Cảnh Sở Duyên. 

Từ ngữ Uppajjanti ở trong phần Pàlì điều thứ 8, cho dù được phân tích xoay vòng 

luân chuyển (Antivattamànàvibhatti), Đức Phật lập ý chỉ muốn nhắm vào việc sanh khởi 

ở ngay Pháp Hiện Tại đang hiện hành trong cả ba Thời.  

Việc nói đến, Nijjo sandanti -  tất cả con sông đang trôi chảy, Pubbatà titthanti -  tất 

cả núi non đang hiện hữu.  Việc hiện hành như vầy cũng vì trong cả hai câu thí dụ điển 

hình này, không phải chỉ chủ hướng đến duy nhất thời Hiện Tại, mà chí hướng đến cả 

Quá Khứ, Vị Lai.  Do đó, ý muốn nói trong cả hai câu thí dụ điển hình này, có ý nghĩa là, 

tất cả con sông đã trôi chảy, đang trôi chảy, và sẽ tiếp tục trôi chảy.   Tất cả núi non đã 

hiện hữu, đang hiện hữu, và sẽ tiếp tục hiện hữu.  

Như có sự trình bày ở trong Chú Giải Phát Thú như sau:  

1. Uppajjantìti idam yathà nijjo sandanti pabbatà titthantìti 

sabbakàlasangahavasena evam vuttanti veditabbam. 

2. Tena yepi àrabbha ye uppajjimsu ye pi uppajjissanti te sabbe 

Àrammanapaccayeneva uppajjimsu ca uppajjissanti càti siddham hoti. 
 

Ý nghĩa câu thứ nhất:  Đức Phật lập ý trình bày Uppajjanti  là Câu “Kiriyàpada - 

Câu Thuật Từ” với việc tập hợp lại tất cả ba Thời, mới lập ý trình bày Uppajjanti tương 

tự như trong câu thí dụ điển hình nijjo sandanti tất cả con sông đang trôi chảy.  Pabbatà 

titthanti  tất cả núi non đang hiện hữu, và tất cả học giả nên hiểu biết như vầy. 
 

Ý nghĩa câu thứ hai:  Pháp Cảnh Sở Duyên nào, cho dù việc tạo tác bất luận sự việc  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       85   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

nào cho thành Cảnh và đã được sanh khởi, thì những Pháp Cảnh Sở Duyên khác cũng sẽ 

sanh khởi.   Cả hai trường hợp này liên quan đến Quá Khứ, Vị Lai, được thành tựu với 

câu Uppajjanti có ý nghĩa là, tất cả những Pháp Cảnh Sở Duyên này đã sanh khởi rồi, và  

sẽ tiếp tục sanh khởi, cũng bởi do mãnh lực của Cảnh Duyên này. 

 

Ý NGHĨA CỦA CÁC CÂU Ở TRONG 

CÂU BẤT ĐỊNH VÀ CÂU XÁC ĐỊNH 

 

* Yam yam dhammam:  trình bày đến Năng Duyên, tức là 6 Cảnh. 

* Ye ye dhammà:  trình bày đến Pháp Sở Duyên, tức là Pháp Cảnh Sở Duyên. 

* Cittacetasikà dhammà:  trình bày hạn định chi pháp trong Pháp Cảnh Sở Duyên, 

nơi là Ye ye dhammà. 

* Àrabbha:  làm “Kitakiriyàpada” -  Câu giải thích, có liên quan với Nhân Duyên. 

* Uppajjanti:  làm “Àkhayàtakiriyàpada” -  Câu có tiềm lực hành động, có liên quan 

với Quả Sở Duyên. 

* Te te dhammà:  trình bày đến Năng Duyên, là 6 Cảnh, theo việc đã được trình bày 

đến, đó là Yam yam dhammam. 

* Tesam tesam dhammànam:  trình bày đến Pháp Sở Duyên, là Tâm Tâm Sở, theo 

việc đã được trình bày đến, đó là Tesam tesam dhammànam. 

* Àrammanapaccayena:  trình bày cho được biết đến việc sanh khởi của Pháp Sở 

Duyên này, là sanh khởi với mãnh lực của Cảnh Duyên. 

* Paccayo:  trình bày cho được biết đến việc sanh khởi của Pháp Sở Duyên với mãnh 

lực của Cảnh Duyên, duy chỉ liên quan với mãnh lực làm thành sự ủng hộ, như đã 

được giải thích trong phần Nhân Duyên xiển minh. 

 

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ CẢNH DUYÊN 

 

 “Cittacetasikehi àlambiyatìti Àrammanam” -  Pháp chủng mà tất cả Tâm và Tâm 

Sở nắm giữ lấy, gọi là Cảnh. 

 “À abhimukham ramanti etthàti Àrammanam” -  Tất cả Tâm và Tâm Sở vui thích 

đến hội hợp, đối diện nhau trong Pháp chủng này, do vậy Pháp này gọi là Cảnh. 

 “Citta cetasikà àgantvà ramanti etthàti Àrammanam” -  Tất cả Tâm và Tâm Sở vui 

thích đi đến Pháp chủng này, do vậy Pháp này gọi là Cảnh. 

 “Citta cetasike àlambatìti Àrammanam”-  Pháp nào thường níu kéo, giữ lấy tất cả 

Tâm và Tâm Sở, do vậy Pháp đó gọi là Cảnh.   

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT CẢNH DUYÊN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       86   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thể theo như chỗ đã được trình bày về Nhân Duyên là Duyên được xếp theo thứ tự 

đầu tiên, gọi là 6 Nhân làm căn gốc cho khởi sanh Pháp tương ưng là Tâm và Tâm Sở, 

quả thật vậy.   Tuy nhiên, 6 Nhân này nếu như không có Cảnh thì các Nhân này cũng 

không có thể sanh khởi được, là phải nương vào Cảnh mới sẽ được khởi sanh. 

Vì thế, Đức Thế Tôn mới có ý thuyết giảng Cảnh Duyên tiếp nối theo thứ tự thành 

thứ hai, với ý nghĩa như sau:  

Trong Cảnh Duyên thì Tâm, Tâm Sở, Sắc Pháp, Níp Bàn, Chế Định, tức là 6 Cảnh có 

Cảnh Sắc,v.v. làm duyên cho sanh Danh Pháp, là tất cả Tâm và Tâm Sở; bởi vì tất cả 

chúng sanh hữu sanh mạng mà không có Cảnh làm thành vật nương vào níu kéo thì Tâm 

và Tâm Sở cũng không có khả năng sẽ được khởi sanh. 

Ví như người già yếu hay tàn tật thường phải nương vào cây gậy hay sợi dây làm vật 

níu kéo để giữ cho thăng bằng, rồi đứng dậy và bước đi được như thế nào, thì tất cả Tâm 

và Tâm Sở cũng tương tự như vậy, phải có 6 Cảnh làm vật nương vào níu kéo để sanh 

khởi. 

Một trường hợp khác, tất cả Cảnh là vật tạo tác phát khởi làm cho Tâm và Tâm Sở 

tựu hợp vào đối diện với nhau tại nơi đó; điều này ví như ở cảnh vật rất là lý tưởng tốt 

đẹp, chẳng hạn như một hoa viên thường làm cho mọi người rủ nhau đi vào dạo chơi thỏa 

thích vừa lòng tại nơi đó như thế nào, thì tất cả Cảnh cũng so sánh ví tợ như cảnh vật rất 

lý tưởng, còn Tâm và Tâm Sở thì được so sánh ví như người dạo chơi thỏa thích trong 

cảnh vật lý tưởng đó vậy. 

Hoặc một trường hợp khác, tất cả Cảnh là Pháp chủng có một quyền năng níu kéo lấy 

Tâm và Tâm Sở vào tiếp thâu ở trong những Cảnh đó, điều này tỉ dụ như những hý lạc 

trường trước thời gian trình diễn thì thường có việc loan tin quảng cáo dẫn dụ cho người 

vào xem, hoặc trước khi khởi sự trình diễn thì thường có việc đánh trống, tấu nhạc dạo 

dẫn dụ cho người vào.   Khi mọi người bước ngang qua hý lạc trường được thấy việc loan 

tin quảng cáo, hoặc được nghe tiếng trống nhạc dạo thì rủ nhau vào xem.   Điều này như 

thế nào thì tất cả các Cảnh được so sánh ví như hý lạc trường có mãnh lực níu kéo, còn 

Tâm và Tâm Sở được ví như người đi vào xem hý lạc trường, đi vào tiếp thâu trong 

những Cảnh đó vậy.  

Trong tất cả 6 Cảnh có Cảnh Sắc, v.v, đặc biệt duy nhứt Cảnh Ngũ là Vô Ký nhưng 

lại làm được duyên cho sanh Danh Pháp là Thiện, Bất Thiện và Vô Ký.   Còn Cảnh Pháp 

thì có được cả 3 Cảnh là Cảnh Pháp Thiện, Cảnh Pháp Bất Thiện, Cảnh Pháp Vô Ký làm 

duyên cho sanh Danh Pháp được sanh Thiện, Bất Thiện và Vô Ký.   Như thế tất cả Cảnh 

này được xem là vật trọng yếu, có một tính chất là có khả năng dắt dẫn tất cả chúng sanh 

đi đến Khổ Thú, hoặc Thiện Thú, hoặc Níp Bàn cũng được, với việc lấy Cảnh làm nhân 

nương nhờ như đã được giải thích tóm tắt như vầy. 

 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       87   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

PHÂN TÍCH CẢNH DUYÊN THEO TRẠNG THÁI, 

GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

Trong Cảnh Duyên này, tất cả Pháp Siêu Lý tức là Tâm, Tâm Sở, Sắc Pháp, Níp Bàn 

cùng với Pháp không phải Siêu Lý là Chế Định làm Pháp Năng Duyên.  

Danh Pháp làm Pháp Sở Duyên.Việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của 

Pháp làm thành Cảnh Năng Duyên, chỉ có một trạng thái duy nhất, là làm chỗ duyệt ý và 

níu kéo (Àrammana) từ nơi Pháp Sở Duyên.  
 

*  Rằng theo Chủng Loại: thuộc giống Cảnh, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên chính là 

Cảnh đó vậy. 

*  Rằng theo Thời Gian: Cảnh Duyên có được cả quá khứ, hiện tại, vị lai và ngoại 

thời, có ý nghĩa là cả 6 Cảnh làm Pháp Năng Duyên có Cảnh quá khứ, hiện tại, vị 

lai, và luôn cả Cảnh ngoại thời, tức là Cảnh vượt ngoài cả Tam Thời này. 

*  Rằng theo Mãnh Lực: Cảnh Duyên có hai loại mãnh lực là: 

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở 

Duyên được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ: ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ 

cho Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA CẢNH DUYÊN 
 

Trong Cảnh Duyên này, tuần tự có Pháp Năng Duyên, Pháp Sở Duyên, và Pháp Địch 

Duyên như tiếp theo sau đây:  

(1) Àrammanapaccayadhamma–Pháp Cảnh Năng Duyên:  6 Cảnh, là 89 Tâm, 52 

Tâm Sở, 28 Sắc ở thời hiện tại, quá khứ, vị lai, Níp Bàn và Chế Định ở phần ngoại thời. 

(2) Àrammanapaccayuppannadhamma–Pháp Cảnh Sở Duyên:  là 89 Tâm, 52 Tâm 

Sở. 

(3) Àrammanapaccanikadhamma – Pháp Cảnh Địch Duyên:  tất cả Sắc, là Sắc 

Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quí Tiết, Sắc Nghiệp Phạm 

Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp bình nhựt. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) 

VÀ CHI PHÁP TRONG CẢNH DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       88   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo” – Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Năng Duyên tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

Pháp Thiện làm Cảnh Sở Duyên tức là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “ Dànam datvà sìlam samàdiyitvà uposathakammam katvà tam paccavekkhati”- 

Người đã xả thí, trì giới, hành lễ phát lộ rồi quán xét lại xã thí, trì giới và thanh tịnh giới. 

Thiện có Xả thí Tư (Pariccàgacetanà), Thanh Tịnh Tư (Visodhanacetanà) làm chủ vị. 

Tại đây, thí thiện, giới thiện, và thanh tịnh giới: là 8 Tâm Đại Thiện, 36 Tâm Sở (trừ 

Vô Lượng Phần) đã được sanh trước rồi (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Thực hiện việc quán xét điều Thiện đó, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn 

Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

2/ “Pubbe sucìnnàni paccavekkhati” -  Quán xét những việc Thiện (xả thí, trì giới, 

thanh tịnh giới) đã từng tích lũy gìn giữ trong thời gian trước (quá khứ). 

Tại đây, việc Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 

Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) đã được sanh trước rồi (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng 

Duyên. 

Thực hiện việc quán xét điều Thiện đó, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn 

Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Sở Duyên.  
 

3/ “Jhànà vutthahitvà jhànam paccavekkhati” -  Người xuất khỏi Thiền rồi lại quán 

xét Thiền đó. 

Tại đây, Thiền tức là 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần) đã được 

sanh trước rồi (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Việc quán xét Thiền đó, là 8 Tâm Đại Thiện, 33Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

4/  “Sekkhà gotrabhum paccavekkhanti vodànam paccavekkhanti”-  Tất cả bậc 

Hữu Học quán xét lại Chuyển Tộc, quán xét lại Dũ Tịnh. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       89   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Chuyển Tộc là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) của Bậc Thất Lai. Dũ Tịnh là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 

33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) của Bậc Nhất Lai và Bất Lai đã có 

được sanh khởi rồi (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét lại, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

5/ “Sekkhà maggà vutthahitvà paccavekkhanti”-  Tất cả bậc Hữu Học xuất khỏi 

Đạo rồi quán xét lại Đạo đó. 

Tại đây, Đạo là Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai, 36 Tâm Sở 

đã được sanh trước rồi (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Việc quán xét lại Đạo, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

6/ “Sekkhà và puthujjanà và kusalam aniccato dukkhato anattato vipassanti” -  Tất 

cả bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu quán xét thấy rõ việc Thiện theo đặc tướng Vô Thường, 

Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Thiện là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở của Bậc Hữu Học và Phàm 

Phu ở thời quá khứ, vị lai (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Việc quán xét việc Thiện đó, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

7/ “Cetopariyanànena kusalacitta samangissa cittam jànàti” -  Tất cả bậc Hữu Học 

hoặc Phàm Phu, với Tha Tâm Thắng Trí có sự hiểu biết dòng Tâm Thức của người hoàn 

toàn là Tâm Thiện. 

Tại đây, người hoàn toàn có Tâm Thiện, là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 38 

Tâm Sở của người đã từng sanh trải qua bảy ngày, hiện đang sanh và sẽ sanh về sau bảy 

ngày nữa (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Việc hiểu biết như thế, là 1 Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí, 30 Tâm Sở của ba Bậc 

Hữu Học Phúc Lộc Thắng Trí (Abhinnàlàbhìsekkhapuggala) và Phàm Tam Nhân Phúc 

Lộc Thắng Trí (Tihetukàbhinnàlàbhìputhujjana) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

8/ “Àkàsànancàyatanakusalam vinnànancàyatanakusalassa Àrammanapa -

ccayena paccayo”  -  Thiện Không Vô Biên Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện 

Thức Vô Biên Xứ với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Thiện Không Vô Biên Xứ là 1 Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở 

đã từng sanh nơi tự bản tánh trong Hữu quá khứ và Hữu hiện tại (đó là Cảnh Pháp) làm 

Cảnh Năng Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       90   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thiện Thức Vô Biên Xứ là 1 Tâm Thiện Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở hiện đang 

khởi sanh, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

9/ “Àkincannàyatanakusalam nevasannànàsannàyatanakusalassa Àrammana – 

paccayena paccayo”-   Thiện Vô Sở Hữu Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện 

Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Thiện Vô Sở Hữu Xứ là 1 Tâm Thiện Vô Sở Hữu Xứ, 30 Tâm Sở đã từng 

sanh nơi tự bản tánh trong Hữu quá khứ và Hữu hiện tại (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Năng Duyên.  

Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là 1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 

30 Tâm Sở hiện đang khởi sanh, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

10/ “Kusalà khandhà iddhividhanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Những 

Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ Thần Túc Thắng Trí với 

mãnh lực  Cảnh Duyên.  

Tại đây, Uẩn Thiện là 1 Tâm Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới, 30 Tâm Sở trong  Lộ trình 

Thiền Cơ Bản (Pàdakajhànavithì) (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Thần Túc Thắng Trí là 1 Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí, 30 Tâm Sở của người Phúc 

Lộc Thắng Trí (Abhinnàlàbhìpuggala) hiện đang sanh khởi, làm Cảnh Sở Duyên.  
 

11/ “Kusalà khandhà cetopariyanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Những 

Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ Tha Tâm Thắng Trí với 

mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở của người 

đã từng được sanh trải qua bảy ngày, hiện đang sanh và sẽ sanh về sau bảy ngày nữa (đó 

là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Tha Tâm Thắng Trí là 1 Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí, 30 Tâm Sở của người phúc 

lộc thắng trí hiện đang sanh khởi, làm Cảnh Sở Duyên.  
 

12/ “Kusalà khandhà pubbenivàsànussatinànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  

Những Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ Túc Mạng Thắng Trí 

với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở sanh nơi tự 

bản tánh và của người, trong Hữu quá khứ (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Túc Mạng Thắng Trí là 1 Tâm Thiện Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí, 30 Tâm Sở của 

người phúc lộc thắng trí hiện đang sanh khởi, làm Cảnh Sở Duyên.  

 

13/ “Kusalà khandhà yathàkammapaganànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       91   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Những Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ Tùy Nghiệp Thú Trí 

với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 17 Tư Thiện Hiệp Thế sanh khởi trong bản tánh của người ở  

Hữu quá khứ (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Tùy Nghiệp Thú Trí là 1 Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí (rõ biết Hữu Tình đó đi thọ 

sanh nơi nào với Nghiệp nào), 30 Tâm Sở hiện đang sanh khởi của người phúc lộc thắng 

trí, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

14/ “Kusalà khandhà anàgatamsanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Những 

Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ Vị Lai Trí với mãnh lực 

Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở sẽ sanh khởi 

trong kiếp này và kiếp kế tiếp, tùy theo trường hợp trong tự bản tánh của mình và của 

người khác (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Vị Lai Trí là 1 Tâm Thiện Vị Lai Thắng Trí, 30 Tâm Sở hiện đang sanh khởi của 

người phúc lộc thắng trí làm Cảnh Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 
 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình bày 

cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở. 

* Kusalassa dhammassa làm Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi Pháp tức là Tứ Danh Uẩn Thiện, là 8 Tâm Đại Thiện, 1 Tâm Thiện Thắng 

Trí liên quan với Thần Túc, Tha Tâm, Túc Mạng, Tùy Nghiệp Thú, Vị Lai, 1 Tâm Thiện 

Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần). 

Hoặc một phần khác:  chi pháp của Câu Chủ Từ và Câu Liên Hệ có được như tiếp 

theo sau đây: 

 

1.  17 Tâm Thiện Hiệp Thế làm Năng Duyên.  

     4 Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí làm Sở Duyên. 

2.  20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh) làm Năng Duyên.  

     4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí làm Sở Duyên. 

3.  Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ đã từng sanh nơi tự bản tánh trong Hữu quá khứ và 

Hữu hiện tại làm Năng Duyên.  

     Tâm Thiện Thức Vô Biên Xứ làm Sở Duyên. 

4.  Tâm Thiện Vô Sở Hữu Xứ đã từng sanh nơi tự bản tánh trong Hữu quá khứ và  

Hữu hiện tại làm Năng Duyên.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       92   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

     Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ làm Sở Duyên. 

5.  Tâm Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới trong  Lộ trình Thiền Cơ Bản (Pàdakajhànavithì) 

làm Năng Duyên.  

     Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí làm Sở Duyên.  

6.  20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh) của người hiện hành trong cả 3 Thời, là đã từng 

được sanh trải qua bảy ngày, hiện đang sanh và sẽ sanh về sau bảy ngày nữa làm 

Năng Duyên.  

      Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí làm Sở Duyên.  

7.  20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh) đã từng sanh nơi tự bản tánh và của người khác 

(Pubbenivuttha - Tiền Kiếp) làm Năng Duyên.  

     Tâm Thiện Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí làm Sở Duyên. 

8.  17 Tâm Thiện Hiệp Thế đã từng sanh nơi bản tánh của người trong những Hữu 

quá khứ làm Năng Duyên.  

      Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí làm Sở Duyên. 

9.  20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh) sẽ sanh khởi nội phần trong tự bản tánh của mình 

và của người khác làm Năng Duyên.  

     Tâm Thiện Vị Lai Thắng Trí làm Sở Duyên. 
 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ  nhất,  Dànam datvà sìlam samàdiyitvà 

uposatha -kammam katvà  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện) 

và Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng. 

 

Cả 2 Câu này trình bày cho biết đến Năng Duyên ở phần Quá Khứ, chi pháp là 8 Tâm 

Đại Thiện liên quan với việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới. 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu  Dànam sìlam uposathakammam, trình bày cho biết đến cùng một loại 

Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc xả thí, trì giới, thanh tịnh 

giới. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       93   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện sanh khởi ngay sát na quán sát việc xả thí, trì giới, 

thanh tịnh giới làm thành Cảnh. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Pubbe  làm  Kàlàdhàrapada:  trình bày đến 

thời gian, Sucinnàni  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Cả hai Câu này trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện đã 

thành tựu việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới trong những thời gian trước. 

* Paccavekkhati  làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, 

chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện sanh khởi ngay sát na quán sát. 
 

 * Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba, Jhànà làm Apàdànapada: trình bày đến tình 

trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà  làm  Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm 

cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng,  Jhànam  làm  Kammapada:  trình bày đến người 

bị tạo tác (thực hiện). 

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 9 Tâm Thiện 

Đáo Đại. 

* Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện sanh khởi ngay sát na quán sát Thiền đó. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư, Sekkhà  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ, trình 

bày cho biết đến người quán sát này là bậc Hữu Học, là bậc Thất Lai, bậc Nhất Lai, bậc 

Bất Lai, vẫn còn sanh khởi Bất Thiện, Thiện, Pháp Hữu Vi. 

* Gotrabhum  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi trong Lộ Trình Đạo Thất Lai. 

* Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi 

ngay sát na quán sát Chuyển Tộc đó. 

* Vodànam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày 

cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi trong Lộ Trình Hai Đạo bậc Trung. 

* Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       94   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi 

ngay sát na quán sát Dũ Tịnh đó. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm, Sekkhà làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, 

trình bày cho biết đến người quán sát này là bậc Hữu Học, là bậc Thất Lai, bậc Nhất Lai, 

bậc Bất Lai, vẫn còn sanh khởi Bất Thiện, Thiện, Pháp Hữu Vi. 

* Maggà  làm  Apàdànapada:  trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà 

làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, 

Maggam làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đạo 

Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai. 

* Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) sanh khởi ngay sát na quán sát Đạo đó. 

Ghi chú:  Vutthahitvà  trong  Jhànà vutthahitvà  và Vutthahitvà  trong  Maggà 

vutthahitvà, cả hai Câu này có chi pháp là Tâm Hữu Phần sanh tiếp nối từ nơi Thiền 

Định (Jhànasamàpatti)  và Tâm Đạo (Maggacitta). 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ sáu, Sekkhà và puthujjanà  làm  Kattupada:  

Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến người tiến tu Thiền Quán vẫn còn là bậc Hữu Học 

hay Phàm Nhân, tức là 3 bậc Quả Hữu Học và 4 Phàm Nhân. 

* Kusalam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày 

cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế. 

* Aniccato dukkhato anattato  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho 

(Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, là Câu làm cho Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ  thành đặc 

biệt. 

* Vipassanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), tập hợp cả bốn Câu này, trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) sanh khởi ngay sát na quán sát tiến tu Thiền Quán. 

Ghi chú:  Những Câu Phụ phần Pàlì điều 1, 2, 3, 4, 5, 6 có được ba mãnh lực Duyên 

là:  

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ bảy, Cetopariyanànena  làm  Karanapada:  Câu  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       95   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Chế Tác, Jànanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Thiện Tha 

Tâm Thắng Trí. 

* Kusalacittasamangissa  làm  Sàmìsambandhapada:  trình bày đến người thành 

chủ nhân, Cittam làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 20 Tâm 

Thiện (trừ Đạo Vô Sinh) của người khác. 

Ghi chú:  chỉ có được duy nhất một loại mãnh lực là Cảnh Duyên. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tám,  Àkàsànancàyatanakusalam  làm  

Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện 

Không Vô Biên Xứ đã từng sanh nơi tự bản tánh của mình, trong cả hai, Hữu này và Hữu 

trước. 

* Vinnànancàyatanakusalassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho 

được biết đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện Thức Vô Biên Xứ hiện đang 

sanh. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ chín,  Àkincannàyatanakusalam  làm  

Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện 

Vô Sở Hữu Xứ đã từng sanh nơi tự bản tánh của mình, trong cả hai, Hữu này và Hữu 

trước. 

* Nevasannànàsannàyatanakusalassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình 

bày cho được biết đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Xứ hiện đang sanh. 

*Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười, Kusalà khandhà  làm  Kattupada: Câu 

Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới 

trong Lộ Trình Thiền Cơ Bản.  

* Iddhividhanànassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết 

đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       96   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười một, Kusalà khandhà làm  Kattupada: 

Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô  

Sinh) hiện hành trong cả Tam Thời. 

* Cetopariyanànassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết 

đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí. 

* Àrammanapaccayena làm Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười hai,  Kusalà khandhà  làm  Kattupada: 

Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô 

Sinh) hiện hành trong (Pubbenivuttha -Tiền Kiếp). 

* Pubbenivàsànussatinànassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ, trình bày cho 

được biết đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Thiện Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí. 

* Àrammanapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười ba,  Kusalà khandhà  làm  Kattupada:  

Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế của 

người ở phần quá khứ. 

* Yathàkammapaganànassa  làm Sampadànapada: Câu Liên Hệ, trình bày cho 

được biết đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí. 

* Àrammanapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười bốn,  Kusalà khandhà  làm  Kattupada: 

Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô 

Sinh) của tự bản tánh và của người ở phần Vị Lai. 

* Anàgatamsanànassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết 

đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Thiện Vị Lai Trí. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       97   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

Hoặc một phần khác (gom cả năm Thắng Trí vào chung một Câu, theo Cảnh Năng 

Duyên, Cảnh Sở Duyên) như tiếp theo đây:  

Kusalà khandhà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, 

chi pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh). 

* Iddhividhanànassa, Cetopariyanànassa, Pubbenivàsànussatinànassa,  

Yathàkamma -paganànassa, Anàgatamsanànassa làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ, 

trình bày cho được biết đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện Thắng Trí Ngũ 

Thiền Sắc Giới. 

* Àrammanapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
  

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1)  Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

*  Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

*  Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

*  Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 
 

#  Trong phần Pàlì, Pháp Thiện – Thiện:  Kusalo – Kusalassa. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn và Lộ Trình Kiên 

Cố (Appanàvithì), có Đổng Lực Thiện (trừ Lộ Trình Đạo Vô Sinh).  

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục 

Giới, Lộ Trình Thiền Sơ Khởi (Àdikammikajhànavithì),  Lộ Trình Thiền Nhập 

Định (Jhànasamàpajjanavithì),  Lộ Trình Thắng Trí (Abhinnàvithì). 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Dànam datvà, v.v, Paccavekkhati. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       98   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Phản Khán được sanh 

tiếp nối từ Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục Giới. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Pubbe  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện  

Dục Giới.  

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Phản Khán được sanh 

tiếp nối từ Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục Giới. 
 

 #  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba:  Jhànà  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Sơ Khởi và Lộ 

Trình Thiền Nhập Định. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Phản Khán được sanh   

tiếp nối từ Lộ Trình Thiền. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tư:  Sekkhà Gotrabhum  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Phản Khán được sanh 

tiếp nối từ Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ  năm:  Sekkhà Maggà  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Phản Khán được sanh 

tiếp nối từ Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ  sáu:  Sekkhà và puthujjanà  và  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn, Lộ Trình Kiên Cố Hiệp Thế có Đổng Lực Thiện. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn có việc tiến tu Thiền 

Quán.  
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ  bảy:  Cetopariyanànena  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn , Lộ Trình Kiên Cố có Đổng Lực Thiện (trừ Lộ Trình Đạo Vô Sinh). 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Tha Tâm Thắng Trí. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ  tám:  Àkàsànancàyatanakusalam  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Thiền Nhập  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       99   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Định Không Vô Biên Xứ.            

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Sơ Khởi Thức Vô 

Biên Xứ và Lộ Trình Thiền Nhập Định Thức Vô Biên Xứ. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ chín:  Àkincannàyatanakusalam  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Nhập Định Vô Sở  

 Hữu Xứ. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Sơ Khởi Phi Tưởng 

Phi Phi Tưởng Xứ và Lộ Trình Thiền Nhập Định Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười:  Kusalà khandhà Iddhividhanànassa  

v.v.  

      Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Cơ Bản 

(Pàdakajhana – vithì).    

      Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Thần Túc Thắng Trí. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười một:  Kusalà khandhà Cetopariya -

nànassa  v.v. 

      Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên 

Cố có Đổng Lực Thiện (trừ Lộ Trình Đạo Vô Sinh). 

      Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Tha Tâm Thắng Trí. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười hai:  Kusalà khandhà Pubbenivàsànus 

satinànassa v.v. 

      Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên 

Cố có Đổng Lực Thiện (trừ Lộ Trình Đạo Vô Sinh). 

      Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Túc Mạng Tùy Niệm 

Thắng Trí. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười ba: Kusalà khandhà Yathàkammupa -

gànànassa  v.v. 

      Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên 

Cố  Hiệp Thế có Đổng Lực Thiện. 

      Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Tùy Nghiệp Thú Trí. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười bốn:  Kusalà khandhà Anàgatamsanà -

nassa  v.v.  

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên Cố 

có Đổng Lực Thiện. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       100   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Vị Lai Thắng Trí.  

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” 

– TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo akusalassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo” –  Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Năng Duyên tức là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở.  

Pháp Thiện làm Cảnh Sở Duyên tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “ Dànam datvà sìlam samàdiyitvà uposathakammam datvà tam assàdeti 

abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati vicikicchà uppajjati 

uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati”-  Người đã xả thí, trì giới, hành lễ phát lộ 

xong thì vui mừng thỏa thích về việc Thiện đó, và khi nghĩ đến việc Thiện đó thì khởi 

sanh tham ái, tà kiến, hoài nghi, trạo cử, ưu sầu. 

Tại đây, thí thiện, giới thiện, và thanh tịnh giới đã được làm rồi: là 8 Tâm Đại Thiện, 

36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Việc khởi sanh sự vui mừng thỏa thích, là 4 Tâm căn Tham câu hành Hỷ. Khi nghĩ 

đến những việc Thiện ấy thì khởi sanh sự tham ái, là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở. Khi 

khởi sanh Tà Kiến là 4 Tâm Tham Tương Ưng Kiến, 21 Tâm Sở. Khi khởi sanh sự hoài 

nghi là 1 Tâm căn Si Tương Ưng Hoài Nghi, 15 Tâm Sở. Khi khởi sanh Trạo Cử là 1 

Tâm căn Si Tương Ưng Trạo Cử, 15 Tâm Sở. Khi khởi sanh ưu sầu là 2 Tâm căn Sân, 22 

Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 
 

2/ “Pubbe sucinnàni assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi 

uppajjati vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati”-  Người vui 

mừng thỏa thích về những việc Thiện mà mình đã tích lũy gìn giữ ở thời gian trước và 

khi nghĩ về những việc Thiện đó thì có sự tham ái, tà kiến, hoài nghi, trạo cử và ưu sầu 

sanh khởi. 

Tại đây, Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 Tâm 

Sở (trừ Vô Lượng Phần) (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc khởi sanh sự vui mừng thỏa thích và khi nghĩ đến những việc Thiện ấy thì có 

tham ái khởi sanh, có tà kiến khởi sanh, có sự hoài nghi khởi sanh, có sự trạo cử khởi 

sanh, và có sự ưu sầu khởi sanh, tức là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp làm Cảnh  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       101   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sở Duyên. 

 (Phần phân tích chi pháp một cách chi tiết thì tương tự với câu đầu tiên.  Do đó 

không cần trình bày lập lại trong câu này và trong những câu kế tiếp, nếu có nội dung 

tương tự, thì chỉ sẽ trình bày phần chi pháp tổng quát mà thôi). 

3/ “Jhànà vutthahitvà jhànam assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati 

ditthi uppajjati vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati jhàne parihìne vippatisàrissa  

domanassam uppajjati”-  Người đã đắc được Thiền thì khi xuất khỏi Thiền có sự vui 

mừng thỏa thích đến Thiền đã chứng đắc, và khi nghĩ đến Thiền đó thì khởi sanh sự tham 

ái, tà kiến, hoài nghi, và trạo cử. Khi bị hoại Thiền thì khởi sanh sự Ưu Sầu, làm cho 

người có sự nóng nảy.  

Tại đây, Thiện Thiền đã được sanh khởi, là 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở phối 

hợp (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

Có sự vui mừng thỏa thích khởi sanh và khi nghĩ đến Thiền đó thì khởi sanh sự tham 

ái, sự tà kiến, sự hoài nghi, sự ưu sầu, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở phối hợp làm 

Cảnh Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Kusalo dhammo”  là  Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở. 

* Akusalassa dhammassa làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp tức là Tứ Danh Uẩn Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm 

Sở. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Dànam datvà sìlam samàdiyitvà 

uposathakammam  katvà  làm Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện) 

và Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng.  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       102   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Thiện có Xả thí Tư (Pariccàgacetanà),  Thanh Tịnh Tư (Visodhanacetanà) làm chủ vị. 

*Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề 

trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn Tham, có Tham làm chủ vị. 

* Tam àrabbha, với  Tam làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực  

hiện), và  àrabbha  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng)  

hiện bày lên rõ ràng, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện đã 

thành tựu với việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới. 

* Ràgo uppajjati  với  Ràgo  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái làm chủ vị. 

* Ditthi uppajjati  với  Ditthi  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Tham 

Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ vị. 

* Vicikicchà uppajjati  với  Vicikicchà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ,  và  uppajjati  

làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi 

loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Si 

Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi làm chủ vị. 

* Uddhaccam uppajjati  với  Uddhaccam  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  

uppajjati làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để 

thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp 

là Tâm Si Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm chủ vị.   

* Domanassam uppajjati  với  Domanassam làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  

uppajjati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để 

thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp 

là 2 Tâm căn Sân có Sân làm chủ vị. 
 

 * Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Pubbe sucinnàni  với  Pubbe  làm 

Kàlàdhàrapada:  trình bày đến thời gian, Sucinnàni  làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện đã thành tựu việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới trong những thời gian trước. 

* Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề  

trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn Tham có Tham làm chủ vị. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       103   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Tam àrabbha,  với  Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực 

hiện), và  àrabbha làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện đã 

thành tựu với việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới. 

* Ràgo uppajjati,  với  Ràgo  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái làm chủ vị. 

* Ditthi uppajjati,  với  Ditthi  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Tham 

Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ vị. 

* Vicikicchà uppajjati,  với  Vicikicchà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  uppajjati  

làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi 

loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Si 

Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi làm chủ vị. 

* Uddhaccam uppajjati,  với  Uddhaccam  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  

uppajjati làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để 

thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp 

là Tâm Si Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm chủ vị.   

* Domanassam uppajjati,  với  Domanassam  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và 

uppajjati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để 

thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp 

là 2 Tâm căn Sân có Sân làm chủ vị. 
 

 * Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Jhànà vutthahitvà jhànam, với Jhànà làm 

Apàdànapada: trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà làm 

Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, 

Jhànam làm Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện). 

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 9 Tâm Thiện 

Đáo Đại. 

* Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề 

trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn Tham có Tham làm chủ vị. 

* Tam àrabbha, với  Tam  làm  Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       104   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

hiện), và  àrabbha  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện đã 

thành tựu với việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới. 

 

* Ràgo uppajjati,  với  Ràgo  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái làm chủ vị. 

* Ditthi uppajjati, với  Ditthi  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ, và  uppajjati  làm  

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Tham 

Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ vị. 

* Vicikicchà uppajjati, với  Vicikicchà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  uppajjati  

làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi 

loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Si 

Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi làm chủ vị. 

* Uddhaccam uppajjati, với  Uddhaccam  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  

uppajjati làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để 

thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp 

là Tâm Si Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm chủ vị.   

* Jhàne parihìne,  với  Jhàne  làm  Lakkhanavantakattupada:  trình bày đến việc 

có sự để nhận xét, và  Parihìne  làm  Lakkhanavantakiriyàpada:  trình bày đến việc có 

sự để hành động.  
 

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 9 Tâm Thiện 

Đáo Đại. 

* Vippatisàrissa domanassam uppajjati,  với  Vippatisàrissa  làm  Sampadà -

napada:  Câu Liên Hệ, domanassam uppajjati:  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và  

Uppajjati:  làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để 

thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 2 Tâm căn Sân 

có Sân làm chủ vị. 
 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện đây, ngay 

thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ  (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng 

sanh với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Cảnh Duyên,  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       105   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện chỉ duy nhứt trong thời kỳ Bình 

Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo   

thích hợp. 

*  Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 

 

#  Trong phần Pàlì, Pháp Thiện – Bất Thiện:  Kusalo – Akusalassa. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Đổng 

Lực Kiên Cố Hiệp Thế. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn có Đổng Lực Bất 

Thiện. 

 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Dànam datvà  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện 

    Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn có căn Tham, và Lộ 

    Trình Đổng Lực căn Sân, căn Si. 

 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Pubbe  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện  

Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn có căn Tham, và Lộ 

Trình Đổng Lực căn Sân, căn Si. 

 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba: Jhànà  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Kiên Cố  

Thiện Hiệp Thế. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn có căn Tham, Lộ 

     Trình Đổng Lực căn Sân, căn Si.  

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” – 

TRONG CÂU THIỆN 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       106   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Pháp 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Năng Duyên là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Cảnh Sở Duyên là 11 Tâm Na Cảnh, 10 Tâm Duy Tác Dục Giới (trừ 

1 Tâm Khai Ngũ Môn), 1 Tâm Quả và 1 Tâm Duy Tác Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Quả và 

1 Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 33 Tâm Sở 

(trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/  “Arahà maggà vutthahitvà maggam paccavekkhati”-  Bậc Vô Sinh khi xuất khỏi 

Đạo, rồi có sự quán xét lại Đạo đó. 

Tại đây, Đạo là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở đã được sanh rồi (đó là Cảnh Pháp) 

làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét, là 4 Tâm Đại Duy Tác tương ưng Trí, 33 Tâm Sở của Bậc Vô Sinh đã 

được sanh khởi ngay khi quán xét Tâm Đạo, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

2/  “Pubbe sucinnàni paccavekkhati”-  Bậc Vô Sinh có sự quán xét đến việc Thiện 

đã thành tựu với việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới và đã từng tích lũy gìn giữ tốt đẹp 

trong thời gian trước. 

Tại đây, việc Thiện đã được thực hiện liên tục không gián đoạn, là 8 Tâm Đại Thiện, 

38 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét, là 4 Tâm Đại Duy Tác tương ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, 

Vô Lượng Phần) của Bậc Vô Sinh đã được sanh khởi ngay khi quán xét việc Thiện, làm 

Cảnh Sở Duyên. 
 

3/  “Kusalam aniccato dukkhato anattato vipassati”-  Bậc Vô Sinh có sự quán xét 

thấy rõ việc Thiện do tự bản thân và của người đã tạo ở thời quá khứ, theo đặc tướng Vô 

Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Thiện này với lập ý nói về Tâm Thiện đã từng được sanh trong tự bản tánh 

của mình, hoặc Tâm Thiện đã từng được sanh khởi, hiện đang sanh và sẽ sanh khởi trong 

bản tánh của người, là 17 TâmThiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Năng Duyên. 
 

Việc quán xét, là 4 Tâm Đại Duy Tác tương ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, 

Vô Lượng Phần) của Bậc Vô Sinh ngay trong lúc quán xét những Tâm Thiện ấy, làm  

Cảnh Sở Duyên. 
 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       107   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

4/  “Cetopariyanànena kusalacittasamangissa cittam jànàti”-  Với Tha Tâm Thắng  

Trí, Bậc Vô Sinh đã được phúc lộc thắng trí rõ biết dòng Tâm Thức của người hoàn toàn 

là Tâm Thiện. 

Tại đây, Tâm của người hoàn toàn là Thiện, là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở của người 

đã từng sanh trải qua bảy ngày, hiện đang sanh và sắp sẽ sanh khởi về sau bảy ngày nữa 

(đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí, 30 Tâm Sở của Bậc Vô Sinh rõ biết Tâm Thiện 

của người, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

5/ “Sekkhà và puthujjanà và kusalam aniccato dukkhato anattato vipassanti kusale 

niruddhe vipàko tadàrammanatà uppajjati”-  Tất cả bậc Hữu Học hoặc Phàm Phu quán 

xét thấy rõ việc Thiện theo đặc tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã, và sau khi Tâm 

Đổng Lực Thiện diệt đi thì Tâm Na Cảnh phần Quả Dị Thục thường sanh khởi. 

Tại đây, Thiện là 8 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở đã từng được sanh và sẽ sanh khởi trong 

tự bản tánh của mình và của người (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét Tâm Đổng Lực Thiện ngay khi diệt mất thì Tâm Na Cảnh phần Quả Dị 

Thục thường sanh khởi, là 11 Tâm Na Cảnh, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

6/ “Kusalam assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati 

vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati akusale niruddhe 

vipàko tadàram-manatà uppajjati”-  Người có sự vui mừng thỏa thích với việc Thiện thì 

khi nghĩ đến việc Thiện đó thường khởi sanh sự tham ái, tà kiến, hoài nghi, trạo cử và ưu 

sầu. Khi Tâm Đổng Lực Bất Thiện đã diệt đi thì Tâm Na Cảnh phần Quả Dị Thục thường 

sanh khởi.  

Tại đây, Thiện là 8 Tâm Đại Thiện, 38 Tâm Sở đã từng được sanh trong tự bản tánh 

của mình (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Na Cảnh phần Quả Dị Thục sanh khởi, là 11 Tâm Na Cảnh, 33 Tâm Sở (trừ 

Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Sở Duyên. 
 

7/ “Àkàsànancàyatanakusalam  vinnànancàyatanavipàkassa ca kiriyassa ca 

Àrammanapaccayena paccayo”-  Thiện Không Vô Biên Xứ làm duyên cho Quả và Duy 

Tác Thức Vô Biên Xứ theo Cảnh Duyên. 

Tại đây, Thiện Không Vô Biên Xứ là 1 Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở 

đã từng được sanh trong tự bản tánh của mình ở Hữu quá khứ (đó là Cảnh Pháp) làm 

Cảnh Năng Duyên.  

Quả Thức Vô Biên Xứ là Tâm Quả Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở ở phần Tái Tục, 

Hữu Phần và Tử của Phạm Thiên Thức Vô Biên Xứ làm Cảnh Sở Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       108   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Và Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ đã từng được sanh trong tự bản tánh của mình ở  

Hữu quá khứ và Hữu hiện tại (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Duy Tác Thức Vô Biên Xứ là Tâm Duy Tác Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở hiện đang 

sanh trong bản tánh của Bậc Vô Sinh làm Cảnh Sở Duyên. 
 

8/ “Àkincannàyatanakusalam  nevasannànàsannàyatanavipàkassa  ca  kiriyassa  

ca Àrammanapaccayena paccayo”-   Thiện Vô Sở Hữu Xứ làm duyên cho Quả và Duy 

Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ theo Cảnh Duyên. 

Tại đây, Thiện Vô Sở Hữu Xứ là 1 Tâm Thiện Vô Sở Hữu Xứ, 30 Tâm Sở đã từng 

được sanh trong tự bản tánh của mình ở Hữu quá khứ (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng 

Duyên. 

Quả Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là Tâm Quả Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 30 

Tâm Sở ở phần Tái Tục, Hữu Phần, Tử của Phạm Thiên Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ 

làm Cảnh Sở Duyên. 

Và Tâm Thiện Vô Sở Hữu Xứ đã từng được sanh trong tự bản tánh của mình ở Hữu 

quá khứ và Hữu hiện tại (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng 

Xứ, 30 Tâm Sở hiện đang sanh trong tự bản tánh của Bậc Vô Sinh làm Cảnh Sở Duyên. 
 

9/  “Kusalà khandhà cetopariyanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Tất cả 

Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) giúp đỡ ủng hộ đối với Tha Tâm Thắng Trí với mãnh 

lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở của chính mình đã từng được sanh 

trải qua 7 ngày, hiện đang sanh và sẽ sanh về sau 7 ngày nữa (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí của Bậc Vô Sinh hiện đang sanh khởi làm Cảnh 

Sở Duyên. 
 

10/ “Kusalà khandhà pubbenivàsànussatinànassa  Àrammanapaccayena 

paccayo”- Tất cả Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) giúp đỡ ủng hộ đối với Túc Mạng 

Thắng Trí với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở đã từng được sanh khởi trong tự bản 

tánh của mình và của người ở Hữu quá khứ (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Túc Mạng Thắng Trí của Bậc Vô Sinh hiện đang sanh khởi làm Cảnh 

Sở Duyên. 
 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       109   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

11/  “Kusalà khandhà yathàkammupaganànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  

Tất cả Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) giúp đỡ ủng hộ đối với Tùy Nghiệp Thú Trí với 

mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 17 Tư Thiện Hiệp Thế sanh khởi ở bản tánh của người trong 

Hữu quá khứ (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Tùy Nghiệp Thú Trí của Bậc Vô Sinh hiện đang sanh khởi làm Cảnh 

Sở Duyên. 
 

12/  “Kusalà khandhà anàgatamsanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Tất cả 

Uẩn Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) giúp đỡ ủng hộ đối với Vị Lai Trí với mãnh lực Cảnh 

Duyên.  

Tại đây, Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở sẽ sanh khởi trong kiếp sống này và 

những kiếp sống kế tiếp, tùy theo trường hợp trong bản tánh của người (đó là Cảnh Pháp) 

làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Vị Lai Thắng Trí của Bậc Vô Sinh hiện đang sanh khởi làm Cảnh Sở 

Duyên. 
  

13/  “Kusalà khandhà àvajjanàya Àrammanapaccayena paccayo”-  Tất cả Uẩn 

Thiện (Tứ Danh Uẩn Thiện) giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Khai Môn với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Tại đây, Uẩn Thiện là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở đã từng được sanh khởi trong tự bản 

tánh của mình và của người (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Khai Môn là Tâm Khai Ý Môn quán xét về Uẩn Thiện đó, làm Cảnh Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 21 Tâm Thiện, 38 Tâm Sở phối hợp. 

* Abyàkatassa dhammassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp tức là 1 Tâm Khai Ý Môn, 9 Tâm Đổng Lực Duy Tác Dục Giới, 

11 Tâm Na Cảnh, 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 1 Tâm Quả Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Duy 

Tác Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Quả Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 1 Tâm Duy Tác Phi 

Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 33 Tâm Sở phối hợp. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 
 

(1) Cảnh Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       110   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo là Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Arahà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ,  

trình bày cho biết đến người quán sát là bậc Vô Sinh. 

* Maggà  làm  Apàdànapada:  trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vuttha -

hitvà làm  Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ 

ràng, Maggam  làm  Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Đạo 

Vô Sinh. 

* Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong  

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí sanh khởi ngay sát na quán sát 

Đạo đó. 

Ghi chú:  Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất có được ba mãnh lực Duyên là:  
 

(1) Cảnh Duyên, 

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Pubbe  làm  Kàlàdhàrapada:  trình bày đến 

thời gian,  Sucinnàni  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), tập 

hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện đã 

thành tựu việc xả thí, trì giới, thanh tịnh giới trong những thời gian trước. 

* Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Duy Tác sanh khởi ngay sát na quán sát Đạo đó. 

Ghi chú:  chỉ có được duy nhất một loại mãnh lực là Cảnh Duyên. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ  ba,  Kusalam  làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 17 Tâm 

Thiện Hiệp Thế đã từng sanh trong tự bản tánh của mình và đã từng sanh hoặc đang sanh 

khởi của người khác. 

* Aniccato dukkhato anattato  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho 

(Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, là Câu làm cho Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ  thành đặc 

biệt. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       111   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Vipassanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả bốn Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Duy Tác sanh khởi ngay sát na quán sát Đạo đó. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư,  Cetopariyanànena  làm  Karanapada:  Câu 

Chế Tác, Jànàti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác 

Tha Tâm Thắng Trí. 

* Kusalacittasamangissa  làm  Sàmìsambandhapada:  trình bày đến người thành 

chủ nhân, Cittam  làm Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 21 Tâm  

Thiện của người khác. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm,  Sekkhà và putthujjanà và  làm  

Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến người tiến tu Thiền Quán vẫn còn là bậc 

Hữu Học hay Phàm Nhân, tức là 3 bậc Quả Hữu Học và 4 Phàm Nhân. 

* Kusalam làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày 

cho biết đến Cảnh Năng Duyên căn Thiện, chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế đã từng 

sanh và sẽ sanh trong tự bản thân của mình và của người khác. 

* Aniccato dukkhato anattato  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho 

(Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, là Câu làm cho Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ  thành đặc 

biệt. 

* Vipassanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả bốn Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên căn Thiện đã từng sanh 

ngay sát na quán sát (tiến tu Thiền Quán) bởi do có căn Thiện làm Cảnh Năng Duyên. 

* Kusale  làm  Lakkhanavantakattupada:  trình bày đến việc có sự để nhận xét, và  

Niruddhe  làm  Lakkhanavantakiriyàpada:  trình bày đến việc có sự để hành động.  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện. 

* Vipàko  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ,  Tadàrammanatà làm  Karanapada: Câu 

Chế Tác, Uppajjati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 11 Tâm Na 

Cảnh. 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       112   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ  sáu,  Kusalam làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp tức là 17 Tâm  

Thiện Hiệp Thế.  

* Assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati vicikicchà 

uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati akusale niruddhe.   Những Câu 

này trình bày cho biết đến sự hiện hành tuần tự của Lộ Trình Tâm, chỉ để vào trong Câu  

Kusalo akusalassa mà thôi.  Trong Câu  Kusalo abyàkatassa  này, không lập ý để trình 

bày theo sự làm thành Sở Duyên. 

* Vipàko tadàrammanatà uppajjati, với Vipàko làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, 

Tadàrammanatà  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác,  Uppajjati  làm  Kiriyààkha – 

 yàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như  

vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 11 Tâm Na 

Cảnh. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ  bảy, khoảng giữa  Àkàsànancàyatana -kusalam  

với Vinnànancàyatanavipàkassa, Àkàsànancàyatanakusalam  làm  Kattupada:  Câu 

Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ 

đã từng sanh trong tự bản tánh của mình trong Hữu trước. 

* Vinnànancàyatanavipàkassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho 

biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Tái Tục Thức Vô Biên Xứ, Tâm Hữu Phần Thức Vô 

Biên Xứ, Tâm Tử Thức Vô Biên Xứ. 

*  Khoảng giữa  Àkàsànancàyatanakusalam  với  Vinnànancàyatanavipàkassa, chi 

pháp của  Kattupada:  Câu Chủ Từ, là 1 Tâm Thiện Không Vô Biên Xứ đã từng sanh 

trong tự bản tánh của mình trong Hữu này và Hữu trước.   Còn chi pháp của 

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, là Tâm Duy Tác Thức Vô Biên Xứ hiện đang sanh.  

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà- Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ  tám, khoảng giữa  Àkincannàyatanakusalam  

với  Nevasannànàsannàyatanavipàkassa, Àkincannàyatanakusalam  làm  Kattu - 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       113   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

pada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện Vô Sở 

Hữu Xứ đã từng sanh trong tự bản tánh của mình trong Hữu trước. 

* Nevasannànàsannàyatanavipàkassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình 

bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Tái Tục Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, Tâm 

Hữu Phần Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, Tâm Tử Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. 

*  Khoảng giữa  Àkincannàyatanakusalam với Nevasannànàsannàyatanavipà - 

kassa, chi pháp của  Kattupada:  Câu Chủ Từ, là 1 Tâm Thiện Vô Sở Hữu Xứ đã từng 

sanh trong tự bản tánh của mình trong Hữu này và Hữu trước.  

Còn chi pháp của  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, là Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi 

Phi Tưởng Xứ hiện đang sanh.  
 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ chín,  Kusalà khandhà  làm  Kattupada: Câu 

Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện hành trong 

cả Tam Thời. 

* Cetopariyanànassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết 

đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí. 

* Àrammanapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ  mười,  Kusalà khandhà  làm  Kattupada: Câu 

Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 21 Tâm Thiện hiện hành trong 

(Pubbenivuttha - Tiền Kiếp). 

* Pubbenivàsànussatinànassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho 

được biết đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       114   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười một,  Kusalà khandhà  làm  Kattupada: 

Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế của 

người ở phần quá khứ. 

* Yathàkammapaganànassa  làm Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho 

được biết đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác Tùy Nghiệp Thú Trí. 

* Àrammanapaccayena làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười hai,  Kusalà khandhà  làm  Kattupada: 

Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 21 Tâm Thiện trong bản 

tánh của người ở phần Vị Lai. 

* Anàgatamsanànassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết 

đến Pháp Sở Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác Vị Lai Trí. 

* Àrammanapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười ba, Kusalà khandhà  làm  Kattupada: Câu 

Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 21 Tâm Thiện của tự bản thân và 

của người khác. 

* Àvajjanàya  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết đến Pháp 

Sở Duyên, chi pháp là 1 Tâm Khai Ý Môn ngay sát na đến việc Thiện đó. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

Hoặc một phần khác  (gom cả Tứ Thắng Trí vào chung một Câu, theo Cảnh Năng 

Duyên, Cảnh Sở Duyên) như tiếp theo đây:  

Kusalà khandhà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, trình bày cho biết đến Năng Duyên, 

chi pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh). 

* Cetopariyanànassa, Pubbenivàsànussatinànassa, Yathàkammapaganànassa, 

Anàgatamsanànassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết đến 

Pháp Sở Duyên, chi pháp là 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí Ngũ Thiền Sắc Giới. 

* Àrammanapaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến chỉ 

có một loại mãnh lực Duyên, đó là Cảnh Duyên. 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       115   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trong câu Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng sanh  

với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bốn Bậc Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 
 

#   Trong phần Pàlì, Pháp Thiện – Vô Ký:  Kusalo – Abyàkatassa. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn và Lộ Trình Kiên 

Cố (Appanàvithì), có Đổng Lực Thiện.  

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Duy Tác 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Sơ Khởi  (Àdikammikajhànavithì), Lộ Trình Thiền 

Nhập Định (Jhànasamàpajjanavithì), Lộ Trình Thắng Trí  (Abhinnàvithì). 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Arahà  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Phản Khán Dục Giới 

được sanh tiếp nối từ Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Pubbe  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện 

Dục Giới.  

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Phản Khán Dục Giới 

được sanh tiếp sau nơi Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện Dục Giới. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba:  Kusalam aniccato  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Kiên Cố Thiện  

Hiệp Thế và Lộ Trình Đổng Lực Thiện Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Duy Tác Thiền 

Quán sanh khởi việc Phản Khán. 
 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       116   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tư:  Cetopariyanànena  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý  

 Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Đổng Lực Thiện Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ năm:  Sekkhà và puthujjanà và  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Đổng Lực Thiện Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Thiện 

Thiền Quán có Na Cảnh. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ sáu:  Kusalam assàdeti  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý  

 Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Đổng Lực Thiện Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện 

có Na Cảnh. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ bảy:  Àkàsànancàyatanakusalam  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Nhập Định Không 

Vô Biên Xứ. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Cơ Bản Thức Vô Biên 

Xứ và Lộ Trình Thiền Nhập Định Thức Vô Biên Xứ. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tám:  Àkincannàyatanakusalam  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Nhập Định Vô Sở 

Hữu Xứ. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Cở Bản Phi Tưởng Phi 

Phi Tưởng Xứ và Lộ Trình Thiền Nhập Định Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ chín:  Kusalà khandhà Cetopariyanànassa  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên Cố 

có Đổng Lực Thiện. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Tha Tâm Thắng 

Trí.  
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười: Kusalà khandhà Pubbenivàsànussatinà 

-nassa  v.v. 

       Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên  

Cố có Đổng Lực Thiện.  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       117   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

       Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Túc Mạng Tùy 

Niệm Thắng Trí. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười một:  Kusalà khandhà Yathàkammupa- 

gànànassa  v.v. 

      Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên 

Cố  Hiệp Thế có Đổng Lực Thiện. 

      Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Tùy Nghiệp Thú 

Trí. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười hai:  Kusalà khandhà Anàgatam- 

 sanànassa v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên 

Cố có Đổng Lực Thiện. 

  Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Vị Lai Thắng Trí.  
 

#    Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười ba:  Kusalà khandhà Àvajjanàya.  

       Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên 

Cố có Đổng Lực Thiện. 

       Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Duy Tác Dục 

Giới và Lộ Trình Thắng Trí.   

 

(C) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN” 

– TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

      “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo”-   

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Cảnh 

Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

 1/ “Ràgam assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati 

vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati”-   Người vui mừng 

thỏa thích vào tham ái. Khi nghĩ đến tham ái thì thường sanh khởi sự tham ái, tà kiến, 

hoài nghi, điệu cử, và ưu sầu. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       118   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở có Tham Ái làm chủ vị (đó là Cảnh Pháp) làm 

Cảnh Năng Duyên.  

12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 
 

2/ “Ditthim assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati 

vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati”-   Người vui mừng 

thỏa thích vào tà kiến. Khi nghĩ đến tà kiến thì thường sanh khởi sự tà kiến, tham ái, hoài 

nghi, điệu cử, và ưu sầu. 

Tại đây, 4 Tâm Tham Tương Ưng Kiến, 21 Tâm Sở có Tà Kiến làm chủ vị (đó là 

Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 

3/ “Vicikiccham àrabbha vicikicchà uppajjati ditthi uppajjati uddhaccam uppajjati  

domanassam uppajjati”-  Khi nghĩ đến sự hoài nghi thì thường sanh khởi sự hoài nghi, tà 

kiến, điệu cử và ưu sầu. 

Tại đây, 1 Tâm Si Tương Ưng Hoài Nghi, 15 Tâm Sở có Hoài Nghi làm chủ vị (đó là 

Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên.  

8 Tâm Bất Thiện (trừ 4 Tâm Tham Bất Tương Ưng Kiến), 26 Tâm Sở (trừ Ngã Mạn) 

làm Cảnh Sở Duyên. 
 

4/ “Uddhaccam àrabbha uddhaccam uppajjati ditthi uppajjati vicikicchà uppajjati 

domanassam uppajjati”-   Khi nghĩ đến sự điệu cử thì thường sanh khởi sự điệu cử, tà 

kiến, hoài nghi, và ưu sầu. 

Tại đây, 1 Tâm Si Tương Ưng Điệu Cử, 15 Tâm Sở có Điệu Cử làm chủ vị (đó là 

Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

8 Tâm Bất Thiện (trừ 4 Tâm Tham Bất Tương Ưng Kiến), 26 Tâm Sở (trừ Ngã Mạn) 

làm Cảnh Sở Duyên. 
 

5/ “Domanassam àrabbha domanassam uppajjati ditthi uppajjati vicikicchà 

uppajjati uddhaccam uppajjati”-   Khi nghĩ đến sự ưu sầu thì thường sanh khởi sự ưu 

sầu, tà kiến, hoài nghi, và điệu cử. 

Tại đây, 2 Tâm căn Sân, 23 Tâm Sở có Sân làm chủ vị (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Năng Duyên. 

8 Tâm Bất Thiện (trừ 4 Tâm Tham Bất Tương Ưng Kiến), 26 Tâm Sở (trừ Ngã Mạn) 

làm Cảnh Sở Duyên.  

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       119   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

* Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp tức là Tứ Danh Uẩn Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Ràgam  làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm căn 

Tham có Tham Ái làm chủ vị. 

* Assàdeti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu 

để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi 

pháp là Tâm căn Tham câu hành Hỷ thọ. 

* Abhinandati  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, chi pháp là Tâm căn Tham câu hành 

Hỷ thọ có sự duyệt ý (Sappìtikaganà) làm chủ vị. 

* Tam  làm  Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), chi pháp là Tâm 

căn Tham có Tham Ái làm chủ vị. 

* Àrabbha làm Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện 

bày lên rõ ràng, chỉ cho thấy được việc sanh khởi của những phiền não như Tham Ái, v.v. 

đặc biệt tại đây có Tham Ái làm Năng Duyên. 

* Ràgo uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm căn Tham có Tham Ái làm chủ vị. 

* Ditthi uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm Tham Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ 

vị. 

* Vicikicchà uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm Si Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi 

làm chủ vị.    

* Uddhaccam uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm 

chủ vị. 

* Domanassam uppajjati v.v. chi pháp là Tâm căn Sân có Sân làm chủ vị. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Ditthim chi pháp là Tâm Tương Ưng Tà 

Kiến có Tà Kiến làm chủ vị. 

* Assàdeti chi pháp là Tâm căn Tham câu hành Hỷ thọ. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       120   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Abhinandati chi pháp là Tâm căn Tham câu hành Hỷ có sự duyệt ý làm chủ vị. 

* Tam chi pháp là Tâm Tham Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ vị. 

* Àrabbha  v.v chỉ cho thấy được việc sanh khởi của những phiền não như Tà Kiến, 

v.v. đặc biệt tại đây có Tà Kiến làm Năng Duyên. 

* Ràgo uppajjati v.v. chi pháp là Tâm căn Tham có Tham Ái làm chủ vị. 

* Ditthi uppajjati v.v.chi pháp là Tâm Tham Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ vị. 

* Vicikicchà uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm Si Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi 

làm chủ vị.    

* Uddhaccam uppajjati v.v. chi pháp là Tâm Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm 

chủ vị. 

* Domanassam uppajjati v.v. chi pháp là Tâm căn Sân có Sân làm chủ vị. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba, Vicikiccham chi pháp là Tâm Tương Ưng 

Hoài Nghi có Hoài Nghi làm chủ vị. 

* Àrabbha v.v  chỉ cho thấy được việc sanh khởi của những phiền não như Hoài 

Nghi, v.v. đặc biệt tại đây có Hoài Nghi làm Năng Duyên. 

* Vicikicchà uppajjati v.v. chi pháp là Tâm Si Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi 

làm chủ vị.  

* Ditthi uppajjati v.v. chi pháp là Tâm Tham Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ 

vị. 

* Uddhaccam uppajjati v.v. chi pháp là Tâm Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm 

chủ vị. 

* Domanassam uppajjati v.v. chi pháp là Tâm căn Sân có Sân làm chủ vị. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư, Uddhaccam chi pháp là Tâm Tương Ưng 

Điệu Cử có Điệu Cử làm chủ vị. 

* Àrabbha v.v  chỉ cho thấy được việc sanh khởi của những phiền não như Điệu Cử, 

v.v. đặc biệt tại đây có Điệu Cử làm Năng Duyên. 

* Uddhaccam uppajjati v.v. chi pháp là Tâm Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm 

chủ vị. 

* Ditthi uppajjati v.v. chi pháp là Tâm Tham Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ 

vị. 

* Vicikicchà uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm Si Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi 

làm chủ vị. 

* Domanassam uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm căn Sân có Sân làm chủ vị. 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm,  Domanassam chi pháp là Tâm căn Sân có 

Sân làm chủ vị. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       121   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Àrabbha v.v.  chỉ cho thấy được việc sanh khởi của những phiền não như Sân, v.v. 

đặc biệt tại đây có Sân làm Năng Duyên. 

* Domanassam uppajjati v.v. chi pháp là Tâm căn Sân có Sân làm chủ vị. 

* Ditthi uppajjati v.v. chi pháp là Tâm Tham Tương Ưng Kiến có Tà Kiến làm chủ 

vị. 

* Vicikicchà uppajjati  v.v. chi pháp là Tâm Si Tương Ưng Hoài Nghi có Hoài Nghi 

làm chủ vị. 

* Uddhaccam uppajjati  v.v.  chi pháp là Tâm Tương Ưng Điệu Cử có Điệu Cử làm 

chủ vị. 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện đây,  

ngay thời gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng  

cùng sanh với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Bất 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện chỉ duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm Phu và ba Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 
 

#  Trong phần Pàlì, Pháp Bất Thiện – Bất Thiện:  Akusalo – Akusalassa. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất 

Thiện và Lộ Trình Ý Môn. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Ràgam  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Tham. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Ditthim  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Tà Kiến. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       122   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba:  Vicikiccham  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Hoài Nghi. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tư: Uddhaccam  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Điệu Cử. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. 

 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo kusalassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Pháp  

Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

Pháp Thiện làm Cảnh Sở Duyên là 8 Tâm Đại Thiện, 1 Tâm Thiện Thắng Trí, 36 

Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần). 

Ghi chú: Trong Câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện, 

ngay thời gian sanh khởi không có một Duyên nào tựu vào ủng hộ giúp đỡ. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Sekkhà pahìne kilese paccavekkhanti”-   Tất cả bậc Hữu Học quán xét lại phiền 

não đã được đoạn lìa. 

Tại đây, các phiền não Tà Kiến, Hoài Nghi mà Bậc Thất Lai đã tuyệt diệt.   Các phiền 

não Tham, Sân, Si loại thô thiển mà Bậc Nhất Lai đã làm cho giảm thiểu đi.  Và các 

phiền não Ái Dục Giới, Sân mà Bậc Bất Lai đã tuyệt diệt rồi (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Năng Duyên.  

Việc quán xét lại phiền não đã được đoạn lìa, là 4 Tâm Đại Thiện tương ưng Trí, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) hiện đang sanh khởi ở Bậc Thất Lai, Nhất 

Lai, và Bất Lai làm Cảnh Sở Duyên. 
 

2/ “Sekkhà vikkhambhite kilese paccavekkhanti”-   Tất cả bậc Hữu Học quán xét 

phiền não đã được ức chế rồi. 

Tại đây, có tám loại phiền não đã được ức chế là Tham, Sân, Si, Ngã Mạn, Hôn 

Trầm, Trạo Cử, Vô Tàm, Vô Quý mà Bậc Thất Lai và Bậc Nhất Lai vẫn chưa được diệt 

trừ. Tám phiền não phần vi tế của Bậc Nhất Lai vẫn chưa được diệt trừ, chỉ làm cho giảm 

thiểu nhẹ đi. Và bảy phiền não là Tham (ở phần Ái Sắc Giới và Ái Vô Sắc Giới), Si, Ngã 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       123   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Mạn, Hôn Trầm, Trạo Cử, Vô Tàm, Vô Quý ở Bậc Bất Lai mà vẫn chưa được diệt trừ (đó 

là Cảnh Pháp). 

Việc quán xét về phiền não đã được ức chế, là 4 Tâm Đại Thiện tương ưng Trí, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) hiện đang sanh khởi ở Bậc Thất Lai, Nhất 

Lai và Bất Lai làm Cảnh Sở Duyên. 
 

3/ “Pubbe samudàcinne kilese jànanti”-   Ba Bậc Quả Hữu Học rõ biết những phiền 

não đã từng sanh về trước. 

Tại đây, phiền não đã từng sanh trong thời quá khứ, là Thập phiền não của 3 Bậc Quả 

Hữu Học (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc rõ biết đến phiền não đã từng sanh trước kia, là 4 Tâm Đại Thiện tương ưng Trí, 

 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) của 3 Bậc Quả Hữu Học làm Cảnh Sở 

Duyên. 
 

4/ “Sekkhà và putthujjanà và akusalam aniccato dukkhato anattato vipassanti”-  

Tất cả bậc Hữu Học hoặc tất cả Phàm Phu quán xét thấy rõ Bất Thiện theo đặc tướng Vô 

Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở đã từng sanh và sẽ tiếp tục sanh 

trong trong tự bản tánh của mình.  Và 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở đã từng sanh, hiện 

đang sanh và sẽ tiếp tục sanh trong bản tánh của người (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng 

Duyên. 

Việc quán xét lại Bất Thiện theo đặc tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã, là 8 Tâm 

Đại Thiện, 33 Tâm Sở của 3 Bậc Quả Hữu Học và Phàm Phu hiện đang sanh khởi làm 

Cảnh Sở Duyên. 
 

5/ “Cetopariyanànena akusalacittasamangissa cittam jànàti”-   Tất cả bậc Hữu Học 

hoặc tất cả Phàm Tam Nhân, với Tha Tâm Thắng Trí rõ biết được Tâm của người hoàn 

toàn Bất Thiện. 

Tại đây, Tâm của người dẫy đầy Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở trong 

bản tánh của người đã từng sanh bảy ngày trước đó, hiện đang sanh và sẽ tiếp tục sanh 

bảy ngày sau nữa (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Tha Tâm Thắng Trí của Bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân đã đắc được 

Thắng Trí rõ biết được Tâm Bất Thiện của người, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

6/ “Akusalà khandhà cetopariyanànassa pubbeni vàsànussatinànassa 

yathàkammupaganànassa ànàgatamsanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   

Những Uẩn Bất Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tha 

Tâm Thắng Trí, Túc Mạng Thắng Trí, Tùy Nghiệp Thú Trí và Vị Lai Trí với mãnh lực 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       124   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Cảnh Duyên. 

Tại đây, Uẩn Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở sanh khởi trong tự bản tánh 

của mình và của người (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Tha Tâm Thắng Trí, Túc Mạng Thắng Trí, Tùy Nghiệp Thú Trí và Vị Lai Trí 

của Bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân đã đắc được Thắng Trí làm Cảnh Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

                                                                   

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo  là  Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

* Kusalassa dhammassa là  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm Đại Thiện, 1 Tâm Thiện Thắng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn  

Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

* Àrammanapaccayena là  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực của Cảnh Duyên, chỉ có duy nhất là Cảnh Duyên. 

* Paccayo làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Sekkhà paccavekkhanti  chi pháp là 8 

Tâm Đại Thiện sanh khởi đối với 3 bậc Quả Hữu Học, là người quán sát phiền não. 

* Pahìne kilese  chi pháp là 11 Tâm Bất Thiện (trừ Tâm Si Tương Ưng Điệu Cử). 

Hoặc một phần khác:  

* Nếu 8 Tâm Đại Thiện của bậc Thất Lai là chi pháp của  Sekkhà paccavekkhanti  

thì chi pháp của Pahìne kilese là Tâm Tham Tương Ưng Kiến và Tâm Si Tương Ưng 

Hoài Nghi có Tà Kiến và Hoài Nghi làm chủ vị.  

* Nếu 8 Tâm Đại Thiện của bậc Nhất Lai là chi pháp của  Sekkhà paccavekkhanti  

thì chi pháp của Pahìne kilese  là Tham, Sân, Si làm trưởng trội đã được giảm trừ. 

* Nếu 8 Tâm Đại Thiện của bậc Bất Lai là chi pháp của  Sekkhà paccavekkhanti  thì 

chi pháp của  Pahìne kilese  là Tham Dục và Sân đã được hoàn toàn tuyệt diệt. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Sekkhà paccavekkhanti chi pháp là 8 Tâm 

Đại Thiện sanh khởi đối với 3 bậc Quả Hữu Học, là người quán sát phiền não. 

* Vikkhambhite kilese  chi pháp là tám Phiền Não đang giảm trừ và vẫn chưa tuyệt 

diệt, là Tham, Sân, Si, Ngã Mạn, Thụy Miên, Điệu Cử, Vô Tàm, Vô Quý, tùy theo trường 

hợp đối với người.  

Hoặc một phần khác:  

* Nếu 8 Tâm Đại Thiện của bậc Thất Lai là chi pháp của  Sekkhà paccavekkhanti  

thì chi pháp của Vikkhambhite kilese là tám Phiền Não có Tham, v.v, của bậc Đạo Thất 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       125   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Lai đã được diệt trừ mãnh lực con đường dẫn tới sự nguy hại. 

* Nếu 8 Tâm Đại Thiện của bậc Nhất Lai là chi pháp của  Sekkhà paccavekkhanti  

thì chi pháp của Vikkhambhite kilese  là tám Phiền Não có Tham, v.v, của bậc Đạo Nhất 

Lai đang làm cho giảm trừ. 

* Nếu 8 Tâm Đại Thiện của bậc Bất Lai là chi pháp của  Sekkhà paccavekkhanti  thì 

chi pháp của Vikkhambhite kilese  là bảy Phiền Não có Ái Sắc, Ái Vô Sắc, Si, Ngã Mạn, 

Thụy Miên, Điệu Cử, Vô Tàm, Vô Quý của bậc Đạo Bất Lai đang làm cho giảm trừ. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Pubbe samudàcinne kilese  chi pháp là 10 

Phiền Não đã từng sanh trong bản tánh của 3 bậc Quả Hữu Học. 

* Jànanti  chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện đang sanh trong bản tánh của 3 bậc Quả Hữu 

Học.   
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư,  Sekkhà và putthujjanà và  là  Kattupada: 

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến người tiến tu Thiền Quán nhưng vẫn còn là bậc Hữu 

Học hoặc Phàm Nhân, tức là 3 bậc Quả Hữu Học và 4 Phàm Phu. 

* Akusalam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày 

cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện. 

* Aniccato dukkhato anattato  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho 

(Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, là Câu làm cho Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ  thành đặc 

biệt. 

* Vipassanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), tập hợp cả 4 Câu này, trình bày cho 

biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) 

ngay sát na tiến tu Thiền Quán. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm,  Cetopariyanànena  là  Karanapada:  Câu 

Chế Tác, jànanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước). 

Tập hợp cả hai Câu này,  trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Thiện 

Tha Tâm Thắng Trí. 

* Akusalacittasamangissa  làm  Sàmìsambandhapada:  trình bày đến người thành 

chủ nhân, Cittam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 12 Tâm Bất 

Thiện của người khác. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ sáu,  Akusalà khandhà  là  Kattupada: Câu Chủ 

Từ trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       126   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Cetopariyanànassa,  Pubbenivàsànussatinànassa, Yathàkammapaganànassa, 

Anàgatamsanànassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ, trình bày cho được biết đến 

Pháp Sở Duyên, chi pháp là 1 Tâm Thiện Thắng Trí Ngũ Thiền Sắc Giới. 

Hoặc một phần khác:  Phân tách 12 Tâm Bất Thiện gom vào cả Tứ Thắng Trí theo 

Năng Duyên, Sở Duyên, như tiếp theo đây: 

* Akusalà khandhà  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện hành trong cả Tam Thời, làm 

Năng Duyên.  

*  Cetopariyanànassa  chi pháp là Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí, làm Sở Duyên. 

* Akusalà khandhà  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện hiện hành trong  (Pubbenivuttha  

- Tiền Kiếp) làm Năng Duyên.  

*  Pubbenivàsànussatinànassa  chi pháp là Tâm Thiện Túc Mạng Tùy Niệm Thắng 

Trí làm Sở Duyên.  

* Akusalà khandhà  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện của người khác hiện hành trong  

quá khứ, làm Năng Duyên.  

* Yathàkammapaganànassa  chi pháp là Tâm Thiện Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí, làm 

Sở Duyên. 

* Akusalà khandhà  chi pháp là 12 Tâm Bất Thiện của tự bản thân và của người khác 

hiện hành trong thời vị lai, làm Năng Duyên.  

*  Ànagatamsanànassa  chi pháp là Tâm Thiện Vị  Lai Thắng Trí, làm Sở Duyên. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay 

thời gian sanh khởi không có một Duyên nào tựu vào ủng hộ giúp đỡ. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Bất 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm Phu và ba Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 
 

#   Trong phần Pàlì, Pháp Bất Thiện –Thiện:  Akusalo  – Kusalassa. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất 

Thiện. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Đại 

Thiện, Lộ Trình Thiện Thắng Trí, Lộ Trình Đổng Lực Thiện Phản Khán Dục  

Giới, Lộ Trình Thiền Hành, tùy theo thích hợp. 

 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       127   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Sekkhà pahìne  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất 

Thiện. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Thiện Phản 

Khán Dục Giới. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Sekkhà vikkhambhite  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất  

Thiện. 

   Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Thiện Phản  

Khán Dục Giới. 
  

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba:  Pubbe  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất  

 Thiện. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Thiện Phản 

Khán  Dục Giới. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tư:  Sekkhà và puthujjanà và  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất 

Thiện, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Hành. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ năm:  Cetopariyanànena  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn Đổng Lực Bất 

Thiện, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Tha Tâm Thắng Trí. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ sáu:  Akusalà khandhà  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất 

Thiện. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Thắng Trí, ở phần 

Lộ Trình Tha Tâm Thắng Trí, Lộ Trình Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí, Lộ 

Trình Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí và Lộ Trình Vị Lai Thắng Trí, tùy theo trường 

hợp. 

 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” - 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       128   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 “Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo”-   

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Năng Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Cảnh Sở Duyên là 11 Tâm Na Cảnh, 10 Tâm Duy Tác Dục Giới (trừ 

1 Tâm Khai Ngũ Môn), 1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 33 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Arahà pahìne kilese paccavekkhati”-   Tất cả bậc Vô Sinh quán xét những phiền 

não đã được diệt trừ. 

Tại đây, Phiền Não đã được diệt trừ là bảy phiền não gồm Tham (Ái Sắc Giới, Ái Vô 

Sắc Giới), Si, Ngã Mạn, Hôn Trầm, Trạo Cử, Vô Tàm, Vô Quý, của Bậc Vô Sinh đã 

hoàn toàn diệt trừ (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét phiền não đã diệt trừ, là 4 Tâm Đại Duy Tác tương ưng Trí, 33 Tâm Sở 

của Bậc Vô Sinh hiện đang sanh khởi làm Cảnh Sở Duyên. 
 

2/ “Pubbe samudàcinne kilese jànàti”-   Bậc Vô Sinh rõ biết những phiền não đã 

từng sanh khi trước. 

Tại đây, Phiền Não là Thập phiền não đã từng sanh trong thời quá khứ (đó là Cảnh 

Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc rõ biết những phiền não đã từng sanh trước kia, là 4 Tâm Đại Duy Tác tương 

ưng Trí, 33 Tâm Sở của Bậc Vô Sinh hiện đang sanh khởi làm Cảnh Sở Duyên. 
 

3/ “Akusalam aniccato dukkhato anattato vipassati”-  Bậc Vô Sinh quán xét thấy 

Bất Thiện theo đặc tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở đã từng sanh trong tự bản tánh 

của mình, và đã từng sanh, hiện đang sanh và sẽ sanh trong bản tánh của người (đó là 

Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét những Bất Thiện đó, là 8 Tâm Đại Duy Tác, 33 Tâm Sở của Bậc Vô 

Sinh, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

4/ “Cetopariyanànena akusalacittasamangissa cittam jànàti”-  Với Tha Tâm Thắng 

Trí, Bậc Vô Sinh rõ biết được Tâm của người hoàn toàn Bất Thiện. 

Tại đây, Tâm của người dẫy đầy Bất Thiện, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở trong 

bản tánh của người đã từng sanh bảy ngày trước đó, hiện đang sanh và sẽ tiếp tục sanh 

bảy ngày sau nữa (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       129   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí của Bậc Vô Sinh rõ biết Tâm Bất Thiện của người 

làm Cảnh Sở Duyên. 
 

5/ “Sekkhà và puthujjanà và akusalam aniccato dukkhato anattato vipassanti, 

kusale niruddhe vipàko tadàrammanatà uppajjati”-   Tất cả bậc Hữu Học hoặc Phàm 

Phu quán xét thấy Bất Thiện theo đặc tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã; trong khi 

Tâm Đổng Lực Bất Thiện đã diệt mất thì Tâm Na Cảnh phần Quả Dị Thục thường sanh 

khởi. 

Tại đây, Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở đã từng sanh và sẽ sanh trong tự 

bản tánh của mình; và đã từng sanh, hiện đang sanh và sẽ sanh trong bản tánh của  

người (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét những Bất Thiện đó theo việc tiến tu Pháp Quán, là Đổng Lực Thiện  

của Bậc Hữu Học và Phàm Tam Nhân, khi Đổng Lực diệt mất thì 11 Tâm Na Cảnh, 33 

Tâm Sở sanh khởi làm Cảnh Sở Duyên. 

6/ “Akusalam assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati  

vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati akusale niruddhe 

vipàko tadàrammanatà uppajjati”-   Người có sự vui mừng thỏa thích về Bất Thiện. Khi 

nghĩ đến Bất Thiện đó thì thường sanh khởi sự tham ái, tà kiến, hoài nghi, trạo cử, và ưu 

sầu. Khi Đổng Lực Bất Thiện đã diệt mất thì Tâm Na Cảnh phần Quả Dị Thục thường 

sanh khởi. 

Tại đây, Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở ở thời quá khứ và vị lai trong tự 

bản tánh của mình; và ở thời quá khứ, hiện tại, vị lai trong bản tánh của người (đó là 

Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Khi Đổng Lực Bất Thiện đã diệt mất thì Tâm Na Cảnh sanh khởi, là 11 Tâm Na 

Cảnh, 33 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 
 

7/ “Akusalà khandhà cetopariyanànassa pubbenivàsànussatinànassa 

yathàkammupaganànassà anàgatamsanànassa àvajjanàya Àrammanapaccayena 

paccayo”-   Những Uẩn Bất Thiện (Tứ Danh Uẩn Bất Thiện) làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Tha Tâm Thắng Trí, Túc Mạng Thắng Trí, Tùy Nghiệp Thú Trí, Vị Lai Trí và 

Tâm Khai Ý Môn với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Danh Uẩn Bất Thiện là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) 

làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí, Tâm Duy Tác Túc Mạng Thắng Trí, Tâm Duy 

Tác Tùy Nghiệp Thú Trí, Tâm Duy Tác Vị Lai Trí, 30 Tâm Sở và 1 Tâm Khai Ý Môn, 11 

Tâm Sở Tợ Tha (trừ Hỷ, Dục) làm Cảnh Sở Duyên. 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       130   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

Cho đến tận cùng, rằng theo Thời Gian, Địa Giới, Người, Lộ Trình, tất cả đều hiện 

hành cùng một phương thức với  Kusalo abyàkatassa, duy chỉ có sự khác biệt ở phần 

Năng Duyên, đề cập là trong Câu  Kusalo abyàkatassa  thì Pháp Năng Duyên là Thiện, 

còn trong Câu  Akusalo abyàkatassa thì Pháp Năng Duyên là Bất Thiện, sự khác biệt chỉ 

có bấy nhiêu. 

Ghi chú: Akusalo abyàkatassa chỉ có duy nhất một mãnh lực Cảnh Duyên và trong 

tất cả bảy Câu Phụ phần Pàlì, tương tự cũng chỉ có duy nhất một mãnh lực Cảnh Duyên. 
 

Trong câu Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay 

thời gian sanh khởi không có một Duyên nào tựu vào giúp đỡ ủng hộ.  
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Bất 

Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt.  

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bốn Bậc Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 
 

#   Trong phần Pàlì, Pháp Bất Thiện – Vô Ký:   Akusalo – Abyàkatassa. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn và Lộ Trình Kiên 

Cố (Appanàvithì), có Đổng Lực Bất Thiện.  

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Duy Tác 

Dục Giới, Lộ Trình Thiền Sơ Khởi (Àdikammikajhànavithì),  Lộ Trình Thiền 

Nhập Định (Jhànasamàpajjanavithì), Lộ Trình Thắng Trí (Abhinnàvithì). 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Arahà  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Phản Khán Dục 

Giới được sanh tiếp nối từ Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Pubbe  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất  

 Thiện Dục Giới.  

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Phản Khán Dục 

Giới được sanh tiếp sau nơi Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba:  Akusalam aniccato  v.v. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       131   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Kiên Cố  Bất 

Thiện Hiệp Thế và Lộ Trình Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Duy Tác Thiền 

Quán sanh khởi việc Phản Khán. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tư:  Cetopariyanànena  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Tha Tâm Thắng  

    Trí. 
 

 #  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ năm:  Sekkhà và puthujjanà và  v.v. 

  Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý  

 Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới. 

  Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện 

Thiền Quán có Na Cảnh. 

 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ sáu:  Akusalam assàdeti  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Kiên Cố và Lộ Trình Đổng Lực Bất Thiện Dục Giới. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Bất Thiện 

có Na Cảnh. 
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ bảy:  Akusalà khandhà Cetopariyanànassa   

v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên Cố 

có Đổng Lực Thiện. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Tha Tâm Thắng 

Trí.  
 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tám:  Akusalà khandhà Pubbenivàsànus -

satinànassa  v. v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên Cố 

có Đổng Lực Bất Thiện.  

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Túc Mạng Tùy 

Niệm Thắng Trí. 

#   Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ chín:  Akusalà khandhà Yathàkammupa – 

   gànànassa  v.v. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       132   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên Cố  

Hiệp Thế có Đổng Lực Bất Thiện. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Tùy Nghiệp Thú 

Trí. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười:  Akusalà khandhà Anàgatamsana - 

nassa  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên Cố 

có Đổng Lực Bất Thiện. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Vị Lai Thắng Trí.  
 

#    Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười một:  Akusalà khandhà Àvajjanàya.  

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn, Lộ Trình Kiên  

Cố có Đổng Lực Bất Thiện. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đổng Lực Duy Tác Dục  

    Giới và Lộ Trình Thắng Trí.   

 

(D) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo”-   

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Năng Duyên là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 

Tâm Sở, 28 Sắc, Níp Bàn (đó là 6 Cảnh).  

Pháp Vô Ký làm Cảnh Sở Duyên là 23 Tâm Quả Dục Giới, 11 Tâm Duy Tác Dục 

Giới, 1 Tâm Duy Tác Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 

1 Tâm Duy Tác Thắng Trí, 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Arahà phalam paccavekkhati”-  Bậc Vô Sinh có việc quán xét lại Tâm Quả Vô 

Sinh. 

Tại đây, Tâm Quả là 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Năng Duyên. 

Việc quán xét là 4 Tâm Đại Duy Tác tương ưng Trí, 33 Tâm Sở hiện đang sanh khởi  

của Bậc Vô Sinh làm Cảnh Sở Duyên. 
 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       133   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/ “Nibbànam paccavekkhati”-  Bậc Vô Sinh có việc quán xét Níp Bàn. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét là 4 Tâm Đại Duy Tác tương ưng Trí, 33 Tâm Sở hiện đang sanh khởi 

của Bậc Vô Sinh làm Cảnh Sở Duyên. 
 

3/ “Nibbànam phalassa àvajjanàya Àrammanapaccayena paccayo”-   Níp Bàn làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Quả và Tâm Khai Ý Môn với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Quả và Tâm Khai Môn là 4 Tâm Quả và 1 Tâm Khai Ý Môn, 36 Tâm Sở của 4 

Bậc Quả làm Cảnh Sở Duyên. 

 

4/ “Arahà cakkhum aniccato dukkhato anattato vipassati sotam ghànam jivham  

kàyam rùpe sadde gandhe rase photthabbe vatthum vipàkàbyàkate kiriỳabyàkate 

khandhe aniccato dukkhato anattato vipassati”-   Bậc Vô Sinh quán xét thấy nhãn thanh 

triệt theo đặc tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. Bậc Vô Sinh quán xét thấy nhĩ thanh 

triệt, tỷ thanh triệt, thiệt thanh triệt, thân thanh triệt, cảnh sắc, cảnh thinh, cảnh khí, cảnh 

vị, cảnh xúc, ý vật, và Uẩn Vô Ký Quả, Uẩn Vô Ký Duy Tác và các Tâm Sở theo đặc 

tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật và 32 

Tâm Vô Ký Quả Hiệp Thế, 20 Tâm Vô Ký Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh khởi theo tự bản 

tánh của mình và của người, tùy theo trường hợp, trong cả ba Thời (đó là 6 Cảnh) làm 

Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét là 8 Tâm Đại Duy Tác, 33 Tâm Sở của Bậc Vô Sinh ngay khi quán xét 

những 6 Cảnh đó, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

5/ “Dibbena cakkhuna rùpam passati”-   Bậc Vô Sinh có việc thấy Cảnh Sắc với 

Thiên Nhãn Thắng Trí. 

Tại đây, Sắc ở nơi thật là xa, ở nơi thật ẩn khuất, Sắc vô cùng bé hoặc vô cùng vi tế, 

cả nội phần và ngoại phần, làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc thấy, là Tâm Duy Tác Thiên Nhãn Thắng Trí của Bậc Vô Sinh hiện đang thấy 

những loại Sắc ấy, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

6/ “Dibbàya sotadhàtuyà saddam sunàti”-   Bậc Vô Sinh có việc được nghe Cảnh 

Thinh với Thiên Nhĩ Giới Thắng Trí.  

Tại đây, âm thanh ở nơi thật là xa, ở nơi thật khuất lấp, âm thanh vô cùng nhỏ nhẹ,  

hoặc âm thanh vô cùng vi tế, cả nội phần và ngoại phần, làm Cảnh Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       134   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Việc nghe, là Tâm Duy Tác Thiên Nhĩ Thắng Trí của Bậc Vô Sinh hiện đang hiện 

nghe những âm thanh đó, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

7/ “Cetopariyanànena vipàkàbyàkatakiriyàbyàkata cittasamangissa cittam jànàti”-  

Với Tha Tâm Thắng Trí, Bậc Vô Sinh thường rõ biết Tâm của người hoàn toàn là Tâm 

Vô Ký Quả hoặc Tâm Vô Ký Duy Tác. 

Tại đây, 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh khởi trong bản tánh của 

người, trong cả ba Thời (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí hiện đang sanh khởi trong bản tánh của Bậc Vô 

Sinh rõ biết những loại Tâm đó, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

8/ “Àkàsànancàyatanakiriyam vinnànancàyatanakiriyassa Àrammanapaccayena 

paccayo”-   Thiền Duy Tác Không Vô Biên Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiền 

 Duy Tác Thức Vô Biên Xứ với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Thiền Duy Tác Không Vô Biên Xứ là 1 Tâm Duy Tác Không Vô Biên Xứ, 

30 Tâm Sở đã sanh khởi ngay Hữu hiện tại (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Thiền Duy Tác Thức Vô Biên Xứ là 1 Tâm Duy Tác Thức Vô Biên Xứ, 30 Tâm Sở 

hiện đang sanh khởi trong bản tánh của Bậc Vô Sinh, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

9/ “Àkincannàyatanakiriyam nevasannànàsannàyatanakiriyassa Àrammana -

paccayena paccayo”-   Thiền Duy Tác Vô Sở Hữu Xứ làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

Thiền Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Thiền Duy Tác Vô Sở Hữu Xứ là 1 Tâm Duy Tác Vô Sở Hữu Xứ, 30 Tâm 

Sở đã được sanh khởi ngay Hữu hiện tại (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Thiền Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là 1 Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Xứ, 30 Tâm Sở hiện đang sanh khởi trong bản tánh của Bậc Vô Sinh, làm Cảnh 

Sở Duyên. 
 

10/ “Rùpàyatanam cakkhuvinnànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Sắc Xứ 

(Cảnh Sắc) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Nhãn Thức với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Tại đây, Sắc Xứ ở ngay hiện tại làm Cảnh Năng Duyên. 

2 Tâm Nhãn Thức, 7 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 
 

11/ “Saddàyatanam sotavinnànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Thinh Xứ 

(Cảnh Thinh) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Nhĩ Thức với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Tại đây, Thinh Xứ ở ngay hiện tại làm Cảnh Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       135   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2 Tâm Nhĩ Thức, 7 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 
 

12/ “Gandhàyatanam ghànavinnànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Khí Xứ 

(Cảnh Khí) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Tỷ Thức với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Khí Xứ ở ngay hiện tại làm Cảnh Năng Duyên. 

2 Tâm Tỷ Thức, 7 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 
 

13/ “Rasàyatanam jivhàvinnànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Vị Xứ (Cảnh 

Vị) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Thiệt Thức với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Vị Xứ ở ngay hiện tại làm Cảnh Năng Duyên. 

2 Tâm Thiệt Thức, 7 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 

 

14/ “Photthabbàyatanam kàyavinnànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Xúc 

Xứ (Cảnh Xúc) làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 2 Tâm Thân Thức với mãnh lực Cảnh  

Duyên. 

Tại đây, Xúc Xứ ở ngay hiện tại làm Cảnh Năng Duyên. 

2 Tâm Thân Thức, 7 Tâm Sở làm Cảnh Sở Duyên. 

15/ “Abyàkatà khandhà iddhividhavinnànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   

Tất cả Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thần Túc Thắng Trí với mãnh lực 

Cảnh Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là Tâm Duy Tác Ngũ Thiền Sắc Giới làm nền tảng khai lộ 

cho Tâm Thắng Trí (Pàdakajhàna –Thiền Cơ Bản), 30 Tâm Sở và Cảnh Sắc hiện bày các 

loại biến hóa, làm Cảnh Năng Duyên. 

Thần Túc Thắng Trí là Tâm Duy Tác Thần Túc Thắng Trí hiện đang sanh trong bản 

tánh của Bậc Vô Sinh làm Cảnh Sở Duyên. 
 

16/ “Abyàkatà khandhà cetopariyanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Tất 

cả Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tha Tâm Thắng Trí với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở của người, 

ở thời quá khứ, hiện tại, vị lai (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tha Tâm Thắng Trí là 1 Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí hiện đang sanh trong bản 

tánh của Bậc Vô Sinh làm Cảnh Sở Duyên. 
 

17/ “Abyàkatà khandhà pubbenivàsànussatinànassa Àrammanapaccayena 

paccayo”- Tất cả Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Túc Mạng Thắng Trí với 

mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc và  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       136   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Níp Bàn của người đã từng sanh trong Hữu quá khứ, làm Cảnh Năng Duyên. 

Túc Mạng Thắng Trí là Tâm Duy Tác Túc Mạng Thắng Trí hiện đang sanh khởi 

trong bản tánh của Bậc Vô Sinh, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

18/ “Abyàkatà khandhà anàgatamsànnassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Tất 

cả Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vị Lai Trí với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc và 

Níp Bàn, sẽ sanh khởi ở thời vị lai của mình và của người, làm Cảnh Năng Duyên. 

Vị Lai Trí là Tâm Duy Tác Vị Lai Thắng Trí hiện đang sanh trong bản tánh của Bậc 

Vô Sinh, làm Cảnh Sở Duyên. 

19/ “Abyàkatà khandhà àvajjanàya Àrammanapaccayena paccayo”-   Tất cả Uẩn  

Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Khai Ý Môn với mãnh lực Cảnh Duyên. 

 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc, ở  

thời quá khứ, hiện tại, vị lai trong bản tánh của người; và ở thời quá khứ, vị lai trong bản 

tánh của mình (đó là 6 Cảnh) làm Cảnh Năng Duyên.  

Tâm Khai Môn là 1 Tâm Khai Ý Môn, 11 Tâm Sở (trừ Hỷ, Dục) hiện đang sanh làm  

Cảnh Sở Duyên. 

 

     PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo”  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ  

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 6 Cảnh, gồm 28 Sắc, 36 Tâm Dị Thục 

Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, Níp Bàn. 

* Abyàkatassa dhammassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 23 Tâm Dị Thục Quả Dục Giới, 11 Tâm Duy Tác Dục Giới, 1 

Tâm Duy Tác Thức Vô Biên Xứ, 1 Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 1 Tâm 

Duy Tác Thắng Trí, 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần). 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       137   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Arahà  là  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến người quán sát là bậc Vô Sinh. 

* Phalam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày 

cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở. 

* Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở của bậc Vô Sinh 

sanh khởi làm việc quán sát Quả Vô Sinh. 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Nibbànam  làm  Kammapada:  trình bày 

đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư 

Y Níp Bàn. 

* Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở của bậc Vô Sinh 

sanh khởi làm việc quán sát Níp Bàn. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Nibbànam  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư Y Níp Bàn. 

* Phalassa  hoặc  àvajjanàya làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở, 1 Tâm Khai Ý Môn, 11 Tâm Sở Tợ 

Tha (trừ Hỷ, Dục). 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       138   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư,  Arahà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến người quán sát là bậc Vô Sinh. 

* Cakkhum sotam ghànam jivham kàyam rùpe sadde gandhe rase photthabbe 

vatthum vipàkàbyàkate kiriyàbyàkate gandhe  tất cả làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Nhãn Thanh 

Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, 

Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật, Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả Hiệp 

Thế, Tứ Danh Uẩn Duy Tác sanh khởi trong tự bản tánh của mình và của người. 

* Aniccato dukkhato anattato  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho 

(Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, trình bày cho biết đến việc quán sát Nhãn Thanh 

Triệt, v.v. của bậc Vô Sinh theo đường hướng Thiền Quán. 

* Vipassati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu 

để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi 

pháp là 8 Tâm Đổng Lực Đại Duy Tác, 33 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) sanh khởi làm  

việc quán sát Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, v.v. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm,  Rùpam  làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Cảnh Sắc 

hiện tại khi là “Dùra - Dao Viễn”,“Paticchanna - Ẩn Tàng”,“Sanha - Tế 

Nhuyễn”,“Sukhuma - Vi Tế”. đề cập đến Cảnh Sắc ở nơi rất xa, Cảnh Sắc ở nơi ẩn khuất 

che lấp, Cảnh Sắc ở nơi rất nhỏ, Cảnh Sắc ở nơi vi tế. 

* Dibbena cakkhunà  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, Vipassati làm Kiriyààkha - 

yàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như 

vị chủ đất nước), hai Câu này trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác 

Thiên Nhãn Thắng Trí của bậc Vô Sinh đang thẩm thị những loại Sắc đó. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ sáu,  Saddam  làm  Kammapada: trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Cảnh Thinh 

hiện tại khi là “Dùra - Dao Viễn”,“Paticchanna - Ẩn Tàng”,“Sanha - Tế 

Nhuyễn”,“Sukhuma - Vi Tế”, đề cập đến Cảnh Thinh ở nơi rất xa, Cảnh Thinh ở nơi 

bưng bít cách ngăn, Cảnh Thinh ở nơi rất khẽ, Cảnh Thinh ở nơi vi tế. 

* Dibbàya sotadhàtuyà  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, Sunàti  làm  

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), hai Câu này trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 

Tâm Duy Tác Thiên Nhĩ Thắng Trí của bậc Vô Sinh đang lắng nghe những âm thanh đó. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ bảy,  Vipàkàbyàkatakiriyàbyàkatacittasaman - 

gissa làm  Sàmìsambandhapada:  trình bày đến người thành chủ nhân, Cittam làm 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       139   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), cả hai Câu này trình bày cho 

biết đến Năng Duyên, chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác sanh khởi 

trong bản tánh của người trong cả Tam Thời. 

* Cetopariyanànena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, Jànàti  làm  Kiriyààkhayà - 

tapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị 

chủ đất nước), hai Câu này trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác 

Tha Tâm Thắng Trí của bậc Vô Sinh biết được tâm tánh của người. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tám,  Àkàsànancàyatanakiriyam  làm 

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác 

Không Vô Biên Xứ đã từng sanh trong tự bản tánh trong Hữu này. 

* Vinnànancàyatanakiriyassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho 

biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tâm Duy Tác Thức Vô Biên Xứ đang sanh khởi trong 

bản tánh của bậc Vô Sinh. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 

  

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, tuyệt 

diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ chín,  Àkincannàyatanakiriyam  làm  

Kattupada:  Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Duy Tác 

Vô Sở Hữu Xứ đã từng sanh trong tự bản tánh trong Hữu này. 

* Nevasannànàsannàyatanakiriyassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tâm Duy Tác Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ đang 

sanh khởi trong bản tánh của bậc Vô Sinh. 

* Àrammanapaccayena  làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       140   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, tuyệt 

diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười đến điều thứ mười bốn,  Rùpàyatanam 

saddàyatanam gandhàyatanam rasàyatanam photthabbàyatanam  làm Kattupada:  Câu 

Chủ Từ trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh 

Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, ở cả hai Nội Phần và Ngoại Phần thời hiện tại. 

* Cakkhuvinnànassa sota ghàna jivhà kàyavinnànassa làm  Sampadànapada: Câu 

Liên Hệ trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 2 Tâm Nhãn Thức, 2 Tâm Nhĩ 

Thức, 2 Tâm Tỷ Thức, 2 Tâm Thiệt Thức, 2 Tâm Thân Thức, 7 Tâm Sở Biến Hành phối 

hợp, của tất cả Phàm Phu và Thánh Nhân. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 4 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là: 
  

(1) Cảnh Duyên,   

(2) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(3) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(4) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ mười lăm,  Abyàkatà khandhà  làm  Kattupada: 

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Ngũ Uẩn Vô Ký, là 28 Sắc, 

36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, cho suốt tới Níp Bàn. 

* Iddhividhanànassa v.v. cho tới Àvajjanàya làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ 

trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tâm Duy Tác Thắng Trí ở phần Thần Túc, 

Tha Tâm, Túc Mạng Tùy Niệm, Vị Lai và Tâm Khai Ý Môn. 

Hoặc một phần khác:   

Phân tách Ngũ Uẩn Vô Ký theo cả Tứ Duy Tác Thắng Trí, bởi theo Năng Duyên, Sở 

Duyên, như tiếp theo sau đây: 

1. Abyàkatà khandhà  chi pháp là Tâm Duy Tác Ngũ Thiền Sắc Giới trong Lộ Trình 

Thiền Cơ Bản và Cảnh Sắc biến hóa thị hiện những hình thức, làm Năng Duyên. 

* Iddhividhanànassa chi pháp là Tâm Duy Tác Thần Túc Thắng Trí đang sanh khởi 

trong bản tánh của bậc Vô Sinh, làm Sở Duyên. 

2. Abyàkatà khandhà  chi pháp là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       141   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sở của người đang hiện hành trong cả Tam Thời, tức là đang sanh khởi, đã từng sanh  

trong bảy ngày qua, và sẽ sanh khởi trong bảy ngày sắp tới, làm Năng Duyên. 

* Cetopariyanànassa  chi pháp là Tâm Duy Tác Tha Tâm Thắng Trí đang sanh khởi 

trong bản tánh của bậc Vô Sinh, làm Sở Duyên. 

3. Abyàkatà khandhà  chi pháp là Ngũ Uẩn Vô Ký ở phần (Pubbenivuttha -Tiền 

Kiếp) là đã từng sanh hiện hành rồi, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 

Tâm Sở, 28 Sắc, cho suốt tới Níp Bàn, là phần diệt tắt tất cả Ngũ Uẩn Vô Ký, của tự bản 

thân và của người khác (tự bản thân, trừ ra Tâm Quả Vô Sinh) làm Năng Duyên. 

* Pubbenivàsànussasatinànassa  chi pháp là Tâm Duy Tác Túc Mạng Tùy Niệm 

Thắng Trí đang sanh khởi trong bản tánh của bậc Vô Sinh, làm Sở Duyên. 

 4. Abyàkatà khandhà  chi pháp là Ngũ Uẩn Vô Ký ở phần vị lai, là sẽ hiện hành tiếp 

nối theo trong ngày sắp tới, tức là 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 

Sắc, cho suốt tới Níp Bàn, là phần diệt tắt tất cả Ngũ Uẩn Vô Ký, của tự bản thân và của 

người khác, làm Năng Duyên. 

* Anàgatamsanànassa  chi pháp là Tâm Duy Tác Vị Lai Thắng Trí đang sanh khởi 

trong bản tánh của bậc Vô Sinh, làm Sở Duyên. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

 mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực ) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  
 

Trong câu Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       142   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Vô Ký 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký chỉ được duy nhứt trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bốn Bậc Quả, tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 
  

#  Trong phần Pàlì, Pháp Vô Ký – Vô Ký:  Abyàkato dhammo  -  Abyàkatassa 

dhammassa. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên, hiện hành trong đường lối Lộ Trình 

Ngũ Môn,  Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Kiên Cố, tùy theo thích hợp.  
  

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Arahà phalam paccavekkhati. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Nibbànam paccavekkhati. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh, Lộ 

Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba:  Nibbànam phalassa àvajjanàya,  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên, hiện hành trong cả Tứ Lộ Trình Đắc 

Đạo, Tứ Lộ Trình Nhập Thiền Quả, Lộ Trình Phản Khán. 
  

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tư:  Arahà cakkhum  v.v . aniccato dukkhato 

anattato vipassati. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn, đặc biệt phần Dị Thục Quả - Duy Tác. 

     Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Hành, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Duy Tác. 
  

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ năm:  Dibbena cakkhunà rùpam passati. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ sáu:  Dibbàya sotadhàtuyà saddam sunàti. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác 

Thiên Nhãn Thắng Trí và Lộ Trình Duy Tác Thiên Nhĩ Thắng Trí. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       143   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ bảy:  Cetopariyanànassa  v.v. jànàti. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Tha Tâm Thắng 

Trí. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tám:  Àkàsànancàyatanakiriyam  v.v. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ chín:  Àkincannàyatanakiriyam  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Cơ 

Bản, Lộ Trình Thiền Nhập Định liên quan với Thức Vô Biên Xứ, Phi Tưởng Phi  

  Phi Tưởng Xứ. 
 

 # Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười  v.v. cho đến điều thứ mười bốn:  

Rùpàyatanam  v.v. photthabbàyatanam  v.v. 

     Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn. 

# Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ mười lăm:  Abyàkatà khandhà  v.v.   

àvajjanàya. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn, Thiền Cơ Bản, Lộ Trình Thiền Nhập Định, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, cho 

suốt tới Lộ Trình Sắc Pháp. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Duy Tác Thắng Trí và Lộ 

Trình Đổng Lực Dục Giới, được sanh từ nơi Lộ Trình Duy Tác Thắng Trí. 

 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

 “Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo”-   Pháp 

Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Năng Duyên là 35 Tâm Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc, Níp Bàn (đó là 6 Cảnh). 

Pháp Thiện làm Cảnh Sở Duyên là 8 Tâm Đại Thiện, 1 Tâm Thiện Thắng Trí, 4 Tâm 

Đạo, 36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Sekkhà phalam paccavekkhanti”-  Tất cả bậc Hữu Học có việc quán xét lại Tâm 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       144   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Quả của mình. 

Tại đây, Tâm Quả là 3 Tâm Quả, 36 Tâm Sở của 3 Bậc Quả Hữu Học (đó là Cảnh 

Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở của 3 Bậc Quả Hữu 

Học ngay khi quán xét Tâm Quả đã được sanh khởi làm Cảnh Sở Duyên. 
 

2/ “Sekkhà nibbànam paccavekkhanti”-  Tất cả bậc Hữu Học có việc quán xét Níp 

Bàn. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Việc quán xét là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở của 3 Bậc Hữu Học 

ngay khi quán xét Níp Bàn làm Cảnh Sở Duyên. 
 

3/ “Nibbànam gotrabhussa vodànassa maggassa Àrammanapaccayena paccayo”-  

Níp Bàn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Chuyển Tộc, Tâm Dũ Tịnh và Tâm Đạo 

với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Chuyển Tộc, Tâm Dũ Tịnh, và Tâm Đạo là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 

Tâm Sở đang sanh khởi làm nhiệm vụ Chuyển Tộc trong bản tánh của Phàm Tam Nhân  

khi sắp sửa đạt đến Đạo và Quả Thất Lai. 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở 

đang sanh khởi làm nhiệm vụ Dũ Tịnh trong bản tánh của Bậc Thất Lai, Bậc Nhất Lai và 

Bậc Bất Lai. Và 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở hiện đang sanh trong bản tánh của 4 Bậc Đạo 

Nhân làm Cảnh Sở Duyên. 
 

4/ “Sekkhà và puthujjanà và cakkhum aniccato dukkhato anattato vipassanti sotam 

ghànam jivham kàyam rùpe sadde gandhe rase photthabbe vatthum vipàkàbyàkate 

kiriyàbyàkate khandhe aniccato dukkhato anattato vipassanti”-   Tất cả bậc Quả Hữu 

Học hoặc Phàm Phu quán xét Nhãn Thanh Triệt theo đặc tướng Vô Thường, Khổ Đau, 

Vô Ngã. Và quán sát thấy Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân 

Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật và Uẩn Vô 

Ký Quả, Vô Ký Duy Tác theo đặc tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã. 

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật và 32 

Tâm Vô Ký Quả Hiệp Thế, 20 Tâm Vô Ký Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh khởi tùy theo 

trường hợp, trong tự bản tánh của mình và của người, trong cả ba Thời (đó là 6 Cảnh) 

làm Cảnh Năng Duyên. 

8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở của 3 Bậc Quả Hữu Học và 4 Phàm Phu vào thời gian 

quán xét cả 6 loại Cảnh đó, làm Cảnh Sở Duyên.    
 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       145   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

5/ “Dibbena cakkhunà rùpam passanti”-  Bậc Hữu Học và Phàm Phu khi đạt được 

tất cả Thắng Trí, thường thấy được Cảnh Sắc với Thiên Nhãn Thắng Trí.  

Tại đây, Sắc là Cảnh Sắc ở nơi xa (dùra), ở nơi ẩn khuất (patichanna), vô cùng nhỏ 

bé (sanha), và vi tế (sukhuma), cả nội phần và ngoại phần, làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Thiện Thiên Nhãn Thắng Trí của ba Bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân đã 

đạt đến Thắng Trí và hiện đang nhìn thấy những loại Sắc đó, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

6/ “Dibbàya sotadhàtuyà saddam sunanti”-  Bậc Hữu Học và Phàm Phu khi đạt 

được tất cả Thắng Trí, thường lắng nghe âm thanh với Thiên Nhĩ Thắng Trí. 

Tại đây, âm thanh là Cảnh Thinh ở nơi rất xa, ở nơi thật khuất lấp, âm thanh vô cùng 

nhỏ nhẹ, âm thanh vi tế ở cả nội phần và ngoại phần, làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí của ba Bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân đạt 

được Thắng Trí và hiện đang lắng nghe những âm thanh đó, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

7/ “Cetopariyanànena vipàkàbyàkata kiriỳabyàkata cittasamangisa cittam jànàti”-  

Bậc Hữu Học và Phàm Phu khi đạt được tất cả Thắng Trí, thường biết được Tâm của  

người hoàn toàn là Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác theo mãnh lực Tha Tâm Thắng Trí. 

Tại đây, 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở sanh khởi trong bản tánh của 

người ở cả ba Thời (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí của ba Bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân đạt 

được Thắng Trí hiện đang biết được những loại Tâm đó, làm Cảnh Sở Duyên. 
 

8/ “Abyàkatà khandhà iddhividhanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Tất cả 

Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thần Túc Thắng Trí với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Tại đây, Uẩn Vô Ký là Cảnh Sắc hiện bày các loại biến hóa làm Cảnh Năng Duyên. 

Thần Túc Thắng Trí là Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí hiện đang sanh trong bản tánh 

của 3 Bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân làm Cảnh Sở Duyên. 
 

9/ “Abyàkatà khandhà cetopariyanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Tất cả 

Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tha Tâm Thắng Trí với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở trong bản 

tánh của người khác ở cả ba Thời (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Năng Duyên. 

Tha Tâm Thắng Trí là Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí hiện đang sanh với ba Bậc Quả 

Hữu Học và Phàm Tam Nhân làm Cảnh Sở Duyên. 
 

10/ “Abyàkatà khandhà pubbenivàsànussatinànassa Àrammanapaccayena 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       146   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

paccayo”- Tất cả Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Túc Mạng Tùy Niệm  

Thắng Trí với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là 35 Tâm Quả (trừ 1 Tâm Quả Vô Sinh), 2 Tâm Khai 

Môn, 38 Tâm Sở, 28 Sắc ở tự nơi mình đã từng được sanh trong Hữu quá khứ và 35 Tâm 

Quả (trừ 1 Tâm Quả Vô Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc của người đã từng 

được sanh trong Hữu quá khứ và Níp Bàn của người (đó là 6 Cảnh) làm Cảnh Năng 

Duyên. 

Tâm Thiện Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí hiện đang sanh với ba Bậc Quả Hữu Học 

và Phàm Tam Nhân làm Cảnh Sở Duyên. 
 

11/ “Abyàkatà khandhà anàgatamsanànassa Àrammanapaccayena paccayo”-  Tất 

cả Uẩn Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vị Lai Trí với mãnh lực Cảnh Duyên. 

Tại đây, những Uẩn Vô Ký là 36 Tâm Quả, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc và 

Níp Bàn sẽ sanh vào thời vị lai ở tự nơi mình và của người (đó là 6 Cảnh) làm Cảnh Năng 

Duyên. 

Tâm Vị Lai Thắng Trí hiện đang sanh với ba Bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân  

làm Cảnh Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 6 Cảnh, gồm 28 Sắc, 36 Tâm Dị Thục Quả, 20 

Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, Níp Bàn (trừ Tâm Quả Vô Sinh). 

* Kusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm Đại Thiện, 1 Tâm Thiện Thắng Trí, 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở 

(trừ Vô Lượng Phần). 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên, 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       147   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Sekkhà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến người quán sát là bậc Quả Hữu Học. 

* Phalam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày 

cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Quả ba bậc Quả thấp, 36 Tâm Sở. 

* Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong 

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) của bậc Quả Hữu Học ngay sát na quán sát Tâm Quả đã được sanh. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Sekkhà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến người quán sát là bậc Quả Hữu Học. 

* Nibbànam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày  

cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư Y Níp Bàn. 

* Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong  

từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở 

Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô 

Lượng Phần) của bậc Quả Hữu Học ngay sát na quán sát Níp Bàn. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba,  Nibbànam  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư Y Níp Bàn. 

* Gotrabhussa, Vodànassa, Maggassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ  trình 

bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở,  

bất luận một trong những Tâm này, làm nhiệm vụ Chuyển Tộc, Dũ Tịnh, của Phàm Tam 

Nhân, bậc Hữu Học, và 4 Tâm Quả. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       148   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư,  Sekkhà và putthujjana  làm  Kattupada:  

Câu Chủ Từ trình bày cho biết đến người quán sát là bậc Quả Hữu Học và bốn Phàm. 

* Cakkhum sotam  cho đến  kiriyàbyàkate khandhe, tất cả đều làm  Kammapada:  

trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 

Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh 

Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật, Tứ Danh Uẩn Dị 

Thục Quả Hiệp Thế, Tứ Danh Uẩn Duy Tác, của người khác và tự bản thân, vừa theo 

việc sẽ thành đạt được. 

* Aniccato dukkhato anattato  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho  

(Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, trình bày cho biết đến việc quán sát Nhãn Thanh 

Triệt, v.v. của bậc Quả Hữu Học và bốn Phàm, theo đường hướng Thiền Quán. 

* Vipassanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng 

Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, 

chi pháp là 8 Tâm Đổng Lực Đại Thiện, 33 Tâm Sở của bậc Quả Hữu Học và bốn Phàm. 

 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ năm,  Rùpam làm  Kammapada:  trình bày đến  

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Cảnh Sắc 

hiện tại khi là “Dùra - Dao Viễn”,“Paticchanna - Ẩn Tàng”,“Sanha - Tế 

Nhuyễn”,“Sukhuma - Vi Tế”. đề cập đến Cảnh Sắc ở nơi rất xa, Cảnh Sắc ở nơi ẩn khuất 

che lấp, Cảnh Sắc ở nơi rất nhỏ, Cảnh Sắc ở nơi vi tế. 

* Dibbena cakkhunà  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, Passanti  làm  

Kiriyààkhayàta -pada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), hai Câu này trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 

Tâm Thiện Thiên Nhãn Thắng Trí của bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân, đang thẩm 

thị những loại Sắc đó. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ sáu,  Saddam  làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Cảnh Thinh 

hiện tại khi là “Dùra - Dao Viễn”,“Paticchanna - Ẩn Tàng”,“Sanha - Tế 

Nhuyễn”,“Sukhuma -  Vi Tế”, đề cập đến Cảnh Thinh ở nơi rất xa, Cảnh Thinh ở nơi 

bưng bít cách ngăn, Cảnh Thinh ở nơi rất khẽ, Cảnh Thinh ở nơi vi tế. 
 

* Dibbàya sotadhàtuyà  làm  Karanapada: Câu Chế Tác,  Sunanti  làm  

Kiriyààkhayàta pada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), hai Câu này trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 

Tâm Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí của bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân, đang lắng 

nghe những âm thanh đó. 
 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       149   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ bảy,  Vipàkàbyàkatakiriyàbyàkatacittasaman - 

gissa làm  Sàmìsambandhapada:  trình bày đến người thành chủ nhân, Cittam làm 

Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), cả hai Câu này trình bày cho 

biết đến Năng Duyên, chi pháp là 35 Tâm Dị Thục Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 20 Tâm 

Duy Tác sanh khởi trong bản tánh của người trong cả Tam Thời. 

* Cetopariyanànena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, Jànanti  làm  

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước), hai Câu này trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 

 Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí của bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân, biết được  

tâm tánh của người. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tám,  Abyàkatà khandhà  làm  Kattupada:  Câu 

Chủ Từ trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Ngũ Uẩn Vô Ký, là 28 Sắc, 35 

Tâm Dị Thục Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, cho suốt tới 

Níp Bàn. 

* Iddhividhanànassa  v.v. cho tới  Anàgatamsanànassa  làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là Tâm Thiện Thắng Trí ở phần  

Thần Túc, Tha Tâm, Túc Mạng Tùy Niệm, Vị Lai. 

Hoặc một phần khác:  

Phân tách Ngũ Uẩn Vô Ký theo cả Tứ Duy Tác Thắng Trí, bởi theo Năng Duyên, Sở 

Duyên, như tiếp theo sau đây: 

1. Abyàkatà khandhà  chi pháp là Tâm Thiện Ngũ Thiền Sắc Giới trong Lộ Trình 

Thiền Cơ Bản và Cảnh Sắc biến hóa thị hiện những hình thức, làm Năng Duyên. 

* Iddhividhanànassa  chi pháp là Tâm Thiện Thần Túc Thắng Trí đang sanh khởi 

trong bản tánh của bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân , làm Sở Duyên. 
 

2. Abyàkatà khandhà  chi pháp là 35 Tâm Dị Thục Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 20 

Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở của người đang hiện hành trong cả Tam Thời, tức là đang sanh 

khởi, đã từng sanh trong bảy ngày qua, và sẽ sanh khởi trong bảy ngày sắp tới, làm Năng 

Duyên. 

* Cetopariyanànassa  chi pháp là Tâm Thiện Tha Tâm Thắng Trí đang sanh khởi 

trong bản tánh của bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân, làm Sở Duyên. 
 

3. Abyàkatà khandhà  chi pháp là Ngũ Uẩn Vô Ký ở phần (Pubbenivuttha -Tiền 

Kiếp) là đã từng sanh hiện hành rồi, tức là 35 Tâm Dị Thục Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 

20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc, cho suốt tới Níp Bàn, của tự bản thân và của người 

khác (tự bản thân, trừ ra Tâm Quả Vô Sinh) làm Năng Duyên. 

* Pubbenivàsànussasatinànassa  chi pháp là Tâm Thiện Túc Mạng Tùy Niệm Thắng  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       150   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trí đang sanh khởi trong bản tánh của bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân, làm Sở 

Duyên. 
 

 4. Abyàkatà khandhà  chi pháp là Ngũ Uẩn Vô Ký ở phần vị lai, là sẽ hiện hành tiếp 

nối theo trong ngày sắp tới, tức là 35 Tâm Dị Thục Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 20 Tâm 

Duy Tác, 38 Tâm Sở, 28 Sắc, cho suốt tới Níp Bàn, của tự bản thân và của người khác, 

làm Năng Duyên. 

* Anàgatamsanànassa  chi pháp là Tâm Thiện Vị Lai Thắng Trí đang sanh khởi 

trong bản tánh của bậc Quả Hữu Học và Phàm Tam Nhân, làm Sở Duyên. 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên cùng vào 

 giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
  

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  

Ghi chú: Khi phân tách Ngũ Uẩn Vô Ký theo cả Tứ Thiện Thắng Trí, bởi theo Năng 

Duyên, Sở Duyên thì tương tự với phần “Abyàkatapadàvasàna –Phần cuối câu Vô Ký” 

– trong câu Vô Ký”-  duy chỉ khác biệt nhau ở ngay phần Duy Tác Thắng Trí. 
 

Trong câu Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện đây, ngay thời 

gian sanh khởi có Duyên tựu vào giúp đỡ ủng hộ (Ghatanà – Hiệp Lực) đồng cùng sanh 

với nhau vừa theo thích hợp là: 
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên,  

(4) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Vật Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Vô Ký  

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ duy nhất trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       151   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm Phu và bảy Bậc Thánh (trừ Bậc Vô 

Sinh), tùy theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong những Lộ Trình như sau: 
  

 # Trong phần Pàlì, Pháp Vô Ký – Thiện:  Abyàkato dhammo – Kusalassa 

dhammassa. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên, hiện hành trong đường lối Lộ Trình 

Ngũ Môn,  Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực 

Kiên Cố, tùy theo thích hợp.  
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ nhất:  Sekkhà phalam paccavekkhanti. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ hai:  Sekkhà Nibbànam paccavekkhanti. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo 3 bậc thấp, và 

ngay sát na xuất khỏi Lộ Trình Nhập Thiền Diệt. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán. 
  

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ ba:  Nibbànam Gotrabhussa,  v.v. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên, hiện hành trong cả Tứ Lộ Trình Đắc  

    Đạo. 
  

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tư:  Sekkhà và puthujjanà và cakkhum  v.v. 

vipassanti. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn, đặc biệt phần Dị Thục Quả - Duy Tác, và Lộ Trình Sắc Pháp. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiền Hành, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Thiện. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ năm:  Dibbena cakkhunà rùpam passanti. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ sáu:  Dibbàya sotadhàtuyà saddam sunanti. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Thiên 

Nhãn Thắng Trí và Lộ Trình Thiện Thiên Nhĩ Thắng Trí. 
 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ bảy:  Cetopariyanànassa  v.v.  jànanti. 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Tha Tâm Thắng Trí. 
  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       152   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

#  Trong Câu Phụ phần Pàlì điều thứ tám cho đến điều thứ mười một:  Abyàkatà 

khandhà Iddhividhanànassa  v.v. Anàgatamsanànassa 

    Pháp làm thành Năng Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý 

Môn, Thiền Cơ Bản, Lộ Trình Thiền Nhập Định, Lộ Trình Nhập Thiền Quả, cho 

suốt tới Lộ Trình Sắc Pháp. 

    Pháp làm thành Sở Duyên, hiện hành trong Lộ Trình Thiện Thắng Trí và Lộ 

Trình Đổng Lực Dục Giới, được sanh từ nơi Lộ Trình Thiện Thắng Trí. 

 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

  TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Àrammanapaccayena paccayo”-   

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Cảnh 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Năng Duyên là 32 Tâm Quả Hiệp Thế, 20 Tâm Duy Tác, 38 

Tâm Sở, 28 Sắc (đó là 6 Cảnh).  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Sở Duyên là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Cakkhum assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati 

vicikicchà uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati sotam ghànam 

jivham kàyam rùpe sadde rase photthabbe vatthum vipàkàbyàkate kiriyàbyàkate 

khandhe assàdeti abhinandati tam àrabbha ràgo uppajjati ditthi uppajjati vicikicchà 

uppajjati uddhaccam uppajjati domanassam uppajjati”-   Phàm Phu hoặc bậc Quả Hữu 

Học thường có sự vui mừng thỏa thích với Nhãn Thanh Triệt, khi nương vào Nhãn Thanh 

Triệt đó, làm thành Cảnh thì khi nghĩ đến những sự vật ấy thường sanh khởi sự tham ái, 

tà kiến, hoài nghi, trạo cử và ưu sầu. Hoặc có sự vui mừng thỏa thích với Nhĩ Thanh 

Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh 

Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật, Tâm Vô Ký Quả, Tâm Vô Ký Duy Tác, khi nương vào 

Nhĩ Thanh Triệt, v.v. làm thành Cảnh thì khi nghĩ đến những sự vật ấy thường sanh khởi 

sự tham ái, tà kiến, hoài nghi, trạo cử và ưu sầu. 

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật và 32 

Tâm Quả Hiệp Thế, 20 Tâm Duy Tác, 38 Tâm Sở ở tự nơi mình và ở người khác, tùy 

theo trường hợp, trong cả 3 Thời (đó là 6 Cảnh) làm Cảnh Năng Duyên. 

Khi nghĩ đến những loại Cảnh ấy với sự vui mừng thỏa thích thì thường sanh khởi sự  



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       153   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

tham ái, tà kiến, hoài nghi, trạo cử và ưu sầu, là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở làm Cảnh 

Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Abyàkato dhammo  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 6 Cảnh, gồm 28 Sắc, 32 Tâm Dị Thục Quả 

Hiệp Thế, 20 Tâm Duy Tác, 35 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần). 

* Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, ý nghĩa là Pháp Vô Ký 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện chỉ được duy nhất trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Thiền Nhập Định, tùy theo trường 

hợp. 
 

* Àrammanapaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Cảnh Trưởng Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã, 

tuyệt diệt hết Hữu Ngã, Mạng Ngã, Nhân Ngã.  
  

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Cakkhum Sotam Ghànam Jivham Kàyam 

Rùpe Sadde Gandhe Rase Photthabbe Vatthum Vipàkàbyàkate Khandhe Kiriyàbyàkate 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       154   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 Khandhe  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho 

biết đến Năng Duyên, chi pháp là Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, 

Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh 

Xúc, Ý Vật, Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả Hiệp Thế, Tứ Danh Uẩn Duy Tác của người 

khác và tự bản thân,vừa theo việc sẽ thành đạt được. 

* Assàdeti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu 

để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi 

pháp là Tâm căn Tham. 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), chi pháp là 

Nhãn Thanh Triệt v.v.cho đến Tứ Danh Uẩn Dị Thục Quả Hiệp Thế, Tứ Danh Uẩn Duy 

Tác. 

*Àrabbha  làm  Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện  

bày lên rõ ràng, trình bày cho thấy được việc sanh khởi của những Pháp Bất Thiện có 

Tham Ái, v.v. những Pháp này nương vào Nhãn Thanh Triệt v.v. làm thành Cảnh, rồi 

sanh khởi. 

* Ràgo Ditthi Vicikicchà Uddhaccam Domanassam  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ, 

Uppajjati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để 

thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, làm 

Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 

12 Tâm Bất Thiện, 27 Tâm Sở, nơi có Tham Ái, Tà Kiến, Hoài Nghi, Điệu Cử, Sân làm  

chủ vị. 
 

Sự hiện hành của Năng Duyên, Sở Duyên, đối với điều này, là: 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Vô Ký 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện chỉ duy nhất trong thời kỳ Bình 

Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thắng Trí, Lộ Trình Thiền Nhập Định, tùy theo trường 

hợp. 

 

ÀRAMMAMAPACCAYASUDDHASANKHAYÀVÀRA – 

PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Cảnh Duyên có được 9 câu như sau: 



DUYÊN THỨ HAI:  ÀRAMMANAPACCAYA – CẢNH DUYÊN 

 

  
       155   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Kusalo kusalassa Àrammanapaccayena paccayo – Thiện làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(2) Kusalo akusalassa Àrammanapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(3) Kusalo abyàkatassa Àrammanapaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(4) Akusalo akusalassa Àrammanapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(5) Akusalo kusalassa Àrammanapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(6) Akusalo abyàkatassa Àrammanapaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(7) Abyàkato abyàkatassa Àrammanapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(8) Abyàkato kusalassa Àrammanapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

(9) Abyàkato akusalassa Àrammanapaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Duyên. 

 

ÀRAMMANAPACCAYASABHÀGA – 

CẢNH DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên,  

(4) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

Có ý nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình 

với Cảnh Duyên khi đã hiện hữu rồi. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ PHÂN TÍCH 

CỦA CẢNH DUYÊN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       156   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Giải thích đặc biệt: về Sự Vụ, Thời Gian và Cảnh của Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí 

với Thiên Nhãn Thắng Trí. 
 

* Sự Vụ của Thiên Nhãn Thắng Trí  là nhìn thấy tất cả chúng sanh đang hiện hữu. 

* Sự Vụ của Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí  là biết được Nghiệp lực của tất cả chúng 

sanh đã tạo tác thực hiện như thế nào, thì thường hiện bày như thế ấy. 
 

* Thời Gian của Thiên Nhãn Thắng Trí  là thời Hiện Tại. 

* Thời Gian của Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí  là thời Quá Khứ. 
 

* Cảnh của Thiên Nhãn Thắng Trí  là Cảnh Sắc. 

* Cảnh của Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí  là Cảnh Pháp. 
 

Người được phúc lộc Thắng Trí khi đã thực hiện xong Thiên Nhãn Thắng Trí, thì tiếp 

nối thường sẽ thực hiện Tùy Nghiệp Thú Thắng Trí, không cần phải quay trở lại thực 

hiện sát na Chuẩn Bị một lần nữa. Việc dùng sát na Chuẩn Bị là chỉ dùng duy nhất một 

lần sát na Chuẩn Bị tại Thiên Nhãn Thắng Trí. 
 

1. Ditthasaccoyeva hi pubbenivàsànussatinànena nibbànam vibhàveti na 

aditthasacco tam pana nànam khandhe viya khandhapatibandhepi vibhàvetìti 

nibbànàrammane khandhevibhàvane nibbànampi vibhàvetìti sakkà vinnàtum. (Trích 

trong Phát Thú Tiểu Nhị Đề, điều 246 – 7, phần Lục Tổng Hợp (Chatthasangàyanà).  

Bậc Thánh Nhân có khả năng nhìn thấy Níp Bàn duyên theo Túc Mạng Tùy Niệm 

Trí. Hạng Phàm Nhân cho dù đã được thành đạt Túc Mạng Tùy Niệm Trí một cách xác 

thực, tuy nhiên vẫn không có khả năng nhìn thấy Níp Bàn, bởi vì vẫn chưa thành bậc 

Thánh Nhân.  Túc Mạng Tùy Niệm Thắng Trí này biết được Cảnh ở phần Chế Định và 

Níp Bàn, cũng tương tự nhìn thấy Ngũ Uẩn vậy.   
 

2. Atìtamsanànam nàma paresam paccuppannabhave yàve pariyosànam 

pavattacittàlambanam nànam (Abhidhammatthavibhàvinìtìkà –Nội Dung Vô Tỷ Pháp 

Chú Giải Nhị Đề). 

Quá Khứ Truy Niệm Trí nhìn biết được Tâm của người khác đang hiện hữu ngay 

trong hiện tại, với khả năng nhìn ngược trở lại cho đến sát na Tái Tục của người đó. 
 

3. Atìtamsanànassa pubbenivàsànussatinàne manomayanànassa iddhividhanàne 

antogadhattà vuttam. (Abhidhammàvatàratìkà - Vô Tỷ Pháp Chuyên Sâu Nhị Đề). 

Quá Khứ Truy Niệm Trí sát nhập vào trong Túc Mạng Tùy Niệm Trí. 

Tâm Lực Trí sát nhập vào trong Thần Túc Trí. 

--------------------00000------------------- 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       157   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

DUYÊN THỨ BA 

ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

ADHIPATIPACCAYANIDDESAVÀRA – 

GIAI ĐOẠN XIỂN MINH TRƯỞNG DUYÊN 

 

 “Chandàdhipati chandasampayuttakànam dhammànam tam samutthànànanca 

rùpànam Adhipatipaccayena paccayo - pe - yam yam dhammam garum katvà ye ye 

dhammà uppajjanti cittacetasikà dhammà te te dhammà tesam tesam dhammànam 

Adhipatipaccayena paccayo”. 

Loại Duyên nào mà Đức Thế Tôn thuyết giảng một cách khái lược trong phần xiển 

thuật Duyên là “Adhipatipaccayo – Trưởng Duyên”, thì loại Duyên đó, Đức Thế Tôn 

thuyết giảng một cách tỷ mỷ kỹ càng trong phần xiển minh Duyên. 

 

DỊCH NGHĨA VÀ GIẢI THÍCH 

 

1/   “Chandàdhipati chandasampayuttakànam dhammànam tam samutthànànanca 

rùpànam Adhipatipaccayena paccayo”-  Dục Trưởng (Dục làm phần chánh yếu) trong 

52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng (trừ 2 Đổng Lực căn Si, 1 Đổng Lực Tiếu Sinh) làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp tương ưng với Dục (là 52 Tâm Đổng Lực Hữu 

Trưởng, 50 Tâm Sở trừ Tâm căn Si, Tâm Tiếu Sinh, Dục và Hoài Nghi) và Sắc Tâm Hữu 

Trưởng có Tâm Sở Dục và 52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng, 50 Tâm Sở phối hợp làm 

Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

2/ “Vìriyàdhipati vìriyasampayuttakànam dhammànam tam samutthànànanca 

rùpànam Adhipatipaccayena paccayo”-  Cần Trưởng (Cần làm phần chánh yếu) trong 

52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng (trừ 2 Đổng Lực căn Si, 1 Đổng Lực Tiếu Sinh) làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp tương ưng với Cần (là 52 Tâm Đổng Lực Hữu 

Trưởng, 50 Tâm Sở trừ Tâm căn Si, Tâm Tiếu Sinh, Cần và Hoài Nghi) và Sắc Tâm Hữu 

Trưởng có Tâm Sở Cần và 52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng, 50 Tâm Sở phối hợp làm 

Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/ “Cittàdhipati cittasampayuttakànam dhammànam tam samutthànànanca 

rùpànam Adhipatipaccayena paccayo”-  Tâm Trưởng (Tâm làm phần chánh yếu) là 52 

Tâm Đổng Lực (trừ 2 Đổng Lực căn Si, 1 Đổng lực Tiếu Sinh) làm duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với những Pháp tương ưng với Tâm (51 Tâm Sở trừ Hoài Nghi) và Sắc Tâm Hữu 

Trưởng có 52 Tâm Đổng Lực, 51 Tâm Sở phối hợp làm Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực  

Câu Sanh Trưởng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       158   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

4/ “Vimamsàdhipati vìmamsasampayuttakànam dhammànam tam samutthànà -

nanca rùpànam Adhipatipaccayena paccayo”-  Thẩm Trưởng (Tuệ làm phần chánh yếu) 

trong 34 Tâm Đổng Lực Tam Nhân làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Pháp tương 

ưng với Tuệ (34 Tâm Đổng Lực Tam Nhân Hữu Trưởng, 37 Tâm Sở trừ Tuệ) và Sắc 

Tâm Hữu Trưởng mà có Tâm Sở Tuệ, 34 Tâm Đổng Lực Tam Nhân, 37 Tâm Sở phối 

hợp làm Xuất Sinh Xứ, với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

5/ “Yam yam dhammam garum katvà ye ye dhammà uppajjanti cittacetasikà 

dhammà te te dhammà tesam tesam dhammànam Adhipatipaccayena paccayo”-   

Những loại Pháp nào (1) là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác 

Tương Ưng Trí, 8 Tâm Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài 

Nghi, Vô Lượng Phần, ở phần “Àrammanikapaccayupannadhamma – Pháp Cảnh Sở 

Duyên” sanh khởi được duy trì một cách kiên định, đề cập là chăm chú một cách đặc biệt 

những loại Pháp đó, (2) là 6 Cảnh, tức là “18 Nipphannarùpa – 18 Sắc Thành Tựu” 

phần Cảnh đáng ưa thích (Itthàrammana – Cảnh Duyệt Ý) ở thời quá khứ, hiện tại, vị 

lai, và 54 Tâm (trừ 2 Tâm căn Sân, 2  Tâm căn Si, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 47 

Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi) và Níp Bàn ở phần Ngoại Thời.   

Những loại Pháp đó (2) là 6 Cảnh (đã được đề cập ở phần trên), làm duyên giúp đỡ ủng 

hộ đối với những loại Pháp (1) là 28 Tâm và 45 Tâm Sở (đã được đề cập ở phần trên), với 

mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên.              

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ NỘI DUNG CHI PHÁP 

 

Khi phân tích Câu và nội dung chi Pháp trong phần Adhipatipaccayaniddesa - 

Trưởng Duyên xiển minh, Đức Phật lập ý trình bày cả hai Câu:  Niddisitabba – Giải 

Thích (Câu này được đưa lên trình bày trước) và Nidassanàkàra – Giải Ngộ (Câu này 

trình bày làm cho rõ thêm nội dung và cho được thấy loại kiểu mẫu), cũng hiện hành 

tương tự với Nhân Duyên xiển minh. 
    

Trình bày lần lượt trong phần Pàlì của những điều thuộc Câu Giải Ngộ 

(Nidassanàkàra) như sau: 

* Trong phần Pàlì điều thứ nhất:  Chandàdhipati – Dục Trưởng làm Kattupada:  Câu 

Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, chi Pháp là Dục hiện hữu trong 52 Tâm 

Đổng Lực Hữu Trưởng. 

*  Chandasampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam  làm  

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, chi Pháp là 52 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       159   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng, 50 Tâm Sở phối hợp với Dục Trưởng và Sắc Tâm Hữu 

Trưởng. 

* Adhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên cùng 

vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp 

là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

*  Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

 

6 CHANDÀDHIPATIGHATANÀ – 6 DỤC TRƯỞNG HIỆP LỰC 

3 AVIPÀKA – 3 VÔ DỊ THỤC 

 

Ghi chú: Từ ngữ Ghatanà dịch nghĩa là“trình bày tập hợp mãnh lực Duyên”, 

Avipàka dịch nghĩa là“chẳng phải đề cập đến Dị Thục Quả Duyên”.  

Khi kết hợp cả hai từ ngữ này lại, có ý nghĩa là “việc trình bày tập hợp mãnh lực 

Duyên bởi theo thực tính Dị Thục Quả hiện hữu trong Pháp làm thành Năng Duyên 

và Sở Duyên”, chẳng phải dắt dẫn Dị Thục Quả Duyên đến để trình bày tại nơi đây. Sự 

việc là như vậy bởi vì việc giúp đỡ ủng hộ với mãnh lực Dị Thục Quả Duyên hiện bày 

không rõ ràng.  

Còn mãnh lực của những Duyên khác, như có Câu Sanh Trưởng, Câu Sanh, v.v, hiện 

bày rõ ràng.  
 

1/  Khi Dục Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương 

Ưng phối hợp và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 5 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       160   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Câu Sanh Bất Ly Duyên.  
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

2/  Khi Dục Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với Tứ 

Danh Uẩn Tương Ưng phối hợp, có được 7 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

3/  Khi Dục Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với Sắc 

Tâm Hữu Trưởng, có được 6 mãnh lực Duyên, là:  

 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

3 SAVIPÀKA – 3 HỮU DỊ THỤC 

 

1/  Khi Dục Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối 

với Danh Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 6 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       161   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

2/  Khi Dục Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một 

cách đặc biệt đối với Danh Uẩn Tương Ưng, có được 8 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Tương Ưng Duyên,  

(6) Dị Thục Quả Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/  Khi Dục Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một 

cách đặc biệt đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 7 mãnh lực Duyên, là:  

 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ hai:  Viriyàdhipati – Cần Trưởng làm Kattupada: Câu  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       162   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, chi Pháp là Cần hiện hữu trong 52 Tâm 

Đổng Lực Hữu Trưởng. 

*  Viriyasampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam làm  

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, chi Pháp là 52 

Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng, 50 Tâm Sở phối hợp với Cần Trưởng và Sắc Tâm Hữu 

Trưởng. 

* Adhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 11 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên, 
  

với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

*  Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

 

6 VIRIYÀDHIPATIGHATANÀ – 6 CẦN TRƯỞNG HIỆP LỰC 

3 AVIPÀKA – 3 VÔ DỊ THỤC 

 

1/  Khi Cần Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tứ Danh Uẩn Tương 

Ưng phối hợp và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 7 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(5) Đồ Đạo Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       163   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

2/  Khi Cần Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với Tứ 

Danh Uẩn Tương Ưng phối hợp, có được 9 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/  Khi Cần Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với Sắc 

Tâm Hữu Trưởng, có được 8 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(5) Đồ Đạo Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

3 SAVIPÀKA – 3 HỮU DỊ THỤC 

 

1/  Khi Cần Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       164   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 với Danh Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 8 mãnh lực Duyên, là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

2/  Khi Cần Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một 

cách đặc biệt đối với Danh Uẩn Tương Ưng, có được 10 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/  Khi Cần Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một 

cách đặc biệt đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 9 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       165   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ ba:  Cittàdhipati – Tâm Trưởng làm Kattupada: Câu Chủ 

Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, chi Pháp là 52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng. 

*  Cittasampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam làm  

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ  trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, chi Pháp là 51 

Tâm Sở phối hợp với Tâm Trưởng và Sắc Tâm Hữu Trưởng. 

* Adhipatipaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 11 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Danh Vật Thực Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

*  Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

 

6 CITTÀDHIPATIGHATANÀ – 6 TÂM TRƯỞNG HIỆP LỰC 

3 AVIPÀKA – 3 VÔ DỊ THỤC 

 

1/  Khi Tâm Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Danh Uẩn Tương Ưng,  

là 3 Uẩn Tâm Sở và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 7 mãnh lực Duyên, là:  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       166   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Danh Vật Thực Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
  

2/  Khi Tâm Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với 

Danh Uẩn Tương Ưng, là 3 Uẩn Tâm Sở, có được 9 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/  Khi Tâm Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với Sắc 

Tâm Hữu Trưởng, có được 8 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Danh Vật Thực Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       167   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

3 SAVIPÀKA – 3 HỮU DỊ THỤC 

 

1/  Khi Tâm Trưởng là 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Danh 

Uẩn Tương Ưng, là 3 Uẩn Tâm Sở và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 8 mãnh lực Duyên, 

là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

2/  Khi Tâm Trưởng là 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc 

biệt đối với Danh Uẩn Tương Ưng, là 3 Uẩn Tâm Sở, có được 10 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Danh Vật Thực Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/  Khi Tâm Trưởng là 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc  

biệt đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 9 mãnh lực Duyên, là:  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       168   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên, 

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Dị Thục Quả Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian ((Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ tư:  Vimansàdhipati – Thẩm Trưởng làm Kattupada: Câu 

Chủ Từ trình bày cho biết đến Pháp Năng Duyên, chi Pháp là Tuệ hiện hữu trong 34 Tâm 

Đổng Lực Tam Nhân. 

*  Vìmamsasampayuttakànam dhammànam tamsamutthànànanca rùpànam làm 

Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Pháp Sở Duyên, chi Pháp là 34 

Tâm Đổng Lực Tam Nhân, 37 Tâm Sở phối hợp với Thẩm Trưởng và Sắc Tâm Hữu 

Trưởng.  

* Adhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 12 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Dị Thục Quả Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       169   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

*  Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.  

 

6 VIMANSÀDHIPATIGHATANÀ – 6 THẨM TRƯỞNG HIỆP LỰC 

3 AVIPÀKA – 3 VÔ DỊ THỤC 

 

1/  Khi Thẩm Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Danh Uẩn Tương 

Ưng và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 8 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

2/  Khi Thẩm Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với 

Danh Uẩn Tương Ưng, có được 10 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/  Khi Thẩm Trưởng làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ một cách đặc biệt đối với Sắc 

Tâm Hữu Trưởng, có được 9 mãnh lực Duyên, là:  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       170   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

3 SAVIPÀKÀ – 3 HỮU DỊ THỤC 

 

1/  Khi Thẩm Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

đối với Danh Uẩn Tương Ưng và Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 9 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

2/  Khi Thẩm Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

một cách đặc biệt đối với Danh Uẩn Tương Ưng, có được 11 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       171   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Dị Thục Quả Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

3/  Khi Thẩm Trưởng hiện hữu trong 4 Tâm Quả làm Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

một cách đặc biệt đối với Sắc Tâm Hữu Trưởng, có được 10 mãnh lực Duyên, là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Dị Thục Quả Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích 

hợp, với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Câu Sanh Trưởng Duyên. 
 

* Trong phần Pàlì điều thứ năm:  Yam yam dhammam  làm  Aniyamakamma -pada:  

Câu Tạo Tác bất định, là Câu trình bày đến 6 Cảnh ở phần hân hoan duyệt ý, tức là 18 

Sắc Thành Tựu Duyệt Ý (Itthanipphannarùpa), 84 Tâm (trừ Tâm căn Sân, Tâm căn Si, 

1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 47 Tâm Sở phối hợp (trừ Tứ Sân Phần, Hoài Nghi) ở 

trong cả Tam Thời, Níp Bàn, làm thành Pháp Năng Duyên và không được xác định một 

cách rõ ràng. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, trình bày cho biết đến việc sanh khởi của Pháp Cảnh Tướng Sở  

Duyên, có việc liên kết nối tiếp Cảnh một cách xác định. 

* Ye ye dhammà  làm  Aniyamakattupada:  Câu Chủ Từ bất định, là Câu không  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       172   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

được chỉ rõ chính xác nội dung, là Câu trình bày đến Tứ Danh Uẩn có sự hân hoan, duyệt 

ý, tức là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 8 Tâm 

Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Tứ Sân Phần, Hoài Nghi, Vô Lượng Phần) làm thành 

Pháp Sở Duyên và không được xác định một cách rõ ràng. 

* Uppajjanti  làm  Àkhayàtakiriyàpadakattuvàcaka:  Câu có tiềm lực hành động, 

trình bày cho biết đến việc sanh khởi của Cảnh Tướng Sở Duyên trong cả Tam Thời. 

* Cittacetasikà dhammà  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bày nội dung cho biết 

đến bản thể Pháp Cảnh Tướng Sở Duyên mà làm thành chi Pháp của Ye ye dhammà, 

chính là Câu  Aniyamakattupada - Câu Chủ Từ bất định.  
 

Tất cả là như vậy cũng vì Sắc, Níp Bàn, Chế Định, khi sẽ nhập vào trong lời nói rằng 

Ye ye dhammà, quả thật vậy, những loại Pháp này sẽ không làm được Pháp Sở Duyên 

của Cảnh Năng Duyên, bởi vì Sắc, Níp Bàn Chế Định thành Pháp Cảnh Bất Động 

(Anàrammanadhamma),  do đó Đức Phật lập ý trình bày là Cittacetasikà dhammà. 

* Te te dhammà  làm  Niyamakattupada:  Câu Chủ Từ xác định, là Câu chỉ rõ một 

cách chính xác đến Pháp Cảnh Năng Duyên. 

Theo chỗ được trình bày là Yam yam dhammam  làm  Aniyamakattupada:  là Câu 

Chủ Từ bất định, do đó chi Pháp mới được 6 Cảnh ở phần hoan hỷ duyệt ý, tức là 18 Sắc 

Thành Tựu Duyệt Ý (Itthanipphannarùpa), 84 Tâm (trừ Tâm căn Sân, Tâm căn Si, 1 

Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 47 Tâm Sở phối hợp (trừ Tứ Sân Phần, Hoài Nghi) ở 

trong cả Tam Thời, Níp Bàn. 

* Tesam tesam dhammànam  làm  Niyamasampadànapada: Câu Liên Hệ xác định, 

trình bày một cách chính xác đến Pháp Cảnh Sở Duyên.  

Theo chỗ được trình bày là  Ye ye dhammà  làm  Aniyamakattupada: là Câu Chủ Từ 

bất định, chi Pháp là Tứ Danh Uẩn có sự hoan hỷ duyệt ý, tức là 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm 

Đại Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 8 Tâm Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp 

(trừ Tứ Sân Phần, Hoài Nghi, Vô Lượng Phần).               

* Adhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến mãnh 

lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên cùng vào 

giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) vừa theo thích hợp là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       173   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

với duy nhất một cách đặc biệt mãnh lực của Cảnh Trưởng Duyên. 
 

*  Paccayo làm Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.  
 

Ghi chú: Trong Trưởng Duyên, phần  Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ này, 

có cùng một nội dung tương tự như đã được đề cập đến, do đó, không cần phải lập lại. 

Trong những Duyên khác, tất cả học viên cũng nên hiểu biết theo cùng một phương thức 

này.  
 

Theo phần Pàlì và lời dịch trên thì các điều 1, 2, 3, 4 là mẫu đề của Câu Sanh Trưởng 

Duyên, và điều 5 là mẫu đề của Cảnh Trưởng Duyên; và trong điều 5 thì chi pháp (2) là 

chỉ về Năng Duyên và chi pháp (1) là chỉ về Sở Duyên. 

  

CHÚ GIẢI TÓM LƯỢC VỀ TRƯỞNG DUYÊN 

 

 “Adhinànam pati Adhipati”-   Pháp thực tính lớn trội hơn Pháp tương ưng liên quan 

với mình, gọi là Trưởng. 

“Adhipati ca so paccayo càti Adhipatipaccayo”-   Chính Pháp thực tính ấy làm 

trưởng và làm duyên, gọi là Trưởng Duyên. 

“Jetthakatthena upakàrako dhammo Adhipatipaccayo”-   Pháp làm việc giúp đỡ 

ủng hộ theo sự việc lớn trội, gọi là Trưởng Duyên. 

 

TRƯỞNG DUYÊN ĐƯỢC PHÂN TÍCH RA LÀM HAI LOẠI, LÀ: 

 

1/ Àrammanàdhipatipaccaya – Cảnh Trưởng Duyên. 

2/ Sahajàtàdhipatipaccaya – Câu Sanh Trưởng Duyên. 

 

Và có Pàlì chú giải về Cảnh Trưởng Duyên như sau: 

“Àrammananca tam adhipati càti Àrammanàdhipati”-   Chính Cảnh ấy làm 

Trưởng, do vậy gọi là Cảnh Trưởng. 
 

Và có Pàlì chú giải về Câu Sanh Trưởng Duyên như sau: 

“Sahajàtanca tam adhipati càti Sahajàtàdhipati”-  Chính Pháp chủng làm trưởng 

trội ấy đồng cùng sanh với nhau, do vậy gọi là Câu Sanh Trưởng Duyên.  

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT CẢNH TRƯỞNG DUYÊN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       174   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Từ ngữ  Itthinipphannarùpa -  Sắc Thành Tựu Duyệt Ý, lập ý lấy phần  Sabhàvaittha 

– Thực Tính Duyệt Ý  và Parikappaittha – Tư Duy Duyệt Ý.  

Chính do Nipphannarùpa – Sắc Thành Tựu làm thành Thực Tính Duyệt Ý, tức là 6 

Cảnh có Cảnh Sắc, v.v, ở phần vui mừng thỏa thích vừa theo sự duyệt ý của tất cả mọi 

người. 

Trong cả hai loại Cảnh này, nếu Cảnh Thực Tính Duyệt Ý  lại trở thành Cảnh Tư Duy 

Bất Duyệt Ý trong tầm mắt của một hạn lượng người, thì không thể làm thành Cảnh 

Trưởng Duyên của nhóm người đó được. 

Ví như Đức Phật, một cách xác thực, là một Cảnh Thực Tính Duyệt Ý.  Tuy nhiên đối 

với các tu sĩ ngoại đạo khi được nhìn thấy thì không có sự duyệt ý, do đó, trong tầm mắt 

của nhóm tu sĩ ngoại đạo này, trái lại chính Đức Phật trở thành  Cảnh Tư Duy Bất Duyệt 

Ý.   Như vậy, Đức Phật không thể làm thành Cảnh Trưởng Duyên của nhóm tu sĩ ngoại 

đạo, và chỉ là một Cảnh Duyên thông thường. 

Nếu Cảnh Thực Tính Bất Duyệt Ý lại trở thành Cảnh Tư Duy Duyệt Ý trong tầm mắt 

của một hạn lượng người, thì sẽ làm thành Cảnh Trưởng Duyên. 

Ví như xác chó sình thúi có thể là một Cảnh Thực Tính Bất Duyệt Ý.  Tuy nhiên khi 

tất cả những chim kên kên được nhìn thấy, lại có sự duyệt ý.  

Do đó, trong tầm mắt của bọn chim kên kên đó, xác chó sình thúi lại là Cảnh Tư Duy 

Duyệt Ý.   Như vậy, xác chó sình thúi được trở thành Cảnh Trưởng Duyên của tất cả bọn 

chim kên kên, và chẳng phải là một Cảnh Duyên thông thường. 

 

NGUYÊN NHÂN KHÔNG ĐỀ CẬP ĐẾN SẮC PHI THÀNH TỰU VÀ TRỪ  

TÂM CĂN SÂN, TÂM CĂN SI, TÂM THÂN THỨC CÂU HÀNH KHỔ 

 

Việc không đề cập đến Sắc Phi Thành Tựu ở trong Cảnh Trưởng Duyên, là vì những 

loại Sắc này không có chi pháp nào đặc biệt ngoài ra khỏi Sắc Thành Tựu, khác biệt chỉ 

là dấu hiệu tạo tác của Sắc Thành Tựu hiện bày trong khắp mọi sát na.  

Khi Sắc Thành Tựu có loại thực tính như vậy, gọi là Sắc Giao Giới (Paricchedarùpa 

– Sắc ranh giới hạn định), Sắc Sanh Khởi (Upaccayarùpa).  

Khi có những dấu hiệu tạo tác sai khác, thì được gọi tên thể theo những dấu hiệu tạo 

tác đó, là Thân Biểu Tri (Kàyavinnatti),  Khẩu Biểu Tri (Vacìvinnatti),  Nhẹ Nhàng 

(Lahutà), Mềm Mại (Mudutà), Thích Sự (Kammannatà).  

Với nhân này, do vậy không cần phải đề cập đến một lần nữa. 

Đối với việc loại trừ Tâm căn Sân, v.v, vì những loại Tâm này không thành thực tính  

sẽ cho tất cả Pháp Sở Duyên có việc quan tâm một cách kiên định bất luận trường hợp 

nào, và đó chỉ là một loại Pháp Năng Duyên thông thường.  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       175   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Việc hiện hành như vậy, là vì Tâm căn Sân có thực tính xấu ác, liên quan với việc 

phối hợp Tâm Sở Sân và Tâm Sở Ưu Thọ. Đối với bất luận Tâm căn Si nào, cũng là thực 

tính dính khắn vào việc phối hợp Tâm Sở Si, và không có một Nhân nào đến cản ngăn. 

Còn Tâm Thân Thức câu hành Khổ là thực tính hứng chịu nhiều khó khổ, liên quan với 

việc phối hợp Tâm Sở Khổ Thọ, do y chỉ vào Nhân này mới được loại bỏ.  

Khi Tâm đã loại bỏ (không đề cập đến), thì Tâm Sở phối hợp với nhóm Tâm này, một 

cách đặc biệt, cũng phải bị loại bỏ đi.        

 

CÂU KỆ TRÌNH BÀY MỘT CÁCH ĐẶC BIỆT VỀ PHÁP 

NĂNG DUYÊN VÀ SỞ DUYÊN CỦA CẢNH TRƯỞNG DUYÊN 

 

Sejam tipàkam tikriyam      Caturùpanca sejino 

Tipunnam kàmapunnassa     Sejassàdhipatì bhave 

Uttaram dhìyuttatthannam     Nibbànam uttarassa tu. 

(Trích trong Patthànasàravibhàvanì – Phân Tích Cốt Lõi Phát Thú) 
  

Dịch nghĩa là:  

1/ - 8 Tâm căn Tham, hoặc là: 

- 3 loại Dị Thục Quả, là: 22 Tâm Dị Thục Quả Dục Giới (trừ Tâm Thân Thức câu 

hành Khổ), 5 Tâm Dị Thục Quả Sắc Giới, 4 Tâm Dị Thục Quả Vô Sắc Giới, hoặc là 

- 3 loại Duy Tác, là: 11 Tâm Duy Tác Dục Giới, 5 Tâm Duy Tác Sắc Giới, 4 Tâm 

Duy Tác Vô Sắc Giới, hoặc là: 

- Sắc Thành Tựu Duyệt Ý được sanh khởi ở cả Tứ Xuất Sinh Xứ,  

làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 8 Tâm căn Tham. 
 

2/ 3 loại Thiện, là: 8 Tâm Thiện Dục Giới, 5 Tâm Thiện Sắc Giới, 4 Tâm Thiện Vô 

Sắc Giới, làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 8 Tâm Đại Thiện, 

8 Tâm căn Tham.  

- 8 Tâm Siêu Thế làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm 

Đại Thiện Tương Ưng Trí và 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí. 

-  Còn Níp Bàn làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm 

Đại Thiện Tương Ưng Trí, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí và 8 Tâm Siêu Thế. 

Chú Giải:   Phần giải thích rằng Cảnh Trưởng Duyên, là 6 Cảnh có Cảnh Sắc,v.v, 

làm duyên cho Danh Pháp, tức là Tâm và Tâm Sở được sanh khởi theo mãnh lực của 

những loại Cảnh đó. Và những loại Cảnh này được hiện hữu ở 2 loại dạng: 

(1) là Cảnh phổ thông,  

(2) là Cảnh làm trưởng trội.  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       176   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

Như thế, tại Cảnh Trưởng Duyên này với mục đích đặc biệt là nhắm vào Cảnh làm 

trưởng trội, đó là loại Cảnh đặc biệt có rất nhiều mãnh lực, có khả năng làm cho Danh 

Pháp là Tâm và Tâm Sở bị nhiếp phục, phải chú mục vào và đi đến tiếp thâu những Cảnh 

đó một cách kiên định.  

Được gọi tên là Cảnh Trưởng và Cảnh sẽ làm được Cảnh Trưởng đây, phải là Cảnh 

Duyệt Ý, tức là loại Cảnh đáng vui mừng thỏa thích. Và Cảnh Duyệt Ý này còn được 

phân chia ra làm hai loại nữa là:  
 

(1) Sabhàvaitthàrammana  –  Cảnh Thực Tính Duyệt Ý, và  

(2) Parikappaitthàrammana –  Cảnh Tư Duy Duyệt Ý. 
 

* Cảnh Thực Tính Duyệt Ý:  là ý muốn nói đến Cảnh đáng vui thích phổ thông hoặc 

theo thực tính, tức là những Cảnh Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc tốt đẹp,v.v, 

* Cảnh Tư Duy Duyệt Ý:  là ý muốn nói đến Cảnh đáng vui mừng thích ý chỉ riêng 

cá nhân, không phải phổ thông, tức là không phải loại Cảnh đáng vui thích một cách 

thông thường, mà phần đa số người không hẳn vui thích hết, chỉ là loại Cảnh trở thành 

nơi đáng vui thích của một hạn lượng người hoặc của chúng sanh, do vậy mới gọi là 

“Cảnh tư duy duyệt ý”.  

Và cả hai Cảnh, Cảnh thực tính duyệt ý và Cảnh tư duy duyệt ý, ngay khi có khả năng 

làm cho Danh Pháp được sanh khởi theo trạng thái kiên định một cách đặc biệt, như đã 

được nói đến, cũng được gọi là Cảnh Trưởng Duyên. 

 

GIẢI THÍCH TÓM TẮT CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN 

 

Trong Nhân Duyên xiển minh (Hetupaccayaniddesa) Đức Phật lập ý trình bày cả 6 

Nhân cùng kết hợp với nhau, như có Pàlì trình bày “Hetù hetusampayutta -kànam”.  

Trong Trưởng Duyên xiển minh, lập ý trình bày là “Adhipati 

adhipatisampayuttakànam  dhammànam”  tuy nhiên không lập ý trình bày giống như 

trên, trái lại có ý phân tách ra thành từng điều một để trình bày.  

Như có Pàlì dẫn chứng sau đây: 

“Chandàdhipati chandasampayuttakà nam dhammànam, Viriyàdhipati 

viriyasampayuttakànam dhammànam, v.v.  như vậy chẳng hạn.  

Sự việc như thế, là vì cả 4 Pháp: Dục, Cần, Tâm, Thẩm không thể cùng nhau làm 

Trưởng Năng Duyên trong cùng một thời gian.  

Như Ngài Giác Âm (Buddhaghosa) có trình bày để trong phần Phát Thú Chú Giải  

(Patthànaatthakathà) sau đây: 

“Kasmà pana yathà Hetupaccayaniddesa Hetù Hetusampayuttakànanti vuttam, eva  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       177   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

evamidha Adhipati Adhipatisampayuttakànanti avattà, Chandàdhipati 

Chandasampayuttakànanti àdinànena katàti ? Ekaggane abhàvato”-   Trong Nhân 

Duyên xiển minh, Đức Phật có lập ý trình bày là Hetù Hetusampayuttakànam,  như thế 

nào, thì trong Trưởng Duyên xiển minh lại không có lập ý trình bày trong cùng một 

phương thức như vậy,    

Adhipati Adhipatisampayuttakànam,  trái lại lập ý trình bày theo từng phần một, như 

là Chandàdhipati Chandasampayuttakànam,  là như vậy do bởi nguyên nhân nào ? 

Giải đáp là sự làm thành Trưởng Duyên của Dục, Cần, Tâm, Thẩm, không có thể 

cùng chung với nhau trong một sát na. 
 

Như có kiểu mẫu để có thể hiểu biết được, là trong thời Đức Phật còn tại thế, có 4 vị 

Vô Sinh chứng đạt Pháp Siêu Thế do y chỉ vào bất luận một trong Tứ Trưởng này, thể 

theo tích truyện được trình bày ở trong Đại Phẩm Tương Ưng Chú Giải (Mahàvaggasam 

-yuttaatthakathà) như sau:  

“Tattha Ratthapàlatthero Chandam dhuram katvà lokuttaradhammam nibbatthesi, 

Sonatthero Viriyam dhuram katvà, Sambhùtatthero Cittam dhuram katvà, àyasmà 

Mogharàjà Vimamsam dhuram katvàti”-   Trong cả bốn vị Vô Sinh này,thì : 

Ngài Trưởng Lão Ratthapàla do y chỉ vào Dục  làm thủ yếu, làm trưởng trội, đã làm 

cho Pháp Siêu Thế được thành tựu.  

Ngài Trưởng Lão Sona do y chỉ vào Cần  làm thủ yếu, làm trưởng trội, đã làm cho 

Pháp Siêu Thế được thành tựu. 

Ngài Trưởng Lão Sambhùta do y chỉ vào Tâm  làm thủ yếu, làm trưởng trội, đã làm 

cho Pháp Siêu Thế được thành tựu. 

Ngài Trưởng Lão Mogharàja do y chỉ vào Tuệ  làm thủ yếu, làm trưởng trội, đã làm 

cho Pháp Siêu Thế được thành tựu.         
 

Chú Giải:   Phần giải thích rằng Câu Sanh Trưởng Duyên, là Pháp chủng đồng cùng 

câu sanh với nhau, là Tâm và Tâm Sở, trong số lượng của những Tâm và Tâm Sở này có 

bốn loại Pháp làm Trưởng, làm thành Pháp lớn trội hơn Pháp câu sanh liên quan với 

mình, là:  
 

(1) Tâm Sở Dục làm trưởng, gọi là Dục Trưởng,  

(2) Tâm Sở Cần làm trưởng, gọi là Cần Trưởng, 

(3) Tâm làm trưởng, gọi là Tâm Trưởng,  

(4) Tâm Sở Tuệ Quyền làm trưởng, gọi là Thẩm Trưởng. 
 

Chi pháp của bốn Pháp Trưởng này thường có khả năng làm cho các Pháp câu sanh 

phải bị khuất phục đi theo mãnh lực của mình, do đó mới có tên gọi Câu Sanh Trưởng  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       178   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên.  

Còn các Danh Pháp khác, bên ngoài cả bốn loại Pháp đã được nói đến thì sẽ không có 

khả năng làm Trưởng được, như thế bốn chi pháp Trưởng ở phần Danh Pháp làm duyên 

cho Danh Pháp ở phần còn lại và Sắc Tâm câu sanh với những loại Danh Pháp này. 

Tuy nhiên cả Tứ Trưởng này, ngay thời gian làm nhiệm vụ ở phần Trưởng thì cũng 

không có thể làm cùng chung hết cả bốn được, chỉ có thể là riêng từng mỗi một loại, ví 

như ngay thời gian Dục làm Trưởng thì cả ba Pháp còn lại là Cần, Tâm, Thẩm cũng 

không làm Trưởng được, và phải phục tùng theo mãnh lực của Dục đang làm Trưởng.     

Tương tự như thế khi Cần làm Trưởng thì Dục, Tâm, Thẩm không thể cùng làm 

chung, mà phải tùng phục theo mãnh lực của chi Trưởng đó.  

Ví như trong một quốc độ thì chỉ cần có duy nhất một vị Vua làm người cai quản đất 

nước, và tất cả những người còn lại cần phải ở dưới mọi quyền lực của Đức Vua trị vì, 

điều này như thế nào thì chi pháp làm Trưởng cũng dường như thế ấy, sẽ làm nhiệm vụ ở 

phần lớn trội, làm người cai quản tất cả Pháp, không có thể cùng đồng làm chung với 

nhau một lúc và cũng không thể đồng cùng hiện hành như một với nhau được, như đã 

được giải thích như trên vậy. 

Trong  Cảnh Trưởng Duyên thì có Danh Sắc làm Năng Duyên và Danh làm Sở 

Duyên.  

Trong  Câu Sanh Trưởng Duyên thì có Danh làm Năng Duyên và Danh Sắc làm Sở 

Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CẢNH TRƯỞNG DUYÊN VÀ CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN 

THEO TRẠNG THÁI, GIỐNG, THỜI GIAN VÀ MÃNH LỰC 

 

 (I)  ARAMMANÀDHIPATIPACCAYA – CẢNH TRƯỞNG DUYÊN 

Trong  Cảnh Trưởng Duyên, việc giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Sở Duyên của Pháp 

làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên.  
 

* Rằng theo Trạng Thái:  Cảnh Trưởng Duyên có hai loại là: làm chỗ duyệt ý và níu 

kéo (Àrammana) thành chủ vị, làm trưởng trội (Adhipati).  

   Câu Sanh Trưởng Duyên có hai loại là: đồng cùng sanh với nhau (Sahajàta) thành 

chủ vị, làm trưởng trội (Adhipati).   

* Rằng theo Chủng Loại:   

Cảnh Trưởng Duyên thuộc giống Cảnh, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên chính là 

Cảnh vậy. 

  Câu Sanh Trưởng Duyên thuộc giống Câu Sanh, ý nghĩa là Pháp Năng Duyên và 

Pháp Sở Duyên câu sanh với nhau trong cùng một cái Tâm. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       179   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Thời Gian:  Cảnh Trưởng Duyên có được cả ba Thời, là quá khứ, hiện 

tại, vị lai và ngoại thời.  

   Câu Sanh Trưởng Duyên chỉ có được trong thời hiện tại. 

* Rằng theo Mãnh Lực:  Cảnh Trưởng Duyên và Câu Sanh Trưởng Duyên đều có hai 

loại mãnh lực là:  

(1) Janakasatti – Mãnh Lực Xuất Sinh: ý nghĩa là có mãnh lực giúp cho Pháp Sở 

Duyên được sanh khởi. 

(2) Upathambhakasatti – Mãnh Lực Bảo Hộ: ý nghĩa là có mãnh lực giúp ủng hộ 

cho Pháp Sở Duyên được tồn tại. 

 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA CẢNH TRƯỞNG DUYÊN 

 

Trong Cảnh Trưởng Duyên hiện hữu 3 loại Pháp là:  
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên,  

(3) Pháp Địch Duyên,  

như tiếp theo đây: 
 

 (1) Àrammanàdhipatipaccayadhamma – Pháp Cảnh Trưởng Năng Duyên:  6 

Cảnh là 18 Sắc Sở Tạo làm Cảnh Thực Tính Duyệt Ý và Cảnh Tư Duy Duyệt Ý, đó là 

Cảnh đáng vui mừng thỏa thích ngay hiện tại, quá khứ, vị lai, 84 Tâm (trừ 2 Tâm căn 

Sân, 2 Tâm căn Si, 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 47 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, 

Lận, Hối, Hoài Nghi) ở thời hiện tại, quá khứ, vị lai và Níp Bàn ở phần ngoại thời. 
 

 (2) Àrammanàdhipatipaccayuppannadhamma – Pháp Cảnh Trưởng Sở Duyên:  8 

Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 8 hoặc 40 Tâm 

Siêu Thế, 45 Tâm Sở phối hợp (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi, Vô Lượng Phần). 
 

 (3) Àrammanàdhipatipaccanikadhamma – Pháp Cảnh Trưởng Địch Duyên:  81 

Tâm Hiệp Thế, 52 Tâm Sở ngay thời gian không tiếp thâu những Cảnh duyệt ý và tất cả 

Sắc là Sắc Tâm, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc 

Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt. 
 

Trong Pháp Sở Duyên là Pháp thành quả của Cảnh Trưởng Năng Duyên lại được 

phân tích ra làm hai loại, là: 
 

(1) Pháp Sở Duyên một cách nhất định (ekanta). 

(2) Pháp Sở Duyên một cách bất định (anekanta). 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       180   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Chi pháp của Pháp Sở Duyên một cách nhất định, là: 8 Tâm Siêu Thế, 36 Tâm Sở, 

vì 8 Tâm Siêu Thế, 36 Tâm Sở có Níp Bàn làm Cảnh đặc biệt, do đó mới thành Pháp Sở 

Duyên một cách nhất định của Cảnh Trưởng Duyên. 
 

* Chi pháp của Pháp Sở Duyên một cách bất định, là: 8 Tâm căn Tham, 8 Tâm Đại 

Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài 

Nghi, Vô Lượng Phần).  

Với số lượng 20 Tâm và 45 Tâm Sở này là Pháp Sở Duyên bất định, có ý nghĩa là bất 

luận vào thời điểm mà một trong những Tâm này tiếp thâu Cảnh của Cảnh Trưởng Duyên 

thì vào thời điểm đó những Tâm này làm được Pháp Cảnh Trưởng Sở Duyên.  

Và ngược lại, nếu vào thời điểm mà những Tâm này không có thể tiếp thâu được 

Cảnh ở phần Cảnh Trưởng Duyên thì tại thời điểm đó những Tâm này không thể làm 

được Pháp Cảnh Trưởng Sở Duyên, và sẽ phải thành Pháp Địch Duyên.  
 

* Phần Địch Duyên là Pháp chẳng phải là quả của Cảnh Trưởng, cũng được phân chia 

ra làm hai loại tương tự, là: 
 

(1) Pháp Địch Duyên một cách nhất định (ekanta). 

(2) Pháp Địch Duyên một cách bất định (anekanta). 
 

* Chi pháp của Pháp Địch Duyên một cách nhất định, là: 2 Tâm căn Sân, 2 Tâm căn 

Si, 18 Tâm Vô Nhân, 8 Tâm Đại Quả, 4 Tâm Đại Duy Tác Bất Tương Ưng Trí, 27 Tâm 

Đáo Đại, 46 Tâm Sở (trừ Tham, Tà Kiến, Ngã Mạn, Ngăn Trừ Phần) vì những Tâm này 

không thể tiếp thâu được Cảnh của Cảnh Trưởng Duyên.  

Do đó không có thể làm Pháp Sở Duyên được, và khi không thể làm được Pháp Sở 

Duyên, thì tất phải trở thành Pháp Địch Duyên một cách nhất định. 
 

* Chi pháp của Pháp Địch Duyên một cách bất định, cũng chính là: 8 Tâm căn 

Tham, 8 Tâm Đại Thiện, 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 45 Tâm Sở (trừ Sân, Tật, 

Lận, Hối, Hoài Nghi, Vô Lượng Phần), chính đó là Pháp Sở Duyên một cách bất định 

vậy, có ý nghĩa là nếu vào thời điểm mà những Tâm và Tâm Sở này làm được Pháp Sở 

Duyên thì tại thời điểm đó không làm Pháp Địch Duyên, còn nếu vào thời điểm mà 

những Tâm và Tâm Sở này không làm Pháp Sở Duyên thì tại thời điểm đó làm được 

Pháp Địch Duyên. Như thế những Tâm và Tâm Sở này mới thành Pháp Địch Duyên một 

cách bất định. 

 

GIẢI THÍCH MỘT CÁCH TỶ MỶ KỸ CÀNG PHÁP CẢNH TRƯỞNG 

NĂNG DUYÊN VÀ PHÁP CẢNH TRƯỞNG SỞ DUYÊN 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       181   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

  * Pháp Cảnh Trưởng Năng Duyên     Pháp Cảnh Trưởng Sở Duyên  

(Àrammana)        (Àrammanika) 

1/  76 Tâm Hiệp Thế (trừ 2 Tâm căn Sân,            

2 Tâm căn Si, 1 Tâm Thân Thức câu hành  

Khổ), 47 Tâm Sở (trừ Sân, Tật, Lận, Hối,  

Hoài Nghi) và 18 Sắc Sở Tạo ở phần Cảnh  

Thực Tính Duyệt Ý và Cảnh Tư Duy Duyệt Ý. 

                  

8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (trừ 

Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi),  thành 

người ưa thích rất kiên cường.  

2/ 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở.    8  Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ  

     Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

3/ Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Quả Thất Lai,  

    36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Thất Lai. 

4 Tâm Đại Thiện tương ưng Trí,  

36 Tâm Sở của bậc Thất Lai.   

4/ Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Quả Nhất Lai,  

    36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Nhất Lai.                  

4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 

36 Tâm Sở của bậc Nhất Lai. 

5/ Tâm Đạo Bất Lai, Tâm Quả Bất Lai,  

    36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Bất Lai.                 

4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 

36 Tâm Sở của bậc Bất Lai.                 

6/ Tâm Đạo Vô Sinh, Tâm Quả Vô Sinh, 

     36 Tâm Sở và Níp Bàn của bậc Vô Sinh.                       

4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 

36 Tâm Sở của bậc Vô Sinh. 

7/  Níp Bàn của bậc Thất Lai.    

                               

Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Quả Thất Lai, 

36 Tâm Sở của bậc Thất Lai.        

8/  Níp Bàn của bậc Nhất Lai.                                 Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Quả Nhất Lai, 

36 Tâm Sở của bậc Nhất Lai.        

9/  Níp Bàn của bậc Bất Lai.                                   Tâm Đạo Bất Lai, Tâm Quả Bất Lai, 

36 Tâm Sở của bậc Bất Lai.                                                                   

10/ Níp Bàn của bậc Vô Sinh. Tâm Đạo Vô Sinh, Tâm Quả Vô Sinh, 

36 Tâm Sở của bậc Vô Sinh. 

 

Ghi Chú:   Phân tích tuần tự từ ngữ Pàlì cùng với chi pháp như sau: 
 

1/   Sejam ca:  8 Tâm căn Tham, hoặc là, 

2/   Tipàkam ca:  3 loại Dị Thực Quả, là: Dục Dị Thục Quả, Sắc Dị Thục Quả, Vô 

Sắc Dị Thục Quả, hoặc là, 

3/   Tikariyam ca:  3 loại Duy Tác, là: 11 Tâm Duy Tác Dục Giới, 5 Tâm Duy Tác 

Sắc Giới, 4 Tâm Duy Tác Vô Sắc Giới, hoặc là, 

4/   Caturùpanca:  Sắc Thành Tựu Duyệt Ý sanh khởi ở cả Tứ Xuất Sinh Xứ. 

5/   Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       182   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

6/   Sejino:  đối với 8 Tâm căn Tham. 

7/   Tipunnam:  ba loại Thiện, là: 8 Tâm Thiện Dục Giới, 5 Tâm Thiện Sắc Giới, 4 

Tâm Thiện Vô Sắc Giới.  

8/   Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

9/   Kàmapunnassa sejassa:  đối với 8 Tâm Đại Thiện, 8 Tâm căn Tham. 

10/  Uttaram:  8 Tâm Siêu Thế 

11/  Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

12/  Dhìyuttatthannam:  đối với 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí và 4 Tâm Đại  

Duy Tác Tương Ưng Trí. 

13/  Tam:  Còn 

14/  Nibbànam:  Níp Bàn 

15/  Adhipati bhave:  làm thành Cảnh Trưởng Năng Duyên giúp đỡ ủng hộ 

16/ Dhìyuttatthannam:  đối với 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí và 4 Tâm Đại 

DuyTác Tương Ưng Trí. 

17/  Uttarassa:  8 Tâm Siêu Thế. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) VÀ 

CHI PHÁP TRONG CẢNH TRƯỞNG DUYÊN 

 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu 

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” - 

TRONG CÂU THIỆN 

 

  “Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo” –     

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Cảnh Trưởng 

Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Trưởng Năng Duyên là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 

38 Tâm Sở. 

Pháp Thiện làm Cảnh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn 

Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       183   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1/ “Dànam datvà sìlam samàdiyitvà uposathakammam katvà tam garum katvà 

paccavekkhati”-   Người xả thí, trì giới, hành lễ phát lộ thanh tịnh giới xong rồi làm việc 

chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về những việc Thiện đó (xả thí, trì giới, và phát lộ 

thanh tịnh giới).  

Tại đây, xả thí thiện, trì giới thiện, phát lộ thanh tịnh giới thiện đã được thực hiện rồi, 

là 8 Tâm Đại Thiện, 36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Quán sát việc Thiện đã được thực hiện, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn 

Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 
 

2/ “Pubbe sucinnàni garum katvà paccavekkhati”-   Người có việc chú tâm quán sát 

đặc biệt kiên cường đến việc Thiện (xả thí, trì giới, và phát lộ thanh tịnh giới) đã được 

thực hiện liên tục không ngừng trong thời gian trước. 

Tại đây, việc Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 

Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên.     

Quán sát việc Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 
 

3/ “Jhànà vutthahitvà jhànam garum katvà paccavekkhati”-   Phàm Phu và bậc 

Hữu Học đã chứng đắc Thiền, khi xuất khỏi Thiền, làm việc chú tâm quán sát đặc biệt 

kiên cường về chi Thiền. 

Tại đây, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Việc quán sát, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) 

làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 
 

4/ “Sekkhà gotrabhum garum katvà paccavekkhanti”-   Tất cả bậc Hữu Học làm 

việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về Tâm Chuyển Tộc. 

Tại đây, Chuyển Tộc là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Việc quán sát, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) 

của bậc Thất Lai làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 
 

5/ “Sekkhà vodànam garum katvà paccavekkhanti”-   Tất cả bậc Hữu Học làm việc 

chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về Tâm Dũ Tịnh. 

Tại đây, Dũ Tịnh là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Việc quán sát, là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) 

của bậc Nhất Lai và Bất Lai làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 

6/  “Sekkhà maggà vutthahitvà maggam garum katvà paccavekkhanti”-   Tất cả bậc  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       184   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Hữu Học khi xuất khỏi Đạo rồi, là Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp đã diệt mất, làm việc 

chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về Đạo. 

Tại đây, Tâm Đạo Thất Lai, Tâm Đạo Nhất Lai, Tâm Đạo Bất Lai, 36 Tâm Sở đã 

được sanh, làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Việc quán sát Tâm Đạo đã được sanh, là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm 

Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) của bậc Quả Hữu Học ở ba bậc thấp, làm Cảnh 

Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì“Kusalo dhammo”  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh), 38 Tâm Sở, 

có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Kusalassa dhammassa làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm Đại Thiện, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng 

Phần) có thực tính của người chú tâm kiên cường. 

Hoặc một phần khác:  

1/ Chi pháp của Câu Chủ Từ là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế có thực tính đặc biệt của việc 

chú tâm cùng tột.   

*  Chi pháp của Câu Liên Hệ là Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng Trí, có thực tính của 

người chú tâm kiên cường. 
 

2/  Chi pháp của Câu Chủ Từ là 20 Tâm Thiện (trừ Đạo Vô Sinh) có thực tính đặc 

biệt của việc chú tâm cùng tột.   

*  Chi pháp của Câu Liên Hệ là Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, có thực tính của 

người chú tâm kiên cường. 
  

*  Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt, có ý nghĩa là Pháp Thiện 

làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện chỉ được duy nhứt trong thời kỳ 

Bình Nhựt. 

*   Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn, tùy theo thích hợp. 

*   Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo  

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ 

Trình Thiền Nhập Định, Lộ Trình Đắc Đạo của 3 bậc thấp. 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       185   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Dànam datvà sìlam samàdiyitvà 

uposathakammam  katvà  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác(thực hiện) 

và  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng.  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên ở thời Quá Khứ, chi 

pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc xả thí, trì giới, thọ trì thanh tịnh giới. 

* Tam làm Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để thay 

thế cho Câu  Dànam sìlam uposathakammam, trình bày cho biết đến cùng một loại 

Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc xả thí, trì giới, thọ thanh 

tịnh giới.  

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về xả thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, đang 

làm thành Cảnh. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý Môn 

Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Pubbe  làm  Kàlàdhàrapada: trình bày đến 

thời gian, Sucinnàni làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện đã thành tựu với việc xả thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới trong những thời gian 

trước, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       186   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về xả thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, với 

việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo 

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý Môn 

Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba, Jhànà làm  Apàdànapada: trình bày đến tình 

trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà  làm  Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm 

cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng,  Jhànam làm  Kammapada: trình bày đến người 

bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 9 Tâm Thiện 

Đáo Đại, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về xả thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, với 

việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phàm Tam Nhân và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy 

theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/ Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Thiền Cơ Bản, Lộ Trình 

Thiền Nhập Định.  

2/ Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ tư và năm,  Sekkhà  làm  Kattupada: Câu Chủ 

Từ, trình bày cho biết đến người quán sát này là bậc Hữu Học, là bậc Thất Lai, bậc Nhất 

Lai, bậc Bất Lai, vẫn còn sanh khởi Bất Thiện, Thiện, Pháp Hữu Vi. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       187   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Gotrabhum Vodànam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực 

hiện), trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí 

(trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi trong Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp, có 

thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi ngay sát na làm việc quán sát về 

xả thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới, với việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba Bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/ Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp. 

2/ Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ sáu, Sekkhà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, 

trình bày cho biết đến người quán sát này là bậc Hữu Học, là bậc Thất Lai, bậc Nhất Lai, 

bậc Bất Lai, vẫn còn sanh khởi Bất Thiện, Thiện, Pháp Hữu Vi. 

* Maggà  làm  Apàdànapada: trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vuttha -

hitvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ 

ràng, Maggam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đạo của 

3 bậc thấp, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước). 
 

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại  

Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) sanh khởi ngay sát na làm 

việc quán sát về Đạo ba bậc thấp, với việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba Bậc Quả Hữu Học. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       188   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/ Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo ba bậc thấp. 

2/ Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 

 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

 “Kusalo dhammo akusalassa dhammassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo”-  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Cảnh 

Trưởng Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Trưởng Năng Duyên là 20 Tâm Thiện (trừ Tâm Đạo Vô Sinh), 

38 Tâm Sở.  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Dànam datvà sìlam samàdiyitvà uposathakammam katvà tam garum katvà 

assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjati ditthi uppajjati”-   Người đã xả 

thí, trì giới và hành lễ phát lộ thanh tịnh giới xong rồi, thường có sự vui mừng thỏa thích 

đặc biệt kiên cường về những việc Thiện ấy. Khi chú tâm kiên cường nghĩ đến những 

việc Thiện ấy một cách đặc biệt thì thường khởi sanh sự tham ái, tà kiến. 

Tại đây, xả thí thiện, trì giới thiện, hành lễ phát lộ thanh tịnh giới thiện đã được thực 

hiện, là 8 Tâm Đại Thiện, 38 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Nghĩ đến những việc Thiện đó thì có sự vui mừng thỏa thích thường sanh khởi sự 

tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 
 

2/ “Pubbe sucinnàni garum katvả assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo 

uppajjati ditthi uppajjati”-   Người có việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường đến việc 

Thiện (xả thí, trì giới, và phát lộ thanh tịnh giới) đã được thực hiện liên tục không ngừng 

trong thời gian trước.  Khi chú tâm kiên cường nghĩ đến những việc Thiện ấy một cách 

 đặc biệt thì thường khởi sanh sự tham ái, tà kiến. 

Tại đây, việc Thiện đã được thực hiện liên tục không ngừng, là 8 Tâm Đại Thiện, 36 

Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần) (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Có sự vui mừng thỏa thích thường khởi sanh sự tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 

22 Tâm Sở làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 

3/ “Jhànà vutthahitvà jhànam garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       189   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

ràgo uppajjati ditthi uppajjati”-   Phàm Phu và bậc Hữu Học đã chứng đắc Thiền, khi 

xuất khỏi Thiền, làm việc chú tâm quán sát đặc biệt kiên cường về chi Thiền. Khi chú 

tâm kiên cường nghĩ đến Thiền ấy một cách đặc biệt thì thường khởi sanh sự tham ái, tà 

kiến. 

Tại đây, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 35 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng 

Năng Duyên. 

Việc vui mừng thỏa thích đến Thiền và có khởi sanh sự tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn 

Tham, 22 Tâm Sở của người phúc lộc Thiền, làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Kusalo dhammo  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 17 Tâm Thiện Hiệp Thế, 38 Tâm Sở, có thực 

tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột. 

  * Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham có thực tính của người có sự chú tâm kiên 

cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy theo  

thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới, Lộ 

Trình Thiền Nhập Định, Lộ Trình Thắng Trí. 
 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Dànam datvà sìlam samàdiyitvà 

uposathakammam  katvà  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác(thực hiện) 

và Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       190   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên ở thời quá khứ, chi pháp  

là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc xả thí, thọ trì giới, thọ thanh tịnh giới. 
 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Assàdeti abhinandati  làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm căn Tham 

câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu  Dànam sìlam uposathakammam  trình bày cho biết đến cùng một loại 

Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc xả thí, trì giới, thọ thanh 

tịnh giới. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Pubbe sucinnàni  với  Pubbe  làm 

Kàlàdhàrapada:  trình bày đến thời gian, Sucinnàni  làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại 

Thiện đã thành tựu việc xả thí, trì giới, thọ thanh tịnh giới trong thời gian trước. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là Tâm căn Tham 

câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu  Dànam sìlam uposathakammam trình bày cho biết đến cùng một loại 

Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm Đại Thiện liên quan với việc xả thí, trì giới, thọ  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       191   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

thanh tịnh giới. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Dục Giới. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ ba, Jhànà làm Apàdànapada: trình bày đến tình 

trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà  làm  Kiriyàvisesanapada: trình bày đến việc làm 

cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, Jhànam  làm  Kammapada: trình bày đến người 

bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 9 Tâm Thiện 

Đáo Đại, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm căn 

Tham câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu Jhànam, trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi pháp là 

9 Tâm Thiện Đáo Đại. 
 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng)  

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       192   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phàm Tam Nhân và ba Bậc Quả Hữu Học, tùy  

   theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/ Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Thiền Na.  

2/ Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới.   

  

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

     “Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Àrammanàdhipatipaccayena 

paccayo”- Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Cảnh 

Trưởng Duyên. 

Pháp Thiện làm Cảnh Trưởng Năng Duyên là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở.  

Pháp Vô Ký làm Cảnh Trưởng Sở Duyên là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Arahà maggà vutthahitvà maggam garum katvà paccavekkhati”-   Bậc Vô Sinh 

khi xuất khỏi Đạo, là Lộ Trình Đạo Vô Sinh diệt mất rồi, và làm việc chú tâm quán sát 

đặc biệt kiên cường về Đạo đó. 

Tại đây, Đạo là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng 

Năng Duyên. 

Việc quán xét, là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần) của Bậc Vô Sinh, làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Kusalo dhammo”  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 1 Tâm Đạo Vô Sinh, 36 Tâm Sở, có thực tính 

đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Abyàkatassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 36 Tâm Sở (trừ Vô 

Lượng Phần) có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       193   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/ Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đạo Vô Sinh. 

2/ Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Arahà  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ, trình bày cho biết 

đến người quán sát này là bậc Vô Sinh. 

* Maggà  làm  Apàdànapada: trình bày đến tình trạng chỗ tách lìa khỏi, Vutthahitvà  

làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) hiện bày lên rõ ràng, 

Maggam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Đạo Vô 

Sinh, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Duy 

Tác Tương Ưng Trí (trừ Vô Lượng Phần) của bậc Vô Sinh sanh khởi ngay sát na làm 

việc quán sát về Đạo với việc chú tâm kiên cường.  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/ Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh. 

2/ Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, là Lộ Trình Ý 

Môn Đổng Lực Dục Giới. 

 

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       194   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

“Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo”-   

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Cảnh 

Trưởng Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Trưởng Năng Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (trừ 

Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi). 

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (trừ 

Sân, Tật, Lận, Hối, Hoài Nghi). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Ràgam garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjati ditthi 

uppajjati”-   Người chú tâm vui mừng thỏa thích một cách kiên cường về Tham Ái, và 

khi chú tâm nghĩ đến Tham Ái làm thành Cảnh kiên cường, thường sanh khởi Tham Ái, 

Tà Kiến.  

Tại đây, 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng Năng 

Duyên. 

Việc vui mừng thỏa thích và khởi sanh sự tham ái, tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 

Tâm Sở làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 
 

2/ “Ditthim garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjati 

ditthi uppajjati”-   Người chú tâm vui mừng thỏa thích một cách kiên cường về Tà Kiến, 

và khi chú tâm nghĩ đến Tà Kiến làm thành Cảnh kiên cường, thường sanh khởi Tham 

Ái, Tà Kiến. 

Tại đây, 4 Tâm Tham Tương Ưng Kiến, 21 Tâm Sở (trừ Ngã Mạn, Sân, Tật, Lận, 

Hối, Hoài Nghi) (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Việc vui mừng thỏa thích và khởi sanh sự Tham Ái, Tà Kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 

Tâm Sở làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Akusalo dhammo”  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham, có thực tính đặc biệt của 

việc chú tâm cùng tột.   

* Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       195   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham có thực tính của người có sự chú tâm kiên 

cường.   

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp, tùy 

theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất, Ràgam làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác(thực hiện) trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Assàdeti abhinandati làm Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Kết hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm căn 

Tham câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu  Ràgam trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi pháp là 8 

Tâm căn Tham có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột. 

* Garum katvà làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng)  

hiện bày lên rõ ràng, Ràgo Ditthi  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       196   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và hai Bậc Quả Hữu Học bậc thấp, tùy 

theo thích hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai,  Ditthim  làm  Kammapada:  trình bày đến 

người bị tạo tác (thực hiện) trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 4 Tâm Tham 

Tương Ưng Kiến. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Assàdeti abhinandati làm Kiriyààkhayàtapada: trình bày việc tập 

hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước). 

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm căn 

Tham câu hành Hỷ có thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để 

thay thế cho Câu  Ditthim trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi pháp là 

4 Tâm Tham Tương Ưng Kiến. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Ràgo Ditthi  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm 

Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại 

(được ví như vị chủ đất nước). 
     

Tập hợp cả ba Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn, Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới. 

 

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Àrammanàdhipatipaccayena 

paccayo”-   Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực 

Cảnh Trưởng Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Trưởng Năng Duyên là 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở và  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       197   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Níp Bàn. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Trưởng Sở Duyên là 4 Tâm Đại Duy Tác tương ưng Trí, 4 

Tâm Quả, 36 Tâm Sở (trừ Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Arahà phalam garum katvà paccavekkhati nibbànam garum katvà 

paccavekkhati”-  Bậc Vô Sinh làm việc quán sát về Tâm Quả Vô Sinh và Níp Bàn, với 

Tâm Ý làm việc chú tâm đặc biệt kiên cường. 

Tại đây, 1 Tâm Quả Vô Sinh, 36 Tâm Sở và Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh 

Trưởng Năng Duyên. 

Việc quán xét Tâm Quả Vô Sinh và Níp Bàn, là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 

30 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) của bậc Vô Sinh, làm Cảnh Trưởng Sở 

Duyên. 
 

2/ “Nibbànam phalassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo”-   Níp Bàn làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 4 Tâm Quả với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Tâm Quả là 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo” làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh và Níp Bàn, có thực tính 

đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   

* Abyàkatassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 4 Tâm Quả, 36 Tâm Sở 

(trừ Vô Lượng Phần). 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập 

Thiền Quả. 

Ghi chú:   Tâm Quả Vô Sinh hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh, Níp Bàn 

hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo, trực tiếp cho tới hai hoặc ba sát na Tâm Quả sanh 

khởi và Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       198   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, Lộ Trình Đắc 

Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 
 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên  

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Arahà  làm  Kattupada:  Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến người quán sát là bậc Vô Sinh.   

* Phalam Nibbànam  làm  Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác(thực hiện) 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là 1 Tâm Quả Vô Sinh, Níp Bàn. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng, Paccavekkhati làm Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại Duy 

Tác Tương Ưng Trí (trừ Vô Lượng Phần) của bậc Vô Sinh sanh khởi làm việc quán sát 

Tâm Quả Vô Sinh, Níp Bàn, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bậc Vô Sinh. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo Vô Sinh, Lộ 

Trình Nhập Thiền Quả Vô Sinh. 

2/   Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Nibbànam  làm  Kattupada: Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư Y Níp Bàn. 

* Phalassa làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi 

Pháp là 4 Tâm Quả. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       199   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Đắc Đạo, Lộ Trình Nhập Thiền Quả. 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết  

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

 “KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN” 

- TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo kusalassa dhammassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo”-   

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Cảnh Trưởng 

Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Trưởng Năng Duyên là 3 Tâm Quả (trừ Tâm Quả Vô Sinh), 

36 Tâm Sở và Níp Bàn.  

Pháp Thiện làm Cảnh Trưởng Sở Duyên là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 36 Tâm 

Sở (trừ Vô Lượng Phần). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Sekkhà phalam garum katvà paccavekkhanti nibbànam garum katvà 

paccavekkhanti” –  Tất cả bậc Hữu Học làm việc quán sát 3 Tâm Quả bậc thấp và Níp 

Bàn, với Tâm Ý làm việc chú tâm đặc biệt kiên cường. 

Tại đây, Tâm Quả là 1 Tâm Quả Thất Lai, 1 Tâm Quả Nhất Lai, 1 Tâm Quả Bất Lai, 

36 Tâm Sở và Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Việc quán xét, là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, 

Vô Lượng Phần) của 3 bậc Quả Hữu Học, làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 
 

2/ “Nibbànam gotrabhussa vodànassa maggassa Àrammanàdhipatipaccayena 

paccayo”-   Níp Bàn làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Tâm Chuyển Tộc, Tâm Dũ Tịnh 

và Tâm Đạo với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

Tại đây, Níp Bàn (đó là Cảnh Pháp) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       200   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tâm Chuyển Tộc, Tâm Dũ Tịnh và Tâm Đạo, là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm nhiệm vụ Chuyển Tộc đang sanh khởi 

trong bản tánh của Phàm Tam Nhân khi sắp đạt đến Đạo Thất Lai và Quả Thất Lai.  Bốn 

Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 33 Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) làm 

nhiệm vụ Dũ Tịnh đang sanh khởi trong bản tánh của bậc Thất Lai, bậc Nhất Lai, bậc Bất 

Lai. Và 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở hiện đang sanh khởi trong bản tánh của 4 bậc Đạo Nhân, 

làm Cảnh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo” làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 3 Tâm Quả bậc thấp và Níp Bàn, có thực tính 

đặc biệt của việc chú tâm cùng tột.   
 

* Kusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết đến 

Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí, 4 Tâm Đạo, 36 Tâm Sở (trừ Vô 

Lượng Phần), với thực tính của người có sự chú tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong một Phàm Tam Nhân và bảy bậc Thánh (trừ bậc 

Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán, cả bốn Lộ Trình Đắc 

Đạo. 
 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ nhất,  Sekkhà  làm Kattupada: Câu Chủ Từ trình 

bày cho biết đến người quán sát là ba bậc Quả Hữu Học.  
 

* Phalam Nibbànam làm Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác(thực hiện)  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       201   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Tâm Quả ba bậc thấp và Hữu Dư Y Níp 

Bàn có thực tính đặc biệt của việc chú tâm cùng tột. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Paccavekkhanti  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc tập hợp 

vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả hai Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí (trừ Ngăn Trừ Phần, Vô Lượng Phần) của ba bậc Quả Hữu Học 

sanh khởi làm việc quán sát Tâm Quả và Níp Bàn, với việc đặc biệt chú tâm cùng tột.   
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Phản Khán của bậc Quả Hữu Học. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì điều thứ hai, Nibbànam làm Kattupada:  Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi pháp là Hữu Dư Y Níp Bàn, có thực tính đặc biệt 

của việc chú tâm cùng tột.  

* Gotrabhussa Vodànassa Maggassa  làm  Sampadànapada:  Câu Liên Hệ trình bày 

cho biết đến Sở Duyên, chi Pháp là 4 Tâm Đại Thiện Tương Ưng Trí,(trừ Ngăn Trừ 

Phần, Vô Lượng Phần), 4 Tâm Đạo (trừ Vô Lượng Phần) đang sanh khởi trong bản tánh 

của bốn bậc Đạo, với thực tính của người chú tâm kiên cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong Phàm Tam Nhân, bốn Bậc Đạo và ba Bậc Quả 

Hữu Học (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong cả bốn Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 3 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

        

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       202   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo akusalassa dhammassa Àrammanàdhipatipaccayena 

paccayo”-   Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực 

Cảnh Trưởng Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Cảnh Trưởng Năng Duyên là 18 Sắc Sở Tạo ở phần Cảnh Duyệt Ý 

và 31 Tâm Quả Hiệp Thế (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ thọ), 20 Tâm Duy Tác, 35 

Tâm Sở (trừ Ngăn Trừ Phần). 

Pháp Bất Thiện làm Cảnh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Cakkhum garum katvà assàdeti abhinandati tam garum katvà ràgo uppajjati 

ditthi uppajjati sotam ghànam jivham kàyam rùpe sadde gandhe rase photthabbe 

vatthum vipàkàbyàkate kiriyàbyàkate khandhe garum katvà assàdeti abhinandati tam 

garum katvà ràgo uppajjati ditthi uppajjati”-   Người có sự vui mừng thỏa thích với 

Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, Thân Thanh 

Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý  Vật, Tâm Vô Ký Quả, 

Tâm Vô Ký Duy Tác, với Tâm Thức đặc biệt chú ý một cách kiên cường.   Khi có Tâm 

Thức đặc biệt chú ý một cách kiên cường tiếp nối Nhãn Thanh Triệt, v.v, thì thường sanh 

khởi sự tham ái và tà kiến. 

Tại đây, Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh Triệt, 

Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật và 31 

Tâm Quả Hiệp Thế (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ thọ), 20 Tâm Duy Tác, 35 Tâm 

Sở (trừ Ngăn Trừ Phần) làm Cảnh Trưởng Năng Duyên. 

Khi chú tâm đặc biệt kiên cường đến những loại Cảnh ấy với sự vui mừng thỏa thích 

thì thường sanh khởi sự tham ái và tà kiến, là 8 Tâm căn Tham, 22 Tâm Sở làm Cảnh 

Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì “Abyàkato dhammo” làm Kattupada:  Câu Chủ Từ 

trình bày cho biết đến Năng Duyên, chi Pháp là 18 Sắc Thành Tựu Duyệt Ý, 31 Tâm Dị 

Thục Quả Hiệp Thế (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 20 Tâm Duy Tác, có thực tính 

đặc biệt của việc chú tâm kiên cường.   

* Akusalassa dhammassa  làm  Sampadànapada: Câu Liên Hệ trình bày cho biết  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       203   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

đến Sở Duyên, chi Pháp là 8 Tâm căn Tham, với thực tính của người có sự chú tâm kiên  

cường. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Cõi Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Cận 

Tử trực tiếp tới Tâm Tái Tục (trong Hữu mới), Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục 

Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Sắc Pháp. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục 

Giới, có Đổng Lực Tham cực ái hữu (Bhavanikantikalobhajavana) và thông 

thường (Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn). 
 

* Àrammanàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Cảnh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Cảnh Trưởng Duyên,  

(2) Cảnh Duyên,  

(3) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(4) Cảnh Cận Y Duyên,  

(5) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(6) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Cakkhum Sotam Ghànam Jivham Kàyam Rùpe Sadde 

Gandhe Rase Photthabbe Vatthum Vipàkàbyàkate gandhe Kiriyàbyàkate gandhe  làm 

Kammapada: trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), trình bày cho biết đến Năng 

Duyên, chi pháp là Nhãn Thanh Triệt, Nhĩ Thanh Triệt, Tỷ Thanh Triệt, Thiệt Thanh 

Triệt, Thân Thanh Triệt, Cảnh Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Ý Vật, 

31 Tâm Dị Thục Quả Hiệp Thế, Tứ Danh Uẩn (trừ 1 Tâm Thân Thức câu hành Khổ), 20 

Tâm Duy Tác, Tứ Danh Uẩn, có thực tính đặc biệt của việc chú tâm kiên cường.  

* Tam  làm  Kammapada:  trình bày đến người bị tạo tác (thực hiện), là từ ngữ để  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       204   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

thay thế cho Câu Cakkhum, v.v. trình bày cho biết đến cùng một loại Năng Duyên, chi  

pháp là Nhãn Thanh Triệt, v.v. 

* Garum katvà  làm  Kiriyàvisesanapada:  trình bày đến việc làm cho (Tam Tướng) 

hiện bày lên rõ ràng,  Assàdeti abhinandati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày việc 

tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước), Ràgo 

Ditthi  làm Kattupada: Câu Chủ Từ, và Uppajjati  làm  Kiriyààkhayàtapada:  trình bày 

việc tập hợp vấn đề trong từng Câu để thành mỗi loại (được ví như vị chủ đất nước).  

Tập hợp cả bốn Câu này, trình bày cho biết đến Sở Duyên, chi pháp là 8 Tâm căn 

Tham có Tham Ái, Tà Kiến làm thủ vị, làm trưởng trội, với thực tính của người có sự chú 

tâm đặc biệt kiên cường. 
  

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Tứ Uẩn, Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm, ba bậc Quả Hữu Học, tùy theo thích 

hợp. 

* Rằng theo Lộ Trình:  

1/  Pháp làm thành Năng Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Cận 

Tử trực tiếp tới Tâm Tái Tục (trong Hữu mới), Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục 

Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Sắc Pháp. 

2/  Pháp làm thành Sở Duyên hiện hành trong Lộ Trình Ý Môn Đổng Lực Dục Giới 

có Đổng Lực Tham cực ái hữu (Bhavanikantikalobhajavana) và thông thường 

(Lộ Trình Ngũ Môn và Lộ Trình Ý Môn). 

 

ÀRAMMANÀDHIPATIPACCAYA SUDDHASANKHAYÀVÀRA 

– PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CẢNH TRƯỞNG DUYÊN 

 

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “suddhapada” giai 

đoạn Vấn Đề của Cảnh Trưởng Duyên có được 7 câu như sau: 

(1) Kusalo kusalassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo – Thiện làm duyên giúp 

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

(2) Kusalo akusalassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo –  Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

(3) Kusalo abyàkatassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo –  Thiện làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

(4) Akusalo akusalassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo – Bất Thiện làm 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

(5) Akusalo abyàkatassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo –  Bất Thiện làm  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       205   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

(6) Abyàkato kusalassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo –  Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

(7) Abyàkato akusalassa Àrammanàdhipatipaccayena paccayo –   Vô Ký làm duyên 

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Cảnh Trưởng Duyên. 

 

ÀRAMMANÀDHIPATIPACCAYASABHÀGA 

– CẢNH TRƯỞNG DUYÊN TẤU HỢP 

 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 
 

(1) Cảnh Duyên,  

(2) Vật Cảnh Tiền Sinh Y Duyên,  

(3) Cảnh Cận Y Duyên,  

(4) Cảnh Tiền Sinh Duyên,  

(5) Vật Cảnh Tiền Sinh Bất Tương Ưng Duyên,  

(6) Cảnh Tiền Sinh Hiện Hữu Duyên,  

(7) Cảnh Tiền Sinh Bất Ly Duyên. 
  

Có ý nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình 

với Cảnh Trưởng Duyên khi đã hiện hữu rồi. 

 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ PHÂN TÍCH 

CỦA CẢNH TRƯỞNG DUYÊN 

 

Ghi chú:  Việc phân tích từng Câu trong những Duyên còn lại, như là Kusalo 

dhammo làm  Kattupada: Câu Chủ Từ,  Kusalassa dhammassa làm  Sampadànapada:  

Câu Liên Hệ, Sahajàtàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, cũng hiện 

hành trong cùng một phương thức với những Duyên đã được đề cập đến ở phần trên. Do 

đó, kể từ Sahajàtàdhipatipaccaya – Câu Sanh Trưởng Duyên, sẽ không cần phải trình 

bày việc phân tích Câu lập lại nữa. 

   

(II) SAHAJÀTÀDHIPATIPACCAYA –  CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN 

 

 ( Lời giải thích của Câu Sanh Trưởng Duyên đã được trình bày ở trong phần “Chú 

Giải khái lược về Trưởng Duyên”).  

 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       206   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

TÓM LƯỢC BA LOẠI NỘI DUNG CỦA 

CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN 

 

Trong Câu Sanh Trưởng Duyên  hiện hữu ba loại Pháp, là:  
 

(1) Pháp Năng Duyên,  

(2) Pháp Sở Duyên,  

(3) Pháp Địch Duyên,  

như tiếp theo đây: 
 

 (1) Sahajàtàdhipatipaccayadhamma – Pháp Câu Sanh Trưởng Năng Duyên:  là 

Tứ Trưởng gồm:  

1.  Dục Trưởng là Tâm Sở Dục,  

2.  Cần Trưởng là Tâm Sở Cần,  

3. Tâm Trưởng là 52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng (Tâm Đổng Lực câu 

sanh với bất luận một chi Trưởng nào),  

4. Thẩm Trưởng là Tâm Sở Tuệ ở trong 52 Tâm Đổng Lực (trừ 2 Tâm 

Đổng Lực căn Si, 1 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh). 
 

 (2) Sahajàtàdhipatipaccayuppannadhamma – Pháp Câu Sanh Trưởng Sở Duyên:  

là 52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng, 51 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi và chi Pháp Trưởng ngay 

khi đang làm Pháp Năng Duyên) và Sắc Tâm Hữu Trưởng (là Sắc Tâm câu sanh với 52 

Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng). 
 

 (3) Sahajàtàdhipatipaccanikadhamma – Pháp Câu Sanh Trưởng Địch Duyên:  là 

54 Tâm Dục Giới ngay khi không làm Pháp Sở Duyên, 9 Tâm Quả Đáo Đại, 52 Tâm Sở 

và bất luận một trong Tứ Trưởng ngay khi đang làm Pháp Năng Duyên, Sắc Tâm Phi 

Trưởng (là Sắc Tâm bất câu sanh với 52 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng), Sắc Nghiệp Tái 

Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc 

Nghiệp Bình Nhựt. 
 

Trong từng mỗi Pháp Năng Duyên, Pháp Sở Duyên và Pháp Địch Duyên của Câu 

Sanh Trưởng Duyên lại được chia ra làm hai nhóm, là (1) ekanta – nhất định, và (2) 

anekanta – bất định, như sau đây: 
 

1/ Pháp Năng Duyên nhất định: là bất luận một trong Tứ Trưởng câu sanh với 26 

Tâm Đổng Lực Kiên Cố.   

Có ý nghĩa là Tứ Trưởng câu sanh với 26 Tâm Đổng Lực Kiên Cố ngay khi sanh khởi 

nhất định sẽ làm Trưởng. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       207   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

2/ Pháp Năng Duyên bất định: là bất luận một trong Tứ Trưởng câu sanh với 26 Tâm  

Đổng Lực Dục Giới (trừ 2 Tâm Đổng Lực căn Si, 1 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh).  

Có ý nghĩa là Tứ Trưởng trong khi câu sanh với 26 Tâm Đổng Lực Dục Giới, thì đôi 

khi làm Trưởng và đôi khi không làm Trưởng. 
 

3/ Pháp Sở Duyên nhất định: là 26 Tâm Đổng Lực Dục Giới, 38 Tâm Sở (trừ chi 

Pháp Trưởng ngay khi đang làm Pháp Năng Duyên) và Sắc Tâm Hữu Trưởng Kiên Cố 

(Sắc Tâm câu sanh với 26 Tâm Đổng Lực Kiên Cố).  

Có ý nghĩa là 26 Tâm Đổng Lực Kiên Cố, 38 Tâm Sở và các Sắc Tâm này làm Pháp 

Quả một cách nhất định được sanh khởi từ bất luận một trong Tứ Trưởng. 
  

4/ Pháp Sở Duyên bất định: là 26 Tâm Đổng Lực Dục Giới (trừ 2 Tâm Đổng Lực căn 

Si, 1 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh), 51 Tâm Sở (Hoài Nghi và chi Pháp Trưởng ngay khi 

đang làm Pháp Năng Duyên) và Sắc Tâm Hữu Trưởng Dục Giới (Sắc Tâm câu sanh với 

26 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng Dục Giới).  

Có ý nghĩa là Tứ Trưởng câu sanh với 26 Tâm Đổng Lực Hữu Trưởng Dục Giới ở 

phần Pháp Năng Duyên, đôi khi làm Trưởng và đôi khi không làm Trưởng.  

Nếu vào thời điểm làm Trưởng thì Pháp câu sanh với Trưởng là chi pháp đã được đề 

cập ở phía trên trong điều 4 này làm được Pháp Sở Duyên.  

Nếu vào thời điểm không làm Trưởng thì những loại Pháp này không thể làm Pháp 

Sở Duyên được. 
 

5/ Pháp Địch Duyên nhất định: là 2 Tâm căn Si, 18 Tâm Vô Nhân, 8 Tâm Đại Quả, 9 

Tâm Quả Đáo Đại, 42 Tâm Sở (trừ Tham, Tà Kiến, Ngã Mạn, Sân, Tật, Lận, Hối, Ngăn 

Trừ Phần), Sắc Tâm Phi Trưởng, Sắc Nghiệp Tái Tục, Sắc Ngoại, Sắc Vật Thực, Sắc 

Quý Tiết, Sắc Nghiệp Phạm Thiên Vô Tưởng, Sắc Nghiệp Bình Nhựt.  

Có ý nghĩa là những loại Pháp này không thể làm Pháp Sở Duyên được, do đó mới 

nhất định làm Pháp Địch Duyên. 
 

6/ Pháp Địch Duyên bất định: là 26 Tâm Đổng Lực Dục Giới (trừ 2 Tâm Đổng Lực 

căn Si, 1 Tâm Đổng Lực Tiếu Sinh), 51 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi), Sắc Tâm Hữu Trưởng 

Dục Giới.  

Có ý nghĩa là những loại Pháp này, nếu hiện hành thành Pháp Sở Duyên thì không thể  

làm Pháp Địch Duyên, nếu không làm Pháp Sở Duyên thì thành Pháp Địch Duyên. 

 

PHÂN TÍCH GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ (PANHÀ) VÀ 

CHI PHÁP TRONG CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN 

 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       208   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Tại đây, Đức Phật sắp đặt trước tiên ba câu làm cốt lõi gọi là Câu Chánh Diện, là Câu  

Thiện, Câu Bất Thiện, Câu Vô Ký làm Pháp Năng Duyên; kế đó phân tích Pháp Sở 

Duyên bằng cách chia chẻ ở câu sau, như sẽ thấy tiếp sau đây: 

 

(A) KUSALAPADA – CÂU THIỆN 

“KUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU THIỆN”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa dhammassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo” –  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện với mãnh lực Câu Sanh 

Trưởng Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên là Tứ Thiện Trưởng, gồm Dục 

Trưởng, Cần Trưởng, Thẩm Trưởng ở trong 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 

Tâm Đạo, 38 Tâm Sở và Tâm Trưởng là 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại và 4 

Tâm Đạo.  

Pháp Thiện làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo 

Đại, 4 Tâm Đạo, 38 Tâm Sở (trừ chi Pháp Thiện Trưởng đang làm Pháp Năng Duyên). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalàdhipati sampayuttakànam khandhànam Sahajàtàdhipatipaccayena 

paccayo”-   Thiện Trưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn (ba hoặc 

bốn Danh Uẩn) tương ưng với Thiện Trưởng đó, với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

Tại đây, Thiện Trưởng là bất luận một trong Tứ Thiện Trưởng ở trong 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 Tâm Đạo, 38 Tâm Sở và bất luận một 

trong ba chi Thiện Trưởng (trừ Thẩm Trưởng) ở trong 4 Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng 

Trí, 37 Tâm Sở (trừ Tuệ) làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên.   

Những Danh Uẩn Thiện Tương Ưng với Thiện Trưởng, là 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm 

Thiện Đáo Đại, 4 Tâm Đạo, 38 Tâm Sở (trừ chi Pháp Thiện Trưởng đang làm Pháp Năng 

Duyên) làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì Kusalo dhammo chi Pháp là bất luận một trong Tứ 

Thiện Trưởng, là Dục, Cần, Thẩm ở trong 21 Tâm Thiện và Tâm Trưởng là 21 Tâm 

Thiện làm Năng Duyên.  

Kusalassa dhammassa chi Pháp là ba hoặc bốn Danh Uẩn Thiện phối hợp với Thiện  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       209   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trưởng, làm Sở Duyên.          
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo. 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 11 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Danh Vật Thực Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Kusalàdhipati  chi pháp là bất luận một trong Tứ Thiện 

Trưởng là Dục, Cần, Thẩm và Tâm Thiện làm Năng Duyên. 

Sampayuttakànam khandhànam, chi pháp là ba hoặc bốn Danh Uẩn Thiện phối hợp 

với Thiện Trưởng, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: là thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 11  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       210   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian ((Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Danh Vật Thực Duyên,  

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(8) Đồ Đạo Duyên,  

(9) Tương Ưng Duyên,  

(10) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

          

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo”-  

Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Trưởng Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên là Tứ Thiện Trưởng, gồm Dục 

Trưởng, Cần Trưởng, Thẩm Trưởng ở trong 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 

Tâm Đạo, 38 Tâm Sở và Tâm Trưởng là 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 Tâm 

Đạo. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên là Sắc Tâm Thiện Hữu Trưởng. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Kusalàdhipati cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtàdhipatipaccayena 

paccayo”-   Thiện Trưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc mà có Tâm làm Xuất 

Sinh Xứ với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

Tại đây, Thiện Trưởng là bất luận một trong Tứ Thiện Trưởng ở trong 4 Tâm Đại 

Thiện Tương Ưng Trí, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 Tâm Đạo, 38 Tâm Sở và bất luận một 

trong ba Chi Thiện Trưởng (trừ Thẩm Trưởng) ở trong 4 Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng 

Trí, 37 Tâm Sở (trừ Tuệ) làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       211   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sắc Tâm Xuất Sinh Xứ là Sắc Tâm Thiện Hữu Trưởng làm Câu Sanh Trưởng Sở 

Duyên. 
  

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì Kusalo dhammo chi Pháp là bất luận một trong Tứ 

Thiện Trưởng làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa chi Pháp là Sắc Tâm Thiện Trưởng có Sắc, Thinh, Khí, Vị, 

Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở Duyên. 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 10 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Kusalàdhipati chi pháp là bất luận một trong Tứ Thiện 

Trưởng làm Năng Duyên. 

Cittasamutthànànam rùpànam, chi pháp là Sắc Tâm Thiện Trưởng, có Sắc, Thinh, 

Khí, Vị, Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       212   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 10 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên ,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo  làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

 

“KUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU THIỆN VÀ VÔ KÝ” 

- TRONG CÂU THIỆN 

 

“Kusalo dhammo kusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Sahajàtàdhipati -

paccayena paccayo”-   Pháp Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Thiện và Vô 

Ký với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

Pháp Thiện làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên là Tứ Thiện Trưởng, gồm Dục 

Trưởng, Cần Trưởng, Thẩm Trưởng ở trong 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 

Tâm Đạo, 38 Tâm Sở và Tâm Trưởng là 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 Tâm 

Đạo.  

Pháp Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm  

Thiện Đáo Đại, 4 Tâm Đạo, 38 Tâm Sở (trừ chi Pháp Thiện Trưởng đang làm Năng 

Duyên) và Sắc Tâm Thiện Hữu Trưởng. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       213   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

1/ “Kusalàdhipati sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam 

Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo”-   Thiện Trưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với 

những Danh Uẩn (ba hoặc bốn Danh Uẩn) tương ưng với Thiện Trưởng và giúp đỡ ủng 

hộ đối với Sắc có Tứ Danh Uẩn Thiện Trưởng làm xuất sinh xứ với mãnh lực Câu Sanh 

Trưởng Duyên. 

Tại đây, Thiện Trưởng là bất luận một trong Tứ Thiện Trưởng ở trong 4 Tâm Đại 

Thiện tương ưng Trí, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 Tâm Đạo, 38 Tâm Sở và bất luận một 

 trong ba chi Thiện Trưởng (trừ Thẩm Trưởng) ở trong 4 Tâm Đại Thiện Bất Tương Ưng  

Trí, 37 Tâm Sở (trừ Tuệ) làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên. 

8 Tâm Đại Thiện, 9 Tâm Thiện Đáo Đại, 4 Tâm Đạo, 38 Tâm Sở (trừ chi Pháp 

Trưởng đang làm Pháp Năng Duyên) và Sắc Tâm Thiện Hữu Trưởng làm Câu Sanh 

Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì Kusalo dhammo chi Pháp là bất luận một trong Tứ 

Thiện Trưởng làm Năng Duyên.     

Kusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa chi Pháp là ba hoặc bốn Danh Uẩn Thiện 

và Sắc Tâm Thiện Trưởng có Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, 

v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       214   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Kusalàdhipati, chi pháp là bất luận một trong Tứ Thiện 

Trưởng làm Năng Duyên. 

Sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam, chi pháp là ba  

hoặc bốn Danh Uẩn Thiện phối hợp với Thiện Trưởng và Sắc Tâm Thiện Trưởng, có Sắc, 

Thinh, Khí, Vị, Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và bảy bậc Thánh (trừ bậc Vô Sinh). 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

* Paccayo làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.                   

             

(B) AKUSALAPADA – CÂU BẤT THIỆN 

“AKUSALAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo akusalassa dhammassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo”- 

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất Thiện với mãnh lực Câu  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       215   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Sanh Trưởng Duyên.  

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên là 3 Bất Thiện Trưởng (trừ Thẩm 

Trưởng) ở trong 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi). 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 

26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi và chi Pháp Bất Thiện Trưởng đang làm Năng Duyên). 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalàdhipati sampayuttakànam khandhànam Sahajàtàdhipatipaccayena 

paccayo”-   Bất Thiện Trưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn (ba 

hoặc bốn Danh Uẩn) tương ưng với Bất Thiện Trưởng đó, với mãnh lực Câu Sanh 

Trưởng Duyên. 

Tại đây, Bất Thiện Trưởng là bất luận một trong ba chi Bất Thiện Trưởng (trừ Thẩm 

Trưởng) ở trong 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi) làm Câu 

Sanh Trưởng Năng Duyên. 

Những Danh Uẩn Tương Ưng với Bất Thiện Trưởng, là 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn 

Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi và chi Pháp Bất Thiện Trưởng đang làm Năng Duyên) 

làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì Akusalo dhammo chi Pháp là bất luận một trong ba Bất 

Thiện Trưởng, là Dục, Cần, ở trong 10 Tâm Bất Thiện và Tâm Trưởng là 10 Tâm Bất 

Thiện (trừ 2 Tâm căn Si) làm Năng Duyên.     

Akusalassa dhammassa chi Pháp là ba hoặc bốn Danh Uẩn Bất Thiện phối hợp với 

Bất Thiện Trưởng, làm Sở Duyên.  
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng  

Lực Dục Giới. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 10 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       216   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Akusalàdhipati  chi pháp là bất luận một trong ba Bất 

Thiện Trưởng là Dục, Cần, và 10 Tâm Bất Thiện (trừ 2 Tâm căn Si) làm Năng Duyên. 

Sampayuttakànam khandhànam  chi pháp là ba hoặc bốn Danh Uẩn Bất Thiện phối 

hợp với Bất Thiện Trưởng, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 10 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Hổ Tương Duyên,  

(4) Câu Sanh Y Duyên,  

(5) Danh Vật Thực Duyên,  

(6) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(7) Đồ Đạo Duyên,  

(8) Tương Ưng Duyên,  

(9) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(10) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.       



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       217   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

          

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ” 

- TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo”-  

Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh  

Trưởng Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên là ba Bất Thiện Trưởng (trừ 

Thẩm Trưởng) ở trong 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi). 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên là Sắc Tâm Bất Thiện Hữu Trưởng. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalàdhipati cittasamutthànànam rùpànam Sahajàtàdhipatipaccayena 

paccayo” -  Bất Thiện Trưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc có Tâm làm Xuất 

Sinh Xứ, với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

Tại đây, Bất Thiện Trưởng là bất luận một trong ba chi Bất Thiện Trưởng (trừ Thẩm 

Trưởng) ở trong 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi) làm Câu 

Sanh Trưởng Năng Duyên. 

Sắc Tâm Bất Thiện Hữu Trưởng làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo chi Pháp là bất luận một trong ba Bất 

Thiện Trưởng, là Dục, Cần ở trong 10 Tâm Bất Thiện và 10 Tâm Bất Thiện (trừ 2 Tâm 

căn Si), làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi Pháp là Sắc Tâm Bất Thiện Trưởng có Sắc, Thinh, 

Khí, Vị, Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       218   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Danh Vật Thực Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Akusalàdhipati  chi pháp là bất luận một trong ba Bất 

Thiện Trưởng làm Năng Duyên. 

Cittasamutthànànam rùpànam  chi pháp là Sắc Tâm Bất Thiện Trưởng, có Sắc, 

Thinh, Khí, Vị, Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 9 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Danh Vật Thực Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(8) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(9) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       219   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

“AKUSALÀBYÀKATAPADÀVASÀNA – 

PHẦN CUỐI CÂU BẤT THIỆN VÀ VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU BẤT THIỆN 

 

 “Akusalo dhammo akusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa Sahajàtàdhipati – 

paccayena paccayo” -  Pháp Bất Thiện làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Bất  

Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

Pháp Bất Thiện làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên là 3 Bất Thiện Trưởng (trừ Thẩm 

Trưởng) ở trong 8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi).  

Pháp Bất Thiện và Vô Ký làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm căn Tham, 2 

Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi và chi Pháp Bất Thiện Trưởng đang làm Năng 

Duyên) và Sắc Tâm Bất Thiện Hữu Trưởng. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Akusalàdhipati sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca 

rùpànam Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo”-    Bất Thiện Trưởng làm duyên giúp đỡ 

ủng hộ đối với những Danh Uẩn (ba hoặc bốn Danh Uẩn) tương ưng với Bất Thiện 

Trưởng và giúp đỡ ủng hộ đối với Sắc có Tứ Danh Uẩn Bất Thiện Trưởng làm xuất sinh 

xứ, với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

Tại đây, Bất Thiện Trưởng là ba Trưởng (trừ Thẩm Trưởng) ở trong 8 Tâm căn 

Tham, 2 Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi) làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên. 

8 Tâm căn Tham, 2 Tâm căn Sân, 26 Tâm Sở (trừ Hoài Nghi và chi pháp Trưởng 

đang làm Năng Duyên) và Sắc Tâm Bất Thiện Hữu Trưởng làm Câu Sanh Trưởng Sở 

Duyên. 
 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì thì  Akusalo dhammo chi Pháp là bất luận một trong ba Bất 

Thiện Trưởng, là Dục, Cần ở trong 10 Tâm Bất Thiện và 10 Tâm Bất Thiện (trừ 2 Tâm 

căn Si), làm Năng Duyên.     

Kusalassa ca abyàkatassa ca dhammassa chi Pháp là ba hoặc bốn Danh Uẩn Bất 

Thiện và Sắc Tâm Bất Thiện Trưởng có Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ 

Biểu Tri, v.v. làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       220   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 

* Sahajàtàdhipatipaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên  

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  

(4) Danh Vật Thực Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên ,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 
 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì,  Kusalàdhipati chi pháp là bất luận một trong ba Bất 

Thiện Trưởng làm Năng Duyên. 

Sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam  chi pháp là ba 

hoặc bốn Danh Uẩn Bất Thiện phối hợp với Bất Thiện Trưởng và Sắc Tâm Bất Thiện 

Trưởng, có Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, và Thân Biểu Tri, Ngữ Biểu Tri, v.v. làm Sở 

Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Phàm và ba bậc Quả Hữu Học. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena  làm  Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến 

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 8 Duyên 

cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Câu Sanh Duyên,  

(3) Câu Sanh Y Duyên,  



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

 

  
       221   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

(4) Danh Vật Thực Duyên,  

(5) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(6) Đồ Đạo Duyên,  

(7) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(8) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 

 

* Paccayo làm  Kiriyàpada:  Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 

                           

(C) ABYÀKATAPADA – CÂU VÔ KÝ 

“ABYÀKATAPADÀVASÀNA – PHẦN CUỐI CÂU VÔ KÝ”- 

TRONG CÂU VÔ KÝ 

 

“Abyàkato dhammo abyàkatassa dhammassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo”-  

Pháp Vô Ký làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Pháp Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh 

Trưởng Duyên. 

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên là Tứ Vô Ký Quả và Vô Ký Duy 

Tác Trưởng, gồm Dục Trưởng, Cần Trưởng, Thẩm Trưởng ở trong 8 Tâm Đại Duy Tác, 

9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở và Tâm Trưởng là 8 Tâm Đại Duy Tác, 

9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 4 Tâm Quả.  

Pháp Vô Ký làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên là 8 Tâm Đại Duy Tác, 9 Tâm Duy Tác 

Đáo Đại, 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở (trừ chi Pháp Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng 

đang làm Năng Duyên) và Sắc Tâm Vô Ký Hữu Trưởng. 

 

ANUVÀDA – CÂU PHỤ 

 

1/ “Vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatàdhipati sampayuttakànam dhammànam 

cittasamutthànànanca rùpànam Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo”-  Vô Ký Quả và 

Vô Ký Duy Tác Trưởng làm duyên giúp đỡ ủng hộ đối với những Danh Uẩn (ba hoặc 

bốn Danh Uẩn) tương ưng với Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng đó và giúp đỡ ủng 

hộ đối với Sắc có Tứ Danh Uẩn xuất sinh xứ, với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

Tại đây, Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng là bất luận một trong Tứ Vô Ký Quả 

và Vô Ký Duy Tác Trưởng ở trong 4 Tâm Đại Duy Tác Tương Ưng Trí, 9 Tâm Duy Tác 

Đáo Đại, 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở và bất luận một trong ba chi Vô Ký Quả và Vô Ký Duy 

Tác Trưởng (trừ Thẩm Trưởng) ở trong 4 Tâm Đại Duy Tác Bất Tương Ưng Trí, 34 Tâm 

Sở (trừ Ngăn Trừ Phần và Tuệ) làm Câu Sanh Trưởng Năng Duyên. 

8 Tâm Đại Duy Tác, 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 4 Tâm Quả, 38 Tâm Sở (trừ chi Pháp 

Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng đang làm Năng Duyên) và Sắc Tâm Vô Ký Hữu  



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       222   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Trưởng làm Câu Sanh Trưởng Sở Duyên. 

 

PHÂN TÍCH CÂU VÀ TRÌNH BÀY CHI PHÁP 

 

* Theo phương pháp Pàlì  thì  Abyàkato dhammo  chi Pháp là bất luận một trong Tứ 

Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng, là Dục, Cần, Thẩm, ở trong 8 Tâm Đại Duy Tác, 

9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, Tâm Quả, và Tâm Trưởng là 8 Tâm Đại Duy Tác, 9 Tâm Duy 

Tác Đáo Đại, 4 Tâm Quả, làm Năng Duyên.     

Abyàkatassa dhammassa  chi Pháp là 8 Tâm Đại Duy Tác, 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, 

Tứ Danh Uẩn Tâm Quả (Siêu Thế) phối hợp với Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng, 

Sắc Tâm Hữu Trưởng Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác, có Sắc, Thinh, v.v, làm Sở Duyên. 
 

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt. 

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn. 

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Thánh Quả. 

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng 

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo, và Lộ Trình Nhập Thiền 

Quả. 
 

* Sahajàtàdhipatipaccayena  làm  Karanapada:  Câu Chế Tác, trình bày cho biết 

đến mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 13 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  
 

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,  

(2) Nhân Duyên,  

(3) Câu Sanh Duyên,  

(4) Hổ Tương Duyên,  

(5) Câu Sanh Y Duyên,  

(6) Dị Thục Quả Duyên,  

(7) Danh Vật Thực Duyên,  

(8) Câu Sanh Quyền Duyên,  

(9) Đồ Đạo Duyên,  

(10) Tương Ưng Duyên,  

(11) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,  

(12) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,  

(13) Câu Sanh Bất Ly Duyên. 
 

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã. 



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

       223  
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA  Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

* Trong phần Câu Phụ Pàlì, Vipàkàbyàkatà kiriyàbyàkatà  chi pháp là bất luận một

trong Tứ Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng, là Dục, Cần, Thẩm, ở trong 8 Tâm Đại 

Duy Tác, 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, Tâm Quả, và Tâm Trưởng là 8 Tâm Đại Duy Tác, 9 

Tâm Duy Tác Đáo Đại, 4 Tâm Quả, làm Năng Duyên. 

Sampayuttakànam khandhànam cittasamutthànànanca rùpànam  chi Pháp là 8 

Tâm Đại Duy Tác, 9 Tâm Duy Tác Đáo Đại, Tứ Danh Uẩn Tâm Quả (Siêu Thế) phối hợp 

với Vô Ký Quả và Vô Ký Duy Tác Trưởng, Sắc Tâm Hữu Trưởng Vô Ký Quả và Vô Ký  

Duy Tác, có Sắc, Thinh, v.v, làm Sở Duyên.      

* Rằng theo Thời Gian: hiện hành trong thời kỳ Bình Nhựt.

* Rằng theo Địa Giới: hiện hành trong Cõi Ngũ Uẩn và Tứ Uẩn.

* Rằng theo Người: hiện hành trong bốn Thánh Quả.

* Rằng theo Lộ Trình: hiện hành trong Lộ Trình Ngũ Môn, Lộ Trình Ý Môn Đổng

Lực Dục Giới, Lộ Trình Thiền Na, Lộ Trình Đắc Đạo, và Lộ Trình Nhập Thiền

Quả.

* Sahajàtàdhipatipaccayena làm Karanapada: Câu Chế Tác, trình bày cho biết đến

mãnh lực một cách đặc biệt của Câu Sanh Trưởng Duyên, trong mãnh lực của cả 13 

Duyên cùng vào giúp đỡ ủng hộ trong cùng một thời gian (Ghatanà – Hiệp Lực) là:  

(1) Câu Sanh Trưởng Duyên,

(2) Nhân Duyên,

(3) Câu Sanh Duyên,

(4) Hổ Tương Duyên,

(5) Câu Sanh Y Duyên,

(6) Dị Thục Quả Duyên,

(7) Danh Vật Thực Duyên,

(8) Câu Sanh Quyền Duyên,

(9) Đồ Đạo Duyên,

(10) Tương Ưng Duyên,

(11) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,

(12) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,

(13) Câu Sanh Bất Ly Duyên.

* Paccayo làm  Kiriyàpada: Câu Thuật Từ, trình bày cho biết đến Pháp Vô Ngã.



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 

       224  
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA  Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

SAHAJÀTÀDHIPACCAYA SUDDHASANKHAYÀVÀRA 

– PHẦN TÍNH GIẢN ĐƠN Ở CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN

Theo như đã đề cập ở phía trên, thì tóm tắt lại số lượng câu đơn “ suddhapada”  giai 

đoạn Vấn Đề của Câu Sanh Trưởng Duyên có được 7 câu như sau: 

(1) Kusalo kusalassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp

đỡ ủng hộ đối với Thiện với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

(2) Kusalo abyàkatassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo –  Thiện làm duyên giúp

đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

(3) Kusalo kusalàbyàkatassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo –  Thiện làm

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

(4) Akusalo akusalassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên

giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

(5) Akusalo abyàkatassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo –  Bất Thiện làm duyên

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

(6) Akusalo akusalàbyàkatassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo – Bất Thiện làm

duyên giúp đỡ ủng hộ đối với Bất Thiện và Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Trưởng 

Duyên. 

(7) Abyàkato abyàkatassa Sahajàtàdhipatipaccayena paccayo – Vô Ký làm duyên

giúp đỡ ủng hộ đối với Vô Ký với mãnh lực Câu Sanh Trưởng Duyên. 

SAHAJÀTÀDHIPATIPACCAYASABHÀGA – 

CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN TẤU HỢP 

Theo cách phối hợp khác, thì có nhiều loại Duyên tựu vào như sau: 

(1) Nhân Duyên,

(2) Câu Sanh Duyên,

(3) Hổ Tương Duyên,

(4) Câu Sanh Y Duyên,

(5) Dị Thục Quả Duyên,

(6) Danh Vật Thực Duyên,

(7) Câu Sanh Quyền Duyên,

(8) Đồ Đạo Duyên,

(9) Tương Ưng Duyên,

(10) Câu Sanh Bất Tương Ưng Duyên,

(11) Câu Sanh Hiện Hữu Duyên,

(12) Câu Sanh Bất Ly Duyên.



DUYÊN THỨ BA:  ADHIPATIPACCAYA – TRƯỞNG DUYÊN 

       225  
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA  Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

Có ý nghĩa là những loại Duyên này thường hòa hợp vừa theo trường hợp của mình 

với Câu Sanh Trưởng Duyên khi đã hiện hữu rồi. 

KẾT THÚC GIAI ĐOẠN VẤN ĐỀ PHÂN TÍCH 

CỦA CÂU SANH TRƯỞNG DUYÊN 

KẾT THÚC TRƯỞNG DUYÊN 

--------------------00000------------------- 

Đến đây là chấm dứt TẬP I  với ba DUYÊN I, II và III 

của bộ sách chú giải ĐẠI PHÁT THÚ. 

SĀDHU ! SĀDHU ! SĀDHU 



ĐẠI PHÁT THÚ  VÀ  GIẢNG  GIẢI  TỔNG  LƯỢC NỘI  DUNG  ĐẠI  PHÁT  THÚ  -  TẬP I – VOLUME I 
 

  
       228   

 
  Tác Giả:  SADDHAMMA JOTIKA                                            Dịch Giả:  Bhikkhu PASĀDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kinh sách đã được in ấn và phát hành:  

 

* GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN)  

* CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP I (1000 QUYỂN)  

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP I (500 QUYỂN)  

* NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO JATILA (1000 QUYỂN) 

* KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP I (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN) 

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP I (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)   

  

 

Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành:  

 

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP II (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)   

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP III (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)  

* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT (500 QUYỂN) 

* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP II (500 QUYỂN)  

* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (500 QUYỂN)  

* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP II (500 QUYỂN)  

 

 

 



 B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

 
 

 
 

  

B
Ả

N
  T

Ó
M

  L
Ư

Ợ
C

   
2

4
/4

7
   

D
U

Y
ÊN

  T
R

O
N

G
  Đ

Ạ
I  

P
H

Á
T 

 T
H

Ú
 

 

0
1 

N
h

ân
 D

u
yê

n
 

 
0

1
 

 
1

6
 

Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

4
 

0
2 

C
ản

h
 D

u
yê

n
 

 
0

2
 

 
 

 
T

iề
n

 S
in

h
 Q

u
yề

n
 D

u
yê

n
 

2
5

 

0
3 

Tr
ư

ở
n

g 
D

u
yê

n
 

C
ản

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

3
 

 
 

 
Sắ

c 
M

ạn
g 

Q
u

yề
n

 D
u

yê
n

 
2

6
 

 
 

C
âu

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

D
u

yê
n

 
0

4
 

 
 

 
 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g 

0
5

 
 

1
7

 
Th

iề
n

 N
a 

D
u

yê
n

 
 

2
7

 

 
 

 
 

1
8

 
Đ

ồ
 Đ

ạo
 D

u
yê

n
 

 
2

8
 

0
4 

V
ô

 G
iá

n
 D

u
yê

n
 

 
0

6
 

 
1

9
 

Tư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

 
2

9
 

0
5 

Đ
ẳn

g 
V

ô
 G

iá
n

 D
u

yê
n

 
 

0
6

* 
 

2
0

 
B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
0

 

0
6 

C
âu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

 
0

7
 

 
 

 
V

ật
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 T

ư
ơ

n
g 

Ư
n

g 
D

u
yê

n
 

3
1

 

0
7 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g 
D

u
yê

n
 

 
0

8
 

 
 

 
V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

  B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
 Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

2
 

0
8 

Y
 C

h
ỉ D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
0

9
 

 
 

 
H

ậu
 S

in
h

 B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

 
3

3
 

 
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
 

1
0

 
 

 
 

 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 Y

 D
u

yê
n

 
1

1
 

 
2

1
 

H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

4
 

 
 

 
 

 
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

5
 

0
9 

C
ận

 Y
 D

u
yê

n
 

C
ản

h
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

2
 

 
 

 
C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

6
 

 
 

V
ô

 G
iá

n
 C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

3
 

 
 

 
H

ậu
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
3

7
 

 
 

Th
ư

ờ
n

g 
C

ận
 Y

 D
u

yê
n

 
1

4
 

 
 

 
V

ật
 T

h
ự

c 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
8

 

1
0 

Ti
ền

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

yê
n

 
1

5
 

 
 

 
Q

u
yề

n
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
 

3
9

 

 
 

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

1
6

 
 

2
2

 
V

ô
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

 
 

4
0

 

1
1 

H
ậu

 S
in

h
 D

u
yê

n
 

 
1

7
 

 
2

3
 

Ly
 K

h
ứ

 D
u

yê
n

 
 

4
1

 

1
2 

Tr
ù

n
g 

D
ụ

n
g 

D
u

yê
n

 
 

1
8

 
 

2
4

 
B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

C
âu

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
 

4
2

 

 
 

 
 

 
 

V
ật

 T
iề

n
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

3
 

1
3 

N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
C

âu
 S

in
h

 N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
1

9
 

 
 

 
C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

4
 

 
 

D
ị T

h
ờ

i N
gh

iệ
p

 D
u

yê
n

 
2

0
 

 
 

 
H

ậu
 S

in
h

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

5
 

1
4 

D
ị T

h
ụ

c 
Q

u
ả 

D
u

yê
n

 
 

2
1

 
 

 
 

V
ật

 T
h

ự
c 

B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

6
 

1
5 

V
ật

 T
h

ự
c 

D
u

yê
n

 
Sắ

c 
V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

2
2

 
 

 
 

Q
u

yề
n

 B
ất

 L
y 

D
u

yê
n

 
4

7
 

 
 

D
an

h
 V

ật
 T

h
ự

c 
D

u
yê

n
 

2
3

 
 

 
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

N
h

â
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-2

 
 

 
 

1
. 
  
N

H
Â

N
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
  

  
  

(H
E

T
U

P
A

C
C

A
Y

O
 

G
H

A
T

A
N

Ā
) 

P
H

Ầ
N

 T
Ồ

N
G

 Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

  
  

 
  
  
  
  
 6

 N
h

ân
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
: 

T
h
am

, 
S

ân
, 

S
i,

 V
ô
 T

h
am

, 
V

ô
 S

ân
, 

V
ô
 S

i 
  

 3
 N

h
ân

 T
h
iệ

n
: 

 V
ô

 T
h

am
, 

V
ô

 S
ân

, 
V

ô
 S

i 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  
  
 1

0
3

 T
âm

 H
ữ

u
 N

h
ân

, 
5
2
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i 
h

ợ
p
 2

 T
âm

 S
i)

 

  
  
  
 1

7
 S

ắc
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

 3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

 3
8

 T
âm

 S
ở

 

N
H

Â
N

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

 1
. 

C
â
u

 S
in

h
 D

u
y

ên
 

6
 N

h
ân

 

1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

  

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i 
h

ợ
p
 2

 T
âm

 S
i)

  
 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

, 
 2

0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

3
 N

h
ân

 T
h

iệ
n
 

 3
7

 T
âm

 T
h

iệ
n
 

 3
8

  
T

âm
 S

ở
 

 2
. 

C
â
u

 S
in

h
 Y

 
6

 N
h

ân
 

″ 
″ 

″ 

 3
. 
C

â
u

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

6
 N

h
ân

 
″ 

″ 
″ 

 4
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

6
 N

h
ân

 
″ 

″ 
″ 

 5
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g
 

V
ô

 S
i 

  
6
6
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

T
am

 N
h
ân

 

  
3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

rí
) 

 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

rư
ở

n
g
 

T
rí

 

 3
3

 T
âm

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
  

  
  

  
T

am
 N

h
ân

 T
h
iệ

n
 

 3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
rí

 )
 

 6
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
 

V
ô

 S
i 

  
7
9
 T

âm
 T

am
 N

h
ân

, 
3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

rí
) 

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

am
 N

h
ân

, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

T
rí

 
 3

3
 T

âm
 T

h
iệ

n
 T

am
 N

h
ân

 

 3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
rí

) 
 

 7
. 

Đ
ồ

 Đ
ạ

o
 D

u
y
ên

 
V

ô
 S

i 
″

 
T

rí
 

″ 

 8
. 

C
â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

6
 N

h
ân

 
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

, 
2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

 
 

 9
. 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

6
 N

h
ân

 
1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

 

  
5
2
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i 
h

ợ
p
 2

 T
âm

 S
i)

 
  

  
3

 N
h

ân
 T

h
iệ

n
  3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

 3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
0

. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 

6
 N

h
ân

 
1
0
3
 T

âm
 H

ữ
u
 N

h
ân

, 
5
2
 T

âm
 S

ở
, 

S
ắc

 Ý
 V

ật
 T

ái
 T

ụ
c 

″
 

″
 

1
1

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
 

3
 N

h
ân

 V
ô
 K

ý
 

  
3
7
 T

âm
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 N

h
ân

, 
3
8
 T

âm
 S

ở
  

  
1
5
 S

ắc
 T

âm
 Q

u
ả,

 2
0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 T

ái
 T

ụ
c 

 
 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
1

 
9

 

  
  
  

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h
ờ

i)
: 

T
ái

 T
ụ

c 
- 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
- 

T
ử

 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

  
  
  

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

  
  
  

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
4

 P
h

àm
 -

 7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

  
  

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

N
h

â
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-3

 
 

 
 

 

1
A

. 
  
N

H
Â

N
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
  
  
  

(H
E

T
U

P
A

C
C

A
Y

O
 G

H
A

T
A

N
Ā

) 
  

  
  

  
  

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

  
  
  
  
  
  
  
  

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 v

à
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

th
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
3

 N
h
ân

 T
h
iệ

n
 

3
 N

h
ân

 T
h
iệ

n
 

3
 N

h
ân

 B
ất

 T
h

iệ
n
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
  

  
  

  
3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
, 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
  

  
  

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

2
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

S
i 

h
ợ

p
 T

âm
 S

i)
 

N
H

Â
N

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

  
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
  

N
ă

n
g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

  

1
. 
C

â
u

 S
in

h
 D

u
y
ên

 
3

 N
h

ân
 T

h
iệ

n
 

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
 N

h
ân

 T
h
iệ

n
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

3
8
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
 N

h
ân

 B
ất

 

T
h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

S
i 

h
ợ

p
 

  
  

  
  

  
  

  
  

  
 T

âm
 S

i)
  

  
  

  
  
  

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 D
u

y
ên

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

4
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y

 D
u

y
ên

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 

5
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

 D
u

y
ên

 
T

rí
 

 
″

 
T

rí
 

3
3

 T
âm

 T
h
iệ

n
 T

am
 N

h
ân

  

3
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
T

rí
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

6
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
 D

u
y
ên

 
″

 
″

 
″

 
″

 
 

 

7
. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 D

u
y
ên

 
″

 
″

 
″

 
″

 
 

 

8
. 

C
. 

S
. 

B
ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

3
 N

h
ân

 T
h

iệ
n
 

″
 

 
 

 
 

9
. 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 
3

 N
h

ân
 B

ất
 

T
h
iệ

n
 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

S
i 

h
ợ

p
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

 T
âm

 S
i)

 

1
0

. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 
″

 
″

 

1
1

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
 D

u
y

ên
 

 
 

 
 

 
 

C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

8
 

7
 

6
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
  
  
  
 B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

  
  

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

  
  

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 H
ọ

c 

  
  

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

N
h

â
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-4

 
 

 
 

1
B

. 
  
N

H
Â

N
 H

IỆ
P

 

  
  
  
  
  
  
  
 L

Ự
C

  
  

 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

C
Â

U
 #

 7
 

B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 +
 V

ô
 K

ý
 

  
  

  
  

  
  

  
 V

ô
 K

ý
 T

rợ
 V

ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
3

 N
h

ân
 B

ất
 T

h
iệ

n
: 

T
h
am

, 
S

ân
, 

S
i 

  
  

 3
 N

h
ân

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
3

 N
h

ân
 V

ô
 K

ý
: 

V
ô
 T

h
am

, 
V

ô
 S

ân
, 
V

ô
 S

i 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
, 

2
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i 
h

ợ
p
  

  

  
  

 2
 T

âm
 S

i)
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 H

ữ
u

 N
h

ân
, 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 V
ô

 K
ý
, 

2
0

 S
ắc

 N
g
h

iệ
p

 T
ái

 T
ụ
c 

N
H

Â
N

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

. 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

. 
S

ở
 D

u
y

ên
 

1
. 
C

â
u

 S
in

h
 D

u
y
ên

 
3

 N
h

ân
 B

ất
 

T
h
iệ

n
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

B
ất

 T
h
iệ

n
 

3
 N

h
ân

 

B
ất

 T
. 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
7
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i 
h

ợ
p
 2

 T
âm

 S
i)

  
  
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

  
  

  

3
 N

h
ân

  

V
ô

 K
ý
 

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 H

ữ
u

 N
h

ân
  

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  

2
0

 S
ắc

 N
g
h

iệ
p

 T
ái

 T
ụ
c 

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 D
u

y
ên

 
″ 

″ 
″ 

″ 
″ 

″ 

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

″ 
″ 

″ 
″ 

″ 
″ 

4
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

″ 
″ 

″ 
″ 

″ 
″ 

5
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g
 

 
 

 
 

T
rí

 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h

ế,
 1

3
 T

âm
 D

u
y
 

T
ác

 T
am

 N
h

ân
, 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 

T
am

 N
h

ân
, 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
rí

) 

6
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
 

 
 

 
 

T
rí

 

4
6

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 T

am
 N

h
ân

  

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
rí

),
 1

7
 S

ắc
 T

âm
 V

ô
 K

ý
  

2
0

 S
ắc

 N
g
h

iệ
p

 T
ái

 T
ụ
c 

7
. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 
T

rí
 

″ 

8
. 
C

â
u

 S
. 

B
ấ
t 

T
. 
Ư

n
g
 

3
 N

h
ân

 B
ất

 

T
h
iệ

n
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

B
ất

 T
h
iệ

n
 

 
 

3
 N

h
ân

 

V
ô

 K
ý
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 V
ô

 K
ý
, 

 

2
0

 S
ắc

 N
g
h

iệ
p

 T
ái

 T
ụ
c 

9
. 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 
3

 N
h

ân
 

V
ô

 K
ý
 

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 H

ữ
u

 N
h

ân
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
0

. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 
3

 N
h

ân
 

V
ô

 K
ý
 

5
4

 T
âm

 V
ô

 K
ý
 H

ữ
u

 N
h

ân
 

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
Ý

 V
ật

 T
ái

 T
ụ

c 

1
1

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
  

 
 

 
 

3
 N

h
ân

 

V
ô

 K
ý
 

3
7

 T
âm

 Q
u

ả 
H

ữ
u

 N
h

ân
  

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 Q

u
ả 

2
0

 S
ắc

 N
g
h

iệ
p

 T
ái

 T
ụ
c 

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

5
 

4
 

1
1
 

 -
 N

ó
i 

th
eo

 K
h
i 

(T
h

ờ
i)

: 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
T

á
i 

T
ụ

c 
- 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
- 

T
ử

 

 -
 N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ

 U
ẩn

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 

2
6

 C
õ
i 

V
u
i 

H
ữ

u
 T

âm
 

 -
 N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

3
 P

h
àm

 V
u

i 
- 

4
 Q

u
ả 

 -
 N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ

 +
 Ý

 
N

g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

N
h

â
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-5

 
 

 
 

 

1
C

. 
  

N
H

Â
N

  
  

  
  
  
  

D
U

Y
Ê

N
 

  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

  
(S

A
B

H
Ā

G
A

) 

T
H

Ô
N

G
 T

H
Ư

Ờ
N

G
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  
  
  
  

 9
 C

á
ch

 

V
Ô

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 
H

Ữ
U

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 

T
ư

ơ
n

g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
 

H
ữ

u
 T

. 
Ư

. 

  
  

 H
ữ

u
  

B
ấ

t 
T

. 
Ư

n
g
 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 

T
ư

ơ
n

g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
 

H
ữ

u
 T

. 
Ư

. 

 H
ữ

u
 B

ấ
t 

  
T

. 
 Ư

n
g

 

H
ữ

u
 H

. 
T

. 
 

H
ữ

u
 B

. 
T

. 
Ư

. 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
6

 N
h

â
n

  
6

 N
h

â
n

 
6

 N
h

â
n

 
6

 N
h

â
n

 
3

 N
h

â
n

 
3

 N
h

â
n

 
3

 N
h

â
n

 
3

 N
h

â
n

 
3

 N
h

â
n

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0

3
 T

âm
 H

ữ
u

 

  
  

  
 N

h
ân

 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i 
 

  
  

 h
ợ

p
 2

 T
âm

 S
i)

 

  
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  

  
 H

ữ
u
 N

h
ân

 

  
2

0
 S

ắc
 N

g
h
iệ

p
 

  
  

  
 T

ái
 T

ụ
c 

  
  
  

  

1
0

3
 T

âm
 H

ữ
u

 

  
  

  
  

N
h
ân

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
 

  
  

  
 (

- 
S

i 
h
ợ

p
  

  
  

2
 T

âm
 S

i)
  

  
  

  
 

  
  

  
 S

ắc
 Ý

  

  
  
  

V
ật

 T
ái

  

  
  
  

T
ụ

c 

1
0

3
 T

âm
 H

ữ
u

 

  
  

  
  

N
h
ân

  
 

  
5

2
 T

âm
 S

ở
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  
 

  
  

  
 (

- 
S

i 
h
ợ

p
 

  
  

2
 T

âm
 S

i)
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

  
  

 H
ữ

u
 N

h
â
n
  

  

2
0

 S
ắc

  
  
 

  
  

 N
g
h
iệ

p
 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

3
7

 T
âm

 Q
u
ả 

 

  
  

 H
ữ

u
 N

h
â
n

 

3
8

 T
âm

 S
ở

  

1
5

 S
ắc

 T
âm

  

  
  

 Q
u
ả 

  
 

2
0

 S
ắc

  

  
  

 N
g
h
iệ

p
  

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

  
  

1
3

 T
âm

  

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

 

  
 H

ữ
u
 N

h
â
n
  

  
 N

g
ũ
 U

ẫ
n

 

3
5

 T
âm

 S
ở

  

  
  

S
ắc

 Ý
 V

ật
  

  
  
T

ái
 T

ụ
c 

3
7

 T
âm

  
Q

u
ả 

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  

  
  

H
ữ

u
 N

h
â
n

 

 3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

  
  

H
ữ

u
 N

h
â
n
  

  

2
0

 S
ắc

  

  
  

 N
g
h
iệ

p
  

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

S
ắc

 Ý
 V

ật
  

T
ái

 T
ụ
c 

 

v
ớ

i 

T
âm

 H
ữ

u
 

N
h
â
n

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
5

 
6

 
7

 
6

 
6

 
7

 
8

 
7

 
8

 

1
. 

N
h

â
n

 D
u

y
ên

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â

n
 

2
. 

C
â

u
 S

in
h

 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
3

. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 
C

. 
S

. 
Y

. 

4
. 

C
 S

 H
iệ

n
 H

ữ
u

  
 

C
. 

S
. 

H
. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 

5
. 

C
 S

 B
ấ

t 
L

y
 

C
. 

S
. 

B
. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 

6
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
 

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
 

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

7
. 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 
 

 
T

Ư
Ơ

N
G

 Ư
N

G
 

 
 

 
T

Ư
Ơ

N
G

 Ư
N

G
 

 
 

8
. 

C
. 

S
. 

B
ấ

t 
T

. 
Ư

. 
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

. 

9
. 

D
ị 

T
h

ụ
c 

Q
u

ả
 

 
 

 
 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

 
T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

  

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
  

T
h
iệ

n
 -

 T
. 

+
 V

 K
  
  
  
  
  
  
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

. 
T

. 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
V

ô
 K

ý
  

  
  
  
  
  
  
  
  

 

B
 T

 -
 B

 T
 +

 V
 K

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  

  
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
. 

  
B

 T
  

- 
B

 T
 

V
ô

 K
 -

V
ô
 K

 

T
h
iệ

n
 -

 T
. 

  
 B

 T
 -

 B
 T

 

V
ô
 K

 -
V

ô
 K

 

  T
h
iệ

n
 -

 V
 K

  

  
 B

 T
 -

 B
 T

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
 

V
ô
 K

 -
V

ô
 K

 

  
  
 

 

   
V

ô
 K

ý
 -

 

  
V

ô
 K

ý
 

 

  
 V

ô
 K

ý
 -

 

  
 V

ô
 K

ý
 

  
V

ô
 K

ý
 -

 

  
V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 

  
 V

ô
 K

ý
 

  
 V

ô
 K

ý
 -

 

  
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7
 

3
 

3
 

3
 

1
 

1
 

1
 

1
 

1
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

N
h

â
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-6

 
 

 
 

 

1
D

. 
 N

H
Â

N
 D

U
Y

Ê
N

  
  

  
  
  

  
  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(H
E

T
U

P
A

C
C

A
Y

O
  

S
A

B
H

Ā
G

A
) 

H
Ữ

U
 Q

U
Y

Ề
N

 L
Ự

C
 -

  
H

Ữ
U

 Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
  
  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  
  
  
  
 9

 C
á
ch

 

V
Ô

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 
H

Ữ
U

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 

T
ư

ơ
n

g
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
 

H
ữ

u
 T

. 
Ư

n
g
 

H
ữ

u
 

B
ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
  

T
ư

ơ
n

g
  

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 
 

H
ữ

u
 T

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 

B
ấ
t 

T
. 

Ư
. 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

. 

H
ữ

u
 B

 T
 Ư

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

rí
 

T
rí

 
T

rí
 

T
rí

 
T

rí
 

T
rí

 
T

rí
 

T
rí

 
T

rí
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

7
9

 T
âm

 T
am

 

  
  

 N
h
ân

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 N
g
h
iệ

p
 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

7
9

 T
âm

 T
am

 

  
  

 N
h
ân

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

  
  

S
ắc

 Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ
c 

7
9

 T
âm

 T
am

 

  
  

 N
h
ân

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 

N
g

h
iệ

p
 

T
ái

 T
ụ
c 

 

3
3

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

 T
am

 N
h
ân

  
  

  
  

  
  

  
 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

  
  

  
  

  
 

  
  

 N
g
h
iệ

p
  

T
ái

 T
ụ
c 

 9
 T

âm
 T

ái
 

  
  
T

ụ
c 

T
am

 

  
N

h
ân

, 
C

õ
i 

 N
g
ũ
 U

ẩ
n

 

3
4

 T
âm

 S
ở

 

  
 S

ắc
 Ý

 V
ật

 

  
  

 T
ái

 T
ụ
c 

3
3

 T
âm

 Q
u

ả
 

  
  

 T
am

 N
h
ân

  
  

  
  

  
  

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 S
ắc

 

N
g

h
iệ

p
 

T
ái

 T
ụ
c 

S
ắc

 Ý
 V

ật
 

T
ái

 T
ụ
c 

v
ớ

i 

T
âm

 T
am

  

 N
h
ân

  
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ê
n
 

7
 

8
 

9
 

8
 

8
 

9
 

1
0
 

9
 

1
0

 

1
. 
N

h
â
n

 D
u

y
ên

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â
n

 
N

h
â
n

 
N

h
â
n

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 

2
. 

C
â

u
 S

in
h

 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 

4
. 
C

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

C
. 

S
. 

H
. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 

5
. 
C

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

C
. 

S
. 

B
. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 

6
. 
C

. 
S

. 
Q

u
y
ền

 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 

7
. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

8
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
 

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

9
. 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 

 
 

T
Ư

Ơ
N

G
 Ư

N
G

 
 

 
 

T
Ư

Ơ
N

G
 Ư

N
G

 
 

 

1
0

. 
C

. 
S

. 
B

ấ
t 

T
. 

Ư
. 

 
 

 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

. 
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

. 

1
1

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
 

 
 

 
 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

D
. 

T
. 

Q
. 

 
T

h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

T
h
iệ

n
-V

ô
 K

ý
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
  

  
  
  
  

+
 V

ô
 K

ý
  
  

 

V
ô

 K
ý

-V
ô

 K
ý
  

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

V
 K

ý
 -

V
 K

ý
 

T
h
iệ

n
-T

h
iệ

n
 

V
 K

ý
 -

V
 K

ý
 

T
h
iệ

n
- 

V
 K

 

V
 K

ý
 -

V
 K

ý
 

  
 V

ô
 K

ý
 -

 

  
 V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 

  
  
V

ô
 K

ý
 

  
 V

ô
 K

ý
 -

 

  
 V

ô
 K

ý
 

  
 V

ô
 K

ý
 -

 

  
 V

ô
 K

ý
 

  
 V

ô
 K

ý
 -

  

  
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
4
 

2
 

2
 

2
 

1
 

1
 

1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

N
h

â
n

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-7

 
 

 
 

   

1
E

. 
  

N
H

Â
N

 D
U

Y
Ê

N
  
  

  
  
  
  
  
  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(H
E

T
U

P
A

C
C

A
Y

O
  

S
A

B
H

Ā
G

A
) 

H
Ữ

U
 T

R
Ư

Ở
N

G
 -

 H
Ữ

U
 Q

U
Y

Ề
N

 -
 H

Ữ
U

 Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
  
  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  
  
  
  
  
6

 C
á
ch

 

V
Ô

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 
H

Ữ
U

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 

B
ấ

t 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 

B
ấ

t 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

rí
 

T
rí

 
T

rí
 

T
rí

 
T

rí
 

T
rí

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

 6
6

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c
 

  
  

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
  

  
  

 T
am

 N
h
ân

 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
rí

) 
  

  
  

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

 6
6

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

  
  

  
 

  
  

  
H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
  

  
  

  
T

am
 N

h
â
n

 

3
7

 T
âm

 S
ở

  
 

 1
7

 S
ắc

 T
âm

 

 2
0

 T
âm

 Q
u
ả 

 

  
  

  
S

iê
u
 T

h
ế 

 

3
5

 T
âm

 S
ở

  

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

 2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

  
S

iê
u
 T

h
ế 

 

3
5

 T
âm

 S
ở

 

 1
5

 S
ắc

 T
âm

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y

ên
 

8
 

1
0
 

9
 

9
 

1
1
 

1
0
 

1
. 

N
h

â
n

 D
u

y
ên

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 
N

h
â

n
 

N
h

â
n

 

2
. 

C
â

u
 S

in
h

 
C

Â
U

 S
IN

H
 

C
Â

U
 S

IN
H

 
C

Â
U

 S
IN

H
 

C
Â

U
 S

IN
H

 
C

Â
U

 S
IN

H
 

C
Â

U
 S

IN
H

 

3
. 

C
â

u
 S

in
h

 Y
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Y
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Y
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Y
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Y
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Y
 

C
Â

U
 S

IN
H

 Y
 

4
. 

C
. 

S
. 

H
iệ

n
 H

ữ
u

 
C

. 
S

. 
H

IỆ
N

 H
Ữ

U
 

C
. 

S
. 

H
IỆ

N
 H

Ữ
U

 
C

. 
S

. 
H

IỆ
N

 H
Ữ

U
 

C
. 

S
. 

H
IỆ

N
 H

Ữ
U

 
C

. 
S

. 
H

IỆ
N

 H
Ữ

U
 

C
. 

S
. 

H
IỆ

N
 H

Ữ
U

 
5

. 
C

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

C
. 

S
. 

B
Ấ

T
 L

Y
 

C
. 

S
. 

B
Ấ

T
 L

Y
 

C
. 

S
. 

B
Ấ

T
 L

Y
 

C
. 

S
. 

B
Ấ

T
 L

Y
 

C
. 

S
. 

B
Ấ

T
 L

Y
 

C
. 

S
. 

B
Ấ

T
 L

Y
 

6
. 

C
. 

S
. 

T
rư

ở
n

g
 

C
. 

S
.T

R
Ư

Ở
N

G
 

C
. 

S
. 

T
R

Ư
Ở

N
G

 
C

. 
S

. 
T

R
Ư

Ở
N

G
 

C
. 

S
. 

T
R

Ư
Ở

N
G

 
C

. 
S

. 
T

R
Ư

Ở
N

G
 

C
. 

S
. 

T
R

Ư
Ở

N
G

 

7
. 

C
. 

S
. 

Q
u

y
ền

 
C

. 
S

. 
Q

U
Y

Ề
N

 
C

. 
S

. 
Q

U
Y

Ề
N

 
C

. 
S

. 
Q

U
Y

Ề
N

 
C

. 
S

. 
Q

U
Y

Ề
N

 
C

. 
S

. 
Q

U
Y

Ề
N

 
C

. 
S

. 
Q

U
Y

Ề
N

 

8
. 

Đ
ồ

 Đ
ạ

o
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 

9
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
 

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
 

 
H

Ỗ
 T

Ư
Ơ

N
G

 
 

1
0

. 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

 
T

Ư
Ơ

N
G

 Ư
N

G
 

 
 

T
Ư

Ơ
N

G
 Ư

N
G

 
 

1
1

. 
C

. 
S

. 
B

ấ
t 

T
. 

Ư
. 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
 

 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

. 

1
2

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả

 
 

 
 

D
Ị 

T
H

Ụ
C

 Q
U

Ả
 

D
Ị 

T
H

Ụ
C

 Q
U

Ả
 

D
Ị 

T
H

Ụ
C

 Q
U

Ả
 

 
T

h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
  

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
  

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 +

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

  T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

  T
h
iệ

n
  

- 
V

ô
 K

ý
 

 V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

  

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

  

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

  

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

  
  
  
  

C
ộ

n
g

 C
â

u
: 

4
 

2
 

2
 

1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
ả

n
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-8

 
 

 
 

  
 2

. 
 C

Ả
N

H
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
  

(Ā
ra

m
m

a
n

a
P

a
cc

a
y
o

 G
h

a
ta

n
ā
) 

P
H

Ầ
N

 T
Ổ

N
G

 Q
U

Á
T

 
C

Â
U

 #
 1

 
C

Â
U

 #
 2

 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
1

2
1

 T
âm

, 
5

2
 T

âm
 S

ở
  

  
2

8
 S

ắc
, 

N
íp

 B
àn

 v
à 

C
h

ế 
Đ

ịn
h

 

3
2

 T
âm

 T
h
iệ

n
 (

- 
T

â
m

 Đ
ạo

 V
ô

 S
in

h
) 

3
8

 T
âm

 S
ở

  

1
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
 H

iệ
p

 T
h
ế 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

2
1

 T
âm

  

  
5

2
 T

âm
 S

ở
  

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
, 

T
â
m

 T
h
iệ

n
 T

h
ắn

g
 T

rí
, 
T

h
iệ

n
 T

h
ứ

c 

  
  

 V
ô

 B
iê

n
 X

ứ
, 

T
h
iệ

n
 P

h
i 

T
ư

ở
n
g
 P

h
i 

P
h
i 

T
ư

ở
n

g
 X

ứ
  

 

3
3

 T
âm

 S
ở

 (
- 

N
g
ă
n
 T

rừ
 P

h
ần

 v
à 

V
ô

 L
ư

ợ
n

g
 P

h
ần

) 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

C
Ả

N
H

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

1
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y

ên
 

  
1

8
 S

ắc
 r

õ
 t

h
àn

h
  

  
  

  
 c

ản
h
 t

ố
t 

  
  

  
 

1
1

6
 T

âm
  

  
4

7
 T

âm
 S

ở
 v

à 
 

  
  

  
  

N
íp

-B
àn

 

  
8

 T
âm

 T
h
a
m

 

  
8
 T

âm
 Đ

ại
 T

h
iệ

n
 

  
4

 T
âm

 Đ
ại

 D
u

y
  

  
  

 T
ác

 T
ư

ơ
n
g
 Ư

n
g
  

  
  

  
  

  
 

  
  

 T
âm

 S
iê

u
 T

h
ế 

  
  

4
5

 T
âm

 S
ở

 

 3
2

 T
âm

 T
h
iệ

n
 (

- 
T

â
m

 Đ
ạo

 V
ô

  

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
 S

in
h
) 

3
8

 T
âm

 S
ở

  
 

  
  

  
  

  
  

  
  
  
 

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
  

   
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

 1
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
  

  
 

  
  

  
H

iệ
p

 T
h
ế 

  
  
  

  
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

   
8

 T
âm

 T
h
a
m

 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

2
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

  
″ 

″ 
″ 

  
″ 

″ 
″ 

3
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
. 

S
in

h
 Y

 
  

  
  

S
ắc

 Ý
 V

ật
  

C
ận

 T
ử

 

4
7

 T
âm

 n
ư

ơ
n

g
 V

ật
 

  
  

  
n
h
ứ

t 
đ

ịn
h

 

4
4

 T
âm

 S
ở

 

 
  

 
 

4
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 
″ 

″ 
 

 
 

 

5
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

n
g
 

″ 
″ 

 
 

 
 

6
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

″ 
″ 

 
 

 
 

7
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

″ 
″ 

 
 

 
 

8
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

1
8

 S
ắc

 r
õ

 t
h
àn

h
 

h
iệ

n
 t

ạ
i 

5
4

 T
âm

 D
ụ
c 

G
iớ

i 
 

  
2

 T
âm

 T
h
ắn

g
 T

rí
  

5
0

 T
âm

 S
ở

 

 
 

 
 

9
. 
C

. 
T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

″ 
″ 

 
 

 
 

1
0

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

″ 
″ 

 
 

 
 

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
0

 
2
 

2
 

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
  
  
  
  
  
 B

ìn
h
 N

h
ật

 
B

ìn
h
 N

h
ật

 
B

ìn
h
 N

h
ật

 

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 -

 T
ứ

 U
ẩn

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 -

 T
ứ

 U
ẩn

 
N

g
ũ
 U

ẩn
 -

 T
ứ

 U
ẩn

 

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 M

ô
n

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
ả

n
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-9

 
 

 
 

 

2
A

. 
 C

Ả
N

H
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(Ā
ra

m
m

a
n

a
P

a
cc

a
y
o
 

G
h

a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

C
Â

U
 #

 5
 

C
Â

U
 #

 6
 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 
B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

2
7

 T
âm

 S
ở

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

2
7

 T
âm

 S
ở

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
0

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 

1
1

 T
âm

 N
a 

C
ả
n

h
, 

D
u

y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
, 

  

Q
u
ả 

v
à 

D
u

y
 T

ác
 T

h
ứ

c 
V

ô
 B

iê
n
 X

ứ
, 

Q
u
ả 

v
à 

D
u

y
 T

ác
 P

h
i 

T
ư

ở
n
g
 P

h
i 

P
h
i 

T
ư

ở
n
g
 X

ứ
 (

- 
T

â
m

 K
h
ai

 N
g

ũ
 M

ô
n
) 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

1
2
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
7
 T

âm
 S

ở
 

  

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
  

  
  

 T
âm

 T
h
iệ

n
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 (
- 

N
g
ă
n
 T

rừ
  

  
  

 P
h
ần

 v
à 

V
ô

 L
ư

ợ
n
g
 P

h
ầ
n
) 

1
0

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
  

  
 

1
1

 T
âm

 N
a 

C
ả
n

h
, 

T
âm

 D
u

y
  

  
  

 T
ác

 T
h
ắn

g
 T

rí
 (

- 
K

h
ai

  
  

  
  

 N
g
ũ
 M

ô
n
) 

  
  

  

3
3

 T
âm

 S
ở

 (
- 

N
g
ă
n
 T

rừ
  

P
h
ần

 v
à 

V
ô

 L
ư

ợ
n
g
 P

h
ầ
n
) 

C
Ả

N
H

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

. 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

 1
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 

T
âm

 Đ
ạo

  

V
ô
 S

in
h

 

3
6
 T

âm
 S

ở
 

4
 T

âm
 Đ

ại
 D

u
y
 

T
ác

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

  
8
 T

âm
 

  
  
 T

h
am

 

2
2
 T

âm
 S

ở
 

  
8
 T

âm
 

  
  
 T

h
am

 

2
2
 T

âm
 S

ở
  

 
 

 
 

2
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 

″ 
″ 

″ 
″ 

 
 

 
 

3
. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

. 
S

. 
Y

 
 

 
 

 
 

 
 

 

4
. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

 
 

 
 

 
 

 
 

5
. 
V

 C
 T

 S
 B

ấ
t 

T
 Ư

n
g
 

 
 

 
 

 
 

 
 

6
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

 
 

 
 

 
 

 
 

7
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y

 
 

 
 

 
 

 
 

 

8
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

 
 

 
 

 
 

 
 

9
. 
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

 
 

 
 

 
 

 
 

1
0
. 
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 C
ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

2
 

2
 

0
 

0
 

  
  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
B

ìn
h
 -

 N
h
ật

 
B

ìn
h
 -

 N
h
ật

 
B

ìn
h
 -

 N
h
ật

 
B

ìn
h
 -

 N
h
ật

 

  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

  
  
 -

 N
ó
i 

th
eo

 n
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u
ả 

  
  

  
- 

N
ó
i 

th
eo

 L
ộ

: 
N

g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
ả

n
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

0
 

 
 

 

2
B

. 
C

Ả
N

H
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(Ā
ra

m
m

a
n

a
P

a
cc

a
y
o
 

G
h

a
ta

n
ā
) 

C
Â

U
 #

 7
 

C
Â

U
 #

 8
 

C
Â

U
 #

 9
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 T
h

iệ
n

 
V

ô
 K

ý
 -

 B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
5

2
 T

âm
 Q

u
ả,

 2
0

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 

3
8

 T
âm

 S
ở

, 
2

8
 S

ắc
, 

N
íp

 B
àn

 

4
7

 T
âm

 Q
u

ả,
 2

0
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 (

- 
Q

u
ả 

V
ô

 S
in

h
),

 3
8

 T
âm

 S
ở

, 
2

8
 S

ắc
, 

N
íp

 B
àn

 

3
2

 T
âm

 Q
u

ả 
H

iệ
p

 T
h
ế 

2
0

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
, 

3
5

 T
âm

 S
ở

 v
à 

2
8

 S
ắc

 

S
ở

 D
u

y
ên

 

2
3

 T
âm

 Q
u
ả 

D
ụ
c 

G
iớ

i 

1
1

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i,
 T

â
m

 D
u

y
 T

ác
 T

h
ứ

c 

  
  

 V
ô

 B
iê

n
 X

ứ
, 

T
âm

 D
u

y
 T

ác
 P

h
i 

T
ư

ở
n
g
 P

h
i 

P
h
i 

  
  

 T
ư

ở
n
g
 X

ứ
 v

à 
2

0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế,

 3
6

 T
âm

 S
ở

 

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
 

  
  

 T
âm

 T
h
iệ

n
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

2
0

 T
âm

 Đ
ạo

  

3
6

 T
âm

 S
ở

 

 

1
2

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
7

 T
âm

 S
ở

 

C
Ả

N
H

 D
U

Y
Ê

N
 

N
ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y

ên
 

T
âm

 Q
u

ả 
 

V
ô

 S
in

h
  
 

3
6

 T
âm

 S
ở

 v
à 

  
  
 N

íp
 B

àn
 

  
4
 T

âm
 Đ

ại
 D

u
y
 T

ác
  

  
  

 T
ư

ơ
n
g
 Ư

n
g
 

  
  

 D
u
y
 T

ác
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

3
6
 T

âm
 S

ở
 

  
3
 T

âm
 Q

u
ả 

  

  
  
 T

h
ấp

  

3
6

 T
âm

 S
ở

  

  
  

  
N

íp
 B

àn
  
  

 

  
4
 T

âm
 Đ

ại
  

  
  

 T
h
iệ

n
 

  
  

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
  

  

2
0
 T

âm
 Đ

ạo
  

 

3
6
 T

âm
 S

ở
 

3
1

 T
âm

 Q
u

ả 
H

iệ
p

  
  

  
  
T

h
ế 

(-
T

h
ân

 t
h
ứ

c 

  
  

  
K

h
ổ

 t
h
ọ
) 

  
 

2
0

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
, 

 
3

5
 T

âm
 S

ở
  

1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 t

ự
u
 

8
 T

âm
 T

h
am

  
  
  

2
2

 T
âm

 S
ở

 

2
. 

C
ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

  
″ 

″ 
″ 

″ 
″ 

″ 

3
. 

V
ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 

S
ắc

 Ý
 V

ật
  

C
ận

 T
ử

  

1
1

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
  

1
1

 T
âm

 N
a 

C
ả
n

h
, 

D
u

y
 T

ác
  

  

  
  

 T
h
ắn

g
 T

rí
, 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

S
ắc

 Ý
 V

ật
 

 C
ận

 T
ử

 

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
 

  
  

 T
h
iệ

n
 T

h
ắn

g
 T

rí
 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

  
 S

ắc
 Ý

 V
ật

 C
ận

 T
ử

 

1
2

  
T

âm
 B

ất
  

  

  
  

  
T

h
iệ

n
  

2
7

  
T

âm
 S

ở
 

4
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

  
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

5
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

6
. 

V
. 

C
. 
T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

7
. 

V
. 

C
. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

8
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

1
8

 S
ắc

 t
h
àn

h
  

tự
u
 h

iệ
n
 t

ại
 

″
 

1
8

 S
ắc

 t
h
àn

h
 t

ự
u

 

  
  

 h
iệ

n
 t

ại
 

 ″
 

1
8

 S
ắc

 t
h
àn

h
 t

ự
u

 

  
  

 h
iệ

n
 t

ại
 

1
2

  
B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
7

 T
âm

 S
ở

 

9
. 

C
ả
n

h
 T

. 
S

. 
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

1
0

. 
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 

  
C

ộ
n

g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
0
 

1
0
 

1
0
 

  
- 

N
ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
B

ìn
h
 N

h
ật

 
B

ìn
h
 N

h
ật

 
B

ìn
h

 N
h

ật
 

  
- 

N
ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

  
- 

N
ó
i 

th
eo

 n
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
P

h
àm

 T
am

 N
h
ân

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u

 H
ọ

c 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
- 

N
ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
ả

n
h

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

1
 

 
 

 

 

2
C

. 
 C

Ả
N

H
  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(Ā
ra

m
m

a
n

a
P

a
cc

a
y
o
  

  
  
  
  
  
  
  
  

S
a
b

h
ā
g
a
) 

C
Â

U
 #

 1
 

C
Â

U
 #

 2
 

C
Â

U
 #

 3
 

C
Â

U
 #

 4
 

C
Â

U
 #

 5
 

C
ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

V
ậ
t 

T
iề

n
 S

in
h

 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g
 

V
ậ

t 
T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
 

  
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u

 t
h
àn

h
  

  
  
  
 c

ản
h

 t
ố
t 

1
1

6
 T

âm
  
  
  

  
4

7
 T

âm
 S

ở
 v

à 
N

íp
-B

àn
 

6
 C

ản
h
 S

ắc
 l

à 
1
8
 S

ắc
  

  
 t

h
àn

h
 t

ự
u
 

  
S

ắc
 Ý

 V
ật

 C
ận

 T
ử

 
1
8

 S
ắc

 t
h

àn
h
 t

ự
u
 

  
  

 t
h

àn
h

 c
ản

h
 t

ố
t 

S
ắc

 Ý
 V

ật
 

th
àn

h
 c

ản
h

 ư
a 

th
íc

h
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

  
  

8
 T

âm
 T

h
am

, 
 

  
  

8
 T

âm
 Đ

ại
 T

h
iệ

n
, 
 

  
  

4
 T

âm
 Đ

ại
 D

u
y
 T

ác
  

  
  
  
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 v

à 
  

 

  
4

0
 T

âm
 S

iê
u

 T
h

ế 

  
4

5
 T

âm
 S

ở
 

5
4
 T

âm
 D

ụ
c 

G
iớ

i 
 

  
2

 T
âm

 T
h

ắn
g
 T

rí
 v

à 
 

5
0
 T

âm
 S

ở
 (

- 
V

ô
  

  
  

 L
ư

ợ
n
g
 P

h
ần

) 

4
3
  

h
o

ặc
  
4
7
 T

âm
  

  
  

  
n
ư

ơ
n
g
 V

ật
  
 

4
4
 T

âm
 S

ở
 

  
8

  
T

âm
 T

h
am

  

2
2

  
T

âm
  

S
ở

 

  
8

 T
âm

 T
h

am
 

2
2

 T
âm

  
S

ở
 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
3
 

4
 

6
 

6
 

8
 

1
. 
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

 
C

Ả
N

H
 

C
Ả

N
H

 
C

Ả
N

H
 

C
Ả

N
H

 
C

Ả
N

H
 

2
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 

C
Ả

N
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 
 

 
C

Ả
N

H
 T

R
Ư

Ở
N

G
 

C
Ả

N
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 

3
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 

C
Ả

N
H

 C
Ậ

N
 Y

 
 

 
C

Ả
N

H
 C

Ậ
N

 Y
 

C
Ả

N
H

 C
Ậ

N
 Y

 
4

. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

 
C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
 

 
C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
 

 

5
. 
C

. 
T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

 
C

. 
T

. 
S

. 
H

. 
H

. 
 

C
. 

T
. 

S
. 

H
. 

H
. 

 

6
. 
C

. 
T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

 
C

. 
T

. 
S

. 
B

. 
L

. 
 

C
. 

T
. 

S
. 

B
. 

L
. 

 

7
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 

 
 

V
. 

C
. 

T
. 

S
. 

Y
 

 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
Y

 

8
. 
V

. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

 
 

V
. 

C
. 

T
. 

S
. 

 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 

9
. 
V

 C
 T

 S
 B

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

 
 

V
. 

C
. 

T
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
 

V
. 

C
. 

T
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 

1
0

. 
V

.C
.T

.S
. 

H
. 
H

ữ
u

 
 

 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
H

. 
H

. 
 

V
. 

C
. 

T
. 

S
. 

H
. 
H

. 

1
1

. 
V

.C
.T

.S
. 

B
ấ
t 

L
y
 

 
 

V
. 

C
. 

T
. 

S
. 

B
. 
L

. 
 

V
. 

C
. 

T
. 

S
. 

B
. 
L

. 

 
  
  
  
 T

h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

  

  
  
  
 T

h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

  
  
  
 T

h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

  
  

 V
ô
 K

ý
 -

 T
h
iệ

n
 

  
  

 V
ô
 K

ý
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
  

 V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
  
V

ô
 K

ý
 -

 T
h
iệ

n
 

  
  
V

ô
 K

ý
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

  
  
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 B
ất

 T
h

iệ
n
 

V
ô

 K
ý
 -

 B
ất

 T
h

iệ
n
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
4
 

3
 

3
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

2
 

 
 

 

3
. 
  
C

Ả
N

H
 T

R
Ư

Ở
N

G
  
  

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 (
G

H
A

T
A

N
Ā

) 
P

H
Ầ

N
 T

Ổ
N

G
 Q

U
Á

T
 

C
â

u
 #

 1
 

C
â

u
 #

 2
 

C
â

u
 #

 3
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 
T

h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 

1
1

6
 T

âm
 (

- 
S

ân
, 

S
i,

 T
h
ân

 T
h

ứ
c 

K
h

ổ
 t

h
ọ
 

  
4

7
 T

âm
 S

ở
  

  
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u
 t

h
àn

h
 c

ản
h
 ư

a 
th

íc
h
 v

à 
 

  
  
  
  
N

íp
 B

àn
  
  

3
2
 T

âm
 T

h
iệ

n
 (

- 
Đ

ạo
 V

ô
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

 S
in

h
) 

  
  

3
8
 T

âm
 S

ở
  
 

1
7

 T
âm

 T
h

iệ
n

  

  
  

 H
iệ

p
 T

h
ế 

3
8

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 T
âm

 Đ
ạo

 V
ô

 S
in

h
 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  

8
 T

âm
 T

h
am

, 
8
 T

âm
 Đ

ại
 T

h
iệ

n
  

  
4

 T
âm

 Đ
ại

 D
u

y
 T

ác
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
  

4
0

 T
âm

 S
iê

u
 T

h
ế,

 4
5
 T

âm
 S

ở
 

  
8
 T

âm
 Đ

ại
 T

h
iệ

n
  

3
3
 T

âm
 S

ở
 (

- 
N

g
ăn

 T
rừ

  

  
  

 v
à 

V
ô
 L

ư
ợ

n
g
 P

h
ần

) 
 

  
8

 T
âm

 T
h

am
  

2
2

 T
âm

 S
ở

 

  
4

 T
âm

 Đ
ại

 D
u

y
 T

ác
  

  
  

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

3
3

 T
âm

 S
ở

 

C
Ả

N
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

. 
S

ở
 D

. 
N

ă
n

g
 D

. 
S

ở
 D

u
y

ên
 

  1
. 
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

 

1
1

6
 T

âm
  

  
4

7
 T

âm
 S

ở
  

  
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
  

  
  
  
 c

ản
h

 t
ố
t 

v
à 

  
 

  
  
  
 N

íp
-B

àn
  
  

  
  

  
  

  
  

  
  
  
 

  
8
 T

âm
 T

h
am

 

  
8
 T

âm
 Đ

ại
 T

h
iệ

n
 

  
4
  

D
u
y
 T

ác
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
  
 

4
0
 T

âm
 S

iê
u
 T

h
ế 

4
5
 T

âm
 S

ở
 

3
2
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

  
  

 (
- 

Đ
ạo

 V
ô
  

  
  

  
  

  
  

  
S

in
h
) 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

8
 T

âm
 Đ

ại
 

T
h
iệ

n
 

3
3
 T

âm
 S

ở
 

1
7

 T
âm

  
  

  
  

 T
h

iệ
n
  

  
  

  
H

iệ
p

  

  
  

  
T

h
ế 

  
  
 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

  
8

 T
âm

  
 

  
  

 T
h

am
 

2
2

 T
âm

 

  
  

  
S

ở
 

T
âm

 

Đ
ạo

  

V
ô

 S
in

h
 

3
6

 T
âm

  
  

  
  

 S
ở

 

4
  
T

âm
 Đ

ại
 

D
u

y
 T

ác
 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

3
3

 T
âm

 S
ở

  
  

  

2
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

3
. 
C

ả
n

h
 T

. 
S

. 
H

. 
H

ữ
u

 
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
  

  
  
 t

ự
u

 ư
a 

th
íc

h
 

8
 T

âm
 T

h
am

, 
2
2
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 
 

 
 

4
. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

″
 

″
 

 
 

 
 

 
 

5
. 
C

. 
T

iề
n

 S
in

h
 

″
 

″
 

 
 

 
 

 
 

6
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
. 

S
. 
Y

 
 Ý

 V
ật

 C
ận

 T
ử

 
8
 T

âm
 T

h
am

, 
2
2
 T

âm
 S

ở
 

 
 

 
 

 
 

7
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 
″

 
″

 
 

 
 

 
 

 

8
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

″
 

″
 

 
 

 
 

 
 

9
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

ấ
t 

L
y
 

″
 

″
 

 
 

 
 

 
 

1
0

. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

n
g
 

″
 

″
 

 
 

 
 

 
 

1
1

. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
T

rư
ở

n
g
 

″
 

″
 

 
 

 
 

 
 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c
 

1
1
 

2
 

2
 

2
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
B

ìn
h
 N

h
ật

 
B

ìn
h
 N

h
ật

 
B

ìn
h

 N
h

ật
 

B
ìn

h
 N

h
ật

 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ

 U
ẩn

 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
4
 P

h
àm

 -
7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

. 
H

. 
Q

u
ả 

V
ô

 S
in

h
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 
P

h
ản

 K
h

án
  



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

3
 

 
 

 

  

3
A

. 
C

Ả
N

H
 T

R
Ư

Ở
N

G
 

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 (
G

H
A

T
A

N
Ā

) 

C
â

u
 #

 4
 

C
â

u
 #

 5
 

C
â

u
 #

 6
 

C
â

u
 #

 7
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 T
h

iệ
n

 
V

ô
 K

ý
 -

 B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 

  
  

  
  

  
  

 8
 T

âm
 T

h
a
m

 

  
  

  
  

  
 2

2
 T

âm
 S

ở
 

  
  

  
T

âm
 Q

u
ả 

V
ô

 S
in

h
 

 3
6

 T
âm

 S
ở

 

  
  

  
N

íp
-B

àn
 

  
  

  
  
3

 T
âm

 Q
u
ả 

T
h
ấp

 

  
  

  
3
6

 T
âm

 S
ở

  

  
  

  
  

  
  

N
íp

-B
àn

 

3
1

 T
âm

 Q
u

ả 
H

iệ
p

 T
h
ế 

(-
 T

h
ân

 

  
  

 T
h
ứ

c 
K

h
ổ

 T
h
ọ

) 
 

2
0

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
  

 

3
5

 T
âm

 S
ở

, 
1

8
 S

ắc
 t

h
à
n
h
 t

ự
u

 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  
  
  
  
  
  
 8

 T
âm

 T
h

am
 

  
  
  
  
  
 2

2
 T

âm
 S

ở
 

  
 4

 Đ
ại

 D
u
y
 T

ác
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g

 

 2
0
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

 3
6
 T

âm
 S

ở
 

  
4
 T

âm
 Đ

ại
 T

h
iệ

n
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 

2
0
 T

âm
 Đ

ạo
 

3
6
 T

âm
 S

ở
 (

- 
V

ô
 L

ư
ợ

n
g
 P

h
ần

) 

  
8

 T
âm

 T
h

am
 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

C
Ả

N
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 
  

  
N

ă
n

g
 D

. 
S

ở
 D

u
y

ên
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
S

ở
 D

u
y

ên
 

1
. 
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

 

  
8

 T
âm

  

  
  

 T
h
a
m

  
 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

  
8

 T
âm

  

  
  

 T
h
a
m

  
 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 T
âm

 Q
u
ả 

 

  
  

 V
ô

 S
in

h
 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

 N
íp

-B
àn

 

  
4

 T
âm

 Đ
ại

  
  

  
  

 D
u

y
 T

ác
 

  
  

 T
ư

ơ
n
g
 Ư

n
g

 

2
0

 Q
u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

  
 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

  
3

 T
âm

 Q
u
ả 

  
  

  
  

 T
h
ấp

 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

  
  

 N
íp

-B
àn

 

  
4

 T
âm

 Đ
ại

  

  
  

 T
h
iệ

n
  

  
  

 T
ư

ơ
n
g
 Ư

n
g

 

2
0

 T
âm

 Đ
ạo

 

3
6

 T
âm

 S
ở

 

3
1

 Q
u

ả 
H

iệ
p

 T
h
ế 

2
0

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
  

 

3
5

 T
âm

 S
ở

  

1
8

 S
ắc

 t
h
àn

h
  

  
  

 c
ản

h
 t

ố
t 

  
  

  
  

  
  

  
  
  8

 T
âm

 T
h

am
 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

2
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

″
 

3
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

  
  

H
iệ

n
 H

ữ
u

 

 
 

 
 

 
 

1
8

 S
ắc

 t
h
àn

h
 

ư
a 

th
íc

h
 

8
 T

âm
 T

h
a
m

 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

4
. 
C

. 
T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

 
 

 
 

 
 

″
 

″
 

5
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

 
 

 
 

 
 

″
 

″
 

6
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
. 

S
in

h
 Y

 
 

 
 

 
 

 
S

ắc
 Ý

 V
ật

  

C
ận

 T
ử

 

8
 T

âm
 T

h
a
m

 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

7
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 
 

 
 

 
 

 
″

 
″

 

8
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
H

. 
H

. 
 

 
 

 
 

 
″

 
″

 

9
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
 B

ấ
t 

L
y
 

 
 

 
 

 
 

″
 

″
 

1
0

. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
B

. 
T

. 
U

. 
 

 
 

 
 

 
″

 
″

 

1
1

. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
T

rư
ở

n
g
 

 
 

 
 

 
 

″
 

″
 

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

2
 

2
 

2
 

1
1

 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h

 N
h

ự
t 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
  
- 

N
g
ũ

 
T

ứ
  

- 
N

g
ũ

 
T

ứ
  

- 
N

g
ũ

 
T

ứ
  

- 
N

g
ũ

 

  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

4
 Q

u
ả 

4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
4

 P
h

àm
 -

 3
 Q

u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c 

  
  
  
  

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ

 +
 Ý

 
N

g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

4
 

 
 

 

3
B

. 
  
C

Ả
N

H
 T

R
Ư

Ở
N

G
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(A
d

h
ip

a
ti

P
a

cc
a

y
o

 S
a

b
h

ā
g
a

) 

L
IN

H
 T

IN
H

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
  

  
C

ó
 3

 C
á

ch
  
  

 (
P

A
K

IN
N

A
K

A
 S

A
B

H
Ā

G
A

) 

C
â

u
 #

 1
 

C
â

u
 #

 2
 

C
â

u
 #

 3
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

  
1

1
6

 T
âm

 (
- 

S
â
n
, 

S
i,

 T
h
ân

 T
h

ứ
c 

K
h
ổ

 T
h
ọ

) 

  
4

7
 T

âm
 S

ở
 

  
1

8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 t

ự
u
 ư

a 
th

íc
h
 v

à 
N

íp
-B

àn
 

1
8

 S
ắc

 t
h
àn

h
 t

ự
u
 c

ả
n
h
 t

ố
t 

  
  

S
ắc

 Ý
 V

ật
 C

ận
 T

ử
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
  

  
8

 T
âm

 Đ
ại

 T
h
iệ

n
, 

 

  
  

4
 T

âm
 Đ

ại
 D

u
y
 T

ác
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
  

  
  

8
 T

âm
 T

h
a
m

, 
4

0
 T

âm
 S

iê
u
 T

h
ế,

 4
5
 T

âm
 S

ở
 

  
8

 T
âm

 T
h
a
m

 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

  
8

 T
âm

 T
h
a
m

 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
3
 

6
 

1
2
 

1
. 
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y

ên
 

 C
ản

h
 T

rư
ở

n
g

 
C

ản
h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y
ê
n

 
C

ản
h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y
ê
n

 

2
. 
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

 
C

ản
h
 C

ậ
n
 Y

 
C

ản
h
 C

ậ
n
 Y

 D
u

y
ê
n

 
C

ản
h
 C

ậ
n
 Y

 D
u

y
ê
n

 

3
. 

C
ả

n
h

 D
u

y
ên

 
C

ản
h
 D

u
y
ê
n

 
C

ản
h
 D

u
y
ê
n

 
C

ản
h
 D

u
y
ê
n

 

4
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
y

ên
 

 
C

ản
h
 T

iề
n
 S

in
h
 D

u
y
ên

 
C

ản
h
 T

iề
n
 S

in
h
 D

u
y
ên

 

5
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

 
C

ản
h
 T

iề
n
 S

in
h
 H

iệ
n
 H

ữ
u

 
C

ản
h
 T

iề
n
 S

in
h
 H

iệ
n
 H

ữ
u

 

6
. 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

 
C

ản
h
 T

iề
n
 S

in
h
 B

ất
 L

y
 

C
ản

h
 T

iề
n
 S

in
h
 B

ất
 L

y
 

7
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n
 S

in
h
 Y

 

8
. 
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

y
ên

 
 

 
V

ật
 C

ản
h
 T

iề
n
 S

in
h
 D

u
y
ên

 

9
. 
V

. 
C

. 
T

. 
S

. 
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

 
 

 
V

ật
 C

ản
h
 T

iề
n
 S

in
h
  

B
ất

 T
ư

ơ
n
g
 Ư

n
g

 

1
0

. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n
 S

in
h
 H

iệ
n
 H

ữ
u

 

1
1

. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n
 S

in
h
 B

ất
 L

y
 

1
2

. 
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g
 

 
 

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n
 S

in
h
 T

rư
ở

n
g

 

 
T

h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
  

  
  

  
 T

h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

  
T

h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
  

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
  

  
  
  
  
  

  
  

  
  
  

  
 V

ô
 K

ý
 -

 T
h
iệ

n
  

  
  
V

ô
 K

ý
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

V
ô
 K

ý
 -

 B
ất

 T
h

iệ
n
 

V
ô

 K
ý
 -

 B
ất

 T
h

iệ
n
 

C
ộ
n

g
 C

â
u

: 
7
 

1
 

1
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
â

u
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

5
 

 
 

 

}h
ợ

p
 v

ớ
i 8

4
 T

âm
 Đ

ổ
n

g 
Lự

c 
N

h
ị-

 T
am

 N
h

ân
, 

4
. 
 C

Â
U

 S
IN

H
 T

R
Ư

Ở
N

G
 

D
U

Y
Ê

N
 H

IỆ
P

 L
Ự

C
 

(S
a

h
a

jā
tA

d
h

ip
a

ti
P

a
cc

a
y

o
 

G
h

a
ta

n
ā

) 

P
H

Ầ
N

 T
Ổ

N
G

 Q
U

Á
T

 
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  
C

â
u

 #
 1

 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

  

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

N
h
ị 

v
à 

T
am

 N
h
ân

 

T
âm

 S
ở

  
D

ụ
c 

  
  

T
âm

 S
ở

  
C

ầ
n

 
 

T
âm

 S
ở

 T
rí

 h
ợ

p
 v

ớ
i 

5
2

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

T
am

 N
h
â
n

 

 

T
ứ

 T
rư

ở
n
g

: 
D

ụ
c,

 C
ần

, 
T

âm
, 

T
h

ẩm
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
8

4
 T

âm
 Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

N
h
ị 

v
à 

T
am

 N
h
ân

 (
H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
) 

 

5
1

 T
âm

 S
ở

 (
- 

H
o

ài
 N

g
h
i)

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
  

3
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

  

C
Â

U
 S

IN
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
. 

N
h

â
n

 D
u

y
ên

 
T

rí
 

6
6

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

T
am

 N
h
â
n

 

3
7

 T
âm

 S
ở

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

T
rí

 
3

3
 T

âm
 Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

T
h
iệ

n
  

 

  
  

 T
am

 N
h
ân

, 
3

7
 T

âm
 S

ở
 

2
. 

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ên

 
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g

 

5
1

 T
âm

 S
ở

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

T
ứ

 T
rư

ở
n
g
 

3
7

 T
âm

 T
h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

3
. 

C
â

u
 S

in
h

 Y
 D

u
y

ên
 

T
ứ

 T
rư

ở
n
g
 

″ 
″ 

″ 

4
. 

C
â

u
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

″ 
″ 

″ 

5
. 

C
â

u
 S

in
h

 B
ấ

t 
L

y
 

T
ứ

 T
rư

ở
n
g
 

″ 
″ 

″ 

6
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
 

T
ứ

 T
rư

ở
n
g
 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g

 

5
1

 T
âm

 S
ở

 
″ 

″ 

7
. 

D
a

n
h

 V
ậ

t 
T

h
ự

c 
8

4
 T

âm
 Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
  

5
1

 T
âm

 S
ở

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

3
7

 T
h
iệ

n
 T

am
 N

h
ân

 
3

8
 T

âm
 S

ở
 

8
. 

C
â

u
 S

in
h

 Q
u

y
ền

 
8

4
 T

âm
 Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
  
 

  
  

T
âm

 S
ở

 C
ầ
n
 v

à 
T

âm
 S

ở
 T

rí
 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g

 

5
1

 T
âm

 S
ở

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

C
ần

, 
T

â
m

, 
T

h
ẩ
m

 
3

7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

3
8

 T
âm

 S
ở

 

9
. 

Đ
ồ

 Đ
ạ

o
 D

u
y

ên
 

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
C

ần
, 

T
rí

 
8

4
 T

âm
 Đ

ổ
n

g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g

 

5
0

 T
âm

 S
ở

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

C
ần

, 
T

rí
 

″ 

1
0

. 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 D

u
y

ên
 

T
ứ

 T
rư

ở
n
g
 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g

 

5
1

 T
âm

 S
ở

  
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

″ 

1
1

. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

T
ứ

 T
rư

ở
n
g
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
 

 

1
2

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả

 
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

2
0

 T
âm

 Q
u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

3
6

 T
âm

 S
ở

 +
 1

5
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c
 

1
2
 

1
0
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
B

ìn
h
 N

h
ật

 
B

ìn
h

 N
h

ật
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

 
T

ứ
 U

ẩn
 -

 N
g
ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ

 U
ẩn

 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4
 P

h
àm

 -
 4

 Q
u

ả 
4

 P
h

àm
 -

 7
 T

h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
: 

N
g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g
ũ

 +
 Ý

 +
 K

iê
n

 C
ố
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
â

u
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

6
 

 
 

 

 

4
A

. 
  
 C

Â
U

 S
IN

H
 

T
R

Ư
Ở

N
G

 D
U

Y
Ê

N
  

H
IỆ

P
 L

Ự
C

 (
G

H
A

T
A

N
Ā

) 

C
â

u
 #

 2
 

C
â

u
 #

 3
 

C
â

u
 #

 4
 

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
 v

à
 V

ô
 K

ý
 

B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 -
 B

ấ
t 

T
h

iệ
n

 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

ứ
 T

rư
ở

n
g

 
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

3
 T

rư
ở

n
g
 (

- 
T

rí
) 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
 

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

 3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

 3
8
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
0

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 (

- 
2

 T
âm

 S
i)

 

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

S
i 

H
o

ài
 N

g
h

i)
 

C
Â

U
 S

IN
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
 

S
ở

 D
u

y
ên

 

1
. 
N

h
â
n

 D
u

y
ên

  
T

rí
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
rí

 
3
3
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

T
h
iệ

n
 T

am
 N

h
ân

 

3
7
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 D

u
y
ên

  

 

T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

 
1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
 

3
8
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
 T

rư
ở

n
g
  

(-
T

rí
) 

1
0

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
-S

i 
H

o
ài

  

  
  

 N
g
h

i)
  

  

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 D
u

y
ên

  
″ 

″ 
″ 

″ 
″ 

″ 

4
. 
C

â
u

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
  

″ 
″ 

″ 
″ 

″ 
″ 

5
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
  

″ 
″ 

″ 
″ 

″ 
″ 

6
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y
ên

 
 

 
 

 
″ 

″ 

7
. 
D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

 
T

h
ứ

c 
T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

(3
7

 T
h
iệ

n
) 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

T
h
ứ

c 
T

h
ự

c 
T

h
iệ

n
 

(3
7
 T

h
iệ

n
) 

3
8
 T

âm
 S

ở
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

1
0

 T
âm

 B
ất

 

T
h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 

8
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
  

C
ần

, 
T

âm
, 

T
h
ẩm

  
″ 

C
ần

, 
T

âm
, 

T
h
ẩm

  
3
7
 T

âm
 T

h
iệ

n
  

3
8
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

C
ần

, 
1

0
 T

âm
  

B
ất

 T
h

iệ
n

 (
- 

S
i)

 

1
0

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

S
i)

 

9
. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 D

u
y
ên

  
C

ần
, 
T

rí
 

″ 
C

ần
, 

T
rí

 
″ 

C
ần

 
1

0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

 (
- 

C
ần

, 
S

i)
 

1
0

. 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 D

u
y

ên
 

 
 

 
 

3
 T

rư
ở

n
g
  

(-
T

rí
) 

1
0

 T
âm

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

2
6

 T
âm

 S
ở

  

1
1

. 
C

â
u

 S
. 
B

. 
T

. 
Ư

n
g

  
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

 
 

 
 

1
2

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
  

 
 

 
 

 
 

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

 
9
 

8
 

9
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ

i:
 

N
g

ũ
 U

ẩn
 

N
g

ũ
 U

ẩn
 

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c
 

4
 P

h
àm

 -
 7

 T
h
án

h
 H

ữ
u
 H

ọ
c
 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ

: 
N

g
ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g

ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
 

N
g

ũ
 +

 Ý
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
â

u
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

7
 

 
 

 

4
B

. 
  

 C
Â

U
 S

IN
H

 

  
T

R
Ư

Ở
N

G
 D

U
Y

Ê
N

  
 

 H
IỆ

P
 L

Ự
C

 (
G

H
A

T
A

N
Ā

) 

C
â

u
 #

 5
 

 C
â

u
 #

 6
 

C
â

u
 #

 7
 

B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 -

 B
ấ
t 

T
h

iệ
n

 v
à
 V

ô
 K

ý
  

V
ô

 K
ý

 t
r
ợ

 V
ô

 K
ý

  

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
3

 T
rư

ở
n

g
 (

- 
T

rí
) 

3
 T

rư
ở

n
g
 (

- 
T

rí
) 

T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

S
ở

 D
u

y
ên

 
1

7
 S

ắc
 T

âm
  

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
6
 T

âm
 S

ở
, 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 (

- 
S

i)
  

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế,

 3
6

 T
âm

 S
ở

, 
1

5
 S

ắc
 T

âm
 

1
7
 T

âm
 D

u
y
 T

ác
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g
, 

3
5

 T
âm

 S
ở

  

C
Â

U
 S

IN
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
  

S
ở

 D
u

y
ên

  
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

  
S

ở
 D

u
y
ên

  
N

ă
n

g
 D

u
y

ên
  

S
ở

 D
u

y
ên

  

1
. 
N

h
â
n

 D
u

y
ên

  
 

 
 

 
T

rí
  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h

ế 
 

3
5

 T
âm

 S
ở

, 
1

7
 S

ắc
 T

âm
  

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 D

u
y
ên

  
3

 T
rư

ở
n

g
  

(-
 T

rí
) 

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

 

3
 T

rư
ở

n
g
  

(-
 T

rí
) 

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
6
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

2
0

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h

ế 
+

 3
6

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

 D
u

y
ên

  
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 

4
. 
C

â
u

 S
. 

H
iệ

n
 H

ữ
u

  
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 

5
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y

  
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 
″

 

6
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
  

 
 

 
 

T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

2
0

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h

ế 
+

 3
6

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 D
u

y
 T

ác
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g
 +

 3
5

  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  
T

âm
 S

ở
  

  
  

  
  

  
  

  
  

7
. 
D

a
n

h
 V

ậ
t 

T
h

ự
c 

 
1

0
 T

âm
 B

ất
 

T
h
iệ

n
 (

- 
S

i)
  

1
7

 S
ắc

 T
âm

  
1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

2
6
 T

âm
 S

ở
, 
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 T

h
ế 

1
7
 D

u
y
 T

ác
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g
 

3
6

 T
âm

 S
ở

, 
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

8
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
  

T
âm

 S
ở

 C
ần

 

1
0

 T
âm

 B
ất

  
 

  
  
 T

h
iệ

n
 

″ 
T

âm
 S

ở
 C

ần
, 
 

1
0
 T

âm
 B

ất
  

  
  

 T
h
iệ

n
 (

- 
S

i)
  

1
0
 T

âm
 B

ất
 T

h
iệ

n
  
 

2
6
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

C
ần

 -
 2

0
 T

âm
 Q

u
ả 

S
iê

u
 

T
h
ế,

 1
7

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
  

H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
 +

 T
rí

  

2
0

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h

ế 
+

 3
6

 T
âm

 S
ở

 

1
7

 T
âm

 D
u

y
 T

ác
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g
 

+
 3

5
 T

âm
 S

ở
 

9
. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 D

u
y
ên

  
C

ần
 

″ 
C

ần
 

″ 
C

ần
, 

T
rí

  
″ 

1
0

. 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
  

 
 

 
 

T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

″ 

1
1

. 
C

â
u

 S
in

h
 B

. 
T

. 
Ư

. 
3

 T
rư

ở
n

g
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 
 

 
T

ứ
 T

rư
ở

n
g
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

1
2

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
  

 
 

 
 

T
ứ

 T
rư

ở
n

g
 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h

ế,
  

3
6

 T
âm

 S
ở

, 
1

5
 S

ắc
 T

âm
  

C
ộ

n
g
 D

u
y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

 
8

 
7
 

1
2
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 K
h
i:

 
B

ìn
h
 N

h
ự

t 
 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

B
ìn

h
 N

h
ự

t 
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 C
õ

i:
 

N
g

ũ
 U

ẩn
  

N
g

ũ
 U

ẩn
  

T
ứ

 U
ẩn

 -
 N

g
ũ
 U

ẩn
 

- 
N

ó
i 

th
eo

 N
g
ư

ờ
i:

 
4

 P
h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c
 

4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u
ả 

H
ữ

u
 H

ọ
c
 

4
 Q

u
ả 

- 
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ

: 
N

g
ũ
 +

 Ý
  

N
g

ũ
 +

 Ý
  

N
g

ũ
 +

 Ý
 +

 K
iê

n
 C

ố
  



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
â

u
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

8
 

 
 

 

 

4
C

. 
  
C

Â
U

 S
IN

H
 

T
R

Ư
Ở

N
G

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
(S

a
h

a
jā

tA
d

h
ip

a
ti

 

P
a
c
ca

y
o

 S
A

B
H

Ā
G

A
) 

  
  

  
 C

ó
 2

4
 C

á
c
h

  
  
 

D
Ụ

C
 T

R
Ư

Ở
N

G
  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  
  

  
  

6
 C

Á
C

H
 

V
Ô

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 
H

Ữ
U

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
D

ụ
c 

T
rư

ở
n
g
 h

ợ
p
  

8
4
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

  
 

N
h
ị 

- 
T

am
 N

h
ân

  
  

  
  
  
  

  
  
  

  
 

D
ụ

c 
T

rư
ở

n
g
 h

ợ
p

  

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

N
h

ị 
- 

T
am

 N
h

ân
 

D
ụ
c 

T
rư

ở
n

g
 h

ợ
p

  
 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

N
h
ị 

- 
T

am
 N

h
ân

 

D
ụ

c 
T

rư
ở

n
g
 h

ợ
p

  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h
ế 

D
ụ

c 
T

rư
ở

n
g
 h

ợ
p

  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

D
ụ

c 
T

rư
ở

n
g
 h

ợ
p

  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

S
ở

 D
u

y
ên

 

8
4
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

 

  
  

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
  

5
0
 T

âm
 S

ở
  

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

  
  

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
  

  

5
0

 T
âm

 S
ở

 (
- 

D
ụ
c,

  

  
  

  
  

  
 H

o
ài

 N
g
h

i)
 

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
S

iê
u

 T
h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 (
- 

D
ụ

c)
  

1
7

 S
ắc

 T
âm

 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

 (
- 

D
ụ
c)

 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

 

M
ã

n
h

 L
ự

c
 D

u
y

ê
n

 
5
 

7
 

6
 

6
 

8
 

7
 

1
. 

C
â

u
 S

in
h

 T
r
ư

ở
n

g
 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

2
. 

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê
n

  
C

. 
S

. 
 

C
. 

S
. 
 

C
. 

S
. 
 

C
. 

S
. 
 

C
. 

S
. 
 

C
. 

S
. 
 

3
. 

C
â

u
 S

. 
Y

 D
u

y
ê
n

  
C

. 
S

. 
Y

  
C

. 
S

. 
Y

  
C

. 
S

. 
Y

  
C

. 
S

. 
Y

  
C

. 
S

. 
Y

  
C

. 
S

. 
Y

  

4
. 

C
. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
  

C
. 

S
. 

H
. 
H

. 
 

C
. 

S
. 

H
. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 

5
. 

C
â

u
 S

in
h

 B
ấ

t 
L

y
  

C
. 

S
. 

B
. 
L

. 
 

C
. 

S
. 

B
. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 

6
. 

H
ỗ

 T
ư

ơ
n

g
 D

u
y

ê
n

  
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

 

7
. 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

  
 

 
T

Ư
Ơ

N
G

 Ư
N

G
 

 
 

T
Ư

Ơ
N

G
 Ư

N
G

 
 

8
. 

C
. 
S

. 
B

ấ
t 

T
. 
Ư

n
g
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 

9
. 

D
ị 

T
h

ụ
c
 Q

u
ả
  

 
 

 
D

. 
T

. 
Q

. 
D

. 
T

. 
Q

. 
D

. 
T

. 
Q

. 

 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
  

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
  

T
 -

 T
h
iệ

n
 +

 V
ô
 K

ý
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
. 

T
. 
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

B
 T

 -
 B

 T
 +

 V
ô
 K

ý
  

  
  

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

T
h

iệ
n

 -
 T

h
iệ

n
  

B
 T

h
iệ

n
 -

 B
 T

h
iệ

n
  

V
ô

 K
ý

 -
 V

ô
 K

ý
 

  

T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý

 

  
 V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý

  
  

  
  

 

 

V
ô

 K
ý

 -
 V

ô
 K

ý
 

 

V
ô

 K
ý

 -
 V

ô
 K

ý
 

V
ô

 K
ý

 -
 V

ô
 K

ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7
 

3
 

3
 

1
 

1
 

1
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
â

u
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-1

9
 

 
 

 

4
D

. 
  

C
Â

U
 S

IN
H

 

  
  
  
  

 T
R

Ư
Ở

N
G

  

  
  
  
  

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
 

  
  
  
  

 (
S

A
B

H
Ā

G
A

) 
 

  
  
  
  

 C
ó
 2

4
 C

á
ch

  
  
 

C
Ầ

N
 T

R
Ư

Ở
N

G
  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  

  
  

  
  

 6
 C

á
ch

  

V
Ô

  
D

Ị 
 T

H
Ụ

C
  

H
Ữ

U
 D

Ị 
T

H
Ụ

C
  

B
iế

n
 H

à
n

h
  

  
  
H

ữ
u

  
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
  

  
  
H

ữ
u

 T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
  

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

  

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
  

H
ữ

u
 B

ấ
t 

 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

  

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
  
  
 T

âm
 S

ở
  

C
ần

 h
ợ

p
 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

 

  
  
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g
 

  
  

 T
âm

 S
ở

 C
ần

 h
ợ

p
  

8
4
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

 

  
  

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
 

  
  
T

âm
 S

ở
 C

ần
 h

ợ
p
  

8
4
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

 

  
  

 H
ữ

u
 T

rư
ở

n
g
 

  
  
T

âm
 S

ở
 C

ần
 h

ợ
p

  

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

 

  
 T

âm
 S

ở
 C

ần
 h

ợ
p

  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

T
âm

 S
ở

 C
ần

 h
ợ

p
  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

S
ở

 D
u

y
ên

 

8
4

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c
 

  
  
 H

ữ
u

 T
rư

ở
n

g
  
 

5
0

 T
âm

 S
ở

  

1
7

 S
ắc

 T
âm

  

8
4
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

 

  
  
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
  

5
0
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 (
- 

D
ụ

c,
 H

o
ài

 N
g
h
i)

  

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

3
5
 T

âm
 S

ở
 (

- 
C

ần
) 

1
5
 S

ắc
 T

âm
  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

 

3
5

 T
âm

 S
ở

  

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

  
7

 
9

 
8
 

8
 

1
0
 

9
 

1
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

r
ư

ở
n

g
  

C
. 

S
. 

T
. 
 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

2
. 
C

â
u

 S
in

h
 D

u
y

ê
n

 
C

. 
S

. 
 

C
. 

S
. 

C
. 

S
. 

C
. 

S
. 

C
. 

S
. 

C
. 

S
. 

3
. 
C

â
u

 S
in

h
 Y

  
C

. 
S

. 
Y

  
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 

4
. 
C

â
u

 S
in

h
 H

. 
H

ữ
u

  
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 

5
. 
C

â
u

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y

  
 

C
. 

S
. 

B
. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 

6
. 
C

â
u

 S
in

h
 Q

u
y

ền
  
 

C
. 

S
. 

Q
. 

C
. 

S
. 

Q
. 

C
. 

S
. 

Q
. 

C
. 

S
. 

Q
. 

C
. 

S
. 

Q
. 

C
. 

S
. 

Q
. 

7
. 
Đ

ồ
 Đ

ạ
o
 D

u
y
ên

  
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

  
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

  
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

  
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

  
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

  
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

  

8
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y
ên

  
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
  

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
  

 

9
.T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 

 
T

Ư
Ơ

N
G

 Ư
N

G
 

 
 

T
Ư

Ơ
N

G
 Ư

N
G

 
 

1
0

. 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

n
g
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
 

 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

. 

1
1

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
  

 
 

 
D

Ị 
T

H
Ụ

C
 Q

U
Ả

 
D

Ị 
T

H
Ụ

C
 Q

U
Ả

 
D

Ị 
T

H
Ụ

C
 Q

U
Ả

 

 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

  

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h

iệ
n

 +
 V

ô
 K

ý
  

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
  

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 V

ô
 K

ý
  

B
ất

 T
h

iệ
n

 -
 B

ất
 T

h
iệ

n
 

  
  
  
  
  
  
  
  
+

 V
ô

 K
ý
  

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
  

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
  

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
  

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
  

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
  

 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
7

 
3

 
3
 

1
 

1
 

1
 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
â

u
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-2

0
 

 
 

 

 

4
E

. 
  

C
Â

U
 S

IN
H

 

  
  
  
  
 T

R
Ư

Ở
N

G
  

  
  
  
  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  

 

  
  
  
  
 (

S
A

B
H

Ā
G

A
) 

 

  
  
  
  
 C

ó
 2

4
 C

á
ch

  
  
 

T
Â

M
 T

R
Ư

Ở
N

G
  
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
  

  
  

  
6
 C

á
ch

  

V
Ô

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

  
H

Ữ
U

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

  

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
8
4
 T

âm
 H

ữ
u
 T

rư
ở

n
g
 

8
4

 T
âm

 H
ữ

u
  

  

 T
rư

ở
n

g
 

8
4

 T
âm

 H
ữ

u
  

 T
rư

ở
n

g
 

  
2
0
 T

âm
 Q

u
ả 

 

  
  

  
 S

iê
u

 T
h

ế 
  

 2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

  
  

S
iê

u
 T

h
ế 

 2
0

 T
âm

 Q
u

ả 

  
  

  
S

iê
u

 T
h

ế 
  

  
  

  
  

S
ở

 D
u

y
ên

 
  
5
1
 T

âm
 S

ở
 (

- 
S

i 
H

o
ài

  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
 N

g
h
i)

  
  

  

  
1
7
 S

ắc
 T

âm
  

  
  
5

1
 T

âm
 S

ở
 

  
  

 1
7
 S

ắc
 T

âm
 

3
6
 T

âm
 S

ở
  

 1
5

 S
ắc

 T
âm

  
3

6
 T

âm
 S

ở
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

M
ã

n
h

 L
ự

c 
D

u
y
ên

 
7
 

9
 

8
 

8
 

1
0
 

9
 

1
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

r
ư

ở
n

g
 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

2
. 

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê
n

 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 

3
. 

C
â

u
 S

in
h

 Y
 D

u
y
ê
n

  
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 

4
. 

C
. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
  

C
. 

S
. 

H
. 

H
. 

C
. 

S
. 

H
. 

H
. 

C
. 

S
. 

H
. 

H
. 

C
. 

S
. 

H
. 

H
. 

C
. 

S
. 

H
. 

H
. 

C
. 

S
. 

H
. 

H
. 

5
. 

C
â

u
 S

in
h

 B
ấ

t 
L

y
  

C
. 

S
. 

B
. 

L
. 

C
. 

S
. 

B
. 

L
. 

C
. 

S
. 

B
. 

L
. 

C
. 

S
. 

B
. 

L
. 

C
. 

S
. 

B
. 

L
. 

C
. 

S
. 

B
. 

L
. 

6
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y
ên

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

 

7
. 
T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 D

u
y

ên
 

 
T

Ư
Ơ

N
G

 Ư
N

G
 

 
 

T
Ư

Ơ
N

G
 Ư

N
G

 
 

8
. 

D
a

n
h

 V
ậ

t 
T

h
ự

c
  

D
. 

V
. 

T
. 

D
. 

V
. 

T
. 

D
. 

V
. 

T
. 

D
. 

V
. 

T
. 

D
. 

V
. 

T
. 

D
. 

V
. 

T
. 

9
. 

C
â

u
 S

in
h

 Q
u

y
ề
n

  
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 

1
0

. 
C

. 
S

. 
B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
 

 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

. 

1
1

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
 

 
 

 
D

. 
T

. 
Q

. 
D

. 
T

. 
Q

. 
D

. 
T

. 
Q

. 

 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
  

T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 +

 V
ô

 K
ý
  

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
 

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
  

B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 B
ất

 T
h
iệ

n
  

  
  

  
  

  
  

  
  
+

 V
ô

 K
ý
  

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
  

B
ất

 T
 -

 B
ất

 T
  

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

 B
ất

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
  

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

  
V

ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

 :
 

7
 

3
 

3
 

1
 

1
 

1
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 C
â

u
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g
 D

u
y

ê
n

 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

A
-2

1
 

 
 

 

 

4
F

. 
  
C

Â
U

 S
IN

H
 

  
  

  
  
  
T

R
Ư

Ở
N

G
  
  

  
 

  
  

  
  
  
T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

  
  

  
  
  
(S

A
B

H
Ā

G
A

) 
  
 

  
  

  
  
  
C

ó
 2

4
 C

á
c
h

 

T
H

Ẩ
M

 T
R

Ư
Ở

N
G

 T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
  

  
  

 6
 C

á
ch

  

V
Ô

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 
H

Ữ
U

 D
Ị 

T
H

Ụ
C

 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g
 Ư

n
g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

B
iế

n
 H

à
n

h
 

H
ữ

u
 H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g

 

H
ữ

u
 T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
 

H
ữ

u
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g
 

N
ă

n
g

 D
u

y
ên

 
T

r
í 

 
T

r
í 

T
r
í 

T
r
í 

T
r
í 

T
r
í 

S
ở

 D
u

y
ên

 

6
6
 T

âm
 Đ

ổ
n
g
 L

ự
c 

  
  

 T
am

 N
h
ân

  
  

3
7
 T

âm
 S

ở
, 
 

1
7
 S

ắc
 T

âm
  

6
6

 T
âm

 Đ
ổ

n
g
 L

ự
c 

 

  
  

 T
am

 N
h

ân
 

3
7

 T
âm

 S
ở

 (
- 

T
rí

) 

 

1
7
 S

ắc
 T

âm
 

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

, 
 

1
5

 S
ắc

 T
âm

  

2
0

 T
âm

 Q
u

ả 
 

  
  

 S
iê

u
 T

h
ế 

3
5

 T
âm

 S
ở

  

1
5

 S
ắc

 T
âm

 

M
ã
n

h
 L

ự
c 

D
u

y
ên

  
8
 

1
0
 

9
 

9
 

1
1
 

1
0
 

1
. 
C

â
u

 S
in

h
 T

r
ư

ở
n

g
 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

C
. 

S
. 

T
. 

2
. 

C
â

u
 S

in
h

 D
u

y
ê
n

 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 
C

. 
S

. 

3
. 

C
. 
S

. 
Y

  
D

u
y

ê
n

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 
C

. 
S

. 
Y

 

4
. 

C
. 
S

. 
H

iệ
n

 H
ữ

u
 

C
. 

S
. 

H
. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 
C

. 
S

. 
H

. 
H

. 

5
. 

C
â

u
 S

in
h

 B
ấ

t 
L

y
 

C
. 

S
. 

B
. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 
C

. 
S

. 
B

. 
L

. 

6
. 

C
â

u
 S

in
h

 Q
u

y
ề
n

  
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 
C

. 
S

. 
Q

. 

7
. 

Đ
ồ

 Đ
ạ

o
 D

u
y

ê
n

  
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 D
U

Y
Ê

N
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 D

U
Y

Ê
N

 
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 D
U

Y
Ê

N
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 D

U
Y

Ê
N

 
Đ

Ồ
 Đ

Ạ
O

 D
U

Y
Ê

N
 

Đ
Ồ

 Đ
Ạ

O
 D

U
Y

Ê
N

 

8
. 

N
h

â
n

 D
u

y
ê
n

  
N

H
Â

N
 D

U
Y

Ê
N

 
N

H
Â

N
 D

U
Y

Ê
N

 
N

H
Â

N
 D

U
Y

Ê
N

 
N

H
Â

N
 D

U
Y

Ê
N

 
N

H
Â

N
 D

U
Y

Ê
N

 
N

H
Â

N
 D

U
Y

Ê
N

 

9
. 
H

ỗ
 T

ư
ơ

n
g
 D

u
y
ên

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

 
 

H
Ỗ

 T
Ư

Ơ
N

G
 

 

1
0

. 
T

ư
ơ

n
g

 Ư
n

g
  

 
T

Ư
Ơ

N
G

 Ư
N

G
 

 
 

T
Ư

Ơ
N

G
 Ư

N
G

 
 

1
1

. 
C

. 
S

. 
 B

ấ
t 

T
. 

Ư
n

g
 

 
 

C
. 

S
. 

B
. 
T

. 
Ư

. 
 

 
C

. 
S

. 
B

. 
T

. 
Ư

. 

1
2

. 
D

ị 
T

h
ụ

c 
Q

u
ả
 

 
 

 
D

. 
T

. 
Q

. 
D

. 
T

. 
Q

. 
D

. 
T

. 
Q

. 

 

 T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
  

 T
h
iệ

n
 -

 V
ô

 K
ý
 

 T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
 +

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý

 

  
  

 T
h
iệ

n
 -

 T
h
iệ

n
  

  
 V

ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

T
h
iệ

n
 -

 V
ô
 K

ý
 

  
  

 V
ô
 K

ý
 -

 V
ô
 K

ý
 

V
ô
 K

ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

V
ô

 K
ý
 -

 V
ô

 K
ý
 

C
ộ

n
g

 C
â
u

: 
4
 

2
 

2
 

1
 

1
 

1
 

 



B
Ả

N
 Đ

Ồ
 Đ

Ạ
I 

P
H

Á
T

 T
H

Ú
 T

Ậ
P

 I
  

 V
ậ

t 
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 T

rư
ở

n
g

 D
u

y
ê

n
 

B
H

IK
K

H
U

 P
A
S
Ā
D
O

  
A

-2
2

5
.

V
Ậ

T
 C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
 T

R
Ư

Ở
N

G
D

U
Y

Ê
N

 H
IỆ

P
 L

Ự
C

 

(V
a
tt

h
Ā

ra
m

m
a

n
a

P
u

re
jā

tA
d

h
ip

a
ti

P
a

c
c

a
y
o

 

G
H

A
T

A
N

Ā
) 

C
Â

U
 #

 1
 

V
ô

 K
ý
 -

 B
ấ

t 
T

h
iệ

n
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

S
ắc

 Ý
 V

ật
 t

h
àn

h
 c

ản
h
 t

ố
t 

Sở
 D

u
yê

n
 

8
 T

âm
 T

h
am

, 
2
2
 T

âm
 S

ở
 

V
Ậ

T
 C

Ả
N

H
 T

IỀ
N

 S
IN

H
 T

R
Ư

Ở
N

G
 D

U
Y

Ê
N

 
N

ă
n

g
 D

u
y
ên

 
S

ở
 D

u
y
ên

 

1
.
C

ả
n

h
 D

u
y
ên

1
8
 S

ắc
 t

h
àn

h
 

ư
a 

th
íc

h
 

  
8
 T

âm
 T

h
am

 

2
2
 T

âm
 S

ở
 

2
.
C

ả
n

h
 T

rư
ở

n
g
 D

u
y

ên
" 

" 

3
.
C

ả
n

h
 C

ậ
n

 Y
 D

u
y
ên

" 
" 

4
.
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 D

u
y

ên
" 

" 

5
.
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
y

ên
" 

" 

6
.
C

ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y
 D

u
y

ên
" 

" 

7
.
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
y

ên
S

ắc
 Ý

 V
ật

 

C
ận

 T
ử

 

  
8
 T

âm
 T

h
am

 

2
2
 T

âm
 S

ở
 

8
.
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

y
ên

" 
" 

9
.
V

ậ
t 

C
ả

n
h

 T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

y
ên

" 
" 

1
0

.
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

L
y

 D
u

y
ên

" 
" 

1
1

.
V

ậ
t 

C
ả
n

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ấ
t 

T
ư

ơ
n

g
 Ư

n
g

" 
" 

C
ộ

n
g

 D
u

y
ên

 H
iệ

p
 L

ự
c 

1
1
 

-
N

ó
i 

th
eo

 K
h

i 
(T

h
ờ

i)
:

B
ìn

h
 N

h
ự

t 

-
N

ó
i 

th
eo

 C
õ
i:

N
g
ũ
 U

ẩn
 

-
N

ó
i 

th
eo

 N
g

ư
ờ

i:
4
 P

h
àm

 -
 3

 Q
u

ả 
H

ữ
u
 H

ọ
c 

-
N

ó
i 

th
eo

 L
ộ
:

N
g
ũ
 +

 Ý
 

5
A

.  
V

Ậ
T 

C
Ả

N
H

 T
IỀ

N
 S

IN
H

 T
R

Ư
Ở

N
G

 
D

U
Y

ÊN
 T

Ấ
U

 H
Ợ

P
 

(V
a

tt
h

Ā
ra

m
m

a
n

a
P

u
re

jā
tA

d
h

ip
a
ti

P
a
c

c
a

y
o

 

SA
B

H
Ā

G
A

) 

L
IN

H
 T

IN
H

 

T
Ấ

U
 H

Ợ
P

  
(P

A
K

IN
N

A
K

A
 

S
A

B
H
Ā

G
A

) 
 

N
ăn

g 
D

u
yê

n
 

S
ắc

 Ý
 V

ật
 C

ận
 T

ử
 

Sở
 D

u
yê

n
 

  
8

 T
âm

 T
h

am
 

2
2

 T
âm

 S
ở

 

M
ãn

h
 L

ự
c 

D
u

yê
n

 
1

2
 

1
.V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 T
rư

ở
n

g 
D

u
yê

n
V

ật
 C

ản
h

 T
. 

S
. 
T

. 

2
.C

ản
h

 D
u

yê
n

C
ản

h
 D

u
y
ên

 

3
.C

ản
h

 T
rư

ở
n

g 
D

u
yê

n
C

ản
h

 T
rư

ở
n

g
 

4
.C

ản
h

 C
ận

 Y
 D

u
yê

n
C

ản
h

 C
ận

 Y
 D

u
y
ên

 

5
.C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

yê
n

C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 

6
.C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 H
iệ

n
 H

ữ
u

 D
u

yê
n

C
.

T
. 

S
. 

H
iệ

n
 H

ữ
u

7
.C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 B
ất

 L
y

C
ản

h
 T

. 
S

. 
B

ất
 L

y
 

8
.V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 Y
 D

u
yê

n
V

.
C

. 
T

. 
S

. 
Y

 D
.

9
.V

ật
 C

ản
h

 T
iề

n
 S

in
h

 D
u

yê
n

V
ật

 C
ản

h
 T

. 
S

. 
D

. 

1
0.

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 H

iệ
n

 H
ữ

u
 D

u
yê

n
V

.
C

. 
T

. 
S

. 
H

. 
H

.

1
1.

V
ật

 C
ản

h
 T

iề
n

 S
in

h
 B

ất
 L

y 
D

u
yê

n
V

.
C

. 
T

. 
S

. 
B

ất
 L

y

1
2.

V
. C

. T
. S

. B
ất

 T
ư

ơ
n

g 
Ư

n
g 

D
u

yê
n

V
.

C
. 
T

. 
S

. 
B

. 
T

. 
U

.

V
ô

 K
ý 

- 
B

ất
 T

h
iệ

n
 

C
ộ

n
g 

C
âu

: 
1

 


	dpt p1
	MAHĀPAṬṬHĀNA Copyright Page
	MAHAPATTHANA text and MAP



