


MAṆGALA SUTTA By GUTTACITTA MAHĀTHERA 

Translated into Vietnamese by Bhikkhu PASĀDO, 

Second Edition. 

Copyright © 2014, 2012 by Bhikkhu  PASĀDO. 

All rights reserved. 

ISBN 978-1-4675-7497-6 

January 2014. 

Published by Library of Catudisa  Sangha Vihāra 

5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 

22712 - USA. 

Printed by Focus Digital Publishing, Annandale, 

VA 22003 - USA. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

1  

 

 

MAṆGALASUTTĀRAMBHO 

BỐ CÁO KINH KIẾT TƯỜNG 

 

Ye santā santacittā tisaranasaranā ettha lokantare vā 

bhummā bhummā ca devā gunaganagahana bȳavatā 

sabbakālaṃ ete āyantu devā varakanakamaye merurāje 

vasanto santo santo sahetum munivaravacanaṃ sotumagge 

samaggaṃ.  Sabbesu cakkavālesu yakkhā devā ca brahmuno 

yam amhehi kataṃ puññaṃ sabba sampattisādhakaṃ sabbe 

tam anumoditvā samaggā sāsane ratā pamādarahitā hontu 

ārakkhāsu visesato sāsanassa ca lokassa vuddhī bhavatu 

sabbadā sāsanampi ca lokanca devā rakkhantu sabbadā 

saddhiṃ hontu sukkhī sabbe parivārehi attano anīghā 

sumanā hontu saha sabbehi  ñātibhi. Yanca dvādasa  

vassāni  cintayinsu sadevakā cirassaṃ cintayantāpi neva 

jāninsu maṇgalaṃ cakkavālasahassesu dasasu tattakaṃ 

kālaṃ kolāhalaṃ jātaṃ ȳava brahmanivesanā yaṃ 

lokanātho desesi sabba pāpavināsanaṃ yaṃ sutvā 

sabbadukkhehi muccantā sankhiyānarā  evamādigunūpetaṃ 

maṇgalantaṃ bhanāma he.  

  

Xin thỉnh tất cả Chư Thiên ngự trong hư không hoặc Chư 

Thiên ngự ngoài hư không thế giới địa cầu này, đã có lòng an 

tịnh và đã quy y Tam Bảo, là bậc năng chuyên cần việc kiết 

tường.   

Xin thỉnh tất cả Chư Thiên ngự trên Tu Di sơn vương 

bằng vàng ròng cao thượng.  Xin thỉnh tất cả Chư Thiên là bậc 

Tịnh Giả đồng tụ hội nơi đây, đặng nghe kim ngôn của Đức  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

2  

Thích Ca Mâu Ni, là Pháp cao thượng làm cho phát sanh điều 

hoan lạc.  

Sự phước báu mà chúng con đã làm có thể độ thành tựu 

các thứ Quả, cầu xin Dạ Xoa, Chư Thiên cùng Phạm Thiên, 

trong cả thế giới Ta Bà đều hoan hỷ thọ lãnh Phước ấy. Tất cả 

Dạ Xoa, Chư Thiên cùng Phạm Thiên, khi đã thọ lãnh Phước 

ấy rồi, cầu xin đồng Tâm hoan hỷ trong Phật Pháp, cầu xin dứt 

lòng dễ duôi và tùy phương tiện quý báu để hộ trì Phật Pháp.  

Cầu xin Phật Pháp hằng được thạnh đạt và chúng sanh 

hằng được tấn hoá. Cầu xin tất cả Chư Thiên hộ trì Phật Pháp 

và tiếp độ chúng sanh. Cầu xin tất cả chúng sanh đều được yên 

vui, được dứt khổ, là người có Thiện Tâm, luôn cả thân bằng 

cùng quyến thuộc.  

Tất cả nhân loại cùng Chư Thiên trong mười muôn triệu 

thế giới Ta Bà, hằng mong cầu và cố gắng tìm xét trong mười 

hai năm, những điều kiết tường nhưng vẫn chưa tìm thấy, 

tiếng xôn xao thấu đến Cõi Phạm Thiên Giới, trong khí ấy, 

Đức Phật có giảng giải những điều kiết tường làm cho tất cả 

tội lỗi đều phải tiêu diệt, chúng sanh nhiều không kể xiết, đã 

được nghe và được dứt khỏi các sự thống khổ. 

 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Chú Giải Kinh 

Kiết Tường này, hội túc duyên Phước Báu to lớn, xin chấp thủ 

trí kính lễ và kính dâng Phước Báu hướng đến hai bậc Ân Sư, 

Ngài Đại Trưởng Lão TỊNH SỰ (SANTAKICCO MAHĀ 

THERA), và Ngài Đại Trưởng Lão SIÊU VIỆT (ULĀRO  

MAHĀ THERA) với tất cả lòng thành kính của con.  

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ Chú Giải Kinh 

Kiết Tường này, hội túc duyên Phước Báu to lớn, xin thành 

kính dâng Quả Phước thanh cao này hướng đến Song Thân trí 

kính của con, Cô Tư Tu Nữ PHẠM THỊ YÊN, đến tất cả Chư  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

3  

Thiên hoan hỷ thùy từ hộ trì Chánh Pháp, đến tất cả những bậc 

Hữu Ân Phật Tử đã ủng hộ cho việc đánh máy, điều chỉnh với 

tất cả những kỷ năng kỳ công và phát hành bộ Chú Giải Kinh 

Kiết Tường và chí đến toàn thể quý Phật Tử luôn được an vui 

trong Cảnh Quả Phước như ý nguyện mong cầu, đồng đều 

nhau cả thảy (Anumodanā, Anumodanā, Anumodanā).   

Với tấm lòng Từ Ái,             Dịch Giả cẩn kính,      

Mettāparamatthapāramī,                  Bhikkhu PASĀDO        

Sādhu, Sādhu, Sādhu.                      Tỳ Khưu Sán Nhiên 

-------------00000------------  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

4  

 

 

MỤC LỤC 

Khải Thuyết Kiết Tường – 

Con đường tiến hóa trong đời sống 

 

Chương 1:  Lời Mở Đầu ..............................................  6 

Chương 2:  có ba điều kiết tường .............................. 20 

   1-  Không giao du người ác,  

   2-  Giao du bậc hiền triết, 

   3-  Cúng dường bậc đáng cúng dường. 

Chương 3:  có ba điều kiết tường .............................  46 

 4-  Ở quốc độ thích hợp, 

 5-  Tạo Phước để dành khi trước, 

 6-  Giữ mình theo lẽ chánh. 

Chương 4:  có bốn điều kiết tường ............................ 66 

 7-  Thành bậc đa văn quảng kiến, 

 8-  Có nghệ thuật, 

 9-  Có thọ trì giới luật, 

10- Lời nói chân chánh. 

Chương 5:  có bốn điều kiết tường  ..........................  87 

 11- Phụng dưỡng Mẹ Cha, 

 12- Nuôi nấng con cái, 

 13- Giúp đỡ vợ nhà, 

 14- Có nghề nghiệp chẳng lẫn lộn. 

Chương 6:  có bốn điều kiết tường  ......................... 110 

 15- Xả thí, 

 16- Thực hành theo Phật Pháp, 

 17- Tiếp độ quyến thuộc, 

 18- Việc làm không có tội. 

Chương 7:  có ba điều kiết tường  ..........................  138 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

5  

 19-  Ngăn ngừa xa lánh tội lỗi, 

 20-  Không uống chất say, 

 21-  Không dễ duôi trong Pháp. 

Chương 8:  có hai điều kiết tường ..........................  161 

 22-  Có sự tôn kính, 

 23-  Khiêm cung hạ mình. 

Chương 9:  có ba điều kiết tường ...........................  182 

 24-  Sự tri túc, 

 25-  Sự làm người tri ân, 

 26-  Việc Thính Pháp hợp thời. 

Chương 10:  có bốn điều kiết tường  ......................  205 

 27-  Sự nhẫn nại, 

 28-  Sự làm người dễ dạy, 

 29-  Việc được thấy bậc Sa Môn, 

 30-  Bàn luận Pháp hợp thời. 

Chương 11:  có bốn điều kiết tường  ....................... 223 

 31-  Sự khổ luyện, 

 32-  Trau giồi Phạm Hạnh, 

 33-  Thấy rõ Thánh Đế, 

 34-  Làm cho thấu rõ Níp Bàn. 

Chương 12:  có bốn điều kiết tường  ....................... 241 

 35-  Tâm không giao động, 

 36-  Tâm không sầu khổ, 

 37-  Tâm thoát khỏi phiền não, 

 38-  Tâm tự tại. 

Chương 13:  Kệ tóm tắt 38 điều kiết tường  ........... 266 

Phương Danh Thí Chủ Cúng Dường  ..................... 279 

Kinh sách đã/sẽ được in ấn và phát hành ..............  283 

 

---------------00000--------------- 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

6  

 

 

MAṆGALA  SUTTA 

KINH KIẾT TƯỜNG 

(Ba mươi tám Điều Kiết Tường – 

Con đường tiến hóa trong đời sống) 

 

 

Chương thứ nhất: 

Lời Mở Đầu (ĀRAMBHAKĀTHĀ) 

 

Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammāsambudhassa. 

Cung kỉnh Đức Thế Tôn, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri. 

 

 Bahū devā manussā ca         Maṇgalāni acintayuṃ 

 Ākaṇkhamānā sotthānaṃ     Brūhi Maṇgalamuttamanti. 
 

Tất cả Chư Thiên và Nhân loại đều cầu xin có được 

những điều kiết tường, và cố tìm xét những điều kiết tường. 

 

Ý nghĩa từ ngữ Maṇgala. 

Từ ngữ Maṇgala  được dịch là “nhân của sự tăng trưởng 

tiến hóa”, hoặc “con đường hoặc phương thức sẽ làm cho 

phát sanh sự tăng trưởng tiến hóa” và dịch nghĩa một cách 

đơn giản là “con đường tiến hóa trong đời sống”. 

Điều nên được hiểu rõ là, sự tăng trưởng tiến hóa, không 

chỉ là sự tăng trưởng tiến hóa trong lãnh vực công ăn việc làm, 

tăng trưởng tiến hóa trong việc giáo dục học hành, tăng trưởng 

trong lợi lộc danh vị tiền tài châu báu, luôn cả cho đến sự tăng 

trưởng tiến hóa trong việc hành đạo, là thành sự khao khát ước 

muốn cùng tột của mọi người.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

7  

Khi tất cả mọi người ước muốn có được sự tăng trưởng 

tiến hóa, mới đua nhau mưu cầu tìm kiếm những sự tăng 

trưởng đó với những phương thức khác biệt nhau, dựa theo 

niềm tin và sự hiểu biết của mình.  

Một vài người cũng đạt được sự thành tựu theo sự ước 

nguyện, một vài người thì không đạt được sở nguyện, là như 

vậy do bởi vì sao?  

Nếu nói theo Phật Giáo thì sẽ nói rằng do bởi nhân duyên 

phối hợp, có nghĩa là nếu phối hợp với nhân duyên chân chánh 

đúng đắn, thì quả trổ sanh tốt đẹp hiện hành đúng theo sở cầu 

sở nguyện.  

Nhưng nếu phối hợp với nhân duyên sai lầm, thì quả trổ 

sanh cũng sai lầm, có nghĩa là không có được quả theo sở 

nguyện.  

Như thế điều chi thành kiết tường, là nhân duyên sẽ làm 

cho phát sanh sự tăng trưởng tiến hóa. 

 

Niềm tin liên đới với sự kiết tường.   

Đề cập tới từ ngữ Maṇgala (Kiết Tường), người chạy 

theo dục lạc sẽ nghĩ tới vật chất của cải, như nghĩ tới các món 

tiền bạc hoặc hình tượng của các vị pháp sư, như là món bùa 

hộ mệnh linh thiêng, với sợi chỉ kiết tường hay cây kiết tường, 

v.v, trình bày cho thấy khi giữ lấy những loại vật đó thì sẽ 

được kiết tường, hoặc là không nghĩ tới sự vật linh thiêng đó, 

nhưng lại nghĩ đến phép lạ của sự phù phép bùa chú. 

Khi nắm lấy sự suy nghĩ hay niềm tin của những hạng vô 

văn phàm phu vào với nhau thì phân chia ra được hai nhóm 

lớn, như sau:      

1.  Một nhóm có niềm tin rằng sự tăng trưởng tiến hóa đó 

được sanh khởi do bởi tác duyên bên ngoài, không có sanh  

khởi do bởi tự chính mình, là niềm tin rằng có vật linh thiêng  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

8  

chực chờ ban phát sự phước lành.  

Sự kiết tường của nhóm người này là những sự vật như là 

tiền bạc của vị pháp sư, bùa hộ mệnh linh thiêng hoặc những 

cây bùa ngải, v.v, họ nắm giữ lấy vật linh thiêng này nghĩ rằng 

có rất nhiều năng lực linh nghiệm sẽ ban phát nhiều phước 

lành. 

2.  Một nhóm người khác có niềm tin khởi sanh lên với 

những hành động tạo tác do bởi tự chính mình là chủ yếu, 

không có vật linh thiêng chực chờ ban phát sự phước lành.  

Do đó nhóm người này mới không dính mắc vào những 

vật kiết tường, mà chính tự mình là nền tảng tạo tác những 

hành động ngay trong hiện tại.  

 

Một khi có niềm tin khác biệt như thế, phương thức mưu 

cầu sự tăng trưởng tiến hóa mới có sự khác biệt nhau.  

Với nhóm người có niềm tin rằng vật linh thiêng sẽ cho 

phước lành, thì sẽ nương tựa vào vật linh thiêng chờ đón sự 

phước lành.  Chỗ nào có vật linh thiêng thì họ sẽ đua nhau đi 

đến cúi lạy, đảnh lễ cúng dường, van vái cầu xin nơi vật linh 

thiêng cho được toại nguyện sở cầu.  

Hoặc là cái chi mà họ biết rằng rất linh thiêng thì họ sẽ 

đua nhau đi đến để giành lấy làm của riêng mình. Mẫu người 

này được nhìn thấy vô số trong xã hội hiện nay.  Mẫu người 

này khi được nhìn thấy rõ rệt với vật kiết tường, đồng tiền 

hoặc hình tượng của một vài vị pháp sư tạo niềm tin rằng là 

vật linh thiêng, cho đến trị giá sẽ đắt vô cùng, họ cũng không 

lo sợ miễn sao họ chiếm lấy làm tư hữu là tốt rồi.  

Cho đến đôi khi họ đi đến sát hại lẫn nhau cũng vì tranh 

giành một tượng Phật nhỏ xíu cũng có, vậy thử nghĩ xem với 

trường hợp của nhóm người này chiếm hữu được vật đó có 

được gọi là kiết tường hay không?  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

9  

Sự thật câu chuyện vật linh thiêng một cách đặc biệt về 

đồng tiền linh của các vị pháp sư hoặc hình tượng ảnh Phật, 

vốn dĩ chỉ là các vị này không ngụ ý nhắm vào sự linh thiêng 

nhiệm mầu.  

Các vị này chỉ nhằm ngụ ý hướng các vật này là vật 

nương tựa của tâm linh, cho trở thành vật truy niệm hoặc 

thành vật nhắc nhở với người đã có, rằng là: 

“Ngay bây giờ Ta đã có Đức Phật ở bên Ta rồi nhỉ, một 

khi làm điều chi thì cũng phải nghĩ tới Đức Phật đang đeo ở 

trên cổ, xin hãy can đảm không tự dối lừa khi làm những điều 

sai trật với sự hổ thẹn lương tâm trong chỗ trong sáng hay chỗ 

khuất lấp”.  

Khi họ biết đã có Đức Phật ở trong tâm, thì họ sẽ có suy 

nghĩ, nói năng, hành động trở thành chân chánh thích hợp.  Họ 

không tạo điều Ác Hạnh, không phạm vào Giới Luật.  

Một khi đã có sự suy nghĩ đúng, nói lời chân chánh, hành 

động chân thật, thì sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống sẽ tự 

nó sanh khởi. 

 

Thiết hữu kiết tường. 

Tuy nhiên ngay bây giờ không là như thế, bởi vì họ 

không nắm bắt hình ảnh Đức Phật giữ lấy theo mặt tâm linh, 

họ lại nắm giữ lấy cho được như một vật linh thiêng có khả 

năng ban phát sự phước lành.  

Do đó mới đua nhau mưu cầu tìm kiếm để chiếm hữu, 

quên hẳn sự nghĩ tưởng chính tự mình tạo tác hành động, chỉ 

nghĩ tới làm sao chiếm hữu được Ngài thì ắt sẽ tăng trưởng 

thạnh đạt.  

Khi nhận thấy được sự tăng trưởng tiến hóa của nhóm 

người này hiện hữu với việc lấy tiêu chuẩn là phải có hoặc 

không có vật dụng được gọi là vật kiết tường, mới nói rằng 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

10  

câu chuyện kiết tường của nhóm người này là Thiết Hữu Kiết 

Tường, tức là cần phải có và chiếm hữu vật dụng để cho mình 

có niềm tin là linh nghiệm và nhiệm mầu thì tất sẽ có sự tăng 

trưởng tiến hóa. 

 

Tác hành kiết tường. 

Còn nhóm người có niềm tin rằng sự phát đạt thịnh 

vượng trong đời sống khởi sanh lấy nền tảng là chính tự mình 

hành động tạo tác, thì sẽ biết thân biết phận và sẽ lấy tự chính 

mình hành động tạo ra.  

Như là có sự mưu cầu phát đạt thịnh vượng về tài sản của 

cải, thì sẽ tự nỗ lực chăm chỉ làm việc và tiện tặn cần kiệm, 

không nhất thiết phải chờ đợi, van nài cầu khẩn vật linh thiêng 

để cho có được sự giúp đỡ.  

 

Tuy nhiên phương thức mưu cầu sự tăng trưởng tiến hóa 

của nhóm người này cũng có điều nguy hại như nhau, nếu như 

không có Pháp ở trong tâm, hoặc không có Pháp làm thành vật 

bảo hộ, bởi vì có thể thấy cái Ta nhiều quá, cho đến nỗi làm 

cái chi cũng để cho đạt đến mục đích của Ta, không còn nghĩ 

tới sự cân nhắc đúng sai, như có thể tạo Ác Hạnh nguy hại 

được.  

Kiết tường của nhóm người này mới gọi là Tác Hành 

Kiết Tường, tức là cần phải tự mình tạo tác ra mới có sự tăng 

trưởng tiến hóa. 

 

Khi cả hai nhóm người này có niềm tin khác biệt nhau 

như vậy, phương thức mưu cầu tìm kiếm mới khác biệt nhau, 

và lẽ tự nhiên một cách chắc chắn rằng quả được gặt hái cũng 

thường là khác biệt nhau. 

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

11  

Cuộc tranh cãi rất lâu dài về câu chuyện kiết tường. 

Tại đây nhìn xem quan điểm của giáo lý Đức Phật rằng 

điều chi thành kiết tường.   Câu chuyện kiết tường là nhân của 

sự tăng trưởng tiến hóa đây, không phải là câu chuyện vừa 

mới xảy ra ngay trong hiện tại, trở thành sự mong cầu hoặc 

nghĩ tưởng lấy.  

Sự suy nghĩ này đã có rất lâu dài, đã có từ thời xa xưa, 

tính vào thời gian trước khi Đức Phật hiện hữu, trước thời gian 

Đức Phật giác ngộ.  

Người dân trong Cõi Nam Thiện Bộ Châu (Jambūdīpa), 

từ lâu họ đã có sự suy nghĩ câu chuyện này và sanh khởi sự 

tranh cãi nhau một cách rộng lớn, cho đến khởi sanh sự phân 

chia theo sự suy nghĩ ra thành ba nhóm người là: 
 

1.   Một nhóm người thấy rằng, vật được mắt thấy thành 

kiết tường, mới gọi nhau là nhóm Kiến Kiết Tường 

(Diṭṭhimaṇgala) tức là nhóm người này nắm giữ lấy vật thấy 

được do bởi con mắt là thành kiết tường. 

2.  Một nhóm người thấy rằng, âm thanh được nghe bởi 

lỗ tai thành kiết tường, mới gọi nhau là nhóm Văn Kiết Tường 

(Sutamaṇgala) tức là nhóm người này nắm giữ lấy âm thanh 

được nghe từ lỗ tai là thành kiết tường.  

3.  Một nhóm người thấy rằng, vật từ Tâm suy nghĩ thành 

kiết tường, mới gọi nhau là nhóm Tư Kiết Tường 

(Mutamaṇgala) tức là nhóm người này nắm giữ lấy vật suy 

nghĩ được bởi do Tâm là thành kiết tường. 
 

Cả ba loại kiết tường này, ngay trong thời gian hiện tại 

này cũng vẫn hiện hữu, không phải không có, như là họ sẽ 

thấy được từ lời nói đáng nói với nhau, rằng chỉ là được thấy, 

hoặc được nghe âm thanh, hoặc được suy nghĩ đến Ngài là 

cũng thành kiết tường.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

12  

Điều này trình bày cho thấy rằng họ vẫn nắm giữ lấy vật 

do mắt thấy, âm thanh do được nghe, và vật do Tâm suy nghĩ 

là thành kiết tường, tương tự với người ở thời kỳ cổ xưa đã 

nắm giữ lấy.   

Vấn đề chuyện chi thành kiết tường đã tranh cãi nhau 

xuyên suốt mười hai năm trường cho đến Đức Phật đã được 

giác ngộ và có người đi đến tác bạch vấn hỏi Đức Phật xin 

được Ngài giảng giải câu chuyện kiết tường.                   

 

Trong kinh Maṇgaladīpanī là bộ chú giải của Kinh Kiết 

Tường có đề cập một cách cặn kẽ chi tiết, thời gian nhân loại 

ở Nam Thiện Bộ Châu tranh cãi nhau về câu chuyện kiết 

tường cho đến phân chia ra làm ba nhóm, thì về phía Chư 

Thiên tính kể từ Chư Thiên ở bậc thấp là Chư Thiên ở mặt đất, 

Mộc Thần (Rukkhadevatā) đi đến Cõi Phạm Thiên cũng có 

chia ra làm ba nhóm ý kiến tương tự như nhóm của nhân loại.  

Chí đến Phạm Thiên ở tầng Ngũ Tịnh Cư Thiên là Cõi  

Phạm Thiên cùng tột và nơi an trú của tất cả bậc A Na Hàm 

(Bất Lai) cũng biết rõ sự suy nghĩ của Nhân Loại, mới đi đến 

tuyên cáo trong Cõi Nhân Loại rằng mười hai năm trước, bậc 

Chánh Đẳng Giác đã thuyết giảng tròn đủ về Kiết Tường.  

Do bởi Chư Thiên ở Cõi Trời Đao Lợi cùng rủ nhau đi 

đến hội kiến với Vua Trời Đế Thích Sakka, hoặc còn có một 

tên khác nữa là Thần Indra, xin thỉnh Ngàì đi đến tác bạch vấn 

hỏi vấn đề câu chuyện kiết tường với Đức Phật tại Kỳ Viên Tự 

trong thành Sāvatthi (Xá Vệ).  

Khi đi đến liền ủy thác cho một Thiên Tử đại diện tác 

bạch vấn hỏi câu chuyện kiết tường với bậc Giáo Chủ, bằng 

cách đảnh lễ tác bạch vấn hỏi với câu kệ được đưa tới thành 

câu minh họa trong ngày nay, là: 

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

13  

     Bahū devā manussā ca         Maṇgalāni acintayuṃ  

     Ākankhamānā sotthānaṃ    Brūhi Maṇgalamuttamanti. 

Tất cả Chư Thiên và Nhân loại đều cầu xin có được những 

điều kiết tường, và cố tìm xét những điều kiết tường. 
        

Với ý nghĩa là:  Rất nhiều Chư Thiên và Nhân Loại mong 

cầu sự thạnh đạt, mới rủ nhau nghĩ suy câu chuyện kiết tường, 

kính bạch Ngài mở lòng bác ái giảng giải kiết tường một cách 

tối thượng. 

 

Kiết Tường của Đức Phật. 

Bậc Chánh Đẳng Giác mới khải truyền Kinh Kiết Tường 

với lời nói rằng có 38 điều Kiết Tường là nguyên nhân của sự 

tăng trưởng tiến hóa trong đời sống, là: 

1. Asevanā ca bālānaṃ:   không giao du người xấu ác. 

2. Paṇḍitānañca sevanā:  giao du bậc hiền triết. 

3. Pūjā ca pūjānīyānaṃ:  cúng dường đến bậc đáng cúng 

dường. 

4. Paṭirūpadesavāso ca:   ở trong quốc độ thích hợp. 

5. Pubbe ca katapuññatā:  hưởng phước báu đã tạo để 

dành khi trước. 

6. Attasāmmāpaṇidhi:  giữ mình theo lẽ chân chánh. 

7. Bāhusaccañca:  thành người đa văn quảng kiến. 

8. Sippañca:  có nghệ thuật. 

9. Vinayo ca susikkhito:  có giới hạnh qua sự học hành tốt 

đẹp.  

10. Subhāsitā ca yā vācā: có lời nói chân chánh ngay 

thẳng.  

11.  Mātāpituupatthānaṃ:   phụng dưỡng Mẹ Cha. 

12. 13.  Puttadārassa saṇgaho:  sự tiếp độ Vợ và Con. 

14.   Anākulā ca kammantā:  có nghề nghiệp chẳng lẫn lộn. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

14  

15.  Dānañca:  xả thí.  

16.  Dhammacariyā ca:  thực hành theo Phật Pháp. 

17.  Ñātakānañca saṇgaho:  sự tiếp độ quyến thuộc. 

18.  Anavajjāni kammāni:  có việc làm không tạo tội lỗi.          

19.  Āratī viratī pāpā:  ngăn ngừa xa lánh khỏi sự tội lỗi. 

20.  Majjapānā ca saññamo:  thu thúc tránh xa sự uống các 

chất say.  

21.  Appamādo ca dhammesu:  không dễ duôi trong tất cả 

Pháp. 

22.  Gāravo ca:  có sự tôn kính. 

23.  Nivāto ca:  có sự khiêm cung hạ mình.  

24.  Santuṭṭhī ca:  có sự tri túc.   

25.  Kataññutā:  có sự tri ân.  

26.  Kālena dhammassavanaṃ:  thính Pháp hợp thời. 

27.  Khantī ca:  có sự nhẫn nại chịu đựng. 

28.  Sovacassatā:  thành người dễ dạy.    

29.  Samaṇānañca dassanaṃ:  được thấy bậc sa môn. 

30.  Kālena dhammasākacchā:  bàn luận Pháp hợp thời. 

31.  Tapo ca:  có sự khổ luyện.    

32.  Brahmacariyañca:  trau giồi Phạm Hạnh.   

33.  Ariyasaccāna dassanaṃ:  thấy rõ Thánh Đế. 

34.  Nibbānasacchikiriyā ca:  làm cho thấu rõ Níp Bàn. 

35. Phuṭṭhassa lokadhammehi giữ Tâm không giao động 

cittaṃ yassa na kampati:  khi tiếp xúc với Pháp Thế 

Gian.  

36.  Asokaṃ:  không có sự sầu khổ.  

37.  Virajaṃ:  có Tâm thoát khỏi phiền não như phấn tảo. 

38.  Khemaṃ:  có sự an vui tự tại. 

 

Tất cả chúng sanh thực hành theo kiết tường đã được đề 

cập đến thì thường là người không thất bại đối với tất cả kẻ 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

15  

thù nghịch, đi đến sự thạnh đạt trong mọi tình huống, đó là 

kiết tường một cách tối thượng của tất cả chúng sanh.  

 

Kiết tường của Đức Phật là Tác Hành Kiết Tường. 

Thể theo sự giảng giải của Đức Phật sẽ nhận thấy rằng 

kiết tường mà Ngài đã thuyết, toàn là điều phải thực hành, 

không có chỗ nào bảo rằng cần phải có loại vật này hay vật kia 

mới thành kiết tường.  

Điều kiết tường của Ngài mới thành Tác Hành Kiết 

Tường, không phải Thiết Hữu Kiết Tường, là sanh khởi chủ 

yếu chính do sự tạo tác làm ra.  Phải tạo cái Nhân thì kiết 

tường là sự tăng trưởng tiến hóa mới được sanh khởi.  Không 

phải sanh do bởi sự van nài cầu khẩn nơi vật linh thiêng hoặc 

có sự chiếm hữu rất nhiều vật kiết tường.  Nguyên nhân của sự 

tăng trưởng tiến hóa chính là ba mươi tám điều kiết tường như 

đã được nói đến ở phần trên. 

 

Ba mươi tám điều kiết tường này, hay nói một cách quen 

miệng là “sống đời kiết tường”, giữ lấy làm nguyên tắc phát 

triển đời sống, hoặc là công thức tạo dựng đời sống cho được 

phát triển thịnh vượng một cách hoàn hảo cùng tột.  

Bởi vì Đức Phật thuyết phủ trùm hết tất cả, từ sự mong 

cầu ở hạ tầng cơ sở như là sự mong cầu có được bạn hữu thân 

quen, đến mong cầu lợi lộc, danh vị, tiền tài, châu báu, v.v, chí 

đến sự mong cầu ở giai đoạn tột cùng của nhân loại là việc đạt 

đến sự an vui tịch tịnh một cách chân thực. 

 

Tác Hành Kiết Tường làm cho gặt hái được ba điều 

lợi ích. 

Một trường hợp khác, ba mười tám điều kiết tường này 

phủ trùm đến cả ba điều lợi ích như sau: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

16  

1. Lợi ích thứ nhất là: “Diṭṭhadhammikattha - Kim 

Sanh Hữu Phúc” là nhân loại sẽ gặt hái điều lợi ích ngay 

trong kiếp hiện tại này, hoặc là lợi ích được nhìn thấy, như là 

có được lợi lộc, có danh vị, có tài sản, v.v. 

2.  Lợi ích thứ hai là: “Samparāyikattha - Lai Sanh 

Hữu Phúc”  là nhân loại sẽ được gặt hái điều lợi ích trong 

kiếp vị lai, là sau của cuộc đời này, hoặc một ý nghĩa chi tiết 

thâm sâu là được lợi ích hơn trong kiếp hiện tại, như là sự tăng 

trưởng tốt đẹp từ những thiện công đức, sự tịnh hảo trong Tâm 

Thức của mình, v.v, sẽ thành điều xác chứng rằng sau khi lìa 

bỏ thế gian này rồi, sẽ đi đến Thiện Thú một cách xác thực. 

3.  Và điều lợi ích thứ ba là “Paramaṭṭha - Siêu Lý”  là 

điều lợi ích tuyệt hảo, hoặc là lợi ích tối thượng, tức là việc 

chứng đạt Níp Bàn.  

  

Cả ba điều lợi ích này trở thành sự mong cầu và khát 

khao của tất cả mọi người.  Và ba mươi tám điều kiết tường 

này đều là nền tảng tu tập một cách đặc biệt để cho gặt hái 

được cả ba điều lợi ích trên.  

Như sẽ được thấy sự việc Đức Phật thuyết giảng rằng, 

không giao du với người xấu ác, việc giao du với bậc hiền 

triết, giữ mình theo lẽ chân chánh, việc nỗ lực trau giồi học 

hỏi, cố gắng siêng năng làm việc, là những dẫn chứng trong 

những điều kể trên, với tất cả toàn là những điều phải thực 

hành để cho có được sự gặt hái lợi ích trong hiện tại. 

Với lời dạy rằng, việc xả thí, việc ngăn ngừa xa lánh tội 

lỗi, v.v, là những điều phải thực hành để cho có được sự gặt 

hái trong kiếp vị lai, là sau của cuộc đời này, một cách trung 

thực. 

Với lời dạy rằng, việc hoàn thiện sự khổ luyện, việc trau 

giồi Phạm Hạnh, v.v, là những điều phải thực hành để cho có 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

17  

được sự gặt hái lợi ích tuyệt hảo, là Níp Bàn, một giai đoạn 

cuối cùng của sự thành tựu viên mãn trong đời sống. 

Sẽ thấy được rằng, Đức Phật thuyết giảng từ dễ đến khó, 

thuyết giảng từ sự mong cầu ở hạ tầng cơ sở của nhân loại cho 

đi đến sự mong cầu cùng tột.  Ngài mới đem so sánh ba mươi 

tám điều kiết tường này như là ba mươi tám nấc thang.  Người 

mong cầu sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống sẽ phải bước 

lên từng bậc, không thể nào vượt cấp được.   Càng bước đi 

lên, càng lên cao và được cao bao nhiêu thì sự an vui, sự tăng 

trưởng cũng sẽ được lên bấy nhiêu.  

Với nấc thang thứ nhất là việc không giao du với người 

xấu ác đến nấc thang thứ mười tám là việc làm không tạo tội 

lỗi xếp thành điều phải thực hành để bổ sung việc tạo dựng đời 

sống cho được sung túc. 

Với nấc thang thứ mười chín là ngăn ngừa xa lánh tội lỗi 

đến nấc thang thứ ba mươi là việc bàn luận Pháp hợp thời là 

phương thức tập trung Tâm một cách chân chánh.            

Còn nấc thang thứ ba mươi mốt là việc hoàn thiện sự khổ 

luyện đến nấc thang thứ ba mươi tám là Tâm an vui tự tại là 

điều phải thực hành để nhắm thẳng tới Níp Bàn. 

Do đó mới xếp ba mươi tám điều kiết tường là nguyên 

tắc phát triển và tăng cuờng tạo dựng chất lượng đời sống một 

cách hoàn mãn rốt ráo. 

 

Kết luận. 

Nói đến sự kết luận, mọi người mong cầu sự tăng trưởng 

tiến hóa trong đời sống, nhưng sự tăng trưởng tiến hoá không 

phải tự sanh lên để hiện hữu. Cần phải có nhân duyên, và nhân 

duyên làm cho tăng trưởng tiến hóa, gọi là kiết tường.  

Kiết tường được dịch là nhân của sự tăng trưởng tiến 

hóa hoặc dịch một cách đơn giản là con đường tiến hóa.  Kiết 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

18  

tường được phân chia ra làm hai loại, hoặc hai phía nương 

theo niềm tin của con người, là Thiết Hữu Kiết Tường với Tác 

Hành Kiết Tường. 

Thiết Hữu Kiết Tường lấy vật dụng làm tiêu chuẩn, là 

niềm tin chỉ có với vật dụng, nắm giữ lấy để giành riêng cho 

mình và cho gia đình, là linh nghiệm hoặc nhiệm mầu.   Cũng 

có sự tăng trưởng tiến hóa, bởi vì vật linh thiêng này có sự 

linh nghiệm và nhiệm mầu, làm cho quả thành tựu theo sở 

nguyện sở cầu. 

Còn Tác Hành Kiết Tường lấy tự tạo tác hành động làm 

tiêu chuẩn, là nhận thấy rằng sự tăng trưởng tiến hóa của 

người này được sanh khởi là do bởi nhân phối hợp với người 

này tạo tác.   Nếu tạo nhân tốt thì sự tăng trưởng tiến hóa cũng 

nương theo đó mà hiện bày một cách chắc chắn.   Nếu tạo 

nhân không tốt thì quả được gặt hái cũng không tốt lành, tức là 

thay vì sẽ thấy sự tăng trưởng tiến hóa thì sẽ biến thành sự suy 

sụp nguy hại. 

Giữa Thiết Hữu Kiết Tường với Tác Hành Kiết Tường, 

cái chi sẽ linh nghiệm hoặc nhiệm mầu, và có khả năng mang 

lại nhiều lợi ích hơn hết, thì đối với điều đáng suy nghĩ này 

xin được giao lại cho tất cả bậc hiền đức.   Riêng đối với điều 

kiết tường theo đường lối Phật Giáo là Tác Hành Kiết Tường, 

là phải tạo Nhân mới sẽ có Quả là sự tăng trưởng tiến hóa, và 

Nhân của sự tăng trưởng tiến hóa mà Đức Phật đã thuyết 

giảng đó là ba mươi tám điều hoặc ba mươi tám trường hợp, 

với việc không giao du với người xấu ác là điều thứ nhất, có 

Tâm an vui tự tại là điều cuối cùng, mà mỗi điều đều là nền 

tảng thực hành để phát triển đời sống cho có được phát đạt 

thịnh vượng.  

Trong phần sau cùng của Kinh Kiết Tường, Đức Phật dạy bảo 

rằng việc trau giồi thực hành theo ba mươi tám điều kiết 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

19  

tường, xứng đáng được hưởng lợi ích là người chiến thắng tất 

cả kẻ thù nghịch, đạt đến sự thanh tịnh an lạc trong mọi tình 

huống. Lời dạy rằng tất cả kẻ thù nghịch, ý nói đến phần bên 

ngoài là người oán thù mưu hại với nhau, còn phần bên trong 

là phiền não.  

Và như thế, xin tất cả bậc hiền đức là người mong cầu sự 

an vui, sự tăng trưởng, và sự tiến hóa trong đời sống, xin hãy 

xem xét một cách thận trọng những kiết tường đời sống đã 

được trình bày một cách tóm lược vừa khéo, cho khởi sanh sự 

hiểu biết tường tận, rồi bắt đầu trau giồi thực hành, thì quả thật 

vậy, sẽ được gặt hái “Quả an vui thỏa thích rộng lớn – 

Iṭṭhavipulamanuññaphala” vừa theo sở cầu sở nguyện trong 

mọi trường hợp.   

Tuy nhiên xin đừng quên một điều quan trọng là kiết 

tường theo Phật Giáo là Tác Hành Kiết Tường, không là Thiết 

Hữu Kiết Tường, là phải phối hợp với việc tạo tác Nhân một 

cách thích hợp thì mới sanh khởi điều an lành như ước 

nguyện.  
 

Từng mỗi điều kiết tường sẽ được trình bày giải thích 

tuần tự một cách chi tiết cặn kẽ tiếp nối theo sau đây.  

 

*************
 

 

 

 

 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

20  

 

 

Chương thứ hai: 

Không giao du người ác, giao du bậc hiền triết, cúng 

dường bậc đáng cúng dường 

 

Asevanā ca bālānaṃ         Paṇḍitānañca sevanā 

Pūjā ca pūjānīyānaṃ        Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

 Không giao du người xấu ác      Giao du với bậc hiền triết,     

   Cúng dường bậc đáng                 Đó là Kiết Tường thù thắng 

                  cúng dường                
 

Cả ba điều này thành kiết tường, là con đường tăng 

trưởng tiến hóa một cách tối thượng trong đời sống. 

  

Kiết tường là con đường tiến hóa trong đời sống. 

Kiết tường là điều đã được trình bày, tuy nhiên để cho có 

sự liên hợp với nhau, mới xin được đề cập đến một lần nữa 

một cách tóm lược.  

Từ ngữ Kiết Tường có rất nhiều ý nghĩa, là sự tăng 

trưởng tiến hóa, là điều tốt đẹp hoặc là điều làm cho sự phát 

đạt thịnh vượng, là sự an vui hạnh phúc, là nhân của sự tăng 

trưởng tiến hóa.  

Kiết tường được chia ra làm hai nhóm lớn, theo niềm tin 

của người trong xã hội, là Thiết Hữu Kiết Tường với Tác 

Hành Kiết Tường.  Thiết Hữu Kiết Tường với vật dụng được 

gọi là vật kiết tường, tạo được niềm tin với nhau là linh 

nghiệm hoặc nhiệm mầu, với sự tin tưởng rằng chỉ có những 

vật này hiện hữu trong bản thân là sẽ có sự tăng trưởng tiến 

hóa trong đời, do vậy mới được gọi là Thiết Hữu Kiết Tường. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

21  

  Về Tác Hành Kiết Tường có ý nghĩa là sự bắt tay tạo tác 

nền tảng để cho sanh khởi sự tăng trưởng tiến hóa, không phải 

nương vào các bùa vật hộ mệnh linh thiêng hoặc nhiệm mầu.  

Thiết Hữu Kiết Tường thuộc về các vị pháp sư hoặc các vị chủ 

bùa phép, còn Tác Hành Kiết Tường là thuộc về Đức Phật, tuy 

nhiên ngày nay xem như có sự kết hợp hai loại kiết tường này 

vào nhau, là cần phải có sự kết hợp với nhau giữa vật kiết 

tường và sự tạo tác.   

Thể theo lời dạy của Đức Phật thì điều kiết tường có ý 

nghĩa là nhân của sự tăng trưởng tiến hóa, hoặc nói ngắn gọn 

là “con đường tiến hóa”, là Tác Hành Kiết Tường, và không 

là Thiết Hữu Kiết Tưòng. Với một ai có sự mong cầu được 

tăng trưởng tiến hóa trong đời sống thì cần phải trau giồi thực 

hành theo điều kiết tường sẽ được trình bày tiếp theo đây.  

Đức Phật đã thuyết giảng ba mươi tám điều kiết tường 

trong Kinh Kiết Tường, được ví như ba mươi tám nấc thang sẽ 

dắt dẫn chúng sanh tiến tu để đạt đến sự tăng trưởng tiến hóa 

theo cả hai phương diện, đường đời và đường đạo lý. Thực 

hành theo con đường cao thượng thì sẽ gặt hái rất nhiều trên 

con đường tăng trưởng tiến hóa, và không tụt giảm, ví như 

được bước lên nấc thang cao thì sẽ bước đến tột đỉnh.  

Cả ba mươi tám điều kiết tường này mới được xếp thành 

học thuyết hoặc nguyên tắc phát triển hoàn mãn một cách 

cùng tột. 
 

Tiếp theo là sẽ lần lượt giảng giải hết ý nghĩa cả ba mươi 

tám điều kiết tường, theo thể loại chỉ nói đến ba điều đầu tiên 

với kệ Phật ngôn được dẫn chứng ở phần trên như sau:   

   Asevanā ca bālānaṃ            Paṇḍitānañca sevanā  

   Pūjā ca pūjānīyānaṃ          Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

   



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

22  

Không giao du người xấu ác      Giao du với bậc hiền triết,     

   Cúng dường bậc đáng                 Đó là Kiết Tường thù thắng 

               cúng dường   
 

Cả ba điều này thành kiết tường, là nhân của sự tăng 

trưởng tiến hóa một cách tối thượng.   

 

Đặc tính của người xấu ác. 

Điều kiết tường hoặc con đường tăng trưởng tiến hóa đầu 

tiên là: Asevanā ca bālānaṃ tức là việc không giao du với 

người xấu ác. 

Trong bộ Kinh Chú Giải Kiết Tường có giải thích đến 

đặc tính của người xấu ác.  Người xấu ác là người sống trong 

đời không có trí tuệ, là người ưa thích dùng những thể lực, tâm 

lực một cách cảm tính hơn là dùng trí lực.  Thường được hiện 

bày cho thấy rằng trong mọi tình huống khởi sanh vấn đề cần 

phải giải quyết thì người xấu ác thường lấy thể lực ra giải 

quyết, và không dùng trí tuệ.  

Người xấu ác là người yếu mềm trong suy nghĩ, khinh 

suất Niệm và Tỉnh Giác, ví như trẻ sơ sinh không hiểu biết 

điều đáng hiểu biết, bất liễu tri điều lợi ích và điều bất lợi.  

Hành động của người xấu ác sẽ hiện hành để phá hủy tất cả 

điều lợi ích cho mình và điều lợi ích của người khác.  Một ý 

nghĩa khác nữa về người xấu ác là người chặt đứt tất cả điều 

phúc lợi. 

 

Để nhận biết được ai là người xấu ác hoặc không, cần 

phải thấy 3 điều kiện là hành động, lời nói, và sự suy nghĩ.  

Nếu hành động, lời nói và sự suy nghĩ của một ai theo Ác 

Hạnh, tức là hành động xấu, lời nói xấu, suy nghĩ xấu, thì nên 

biết rằng người đó là người xấu ác.  Một trường hợp khác, là  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

23  

cần phải quán sát hành động hiển lộ ra ngoài, với người xấu ác 

thường hay có những hành động như sau: 
 

1.  Ưa thích lôi kéo đi theo con đường sai lỗi, tức là ưa 

thích rủ rê đi làm việc xấu hoặc làm trong điều không tốt, như 

là rủ đi uống rượu, đi chơi giữa khuya, đi đánh bài bạc, đi 

trộm đạo, v.v. 

2.  Ưa thích làm trong việc không đúng bổn phận, tức là ưa 

thích xen vào công việc thuộc chức năng của người khác.  

Không vui thích quan tâm với trách nhiệm và bổn phận của 

mình, mà lại thích quấy rầy vào chuyện của người khác, và 

làm cho việc của người bị hư hỏng.  

3.  Ưa thích trong việc thấy sai, có ý nghĩa là người xấu ác 

vui thích trong sự sai lỗi, tức là với điều sai mà người không 

cho làm thì người xấu ác lại vui thích làm, và với điều đúng 

đắn thì lại không thích làm. 

4.  Dễ sanh sự nóng giận cho dù là lời nói tốt, tức là phát 

sanh nổi giận nóng nảy với những ai có lời khuyên nhủ nhắc 

nhở. 

5.  Không nhận thức sự trật tự kỷ luật, tức là vui thích sự vi 

phạm nội quy kỷ luật hoặc luật pháp của đất nước, hay nói 

một cách đơn giản, người xấu ác là người không có trật tự kỷ 

luật.  

 

Một phần khác nữa, người xấu ác không hiểu biết ý 

nghĩa của lời khuyên bảo, những lời dễ hiểu, xem những lời 

hướng dẫn dạy bảo chẳng ra chi, và không đón nhận những lời 

tư vấn của một ai.    

Với những ai có hành động như vừa mới đề cập đến, thì 

cũng nên biết rằng đó là người xấu ác.  Nói tóm lại, người xấu 

ác là người xấu, người không tốt, người không có trí tuệ. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

24  

Giao du với người xấu ác, xấu ác dẫn đến sự sai lỗi. 

Đức Thế Tôn thuyết giảng không cho giao du với người 

xấu ác, tức là không cho giao thiệp qua lại, không cho ăn ở 

chung chạ với nhau, không cho cùng chung ý kiến. Vì lẽ sự 

giao thiệp, sự ăn ở chung chạ, là nhân cho ta phát sanh sự thân 

thiện khắn khít gần gũi, và lâu ngày giữ lấy tâm tánh hay cử 

chỉ hành động không tốt của họ lúc nào không hay biết.  

Nếu như cần phải có sự liên hệ giao thiệp qua lại do bởi 

công ăn việc làm, thì phải có sự cảnh giác đề phòng khi tiếp 

xúc, không để cho có sự quá thân mật, phải đối xử giống như 

xử lý một vật thể không có vệ sinh. Ta phải cẩn thận đề 

phòng, để không cho vật mất vệ sinh đó làm bị nhơ nhuốc, và 

Ngài nói lời nhắc nhở rằng: 

 

“Ta bị xấu ác khi dính mắc cận kề với người xấu ác, sắc 

diện bị hư hoại, ví như bị mũi tên tẩm thuốc độc, dính mắc vào 

dục lạc, phân ra làm hai, len lỏi vào và ở trong bản thân”.  

“Tiếp xúc người xấu ác, điều xấu ác tìm đến, sắc diện 

suy giảm, điều xấu ác làm uể oải, mang tiếng thị phi, tiếng 

đồn cùng khắp, ví như lá cỏ tranh bị liên lụy mùi hôi thúi khi 

bọc lấy cá bị thối rữa”. 

 

Nguyên nhân mà Ngài không cho giao du với người xấu 

ác cũng vì lẽ người xấu ác sẽ trì kéo ta suy sụp và làm trở ngại 

ngăn cản sự tăng trưởng tiến hóa, như đã được đề cập đến ở 

phần trên, với hành động của người xấu ác là ưa thích suy nghĩ 

xấu, làm việc xấu, nói lời xấu và vui thích dẫn dắt trong đường 

lối sai lỗi.  Nếu như đi đến sự giao thiệp thân thiện khắn khít 

mời mọc với người xấu ác, ta cũng sẽ bị dắt dẫn đi trong con 

đường sai lỗi, coi như là trì kéo ta sa đọa vào sự nguy hại. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

25  

Đời sống của con người, bạn bè thân hữu có nhiều quyền 

lực thì hiển lộ ra hành động một cách đặc biệt, như trẻ sơ sinh 

hoặc thiếu niên vui thích sự bắt chước.  Nếu giao thiệp với bạn 

tốt thì cũng được tốt theo. Nếu giao thiệp với bạn không tốt thì 

sẽ có điều nguy hại.  

Do đó mới có thể nói rằng, sự tăng trưởng hoặc sự nguy 

hại không phải là trong đời sống hoặc lãnh vực công ăn việc 

làm.  Bạn hữu hoặc người mà ta giao thiệp có phần ảnh hưởng 

quan trọng một cách tuyệt đối.  Cổ nhân có nói rằng:  

 

“Giao thiệp người như thế nào thì sẽ thành người như 

thế đó.  Giao thiệp người xấu ác dẫn đến sự sai lỗi xấu ác.  

Giao thiệp bậc hiền triết dẫn đến quả báo hiền triết”. 
 

Như thế việc giao du người xấu ác dẫn đến điều bất 

tường.    

 

Đức Phật nhận thấy được sự tội lỗi trong việc giao du với 

người xấu ác là cửa ngõ nguy hiểm đầu tiên cho người mong 

cầu sẽ đạt được sự tăng trưởng tiến hóa, mới thuyết giảng rằng 

không giao du người xấu ác làm điều kiết tường đầu tiên trong 

ba mươi tám điều, là bậc nấc thang đầu tiên cho người tiến tu 

cần phải bước lên trên con đường tìm kiếm sự tăng trưởng tiến 

hóa trong đời sống. 

 

Đặc tính của bậc hiền triết. 

Điều kiết tường hoặc con đường tiến hóa thứ hai là 

Paṇḍitānañca sevanā nghĩa là việc giao du với bậc hiền 

triết. 

Nếu chỉ không giao du với người xấu ác thì vẫn chưa đủ, 

mà cần phải giao du với bậc hiền triết.  Có rất nhiều nghĩa để 

gọi là bậc hiền triết, như được gọi là bậc hiền đức, bậc trí giả, 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

26  

bậc tôn quý.  Trong bộ Kinh Chú Giải Kiết Tường, có đề cập 

đến ý nghĩa của bậc hiền triết là đối nghịch với người xấu ác.  

Bậc hiền triết là người sống trong đời với trí tuệ, có nghĩa là 

sống với trí tuệ, giải quyết mọi vấn đề với trí tuệ, không dùng 

thể lực giống người xấu ác.  

 

Trong Kinh Pháp Cú có trình bày ý nghĩa của bậc hiền 

triết như sau: 

Diṭṭhe dhamme ca yo attho      Yo cattho samparāyiko 

Atthābhisamayā dhiro              Paṇḍitoti pavuccati. 

 “Người khôn ngoan hiểu biết sự lợi ích ngay hiện tại, lợi 

ích vị lai và lợi ích cùng tột, người ấy được gọi là bậc hiền 

triết”. 

 

Như vậy, bậc hiền triết là người rõ biết điều tốt- xấu, 

trúng- sai, phước- tội, ân đức- tác hại, hữu ích và vô ích. 

Bậc hiền triết theo đường hướng Phật Pháp sẽ khác với 

đường hướng thế gian.  Bậc hiền triết theo đường hướng thế 

gian thì lấy trình độ học vấn, là sự kiến thức hoặc văn bằng đại 

học làm thành tiêu chuẩn đo lường bậc hiền triết.  Nhưng theo 

đường hướng Phật Pháp thì lại lấy đức hạnh, là nết hạnh tu tập 

bên trong của con người làm vật đo lường.  

Do đó, sẽ thấy được rằng ai là bậc hiền triết hoặc không 

phải, cần phải xem qua ba điều kiện, là hành động tạo tác, lời 

nói ra, và sự suy nghĩ, tương tự với sự xem xét đặc tính của 

người xấu ác, nhưng sẽ là đối nghịch nhau, nghĩa là bậc hiền 

triết có sự suy nghĩ đúng, hành động đúng, nói lời đúng. Tốt 

đẹp tại chỗ này là không có tội lỗi, chân chánh, vui thích với 

niềm đạo đức và luật pháp của đất nước.  

 

Một trường hợp khác, để nhận xét hành động được hiển  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

27  

lộ ra ngoài, thì thấy rằng hành động của bậc hiền triết đối  

nghịch với người xấu ác, như sau: 

 

1.  Ưa thích dắt dẫn đi trong con đường chân chánh. 

2. Không ưa thích làm trong những việc không đúng bổn 

phận của mình.  

3. Thấy đúng hoặc vui thích với điều đúng đắn. 

4.  Không dễ phát sanh sự nổi giận nóng nảy. 

5. Biết nhận thức sự trật tự kỷ luật, hoặc rõ biết của lời  

khuyên bảo, và đón nhận những lời tư vấn. 

Nói tóm lại, bậc hiền triết là người tốt và có trí tuệ. 

 

Giao du với bậc hiền triết, dẫn đến quả báo bậc hiền 

triết. 

Đức Phật dạy bảo nên giao du với bậc hiền triết, là cho 

sự giao thiệp qua lại, cho được kết hợp thân thiện, cho tạo sự 

quen biết chuyện trò, cho việc cọng trú chung sống, cho cùng 

hành động tạo tác với nhau.  

Vì lẽ, việc tiếp xúc giao du với bậc hiền triết sẽ không có 

điều tội lỗi, chỉ có sự lợi ích khi được tiếp cận, bàn luận điều 

thanh cao, đạt được sự lợi ích tuyệt đối.  

Vì lẽ, như đã được đề cập đến  ở phần trên, bậc hiền triết 

là người suy nghĩ điều tốt, hành động tốt, nói lời tốt và vui 

thích dẫn dắt trong những việc có sự lợi ích, không dắt dẫn 

trong việc tạo tác việc tội lỗi nguy hại.  

Khi ta được tiếp cận, kết hợp, giao du sẽ làm thành nhân 

cho ta được thấm nhập những hành vi tốt của bậc hiền triết, sẽ 

làm cho ta trở thành người tốt, và khi có vấn đề trở ngại hay 

trắc trở trong công ăn việc làm hoặc trong đời sống, thì bậc 

hiền triết thường cho ta những lời khuyên bảo cố vấn.  

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

28  

Bậc hiền triết được ví như thân quyến họ hàng, và người 

xấu ác được ví như kẻ thù hiểm độc.  Việc kết hợp giao du với 

bậc hiền triết sẽ được sự an vui và sự tiến hóa.  Còn kết hợp 

giao du với người xấu ác thì chỉ có sự đau khổ, nóng nảy và 

điều nguy hại.  

Điều này, trong Phật ngôn đã được dạy bảo ở Phẩm An 

Lạc thuộc Kinh Pháp Cú có dẫn chứng như sau: 

“Bālasangatacārī hi dīghamaddhāna socati”.  

 

“Quả thật vậy, với người thường giao du tiếp cận người 

xấu ác, thì thường có sự đau khổ với thời gian lâu dài, bởi vì ở 

chung với người xấu ác là nhân dẫn đến đau khổ đi trong thời 

gian đau khổ, giống như sống chung với kẻ thù.  

Còn sống chung với bậc hiền triết thì được an vui, khác 

nào hội hợp lại với thân bằng quyến thuộc.  

Do đó, nhân loại mới nên kết giao với bậc hiền triết, là 

bậc có trí tuệ, là bậc trí giả, nỗ lực tinh cần với giới hạnh và 

có hạnh kiểm xa lìa phiền não, và là bậc trí hiền đức, ví như 

mặt trăng tiếp xúc với hư không theo quỷ đạo xoay quanh của 

những vì sao”.  

  

Hạnh phúc hay đau khổ được phát sanh từ sự tiếp xúc với 

con người, và tất cả chúng ta dù ít hay nhiều cũng đã từng có 

kinh nghiệm qua việc này, do đó không cần phải dẫn giải thêm 

nữa.  Tự mỗi chúng ta cũng tự rút lấy một bài học dạy lòng, 

chính tự nơi mình hay ở nơi sự lân cận với người.  

Đức Phật nhận thấy việc giao du với bậc hiền triết là điều 

phúc lợi, làm nhân cho phát sanh sự tăng trưởng tiến hóa trong 

đời, do vậy mới sắp bày việc giao du với bậc hiền triết là điều 

thứ hai trong sự sống kiết tường. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

29  

Điều kiết tường hoặc con đường tiến hóa thứ ba là Pujā 

ca pūjānīyānaṃ là việc cúng dường người hoặc việc đáng 

cúng dường. 

Sự không giao du với người xấu ác, nên giao du với bậc 

hiền triết như tình đạo hữu, cũng không có khả năng làm cho 

người phát sanh sự nỗ lực siêng năng thực hiện điều tốt đẹp, 

bởi vì còn thiếu sót một gương sáng để làm điểm nương tựa.  
 

Vì thế, Đức Phật mới thuyết giảng tuần tự điều kiết 

tường thứ ba là việc cúng dường bậc đáng cúng dường, làm 

thành điểm nương tựa hoặc thành năng lực phát khởi tâm thực 

hiện những điều tốt đẹp. 

 

Ai là bậc đáng tôn kính? 

Bậc đáng tôn kính hoặc bậc đáng cúng dường được phân 

chia ra rất nhiều nhóm, như Cha Mẹ là bậc đáng tôn kính của 

con cái.  Vị trưởng lão hoặc người lớn tuổi là bậc đáng tôn 

kính của hàng con cháu.  Vua quan là bậc đáng tôn kính của 

dân chúng.  Thầy giáo thọ là bậc đáng tôn kính của môn đồ đệ 

tử.  Phật Bảo, Pháp Bảo, Tăng Bảo là bậc đáng tôn kính của 

hàng Phật Tử. 
 

“Tuy nhiên tất cả những hạng người này cần phải 

xét thấy đúng là người có đức hạnh tốt đẹp xứng đáng 

cho việc tôn kính hay không, vì lẽ nếu như có sự sai 

lầm trong việc cúng dường bậc không đáng cúng 

dường, thì sẽ trở thành điều bất tường trong suốt cả 

đời sống”.  
 

Như vào thời kỳ của Đức Phật còn tại thế, có câu chuyện 

điển hình của Thái Tử Ajātasattu (A Xà Thế) đã sai lầm trong 

việc tôn kính Devadatta (Đề Bà Đạt Đa) là người không đáng 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

30  

tôn kính, khiến cho bị lôi kéo bởi Devadatta dẫn đến phạm 

một lỗi lầm xấu ác đối với Phụ Vương của Thái Tử, là tội giết 

Cha một cách trọn vẹn trong lời dạy của Đức Phật.  

Qua câu chuyện này trình bày cho thấy sự tội lỗi do việc 

giao du với người xấu ác và việc cúng dường người không 

đáng cúng dường, là nguyên nhân dẫn đến sự sụp đổ trong đời 

sống.  

Do đó, cần phải thấu hiểu rõ ràng việc tôn kính cúng 

dường, phải xem xét lâu dài, không chỉ là một hai ngày, đôi 

khi phải xem xét lâu dài cả năm hoặc cả mười năm, vì lẽ 

người xấu ác có nhiều mưu mô gian xảo. 

Người hoặc việc đáng cúng dường có thể được chia ra 

làm ba nhóm lớn là:  người, lời, và vật. 

Về người, là Cha Mẹ, Nhà Vua, Đức Phật, như đã đề cập 

đến, xứng đáng là người có nhiều ân đức, có đức hạnh, v.v. 

Về lời, là lời khuyên nhủ dạy bảo của các vị ấy, như 

Pháp Bảo là lời dạy của Đức Phật, v.v. 

Về vật, là vật dụng có liên quan với hai trường hợp kể 

trên, người và lời, như tượng Phật, hoặc hình ảnh của Cha Mẹ, 

thầy giáo thọ, v.v. là những vật mà ta cần có sự tôn kính cúng 

dường, phải được tôn trí thờ phượng ở trên cao và không được 

khinh thị và chà đạp. 

 

Có hai loại cúng dường. 

Đức Phật phân chia ra làm hai trạng thái của việc cúng 

dường, khi việc cúng dường mang ý nghĩa sự tán dương khen 

ngợi, kết hợp với sự thừa nhận có sự kính trọng dẫn đến cả vật 

dụng của người mà ta đáng tôn kính. 

1. Āmisapūjā - Vật dụng cúng dường: cúng dường với 

tiền bạc của cải, là việc cho hay cúng dường với của cải vật 

chất, như bông hoa, nhang đèn, vật thực gạo cơm, y phục, trú 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

31  

xứ chỗ ở, thuốc chữa bệnh, v.v, đến người hoặc việc mà ta 

kính trọng tin tưởng vào. 

2. Paṭipattipūjā - Thực hành cúng dường: là việc cúng 

dường với sự thực hành theo lời khuyên nhủ dạy bảo của 

Ngài. 

 

Kiết tường từ nơi sự cúng dường. 

Việc cúng dường được xếp thành kiết tường là con 

đường tăng trưởng tiến hóa trong đời sống, một cách đặc biệt, 

chính là việc thực hành cúng dường.  Càng cúng dường nhiều 

bao nhiêu thì càng có nhiều sự tăng trưởng tiến hóa.  Như đã 

được đề cập đến ở phần trên, việc cúng dường là thừa nhận có 

sự kính trọng và sự thực hành theo.  

Khi người thực hành theo lời khuyên nhủ dạy bảo của 

bậc đáng tôn kính thì sẽ có sự tăng trưởng tiến hóa trong đời 

sống, ví như thực hành theo lời khuyên nhủ dạy bảo của Đức 

Phật thì sẽ làm cho gặt hái điều an lạc lợi ích trong kiếp hiện 

tại và kiếp vị lai.  

Thực hành theo lời khuyên nhủ dạy bảo của Cha Mẹ, 

thầy giáo thọ sẽ trở thành người tốt, có sự hiểu biết.  Thực 

hành theo lời khuyên nhủ của hảo bằng hữu, bạn đồng nghiệp, 

hoặc người cùng cơ quan thì sẽ có sự thăng tiến trong việc 

làm. 

 

Một trường hợp khác, việc cúng dường làm thành sự kiến 

tạo tín ngưỡng, gầy dựng một gương sáng, thành lập sự tín 

tâm cho được sanh khởi trong con người chúng ta.   Khi ta đã 

có đức tin, một niềm tin vững chắc, bởi một tấm gương sáng 

tốt đẹp, sẽ làm phát sanh năng lực lôi kéo tâm thức khởi sanh 

sự nỗ lực thực hiện điều tốt đẹp, giống với người hay việc mà 

ta đang tôn kính.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

32  

Do đó, việc cúng dường bậc đáng cúng dường mới trở 

thành một nấc thang khác trong đời sống, sẽ dắt dẫn người tu 

tập thực hành theo đi đến sự tăng trưởng tiến hóa trong đời. 

 

Tóm lược cả ba điều kiết tường. 

Cả ba điều kiết tường là không giao du với người xấu ác, 

nên giao du với bậc hiền triết, và cúng dường bậc đáng cúng 

dường, như đã được trình bày ở phần trên, cho thấy được rằng 

Đức Phật đã sắp đặt một cách mạch lạc và đúng đắn với mục 

đích trong việc tiến hóa nhân loại một cách hoàn hảo. 

Vì lẽ trong việc mưu sinh hoặc việc tạo dựng cuộc sống 

của chúng ta, môi trường có ảnh hưởng rất lớn, một cách đặc 

biệt, chính môi trường hình thành con người.   Nếu ta được 

thân cận với người tốt và có sự hiểu biết, ta có nhiều cơ hội 

được đón nhận những lời khuyên nhủ dạy bảo liên quan với 

việc đào tạo tính năng tác dụng tri thức tài năng của ta rất 

nhiều.  

Theo đường lối ngược lại, nếu ta thân cận với người 

không tốt, ta có nhiều cơ hội bị lôi cuốn theo cùng một đường 

lối sai lỗi.   Một điều quan trọng không được quên là lẽ thường 

Tâm Thức của chúng ta ưa thích hướng xuống thấp như dòng 

nước.  

Chính do đó, phải thân cận tiếp xúc giao du với bậc hiền 

triết, và một điều quan trọng khác không được quên, phải dứt 

khoát, không được mập mờ, là coi chừng cẩn thận với người 

xấu ác ở bên ngoài, phải cẩn thận vì ta có thể trở thành người 

xấu ác.   Nếu tự ta thành người xấu ác, ta không thể nào phân 

biệt được ai là người xấu ác hoặc hiền triết, do đó hãy cẩn thận 

người xấu ác ở trong con người của ta, và hãy cố gắng kiến tạo 

hiền triết cho được có trong tâm tánh ta. 

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

33  

Kiết tường đã được trình bày ví như nấc thang của cuộc 

đời, người Phật Tử có sự mong cầu được tăng trưởng tiến hóa, 

sẽ phải bước lên từng mỗi bậc thang, không nên vượt cấp, vì 

lẽ nếu như vượt cấp thì sẽ không được kết quả to lớn.  Khởi 

đầu với việc không giao du kết hợp với người xấu ác là nấc 

thang thứ nhất, từ đó bước lên nấc thang thứ hai và thứ ba, 

tuần tự là giao du với bậc hiền triết và cúng dường bậc đáng 

được cúng dường, sẽ gặt hái điều lợi ích là thành nguyên nhân 

kiết tường của sự tăng trưởng tiến hóa một cách cùng tột, như 

đã được chú giải giải thích với trạng thái như vầy. 

 

Phần vấn đáp trong ba điều kiết tường vừa kể trên. 

1.  Hỏi:  Thế nào gọi là người xấu ác ? 

     Đáp:  Người xấu ác là người đánh mất ba điều lợi ích, là: 

đánh mất sự lợi ích hiện tại, sự lợi ích vị lai, và sự lợi ích tối 

thượng. 

a. Đánh mất sự lợi ích hiện tại, có bốn điều là: 

 Người lười biếng, không siêng. 

 Không giữ gìn tài sản cho được tồn tại. 

 Không nuôi mạng chân chánh. 

 Không thân cận với bậc hiền triết, bậc thiện trí thức. 

 

b. Đánh mất sự lợi ích vị lai, có năm điều là: 

 Không có đức tin chân chánh. 

 Không có giới luật trong sạch. 

 Không có sự nghe nhiều học rộng. 

 Không có sự dứt bỏ xả thí tài sản. 

 Không có trí tuệ. 

 

c. Đánh mất sự lợi ích tối thượng, là đánh mất con đường 

đến Níp Bàn. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

34  

2.  Hỏi:  Hãy nêu những điều tai hại với người xấu ác phải thọ 

lãnh ngay trong kiếp hiện tại và vị lai. 

     Đáp:  Có tám điều tai hại xảy ra với người xấu ác phải thọ 

lãnh ngay trong kiếp hiện tại và vị lai, đó là: 

 Làm mất điều lợi ích cho mình và cho người thân trong 

kiếp này và vị lai. 

 Thân, lời và ý bị ô uế, bất tịnh. 

 Làm cho danh vị bị xấu xa, ngày càng bị lu mờ, trong 

xã hội không còn ai muốn nhắc tới. 

 Tất cả bậc thiện trí thức đều ghê sợ như một món vật 

nhơ bẩn. 

 Mọi người đều cố xa lánh, không dám gần và ghê sợ, 

như vật hôi hám nhơ nhuốc. 

 Không có Tâm sáng suốt để phán đoán điều hay lẽ 

phải, Tâm không được an lạc. 

 Làm cho danh vị trong thân bằng quyến thuộc bị tai 

tiếng, lu mờ, và người đời bôi xóa đi. 

 Sau khi thân hoại mạng chung, thọ sanh vào Tứ Khổ 

Thú. 

 

Tích truyện dẫn chứng: Thuở xưa, trên một ngọn đồi 

gần núi Tuyết Lảnh, có một ổ chim két và có hai chim két con.  

Một ngày nọ, bão tố đi tới và hai chim két con bị thổi bay thất 

lạc, mỗi con ở một nơi.  Một con rơi vào nơi trú ngụ của các 

vị Đạo Sĩ, một con thì rơi vào làng của kẻ cướp.  Hai chim két 

con đều được chăm nom nuôi dưỡng tử tế. 

Một hôm, Đức Vua  xứ Pancala có tên là Pancala, đi săn 

cùng với đoàn quân tùy tùng, và bị lạc đường, nên thân xác bị 

mệt mỏi.  Vua đi nằm nghỉ lưng dưới một cội cây bên bờ suối, 

gần làng của bọn cướp.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

35  

Chim két của bọn cướp trông thấy nhà Vua với những 

trang sức vàng ngọc, liền kêu gọi bọn cướp và bảo rằng: 

“Chúng ta hãy đi đến giết người kia để cướp lấy của 

cải”. 

Vua Pancala nghe như thế, lấy làm kinh sợ, vội vàng bỏ 

chạy lánh xa bọn cướp.  Dung ruổi thay, lại chạy lạc vào làng 

của các vị Đạo Sĩ.  Chim két của các vị Đạo Sĩ vừa trông thấy 

nhà Vua, liền phát lời thưa chuyện: 

“Người ơi, từ xa vừa mới đến, chắc là người mệt nhọc 

lắm!  Xin mời người vào ngồi nghỉ chân, nơi đây là đất lành, 

không có điều chi lo sợ cả!”. 

Đức Vua Pancala rất là hoan hỷ và phát lòng thanh tịnh 

với chim két, mới thầm nghĩ: 

“Cùng một loài két như nhau, mà con ở với bọn cướp thì 

có lòng hung ác, và con ở với bậc chân tu thì lại thiện 

lương!”. 

 

3.  Hỏi:  Làm thế nào để có được sự lợi ích tối thượng ? 

     Đáp:  Phải nỗ lực diệt trừ Ái Dục, là Thế Gian Pháp, là sự 

khao khát, ái luyến.  Cố gắng trau giồi Tứ Như Ý Túc, là: 

a. Dục Như Ý Túc:  có sự ưa thích trong các Thiện 

Pháp, là phương pháp đưa đến chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn. 

b. Cần Như Ý Túc:  có sự cố gắng tiến tu các Thiện 

Pháp, đoạn trừ các Bất Thiện Pháp, là phương pháp đưa đến 

chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn. 

c. Tâm Như Ý Túc:  có sự suy nghĩ và hiểu biết các 

Cảnh Giới, và hướng dẫn Tâm về các Thiện Pháp, là phương 

pháp đưa đến chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn. 

d. Thẩm Như Ý Túc:  có trí tuệ rõ biết các Thiện Pháp, 

là phương pháp đưa đến chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn. 

    



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

36  

Với người đánh mất cả ba điều lợi ích kể trên, gọi là 

người xấu ác.   Khi thân cận với người xấu ác thì bị người xấu 

ác dắt dẫn đi tạo những nghiệp chẳng lành, như sát sanh, trộm 

cắp, v.v, cho đến tạo ra những nghiệp nặng, như Cực Trọng 

Nghiệp với tội giết Cha, giết Mẹ, v.v, cũng vẫn có thể thực 

hiện được. 

 

Tích truyện dẫn chứng:  Thái Tử Ajātasattu con của 

Vua Bimbisāra, do thân cận với Devadatta, bị lôi kéo theo con 

đường xấu ác, đã soán đoạt ngai vàng, bắt Vua Cha bỏ vào 

ngục thất, bỏ đói và không cho Mẫu Hậu đến thăm viếng.  

Về phần Đức Vua Bimbisāra, là đã chứng đắc Quả Tu 

Đà Huờn, có đức tin Tam Bảo một cách chân chánh, do đó 

vẫn giữ tâm an tịnh và ngày đêm tinh tấn đi kinh hành trong 

ngục thất.  Khi biết được như thế, Vua Ajātasattu cho một 

người thợ hớt tóc đến chỗ của Vua Cha, cạo nát hết cả hai 

lòng bàn chân và xát muối vào đó.  Như thế, Đức Vua 

Bimbisāra chịu sự thống khổ vô hạn và phải băng hà. 

Vua Ajātasattu giết Cha để được làm Vua cũng do thân 

cận với người xấu ác là Devadatta.  Sau khi Ajātasattu chết, bị 

đọa vào địa ngục đồng sôi có tên gọi là Lohagambhīra. 

 

Một tích truyện khác được biết:  Vào thuở xưa, Đức Vua 

Dadhivāhana muốn đi tắm dưới sông, truyền cho quân lính 

phải giăng lưới quanh nơi tắm đề phòng ngừa tai nạn.  Trong 

khi Vua đang tắm, thì có một trái cây chín muồi trôi từ rừng 

Tuyết Lãnh mắc vào lưới, quân hầu vớt được, đem dâng lên 

cho Vua.  Khi thấy trái lạ, Vua hỏi các thợ rừng để hỏi biết tên 

là chi.  Người thợ rừng bảo rằng đó là trái xoài, một thứ trái 

có vị ngọt và mùi thơm. 

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

37  

Vua rất hoan hỷ đã thọ thực và nhìn nhận trái xoài này 

có mùi vị rất ngon ngọt.   Sau đó, Vua truyền lệnh cho lấy hột 

đem về trồng nơi vườn thượng uyển và dạy phải chăm sóc kỹ 

lưỡng, đặc biệt tưới bằng sữa tươi. 

Ba năm sau, cây xoài trổ sanh rất nhiều trái với mùi vị 

thơm ngon ngọt.  Đức Vua Dadhivāhana muốn khoe trái quý 

của xứ mình với các nước lân bang, là đã có trồng được giống 

quý báu, nên trước khi đem biếu tặng,  Vua đã truyền dạy phải 

lấy dùi nhọn đâm thủng mầm hạt của trái xoài.  Vì vậy, các 

nhà Vua lân quốc không thể gieo trồng hạt giống của trái xoài 

quý này được. 

Tuy nhiên, có một vị Vua phát hiện được sự tình, khi nhìn 

thấy mầm hạt đã bị đâm thủng, hủy hoại mầm sống. Vị Vua ấy 

hiểu được ác ý của Vua Dadhivāhana, liền nghĩ ra một kế 

hiểm ác, truyền lệnh một người làm vườn tin cậy, đi đến xin 

vào làm vườn của Vua Dadhivāhana, để tìm phương cách hủy 

diệt cây xoài ấy. 

Người làm vườn này đến tâu với Vua Dadhivāhana: 

“Tâu Hoàng Thượng, hạ thần là người chuyên môn về 

nghề trồng cây và hoa, đã từng làm rất nhiều nơi và đã phục 

dịch chăm sóc các vườn thượng uyển của nhà Vua rồi. Tất cả 

đều hài lòng với hạ thần, nay hạ thần muốn đến được phục vụ 

cho Hoàng Thượng”.  

Vua rất lấy làm hoan hỷ và thâu người này vào làm trong 

vườn thượng uyển. 

Vào đến vườn, người làm vườn đã lấy dây thần thông 

trồng ở nơi gốc cây xoài, và luôn tiện trồng một gốc cây sầu 

đâu gần đó. 

Dây thần thông thì bò lên trên cây xoài, còn cây sầu đâu 

thì lớn lên giao nhánh với cây xoài, khiến cho trái xoài trở nên 

vị đắng. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

38  

Thi hành xong nhiệm vụ phá hoại, người làm vườn đã bỏ 

trốn đi. 

Một hôm, Vua Dadhivāhana ngự vườn thượng uyển, 

truyền quan hầu đi hái trái xoài cho Ngài dùng.  Tất cả trái 

xoài đều có vị đắng khác thường và không còn thơm tho như 

trước kia.  

Thấy lạ, Vua mới phán hỏi vị Quốc Sư đang đứng bên 

cạnh: 

“Này hiền khanh, tại sao mùa này trái xoài lại trở nên có 

vị đắng, hôi, và màu sắc không còn xinh đẹp như xưa vậy?”.  

Vị Quốc Sư quan sát kỹ chung quanh và thấy rõ được 

mọi việc, liền tâu: 

“Tâu Đại Vương, là vì cây xoài này, trước kia đã được 

vun trồng chăm sóc chu đáo, được tưới bằng sữa tươi.  Tuy 

nhiên, ngày nay đã bị dây thần thông và gốc cây sầu đâu, là 

hai loại ký sinh thảo có vị hôi và đắng, đang quấn chặt và 

giao nhành, nên đã làm mất đi mùi vị của trái xoài”. 

Dứt lời, vị Quốc Sư liền ngâm một câu kệ với ý nghĩa: 

Vannagandhrasupeto            Amdayaṃ ahuva  puri 

Tameve pūjaṃ labhamāno    Kehambo kutukapphalo 

Pucinanda parivāro               Ambo te Dadhivāhanaṃ 

Mūlaṃ mūlenasanlatthaṃ   Sākhāsākhaṃ nisevare 

Asatasannivāsene                  Tenambo katukapphalo.  

“Cây xoài này trước có màu sắc, và có mùi vị thơm 

ngon, trong khi được cúng dường (nhờ được săn sóc chu đáo), 

nhưng hiện nay vì sao lại bị hôi đắng?  

Tâu Hoàng Thượng, cây xoài của Ngài đã bị cây sầu đâu 

và dây thần thông ở chung, rễ và rễ xen lẫn nhau, nhánh và 

nhánh giao lẫn nhau.  Vì mọc chung chạ với dây thần thông và 

cây sầu đâu, nên trái xoài của Ngài không còn vị ngon ngọt, 

và đã trở nên đắng là như thế”. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

39  

Khi biết được như thế, Đức Vua ra lệnh cắt bỏ hết tất cả 

những ký sinh thảo bám vào thân cây, vun phân bón tưới nước 

và săn sóc đầy đủ, thì đến mùa ra hoa quả lại có được những 

quả thơm ngọt. 

 

4.  Hỏi:  Thế nào là bậc hiền triết ? 

     Đáp:  Bậc hiền triết là người hiểu rõ cả ba điều lợi ích kể 

trên, làm lợi ích cho mình và làm lợi ích cho người khác.   

Đức Phật dạy bảo nên thân cận bậc hiền triết thì hằng đem lại 

sự an vui, điều lợi ích hiện tại, lợi ích vị lai, và lợi ích tối 

thượng là Níp Bàn. 

 

Tích truyện dẫn chứng: Có hai người bạn kết thân với 

nhau, có tên gọi là Upatissa (Xá Lợi Phất) và Kolita (Mục 

Kiền Liên), cùng rủ nhau vào tu tập với Thầy Sanjàya, mong 

tìm đường giải thoát.  

Một hôm, Upatissa đi vào thành Vương Xá thấy được 

Đại Đức Asāji đang trì bình khất thực.  Khởi Tâm tín thành, 

Upatissa đi đến gần, đảnh lễ và thỉnh cầu xin được nghe 

Pháp.  Đại Đức Asāji với lòng bi mẫn thuyết giảng về Duyên 

Pháp một cách tóm tắt vừa khéo.  Sau khi được nghe xong, 

Upatissa chứng đắc được Quả Tu Đà Huờn, thành một Thánh 

nhân trong Phật Pháp.  Đi về kể lại cho Kolita, và Kolita cũng 

chứng đạt Quả vị tương tự.  Như thế là do nhờ sự thân cận với 

bậc hiền triết, nên có được kết quả lợi ích hiện tại, lợi ích vị 

lai, và lợi ích tối thượng. 

 

4.  Vấn:   Hãy nêu lên những quả phước báu hữu ích được thọ 

lãnh khi không thân cận với người xấu ác. 

     Đáp:   Có tất cả mười hai quả phước báu hữu ích được thọ 

lãnh khi không thân cận với người xấu ác, đó là: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

40  

 Được gặt hái những hạnh phúc an lạc tuyệt đối. 

 Được đi đúng theo Chánh Đạo. 

 Được gieo trồng chủng tử Giới – Định – Tuệ. 

 Được trau giồi và phát triển Pháp Học, Pháp Hành và 

Pháp Thành. 

 Được tiếp tục dưỡng nuôi Dị Thời Thiện Nghiệp đã có 

tạo từ trong kiếp quá khứ và cho được phát sanh trong 

kiếp hiện tại. 

 Được ở trong Thiện Pháp. 

 Được các bậc thiện trí thức hằng ngợi khen. 

 Được các bậc trí tuệ yêu mến. 

 Được các điều thạnh lợi kiết tường. 

 Được xa lánh con đường tội lỗi, Ác Đạo. 

 Được thọ hưởng an vui từng mỗi ngày, không có điều 

kinh sợ trong tâm do người xấu ác tạo ra. 

 Được thọ sanh về Thiên Giới. 

 

Tích truyện dẫn chứng: Vào một đêm say sưa trong giấc 

ngủ, Đức Vua Pasenadi nghe bốn tiếng la thật to “DU, SA, 

NA, SO”, Vua lấy làm kinh sợ. Sáng ngày hôm sau, Vua cho 

mời tất cả các vị Bà La Môn chuyên về giải đoán điềm báo 

đến để triều kiến và phán hỏi nguyên do của giấc mộng. 

Các Thầy Bà La Môn khải tâu rằng: 

“Tâu Đại Vương, đây là một điềm bất tường, có hại đến 

ngai vàng và luôn cả Hoàng Thượng nữa, nếu Ngài không 

cúng tế Thần Lửa. 

Nghi thức cúng tế Thần Lửa thời bấy giời hết sức hung 

ác dã man.  Trước hết, phải tìm cho đủ một trăm giống thú 

đực, trăm giống thú cái, trăm đồng nhi nam, và trăm đồng nhi 

nữ.  Cho đào một cái hố thật to lớn, dùng củi đốt lửa cháy lên 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

41  

thật to, rồi giết tất cả số lượng Thú và Người kể trên, và lấy 

máu của những Thú và Người, đổ vào để tế Thần Lửa. 

Vua Pasenadi nghe qua lời bàn của các vị Bà La Môn, 

phát khởi Tâm sợ hãi, truyền lệnh cho lập trai đàn chẩn tế 

Thần Lửa.  

Tất cả người và thú kinh sợ, khóc la vang rền khắp mọi 

nơi. 

Những tiếng khóc la ấy làm rung chuyển Hoàng Cung,  

Hoàng Hậu Mallikā lấy làm lạ, đi vào hầu Vua và hỏi mọi sự 

việc.  Khi được Đức Vua thuật lại mọi chuyện, Hoàng Hậu 

liền trình tâu rằng: 

“Thật Hoàng Thượng không có một chút trí tuệ nào cả!  

Một khi đã được cận kề với Đức Thế Tôn, một Đấng Giác 

Ngộ, là bậc Thiên Nhân Sư, là bậc Đại Trí Tuệ, mà không đi 

vấn hỏi và lại đi hỏi các Thầy Bà La Môn ấy”. 

Vua Pasenadi tỉnh ngộ, liền đi đến diện kiến với Đức 

Phật, và đem câu chuyện trong lúc ngủ được nghe bốn âm 

thanh quái lạ, kể lại với Đức Phật.   

Đức Thế Tôn dạy bảo với Đức Vua: 

“Bốn âm thanh quái lạ DU, SA, NA, SO, là tiếng kêu la 

của hàng ngạ quỷ, vốn là thân bằng quyến thuộc của Đại 

Vương, đã chịu đói khổ trong cả ba đời Chư Phật quá khứ, 

nay biết Ngài làm Vua, muốn kêu cầu cứu với Ngài, để tạo 

những Thiện Sự và hồi hướng cho những chúng sanh đó, cho 

được thoát khỏi những quả khổ đang thọ lãnh. 

Đức Vua nghe xong, phát tâm hoan hỷ tín thọ phụng 

hành. Về đến Hoàng Cung, liền truyền lệnh thả hết tất cả 

người và thú trong việc tế Thần Lửa, và thiết lễ Trai Soạn 

cúng dường Tứ Sự đến Đức Phật và Chư Thánh Tăng. 

Tất cả mọi người đều hoan hỷ và tỏ bày tán dương ân 

đức to lớn của Hoàng Hậu Mallikā. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

42  

Đêm dài vì giấc chẳng an, 

Dặm dài chìm nổi, muôn trùng ngàn xa, 

Đường đời vạn nẻo Ta bà, 

Bất tri Chánh Pháp khó qua luân hồi. 

(Pháp Cú câu kệ 60) 

 

5.  Hỏi:  Thế nào là bậc đáng cúng dường ? 

     Đáp: Ngôi Tam Bảo là bậc đáng cho Chư Thiên và Nhân 

Loại cúng dường một cách cao thượng, hơn tất cả mọi việc 

trong thế gian này. 

     

Đức Phật là bậc đã giác ngộ, thấu rõ Tứ Thánh Đế, diệt 

tận Vô Minh và Ái Dục không còn dư sót nên Ngũ Uẩn được 

thanh tịnh.  Ngài luôn có cả ba ân đức là Bi dức, Tịnh đức và 

Trí đức đối với tất cả chúng sanh. 

 

Pháp Bảo là lời chỉ dạy rất cao thượng của Đức Phật từ 

kim khẩu thuyết ra, để tế độ chúng sanh thoát khỏi khổ luân 

hồi, được kết quả làm người, quả trời và quả Níp Bàn.  Pháp 

Bảo được chia ra làm ba loại là: 

a.  Pháp Học là học hỏi nghiên cứu Tam Tạng, Chú Giải 

và Phụ Chú Giải. 

b.  Pháp Hành là thực hành theo Tam Học, Giới Định 

Tuệ, trau giồi thân lời ý cho được thanh tịnh, và tiến tu Chỉ 

Quán ngõ hầu chứng đắc Quả vị Thánh nhân. 

c.  Pháp Thành là chứng đắc Đạo Quả Thánh nhân. 

 

Tăng Bảo là những vị đang thừa hành theo lời chỉ dạy 

của Đức Phật ngõ hầu giác ngộ Đạo Quả, từ Tu Đà Hườn đến 

A La Hán. Tăng Bảo có hai bậc là Phàm Tăng và Thánh Tăng. 

Ngoài ra, những vị Thầy Giáo Thọ, các bậc Sa Môn với 

giới đức thanh cao, cùng với Ông Bà Cha Mẹ, Vua Quan, các  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

43  

vị tôn túc trưởng lão cao niên đều là những bậc đáng được 

cúng dường. 

Người cúng dường bậc đáng cúng dường thì hằng đem 

lại nhiều sự lợi ích ngay trong đời này và đời sau. 

 

Tích truyện dẫn chứng: Có một người giữ vườn cho 

Đức Vua Bimbisāra, hằng ngày thường cắt bông hoa đem đến 

dâng lên cho Vua.  Một hôm, thanh niên này đi đến hoa viên 

và hái hoa xong, thì liền thấy Đức Phật cùng với Chư Tăng 

ngự đến thành Vương Xá, để vào Vương Cung.  Khởi Tâm 

muốn cúng dường hoa đến Đức Phật, thanh niên nghĩ rằng:  

“Những hoa tươi này để dâng lên cho Vua.  Nếu đem 

cúng dường hết đến Đức Phật thì không còn hoa nào để dâng 

lên cho Vua, và như thế ta sẽ bị phạt tội, tuy nhiên ta cũng vẫn 

cam chịu”. 

Nghĩ xong, lấy hai tay nắm những hoa tươi tung lên hư 

không thì tất cả những hoa đó được kết thành một tràng hoa 

xinh đẹp ở bên phải, rải lên ba nắm hoa tươi nữa cũng kết 

thành những tràng hoa xinh đẹp ở bên trái, và rải lên bốn nắm 

hoa nữa thì cũng kết thành những tràng hoa xinh đẹp ở phía 

sau của Đức Phật. Và Ngài ngự tới chỗ nào thì những tràng 

hoa ấy cũng từ từ bay tới chỗ đó. 

Đức Vua Bimbisāra thấy rõ mọi sự việc, những tràng 

hoa luôn đi theo Đức Phật khi Ngài và Chư Tăng ngự vào 

Vương Cung. 

Về thanh niên này, sau khi cúng dường hoa tươi đến Đức 

Phật, thấy được việc lạ thường như thế nên Tâm càng trong 

sạch, hoan hỷ, trở về nhà liền kể chuyện cho người vợ nghe về 

sự cúng dường mà mình đã làm, và thấy được sự lạ thường 

như thế.  Tuy nhiên, người vợ là hạng người si mê, không 

trong sạch, liền nói rằng:  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

44  

“Như thế tội lỗi mà đến thì anh ráng chịu lấy.  Tại sao 

anh không đem những hoa tươi đến dâng lên cho Vua ?  Sự 

hình phạt sẽ đến như thế nào, đừng đổ thừa cho tôi, và hai ta 

hãy chia tay nhau ngay phút này”.  

Vừa dứt lời, liền đi vào Vương Cung, đem trình tấu tất cả 

tự sự của người chồng cho Vua nghe, để lập công và tránh tội.  

Vua Bimbisāra biết được đây là hạng người si ác, liền đuổi ra 

khỏi Vương Cung, và sau khi Vua cúng dường đến Đức Phật 

với Chư Tăng xong, liền cho thị thần đòi thanh niên giữ vườn 

đến gặp mặt. Khi gặp, Vua hỏi thanh niên:  

“Này Mālākāra, có phải ngươi lấy những bông hoa tươi 

của Trẫm đem dâng cúng đến Đức Phật phải không?”   

Thanh niên này liền trả lời với Đức Vua:  

“Tâu Đại Vương, dạ đúng như vậy.  Xin Đại Vương mở 

lòng hải hà và tha tội cho tôi”.  

Đức Vua nghe xong, có lòng hoan hỷ thanh tịnh, liền ban 

phát rất nhiều tài sản, vàng bạc và vô số châu báu đến cho 

người giữ hoa viên. 

Như thế, thanh niên này được hưởng bổng lộc của Vua 

ban cho, là do nhờ vào việc cúng dường đến bậc đáng cúng 

dường, đón nhận quả phước báu ngay hiện tại.  

Sau đó, Đại Đức Ānanda bạch hỏi Đức Phật: 

“Bạch Đức Thế Tôn, người giữ hoa viên được kết quả 

thấy rõ ngay trong đời này. Và đến đời sau có được hưởng 

quả phước nữa không ?”.  

Đức Phật dạy rằng:  

“Này Ānanda, người giữ hoa viên này, khi đến hết tuổi 

thọ thì không bị đọa vào bốn Ác Khổ được một ức kiếp, và đến 

kiếp cuối cùng thì sẽ được chứng đắc Quả Độc Giác với danh 

hiệu là Sumana, và đến khi tan rã ngũ uẩn thì viên tịch Níp 

Bàn.” 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

45  

Với việc làm Thiện này, người giữ hoa viên được hưởng 

lợi ích ngay trong đời này và lợi ích vị lai. 

Nghiệp nào là Nghiệp tốt hay, 

Làm xong chẳng chút mảy may hận phiền. 

Nghiệp nào Thiện Ý vui hiền, 

Thọ ngay quả phước tùy duyên hợp thời. 

(Pháp Cú câu kệ 68) 

 

****************  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

46  

 

 

Chương thứ  ba 

Ở quốc độ thích hợp, tạo Phước để dành,  

giữ mình theo lẽ chánh 

 

  Paṭirūpadesavāso ca          Pubbe ca katapuññatā  

  Attasammāpaṇidhi ca         Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

Việc ở trong quốc độ thích hợp, 

có hưởng phước đã tạo để dành khi trước, 

giữ mình theo lẽ chân chánh. 

Đó là Kiết Tường thù thắng. 
  

Kết hợp cả ba điều này lại thành kiết tường, là con 

đường tăng trưởng tiến hóa một cách tối thượng trong đời 

sống. 
 

Tiếp theo, sẽ tiếp tục đề cập câu kệ kiết tường như đã 

được trình bày, kiết tường là nhân của sự tăng trưởng tiến hóa 

trong đời sống, hoặc là nền tảng thăng tiến cuộc đời cho được 

tăng trưởng tiến hóa; nói cách ngắn gọn là con đường tiến 

hóa, hoặc là nguyên tắc thăng tiến cuộc đời.  

Câu chuyện kiết tường này được Đức Phật thuyết giảng 

do một vị Thiên Tử đến tác bạch vấn hỏi “điều chi thành kiết 

tường”, tại Kỳ Viên Tự, trong thành Xá Vệ; dưới thể dạng kệ 

thơ bao gồm mười hai câu kệ, kết hợp tất cả ba mươi tám điều 

kiết tường. 

Trong phần Pháp Bảo, trình bày câu chuyện kiết tường 

này được gọi là Kinh Kiết Tường, hạn định theo thể loại kinh 

tụng không thể thiếu được trong tất cả việc kiết tường.  Chí 

đến kinh này làm phát sanh điều hảo kiết tường đến tất cả, 

người tụng đọc, người nghe và đến cả trú xứ đang trì tụng. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

47  

Như đã đề cập đến kệ kiết tường thứ hai được kết hợp 

với ba điều kiết tường là: “Không giao du với người xấu ác, 

giao du với bậc hiền triết, cúng dường đến bậc đáng cúng 

dường”. 

Và bây giờ sẽ trình bày câu kệ kiết tường thứ ba, với nội 

dung được dẫn đến một cách khái lược như sau: 

Paṭirūpadesavāso ca          Pubbe ca katapuññatā 

Attasammāpaṇidhi ca       Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

Việc ở trong quốc độ thích hợp,  

có phước báu đã tạo để dành khi trước, 

giữ mình theo lẽ chân chánh. 

Đó là Kiết Tường thù thắng. 
 

Cả ba điều này thành kiết tường, là nhân làm cho đời 

sống được tăng trưởng tiến hóa một cách tối thượng hoặc thù 

thắng.  

Ba điều kiết tường trong câu kệ thứ ba như sau: 

1.  Việc ở trong quốc độ thích hợp. 

2.  Sự thành người hưởng phước báu để dành khi trước. 

3.  Và việc giữ mình theo lẽ chân chánh, có được chú 

giải giải thích tuần tự tiếp theo đây. 

 

Đặc tính của quốc độ  thích hợp. 

Điều thứ nhất “Paṭirūpadesavāso” dịch là việc ở trong 

quốc độ thích hợp, hoặc ở trong trú xứ thích hợp.  Tại đây, từ 

ngữ“quốc độ” bao hàm ý nghĩa chỗ ở sinh sống, nơi sinh 

hoạt, hoặc chỗ mưu sinh. 

Quốc độ như thế nào mới được gọi là xứng đáng hoặc 

thích hợp? Theo các nhà Chú Giải có trình bày về quốc độ 

thích hợp với ba đặc tính như sau: 

1.  Là nơi có Tứ Phật đồ chúng, tức là tỳ khưu, tỳ khưu 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

48  

ni, cận sự nam, cận sự nữ sinh sống, vãng lai, có việc xả thí, 

trì giới, tiến tu Pháp Hành, v.v.  

Hay nói một cách đơn giản, là chỗ ở hay trú xứ có Phật 

Giáo phát triển thạnh đạt, người ở trong quốc độ là người tốt, 

có đạo đức.  

Việc ở trong quốc độ như vậy, các Ngài gọi là kiết 

tường, vì thành nhân cho được thính Phật Pháp, những huấn 

từ của Đức Phật, là nhân cho được làm việc thiện hoặc thực 

hiện điều phúc thiện. 

Các Ngài có dẫn chứng một tích truyện trong bộ kinh 

Chú Giải Kiết  Tường sau đây: 

“Có một thanh niên làm nghề đánh cá, với tên gọi Ariya, 

nghĩa là bậc Thánh. Một hôm, trong khi anh ta đang đi ra 

đồng tìm bắt cá, được gặp thấy Đức Phật và Chư tỳ khưu 

Tăng đang đi trên đường lộ, mới cúi đầu đảnh lễ Đức Phật. 

Ngài liền hỏi anh ta: “Này người có tên chi?”.  

Thanh niên bạch thưa: “Dạ con tên là Ariya”.  

Ngài mới dạy rằng: “Với người vẫn còn tạo tội lỗi, sát 

mạng chúng sanh như người, thật không xứng được gọi Ariya. 

Với người có tâm từ bi, xa lìa những hành động xấu ác, không 

sát mạng chúng sanh, mới thật xứng tên gọi Ariya”. 

Ngay tại đó, thanh niên này phát tâm quy ngưỡng, xin 

thọ Tam Quy và nương nhờ Tam Bảo, trở thành một cận sự 

nam, từ bỏ xa lìa việc sát mạng chúng sanh với nghề đánh bắt 

cá làm mưu sinh, thay vào đó, đi vào ở trong lãnh địa Phật 

Giáo thành đạt việc tu tập”. 

Tự xưng cao quý Thượng Lưu, 

Tâm còn giết hại oan cừu sanh linh ! 

Từ Tâm, vô hại hữu tình, 

Quả thật cao quý hiển minh cõi người ! 

(Pháp Cú câu kệ 270) 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

49  

 

Các Ngài gọi đây là kiết tường, vì thành nhân cho được 

thính Phật Pháp, những huấn từ của Đức Phật. 

 

2.  Là trú xứ có liên quan với Đức Phật; như là nơi giác 

ngộ thành đạo, nơi chuyển Pháp Luân lần đầu tiên, cho đến 

những nơi Ngài đã ngự đến như thành Xá Vệ hay Vương Xá 

thành, v.v, được gọi là quốc độ thích hợp.  

Việc ở trong quốc độ như vậy, các nhà chú giải gọi là 

kiết tường, vì thành nhân cho việc đón nhận sáu điều vi diệu 

thù thắng, là: 
 

(1) Dassanānuttariya - Kiến Thị Tối Thượng: là được 

nhìn thấy sự việc vi diệu thù thắng. 

(2) Savanānuttariya - Thính Văn Tối Thượng: là được 

lắng nghe sự việc vi diệu thù thắng. 

(3) Lābhānuttariya - Lợi Lộc Tối Thượng: là được lợi 

lộc vi diệu thù thắng. 

(4) Sikkhānuttariya - Giáo Học Tối Thượng: là được 

học hỏi vi diệu thù thắng. 

(5) Pāricāriyānuttariya  - Phụng Dưỡng Tối Thượng: 

là được bảo hộ dưỡng nuôi vi diệu thù thắng. 

(6) Anussatānuttariya - Truy Niệm Tối Thượng: là 

được hồi tưởng nhớ lại vi diệu thù thắng. 
 

Tại đây, điều vi diệu thù thắng là Tam Bảo. Với ai lấy 

Tam Bảo làm nơi nương tựa, làm điều lợi ích, làm phương 

hướng trong việc sinh sống, thì quả thật vậy, người đó thường 

được thụ hưởng sự an lạc, sự tiến hóa. 

Các Ngài có dẫn chứng một tích truyện trong bộ kinh 

Chú Giải Pháp Cú, để thấy sự lợi ích trong việc“Kiến Thị Tối 

Thượng” và “Giáo Học Tối Thượng”, sau đây: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

50  

“Thuở Đức Phật còn tại thế, có một thanh niên Bà La 

Môn tên gọi Vakkali khi nhìn thấy ba mươi hai Sắc Tướng 

của Đức Phật, khởi tâm say mê đắm đuối cứ theo ngắm nhìn 

Đức Phật để thỏa lòng ưa thích, nhưng cũng không đủ sự 

thỏa mãn. Cuối cùng thanh niên này quyết định xin xuất gia, 

để có nhiều thời gian được ở bên cạnh Ngài. 

Khi sự xuất gia được viên mãn, tỳ khưu Vakkali không lo 

hành đạo chi cả, mà cứ mãi đi theo kế bên Đức Phật, để chỉ 

ngắm nhìn Sắc Tướng của Ngài mà thôi. 

Đến một hôm, Đức Thế Tôn rõ biết túc duyên của tỳ 

khưu Vakkali đã đến, nên Ngài đã gọi Vakkali và dạy bảo: 

“Này Vakkali đã phát nguyện xin xuất gia là để được 

giải thoát, chứ không phải chỉ đi theo mãi ngắm nhìn Nhục 

Thể của Như Lai! Người ở kề cận bên Như Lai chỉ làm điều 

như thế, quả thật không có cao quý, mà phải thực hành theo 

Pháp mà Như Lai đã chỉ dạy, mới thật là cao quý!”.  

Tuy được Đức Phật chỉ giáo như thế, nhưng tỳ khưu 

Vakkali không lấy đó để tu sửa, trái lại phát khởi Tâm sầu 

muộn, ý nghĩ khởi lên: 

“Đức Phật không có thương mình.  Mình đã bỏ hết tất 

cả, gia đình nhà cửa, đi xuất gia, một lòng tôn kính Đức Thế 

Tôn, mong được gần gũi và chiêm ngưỡng Kim Thân của 

Ngài, mà Đức Thế Tôn còn rầy la mình, quả thật hổ thẹn và 

không còn thiết tha để sống làm chi nữa!”.   

 Sau khi dứt dòng suy nghĩ, Tỳ khưu Vakkali lặng lẽ từ 

bỏ Tăng Chúng, và đi lên đỉnh núi cao với sự suy nghĩ sẽ tự 

vẫn tại nơi đó. 

Ngay khi ấy, cùng với dòng tư tưởng cuối cùng của tỳ 

khưu Vakkali, Đức Phật thị hiện ngay giữa hư không, trước 

mặt của Vakkali, và vấn hỏi:           

“Này Vakkali, Như Lai đã nói như thế và Vakkali lại tủi 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

51  

hờn hay sao ?”.  

Vừa dứt lời, tỳ khưu Vakkali phát tâm cảm kích, xúc 

động vô cùng và phát sanh phỉ lạc.  Kế tiếp, Đức Phật dạy đề 

mục quán tưởng để hướng dẫn tỳ khưu Vakkali chú tâm vào 

sự tu tập. 

Đức Phật thốt lên kệ cảm kích với thành quả của tỳ khưu 

Vakkali, như sau: 

“Đầy phỉ lạc, đầy niềm tin vào Giáo Huấn của bậc Giác 

Ngộ, vị tỳ khưu sẽ thành tựu trạng thái an lạc, đạt sự tịch tịnh 

mọi Lậu Hoặc, đạt an vui tối thượng”. 

“Tỳ khưu Giáo Pháp tín thành, 

Thọ hưởng Pháp Lạc trong lòng hân hoan, 

Dễ sao chứng được tịnh an, 

Các Hành tịch tịnh, lạc bang nào tìm?” 

(Pháp Cú câu 381) 

“Người ở kề cận bên chéo y của Như Lai mà không hành 

Giáo Pháp của Như Lai, quả thật rất xa với Như Lai.  Trái 

lại, người ở thật xa với Như Lai, nhưng lại thực hành trọn vẹn 

Giáo Pháp của Như Lai, như thật kề cận bên chéo y của Như 

Lai”.    
 

Các Nhà Chú Giải còn có dẫn chứng một tích truyện 

trong bộ kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được sự lợi ích 

trong việc “Thính Văn Tối Thượng” sau đây: 

“Thuở xưa, có hai cha con làm nghề đốn củi trong rừng 

già để mưu sinh. Một hôm, ngay khi đang đốn củi thì được 

nghe một câu hát từ nơi một cô gái đang hái hoa sen, với ý 

nghĩa như sau: 

“Hoa Sen tuy xinh đẹp nhưng lại sớm nở chiều tàn.  

Kiếp làm người nào khác chi là kiếp loài sen!”.  

Hai Cha con liền lấy câu hát đó làm đề mục quán tưởng: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

52  

“Thân người quả thật không bền vững, hết sanh lại diệt, 

hết diệt lại sanh, cứ mãi mãi luân hồi trong cõi khổ đau của 

Thế Gian này!”.  

Lặng nghĩ thầm và quán tưởng liên tục mãi cho đến cả 

hai Cha Con sát trừ tuyệt mọi phiền não, và cả hai đều chứng 

đắc Quả Vị Độc Giác Phật. 
 

3.  Là nước Ấn Độ, hoặc quốc độ ở trung tâm quả địa 

cầu, nơi được gọi quốc độ thích hợp.   Là nơi đản sinh của 

Đức Phật Toàn Giác, Độc Giác Phật và Thinh Văn Giác, cho 

đến Phụ Vương của Đấng Thập Đức Hạnh. 

Việc ở trong quốc độ như vậy, các nhà chú giải gọi là 

kiết tường, vì thành nhân cho được hưởng Thiên Sản và Níp 

Bàn (Thánh Sản). 

Cả ba phần này, là quốc độ thích hợp hoặc xứng đáng, 

theo ý kiến của các nhà chú giải soạn tác kinh điển giải thích 

Tam Tạng.  

Khi lập ý đến việc tu tập thì quả thật là câu chuyện khó 

khăn hoặc không có hiện hành, vì lẽ Đức Phật Ngài đã diệt tắt 

Uẩn viên tịch Níp Bàn lâu rồi, lại nữa Phật Giáo đã suy sụp 

tại nước Ấn Độ, chúng ta không thể ở gần nơi Ngài đã giác 

ngộ hoặc ở các nơi Ngài đã ngự, vì đất nước này không còn đi 

theo Phật Giáo.  Chúng ta sẽ nói rằng đất nước của họ không 

còn là quốc độ thích hợp.  

 

Câu chuyện này, chúng ta cần phải xem xét theo thời 

gian và không gian, tức là phải thích hợp với thời gian và ở 

trú xứ. 

Trú xứ hay quốc độ thích hợp, nếu theo văn tự hiện đại, 

là trú xứ hay quốc độ thích hợp phải có môi trường tốt đẹp, có 

sự phát triển thạnh đạt về mọi mặt, kinh tế, xã hội, phong tục 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

53  

tập quán, văn hóa nghệ thuật, giáo dục, tôn giáo.  Không chỉ 

là phát triển về mặt vật chất, mà phải có cả về mặt xã hội, giáo 

dục và tôn giáo.  

Điều nói đến là người trong xã hội phải là người tốt, có 

sự nhận lãnh trách nhiệm đối với nghĩa vụ công dân, có việc 

học hỏi tốt và chủ yếu là nắm vững chắc những huấn từ của 

Phật Pháp, mới sẽ là trú xứ hay quốc độ thích hợp cho việc 

đặt nền tảng chỗ nương ở. 

Đối với những quốc giáo là quốc độ thích hợp vì có khí 

hậu tốt, dân chúng ở trong tiêu chuẩn nhiều tốt đẹp hơn là 

xấu, và điều quan trọng là họ lấy Phật Giáo là quốc giáo, với 

vị cai trị đất nước là bậc Thập Đức Hạnh, với tấm lòng nhân 

ái trong việc làm nguôi đi những nỗi thống khổ, bồi đắp sự an 

lạc cho dân chúng, không phải chỉ nghĩ đến sự an vui hạnh 

phúc riêng cho Ngài. 

 

Phương thức nhận xét quốc độ   thích hợp. 

Có ba phương thức nhận xét trú xứ hay quốc độ thích 

hợp, xứng đáng thích hợp đối với chỗ ở sinh sống hay không, 

đó là: 

1. Trú xứ hay quốc độ mà ta đang nương nhờ để ở, tài 

sản có được phát triển hay không, tức là việc mưu sinh có 

được thuận lợi hay không. 

2.  Trú xứ hay quốc độ mà ta đang nương nhờ để ở, đời 

sống có được phát triển hay không, tức là đời sống và tài sản 

của cải có được an toàn hay không. 

3.  Trú xứ hay quốc độ mà ta đang nương nhờ để ở, thiện 

công đức có được phát triển hay không, tức là xa lìa khỏi con 

đường trụy lạc hư hỏng, đầu độc mê hoặc, hoặc môi trường 

không tốt đẹp, và dẫn dắt đi đến sự nguy hại hay không.        

Nếu được kết hợp với cả ba điều này thì đời sống, quả 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

54  

thật vậy, có sự phát triển thạnh đạt một cách chắc thực. 

 

Hãy tự       làm chỗ  nương ở      cho chính mình, thực sự      là 

quốc độ        thích hợp. 

Tại đây có một câu hỏi, đôi khi ta không lựa chọn được 

chỗ ở thích hợp theo như trường hợp đã đề cập ở phần trên, 

thì phải làm sao? Nếu như phải rơi vào hoàn cảnh này, thì có 

hai phương thức thực hiện như sau: 

1.  Hãy tạo trú xứ mà ta đang nương ở trở thành quốc độ 

thích hợp, xứng đáng là chỗ ở nương nhờ. 

2.  Hãy tự lấy chính mình làm quốc độ thích hợp. 

Tức là thay vì đi giải quyết môi trường, thì hãy tự cải 

thiện chính bản thân mình.   Hãy tự lấy chính mình làm quốc 

độ thích hợp thay thế, tức là hãy tự hành động để trở thành 

người tốt, không theo môi trường xấu để tạo hành động xấu, 

và hãy tự tạo sự yêu thương hài lòng của tất cả mọi người.  

Nếu làm được như thế, thì chỗ nào cũng là chỗ đáng ở, 

và chỗ ta đang ở là quốc độ thích hợp, không bị ảnh hưởng 

đến trú xứ hay môi trường.  

Việc ở trong quốc độ thích hợp là nhân cho ta được thân 

cận bậc hiền triết, có được thọ giáo điều tốt đẹp, tạo điều kiện 

kết hợp với việc nuôi mạng chân chánh thanh tịnh, được nghe 

huấn từ Phật Pháp, và được trau giồi Pháp Hành.  Tất cả đều 

là nguyên nhân cho sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống.  

Do đó, Đức Phật mới đặt để thành kiết tường, là con 

đường tiến hóa của cuộc đời, với trường hợp như vầy. 

 

Điều chi gọi là hồi tưởng quả        phước báu đã qua. 

Điều kiết tường thứ hai là Pubbekatapuññatā có nghĩa 

là người đã tạo quả phước báu để trong thời gian trước, hay 

dịch cho dễ hiểu, là có Puññavāsanā là có việc thiện đã tạo 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

55  

trước kia làm vốn liếng.  

Puññavāsanā là cái chi?  Tức là thiện công đức mà ta đã 

tích lũy kể từ kiếp quá khứ cho đến kiếp hiện tại, không chỉ là 

việc xả thí, trì giới, tiến tu Pháp Hành, hoặc với cả những việc 

thiện khác nữa.  

Khi đã tạo rồi thì sẽ không bị mất, lại được tích lũy ở 

trong tâm, rồi kiến tạo tâm thức ta cho được thanh tịnh tinh 

khiết, khởi sanh nhiều phẩm chất, và điều chánh yếu là việc 

thiện mà ta đã tích lũy để trong tâm, sẽ là vật hỗ trợ cho ta 

được tăng trưởng tiến hóa trong đời sống luôn đến công ăn 

việc làm.  

Câu chuyện này cần phải xem xét cho thật kỹ mới có thể 

nghĩ ra được sự hiện hành của nó.   

Để cho dễ hiểu, xin dẫn chứng một ví dụ cụ thể về sắc 

pháp để làm điều so sánh. Ví như mỗi ngày ta phải thọ dụng 

vật thực, và rất nhiều bữa trong mỗi ngày. Hỏi rằng ăn như 

vậy để làm gì ? Trả lời ăn để bồi bổ và dinh dưỡng cho xác 

thân được tăng trưởng phát triển và khỏe mạnh. 

Việc dùng vật thực để bồi bổ xác thân, không chỉ là một 

miếng, hoặc một số lượng lớn, mà bổ dưỡng xác thân với 

năng lượng và phẩm chất dinh dưỡng. Nếu ta không dùng 

đúng vật thực liên hệ, xác thân sẽ bị suy dinh dưỡng, không 

được tăng trưởng phát triển, không được khỏe mạnh, và cuối 

cùng là sẽ chết.  

Điều này như thế nào, thì tâm thức của ta phải được bồi 

bổ những phẩm chất bổ dưỡng bởi thiện công đức hoặc phúc 

thiện như thế ấy.  Ban đầu phải tích trữ duy trì thật nhiều vốn 

liếng, khi đã có thật nhiều vốn liếng của trước kia ở nơi tạo 

việc thiện trong tâm thức, thì sẽ hỗ trợ nâng đỡ cho ta đạt 

được sự thành tựu và phát triển thạnh đạt trong đời sống.  

Theo đường lối ngược lại, nếu bồi bổ nhiều việc bất 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

56  

thiện, việc xấu sẽ dắt dẫn đi đến điều tai họa mau lẹ, cũng ví 

như ta thọ vật thực có độc tố, thường là dẫn dắt đi đến sự chết 

một cách mau lẹ. 

 

Làm việc thiện hiện tại tốt hơn đã tạo khi trước. 

Việc Ngài nói đến là người có quả phước báu để dành 

khi trước sẽ làm cái chi để được thành tựu dễ dàng?  

Xin được nhấn mạnh rằng, việc học thuộc lòng, làm 

những công việc, tiến tu Pháp Hành, v.v, tất cả những điều đó, 

ta không thể nào chờ đợi ở quả phước báu đã tạo trong kiếp 

quá khứ, bởi vì ta không có trí tuệ để nhận biết được trong 

kiếp nào ta đã làm những việc thiện chi, chính do đó, điều tốt 

nhất là ta phải kiến tạo phước báu hay việc thiện ngay trong 

hiện tại này, vì việc thiện mà ta làm ngay lúc này, sẽ trở thành 

Pubbekatapuññatā  nghĩa là  Puññavāsanā là có việc thiện 

đã tạo trước kia làm vốn liếng cho ngày vị lai, ví như ta thọ 

dụng vật thực ngày hôm nay, sẽ cho năng lượng trong ngày 

mai.  

Hôm nay ta không ăn, ngày mai ta sẽ bị đói. 

Puññavāsanā cũng tương tự, nếu ta không tạo hôm nay, thì 

không biết lấy phước báu ở đâu để hỗ trợ cho ngày mai.  Với 

người không có Puññavāsanā thì ở đâu và làm điều chi cũng 

có nhiều sự vất vả khổ sở, đầy dẫy sự khó khăn trở ngại, đôi 

khi họ đi tìm kiếm điều cơ hội cũng không thể có được.  

 

Điều này Đức Phật có dạy trong Túc Sanh Truyện 

Siricorajataka ở phần Tikanipāta: “Yaṃ ussukkā 

sangharanti alakkhiyā bahūdhanaṃ”  làm dẫn chứng, với ý 

nghĩa là:  

“Với người không có nghệ thuật phước báu, cũng không 

có nghệ thuật, cho dù nỗ lực tinh cần kiên trì tích cực thâu 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

57  

thập cho thật nhiều tài sản để dành, thì tài sản cũng thường là 

đa phần bị trôi đi với người không từng tạo phước báu. Tuy 

nhiên với người có tạo phước báu thì thường có cơ hội được 

tiêu dùng những loại tài sản đó, sanh khởi với người đã từng 

tích lũy phước báu để dành, trong mỗi trú xứ.  Lại nữa (đối 

với người có tạo việc thiện để làm vốn liếng trước kia), 

thường sanh khởi nhiều lợi lộc tài sản mà có thể không biết 

nguồn gốc”. 

Có nghĩa là, với người có tạo phước, cho dù không phải 

bỏ ra nhiều đầu tư công sức, nhưng vẫn được nhiều quả phước 

đền đáp. Với người không có tạo phước thì phải bỏ ra nhiều 

đầu tư công sức, mới có được quả phước đền đáp. 

Việc thiện hay phước thiện sanh khởi trong tâm thức, 

kiến tạo tâm thức được thanh tịnh tinh khiết, làm cho tâm thức 

có được chất lượng vững mạnh, có lãnh địa ngăn ngừa phiền 

não hoặc việc bất thiện sẽ dắt dẫn tâm thức ta gặp điều nguy 

hại. Và việc thiện có khả năng tạo mãnh lực hỗ trợ cho chúng 

ta được sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống, gia hộ cho 

người có tạo phước được sự an vui, sự tăng trưởng như đã đề 

cập đến người làm việc thiện thoát khỏi mọi điều nguy nạn 

như lửa đốt cháy,v.v.  

Như thế chúng ta ở trong quốc độ thích hợp, nếu như 

không có tích lũy việc thiện ở trong tâm thức, thì tâm thức sẽ 

dẫy đầy sự suy nghĩ xấu xa mưu hại, và không có được sự 

tăng trưởng tiến hóa.  

Do đó, sự tích lũy việc Thiện để dành là nền tảng của 

tâm thức.         

Đức Phật mới dạy đó là điều kiết tường, là con đường 

tiến hóa của đời sống, với trường hợp như vầy.  

Các Nhà Chú Giải dẫn chứng một tích truyện trong bộ 

kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được sự lợi ích trong 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

58  

việc“Tâm biết rung động điều xấu xa bất thiện” sau đây: 

“Sau khi chứng đắc Quả vị Chánh Đẳng Giác, Đức Phật 

đã đi đến vườn Lộc Giả, thành Bārānasī, khải thuyết bài Kinh 

Chuyển Pháp Luân và Kinh Vô Ngã Tướng, Ngài đã độ năm 

anh em Kiều Trần Như được chứng đắc quả vị Vô Sinh.  Ngay 

khi ấy, cũng tại thành Bārānasī, có một Công Tử rất giàu có, 

tên gọi là Yasa, con một vị Trưởng Giả, rất được Mẹ Cha hết 

mực thương yêu chiều chuộng.  Cuộc đời của Công Tử Yasa 

sống trong sự an vui, hưởng đầy đủ ngũ dục lạc, ngày đêm 

vui say trong yến tiệc, có rất nhiều mỹ nữ doanh vây, phục vụ 

đàn ca xướng hát thâu đêm không ngừng.              

Một đêm nọ, với sắc thân mệt mỏi, công tử Yasa đã ngã 

lưng và nghỉ sớm. Các mỹ nữ thấy vậy, cũng cùng rủ nhau đi 

nghỉ. Vào giữa khuya, Yasa giựt mình thức giấc, nhìn thấy 

các mỹ nữ đang say sưa trong giấc ngủ, lại hiện bày toàn 

những bất tịnh trên thân thể, trên gương mặt, với những xú 

khí phát ra vô cùng khó ngữi.  

Công Tử Yasa vô cùng kinh hãi, liên tưởng như đang 

đứng trong nghĩa  địa tha ma với những tử thi tỏa ra những 

xú khí kinh dị.  Nghĩ thầm trong tâm: 

“Thế gian này quả thật ô uế bất tịnh, đáng kinh sợ.” 

(Với ý nghĩa: thế gian này là bất tịnh, ô uế, và con người 

đang bị giam cầm trong vòng kiềm tỏa của sự đau khổ, không 

biết nương tựa vào đâu!)  

Với sự suy nghĩ như thế, thúc đẩy công tử Yasa rời khỏi 

tòa lâu đài đang ở, cắm cúi đi mãi trong đêm tối, hướng về 

vườn Lộc Giả.  

Đức Thế Tôn với Phật Nhãn biết được duyên lành đã 

đến với Yasa, đi đến và gọi Yasa với lời dạy bảo: 

“Hãy đến đây, này Yasa, chính nơi đây không hiện bày 

bất tịnh, và cũng không có phiền não”.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

59  

Khi Yasa đi đến gần và quỳ đảnh lễ Đức Thế Tôn, Ngài 

liền khải thuyết về “Anupubbīkathā”- Tuần tự Pháp Thoại, 

với năm điều Pháp tuần tự,  xả thí – trì giới – sự an vui trong 

Thiên Giới – tội lỗi của Ngũ Trần và quả báo của sự xuất gia.  

Dứt thời Pháp Thoại, công tử Yasa chứng đắc quả vị Thất 

Lai, và sáng ngày hôm sau, được chứng đắc quả vị Vô Sinh. 

Kế sau năm thầy Tỳ khưu Kiều Trần Như, Tỳ Khưu Yasa là vị 

Vô Sinh thứ sáu trong Phật Giáo. 

Sau đó, Đức Phật kể lại tiền kiếp của tỳ khưu Yasa, cho 

chúng Tỳ Khưu được biết, như sau: 

“Có một kiếp quá khứ, Yasa là người làm nghề thiêu đốt 

tử thi trong nghĩa địa.  Có một ngày, thanh niên này đang 

thiêu đốt tử thi của một sản phụ đang mang thai. Khi lửa 

đang cháy lớn, bụng của sản phụ nổ bung ra, lòi ra đầu của 

một hài nhi, trông vô cùng kinh dị. Ngay lúc đó, thanh niên 

này phát tâm kinh hãi về sự ô uế bất tịnh của xác thân, làm 

thành chủng tử, trổ sanh trong kiếp này là Yasa khi nhìn thấy 

những mỹ nữ đang hiện bày những ô uế bất tịnh và xú khí, 

như là những tử thi”.  

 

Giữ  mình theo lẽ                                            chân chánh. 

Điều kiết tường thứ ba là  Attasammāpaṇidhi nghĩa là 

giữ mình theo lẽ chánh hoặc tự lập nguyện đúng đắn.  

Với ý nghĩa là việc đặt để tâm theo lẽ chánh, bởi theo lời 

dạy của Đức Phật, xác thân của chúng ta được kết hợp theo 

hai thành phần chánh yếu là thân và tâm.   Giữa thân và tâm, 

Ngài lấy tâm làm chánh yếu, vì tâm có nhiệm vụ suy nghĩ, 

kiến tạo hoặc chỉ đạo ra lệnh cho thân làm theo tâm suy nghĩ, 

như lời nói rằng, tâm là chủ nhân và thân là tôi tớ.         

Do đó, nếu đặt để tâm thức ở chỗ đúng đắn, đời sống sẽ 

được phát triển thạnh đạt.  Trong đường lối ngược lại, nếu đặt 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

60  

để tâm thức trong chỗ sai lầm, đời sống sẽ gặp điều bất tường, 

ứng hợp với lời dạy của Đức Phật trong Phẩm Tâm của Kinh 

Pháp Cú như sau: 

“Diso disaṃ yantaṃ kayirā verī vā pana verinaṃ” làm 

dẫn chứng, với ý nghĩa: “Tâm đặt để chỗ sai lầm, thường gây 

ra sự nguy hại, hơn cả kẻ thù gây cho kẻ thù, người oán hận 

gây cho người oán hận nguy hại khác. Tâm đặt để chỗ đúng  

đắn, thường tạo việc Thiện và không một người cha, người mẹ 

hay anh, em làm cho được”. (Pháp Cú câu 42 – 43) 

Kẻ thù hiềm hại kẻ thù, 

Oan gia chuớc hiểm, báo cừu oan gia. 

Ghê thay, Tâm hướng ác tà, 

Vạn lần nguy khốn, cho Ta cho Người ! 

(Pháp Cú câu 42) 

 

Điều mà quyến thuộc Mẹ Cha, 

Chẳng thể làm được, cho Ta, cho Người. 

Với Tâm thuần hướng Chánh chơn, 

Thành tựu tốt đẹp, vẹn mười vẹn trăm ! 

(Pháp Cú câu 43) 

 

Việc nói rằng giữ Tâm theo lẽ chân chánh hoặc giữ tâm 

ở chỗ đúng đắn, là giữ như thế nào?  

Trả lời là để Tâm hướng về việc Thiện, điều chân chánh, 

hướng dẫn theo nền tảng đạo đức hoặc không để Tâm sanh 

khởi tội lỗi cho mình và cho người khác.  Theo các nhà chú 

giải giải thích rằng việc chưa từng thọ trì giới thì hãy để Tâm 

vào việc thọ trì giới, việc chưa từng xả thí cúng dường đến 

một ai thì hãy cho có sự hoan hỷ trong việc cúng dường, vẫn 

chưa có đức tin thì làm cho có đức tin, vẫn chưa có hành thiền 

thì hãy làm cho có hành thiền, v.v.   



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

61  

Một trường hợp khác, việc giữ mình theo lẽ chân chánh, 

là trong việc đối xử hoặc hành xử phải cho được chân chánh 

đúng đắn với nền tảng bổn phận mà ta đã xác lập.   

Nói cho dễ hiểu là phải biết nhận lãnh bổn phận trách 

nhiệm, làm trách nhiệm của mình cho được hoàn hảo viên 

mãn, như là thầy phải hành xử thích hợp là vị thầy, tỳ khưu sa 

di phải hành xử thích hợp là tỳ khưu sa di, cận sự nam và cận 

sự nữ phải hành xử thích hợp là cận sự nam và cận sự nữ.  

Một khi mọi người ai cũng làm tròn nhiệm vụ của mình 

một cách không thiếu sót thì sẽ khởi sanh kiết tường là sự 

tăng trưởng tiến hóa. 

Các Nhà Chú Giải dẫn chứng một tích truyện trong bộ 

kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được sự lợi ích trong 

việc“Hướng Tâm theo lẽ chánh đạo” sau đây: 

“Vào một thời, Đức Thế Tôn đang trú ngụ tại thành 

Sāvatthī, kinh đô của Xứ Kosala.  Có một vị Bà La Môn tên 

gọi là Bharadvājagotra, người thiên về Tà Kiến, bất khả 

duyệt ý với Phật Pháp, một khi nghe ai bàn bạc đến Phật 

Pháp thì thường lấy hai tay bịt tai lập tức.  

Ngược lại, người vợ của vị Bà La Môn này, là một đệ tử 

của Đức Phật và đã chứng đắc quả vị Thất Lai (Tu Đà 

Huờn). Mỗi khi người vợ hắt hơi nhảy mũi, hay có điều chi 

kinh động thì luôn nghĩ tới Đức Phật và liền niệm Hồng Danh 

của Ngài.  Một ngày, người chồng muốn làm lễ cúng dường 

vật thực đến 500 vị đạo sĩ Bà La Môn, và đã yêu cầu người vợ 

không nên niệm Hồng Danh Phật trước mặt các vị đạo sĩ này, 

vì các đạo sĩ Bà La Môn không muốn nghe tiếng niệm Hồng 

Danh Phật và không bao giờ chịu thọ thực tại nhà của Phật 

Tử.  

Người vợ thưa với người chồng: 

“Tôi rất hoan hỷ phụ giúp Ông làm việc này và Ông 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

62  

muốn cúng dường ai cũng được, nhưng tôi không thể không 

niệm Hồng Danh Phật được”. 

Người chồng nói với sự sân hận: 

“Nếu người mà không nghe lời của tôi bảo, thì tôi sẽ cắt 

cổ của người với con dao này”.  

Lẽ cố nhiên, khi đã thành tựu bậc Thánh Nhân thì sự đe 

dọa không còn ảnh hưởng đến sự lo sợ, người vợ ôn tồn thưa 

lại: 

“Ông có thể làm bất luận điều chi cũng được, quả thật 

thì tôi không thể quên hay xa lìa Tam Bảo được”.  

Sáng ngày sau, các đạo sĩ Bà La Môn đến thọ thực tại 

nhà của hai vợ chồng.  Người vợ vâng lời với chồng và đã 

phụ đem những vật lễ cúng dường đến các vị đạo sĩ, nhưng 

chẳng may khi đang đi lại bị vấp té, và bà đã vội niệm Hồng 

Danh Phật. Các đạo sĩ Bà La Môn nghe được, lấy làm tức 

giận và bỏ ra về tức thì, sau khi đã mắng chửi người thí chủ. 

Người chồng Bà La Môn tà kiến rất là oán hận, muốn 

giết người vợ nhưng lại không làm được chi cả, đã đi thẳng 

đến Kỳ Viên Tự và đến diện kiến Đức Phật, thốt lên những lời 

vấn hỏi: 

“Người diệt điều chi sẽ có được giấc ngủ an lành ? 

Người diệt điều chi sẽ không còn sầu khổ ? Với Thầy Cồ Đàm 

thì vui thích diệt Pháp chi ?”.    

Đức Phật dạy bảo với lời kệ: 

“Người diệt được lòng sân hận thì không còn sầu khổ.  

Với bậc Thánh Nhân thường diệt tắt sự sân hận, vì lẽ sự sân 

hận có gốc thật độc hại (là sự khổ đau) và ngọn thì có vị ngon 

ngọt (là lòng vui vẻ thỏa thích khi làm hại được người).  Khi 

đã diệt tắt hoàn toàn lòng sân hận thì không còn sầu khổ, và 

sẽ được an lành”.     

Vừa dứt câu kệ, vị Bà La Môn tà kiến phát Tâm tín thành 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

63  

và quy ngưỡng đến Đức Phật, xin xuất gia và nỗ lực tu tập, 

sau đó thành đạt Quả vị Thánh Nhân. 

 

Con đường đôi ngã. 

Trong đời sống của chúng ta có sự lựa chọn cuộc hành 

trình hai lối, là đường chân chánh với đường sai lỗi, hoặc 

đường hướng Thiện với đường Bất Thiện.  

Mục đích của hai lộ trình này dẫn đến sự phân chia khác 

nhau, đường chân chánh hay hướng Thiện dẫn đến sự an vui, 

sự tăng trưởng tiến hóa, và đưa đến Thiên Giới.  

Đường Bất Thiện dẫn đến sự khổ đau khó khăn, sự tai 

họa nguy hại, và đưa đến Địa Ngục. 

Tại đây, ta sẽ lựa chọn lộ trình nào?  Nếu muốn có sự an 

vui thì hãy giữ Tâm theo lộ trình chân chánh.  Nếu muốn có 

sự khổ đau thì hãy để Tâm theo lộ trình sai lỗi, như đã đề cập 

đến ở phía trên.  

Nếu chúng ta giữ Tâm theo lẽ chân chánh và tốt đẹp như 

phía trên, thì làm điều chi cũng có sự tăng trưởng tiến hóa.  

Ngược lại, nếu để Tâm theo sự sai lỗi thì sẽ đón nhận sự tổn 

hại.  

Như thế, Đức Phật mới dạy rằng việc giữ theo lẽ chân 

chánh là điều kiết tường, là con đường tiến hóa của cuộc đời, 

với trường hợp như vầy. 

 

Tóm lược cả   ba điều kiết tường. 

Việc ở trong quốc độ thích hợp, có hưởng phước báu đã 

tạo để dành khi trước, giữ mình theo lẽ chân chánh.  

Cả ba điều kiết tường này hỗ trợ lẫn nhau.  Nếu được so 

sánh thì giống như thuốc ở chung một nhóm.  

Do đó, người thực hành phải thực hiện cho đủ cả ba 

trường hợp.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

64  

Với việc lựa chọn trú xứ cho thích hợp, vì sẽ làm ta được 

thân cận với bậc hiền triết, được thọ giáo điều chỉ dạy của bậc 

hiền đức, sẽ làm nhân cho ta hiểu biết con đường chánh và 

đường sai lỗi, sẽ được kiến tạo việc Thiện thành 

Pubbekatapuññatā việc hưởng phước báu để dành trước kia, 

và tiếp theo là giữ mình theo lẽ chân chánh.  

Nếu lựa chọn không được thì hãy tự làm chỗ ở cho mình 

hoặc tự mình làm thành quốc độ thích hợp, và làm được như 

thế thì sẽ có sự tăng trưởng tiến hóa trong suốt cuộc đời. 

Lại nữa, nếu chúng ta có Tam Bảo là nơi nương tựa về 

mặt tâm linh, thọ trì và quy y Tam Bảo, phải thường xuyên 

nương nhờ và truy niệm đến.  Giữ lấy Tam Bảo làm mẫu 

mực, làm phương hướng, làm điều lợi ích trong việc mưu 

sinh.  

Khi có vấn đề khởi sanh trong cuộc sống, thay vì nghĩ 

suy để giải quyết theo một phương cách khác, thì hãy quay 

nhìn vào nguyên tắc huấn từ của Phật Giáo, nắm lấy Giáo 

Pháp với lời chỉ dạy làm phương hướng giải quyết.  

Nếu làm được như vậy thì cho dù ở bất cứ nơi nào, trong 

núi rừng, ở nhà cửa thành thị, xa xôi hẻo lánh cũng có khả 

năng đón nhận sự an lạc. 

 

Phần vấn đáp trong ba điều kiết tường vừa kể   trên. 

1.   Hỏi:  Những việc Thiện nào đã tạo để dành trước kia? 

     Đáp: Việc xả thí, trì giới, tu tập Pháp Hành, niệm Phật, 

nghe kinh thính Pháp, cúng dường đến Tam Bảo không dứt, 

khi mãn phần được tái sinh về những cõi an vui, người và trời. 

 

2.  Hỏi: Như thế nào là giữ mình theo lẽ chân chánh? 

     Đáp: Có sáu điều phải thực hiện để giữ mình theo lẽ 

chánh, là: 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

65  

- Phải luôn khắn khít giữ mình theo đức tin, điều lành lẽ 

phải, đúng theo chân lý, nhất là Phật Pháp Tăng (Tín). 

- Phải luôn khắn khít thọ trì giới luật cho được trong sạch 

(Giới). 

- Phải luôn khắn khít trau giồi học hỏi, chăm lo nghe kinh 

thính Pháp (Văn). 

- Phải luôn khắn khít trong việc xả thí (Thí). 

- Phải luôn khắn khít dùng trí tuệ quán sát cho thấu rõ 

chân thực tướng của các Pháp Hữu Vi, đều là vô thường, khổ 

đau và vô ngã (Tuệ). 

- Phải luôn khắn khít trong sự tìm kiếm điều lợi ích trong 

kiếp hiện tại, kiếp vị lai, và điều lợi ích tối thượng là Níp Bàn 

(Lợi Ích).    

Phải luôn giữ mình theo lẽ chân chánh, giữ mình trong 

việc Thiện, như trước kia ta là người xấu ác, nay cố gắng trau 

giồi sửa đổi thành người tốt, trước kia ta là người tà kiến nay 

sửa đổi thành chánh kiến. 

 

*****************  

 

 

 
 

 

 

http://www.google.com/imgres?start=200&hl=en&biw=1366&bih=574&tbm=isch&tbnid=QXAxD0Jo3dnuzM:&imgrefurl=http://www.quangtrung.org/forum/showthread.php?t%3D61704&docid=D9AuWpdhnlcpvM&imgurl=http://i795.photobucket.com/albums/yy239/mrkey94/hoa/1e258328.jpg&w=300&h=300&ei=TUtTUpavNYjD4APdvYCQCw&zoom=1&ved=1t:3588,r:61,s:200,i:187


MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

66  

 

Chương thứ tư 

Thành bậc đa văn, có nghệ thuật,  

có thọ trì giới luật, lời nói chân chánh 

 

Qua câu kệ kiết tường thứ ba được kết hợp với ba điều 

kiết tường là: việc ở trong quốc độ thích hợp, sự thành người 

hưởng phước báu để dành khi trước, giữ mình theo lẽ chân 

chánh, thì tiếp theo đây trình bày câu kệ thứ tư được kết hợp 

với bốn điều kiết tường có nội dung theo phần Pālī dẫn chứng 

trong câu xiển thuật như sau: 

  Bāhusaccañca sippañca       Vinayo ca susikkhito 

  Subhāsitā ca yā vācā            Etaṃmaṇgalamuttamaṃ. 

Việc thành người đa văn quảng kiến, 

có nghệ thuật, có giới hạnh qua sự học hành tốt đẹp, 

có lời nói chân chánh ngay thẳng. 

Đó là Kiết Tường thù thắng. 
 

Cả bốn điều này thành kiết tường, là nhân làm cho đời 

sống tăng trưởng tiến hóa một cách tối thượng, hoặc thù thắng. 

Trong câu kệ vừa nêu trên có bốn điều kiết tường là: 

  1.  Việc thành người đa văn quảng kiến. 

 2.  Có nghệ thuật. 

 3.  Có giới hạnh qua sự học hành tốt đẹp. 

 4.  Có lời nói chân chánh ngay thẳng,   

có được chú giải giải thích tuần tự tiếp theo sau đây: 

 

Bậc đa văn học giả. 

Điều kiết tường thứ nhất “Bāhusaccaṃ” là bậc bác học 

đa văn, dịch theo phần phụ âm, nghĩa là việc thành người đa 

văn quảng kiến, có ý nghĩa là người có học thức uyên thâm, có 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

67  

rất nhiều kiến thức học vấn, hoặc được gọi là bậc đa văn học 

giả.  

Một trường hợp khác, bậc bác học đa văn có ý nghĩa học 

thức hoặc sự thông minh sáng suốt phát sanh do việc học hỏi 

chú ý lắng nghe.  

Việc được thành bậc đa văn học giả, cho thấy do bởi hai 

phần chánh yếu là: trình bày việc thành người có sự hiểu biết 

rộng lớn, cùng với việc trình bày về người đi tìm kiến thức 

qua sự giáo dục. 

Trong bộ chú giải Kinh Kiết Tường phân chia bậc bác 

học đa văn ra làm hai hạng như sau:    

1.  Bác học đa văn của hạng tu sĩ xuất gia. 

2.  Bác học đa văn của hạng người tại gia. 
 

Bác học đa văn của hạng tu sĩ xuất gia là việc trau giồi tu 

học, ghi nhớ thật  nhiều những lời dạy của Đức Phật.  

Về hạng người tại gia, là việc học hỏi và ghi nhớ những 

học thuật theo đường hướng thế gian, làm thành lợi ích trên 

con đường tự thăng tiến và duy trì lợi ích trong đời sống, như 

những môn khoa học, toán học, sử học, nông nghiệp, v.v. 

 

Sống là phải học, học là mạng sống. 

Phải ghi nhận rằng, giáo dục là công cụ chánh yếu và phổ 

biến để phát triển con người cho được tăng trưởng tiến hóa.  

Xã hội nào con người được giáo dục và đào tạo tốt thì xã 

hội đó có được sự phát triển thạnh đạt.  

Riêng về Phật Giáo, Đức Phật đặt nền tảng trau giồi tu 

tập cho hàng môn đồ con đường Tam Học, với ba điều tu học, 

là phương thức trình bày cho thấy việc tu học là chủ yếu trong 

đời sống, phải nói rằng, sống là phải tu học và việc tu học 

chính là mạng sống. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

68  

Có rất nhiều học thuật trên đời này thay đổi rất mau lẹ, 

con người cần phải quan tâm và mưu tìm trau giồi kiến thức 

học hỏi, nếu không sẽ trở thành con người lạc hậu và thụt lùi 

của thời đại. 

Do đó, việc thành người có học thức uyên bác, thành 

người có kiến thức phong phú, thành người có sự chú tâm 

trong việc học hỏi, là điều kiết tường trong việc tiến hóa đời 

sống.  

Kiến thức uyên bác, học thức thâm sâu, kiến đa thức   

quảng và học thức sâu xa trong lãnh vực học thuật sẽ đem lại 

sự tăng trưởng tiến hóa rất nhiều. 

1.  Kiến thức uyên bác là sự hiểu biết rất nhiều lãnh vực. 

2.  Học thức thâm sâu là tỉ mỉ  sâu rộng hoặc  hiểu  biết 

tường tận trong học thuật.  

3.  Kiến đa thức quảng là sự hiểu biết bao quát mọi vấn đề. 

4.  Học thức sâu xa là nhìn thấy được viễn ảnh tương lai, 

với sự hiểu biết có khả năng dẫn đến sự lợi ích trong 

ngày vị lai. 

 

Kiến thức phải đi đôi với đức hạnh. 

Việc thành bậc đa văn học giả từ nơi học vấn sẽ làm cho 

có được sự dũng cảm bởi do kiến thức rộng lớn, càng hiểu biết 

nhiều trong các ngành nghề thì sự dũng cảm gan dạ và vững 

tâm tự tín càng tăng trưởng.  

Tuy nhiên, với kiến thức rộng lớn cũng có thể trở thành 

bất tường, nếu đặt để sai vị trí.  Các nhà chú giải so sánh kiến 

thức rộng lớn như con dao hai lưỡi, hoặc con dao có hai mặt 

Phước và Tội. 

Vậy phải xử sự như thế nào ?   Nếu dùng trong Bất Thiện 

thì sanh tội lỗi, bởi vì người có nhiều kiến thức thường đi theo 

một chiều hướng duy nhất là kiêu mạn, tức là tự cao tự đại, và 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

69  

nghĩ rằng ta có kiến thức cao hơn mọi người, chỉ có ta là đúng 

và tất cả đều sai.  

Kiến văn như thế rất là nguy hiểm và tổn hại, bởi vì tự 

ngăn chận lấy mình, không được đón nhận lời khuyên nhủ dạy 

bảo của tha nhân, là nhân tự nâng mình hạ người, khinh 

thường người khác, và tạo tác hành vi sai lỗi.  

Để phòng hộ sự nhận thức sai lạc như thế, con người cần 

phải tu học cả hai loại học thuật lẫn nhau, một là học thuật 

theo đường lối thế gian, còn gọi là đường đời; hai là học thuật 

theo đường đạo pháp, còn gọi là đường đạo. 

Kiến thức học thuật theo đường đời thành kiết tường là vì 

làm công cụ phát triển chúng ta có được sự tăng trưởng tiến 

hóa theo quy luật tự nhiên, như làm cho có sự hiểu biết tinh 

thông trong các lãnh vực khoa học,v.v, sẽ thành sự hỗ trợ hữu 

ích trong việc mưu sinh.        

Còn học thuật theo đường đạo thành kiết tường là vì làm 

công cụ phát triển tâm thức cho được tiến hóa, là chánh yếu 

cho có được chánh tri kiến trong nền tảng tu tập.  Khi có được 

chánh tri kiến, không còn sai trật thì việc tu tập sẽ được đúng 

đắn.  Khi sự tu tập đúng đắn thì sẽ gặt hái kết quả tương xứng 

với sự tu tập, tức là có sự an vui, sự phát triển thạnh đạt trong 

đời.  

Và một điều chánh yếu khác là kiến thức trong đạo pháp 

sẽ kiểm soát sự thấy sai chấp lầm trong thế gian, cho trở thành 

chân chánh, đem lại sự an vui sự tiến hóa cho mình và cho xã 

hội một cách xác thực. 

 

Có nghệ thuật. 

Điều kiết tường thứ hai “Sīlapaṃ” là có nghệ thuật, có 

thể có ý nghĩa sai khác nhau theo đường đời và đường đạo.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

70  

Trong Kinh Chú Giải Kiết Tường nêu ý nghĩa của nghệ 

thuật như sau:   

“Tehi tehi upāyehi sikkhitabbatthena sippaṃ 

hatthakosallaṃ” dịch nghĩa là việc trở thành người tinh thông 

thủ công mỹ nghệ gọi là có nghệ thuật, với ý nghĩa cần phải 

học hỏi những kỷ xảo.    

Từ ngữ tinh thông mỹ nghệ có nghĩa thuần thục trong 

nghề thủ công, thông thạo nghệ thuật kiến tạo thành quả làm 

thành điều lợi ích, hoặc công việc mà người đảm trách cho sản 

sinh tuyệt hảo.  

Với ý nghĩa dễ hiểu là nghệ nhân, hoặc chuyên gia, hoặc 

công nhân, đều là bậc học giả.   

Bậc đa văn học giả là bậc trí thức, còn nghệ thuật là nghệ 

nhân, tức là người làm được việc, tạo ra sản phẩm xinh đẹp, 

thông thạo trong mọi câu chuyện, không phải làm cho lấy có, 

với kiến thức nông cạn lờ mờ.  

Cũng ví như việc ăn nói, thì ai cũng có khả năng, tuy 

nhiên việc ăn nói làm cho những người nghe khởi sanh sự mến 

mộ cho thành tựu sự lợi ích thì quả thật không phải là câu 

chuyện dễ thực hiện.    

Các Nhà Chú Giải dẫn chứng một tích truyện trong bộ 

kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được sự “Lợi ích với nghề 

nghiệp tinh thông” sau đây: 

“Thuở xưa, tại kinh đô Bārānasī có một thanh niên bị 

què nhưng lại có tài búng đá sỏi rất tinh vi.  Mọi người trong 

kinh thành thường đẩy xe cho thanh niên này ra ngoài cửa 

thành, để anh ngồi dưới một gốc cổ thụ to lớn, đem rất nhiều 

đá sỏi tới và mướn nhờ anh búng trên những lá cây để tạo ra 

những hình thể nghệ thuật sắc xảo. 

Một ngày, Đức Vua ngự nơi vườn thượng uyển và đi 

ngang qua nơi ấy, mọi người kinh sợ bỏ chạy, chỉ còn lại 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

71  

thanh niên què này. Khi Vua đến gần và nhìn thấy những hình 

ảnh nghệ thuật trên những lá cây rất xinh đẹp, mới phán hỏi 

vị quan cận thần. Vị đại quan đi tìm hiểu và tâu bày mọi sự 

việc. 

Được biết anh có tài nghệ tinh vi như thế, Vua cho đòi 

anh đến và vấn hỏi: 

“Này người kia, Trẫm có một vị quân sư với thói tật ham 

nói rất nhiều. Mỗi khi Trẫm muốn nói điều chi thì vị quân sư 

này cướp lời và dành nói hết, Trẫm không thể nói được chi 

cả.  Vậy người có phương cách chi để làm cho vị quân sư này 

bỏ thói tật ham nói, hay không ?”.    

Thanh niên liền quỳ tâu rằng: 

“Tâu Hoàng Thượng, nếu Ngài có vài cân phẩn dê thì 

hạ thần sẽ có phương cách để giúp Ngài giải quyết việc này”. 

Nhà Vua hạ lệnh truyền đưa thanh niên này về triều, sắp 

đặt cho ngồi gần bên Vua, sau một tấm màn có khoét lỗ, bên 

cạnh một thùng cân phẩn dê khô.  Sau đó, Vua lâm triều với 

hội trào quần thần để bàn quốc sự.  

Vị quân sư với thói quen cướp lời dành nói mọi người, 

vừa hả miệng ra toan cướp lời với Vua thì liền bị thanh niên 

què ngồi sau màn, búng một viên phẩn dê qua lỗ màn, vào 

miệng của vị quân sư.  Vì quá ham nói, vị quân sư vội nuốt 

liền viên phẩn dê, để được nói, và cứ như thế, mỗi lần hả 

miệng, là bị một viên phẩn dê lọt vào miệng, nhưng ông vẫn 

cứ không ngừng nói.      

Đến khi Vua trông thấy thanh niên què đã búng hết một 

cân phẩn dê, thì liền nói với vị quân sư: 

“Này Quân Sư, vì tật ham nói, nên Khanh đã nuốt hết 

một cân phẩn dê khô, mà vẫn chưa hay biết. Dạ dầy của 

Khanh không thể tiêu hóa được cân phẩn dê ấy được, vậy 

Khanh hãy nên về và liệu cách bài xuất ra đi thôi”. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

72  

Vị quân sư nghe được như thế, khởi Tâm hổ thẹn, vội vã 

bỏ ra về.  Và từ đó, vị quân sư này bỏ thói tật ham nói nhiều.  

Nhà Vua hết sức vui mừng và cảm kích với thanh niên 

què đã giúp cho bớt sự đau khổ khi phải chịu nghe nhiều, nên 

đã ban thưởng cho thanh niên này được thâu thuế bốn châu 

quận, với ước độ mười ngàn thôn dân. 

Thấy việc làm của thanh niên đem lại kết quả mỹ mãn, 

một quan đại thần đến quỳ tâu với Vua:  

“Tâu Đại Vương, hạ thần nhận thấy rằng, trong thế gian 

này, bất luận với nghề nào cũng nên học cho đến thuần thục 

tinh vi.  Như nghề búng đá sỏi của thanh niên này cũng được 

Hoàng Thượng ban thưởng trọng đãi”.     

Liền sau đó, vị đại quan này thốt lên một câu kệ: 

Sādhu kho sippakaṃ nāma     Api yādisakīdisaṃ  

Passa ajappahārena                 Laddhagāmā catudisā 

“Đã gọi là nghề, dầu với nghề nghiệp chi được thuần 

thục tinh vi, cũng làm cho gặt hái kết quả mỹ mãn”. 

Nếu tập luyện cho tinh, 

Nghề nào cũng hiển vinh. 

Như anh què bắn sạn, 

Tài nghệ rất tinh minh. 

Có ý nghĩa là: Với nghệ thuật đã được vẻ vang hiển hách 

như thế nào thì cũng làm cho thành đạt lợi ích một cách tương 

tự.   
 

Hai ngành nghệ thuật. 

Trong bộ Kinh Chú Giải Kiết Tường, nghệ thuật của bậc 

học giả được phân ra làm hai loại:  

  1.  Nghệ thuật của bậc xuất gia, và 

  2.  Nghệ thuật của bậc tại gia. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

73  

Nghệ thuật của bậc xuất gia, nêu lên câu chuyện của 

Trưởng Lão Ānanda, được mọi người khen ngợi là bậc có 

nghệ thuật, qua việc vẽ ra kiểu mẫu y áo cho Chư Tăng được 

dùng mãi cho tới ngày hôm nay. 

Nghệ thuật của người tại gia, là người thành thạo hoặc 

tinh thông trong mỗi lãnh vực ngành nghề, bất luận loại nào, 

như việc làm ra các thức ăn, đi làm ruộng, làm vườn, hoặc 

những công việc sai khác, v.v, với người thông thạo thì có sự 

hiểu biết sắp bày, và thực hiện cho công việc đi đến thành đạt 

kết quả tốt đẹp. 

 

Nghệ thuật dẫn đến kiết tường. 

Việc trở thành một nghệ nhân cần có ba điều, là phải 

khéo suy nghĩ, khéo ăn nói và khéo tạo tác. Tất cả đều sắp 

thành điều kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của 

đời sống, bởi vì làm cho thành tựu ba điều lợi ích:  

 1.  Với bản thân, làm thích hợp cho mình và cho người,  

 2.  Giúp đỡ và hỗ trợ cho mình và cho người,  

 3.  Đem lại sự an vui cho mình và cho người.  

Ta thử nhìn xem xét một vài diễn giả vì sao làm bao 

người ưa thích lắng nghe, một khi họ nói ra, thì bất luận người 

ta ở xa hoặc ở gần cũng đều đi đến để lắng nghe.  

Hoặc một nhà hàng làm những thức ăn, cũng như muôn 

ngàn nhà hàng khác, nhưng vì sao biết bao người, cho dù ở 

thật xa cũng đi tới để ăn tại nhà hàng này.  

Nói một cách ngắn gọn, là vì họ có nghệ thuật trong việc 

ăn nói, trong việc làm những thức ăn; do đó, người ta mới đi 

đến để lắng nghe hoặc thưởng thức những món ăn. Bởi như 

thế, nhà chú giải có dẫn chứng một Túc Sanh Truyện như sau:  

“Sādhu kho sippakaṃ nāma api yādisakīdisaṃ passa 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

74  

ajappahārena laddhagāmā  catudisā”.  Với nghệ thuật đã 

được vẻ vang hiển hách như thế nào thì cũng làm cho thành 

đạt lợi ích tương tự. (Tích truyện vừa kể ở đoạn trên) 
 

Một thành ngữ thường được diễn tả về một kiến thức tinh 

thông rành rẽ thường đem lại điều lợi ích là: “Nhất nghệ tinh 

nhất thân vinh”, có một nghề chắc chắn, thật tinh thông thì 

hằng được hưởng lợi ích.  

Thành ngữ này không phải chỉ nói đến sự học vấn đa văn 

như bậc học giả, nói một cách tổng quát, như việc biết làm 

thức ăn cũng chưa gọi là đủ, mà cần phải biết làm cho ngon, 

mới gọi là có nghệ thuật và làm cho thành tựu điều lợi ích.     

 

Thọ trì giới luật.  

Điều kiết tường thứ ba là “Vinayo ca susikkhito” có giới 

hạnh qua sự học hành tốt đẹp.  Giới luật là điều luật, quy luật, 

luật định, theo trong bộ Kinh Chú Giải Kiết Tường, được phân 

chia ra làm hai:  

  1.  Giới luật của bậc xuất gia, và  

  2. Giới luật của hàng tại gia. 

Giới luật của bậc xuất gia là 227 điều học giới, bao gồm 

tất cả những quy luật, nội quy, luật định cùng với những học 

giới khác liên quan với Phạm Hạnh cao thượng.  

Một trường hợp khác là, Tứ Thanh Tịnh Giới gồm:  

 1.  Biệt Biệt Giải Thoát Giới,  

 2.  Giới thu thúc lục căn thanh tịnh,  

 3.  Giới nuôi mạng chân chánh thanh tịnh và  

4.  Giới quán tưởng tứ vật dụng thanh tịnh ngay khi thọ 

dụng. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

75  

Còn giới luật của hàng tại gia là diệt trừ khỏi Thập Bất 

Thiện Nghiệp, có việc xa lìa sát sanh đoạt mạng, và trộm cắp 

tài sản, v.v.  

Nói theo một cách khác, là giới luật theo đường đời và 

giới luật của đường đạo. Theo đường đạo là tất cả những giáo 

điều giới cấm luật.  

Điều luật, quy luật, luật định, luật pháp chế định trong 

một xã hội đất nước, hoặc của một Bộ thuộc chánh phủ, được 

xếp thành giới luật của đường đời. 

 

Thọ trì giới luật chính chắn làm cho người có giá trị. 

Lời nói rằng có giới hạnh qua sự học hành tốt đẹp, 

không chỉ bao hàm ý nghĩa là học hỏi thọ trì liên quan với luật 

pháp hoặc những luật định, mà cần phải tự tu tập trau giồi 

Pháp Hành cho trở thành người được thọ trì giới luật chính 

chắn.      

Giới luật được ví như một“khuôn mẫu”, một khuôn đúc 

mọi người trong xã hội cho thành giống như nhau.  Một mẫu 

khuôn đúc con người thành người thiện lương và có giá trị 

trong xã hội.  

Giới luật làm cho con người thành người tốt, thành người 

có đức hạnh, làm cho xã hội có được sự an vui thanh tịnh. 

Chúng ta hãy nhìn xem loại đất sét có trong vườn rẫy hay 

ngoài đồng.  Nó chỉ là một loại đất thông thường, không có 

giá trị chi cả trong khu đất.  Khi nó dính vào tay chân của 

chúng ta thì cũng làm cho chúng ta bị dơ bẩn và khó chịu.  

Tuy nhiên khi lấy đất sét bỏ vào trong một mẫu khuôn đúc để 

tạo ra những hình sắc sai khác nhau, như làm thành lục bình, 

thành hình mẫu, tách nước trà, thì chúng ta lại hài lòng vui 

thích và khởi tâm muốn chiếm hữu để xài.  

        



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

76  

Cũng như những mãnh sắt vụn hay vàng vụn, nếu bị vứt 

bỏ tung tóe trong đống rác,thì chẳng tìm một sự lợi ích nào cả.  

Tuy nhiên khi lấy bỏ vào mẫu khuôn đúc nấu chảy làm 

thành tượng Phật thì ta lại tôn kính đảnh lễ.      

Điều này như thế nào thì chúng ta cũng như thế ấy, nếu 

không thọ trì điều học giới cho được chính chắn thì sẽ bị gọi 

là“người thiếu mẫu mực”, không ai lưu tâm để ý tới, sẽ không 

thành chi cả, sẽ không thành một nhân chi mỹ.  

Tuy nhiên, là người có giới hạnh qua sự học hành tốt 

đẹp, thì được mọi người quý trọng tôn kính, trở thành người 

cần yếu trong xã hội, ở nơi nào cũng đón nhận sự yêu thương 

và tạo nên sự an vui thanh tịnh được sanh khởi. 

Có lời Phật Ngôn dẫn chứng với sự giải thích điều nguy 

hại một khi đã phạm một điều học giới, dù nhỏ hay nhẹ, cũng 

cản ngăn con đường về Thiên Giới hay Đạo Quả Níp Bàn, như 

sau: 

“Sāpattikassa bhikkhave niriyaṃ vadāmi tiracchanayo 

niyaṃ”-  Này chư Tỳ Khưu, Địa Ngục hay Súc Sanh là cảnh 

giới dành cho các tỳ khưu phạm giới”.  

Các Nhà Chú Giải dẫn chứng một tích truyện trong bộ 

kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được sự “Nguy hại trong 

việc phạm giới” sau đây: 

“Vào thời kỳ còn Giáo Pháp của bậc Chánh Đẳng Giác 

Kassapa (Ca Diếp), có một vị tỳ khưu hành trì tu tập trong 

rừng già được tám ngàn năm, với giới hạnh rất trang nghiêm.  

Một ngày nọ, vị tỳ khưu này dùng ghe đi dọc theo sông 

Hằng.  Khi đến một nơi có nước chảy xiết, ghe bị cuốn trôi đi 

rất nhanh, làm cho vị tỳ khưu hoảng hốt kinh sợ, dùng hai tay 

níu lấy một bụi cỏ tranh đang mọc ở ven bờ, và rủi thay, bụi 

cỏ tranh bị đứt lìa ra khỏi bờ.       



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

77  

Khi về tới Tịnh Xá, vì tỳ khưu quên tỏ bày phát lồ sám 

hối, vì nghĩ đó chỉ là một tội nhỏ.  

Đến phút cận tử lâm chung, vị tỳ khưu có cảm tưởng như 

có lá tranh đến quấn cào vào cổ.  Lúc bấy giờ, vị này khởi tâm 

muốn được sám hối, nhưng ngay khi ấy không có một vị tỳ 

khưu nào đang ở trong Tịnh Xá, để được phát lồ.  

Vị tỳ khưu sanh khởi tâm hối hận ưu phiền vì nghĩ rằng 

giới hạnh đã không được trong sạch.  

Vừa dứt dòng nghĩ suy là cũng vừa đoạn lìa thọ mạng, vị 

tỳ khưu đi tục sinh làm một Long Vương có tên là Erakapatti.  

Trải qua một thời gian rất lâu dài, từ thời kỳ của Đức 

Chánh Đẳng Giác Kassapa đến Đức Thế Tôn hiện tại, hội túc 

duyên được Thính Văn Giáo Pháp, liền khởi phát tâm tín 

thành, nhưng Long Vương chỉ xin được thọ Tam Quy và Ngủ 

Giới, và không thể thành tựu quả vị Thánh Nhân, vì hãy còn 

mang xác thân của hàng súc sanh. 

           

Đạo với đời tất yếu phải song hành. 

Và như thế, cả hai loại giới luật được nói đến ở phần 

trên, là một công cụ bảo hộ, khảo sát, kiểm tra và trông nom 

chỉ đạo kiến thức cho thành bậc đa văn học giả và có nghệ 

thuật hiện hành ngay thẳng chân chánh.  

Nếu người không biết xử dụng kiến thức thành thạo thì 

sẽ phát sanh sự khó khăn và tổn hại.  

Do đó, với người có sự mong ước được sự an vui, sự 

tăng trưởng tiến hóa trong đời thì nên trau giồi kết hợp song 

hành cả hai loại giới luật, bởi vì đời sống của chúng ta liên 

quan mật thiết cả đường đời và đường đạo, không thể tách rời 

ra được.  

Kiến thức đường đạo là một công cụ thăng tiến tâm linh 

cho tiến hóa thạnh đạt chất lượng.  Kiến thức đường đời là 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

78  

một công cụ thăng tiến thể xác vật chất cho tiến hóa thạnh đạt 

chất lượng.  

Và cả hai loại này phải phối hợp vào một với nhau, 

không đối kháng và mâu thuẫn, không chênh lệch thiên vị, và 

người tu tập rèn luyện những lời dạy bảo một cách chân 

chánh, như thế đời sống hiện hành một cách tĩnh lặng an vui.  

Với nhân này, Đức Phật dạy rằng có giới hạnh qua sự 

học hành tốt đẹp là điều kiết tường, là con đường tiến hóa của 

cuộc đời. 

 

Lời nói thành mỹ ngôn hảo từ. 

Điều kiết tường thứ tư là “Subhāsitā ca yā vācā” có lời 

nói thành mỹ ngôn hảo từ.  Lời nói gọi là mỹ ngôn hảo từ 

được kết hợp với năm điều: 

1.  Nói lời hợp thời. 

2.  Nói lời chân thật. 

3.  Nói lời dịu ngọt lịch thiệp. 

4.  Nói lời hữu ích. 

5.  Nói lời từ ái. 

Lời nói phải dễ nghe, ngọt ngào và êm dịu.  

Nếu nói với lời phi thời, không chân thật, vô ích, và nói 

với lời độc ác, không được xếp là mỹ ngôn hảo từ, mà xếp 

thành thô ác ngữ.  

Nói năng chuyện trò hay lời nói của chúng ta rất quan 

trọng.  

Nhà chú giải có so sánh thật đáng chú ý như sau: 

Cửa khẩu là một, con số là hai, thư tịch cổ là ba, có trí 

tuệ không tổn hại dẫn đến đa văn, vô ngôn bất cực thân, nói 

lời lường gạt không thành công, chỉ uổng công với người vui 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

79  

thích luận điệu, khó khăn đói lả bởi cái lưỡi, lời hay với người 

từ ái, suy nghĩ thích hợp mỗi khi nói. 

Các Nhà Chú Giải dẫn chứng một tích truyện trong bộ 

kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được việc “Chân ngôn cần 

phải hợp thời” sau đây: 

“Thuở xưa, có một con rùa sống tại một ao hồ trong rừng 

già gần thành Bārānasī.   Mỗi ngày có một đôi hạc thường bay 

đến hồ này để kiếm vật thực nuôi mạng.   Và như thế, rùa và đôi 

hạc, lâu ngày được thân quen với nhau, và trở nên rất thắm 

thiết.  

Rùa hỏi thăm đôi hạc về trú xứ, và được biết đôi hạc 

thường trú ở trong rừng già, trên đỉnh núi Tuyết Lãnh.   Rùa 

ngỏ lời muốn viếng thăm nhưng ngại đường xa, và nghĩ ra một 

kế hay, đem ra bàn với đôi hạc.  Với một khúc gỗ mà đôi hạc 

ngậm ở hai đầu, rùa thì ngậm ở khúc giữa, và khi đôi hạc bay đi 

thì sẽ mang rùa theo cùng.  

Đôi hạc nhận lời và căn dặn với rùa: 

“Trong lúc hai chúng tôi đang bay, nếu bạn có được nghe 

hay thấy điều lạ, thì cũng không nên mở miệng để nói hay hỏi 

điều chi cả”.  

Rùa vui thích và vội vã nhận lời.  Nhưng đến khi đôi hạc 

đang bay ngang qua kinh thành Bārānasī, đám trẻ con thấy lạ 

mới la lớn lên rằng: 

“Ô! Lạ quá, hãy trông kìa, rùa biết bay!”. 

Nghe như thế, rùa quyết lòng muốn đính chánh, là hạc biết 

bay chớ quả thật không phải là rùa, nhưng khi vừa há miệng ra, 

rùa bị rơi xuống đất và chết liền ngay trước mặt của nhà Vua và 

một vị quân sư đang đứng trong vườn Thượng Uyển. 

Được thừa dịp tốt, vị quân sư chỉ vào xác rùa và tâu với 

Đức Vua: 

“Người nói không hợp thời thường hay bị tai hại như 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

80  

vậy”. 

Nhắc đến tích truyện này, Đức Thế Tôn dạy chư tỳ khưu 

biết, vị quân sư là tiền thân của Ngài, tùy phương tiện để nhắc 

nhở với nhà Vua là phải biết “Chân ngôn cần phải hợp thời”. 

            

Lời nói rất quan trong. 

Trong bộ Kinh Chú Giải Kiết Tường trình bày dẫn chứng 

một tích truyện của người có sự hiểu biết khi nói với người 

không hiểu biết khi nói: 

 “Có bốn thanh niên giàu có nhìn thấy một thợ săn đánh 

xe bò chuyên chở thịt đi ngang qua, mới mở lời xin được thịt 

để ăn.  

Người thứ nhất gọi to: “Này thợ săn, xin cho tôi được 

thịt”.  

Người thợ săn bảo rằng: “Nên nói lời tốt đẹp đáng nghe, 

lời nói của người thô tục quá hư hỏng, do đó chỉ lấy thịt bầy 

nhầy tương xứng với lời nói thô tục”.  

Người thứ hai ngỏ lời: “Dạ anh trai, xin cho tôi được 

thịt”.  

Người thợ săn nói: “Anh em như thể thủ túc, do đó ta sẽ 

cho người thịt bắp đùi”. 

Người thứ ba thưa rằng: “Dạ thưa cha, xin cho con được 

thịt”. 

Người thợ săn trả lời: “Lời nói “Cha” làm cho trái tim 

rúng động. Lời nói của người ví tợ trái tim, do đó, ta sẽ cho 

thịt trái tim đến cho người”.  

Người thứ tư nói rằng: “Này đạo hữu, hãy cho thịt đến 

chúng tôi”.  

Người thợ săn đáp: “Nhà nào không có bạn hữu thì nhà 

đó cũng ví tợ như rừng hoang.  Người có bạn hữu cũng tương 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

81  

tự như có tất cả mọi thứ.  Do đó, ta sẽ cho tất cả thịt đến cho 

Ngài”.  

Người thợ săn hoan hỷ cho tất cả thịt đến cả bốn chàng 

thanh niên giàu có này, và trở thành hảo bằng hữu đi suốt cả 

cuộc đời”.  

 

Câu chuyện được đề cập ở phần trên, trình bày cho thấy 

tầm quan trọng của lời nói.  Có lời nói làm nên nước nên nhà 

hoặc lời nói làm nước mất nhà tan.  

Và với người có giọng nói luận điệu thì sẽ phá hủy hết tất 

cả, do đó nhà chú giải mới nói rằng không có chi sánh tầm 

quan trọng bằng lời nói. 

Đức Phật dạy rằng có lời nói thành mỹ ngôn hảo từ là 

điều kiết tường, vì làm nhân cho đón nhận sự lợi ích, sự an vui 

sự tiến hóa như đã đề cập ở phần trên, và theo phần đối nghịch 

lại, với lời thô ác ngữ thì phá hủy tất cả mọi điều.  

Như thế, người mong mỏi sự tăng trưởng tiến hóa trong 

đời sống thì nên nói những lời chân chánh ngay thẳng.    

Các Nhà Chú Giải dẫn chứng một tích truyện trong bộ 

kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được việc “Giá trị của lời 

nói từ ái” sau đây: 

“Vào thuở xa xưa, tại Xứ Takkasīlā, có một vị Bà la Môn 

nuôi và thương yêu một con bò đực như là con trẻ, và đặt tên là 

Nandavivāla.  

Khi bò lớn lên, cảm mến ân đức của vị Bà La Môn, đã đi 

đến và nói rằng: 

“Thầy hãy đi đánh cá cuộc với vị Trưởng Giả giàu có là: 

“Bò của tôi có khả năng kéo được một trăm cổ xe chở đầy hàng 

hóa.  Và xin được đánh cá cuộc với các bò của Trưởng Giả”. 

Vị Bà La Môn này hoan hỷ và làm y theo lời căn dặn của 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

82  

bò, với sự đánh cá cuộc là một ngàn đồng tiền vàng. 

Đến ngày thi đấu, bắt ách vào cổ bò xong, vị Bà La Môn 

thét lên thật to: 

“Này con bò chết bầm, hãy kéo xe đi mau lên!”. 

Bò Nandavivāla nghe lời thô ác ngữ như thế, ngã lòng thối 

chí, không còn muốn kéo xe nữa.  Vị Bà La Môn thua cuộc, và 

khổ tâm sầu muộn trong lòng.  Về tới nhà, bò thấy thế, lại nói 

với người chủ: 

“Thôi bây giờ, Thầy hãy đi đánh cá cuộc một lần nữa đi và 

với số tiền lên gấp đôi.  Nhưng xin Thầy không nên dùng lời thô 

ác ngữ với tôi !”.   

Vị Bà La Môn lại hoan hỷ và thực hiện theo lời căn dặn 

của bò.  

Ngày thi đấu lại đến, bắt ách vào cổ bò, vị Bà La Môn vuốt 

ve bò Nandavivāla và thì thầm bên tai: 

“Con ơi! Con hãy cứu giúp cho Cha, và hãy kéo xe cho 

được thật tốt.  Nếu không thì Cha sẽ đau khổ vô cùng”. 

Với những lời dịu ngọt từ ái, bò phấn khởi trong lòng, kéo 

một trăm cỗ xe đi một cách mau lẹ và dễ dàng.  Và vị Bà La 

Môn đã thắng cuộc. 

Vừa dứt xong Túc Sanh Truyện này, Đức Thế Tôn dạy bảo 

chư  Tỳ Khưu được biết, bò Nandavivāla  là tiền thân của Ngài, 

và thốt lên một câu kệ: 

Nanuññameva bhāsīriya      Nāmuññam kudācanam 

Dhanañca nāmalabhesi       Tena cittamano ahuti. 

“Không nên nói lời trái ý đến với người.  Không nên nói 

lời nghịch lòng với người.  Với lời dịu ngọt từ ái, đã làm cho bò 

kéo xe, cho người chủ được thắng cuộc”.         

 

Tóm lược cả bốn điều kiết tường. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

83  

Tóm lược trong câu kệ thứ tư có bốn điều kiết tường là: 

1.  Việc thành người đa văn kiến thức hoặc thành bác học 

đa văn, hoặc chú tâm trong học tập, gọi là bậc tri thức. 

2.  Có nghệ thuật là sự thuần thục trong các ngành nghề 

thủ công, có kỷ xảo hoặc thông thạo, gọi là nghệ nhân. 

3.  Có giới luật là được học hỏi chỉ dạy tốt đẹp, là người 

đã thọ trì giới luật chính chắn. 

4.  Có mỹ ngôn hảo từ. 
     

Cả bốn điều này thành kiết tường, là nhân làm cho sự 

tiến hóa thạnh đạt một cách thù thắng.  

Tuy nhiên bốn điều kiết tường này trọng yếu hơn các 

điều khác, là kiết tường được kiến tạo không giống như Thiết 

Hữu Kiết Tường, là phải bắt tay thực hiện tạo dựng đặng có 

hảo kiết tường.  

Do đó, xin tất cả các bậc hiền trí có mưu cầu sự an vui sự 

tiến hóa trong đời, nên sinh hoạt theo nền tảng bốn điều kiết 

tường này, thì đời sống được an vui thạnh đạt trọn vẹn. 

 

Phần vấn đáp trong bốn điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Thế nào gọi là bác học đa văn của hạng tu sĩ 

xuất gia?     

     Đáp:   Hạng tu sĩ xuất gia cần phải trau giồi ba điều để làm 

thành kiến thức căn bản: 

1.  Pariyattisutta – Pháp Học: học nhiều hiểu rộng về 

Pháp Học, là Tam Tạng kinh điển. 

2.  Patipattisutta – Pháp Hành:  thông suốt thành thạo về 

Pháp Hành, con đường tu tập. 

3.  Pativedhasutta – Pháp Thành:  rành rẽ con đường tiến 

hóa và tu tập giải thoát. 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

84  

2.  Hỏi:  Hãy định nghĩa bậc đa văn học giả. 

     Đáp:  Bậc đa văn học giả phải hội đủ năm điều: 

1.  Bāhusutta:  đa văn quảng kiến. 

2.  Dhata:  thông suốt ý nghĩa của các Pháp. 

3. Vacasa  paricittā:  rành rẽ các Pháp và có  khả  năng 

giảng giải lại cho người. 

4.  Manasānupekkhā:   hằng luôn suy tư nghĩ ngợi, nghiên 

cứu các Pháp cao siêu, thực  hành theo Pháp đã được 

học và nhận được sự lợi ích của đa văn kiến thức. 

5.  Ditthya supatividdhā:  liễu tri do bởi trí tuệ, Tuệ Minh 

Sát thấy rõ Ngũ Uẩn và thành tựu Đạo Quả Níp Bàn. 

       

3.  Hỏi:  Hãy nói nguyên nhân phát sanh trí tuệ. 

 Đáp:  Có bốn nguyên nhân phát sanh trí tuệ: 

1. Sappurisupasamseva: thân cận với các bậc hiền triết. 

2. Saddhammasavana: được nghe Chánh Pháp của các 

bậc hiền triết, là: 

- Saddhā: có đức tin, niềm tin chân chánh (Tín). 

- Sīla: có giới luật (Giới). 

- Hiri: có sự hổ thẹn điều xấu ác (Tàm). 

- Ottappa: có sự ghê sợ điều xấu ác (Quý). 

- Bahusacca: học nhiều hiểu rộng (Văn). 

- Cāga: có hạnh xả thí, cho ra (Thí). 

- Paññā: có trí tuệ (Tuệ).  

3. Yoniso manasikarā:  tác ý khôn khéo (như lý tác ý). 

4.  Dhammanudammapatipatti:  thực hành đúng theo các 

Pháp của bậc hiền triết đã dạy. 

 

4.  Hỏi:  Có bao nhiêu hạng người nữ không được phạm vào 

giới thứ ba, giới tà hạnh? 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

85  

Đáp:  Có 20 hạng người nữ không được phạm vào giới tà 

hạnh, là: 

1. Māturakkhitā:  người nữ còn có Mẹ giữ gìn. 

2. Pīturakkhitā:  người nữ còn có Cha giữ gìn. 

3. Mātāpīturakkhitā:  người nữ còn có Cha Mẹ giữ gìn. 

4. Bhāturakkhitā:  người nữ còn có Anh hoặc Em trai giữ 

gìn. 

5. Bhaginīrakkhitā:  người nữ còn có Chị hoặc Em gái giữ 

gìn. 

6. Nātirakkhitā:  người nữ còn có thân quyến giữ gìn. 

7. Gottarakkhitā:  người nữ còn có dòng họ giữ gìn. 

8. Dhammarakkhitā:  người nữ còn có Pháp Luật giữ gìn 

(như con nuôi, xin xuất gia ở trong giới luật, còn có 

người trong Đạo giữ gìn, như Tỳ Khưu Ni, v.v.). 

9.  Sārarakkhitā:  người nữ đã có Chồng hay người đi hỏi 

rồi. 

10. Saparidanto:  người nữ đã có Pháp Luật của đất nước 

giữ gìn (như chánh quyền đang giam giữ, không cho 

hành động theo ý muốn của mình). 

11. Dhanarakkhitā:  người nữ đã có người xuất tiền của ra 

mua để làm vợ. 

12. Chandavāsini:  người nữ do hai bên đã thương yêu, 

bằng lòng về làm vợ. 

13. Bhogavāsinī:  người nữ do muốn được tài sản của cải, 

làm vợ vì tiền. 

14. Patavāsinī:  người nữ nghèo khổ chịu làm vợ vì y 

phục. 

15. Odapattakinī:  người nữ do người nam đi cưới hỏi theo 

phong tục. 

16.  Obhatakumbhatā:  người nữ do người nam tiếp đỡ vật 

nặng ở trên đầu hạ xuống, rồi bằng lòng làm vợ. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

86  

17.  Dāsī ca bhāriyā: người nữ làm tôi tớ trong nhà, và nay 

được làm vợ.  

18. Kammakārinī ca bhāriyā: người nữ làm công mướn, 

và nay được làm vợ. 

19. Dhajāhatā: người nữ bị bắt ở ngoài chiến trường (tù 

binh) đem về làm vợ. 

20. Mahuttikā:  người nữ có tình ý với người nam đang 

giữ gìn trong chốc lát.  

 

5.  Hỏi:  Hãy trình bày quả phước báu của lời nói chân thật. 

     Đáp:  Lời nói chân thật đem lại những quả phước báu như 

sau: 

 Lời nói chân thật thuộc Thập Thiện Nghiệp, nhân 

sanh phước báu. 

 Lời nói chân thật có nhiều đại phúc, làm cho được an 

vui hiện tại và vị lai. 

 Lời nói chân thật đem lại lợi lộc, quyền tước, tài sản, 

quyến thuộc, và bạn hữu. 

 Lời nói chân thật làm cho mọi người tin tưởng, có 

niềm tin. 

 Lời nói chân thật được hưởng quả phước từ Nhân, 

đến Thiên và Níp Bàn. 

 Lời nói chân thật đem lại an vui hạnh phúc theo như 

ước nguyện. 

 Lời nói chân thật là người đang đi theo con đường 

của Chư Phật. 

 

 

http://ankieng.edu.vn/giam-beo-tu-nhien-voi-la-sen.html


Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

87  

 

 

Chương thứ  năm 

Phụng dưỡng Mẹ Cha, nuôi nấng vợ con, 

 có việc làm chẳng lẫn lộn 

 

Mātāpituupatthānaṃ          Puttadārassa saṇgaho 

Anākulā ca kammantā       Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

Phụng dưỡng Mẹ Cha,       nuôi nấng con cái, 

giúp đỡ vợ nhà,                  Có nghề nghiệp chẳng lẫn lộn, 

Đó là Kiết Tường thù thắng. 
 

Kết hợp cả bốn điều này lại thành kiết tường, là con 

đường tăng trưởng tiến hóa một cách tối thượng trong đời 

sống. 

 

Nấc thang kiết tường dẫn đến sự hoàn hảo trong đời 

sống. 

Tiếp theo đây, sẽ tiếp tục trình bày Pháp Thoại liên quan 

câu chuyện kiết tường với các phần đã được trình bày phía 

trước.  Kiết tường là nhân của sự tăng trưởng tiến hóa trong 

đời sống, hoặc là nền tảng thăng tiến cuộc đời cho được tăng 

trưởng tiến hóa; nói cách ngắn gọn là con đường tiến hóa, 

hoặc là nguyên tắc thăng tiến cuộc đời. Vì lẽ ba mươi tám 

điều kiết tường này bao phủ trùm tất cả trong đời sống của 

chúng ta. 

Trong đời sống hằng ngày, con người chẳng mong cầu 

điều chi hơn là sự hạnh phúc, và sự hạnh phúc sẽ được phát 

sanh là khi có được hảo bằng hữu, có được tài sản của cải, 

có công ăn việc làm, có gia đình tốt đẹp, và điều chánh yếu 

là có được hảo Tâm thức.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

88  

Và tất cả những điều vừa đề cập đến, đều hiện hữu 

trong cả ba mươi tám điều kiết tường. 

Đức Phật nhìn thấy được vấn đề và sự mong cầu trong 

đời sống của chúng ta, Ngài lập ý khải thuyết Kinh Kiết 

Tường trình bày ba mươi tám điều, nhằm giải quyết mọi 

vấn đề và đáp ứng mọi nhu cầu kể trên.  

Khởi đầu từ vấn đề và từng mỗi nhu cầu trong nền 

tảng của con người, là câu chuyện có liên quan đến sự hiện 

hữu, đi làm để mưu sinh, việc có gia đình, v.v, cho đến vấn 

đề và sự mong cầu cùng tột, hoặc vô cùng vi tế dịu dàng 

hơn tất cả những điều kể trên, đó là câu chuyện của tâm 

linh.   

Ở những phần đầu của ba mươi tám điều kiết tường, là 

việc điều chỉnh nền tảng trong sự sinh hoạt hằng ngày của 

con người cho hiện hành đúng theo đường lối chân chánh, 

tiếp đến là việc kiến tạo để ổn định cuộc sống trên nền tảng 

gầy dựng một gia đình cho được ổn định vững chắc. Khi 

đời sống có được sự ổn định vững chắc, thì hướng đến một 

điều rất trọng yếu về tâm linh.  

Đó là việc phát triển đời sống cho được tiến hóa một 

cách có hệ thống và tiếp nối liên tục.   

Vì lẽ đó, Đức Phật đã so sánh cả ba mươi tám điều kiết 

tường được ví như ba mươi tám nấc thang, mà hành giả cần 

phải bước lên tầng bậc, để đời sống được phát triển tiến hóa 

một cách vững chắc.  Khi chúng ta càng bước lên được bao 

nhiêu thì đời sống của chúng ta sẽ được tiến hóa vững chắc 

và sẽ có được nhiều hạnh phúc bấy nhiêu. 

Xuyên qua mười điều kiết tường hoặc con đường tiến 

hóa như đã được trình bày, là: không giao du với người xấu 

ác, giao du với bậc hiền triết, cúng dường đến bậc đáng cúng 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

89  

dường, ở trong quốc độ thích hợp, sự thành người hưởng 

phước báu để dành khi trước, giữ mình theo lẽ chân chánh, 

thành người đa văn quảng kiến, có nghệ thuật, có giới hạnh 

qua sự học hành tốt đẹp, có lời nói chân chánh ngay thẳng.  

Tất cả hình thành được bốn câu kệ, và nếu đem so sánh 

với việc bước đi thì vẫn chưa đi được phân nữa lộ trình, đó chỉ 

là việc khởi đầu hoặc chỉ là phân nữa phần mà thôi. 

 

Tiếp theo đây, sẽ trình bày câu kệ thứ năm với bốn điều 

kiết tường, có nội dung theo phần Pāli đã được dẫn chứng một 

cách tóm lược ở phía trước, như sau:  

Mātāpituupatthānaṃ          Puttadārassa saṇgaho  

Anākulā ca kammantā       Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

Phụng dưỡng Mẹ Cha,                   nuôi nấng con cái, 

giúp đỡ vợ nhà,          Có nghề nghiệp chẳng lẫn lộn,   

                  Đó là Kiết Tường thù thắng. 
 

Cả bốn điều này thành kiết tường, là con đường tăng 

trưởng tiến hóa một cách tối thượng trong đời sống. 

 

Mẹ Cha thật xứng là một Ân Đức Pháp 

(Gunadhamma). 

Điều kiết tường thứ nhất là “Mātāpituupatthānaṃ”,  là 

việc nuôi dưỡng Mẹ Cha, có ý nghĩa là phụng dưỡng, chăm 

sóc, quan tâm đến, đền đáp công ân đến bậc có nhiều ân đức, 

theo nhiều phương thức sai khác nhau một cách thích hợp.  

* Có hai hạng Mẹ Cha, là:  

1.  Mẹ Cha sanh ra ta, hoặc là Mẹ Cha một cách thường 

nhiên, theo từ ngữ Pāli là “Janaka – Thân Phụ”, “Jananī  

hoặc Janettī – Thân Mẫu”, với ý nghĩa là “Đấng Sanh 

Thành”. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

90  

2.  Mẹ Cha dưỡng nuôi hoặc Mẹ Cha là bậc Ân Đức, 

theo từ ngữ Pāli là “Mātu– Dưỡng Mẫu”, “Pitu – Dưỡng 

Phụ” với ý nghĩa là “Bậc Dưỡng Dục”.  

Bởi như thế, xét thấy có hai hạng Mẹ Cha, là: Đấng 

Sanh Thành với Bậc Dưỡng Dục, đều được gọi là Mẹ Cha 

hoặc “Bậc Ân Đức Hoàn Hảo”.  

Có vài người được gọi là Thân Phụ hoặc Thân Mẫu, tức 

là chỉ làm “Đấng Sanh Thành” nhưng lại không có dưỡng 

nuôi con cái, nói một cách dễ hiểu là chỉ làm việc sinh ra con 

rồi đem vứt bỏ và không nuôi dưỡng. 

Có vài người được gọi là Dưỡng Mẫu và Dưỡng Phụ, 

không làm việc sinh ra nhưng lại làm việc dưỡng nuôi.      

Có vài người làm được cả hai, Sanh Thành và Dưỡng 

Dục.  

Có vài người, một cách đặc biệt, là trẻ ở chạn tuổi thanh 

thiếu niên hoặc chưa tới tuổi thành niên, không được thừa 

nhận là Dưỡng Mẫu hoặc Dưỡng Phụ, cũng không được coi 

là có đủ khả năng tự làm Mẹ Cha.  Và như thế, thường luôn 

có vấn đề giữa Dưỡng Phụ với Dưỡng Tử, hoặc Dưỡng Mẫu 

với Dưỡng Tử. 

Quả thật vậy, nếu nhìn về phương diện Ân Đức Pháp, thì 

Dưỡng Phụ Mẫu là người có nhiều ân đức thù thắng hơn cả 

Đấng Sanh Thành, vì lẽ không phải là con của mình, nhưng 

vẫn hiện bày tấm lòng thương yêu từ ái, quan tâm dưỡng nuôi 

mãi cho phát triển lớn lên đến thành người khôn lớn.  

Việc dưỡng nuôi này không phải là thông thường, mà là 

một công việc nặng nề và to lớn, cần phải có Ân Đức Pháp, 

cần phải có rất nhiều sự kiên trì nhẫn nại. 

Còn việc sanh thành, là một việc sanh ra con cái một 

cách phổ thông và thường nhiên của tất cả chúng sanh, nhưng 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

91  

chỉ là việc sanh còn việc dưỡng nuôi quả thật rất trọng yếu.  

Do đó, thật rất khó một khi nói rằng Dưỡng Phụ Mẫu 

không là người trọng yếu, không là người có ân đức phước 

báu, quả thật không đúng như vậy. 

              

Mẹ Cha thật xứng là bậc Vô Sinh của con cái. 

Cả hai hạng Mẹ Cha quả là người rất đặc biệt, rất là 

trọng yếu đối với con cái, vì lẽ các Ngài là bậc có rất nhiều ân 

đức đối với hàng con, là đấng sanh thành, đã dưỡng nuôi, đã 

cho con sự giáo dục học hành, và đã có sự chăm sóc thương 

yêu con cái.  Tình thương yêu của các Ngài rất to lớn vĩ đại, 

và kiên cố ví tợ Thái Sơn, không phai mờ, và dễ dàng quên 

lãng ví như tình yêu của những thanh thiếu nữ.  Có một thi sĩ 

sáng tác một thi ca miêu tả tình Mẫu Tử như sau: 

Có tình nào kiên định đắm say, 

Tợ tình Mẫu Tử bất lung lay, 

Tợ nào ví tợ tâm Từ Mẫu,  

Bao phen hiện bày trẻ thơ ngây. 

Khi con thọ lãnh đời đau khổ, 

Lòng Mẹ muôn phần khổ đắng cay, 

Khi con áo não bao phiền nhiễu, 

Lòng Mẹ lụy sầu, thảm khôn ngoai. 

Khi con ra đi, lìa khỏi Mẹ, 

Mẹ mỏi mắt chờ, lệ mãi rơi. 

Khi con lui gót, quay trở lại, 

Lòng Mẹ mừng, tợ trẻ thơ ngây! 
 

Theo đường lối của Phật Giáo, Ngài tán thán rất nhiều 

ân đức các bậc Danh Hiền Phụ Mẫu, cho đến thành bậc Phạm 

Thiên, thành Chư Thiên, một bậc Ân Sư đầu đời, thành một 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

92  

bậc Vô Sinh (Ứng Cúng) hoặc là bậc Gia Nội của các con.  

Có phần Pāli dẫn chứng trong Túc Sanh Truyện 

Somanandajataka, thuộc Tiểu Bộ Kinh (Khuddakanikāya) 

như sau: 

Brahmāti Mātāpitaro        Pubbācariyāti vuccare, 

Āhuneyyā ca puttānaṃ     Pajāya anukampakā. 
 

Có ý nghĩa là: Mẹ Cha là đấng bảo hộ và nuôi dưỡng 

con cái. Như vậy, các Ngài được nói đến là đấng Phạm 

Thiên, là bậc Ân Sư, và là bậc Vô Sinh (Ứng Cúng) của các 

con. 

 

Phương thức đền đáp công ân Mẹ Cha. 

Như đã được đề cập đến, Mẹ Cha là những bậc có rất 

nhiều ân đức to lớn đối với con cái, vì lẽ đó, từng mỗi người 

con cần phải biết đáp đền công ân đức hạnh của các Ngài, 

không thể chờ đến già nua hay ngồi khóc than mới đến giúp 

đỡ, mà phải biết làm tròn bổn phận của hàng con đối với ân 

đức Mẹ Cha. 

Là bậc Hiếu Tử ngoan hiền thì cần phải làm năm điều 

đáp đền công ân đức hạnh của Mẹ Cha: 

1.  Phải phụng dưỡng, chăm sóc, trông nom, ân cần quan 

tâm Mẹ Cha cho luôn được an vui cả về Thân và Tâm, luôn 

cả những lúc bình thường và lúc ốm đau.     

2.  Phải nhận lãnh và gánh vác những công việc nặng nề 

của Mẹ Cha. 

3.  Phải gìn giữ gia phong lễ giáo của dòng họ, thật xứng 

là người có danh vị thanh cao và gia đạo hiền lương. 

4. Có hạnh kiểm xứng đáng là người thừa kế, tức là 

người đón nhận tài sản thừa kế của Mẹ Cha, với sự việc là 

người siêng năng cần mẫn, có sự hiểu biết việc quản lý, gìn 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

93  

giữ tài sản không cho bị tổn hại, có sự hiểu biết làm cho tài 

sản được phát triển tăng trưởng, có sự hiểu biết gìn giữ quyền 

lợi, và đoàn kết trong tất cả anh chị em bà con họ hàng. 

5.  Khi Mẹ Cha đã thọ mạng diệt, nên kiến tạo những 

Thiện phước để hồi hướng đến các Ngài.  Với nét đặc trưng 

như là: “Ngay lúc đang cúng dường hay hộ độ Chư Tăng” 

hoặc “Khi Mẹ Cha đang hiện hữu thì xin cho nuôi dưỡng sắc 

thân.  Khi Mẹ Cha quá vãng thì xin cho được nuôi dưỡng 

Tâm thức”.  

Và lấy cái chi để nuôi dưỡng Tâm thức? Chính là lấy 

Thiện Phước để nuôi dưỡng, vì lẽ Thiện Phước làm duyên 

sanh sự an lạc cho đến cả người tự tạo Thiện Phước, và đến 

với người thuận Tâm hoan hỷ (anumodanā – tùy hỷ công 

đức) theo Phước mà người đã kiến tạo.  

Kiến tạo Thiện Phước và hồi hướng là thiện sự cuối 

cùng của hàng con phải nên làm, để đáp lại ân đức của Mẹ 

Cha. 

Tất cả con cái, khi đã làm trọn vẹn năm điều bổn phận 

như đã được đề cập ở phía trên, Đức Phật liệt vào hạng người 

báo đáp ân đức (kataññūkatavedīpuggala – đền ân đáp 

nghĩa, kataññūtāpuggala – người tri thọ ân đức), thường 

được đón nhận sự tán thán và ca ngợi của các bậc hiền triết ở 

khắp mọi nơi, thường sẽ thành người thọ hưởng sự an vui tiến 

hóa ngay trong kiếp hiện tại và vị lai.  

Có phần Pāli dẫn chứng trong Kinh“Con Phụng Dưỡng 

Mẹ - Mātuposakasutta” như sau: 

Yo mātaraṃ pitaraṃ vā macco dhammena posati, 

Tāyo naṃ pāricariyāya mātāpitūsu paṇḍitā,   

Idheva naṃ pasamsanti pecca sagge pamodati. 

Có ý nghĩa là: Với người phụng dưỡng Mẹ Cha đúng 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

94  

theo Chánh Pháp, là việc chăm sóc nuôi dưỡng Mẹ Cha hằng 

được các bậc hiền triết trong thế gian tán thán ca ngợi. Và 

chính người đó khi thân hoại mạng chung trong thế gian này, 

sẽ được thọ an vui trong Thiên Giới. 

 Các Nhà Chú Giải dẫn chứng một tích truyện trong bộ 

kinh Chú Giải Kiết Tường để thấy được việc “Giá trị của sự 

phụng dưỡng Mẹ Cha” sau đây: 

“Thuở xưa, khi Đức Thế Tôn ngự tại Kỳ Viên Tự, của 

Trưởng Giả Cấp Cô Độc, gần thành Sāvatthī.  Tại nơi ấy, có 

một vị Trưởng Giả Bà La Môn rất giàu có, và có năm người 

con trai đã vừa lập gia đình xong. 

Không bao lâu sau đó, người vợ của Trưởng Giả mãn 

phần, thì ông nghĩ tới việc tục huyền để chăm sóc gia đình.  

Năm nàng dâu được biết ý định đó, nên đã bàn với năm người 

chồng: 

“Nay Cha đã già yếu mà còn tính tới việc tục huyền để 

làm chi ? Hãy để cho chúng tôi thay phiên nhau chăm sóc 

phụng dưỡng Cha già, không hơn sao.”  

Nghe như thế, năm người con trai đi đến hầu Cha và 

trình bày tự sự mọi việc. Người Cha vô cùng hoan hỷ, bằng 

lòng chia tài sản của cải ra làm năm phần cho cả năm người 

con.  Sau đó, Ông thu xếp để dọn về ở chung với từng mỗi 

người con, tuần tự thay phiên nhau, hết nhà này đến nhà kia.  

Lúc ban đầu, năm nàng dâu đối đãi với Ông rất mực chu 

đáo và tử tế, nhưng sau lần lần phai nhạt, cuối cùng thì tất cả 

năm nàng dâu đều bỏ phế việc chăm sóc và trái lại, còn xua 

đuổi Ông. 

Nhìn thấu rõ sự việc, Ông không thể chịu nỗi tình cảnh 

hắt hủi và hẩm hiu, Ông rời khỏi mỗi gia đình của năm người 

con, để đi xin ăn, ở theo đầu đường xó chợ, vô cùng khổ sở. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

95  

Một ngày nọ, Ông gặp được một người bạn củ, đem 

thuật lại hoàn cảnh của Ông, và xin người bạn tìm phương 

cứu giúp.  Nghe qua câu chuyện, người bạn thưa với Ông: 

“Quả thật, tôi không biết phương cách nào để giúp bạn 

được. Tuy nhiên, bạn hãy đi đến Kỳ Viên Tự, để diện kiến 

Đức Thế Tôn, Ngài có đủ khả năng cứu giúp tất cả mọi chúng 

sanh, từ vật chất lẫn tinh thần”. 

Nghe lời chỉ dạy của bạn, Ông đến Kỳ Viên Tự, quỳ 

đảnh lễ Đức Phật, trình bày mọi sự việc về hoàn cảnh của 

mình, và cầu xin Đức Phật chỉ dạy phương cách để cho Ông 

được thoát khổ đau. 

Đức Từ Phụ dạy Ông hãy đến vào buổi tối ngày Rằm để 

nghe Thuyết Pháp, và sau thời Pháp Thoại thì Ngài sẽ giải 

quyết vấn đề cho Ông. 

Đến ngày rằm Trăng tròn, có rất nhiều Phật Tử xa gần 

vân tập về Kỳ Viên Tự để Thính Pháp, có cả năm người con 

trai của Trưởng Giả và Đức Vua Pasenadi.  Sau thời Pháp 

Thoại vừa dứt, vị Bà La Môn bất hạnh này đứng lên giữa hội 

chúng và xin được thưa chuyện: 

“Kính xin tất cả quý Thiện Trí Thức Đạo Tâm cho lão 

nô được có đôi lời xin bộc bạch tại nơi đây.  Chắc có lẽ, Quý 

Ngài không quên rằng lão nô xưa kia là một Trưởng Giả 

trong kinh thành này.   Hôm nay, lão nô đã là một kẻ đi xin 

ăn, lang thang khắp đường phố với một cây gậy ở trong tay. 

Sự thật, lão nô có năm người con, nhưng tất cả năm 

người con trai của lão nô còn thua cây gậy này. Vì cây gậy, 

lão nô còn nhờ được để chống đi, ngừa những lúc chân rung 

tay yếu, hoặc để đánh chó đuổi mèo, còn con của lão nô, sau 

khi đã chia tài sản của cải để thọ hưởng, thì đã đuổi xua lão 

nô, và để đi xin ăn như vầy”.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

96  

 Tất cả những Phật Tử hiện diện tại nơi giảng đường, có 

cả Đức Vua Pasenadi rất bất bình với sự việc này, và đã xin 

Ông hãy chỉ cho biết ai là những người con của Ông.  Ông 

lần lượt chỉ đủ năm người con trai cũng đang có mặt tại nơi 

đó.  Đức Vua Pasenadi muốn hình phạt hay xử trảm những 

con bất hiếu, nhưng ông Trưởng Giả đã xin tha mạng các 

con.  

 Thấy được tấm lòng bác ái vô lượng của Cha già, cả 

năm con trai đi đến và tỏ bày sự sám hối ăn năn, xin được 

rước Ông về để nuôi dưỡng.  

 Khi Ông về đến nhà của các con, thì mấy nàng dâu bất 

bình và không bằng lòng cho Ông vào nhà, nhưng cả năm 

người con trai đồng cùng thốt lên lời: 

“Nếu các người không bằng lòng, thì cứ tự tiện đi rời 

khỏi nhà này, chứ chúng tôi không thể ty liệt và hèn hạ thua 

cả cây gậy của Cha chúng tôi”. 

 

  Nuôi nấng con cái. 

  Điều kiết tường thứ hai là“Puttasaṇgaho”- nuôi nấng 

con cái, có ý nghĩa là nuôi dưỡng, quan tâm, dạy dỗ, giáo dục, 

v.v.  
 

Con cái có ba thứ hạng: 

1.  Thượng Đẳng Tử (Abhijātaputta):  hàng con tốt đẹp 

vượt hơn Mẹ Cha, có ý nghĩa là có sự phát triển tiến hóa thịnh 

danh (trong công ăn việc làm) hoặc thịnh đức (về đức hạnh) 

hơn cả Mẹ Cha. 

2. Trung Đẳng Tử (Anujātaputta):  hàng con sánh 

ngang với Mẹ Cha, có ý nghĩa là không phát triển hơn hoặc 

tốt hơn nhưng cũng không thấp hơn Mẹ Cha, và cũng có khả 

năng gìn giữ ân đức tài sản kế thừa của Mẹ Cha, luôn cả duy 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

97  

trì dòng dõi Tông Môn cho được bền vững lâu dài.  

3.  Hạ Đẳng Tử (Avajātaputta):  hàng con xấu xa hoặc 

ty liệt hơn Mẹ Cha, có ý nghĩa là hàng con này sinh ra để phá 

hoại ân đức tài sản kế thừa cũng như dòng dõi Tông Môn của 

Mẹ Cha. 

 

Dưỡng nuôi thể xác, tu dưỡng tâm linh. 

Quả thật muốn cho việc nuôi nấng và dạy dỗ con cái 

được tốt đẹp hoặc không bị xấu xa, không thể nào chỉ có việc 

lưu tâm để ý thường xuyên được. Vì lẽ, có nhiều bậc Mẹ Cha 

nói rằng việc dưỡng nuôi con cái tốt đẹp, sự thật không chỉ 

thuần là cho con cái có được một nền giáo dục hoàn hảo, một 

sự dạy dỗ nết hạnh thiện mỹ.   

Điều chánh yếu được đề cập đến, là câu chuyện về 

Phước Duyên và Nghiệp Báo giữa con cái với Mẹ Cha, đã có 

được kiến tạo liên quan tương xứng từ trong kiếp quá khứ, 

cũng không thể chỉ nhắm và đổ vào Nghiệp Báo một cách đơn 

thuần, viện dẫn “Nghiệp đã tự tạo ra và bây giờ phải tự thọ 

lãnh”.            

Do đó, Mẹ Cha khi đã sinh con ra đời, ngoài việc nuôi 

dưỡng con cái cho được phát triển to lớn theo thường nhiên, 

còn có một trách nhiệm khác nữa của người làm Mẹ làm Cha, 

đó là cần phải dạy dỗ uốn nắn về Tâm Thức, mặt tâm linh cho 

được phát triển tốt đẹp.  Không thể chỉ lo nuôi dưỡng xác 

thân mà quên lãng việc giáo dục tâm linh.  

Theo đường lối của Phật Giáo, Đức Phật đã có lập ý chỉ 

dạy bậc Phụ Mẫu phải song hành trong việc nuôi dưỡng con 

cái, dưỡng Thân tu Tâm, không thể thiếu một và phải có đủ cả 

hai, hội đủ năm điều trách nhiệm của Mẹ Cha đối với con cái, 

là: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

98  

1.  Ngăn cản không cho làm điều xấu ác: có ý nghĩa là 

dùng mọi phương thức khôn khéo để ngăn ngừa, cản ngăn, 

phòng hộ không cho con làm điều xấu ác. 

2.  Đặt để trong sự tốt đẹp: có ý nghĩa là giáo dục, dạy 

dỗ nền thiện công đức, hạnh kiểm tốt, duy trì trong Tâm Thức 

của con cái. 

3.  Kiến tạo nền Trí Dục thiện hảo: có ý nghĩa là khuyến 

khích, vun bồi việc giáo dục theo cả hai đường lối, Đạo Đời 

Song Tu. 

4. Dựng vợ gã chồng thích hợp:  có ý nghĩa là ủng hộ, 

giúp đỡ cho con trẻ có được đôi lứa thích ứng. 

5. Trao tài sản kế thừa hợp thời:  có ý nghĩa là khi đã 

đúng thời, có bổn phận và trách nhiệm trao truyền tài sản cho 

con cái để tạo dựng vốn liếng tiếp nối gia nghiệp tốt đẹp. 

Dẫn chứng một tích truyện của Trưởng Giả Cấp Cô Độc 

tiếp dẫn độ con, như sau: 

Như vầy được nghe, Trưởng Giả Cấp Cô Độc có một 

người con trai tên là KĀLA.  Người con này không có Tâm tín 

ngưỡng Phật Pháp, thiên về Tà Kiến.  Trưởng Giả đã tìm 

nhiều phương cách để đưa con về Chánh Kiến, nhưng vẫn 

chưa được.  Trưởng Giả rất lấy làm lo buồn, ngày nọ Trưởng 

Giả đi đến bảo với con rằng: “Này con yêu dấu của Cha, con 

hãy đi thọ trì Trai Tịnh Giới và nghe Pháp của Đức Phật. 

Cha sẽ cho con một trăm đồng tiền vàng”.    

Người con nghe Cha bảo thế, có Tâm thỏa thích vì muốn 

được tiền, đã đi đến Kỳ Viên Tự để thọ Trai Tịnh Giới cho có 

lệ và tìm góc khuất lấp để nằm ngủ cho đến sáng trở về nhà 

và lãnh tiền.  

Một ngày khác, Trưởng Giả bảo con: “Này con yêu dấu 

của Cha, con hãy đi nghe Pháp của Đấng Thiên Nhân Sư, cố 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

99  

nhớ cho được một câu thì Cha sẽ thưởng cho con một ngàn 

tiền vàng”. 

Người con vì muốn được tiền, nên bằng lòng đi nghe 

Pháp, với Tâm suy nghĩ: “Ta cố gắng lắng nghe và nhớ cho 

được một câu, rồi Ta sẽ rút lui, không việc gì khó cả”. 

Khi KĀLA vào nơi giảng đường để nghe Pháp, cố gắng 

ghi nhớ được một câu, nhưng khi vừa đứng dậy ra về lại quên 

tức thời.  Đó là do oai lực của Đức Phật muốn tế độ KĀLA.  

Lấy làm buồn lo, nên KĀLA đã quay trở lại, cố chăm chú lắng 

nghe, cho dù chỉ một câu. Hôm ấy, Đức Phật khải thuyết về 

sự Chết, với nội dung về Tam Giới không một chúng sanh nào 

thoát khỏi Tử Thần.  

KĀLA liễu tri và phát Tâm kinh sợ sự Luân Hồi, diệt trừ 

Phiền Não ngay lúc ấy và chứng đắc Quả Thánh Thất Lai. 

Về lại nhà, nhớ đến số tiền thưởng của Cha, lấy làm hổ 

thẹn, KĀLA vào phòng đóng cửa lại, không nghĩ việc ra ngoài 

vì lo ngại Cha nhắc đến số tiền thưởng. 

Sáng ngày, Đức Phật cùng với Chư Tăng đến nhà 

Trưởng Giả Cấp Cô Độc để thọ Trai Tăng, cùng lúc Trưởng 

Giả cho gọi KĀLA ra để trao thưởng túi bạc.  Đức Phật biết 

KĀLA đang lúng túng và hổ thẹn trước Chư Tăng và Cha Mẹ 

nên Ngài đã khải thuyết một Pháp Cú, như sau: “Quả Thất 

Lai cao quý hơn cả Đế Vị, an vui hơn cả trong Thiên Giới và 

tất cả sự nắm chủ quyền lực của Thế Gian”. 

Tóm lại, một cách cho dễ hiểu, đó là: diệt trừ Bất Thiện, 

kiến tạo Thiện Phước, vun bồi Kiến Thức, duy trì vốn Phước 

tư lương, và một điều trọng yếu khác nữa trong việc nuôi 

nấng con cái, là: Mẹ Cha cần phải làm kiểu mẫu thiện mỹ cho 

con cái noi theo.  Lòng mong mõi con cái có được nền Đức 

Dục hoàn hảo thì trước tiên Mẹ Cha phải có trước, không thể 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

100  

dạy dỗ cho con một con đường, mà Mẹ Cha lại làm một con 

đường khác (nói một đàng – làm một nẻo). 

   

  Giúp đỡ vợ nhà. 

  Điều kiết tường thứ ba là “Dārasaṇgaho”- giúp đỡ vợ 

nhà, có ý nghĩa là nuôi dưỡng, để ý quan tâm đến, gìn giữ 

danh dự cho vợ nhà.  

Trong Kho Tàng Tam Tạng, Đức Phật có phân loại ra 

bảy hạng người vợ, như sau: 

1.  Đao Phủ Thủ Thê (Vadhakabhariyā):  người vợ như 

một đao phủ thủ, có ý nghĩa là người vợ thường hay nổi giận 

và phát cáu tiết lên, lòng dạ rất tàn ác, ưa thích bắt nạt hay 

mắng nhiếc người chồng. 

2. Đạo Tặc Thê (Corībhariyā): người vợ như một kẻ 

cướp, có ý nghĩa là người vợ phá hại tài sản của cải, người 

chồng làm lụng bao nhiêu cũng không đủ, không biết tiện tặn 

tiết kiệm, là người đàn bà tiêu xài hoang phí, như hố sâu lấp 

bao nhiêu cũng không biết đầy. 

3.  Chủ Phụ Thê (Ayyabhariyā):  người vợ như một chủ 

nhân, có ý nghĩa là người vợ nhìn người chồng một cách thấp 

kém, khinh khi và miệt thị người chồng. 

4. Hiền Mẫu Thê (Mātābhariyā): người vợ như một 

người mẹ, điều này không có nghĩa là người vợ cư xử như 

một người mẹ, nhưng có nghĩa là người vợ hiện bày tình 

thương, sự quan tâm lo lắng một cách dịu dàng với người 

chồng, tương tự như thể sự lo lắng của người mẹ đối với con.  

5. Tỷ Muội Thê (Bhaginibhariyā):  người vợ như một 

người chị hay một em gái, có ý nghĩa là người vợ cư xử giống 

như một người chị hay một em gái của người chồng, ở với 

nhau như là chị ở với em. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

101  

6. Bằng Hữu Thê (Sakhābhariyā): người vợ như người 

bạn, có ý nghĩa là người vợ cư xử như một người bạn, bất 

luận có việc chi cũng đem ra bàn bạc thảo luận với nhau, tôn 

trọng và bảo vệ danh dự cho nhau. 

7. Nô Bộc Thê (Dāsībhariyā): người vợ như một nô 

bộc, có ý nghĩa là người vợ thường hạ mình xuống thấp hơn 

chồng, luôn luôn sẳn sàng chờ đợi để phục vụ hầu hạ người 

chồng bất luận việc chi, như một nô bộc hay một người nô 

dịch. 

Nói đến bảy hạng người vợ mà không nói đến phần 

người chồng, thì bà con quyến thuộc của người nữ sẽ tủi thân, 

vì lẽ khi đến nghe thuyết giảng thì đa phần là người nữ. Và 

như thế, về người chồng cũng có bảy nhóm hạng người tương 

tự như người vợ, như là “Đao Phủ Thủ Phu – 

Vadhakabhassadā, người chồng như một đao phủ thủ, “Đạo 

Tặc Phu – Corabhassadā, người chồng như một kẻ cướp, 

“Chủ Nhân Phu – Ayyabhassadā, người chồng như một chủ 

nhân, v.v. và cũng có cùng một ý nghĩa tương tự như nhau. 

 

 Vợ Chồng phải biết bảo vệ danh dự cho nhau. 

 Trong điều kiết tường này, Đức Phật đặc biệt đề cập đến 

việc giúp đỡ người vợ.  Còn việc giúp đỡ người chồng, Ngài 

có đặt để trong nền tảng tri kiến hiểu biết, có nghĩa là khi 

người chồng giúp đỡ người vợ, thì để đền đáp công ơn đó, 

người vợ sẽ giúp đỡ người chồng.  

 Trong việc đối xử với nhau giữa Vợ Chồng, Đức Phật 

có nêu ra năm nguyên tắc đối xử ở từng mỗi phía, như sau: 

1. Phía người chồng phải có bổn phận giúp đỡ người vợ 

như tiếp theo đây, là: 

 Phải biết bảo vệ danh thơm tiếng tốt và sự tôn trọng 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

102  

người vợ, 

 Không được khinh thường và miệt thị người vợ, 

 Không có hành động ngoại tình, 

 Phải có sự an tâm giao những trọng trách của việc nhà 

cho người vợ, 

 Phải mua những vật trang sức cho người vợ khi đúng 

thời thích hợp. 

2. Phía người vợ phải biết đối xử đền đáp công ơn người 

chồng như tiếp theo đây, là: 

 Quản lý và trông nom việc nhà một cách tốt đẹp, 

 Giúp đỡ hay đón tiếp bà con quyến thuộc và bạn hữu 

của người chồng một cách tốt đẹp, 

 Không có hành động ngoại tình, 

 Gìn giữ tài sản của cải của người chồng đã tạo dựng ra, 

 Phải siêng năng và không lười biếng trong tất cả mọi 

công việc. 

Đây là bổn phận của người vợ phải nên đối xử với nhau 

để cho có được sự an vui, sự tiến hóa trong tình thương yêu 

của gia đình.  

  

 Công việc không được tồn đọng tắc nghẽn. 

Điều kiết tường thứ tư là “Anākulā ca kammantā”- có 

nghề nghiệp chẳng lẫn lộn”, là việc làm không bị rối rắm lên, 

có nghĩa là công ăn việc làm phải cho được thành tựu một 

cách viên mãn, không được tồn đọng tắc nghẽn, không hẹn 

lần hẹn lựa, việc chi phải làm cho thành tựu trong ngày nay 

thì cố gắng làm cho thành tựu trong ngày, không thay đổi và 

giải đãi lần lựa.  

Nếu thay đổi giải đãi, công việc hiện hữu sẽ trở thành dở 

dang, chồng chất lên nhau, ngày càng ứ đọng, rối loạn ngổn 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

103  

ngang, hiện bày vất vả khổ sở, không có sự tăng trưởng tiến 

hóa, sẽ không đạt được sự thành công, và trở thành một điều 

bất tường.  Do đó, Đức Phật có lời dạy bảo Tâm Thức như 

sau: 

Có việc đáng phải làm, liệu thời phải cho xong, để được 

trổ sanh quả. 

Kiếm người chỉ lỗi mình, thấy điều sai nguy hại, quả 

thật người thiện trí! 

Vì lẽ đó nên làm, tất cả mọi sự việc, đạt viên thành trí 

khả, 

Chớ để việc tồn đọng, tắc nghẽn nhiều chất chồng, sẽ 

thành nhiều vất vả!  

  

Nguyên tắc làm cho công việc không bị tồn đọng. 

Trạng thái của công việc không bị tồn đọng tắc nghẽn 

như sau: 

1. Tác Sự Vi Hảo (Sukataṃ):  là làm việc phải cho thật 

tốt, không làm cho hỏng việc, hoặc không làm cho việc bị hư 

hại. 

2. Tác Sự Kiên Xảo (Dalhikaranaṃ): là phải cố gắng 

kiên cường làm việc cho đến tận lực mới biết được khả năng. 

3. Tác Sự Viên Mãn (Parinitthitakaranaṃ): là làm việc 

phải đạt mức thành tựu theo thời hạn định của nghề nghiệp. 

Ngược lại, trạng thái của công việc bị tồn đọng tắc 

nghẽn như sau: 

1. Tác Sự Bất Hảo (Dukataṃ): là làm việc cho bị hư 

hại, ví như công việc đang được tốt đẹp, nhưng đến khi ta vào 

làm thì công việc trở thành hư hại.  

2. Tác Sự Phi Vi (Sithilakaranaṃ): là làm việc một 

cách giảm sút, hoặc suy sụp, không làm hết năng lực, không 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

104  

làm hết kỹ năng, không làm với niệm trí. 

3. Tác Sự Bất Thành (Apariniṭṭhitakaranaṃ): là làm  

việc không được thành tựu, vì thiểu trí lại hẹn lần hẹn lựa. 

Nói tóm lại, có hai loại phương thức làm việc, là làm 

việc trở thành kiết tường và làm việc trở thành bất tường. 

Làm việc trở thành kiết tường thì sẽ được tăng trưởng 

tiến hóa, ngắn gọn với ba nguyên tắc, là: làm tốt, làm hết khả 

năng, làm cho thành tựu. 

Làm việc trở thành bất tường thì sẽ bị sạt nghiệp phá 

sản, ngắn gọn với ba nguyên tắc, là: làm không tốt, làm 

không hết khả năng, làm không thành tựu. 

 

 Lại nữa, với người muốn làm việc cho được thành tựu, 

không bị tồn đọng tắc nghẽn, là phải biết kết hợp với Tứ Như 

Ý Túc (Iddhipāda) là:  

1.  Dục Như Ý Túc (Chanda): là có sự duyệt ý trong 

việc làm, vui thích với việc làm hoặc hoan hỷ với việc làm. 

2.  Cần Như Ý Túc (Viriya): là có sự nỗ lực kiên cường, 

bất thối chí nãn lòng, không chấm dứt ngừng nghĩ, làm cho 

đến tận cùng sức lực. 

3.  Tâm Như Ý Túc (Citta): là quan tâm để ý trong lúc 

đang làm việc. 

4.  Thẩm Như Ý Túc (Vīmaṃsā): là làm việc với niệm 

trí, với sự cân nhắc thận trọng, phản cung tự tỉnh, suy nghĩ 

chính chắn cho hoàn hảo trước khi tuần tự làm.  Trong sát na 

làm việc phải dùng Trí Tuệ một cách tột điểm, với khả năng 

của chánh tri kiến, không dùng kiến thức học hỏi qua việc 

giáo dục học hành. 

Với Tứ Như Ý Túc, một cách tóm tắt về nguyên tắc cho 

dễ ghi nhớ, là: đồng ý làm, quyết tâm làm, chú tâm làm, và 

liễu tri làm. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

105  

Với người biết kết hợp Tứ Như Ý Túc như đã vừa đề cập 

đến, thì trong bất luận công việc nào, thường sẽ làm việc đạt 

đến sự thành tựu, có sự tăng trưởng tiến hóa duyên theo sở 

nguyện sở cầu.   

   

Tóm lược cả bốn điều kiết tường. 

Tóm lược trong câu kệ thứ năm có bốn điều kiết tường 

là: 

1.  Phụng dưỡng Mẹ Cha,  

2.  Nuôi nấng con cái, 

3.  Giúp đỡ vợ nhà, 

4.  Có nghề nghiệp chẳng lẫn lộn. 
 

Chương kiết tường này là câu chuyện nội bộ về vấn đề 

gia đình và kinh tế gia đình.  Nếu chúng ta quản lý công việc 

không làm cho tiêu tan bại sản, như Đức Phật đã lấy chính 

chúng ta làm trung tâm, đặt nền tảng của việc quản lý, sau đó 

đưa vị trí Mẹ Cha trong cương vị chánh yếu, là những bậc có 

nhiều ân đức mà chúng ta cần phải báo đáp đền ân đức, tuần 

tự kế tiếp đến vợ và con, cuối cùng là câu chuyện công việc 

thuộc kinh tế của gia đình.  Nếu chúng ta tuân hành theo 

những nguyên tắc và phương thức mà Ngài đã khải thuyết 

trong kiết tường này, gia đình chúng ta sẽ được an vui và tiến 

hóa, không còn vấn đề chi cả. 

 

Phần vấn đáp trong bốn điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Phải làm cách nào để phụng dưỡng Mẹ Cha  ? 

     Đáp: Có năm chi nên biết để phụng dưỡng Mẹ Cha: 

1. Phải nuôi dưỡng Mẹ Cha, là lo việc ăn uống đầy đủ, lo 

chăm sóc thuốc thang khi đau ốm, giặc giũ y phục cho 

Mẹ Cha, v.v. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

106  

2. Gánh vác việc của Mẹ Cha, bỏ qua việc của mình, khi 

thấy Mẹ Cha cần sự giúp đỡ. 

3. Gìn giữ truyền thống gia đình, tích cực tạo nhiều Phước 

Thiện. 

4. Gìn giữ tài sản và khắc ghi những lời dạy của Mẹ Cha,  

không quên. 

5. Tạo nhiều Thiện sự để hồi hướng Phước Báu đến Mẹ 

Cha khi đã quá vãng.  

Lại nữa, có thêm năm điều khác nữa trong việc phụng 

dưỡng Mẹ Cha: 

1.  Nếu Mẹ Cha không có Chánh Tín thì hãy dìu dắt tiếp 

dẫn Mẹ Cha cho có Chánh Tín. 

2.  Nếu Mẹ Cha chưa có thọ trì Ngũ Giới thì hãy dìu dắt 

tiếp dẫn Mẹ Cha cho biết tu tập thọ trì Giới Học. 

3.  Nếu Mẹ Cha chưa từng tạo việc xả thí thì hãy dìu dắt 

tiếp dẫn Mẹ Cha biết làm việc xả thí. 

4.  Nếu Mẹ Cha chưa từng Thính Pháp nghe Kinh điển thì 

hãy dìu dắt tiếp dẫn Mẹ Cha cố gắng Thính Pháp nghe 

Kinh. 

5.  Nếu Mẹ Cha chưa có Trí Tuệ thì hãy dìu dắt tiếp dẫn 

Mẹ Cha quán sát thường xuyên cho thấy rõ ba đặc 

tướng của Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã, làm nhân 

cho phát sanh Trí Tuệ. 

Năm điều này là sự phụng dưỡng cao quý thù thắng. 

2.  Hỏi:  Quả phước báu của việc phụng dưỡng Mẹ Cha. 

     Đáp:  Có rất nhiều quả Phước Báu, thoát khỏi mọi nguy 

hiểm khốn khổ, và luôn được nhiều an vui. 

 

Tích truyện dẫn chứng: Trong tiền thân quá khứ của 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

107  

Đức Thế Tôn, Ngài  là con một vị Vua thuộc Tiểu Quốc, khi 

hãy còn trong thai bào. Lúc bấy giờ, Vua của một cường 

quốc lân bang, có danh hiệu là VILOKA, đem binh đánh lấy 

đất nước, Vua và Hoàng Hậu phải chạy lánh nạn trong 

rừng già.  Tuy nhiên, không bao lâu sau, Vua VILOKA biết 

tin, bèn hạ chỉ cho quân lính bắt Vua bản xứ đem về.  Chỉ 

còn Hoàng Hậu sống lẻ loi trong rừng.  Ít lâu sau, Lệnh Bà 

hạ sanh được Hoàng Nam rất khôi ngô tuấn tú, và một Mẹ 

một Con sống lang thang nơi chốn rừng sâu núi thẳm.  Cho 

đến ngày Hoàng Nhi lên được bảy tuổi, ngỏ lời dạm hỏi Mẹ 

về tin tức của Cha, đã từ lâu không được thấy mặt. Lệnh Bà 

kể hết mọi sự tình, Hoàng Nhi hiểu rõ nguồn cơn, mới quỳ 

xuống xin phép Mẹ cho phép con trẻ đi tìm kiếm Phụ 

Vương.  

Khi Bồ Tát (là Hoàng Tử) vừa đến Kinh Thành, thì 

cũng vừa lúc đó, Phụ Vương đang bị dẫn độ ra để xử trảm.  

Bồ Tát quỳ xuống xin được thế mạng và gánh vác tất 

cả tội lỗi của Vua Cha.  Quan giám sát liền cho dẫn Ngài 

vào Pháp Trường và truyền lệnh chém, cả thảy ba lần, 

nhưng vẫn không chết. Cho dẫn voi ra chà đạp xác thân 

của Ngài, nhưng vì đức Hiếu Hạnh quá nhiều mãnh lực đã 

làm cho voi không dám tới gần.  Truyền cho đem Ngài bỏ 

vào hầm lửa, thì lại phát sanh mát mẻ, không còn nóng.  

Truyền cho bỏ Ngài xuống biển cả thì được Long Vương 

đón rước và cúng dường đến Ngài. (Tích truyện còn nhiều 

chi tiết trong Kinh Bổn Sanh – JATAKA.)         

Đức Bồ Tát thoát khỏi mọi sự nguy hiểm đến tánh 

mạng cũng do nhờ vào đức Hiếu Hạnh phát sanh ra nhiều 

quả Phước Báu thù thắng. 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

108  

4.  Hỏi: Ngược lại, với trẻ phỉ báng và bất hiếu với Mẹ  

Cha ? 

     Đáp: Có rất nhiều quả báo từ nơi Ác Nghiệp bất hiếu 

Mẹ Cha, trổ sanh ngay trong kiếp hiện tại và đến kiếp vị lai.  

 

Tích truyện dẫn chứng:  Có hai Mẹ Con sống bên nhau.  

Người con tên là MITTAVINDUKA rất được Mẹ nuông chìu 

thương yêu hết mực.  Một hôm, người con muốn đi theo nhóm 

thương buôn bằng đường biển, nhưng vì Mẹ quá thương và 

muốn giữ con ở lại nhà.  Người con chẳng muốn nghe lời, nên 

bà mẹ đã phải chạy theo để đón bắt lại.  Người con nổi giận, 

đánh đập Mẹ ngã té ngay tại bến bãi, và vội phóng mau xuống 

tàu.  Do mãnh lực của Ác Nghiệp, giữa biển khơi bảo tố nổi 

lên mãnh liệt, khiến tàu không thể đi tiếp được.  Người chủ tàu 

bàn chuyện bắt lá thăm xúi quẩy, vì nghĩ rằng có người xấu ác 

đang ở trên tàu.  Liên tiếp ba lần, thanh niên 

MITTAVINDUKA đã bắt trúng ngay lá thăm xúi quẩy, và 

người chủ tàu buộc lòng phải hạ thanh niên này xuống một 

thuyền nhỏ, thả trôi theo biển.  Thuyền nhỏ trôi tấp vào một 

hòn đảo, lúc bấy giờ đang có một Ngạ Quỷ đang thọ lãnh quả 

thống khổ do bởi Ác Nghiệp quá khứ đã tạo, giết hại cả Mẹ 

Cha, sau khi mạng vong đọa vào Địa Ngục với thời gian lâu 

dài, và sau đó còn dư sót quả báo của Ác Nghiệp, thọ lãnh 

thống khổ của hàng Ngạ Quỷ, có một vòng gai nhọn như bánh 

xe cắm trên đầu, máu chảy nhuộm cả châu thân, khóc la rất 

thảm thiết.        

Thanh niên MITTAVINDUKA nhìn thấy vòng gai nhọn 

đang cắm sâu vào đầu của Ngạ Quỷ, lại là một tràng hoa 

trang sức xinh đẹp; khi nhìn toàn thân Ngạ Quỷ nhuốm đầy 

máu, lại là y phục với những trang sức lộng lẫy rực sáng, mới 

đi tới xin đón được những vật thể này. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

109  

Ngạ Quỷ biết rằng mình đã hết Ác Nghiệp, sắp đi tục 

sanh và biết thanh niên này đang đón Ác Nghiệp với quả sắp 

trổ sanh, liền thảy vòng gai nhọn lên đầu của thanh niên 

MITTAVINDUKA thì vòng gai xoay tròn và cắm sâu vào đầu. 

Tức thời thanh niên phải thọ lãnh quả thống khổ và khóc than 

vô hạn.  

Đó là quả báo của sự dễ duôi ngỗ nghịch với Mẹ Cha, đã 

tạo ra Ác Nghiệp, hiện bày ngay trong kiếp hiện tại.  

 

******************** 

 

 

 

  

     

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://diendan.vietflower.info/threads/9170-Nhung-bai-tho-hay-ve-Hoa-sen-Quoc-Hoa-Viet-Nam.html


MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

110  

 

 

Chương thứ sáu 

Xả thí, thực hành theo Phật Pháp,  

tiếp độ quyến thuộc, việc làm không có tội 

 

Dānañca Dhammacariyā ca         Ñātakānañca Saṇgaho 

Anavajjāni Kammāni               Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

Xả thí, Thực hành theo Phật Pháp    Sự tiếp độ quyến thuộc 

Có việc làm không tạo tội          Đó là Kiết Tường thù thắng. 
 

Xả thí, việc thực hành theo Phật Pháp, việc giúp đỡ 

quyến thuộc và việc làm không có tội lỗi, cả bốn việc làm này 

thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa một cách 

tối thượng trong đời sống. 

Kiết Tường là nhân của sự tăng trưởng tiến hóa, có ý 

nghĩa đến việc tu  tập, sẽ làm cho phát sanh sự tăng trưởng 

tiến hóa trong đời sống, nói một cách ngắn gọn là “con đường 

tăng trưởng của đời sống”.  Kiết tường được phân ra làm hai 

thể loại lớn, phù hợp theo niềm tin của con người trong xã hội, 

đó là Thiết Hữu Kiết Tường với Tác Hành Kiết Tường. 

Thiết Hữu Kiết Tường có ý nghĩa đến vật dụng được gọi 

là vật kiết tường, tạo được niềm tin với nhau là linh nghiệm 

hoặc nhiệm mầu, với sự tin tưởng rằng chỉ có những vật này 

hiện hữu trong bản thân là sẽ có sự tăng trưởng tiến hóa trong 

đời, trong chức năng công ăn việc làm, vì lẽ đương sự không 

phải làm cái chi cho nhiều lắm, do vậy mới gọi là Thiết Hữu 

Kiết Tường. 

Về Tác Hành Kiết Tường có ý nghĩa là sự bắt tay tạo tác 

nhân để cho sanh khởi sự tăng trưởng tiến hóa, không phải 

nương vào các bùa vật hộ mệnh linh thiêng hoặc nhiệm mầu.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

111  

Thiết Hữu Kiết Tường thuộc về các vị pháp sư hoặc các 

vị chủ bùa phép và cho đến các vị Giáo Chủ ngoại đạo, còn 

Tác Hành Kiết Tường là thuộc về Đức Phật, tuy nhiên ngày 

nay xem như có sự kết hợp hai loại kiết tường này vào nhau, 

là cần phải có sự kết hợp với nhau giữa vật kiết tường và sự 

tạo tác, mới phát sanh sự an tâm hoặc vững lòng.  Tại đây, 

cũng có thể coi như là đặc tính của người Thái Lan, là vui 

thích góp nhặt đủ mọi thứ vào với nhau, nắm giữ cả vật mới 

lẫn vật cũ và không bỏ loại nào.  Tuy nhiên chỉ đặc biệt về 

phía tín ngưỡng, còn về mặt khác, đó chỉ là vật trang sức bản 

thân ở người thượng lưu, hoặc chỉ là tập tục văn hóa tốt đẹp 

của nhóm người thường không có sự quan tâm cho lắm, 

thường chỉ là quan tâm hình thức bên ngoài hơn hết.  

Câu chuyện kiết tường này, nếu quả thật theo nền tảng 

của Phật Giáo thì cần phải có Tác Hành Kiết Tường, là phải 

bắt tay tự tạo tác thực hiện lấy mới có sự tăng trưởng tiến hóa, 

như đã được thấy điều kiết tường ở trong Kinh Kiết Tường mà 

Đức Phật đã khải thuyết. 

Từng mỗi điều đều là nền tảng cho việc thực hành tu tập 

cả thảy, không có điều nào bảo rằng hãy cho vật này hay vật 

nọ để bỏ vào thân rồi sẽ có được kiết tường.  Đức Phật đã 

thuyết giảng 38 điều kiết tường trong Kinh Kiết Tường, được 

ví như 38 nấc thang sẽ dắt dẫn chúng sanh tiến tu để đạt đến 

sự tăng trưởng tiến hóa theo cả hai phương diện, đường đời và 

đường đạo lý.  Càng thực hành được nhiều theo con đường 

cao thượng thì càng gặt hái rất nhiều trên con đường tăng 

trưởng tiến hóa, và không có tụt giảm, ví như được bước lên 

nấc thang, càng bước lên cao thì sẽ bước đến tột đỉnh.  Do đó, 

cả 38 điều kiết tường này mới được xếp thành học thuyết hoặc 

nguyên tắc phát triển hoàn mãn một cách cùng tột. 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

112  

Xuyên qua việc đã được trình bày trong phần Kệ thứ tư 

gồm có cả bốn điều kiết tường vào với nhau, là: 

  1.  Việc phụng dưỡng Mẹ Cha. 

  2.  Việc nuôi nấng con cái. 

  3.  Việc nuôi nấng vợ hoặc chồng. 

  4.  Và việc làm chẳng lẫn lộn. 

Cả bốn điều này được xếp thành kiết tường là con đường 

tăng trưởng tiến hóa của đời sống thù thắng hoặc cùng tột.  

Tiếp theo đây, sẽ trình bày câu Kệ thứ năm theo lời Phật ngôn 

đã được rút để trong phần Pāli xiển thuật ở phía trên, là: 

  Dānañca Dhammacariyā ca      Ñātakānañca saṇgaho 

  Anajvajjàni kammāni                 Etaṃmaṇgalamuttamaṃ. 

  Xả thí, Thực hành theo Phật Pháp      Sự tiếp độ quyến thuộc 

  Có việc làm không tạo tội          Đó là Kiết Tường thù thắng. 

Dịch nghĩa là: Xả thí, việc thực hành theo Phật Pháp, 

việc tiếp độ quyến thuộc, việc làm không có tạo tội, cả bốn 

việc làm này thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến 

hóa một cách tối thượng trong đời sống. 

     

Tài Thí (Āmissadāna) – Pháp Thí (Dhammadāna) 

Điều kiết tường thứ nhất là “Dānaṃ - Xả thí” việc cho 

ra hoặc xả thí.  Chúng ta rất là quen thuộc về câu chuyện xả 

thí này vì lẽ chúng ta thường luôn được nghe nói tới.  Từ ngữ 

Dāna dịch nghĩa là việc cho ra, là tên gọi của Tác Ý Xả thí 

(Cāgacetanā), là tác ý để cho ra và là tên gọi của Pháp Thí, là 

vật dụng để cúng dường.  Khi đề cập theo sự tóm lược, có ý 

nghĩa đến sự hoan hỷ cúng dường để cho vật dụng của ta và 

luôn cả cho kiến thức.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

113  

Cũng nên hiểu biết lời giới thiệu nhắc nhở vì lợi ích đến 

cho người, khi tập trung vật dụng để xả thí, được phân ra làm 

hai loại, là: 

1. Āmissadāna – Tài Thí:  là cho các vật dụng như là y 

phục, cơm nước, vật thực, thuốc chửa bệnh, chỗ ở nương nhờ, 

tài sản vàng bạc, v.v. 

2. Dhammadāna – Pháp Thí:  là bố thí Pháp hoặc cho 

kiến thức hiểu biết, như cho sự hiểu biết tích truyện Phật Pháp, 

cho lời nhắc nhở dạy bảo, cho lời khuyên răn giáo dục, cho sự 

hiểu biết câu chuyện đi tìm kế sinh nhai, v.v. 

Trong cả hai loại xả thí này, Pháp Thí được sắp đặt là cao 

quý hoặc thù thắng, như có Phật ngôn như sau “Sabbadānaṃ 

Dhammānaṃ  jināti – Pháp Thí thù thắng hơn mọi thí” vì lẽ 

vật dụng mà ta cho đến người chỉ có một ngày là hết, nhưng 

kiến thức hiểu biết hoặc Pháp Bảo mà ta cho đến người thì 

không có ngày nào tận.  Con người cho dù không có một vật 

dụng nào ở trong thân, người ta có khả năng dùng Phật Pháp, 

dùng kiến thức hiểu biết mà ta đã cho đến họ, xử dụng vào đó 

làm cho phát sanh sự an vui lợi lạc đời sống của người.      
  

Ngoài ra hai loại xả thí mà đã được đề cập đến ở phần 

trên, vẫn có một loại xả thí rất đặc biệt cũng nên được đề cập 

đến, mà quả thật nên sát nhập vào phần Pháp Thí, Đức Phật 

Ngài gọi là Abhayadāna – Vô Úy Thí, là ban phát sự không 

oan trái sợ hãi với nhau, chia sẻ tình thương với sự an vui tốt 

đẹp lẫn nhau, cho vô úy thí và không còn chấp giữ sân hận oán 

đối với nhau, không nuôi hận thù oán giận và phục thù lẫn 

nhau. 

 

Tăng Thí là cao thượng hơn mọi thí. 

Nếu tính đến người thọ thí thì việc xả thí được phân ra  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

114  

làm hai loại, là: 

1. Puggalikadāna – Cá Nhân Tuyển Thí: là xả thí chỉ 

đích danh người, như là quyến thuộc, anh em hoặc người mà 

ta thương thích, hoặc cúng dường đặc biệt đến vị Sư mà ta rõ 

biết. 

2. Saṇghadāna – Tăng Đoàn Thí: là cúng dường đến 

Tăng Đoàn hoặc cúng dường đến tập thể, chẳng phải chỉ đích 

danh bất luận một người nào.   

Trong cả hai loại xả thí này, Tăng Đoàn Thí là việc cúng 

dường có nhiều quả phước hơn hết, vì lẽ: 

a.  là việc cúng dường đem lợi ích đến cho nhiều người 

hoặc đến tập thể. 

b.  là việc cúng dường để diệt trừ tính keo kiệt chỉ nghĩ 

đến bản thân mình một cách xác thực, là vì cúng dường đem 

lợi ích đến cho nhiều người, không có lựa chọn bên trọng bên 

khinh, thể hiện cho được trở thành người có Tâm rộng lượng, 

không còn nhỏ nhen. 

Lại nữa, khi đề cập đến mục đích của việc xả thí thì được 

phân ra làm hai loại, là:  

a. Là việc xả thí với mục đích giúp đỡ hỗ trợ lẫn 

nhau, như là xả thí đến người nghèo khổ, người khuyết tật, 

người không tự giúp đỡ mình được, v.v. hoặc việc xả thí với 

mục đích giúp đỡ hỗ trợ do bởi mãnh lực của tiền bạc, hoặc do 

bởi xác thân, hoặc do bởi Niệm Tuệ, cũng được xếp thành việc 

xả thí với mục đích giúp đỡ hỗ trợ một cách tương tự.  Một 

cách gọi khác nữa, là xả thí để tạo công đức, là việc xả thí 

với mục đích làm cho người luôn nghĩ tưởng đến ân đức tốt 

đẹp của mình, là việc xả thí với  mục đích để tạo thành điểm 

nương tựa hỗ trợ lẫn nhau về mặt tâm linh.  

b.  Là việc xả thí với mục đích cúng dường ân đức, là 

xả thí cúng dường đến những người có ân đức tốt đẹp, như là 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

115  

cúng dường đến Mẹ Cha, cúng dường đến Tăng đoàn, v.v.  

Một cách gọi khác nữa, là xả thí để tạo phước báu, phước 

báu là sự an vui tốt đẹp, xả thí để tạo phước báu là xả thí để 

tạo sự an vui tốt đẹp, làm cho phát sanh trong tự bản thân 

chúng ta, là việc xả thí để thanh lọc hoặc diệt trừ Phiền Não 

như là sự kiop;eo kiệt và sự tham đắm v.v. ra khỏi Tâm thức, 

làm cho Tâm thức của ta được tinh khiết thanh tịnh.  

 

Phối hợp chi pháp của việc xả thí 

Thể theo những huấn từ của Đức Phật, muốn cho việc xả 

thí được gặt hái đầy đủ trọn vẹn quả phước báu, thì cần hội đủ 

cả ba chi pháp, như sau: 

1.  Vatthuparisuddhi – Vật Thanh Tịnh: có ý nghĩa là 

vật dụng mà ta có được để xả thí phải là trong sạch. 

2.  Cetanāparisuddhi – Tác Ý Thanh Tịnh:  có ý nghĩa 

là Tác Ý trong cả ba thời, là Tư Tiền, Tư Hiện và Tư Hậu phải 

luôn trong sạch, hoan hỷ để xả thí một cách xác thực, chẳng 

phải như xả thí xong rồi lại sanh hối tiếc trong phần Tư Hậu. 

3.  Puggalaparisuddhi – Cá Nhân Thanh Tịnh:  có ý 

nghĩa là người thọ thí của ta phải là người có giới hạnh thanh 

tịnh. 

Việc xả thí hội đủ cả ba chi pháp như đã vừa đề cập đến 

sẽ cho rất nhiều quả phước báu thù thắng. 

 

Kiết tường từ nơi việc xả thí. 

Việc xả thí chẳng phải chỉ là việc cho với Tài Thí, Pháp 

Thí, Vô Úy Thí, hoặc cho với việc chỉ đích danh hoặc không 

chỉ đích danh, cho với mục đích giúp đỡ hỗ trợ hoặc với mục 

đích tạo phước báu, tất cả đều thành kiết tường tức là làm 

thành con đường tăng trưởng tiến hóa.      



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

116  

Việc xả thí với mục đích giúp đỡ hỗ trợ được liệt vào 

hàng đại phước duyên, trở thành nguồn xuất sinh xứ của tình 

đoàn kết hữu nghị đầy thiện chí với nhau, như có Pāli trình 

bày sau đây “Dadaṃ  mittāni ganthati – Xả thí hằng kết chặt 

tình hữu nghị”.     

Việc xả thí với mục đích tạo phước báu là việc thanh lọc 

Tâm thức của ta cho được trong sạch, xa lìa khỏi sự keo kiệt 

chỉ nghĩ đến bản thân mình, và nếu chúng ta không có việc 

nghĩ suy cho bản thân thì sẽ tạo ra rất nhiều lợi lạc đến cho 

phần đông. 

Có rất nhiều công đức của việc xả thí đó.  Đức Phật hằng 

tán thán và đã liệt vào quả phước báu vô lượng cho kiếp này 

và kiếp sau.   Đức Phật đã nói đến quả phước báu trổ sanh 

trong ngày vị lai, và để trong Kinh Tiểu Nghiệp Phân Biệt 

(Cūlakammavibhangasutta) như sau: “việc xả thí cúng 

dường thì sanh làm người có nhiều phước lộc tài sản, việc 

không xả thí cúng dường thì sanh làm người nghèo khổ”. 
 

Cúng dường Ngài, Ngài sẽ cho                

 Sự thọ dụng. 

Kính lễ Ngài, Ngài sẽ tha thiết                  

 Sự đáp lễ.  

Kính thương Ngài, Ngài thọ lãnh    

    Sự thương kính, phước điền của ta. 

Loại trừ cả ba điều này                

Chỉ là hạng người bất lương.  

 

Điều kiết tường thứ hai là Thực Hành theo Phật Pháp 

(Dhammacariyā ca). 

Việc thực hành theo Phật Pháp, tại nơi đây theo nhà Chú 

Giải Sư, có ý lấy Thập Thiện Nghiệp.  

Cái chi là Thập Thiện Nghiệp ? 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

117  

Thập Thiện Nghiệp có ý nghĩa là tuân hành theo con 

đường tạo ra sự an vui.  Hoặc nói ngắn gọn, hoặc cho dễ hiểu, 

là con đường đưa đến sự an vui, có được mười trường hợp, thể 

theo hướng của: 

1. Thân Thiện Nghiệp, có ba là: 

a.  Không sát sanh, bao gồm không tạo việc ác vào xác 

thân của chúng sanh khác, người khác, phải thọ lãnh việc 

thống khổ. 

b.  Không trộm cắp, bao gồm không tìm kiếm tài sản 

một cách bất chánh dưới mọi hình thức.   

c.  Không tà hạnh trong dục lạc, không thực hiện việc 

xúc phạm đến Vợ Chồng và cho đến cả con cái của người. 

2.  Ngữ Thiện Nghiệp, có bốn là: 

   a.  Không nói dối. 

  b. Không nói đâm thọc. 

  c.  Không nói lời thô ác. 

  d. Không nói lời vô ích. 

3.  Ý Thiện Nghiệp, có ba là: 

  a. Không tham muốn được của người. 

  b. Không oán hận mưu hại người. 

  c. Không tà kiến nơi Đạo Lý.   

Tóm lược trong điều kiết tường này là tạo ra sự an vui 

theo cả ba về Thân, Lời và Ý. 

Việc thực hành theo Phật Pháp, tại nơi đây theo nhà Chú 

Giải, có ý lấy Thập Thiện Nghiệp. 
 

Dẫn chứng một tích truyện về người tạo tác Thập Thiện 

hằng được quả phước báu trường thọ, như sau: 

“Vào thời Bồ Tát kiến tạo Pháp Độ, sanh làm con một 

gia đình Bà La Môn, tu tập Thập Thiện một cách hòa nhã lễ 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

118  

độ với nhau, và tất cả đều hưởng quả phước báu sống đến 

trăm tuổi thọ.  Đến tuổi lớn khôn, Bồ Tát được Cha Mẹ dẫn 

đến thụ giáo với một vị Thầy ở xứ Takkasilā.  Ít lâu sau, con 

của vị Thầy – tuy vẫn còn trẻ tuổi mà lại mạng vong, tất cả 

gia quyến đều khóc lóc than thở, duy chỉ có Bồ Tát lại cười 

vui vẻ.  Bao nhiêu người đều ngạc nhiên, đến hỏi Bồ Tát “Vì 

sao người lại cười ? Con của vị Thầy đã chết mà người lại 

ngồi cười là với ý nghĩa chi ?  Học trò đối với Thầy như vậy 

là phải lắm sao ?”. 

Bồ Tát giải thích “Tôi cười tất cả mọi người khóc lóc 

than tiếc với người đã chết khi hãy còn chạng tuổi thanh niên. 

Ở xứ tôi, đúng trăm tuổi thọ mới chết, không một ai đoản thọ 

mãn phần và khi chết không một ai khóc lóc than tiếc”.     

Vị Thầy vấn hỏi “Tại sao lại không một ai đoản thọ mãn 

phần ?”. 

Bồ Tát trả lời “Do quả phước báu của sự giữ gìn Thập 

Thiện mà không bị đoản thọ”.  

Vị Thầy không thể tin vào điều ấy, nên quyết lòng đi đến 

nơi trú xứ của Bồ Tát, để tìm hiểu thực hư.  Trên đường đi, vị 

Thầy thấy một con dê đã chết bên đường, bèn dùng lửa thiêu 

đốt và lượm tro cốt của dê bỏ vào hủ đậy kín lại.  Vừa đến nơi 

nhà Cha Mẹ của Bồ Tát, vị Thầy vội mở hủ tro cốt ra với vẻ 

mặt buồn thảm, khiến Cha Mẹ của Bồ Tát đặt câu hỏi “Vì 

duyên cớ chi mà Thầy đến đây lại khóc lóc than tiếc ?”.   

Vị Thầy trả lời “Con của hai Ông Bà dẫn đến thụ giáo 

với tôi, nay nó đã chết, tôi vừa thiêu đốt xong và đây là tro 

cốt của nó”. 

Song thân của Bồ Tát nghe xong, phát lên cười to và bảo 

rằng “Hết thảy toàn gia quyến của chúng tôi, không một ai 

đoản thọ mãn phần với chạng tuổi thanh niên, phải đúng một 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

119  

trăm tuổi mới chết và chúng tôi không tin vào lời Thầy vừa 

mới nói !”.        

Nghe xong, vị Thầy phát sanh niềm tịnh tín, xin được thụ 

giáo tu tập Thập Thiện, và sau đó quay trở về lại quê nhà. 

   

Phương pháp thực hành theo Phật Pháp. 

Tại đây, thực hành điều chi gọi là thực hành theo Phật 

Pháp ?  Việc thực hành theo Phật Pháp có ý nghĩa là việc thực 

hiện tu tập theo ba trạng thái, như tiếp theo đây: 

1. Việc thực hành là Pháp: có ý nghĩa việc tạo tác 

Nghiệp hoặc việc làm của ta phải cho đúng đắn tốt đẹp, đó là 

Pháp.  Tỷ như ta có công việc làm chi thì phải làm công việc 

đó cho đúng đắn, đó là Pháp.  Một khi có cơ hội để làm thì 

không làm công việc đó bị sai trật hoặc hư hỏng.  Làm Giáo 

Thọ thì phải là Giáo Thọ tốt, làm Phật Tử thì phải là Phật Tử 

tốt, v.v. 

2. Việc thực hành theo Pháp: có ý nghĩa việc tạo tác 

Nghiệp hoặc việc làm của ta phải nương theo Pháp, hoặc cho 

hiện hành theo Pháp.  Việc cư xử cho được tương tự như nước 

có khả năng thay đổi hình thể cho phù hợp theo vật chứa 

đựng, ví như khi tu tập Hành Từ Ái (Mettā bhāvanā) thì phải 

điều chỉnh Tâm thức của ta cho có sự thương yêu dịu dàng.  

Ta chưa có sự nhẫn nại chịu đựng thì phải điều chỉnh cho có 

sự nhẫn nại.  Ta chưa có thọ trì giới luật thì phải điều chỉnh 

cho có việc thọ trì giới luật, v.v.         

3. Việc thực hành Phật Pháp một cách thích đáng với 

Phật Pháp:  là việc tu tập phải nhắm tới mục đích, với phạm 

vi và quy luật của từng mỗi điều học Pháp.  Ví như việc tu tập 

Thiền Chỉ để cho Tâm thức được tịnh lặng kiên định, làm cho 

Tuệ phát sanh chánh kiến liễu tri Pháp Chân Đế của cuộc đời, 

chẳng phải để cho thấy Địa Ngục hoặc Thiên Giới.  Việc tu 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

120  

tập Phật Pháp cũng chẳng thích hợp với Pháp Tham Ái làm 

cho phát sanh tội lỗi, hoặc cũng không phải việc tốn hao thời 

gian để chẳng phát sanh lợi ích chi cả.  Như câu chuyện người 

nông dân với con rắn hổ mang, làm kiểu mẫu dẫn chứng tốt 

đẹp cho việc dùng Tâm Từ Ái sai trật, dùng Tâm Từ Ái vượt 

quá phạm vi.  

Cũng tương tự như vậy, khi ta nhìn thấy một phạm nhân 

bị hành quyết tử hình vì sát mạng người, rồi ta đi đến bảo rằng 

“hãy thả anh ta đi thôi, tội nghiệp anh ta quá!” quả thật không 

đúng như vậy.  Trong tình huống như vậy, một cách đúng đắn 

là nên thực hiện Pháp Hành Xã, là phải giữ Tâm quân bình 

quán sát cho thấy rằng tất cả chúng sanh trong Thế Gian đều 

có Nghiệp riêng của mình, tạo Nhân như thế nào thường sẽ gặt 

hái Quả như thế đó.     

 

Tích truyện dẫn chứng: Có một thợ săn tên là Mallaka, 

có biệt tài săn thú và mỗi ngày giết rất nhiều loại thú. Một 

hôm, sau khi thọ thực xong lại không có nước uống, thợ săn đi 

tới một tịnh thất của một vị tỳ khưu tu hạnh Đầu Đà ở trong 

rừng già, để tìm nước uống.  Khi dở nấp lu nước ra, không 

thấy có một giọt nước nào cả, thợ săn phát tâm sân hận và 

thốt lời bực tức “Thầy tỳ khưu này thọ dụng vật thực của đàn 

na tín thí, chỉ lo tìm chỗ thanh tịnh để ngủ, và không lo tìm 

nước uống cho đầy đủ, quả thật là tệ”.  

Vị tỳ khưu nghe vậy làm lấy ngạc nhiên “Ta đã múc 

nước đầy đủ, nhưng tại sao người này lại nói không có!”. 

Vị tỳ khưu này đi đến lu nước xem xét thì thấy nước vẫn 

còn đầy đủ, và đã múc nước cho người thợ săn cả thảy là ba 

mươi hai gáo nước uống.  Sau khi uống xong, thợ săn khởi 

tâm suy nghĩ “Ta đã tạo ra rất nhiều Ác Nghiệp, đến nỗi lu 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

121  

nước đầy mà ta cũng không được nhìn thấy một giọt ! Thế thì 

ngày vị lai của ta sẽ ra sao ?”. 

Sợ hãi với Ác Nghiệp đã tạo ra, thợ săn ngỏ lời cầu xin 

được xuất gia.  Sau khi thọ cụ túc giới xong, vị tân tỳ khưu này 

nỗ lực tinh cần trong sự tu tập, nhưng tâm không bao giờ 

được an trụ. Vì lẽ, khi vị tỳ khưu này đang tu tập thiền định, 

tâm lại khởi sanh lên những hình ảnh muôn vàn loại thú đã bị 

giết chết với đủ mọi loại hình thức, mà ông ta đã tạo ra khi 

hãy còn là thợ săn.  

Vị tỳ khưu này phát sanh sợ hãi và ưu não, trong lòng cứ 

mãi lo lắng và như thế vị tỳ khưu này không thể nào hành đạo 

được, với lòng mãi lo nghĩ suy “Ta đã thọ tứ vật dụng của đàn 

na tín thí, mà không hành đạo được một tý nào cả, như thế còn 

tạo thêm nhiều tội lỗi !”. 

Khi đã nghĩ suy xong, vị tỳ khưu này đi đến vị Thầy Tế 

Độ xin cho được hoàn tục và sẽ trở lại đời sống của cận sự 

nam. 

Thầy Tế Độ nghe qua, liền có lời dạy bảo “Thôi được, 

nhưng con phải đốn thật nhiều cây tươi và đem chất lên thành 

một đống thật lớn, và hãy đốt cháy hết tất cả, thì con sẽ đi về 

lại nhà !”. 

Vị tân tỳ khưu cố gắng thực hiện nhưng không thể nào 

đốt cháy được một cây tươi nào cả !  

Thầy Tế Độ bảo rằng “Thôi hãy để đó cho Thầy”. 

Thầy Tế Độ vận dụng thần thông, lấy một đốm lửa thật 

nhỏ, chỉ bằng như con đom đóm, để vào đống cây tươi, tức 

thời cả đống cây tươi cháy thành tro trong nháy mắt. 

Vị tân tỳ khưu nhìn thấy sự việc, liền quán tưởng đến lửa 

địa ngục, rất lấy làm kinh sợ và thốt lời vấn hỏi vị Thầy         

“Kính bạch Thầy, Đạo Pháp của chúng ta có thể đưa con 

người vượt thoát khỏi khổ của thế gian này được chăng ? Nếu 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

122  

quả có thật như vậy, nay con phát nguyện hết lòng tinh tấn tu 

tập để được giải thoát”. 

Từ ngày đó, tỳ khưu Mallakā nỗ lực tu tập, chuyên chú 

thiền định.  Những khi bị hôn trầm thùy miên, tỳ khưu Mallakā 

lấy khăn ướt để bịt đầu, còn chân thì ngâm vào trong nước. 

Một hôm, vị tân tỳ khưu múc nước đổ vào lu. Khi nước 

đã được đầy, vị tỳ khưu ngồi nghĩ bên cạnh lu, và nồi nước để 

trên đùi với những giọt nước còn dư sót đang nhiễu xuống đất.  

Thầy Tế Độ đi tới với lời dạy bảo “Quyền chức thường 

đến với người nỗ lực tinh cần, có chánh niệm, với việc làm 

thanh tịnh, và suy nghĩ chính chắn trước khi hành động. 

Người hãy hành theo Chánh Pháp và không nên dễ duôi”. 

Vừa nghe xong huấn từ của Thầy, tỳ khưu Mallakā nghĩ 

suy với lời dạy đó, và quán xét lại những việc của mình đã 

làm.  Sau khi nhận thấy sự nỗ lực tu tập của mình luôn có 

chánh niệm, cùng với việc trau giồi giới hạnh thanh tịnh, vị tỳ 

khưu tiếp tục quán sát Thân Tứ Đại hiện bày đặc tướng của vô 

thường, khổ và vô ngã, Tuệ Nhãn phát sanh và tỳ khưu 

Mallakā chứng đắc Đạo Quả Bất Lai, với tâm thanh tịnh thù 

thắng.  

   

Nói tóm lại, việc thực hành theo Phật Pháp là việc tạo ra 

mọi sự an vui, để tiến tu Tâm cho được trong sạch, tinh khiết 

và thanh tịnh, cho thoát khỏi tất cả mọi vấn đề và mọi khổ 

đau.  Điểm quan trọng của việc thực hành theo Phật Pháp là 

điều chỉnh Thân và Tâm cho hòa nhập với Pháp, cho thành 

Pháp và tu tập cho đúng theo phạm vi của mục đích nhắm tới 

và quy luật của từng mỗi điều học Pháp.  

Kiết tường được phát sanh từ việc thực hành theo Phật 

Pháp là việc tạo ra sự an vui, có lẽ chẳng cần phải giải thích 

chi nữa để làm sáng tỏ thêm ý nghĩa, bởi vì điều chi gọi là tốt 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

123  

đẹp, đều là tốt cả thảy, chẳng phải chỉ là vật dụng hoặc con 

người, với xe tốt, nhà tốt, đường lộ tốt có rất nhiều điều lợi lạc 

như thế nào thì con người tốt cũng có rất nhiều lợi lạc như thế 

đó. 

 

Tiếp độ quyến thuộc. 

Điều kiết tường thứ ba là “Ñātakānañca saṇgaho –Tiếp 

độ quyến thuộc”.   

Quyến thuộc có hai hạng loại, là: 

1. Quyến thuộc theo dòng dõi huyết thống:  là người có 

cùng một dòng máu, liên quan với nhau theo cùng một huyết 

thống, như là ông bà nội, ông bà ngoại, cha mẹ, anh em, bác 

trai – bác gái, cậu mợ, chú thím, v.v. 

2. Quyến thuộc theo Pháp:  có ý nghĩa đến người thân 

mật quen thuộc, san sẻ sự giúp đỡ hỗ trợ lẫn nhau, cùng theo 

một tôn giáo, v.v.  

Cả hai loại quyến thuộc này, quan trọng là ở chỗ nương 

tựa vào nhau và có tấm lòng rộng lượng hào hiệp.  Tại đây, 

cho dù cùng là quyến thuộc chung một huyết thống nhưng lại 

chẳng có sự tương trợ lẫn nhau, mà lại đem lòng ganh tỵ đố kỵ 

lẫn nhau thì cũng chẳng nên kể là quyến thuộc.  Ngược lại, với 

một người chẳng phải quyến thuộc cùng chung huyết thống 

nhưng lại có tấm lòng tương thân tương ái, hỗ trợ lẫn nhau, 

Đức Phật đã khải thuyết rằng “Vissāsaparamā  ñāti – Sự thân 

mật quen thuộc là quyến thuộc cao quý”.  

 

Nhà chú giải cổ điển có mỹ ngôn hảo từ dạy bảo để trong 

lòng, như sau: 

Dù chẳng cùng quyến thuộc, chẳng cùng dân tộc,  

chẳng cùng giống nòi,       

Nếu có sự tương trợ thì cũng tợ như thịt của bần tăng. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

124  

Dù cùng quyến thuộc, cùng dân tộc, cùng giống nòi, 

Nếu không có sự tương trợ thì cũng tợ như thịt 

          trong rừng. 

Nhưng nếu cùng quyến thuộc, cùng dân tộc,  

 cùng giống nòi và có  

Sự tương trợ với nhau, lại cao quý hơn thịt của bần tăng. 
  

Bởi do như thế, điều quan trọng của quyến thuộc mới là 

ở chỗ việc tương thân tương ái, giúp đỡ và hỗ trợ lẫn nhau. 

          

 Ngay cả Đức Phật cũng tiếp độ quyến thuộc. 

Nói đến việc tiếp độ quyến thuộc thì hãy nhìn vào Đức 

Phật làm kiểu mẫu.  Sau khi Ngài chứng đắc Quả Vị, thành 

bậc Sáng Tạo đệ nhất của thế gian có được sự tôn kính rất 

nhiều người.  Tuy nhiên Ngài không hề lãng quên quyến thuộc 

của Ngài, từ việc quay trở về để độ Đức Phụ Vương cho thành 

đạt Đạo Quả và luôn cả Hoàng Thân quyến thuộc của Ngài, 

ngoài ra đó, Ngài tự thân ngự đến Cõi Tam Thập Tam Thiên 

để độ Đức Mẫu Hoàng.  Khi cả hai bên quyến thuộc khởi sanh 

sự tranh giành nước sông Rohini, sẽ giao chiến và chém giết 

lẫn nhau, Ngài cũng đã ngự đến để cản ngăn.  Khi Đức Vua 

Vidhūdhabha kéo quân đi đánh kinh thành Kapilavatthu vì tức 

giận bị nhóm Hoàng Thân Thích Ca đã miệt thị, Ngài cũng 

ngự đến để cản ngăn luôn cả ba lần, bằng cách đến ngồi dưới 

một cổ thụ không có lá.  Khi Đức Vua Vidhūdhabha tác bạch 

vấn hỏi làm sao Ngài lại ngự đến ngồi dưới một cổ thụ không 

có bóng mát. Đức Phật đã nói một câu khó hiểu 

“Mahāpabitara – Bóng mát của quyến thuộc thường mát 

hơn cả bất luận vật thể nào”.   Đức Vua Vidhūdhabha tức 

thời hiểu biết rằng Ngài đến để bảo vệ quyến thuộc của Ngài, 

nên rút quân quay về đến ba lần.  Cuối cùng Đức Phật đã nhìn 

thấy do bởi Nghiệp quá khứ của nhóm Hoàng Thân Thích Ca 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

125  

rượt đuổi theo đến cùng để ngăn cản lại, Ngài mới không ngự 

đến để trì hoãn nữa, và nhóm Hoàng Thân Thích Ca đã bị 

quân lính của Vua Vidhūdhabha sát hại gần hết.  Tất cả sự 

việc này cũng vì làm người kiêu mạn về dòng giống và tổ 

tông, đã khinh miệt ngay cả đến quyến thuộc của mình.     

 

Nguyên tắc việc tiếp độ.  

Việc tiếp độ quyến thuộc chính là việc chia sẻ sự giúp 

đỡ, hỗ trợ lẫn nhau khi quyến thuộc hữu sự cần có sự giúp đỡ, 

luôn đến ban phát sự tôn kính trọng vọng và không miệt thị, 

nương theo bốn phương thức nền tảng của việc tiếp độ, như 

sau: 

1. Dāna – Xả thí:  tức là việc tương trợ, san sẻ những vật 

thực, vật dụng lẫn nhau, v.v. 

2. Piyavācā – Sở Ái Ngữ:  tức là việc ăn nói với nhau phải 

ưu ái, ân cần cùng với lời lẽ ngọt ngào, lịch sự và dịu dàng.     

3. Atthacariyā – Tiện Ích Lợi Nhân:  tức là làm việc chi 

đều là hữu ích cho quyến thuộc, như giúp đỡ khi hữu sự v.v. 

4. Samānattatā – Chánh Trực Vô Tư:  tức là việc cư xử 

cho thích đáng với quyến thuộc, không tự cao tự đại, kính 

trọng và tôn xưng với nhau tuần tự theo thứ bậc.  
 

Một nguyên tắc quan trọng khác nữa của việc tiếp độ 

quyến thuộc là việc giúp đỡ chỉ là để giúp đỡ cho họ mà thôi, 

cũng chẳng phải chờ đón sự giúp đỡ từ một phía của ta và họ 

chẳng làm điều chi cả.  Việc tiếp độ này quả thật không đúng, 

vì xem như đi khuyến khích cho họ lười biếng và một điều 

quan trọng khác nữa là việc giúp đỡ đặc biệt đúng cách là phải 

thích hợp theo lẽ đạo lý, chẳng phải khi nhìn thấy quyến thuộc 

của ta đã sai lầm, rồi cũng vào giúp đỡ cho họ.  Điều này quả 

thật không đúng theo nền tảng của Phật Giáo.  Nếu nhận xét 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

126  

cho đúng đắn thì sẽ thấy việc tiếp độ quyến thuộc, Ngài xếp để 

đằng sau việc thực hành theo Phật Pháp.  Điều này cũng để 

phòng ngừa sự thiên vị vào hùa theo quyến thuộc, giúp đỡ 

quyến thuộc theo con đường sai lầm, lệch lạc. 

Kiết tường được phát sanh từ việc tiếp độ quyến thuộc, 

Ngài có đề cập đến một tỷ dụ, ví như cây cối cùng nhau mọc 

lên thành rừng già.  Khi giông bão phát khởi lên thì từng mỗi 

cây thường giúp đỡ và nương tựa vào nhau để ngăn chận 

cuồng phong, không cho đổ ngã dễ dàng, như thế nào, thì con 

người có nhiều bà con quyến thuộc thường nương tựa đùm 

bọc vào nhau một khi tai họa đến, có khả năng đỡ bớt phần 

nào hay phần ấy, như thế đó.     

 

Việc làm không có tạo tội. 

Điều kiết tường thứ tư là “Anavajjāni kammāni – Việc 

làm không có tội”.  Việc làm không có tội lỗi ý nghĩa đến việc 

đã làm xong và không bị khiển trách cả đường đời và đường 

đạo.  Trong phần Chú Giải, Ngài có ý nói đến những loại việc 

làm này, đó là: 

1.  Uposathakamma:  tức là việc thọ trì Trai Tịnh Giới, là 

Bát Giới mà bậc có đức hạnh đã nguyện thọ trì gìn giữ. 

2.  Veyyāvacakamma:  tức là tích cực giúp đỡ trong công 

ăn việc làm của người, tuy nhiên công việc của người cần phải 

đúng với Thiện Hạnh. 

3.  Sādhāranasathāna:  việc kiến tạo những quán xá công 

ích, như là xây dựng đường lộ, xây dựng trường học, bệnh 

viện, v.v. 

4.  Việc trồng cây trái: như là trồng cây bên lề đường cho 

người được nương nhờ bóng mát, kiến tạo lâm viên, công 

viên, hoa viên, v.v. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

127  

Lời đề cập trên đây là kiểu mẫu của công ăn việc làm 

không có tội, thể theo ý kiến của bậc Chú Giải Sư, tuy nhiên 

nếu nói theo tình huống hiện tại, tức là những Thiện Hạnh Sự 

không vi phạm pháp luật nhà nước, không sai trật về giới hạnh 

đạo đức, tất cả đều là tốt đẹp cho xã hội, và như thế tất cả 

được xếp vào việc làm không có tạo tội.           

 

Giá trị của con người là ở chỗ thành quả của việc làm. 

Công ăn việc làm không có tội lỗi là kiết tường đối với 

đời sống, bởi vì giá trị của con người là ở chỗ thành quả của 

việc làm.  Giá trị của việc làm là ở chỗ việc thực hiện.  Giá trị 

của việc thực hiện là ở chỗ làm tốt.  Cho dù một vài loại Thiện 

Hạnh Sự sẽ được thu nhập ít oi, tuy nhiên người tạo tác lại 

hãnh diện với Tâm an lạc, không làm cho thống khổ trong 

kiếp sau.  Ngược lại, thực hiện với Ác Hạnh Sự cho dù có 

được sự thu nhập rất nhiều, nhưng cũng thọ lãnh nhiều thống 

khổ một cách tương tự.  Hãy nhìn vào một kiểu cách nói “No 

vàng nhưng vơi đạo tâm”  càng có được nhiều tài sản, càng 

có nhiều cơ hội hư hỏng, càng tạo tác càng khổ đau, thiện 

công đức trong bản thân dần dần đi xuống thấp.  Còn với 

người làm công việc không có tội lỗi, cho dù không được giàu 

tài sản nhưng lại được giàu thiện phước.  

 

Khi mong cầu giàu   Tài lộc   Đếm rất nhiều 

Nên buôn bán             Cứ mãi đi    Sẽ trổ sanh quả 

Khi muốn có     Sự hiểu biết             Tán dương mình 

Nên kết giao người   Có kiến thức     Trí tuệ tốt 

Khi muốn được    Quý tử   Hãy cố gắng 

Vội đi tìm    Thanh nữ   Da dẻ trong sáng 

Muốn làm tôi tớ   Công vụ   Có việc nhà nước 

Nên làm tốt     Trong chính thể  Cho chính đáng 

Người bền bỉ    Sự giá rét       Và nóng bức 

Không cho lất phất     Hơn cọng cỏ    Cỏ cây xanh tươi 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

128  

Nhắm làm công việc   Nghĩ ra sức       Dù chỉ có một 

Vị ấy rong ruổi    Hưởng hạnh phúc    Ở mỗi khoảnh khắc. 

Cả bốn điều kiết tường như đã vừa đề cập đến ở phần 

trên, làm nền tảng của sự tăng trưởng tiến hóa của đời sống.  

Bậc hiền đức đã được lắng nghe, dẫn đến sự quán sát một cách 

cân nhắc, nên làm thành điều lợi ích một cách xác thực như đã 

được trình bày, và hãy thực hành cho được gặt hái sự tăng 

trưởng tiến hóa cả đường đời và đường đạo một cách trọn vẹn.   

  

Phần vấn đáp trong bốn điều kiết tường vừa kể trên 

1. Hỏi:  Thế nào là xả thí theo Chánh Pháp ? 

    Đáp:  Xả thí theo Chánh Pháp phải hội đủ ba yếu tố: 

1. Vật xả thí thanh tịnh: vật đem ra xả thí phải hợp theo 

lẽ Đạo, phải hợp Chánh Mạng và Chánh Nghiệp, không vì 

nhiều hay ít, mà phải là đúng theo Chánh Pháp. 

2. Tác ý thanh tịnh: vì lòng từ ái và bi mẫn mà xả thí, 

không vì vọng móng được danh khen lợi lạc.  Xả thí chỉ vì tác 

ý diệt trừ sự nhiễm đắm, bỏn xẻn, ích kỷ ngủ ngầm trong Tâm.  

3. Nhân thọ thí thanh tịnh: người thọ lãnh việc xả thí 

phải là người có giới đức thanh tịnh, đáng được thọ lãnh việc 

xả thí cúng dường. 

Cổ ngữ có câu “Tiền tài là thuốc độc với người thiểu trí, 

là thuốc bổ với bậc hiền triết”. 

 

Tích truyện dẫn chứng:  Tại kinh thành Sāvatthī, có một 

trưởng giả rất keo kiệt, không một lần xả thí đến người nghèo 

khổ.  Dân trong thành Sāvatthī đặt tên vị trưởng giả này là 

Micchāriya (bỏn xẻn).  Ông đã chôn rất nhiều hũ vàng ở 

trong nhà.  Đến lúc cận tử lâm chung, vị trưởng giả chợt nhớ 

đến số vàng ấy, và chưa có dịp bày tỏ cho người trong nhà 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

129  

được hay biết.  Vì luyến tiếc số vàng, vị trưởng giả này phải 

tái tục lại làm chó trong gia đình của ông.  Khi chó lớn dần 

lên, rất tinh khôn và giữ của rất giỏi, được lòng thương mến 

của tiểu gia chủ.  

Một hôm, Đức Phật trì bình khất thực ngang qua nhà của 

vị trưởng giả này, chó trong nhà chạy ra sủa lớn tiếng. Đức 

Phật dừng lại và bảo với chó: “Trưởng giả Micchāriya đã tái 

tục vào nhà này rồi hả ?”. 

Với oai lực của Đức Phật, đã làm cho chó nhớ lại tiền 

kiếp, lấy làm buồn và vội vã chạy vào nằm dưới gầm giuờng.  

Khi tiểu gia chủ trở về nhà, không thấy chó chạy ra mừng như 

mọi khi, mới hỏi người trong nhà về sự tình như thế.  Người 

nhà thuật lại việc Đức Phật nói nhỏ với chó khi đi ngang qua 

nhà, đã làm cho chó buồn và bỏ ăn, tức thời tiểu gia chủ đi 

thẳng đến Kỳ Viên Tự để vấn hỏi Đức Phật cho rõ nguồn cơn.  

Đức Phật dạy bảo tiểu gia chủ “Hãy về nhà và nói với 

chó “nên chỉ chỗ chôn vàng và không nên dính mắc vào đó”.  

Tiểu gia chủ vội trở lại nhà và bảo với chó với lời Phật đã chỉ 

dạy.  Vừa dứt lời, chó dùng hai chân đào sới đất dưới gầm 

giường và tiểu gia chủ đã moi lên tất cả những hũ vàng đã 

được chôn giấu.   Khi dứt việc chỉ chỗ chôn vàng, chó lại bỏ 

đi nằm dưới gầm giường, với dáng dấp buồn bã và bỏ ăn, vừa 

đúng bảy ngày thì chó mãn phần.  
 

Với tâm bỏn xẻn cùng với sự luyến ái dính mắc vào tài 

sản, người thiểu trí thọ quả khổ đau trong Khổ Thú.   

 

2.  Hỏi:  Thế nào là Hiền Triết Thí ? 

     Đáp:  Hiền Triết Thí hội đủ năm yếu tố: 

1.  Saddhāya dānaṃdeti:  xả thí vì đức tin thanh tịnh, 

diệt lòng bỏn xẻn rít rắm, hằng luôn an lạc và thoát  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

130  

 khỏi sự nghèo khổ. 

2.  Sakkacca dānaṃdeti:  xả thí với sự tôn kính cả hai, 

vật thí và người thọ thí. 

3.  Kālena dānaṃdeti:  xả thí đúng thời phải thí.  

4.  Anuggahita cittena dānaṃdeti:  xả thí với lòng từ ái 

và có tâm tiếp độ, không mong cầu được báo đáp. 

5. Attānañca parañca: xả thí không mong cầu được 

danh lợi, không lấn lướt làm khổ chúng sanh khác.     

 

3.  Hỏi:  Có bao nhiêu loại xả thí ? 

    Đáp:  Có ba loại xả thí, là:  

1. Dāsadāna - Hạ thí:  cho những vật thấp hèn, hư củ, 

không tốt đẹp, cho với tính cách vụt bỏ. 

2. Sāhāyadāna - Trung thí:  cho những vật dụng vừa 

phải, với những vật dụng còn đang dùng xài. 

3. Sāmiyadāna - Thượng thí: cho những vật thanh cao, 

tốt đẹp, quý báu hơn cả những vật dụng đang dùng xài. 

 

4.  Hỏi:  Trình bày việc xả thí theo Tam Tạng. 

     Đáp:  Xả thí theo Tạng Luật, có bốn loại: 

1. Cīvaradāna: xả thí cúng dường y phục, như là Tam Y. 

2. Pindapātadāna: xả thí cúng dường vật thực. 

3. Senāsanadāna: xả thí cúng dường chỗ ở, như là tịnh 

thất, tăng xá,  

4. Gilānabhesajjadāna: xả thí dược phẩm, thuốc men. 
 

Xả thí theo Tạng Kinh, có mười loại: 

1. Annaṃ: xả thí cơm ăn. 

2. Pānaṃ: xả thí nước uống. 

3. Vatthaṃ: xả thí y phục. 

4. Yānaṃ: xả thí phương tiện (xe thuyền). 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

131  

5. Mālā: xả thí tràng hoa.  

6. Gandhaṃ: xả thí hương thơm. 

7. Vilepanaṃ: xả thí vật thoa xức. 

8.  Seyyaṃ: xả thí vật để nằm. 

9. Vasathaṃ: xả thí chỗ ở và trường học hoặc dưỡng 

đường. 

10. Dīpeyyaṃ: xả thí vật soi sáng, đèn đuốc. 

 

Xả thí theo Tạng Vô Tỷ Pháp, có 6 loại: 

1. Rūpārammanaṃvā: xả thí Cảnh Sắc. 

2. Saddārammanaṃvā: xả thí Cảnh Thinh. 

3. Gandhārammanaṃvā: xả thí Cảnh Khí. 

4. Rasārammanaṃvā: xả thí Cảnh Vị. 

5. Phoṭṭhabbārammanaṃvā: xả thí Cảnh Xúc. 

6. Dhammārammanaṃvā: xả thí Cảnh Pháp.  

 

5.  Hỏi:  Thế nào là xả thí thanh tịnh ? 

     Đáp:  Xả thí thanh tịnh, có ba điều: 

1. Pati Pattivasena:  xả thí cúng dường với tâm tôn kính 

ngưỡng mộ, đối với những bậc tu hành chính chắn, thọ 

trì giới thanh tịnh và đúng đắn. 

2. Parisuddhivasena:  xả thí cúng dường đến những bậc 

tu hành có giới đức thanh cao, đã diệt tận Tham, Sân, 

Si, không còn dư sót. 

3. Gunavasena:  xả thí với tác ý thanh tịnh đối với 

những ân đức, như là tu học đúng theo Phật Pháp, và 

đem ra chỉ dạy lại người khác, cho được liễu tri con 

đường đi đến Nhân, Thiên và Níp Bàn. 

 

6.  Hỏi:  Thế nào là xả thí bất thanh tịnh ? 

     Đáp:  Xả thí bất thanh tịnh, có năm điều: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

132  

1.  Lancavasena: xả thí với tác ý thuê mướn, như thỉnh 

vị tu sĩ phụ chưng dọn trong đám tang, hoặc thỉnh 

tụng kinh rồi trả tiền. 

2.  Rāgavasena: xả thí với tác ý luyến ái, như cho người 

nam đến người nữ. 

3.  Bhayavasena: xả thí với tác ý lo sợ, như lo sợ thế 

gian chê trách vì giàu mà không biết làm việc xả thí. 

4.  Lukhavasena: xả thí với tác ý ty liệt, như xả thí đến 

những người không có giới đức, như vị tỳ khưu làm 

thầy tướng số, đoán xem vận mệnh kiết hung, v.v. 

5. Patidānavasena: xả thí với tác ý trao đổi, cho qua và 

cho lại.  

 

7.  Hỏi:  Làm thế nào việc xả thí diệt được luyến ái nhiễm  

đắm ? 

     Đáp:  Khi làm việc xả thí phải dụng Tâm tương ưng với 

Trí, hằng luôn suy xét các Pháp Hữu Vi, là Danh và Sắc để 

nhận thức theo Tam Tướng: Vô Thường – Khổ Đau – Vô Ngã, 

hướng tâm xa lìa ái dục phiền não.  Sau khi xả thí xong, đem 

lòng từ ái, hồi hướng phước báu rải khắp tất cả chúng sanh, và 

phát lời nguyện ở trong Tâm “Idaṃ vata me dānaṃ 

āsavakkhayāvahaṃ hotu” “Do việc xả thí mà con đã làm 

đây, xin diệt trừ tất cả mọi lậu hoặc”.     

Việc xả thí như vậy, gọi là xả thí để diệt lòng ái luyến 

nhiễm đắm, không mong cầu được hưởng quả Phước Hữu Lậu 

của Nhân Thiên.   

 

8.  Hỏi:  Thế nào là làm việc xả thí và hồi hướng quả phước 

báu đến người quá vãng? 

     Đáp:  Có tích truyện dẫn chứng việc xả thí và hồi hướng 

quả phước báu đến người quá vãng, như sau: 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

133  

“Có một thanh niên Bà La Môn rất hiếu thảo với Mẹ. 

Một hôm, người mẹ thân hoại mạng chung, được dân làng phụ 

giúp với người thanh niên, đưa xác người mẹ đến dàn hỏa 

táng và thiêu đốt thi hài.  Tuy nhiên, với lòng quá thương nhớ 

người mẹ, vào sáng ngày hôm sau, thanh niên này đem cơm 

nước đi đến nơi hỏa táng và kêu người mẹ ngồi dậy để thọ 

dụng vật thực. 

Khi ấy, Đức Phật dùng Pháp Nhãn quán sát thấy thanh 

niên hội túc duyên để đắc Đạo Quả, nên Ngài ngự đến đón ở 

khoảng giữa lộ đường, ngay lúc chàng thanh niên này đem 

cơm nước đến nơi hỏa táng. Khi nhìn thấy Đức Phật, chàng 

thanh niên liền quỳ xuống đảnh lễ và vấn hỏi “Kính bạch Đức 

Thế Tôn, mỗi buổi sáng con đều đến đây để dâng vật thực đến 

Mẹ của con đã vừa quá vãng, chẳng hay Mẹ của con có thọ 

nhận được vật thực hay không ?”. 

Đức Phật dạy rằng “Này thanh niên, khi người đã quá 

vãng không thể nào trở lại thế gian này để thọ vật thực.  Ví 

như một thanh niên nghèo khổ muốn được cưới Hoàng Hậu 

của Vua đương thời để làm vợ nhà, quả thật vô vàn khó khăn, 

ngay cả chỉ muốn được nhìn thấy diện mạo của Hoàng Hậu để 

vơi nỗi sầu nhung nhớ, cũng khó khăn vô cùng.  Sự khó khăn 

ấy như thế nào thì người đã quá vãng mà trở lại thế gian này 

để thọ vật thực cũng thật khó khăn như thế ấy.  Lại nữa, sự xả 

thí cúng dường và hồi hướng quả phước báu đến các bậc Hữu 

Ân cũng cần hội đủ ba điều kiện, đó là:  

1. Sīlavādānaṃdeti:  xả thí cúng dường đến bậc có giới 

hạnh thanh tịnh.  

2. Uddissapetānaṃ:  việc xả thí vừa dứt thì phải hồi hướng 

quả phước báu đến người quá vãng. 

3. Anumodanti:  người quá vãng phải có tâm hoan hỷ để 

thọ lãnh quả phước báu vừa mới được hồi hướng đến.”  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

134  

Khi Đức Phật vừa dứt lời dạy, vị thanh niên phát tâm tín 

thành và cúng dường vật thực đến Đức Phật.  Sau khi Ngài 

thọ thực xong, Đức Phật phúc chúc đến thanh niên, đã làm 

cho vị này phát sanh sự hoan hỷ duyệt ý và chúng đắc Quả vị 

Dự Lưu - Thất Lai.  Cùng lúc đó, thanh niên này lại dụng tâm 

hồi hướng quả phước báu thanh cao đến cho người mẹ quá 

vãng với lời khấn nguyện “Idaṃ me dānaṃ mātāpitūnaṃ 

petānaṃ hotu” Con xin hồi hướng quả phước báu này đến 

Cha Mẹ đã quá vãng. (Idaṃ me natīnaṃ petānaṃ hotu – Con 

xin hồi hướng quả phước báu này đến thân bằng quyến thuộc 

đã quá vãng.)     

  

9.  Hỏi:  Sự hồi hướng quả phước báu có thể đến người quá 

vãng hay không ? 

     Đáp:  Có bốn hạng chúng sanh không thể đón nhận quả 

phước báu, đó là: 

 1.  Chúng sanh thác đọa vào trong Địa Ngục. 

 2.  Hạng ngạ quỷ thọ lãnh quả Ác Nghiệp quá nặng. 

 3.  Hạng A Tu La thọ lãnh quả Ác Nghiệp quá nặng. 

 4.  Chúng sanh có tâm tà kiến, với kiến chấp sai lầm. 
 

Hành động tạo tác việc Thiện lại đem hồi hướng phước 

báu đến cho Mẹ Cha và thân tộc thường sẽ thành tựu được 

ước nguyện mong ước của Mẹ Cha và thân tộc đang phải bị 

thọ sanh trong Cảnh giới của Ngạ Quỷ, gọi là Paradattūpajīvì 

(sống do nương nhờ vào sự xả thí của người) lấy mẫu điển    

hình qua tích truyện của Vua Bimbisāra (Bình Sa Vương) với 

nội dung như sau: 

“Tất cả thân tộc của Bình Sa Vương trở thành hàng ngạ 

quỷ, do sự tạo tác của ba vị hoàng tử, từ thời Giáo Pháp của 

Đức Chánh Đẳng Giác tên gọi là Pussa, vì lẽ những vật thực 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

135  

của những cận sự nam lập tâm xả thí cúng dường lại đi ăn 

trước khi được cúng dường đến Chư Tăng. Sau khi thân hoại 

mạng chung, những thân quyến này bị đọa xuống địa ngục thọ 

khổ rất lâu dài. Về sau đi tục sanh vào hàng ngạ quỷ phải chịu 

đói khát trải qua nhiều thời kỳ Giáo Pháp Đức Phật 

(Buddhantara), từ thời Đức Chánh Đẳng Giác Kakusandho 

thọ sanh được sáng tỏ với đức tính giác ngộ cao quý, tới thời 

Đức Chánh Đẳng Giác Konāgamana và Đức Chánh Đẳng 

Giác Kassapa được sáng tỏ với sự khai mở tuệ giác ngộ cao 

quý (Abhisekasambodhināna), tất cả hàng ngạ quỷ này đều đi 

đến đảnh lễ và tác bạch hỏi Chư Phật: 

“Kismiṃ kāle” vào thời gian nào, hàng chúng con được 

thọ dụng vật thực?”. 

Tất cả Chư Phật, có Đức Chánh Đẳng Giác Kakusandho 

là vị thượng thủ khải ngôn dạy bảo:  

“Tất cả các ngươi vẫn chưa được thọ dụng vật thực 

trong thời Giáo Pháp của Như Lai”. 

Tuy nhiên, Đức Chánh Đẳng Giác Kassapa khải ngôn 

dạy bảo xác định thời gian: “Vào thời của Đức Chánh Đẳng 

Giác hiệu Gotama Thích Ca Mâu Ni đến thọ sanh và làm sáng 

tỏ Chánh Pháp trong thế gian này, cũng trong thời đó sẽ có 

một vị Vua cao quý tên gọi là Bình Sa Vương sẽ dâng cúng Tứ 

Vật Dụng đến Đức Thế Tôn và chư tỳ khưu Tăng, và sẽ hồi 

hướng quả phước báu đến cho tất cả các ngươi thì tất cả sẽ 

được thọ dụng vật thực trong thời Giáo Pháp của Đức Chánh 

Đẳng Giác Gotama”.  

Chúng ngạ quỷ khi được nghe như thế thì rất hoan hỷ 

thỏa thích tương tự như sẽ được thọ thực vào ngày mai vậy.  

 “Amhākaṃ Buddhassa kāle” khi hết thời Giáo Pháp  

của Đức Chánh Đẳng Giác Kassapa thì đến thời kỳ Giáo 

Pháp của Đức Phật chúng ta. Bình Sa Vương xả thí cúng 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

136  

dường đến Chư tăng và có Đức Phật làm vị thượng thủ, nhưng 

lại không hồi hướng quả phước báu đến cho hàng ngạ quỷ.  

Do đó, khi chúng ngạ quỷ không được thọ lãnh phần quả 

phước báu qua việc cúng dường của Bình Sa Vương, nên vào 

lúc màn đêm buông xuống, thì đồng phát lên những âm thanh 

vô cùng kỳ quái, khóc la rên thảm, khiến Đức Bình Sa Vương 

giựt mình kinh hãi ở nội tâm. 

 “Arunuggamane” vào sáng ngay mai, Bình Sa Vương 

tức tốc du hành đến nơi trú ngụ của bậc Thầy Giáo Chủ cao 

quý, bày tỏ sự tôn kính qua việc đảnh lễ rồi ngồi xuống nơi 

thích hợp, và tác bạch vấn hỏi: 

“Kính bạch Đức Thế Tôn, vào đêm hôm qua, khi thời 

gian gần đến rạng đông, Trẫm được nghe âm thanh rất kỳ 

quái, nhân quả như thế nào hay là sẽ có bố úy tử phát sanh 

đến Trẫm, hay là sẽ phát sanh đến quốc dân ở vùng biên 

cương, ảnh hưởng đến tài sản và Vương Quốc?”.        

Tiếp theo đó, Đức Thế Tôn có lời giải thích: 

“Mahārāja” Này Đại Vương, người được nghe âm 

thanh, đó là âm thanh của tất cả hàng ngạ quỷ, là thân tộc của 

Đại Vương đã trông đợi để sẽ được hoan hỷ thọ lãnh việc 

Thiện mà Đại Vương sẽ hồi hướng quả phước báu, nhưng khi 

Đại Vương thực hiện việc cúng dường được hoàn mãn, lại 

không có hồi hướng truyền rải quả phước báu ra cho tất cả.  

Khi tất cả hàng ngạ quỷ không được thành tựu sự ước nguyện, 

mới tạo ra các âm thanh vô cùng kỳ quái cho hiện bày đến Đại 

Vương.  Như vậy, không có điều nguy hại nào sẽ xảy đến cho 

Đại Vương cũng như là tài sản và Vương vị”.  

Sau khi được nghe lời giải thích tường tận làm tiêu tan 

bao điều kinh hãi ở nội tâm, Bình Sa Vương tiếp tục vấn hỏi 

Đức Thế Tôn:  

“Kính bạch Đức Thế Tôn, bậc có ân đức thanh cao, khi  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

137  

Trẫm thực hiện sự cúng dường và hồi hướng quả phước báu 

đến cho tất cả hàng ngạ quỷ thì tất cả những chúng sanh đó 

có được thọ lãnh quả phước Thiện đó hay là có trường hợp 

nào khác?”. 

Đức Phật có lời giải thích: 

“Khi Đại Vương làm cho thành tựu viên mãn việc cúng 

dường, lại đem hồi hướng quả phước báu đến cho tất cả hàng 

ngạ quỷ thì chúng ngạ quỷ đó đều được đón nhận tất cả”. 

Qua lời giải thích mọi vấn đề một cách rõ ràng của Đức 

Phật, Bình Sa Vương diệt trừ hoài nghi, phát tâm cúng dường 

to lớn, là dâng cúng Tứ Vật Dụng đến Đức Phật và Chư Tăng, 

đào hồ ao, xây dựng liêu cốc, lại đem hồi hướng quả Phước 

Thiện đến cho thân quyến đang làm hàng ngạ quỷ.  Khi việc 

cúng dường vật thực để bát hoàn mãn, tức thời hồi hướng quả 

phước báu đến chúng ngạ quỷ thì tất cả đều được ăn mặc vận 

phục và trang sức Thiên Giới.  Khi đào ao hồ xong, tức thời 

hồi hướng quả phước báu đến hàng ngạ quỷ thì hồ hoa sen 

phát sanh đến chúng ngạ quỷ.  Khi xây dựng liêu cốc lại đem 

hồi hướng quả phước báu đến hàng ngạ quỷ thì tức thời tất cả 

đều được hưởng cung điện Thiên Giới”. 
 

Với nhân như thế, tất cả bậc trí tuệ nên có tác ý thẩm 

định duy trì trong Tâm qua việc thực hiện tạo tác việc Thiện 

lại đem hồi hướng quả phước báu đến cho tất cả thân bằng 

quyến thuộc đang là hàng ngạ quỷ thì sẽ được thọ lãnh quả 

Phước Thiện an vui lâu dài, tương tự như tích truyện của thân 

bằng quyến thuộc của Bình Sa Vương thọ sanh làm hàng ngạ 

quỷ, vừa dẫn chứng ở phần trên.  

 

******************* 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

138  

 

 

Chương thứ bảy 

Ngăn ngừa xa lánh điều ác, không uống chất say,  

không phóng dật trong Pháp. 

 

   Āratī viratī pāpā                        Majjapānā ca saññamo 

   Appamādo ca dhammesu     Etaṃmaṇgalamuttamanti 

Ngăn ngừa xa lánh điều ác,             Không uống chất say, 

Không phóng dật trong Pháp   Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Việc ngăn ngừa xa lánh điều ác, sự kiềm chế lánh xa việc 

uống chất say, sự không phóng dật trong tất cả Pháp, cả ba 

điều này làm thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến 

hóa một cách tối thượng trong đời sống. 

Câu kệ này sẽ được trình bày tiếp nối theo những điều 

kiết tường đã được trình bày trong những câu kệ trước đó.  

Kiết Tường là nhân của sự tăng trưởng tiến hóa, có ý nghĩa 

đến việc tu  tập, sẽ làm cho phát sanh sự tăng trưởng tiến hóa 

trong đời sống, nói một cách ngắn gọn là “con đường tăng 

trưởng của đời sống”. Trong phần câu kệ thứ năm đã được 

trình bày đến bốn điều kiết tường với nhau là: 

 1. Việc xả thí cho ra, 

 2. Việc thực hành theo Phật Pháp, 

 3. Việc tiếp độ quyến thuộc, 

 4. Việc làm không có tội. 
 

Cả bốn điều này được xếp làm thành kiết tường, là con 

đường tăng trưởng tiến hóa một cách tốt đẹp hoặc một cách 

thù thắng trong đời sống, kết hợp lại tất cả những kiết tường 

đã được trình bày cho đến câu kệ này thì có được mười tám 

điều. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

139  

 

Việc phát triển tâm linh. 

Cả mười tám điều kiết tường, với điều thứ nhất là 

“không giao du người xấu ác” cho đến “việc làm không có 

tội” như đã được trình bày ở phần trước, là việc chủ yếu nhấn 

mạnh để kiến tạo sự tăng trưởng tiến hóa theo con đường Hiệp 

Thế,  được xếp thành những điều phải thực hiện đối với việc 

tạo dựng đời sống cho được phát triển sung túc, là câu chuyện 

liên quan với việc tìm kiếm mưu sinh, là câu chuyện của việc 

tạo dựng đời sống, là việc gầy dựng gia đình được đoàn kết 

thống nhất với nhau cho được phát triển sung túc.  Nói một 

cách khác là, làm thành sự phát triển phần bên ngoài, là con 

đường phát triển hướng về thể xác, là con đường phát triển 

thuần hướng về vật chất. 

Tuy nhiên, bắt đầu kể từ đây mãi cho đến chấm dứt, là kể 

từ điều thứ mười chín cho đến điều thứ ba mươi tám, sẽ trình 

bày câu chuyện liên quan với việc kiến tạo sự tăng trưởng tiến 

hóa theo con đường đạo đức hoặc là sự phát triển phần bên 

trong, một cách đặc biệt là sự phát triển con đường tâm linh.  

Thể xác và tinh thần phải được phối hợp cho được phát triển 

đồng song hành với nhau.  Đời sống của người ta sẽ có được 

sự an vui, không chỉ có một mặt thống nhất ở đường lối của 

thể xác hoặc theo đường hướng thuần về vật chất, vì lẽ cũng 

cần nên biết rằng vật chất càng phát triển mạnh mẽ thì càng có 

nhiều vấn đề, hoặc là vật chất phát triển nhiều lên bấy nhiêu 

thì đạo đức hoặc sự nghĩ suy về điều thiện hảo trong Tâm thức 

của người ta sẽ thoái giảm nhiều bấy nhiêu.  Do đó cần phải 

phát triển cho tiến hóa đồng đều với nhau ở cả hai mặt thì sẽ 

có được sự an vui.    

Đức Phật là bậc Toàn Giác liễu tri thông suốt mọi sự 

việc, cũng đã liễu tri trong câu chuyện này, mới khải thuyết 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

140  

kiết tường là nguyên tắc phát triển đời sống cho có sự tăng 

trưởng tiến hóa bao trùm cả hai phía, thể xác và tinh thần, 

bằng cách khởi thuyết việc phát triển đường hướng về thể chất 

trước rồi tuần tự đi đến việc phát triển đường hướng tâm linh, 

ví như cầu thang có ba mươi tám bậc.  Ngay tại đây, chúng ta 

đã bước lên đến bậc thứ mười tám, nối tiếp theo sẽ bước lên 

đến bậc thứ mười chín, hai mươi, hai mươi mốt v.v. một cách 

tuần tự, nương theo lời Phật ngôn đã được nêu lên trong câu 

xiển thuật ở phía trên là: 

Āratī viratī pāpā                       Majjapānā ca saññamo 

Appamādo ca dhammesu        Etaṃmaṇgalamuttamanti 

Ngăn ngừa xa lánh điều ác,     Không uống chất say, 

Không phóng dật trong Pháp    Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Dịch nghĩa như vầy: việc ngăn ngừa xa lánh khỏi điều 

ác, việc tự kiềm chế không uống chất say, việc không phóng 

dật trong tất cả Pháp, cả ba điều này thành kiết tường, là con 

đường tăng trưởng tiến hóa một cách tối thượng trong đời 

sống.  

 

Ngăn ngừa xa lánh khỏi điều xấu ác. 

Điều kiết tường thứ nhất trong câu kệ thứ sáu này là 

“Āratī viratī pāpā” – việc ngăn ngừa xa lánh khỏi điều xấu 

ác. 

Trong từ ngữ Pāli  “Pāpā – Xấu Ác” được dịch ra là ty 

liệt, xấu xa, không tốt đẹp, nguy hại, dơ bẩn hoặc khiếm nhã; 

có ý nghĩa là điều không tốt, điều ty liệt, hoặc việc làm xấu xa, 

không tốt đẹp, thực hiện rồi khởi sanh sự nguy hại, phải bị thọ 

lãnh khổ đau cả về thân và tâm, luôn cả trong thời gian ngắn 

lẫn trong thời gian lâu dài.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

141  

Tóm tắt ý nghĩa là, điều chi đã tạo ra không tốt, thực hiện 

rồi khởi sanh sự nguy hại, một cách đặc biệt là với điều không 

tốt đối với Tâm thức, làm cho Tâm thức bị nguy hại, làm cho 

Tâm thức bị ưu não, làm cho Tâm thức không được rắn rỏi, 

làm cho Tâm thức không được giải thoát; chính những điều đó 

gọi là “Pāpā – Xấu Ác” và điều trái nghịch lại với Xấu Ác là 

Phước Báu, mà ta thường hay nói một đôi với nhau là Phước 

Báu - Tội Ác hoặc Tội Phước.  

Phước Báu dịch nghĩa là tẩy uế, thanh lọc, diệt trừ.  Có ý 

nghĩa là một khi đạo đức được sanh khởi thì thanh lọc tính khí 

của Tâm thức cho được tinh khiết và thanh tịnh một cách hoàn 

hảo. Tức là những thiện công đức như xả thí, trì giới, hành 

Thiền, v.v. đuợc gọi là Phước Báu, vì lẽ làm thành công cụ tẩy 

uế, thanh lọc, diệt trừ sự xấu ác ra khỏi Tâm thức. 

Nói tóm lại, Phước Báu là sự thanh tịnh tinh khiết, là 

những sự thiện hảo. Việc tạo ra Phước Báu là thực hiện những 

việc Thiện, và khi đã thực hiện xong rồi, làm cho Tâm thức 

được thanh tịnh tinh khiết và không còn bất tịnh, làm cho có 

sự an vui trong tâm hồn.  

 

Tội – Phước ở trong Tâm, từ Tâm trổ sanh Quả 

trước. 

Tội Phước là Danh Pháp, không thuộc về thể xác, có thực 

tính là sanh khởi ở trong Tâm và ở trong Tâm.  Khi thọ lãnh 

Phước Báu hoặc Tội Ác cũng ở trong Tâm và không ở nơi nào 

khác.  Khi thực hiện việc Thiện rồi được thọ hưởng Phước 

Báu cũng từ nơi Tâm thức, làm cho Tâm thức được thanh tịnh 

tinh khiết, làm cho Tâm thức được giải thoát khỏi sự sa đọa 

vào Thập Phiền Não.  Khi Thọ lãnh Tội Ác cũng từ nơi Tâm 

thức, làm cho Tâm thức bị uế trược, bất tịnh, không được rắn 

rỏi, yếu đuối, không được giải thoát khỏi Thập Phiền Não.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

142  

Khi nói đến Tội Phước thì đa số nhân loại thường hay nghĩ 

đến vật chất, là được thọ hưởng Phước Báu hay lãnh lấy Tội 

Ác phải hiện bày trong thể xác vật lý, hoặc hình thành Sắc 

Pháp có khả năng được nhìn thấy quả báo một cách rõ ràng, 

như là làm Phước thì phải được tài sản vàng bạc, được danh 

thơm tiếng tốt, và ví như tạo Tội Ác thì phải bị trừng phạt, nếu 

không bị trừng phạt thì không được xếp thành Tội Ác, v.v. 

Quả thật là, Phước Tội khi trổ sanh ra Quả thì một cách 

trực tiếp là ở trong Tâm, còn như trổ sanh ra Quả trong thể xác 

vật lý lại là một trường hợp khác. Việc trổ sanh quả báo bên 

ngoài Tâm thức, đó chỉ là hiệu quả thứ yếu của việc thực hiện 

Thiện hay Bất Thiện, ví như vị tỳ khưu thọ trì giới luật là để 

diệt trừ phiền não của chính tự mình, chẳng phải để cho người 

đến lễ lạy tôn kính. Tuy nhiên khi đã có giới rồi thì có người 

đến lễ lạy cúng dường, bảo hộ trợ cấp và đó là hiệu quả thứ 

yếu tạo thành phước báu của việc thọ trì giới luật, nhưng điều 

đó chẳng phải quả trổ sanh trực tiếp, mà quả trổ sanh trực tiếp 

của việc thọ trì giới luật là diệt trừ phiền não, diệt trừ sự xấu 

xa loại ra khỏi Tâm thức.  Do đó, cần phải làm cho thấu hiểu 

một cách tốt đẹp trong câu chuyện này, sẽ không làm cho phát 

sanh Tà Kiến, nghĩ rằng Tội Phước không có quả báo. 

Việc ngăn ngừa xa lánh khỏi điều ác tức là lìa xa lánh 

khỏi việc tạo tác tất cả những điều bất thiện, điều vô tịnh hảo 

như đã được đề cập ở phần trên.  Tuy nhiên nhằm để thực hiện 

được điều kiết tường này một cách dễ dàng, Đức Phật Ngài đã 

phân chia việc tạo tác điều xấu ác ra làm mười thể loại, mà 

được gọi là “Akusalakammapatha – con đường của Nghiệp 

Bất Thiện” dịch nghĩa là “con đường của việc tạo tác điều 

xấu ác” và được phân chia thành: 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

143  

Có ba điều xấu ác nương về Thân, gọi là Tam Thân 

Ác Hạnh (Kāyaducarita) đó là: 

 Việc sát mạng hữu tình, 

 Việc trộm cắp, 

 Việc tà hạnh trong dục lạc. 

Có bốn điều xấu ác nương theo Lời, gọi là Tứ Ngữ Ác 

Hạnh (Vacīducarita) đó là: 

 Nói dối, 

 Nói đâm thọc, 

 Nói lời thô ác, 

 Nói lời vô ích. 

Có ba điều xấu ác nương theo Ý, gọi là Tam Ý Ác 

Hạnh (Manoducarita) đó là: 

 Nghĩ tham muốn được của người, 

 Nghĩ oán hận mưu hại người, 

 Tà Kiến nơi Đạo Lý. 

Cả mười loại Nghiệp này được xếp thành Nghiệp Bất 

Thiện hoặc xếp thành Ác Nghiệp.  Khi đã tạo tác rồi thì phát 

sanh tội lỗi, phải thọ lãnh sự thống khổ nóng nảy cả về thân và 

tâm, làm cho Tâm thức bị ưu não, làm cho Tâm thức mất đi 

thiện công đức, làm cho đời sống bị suy tàn, v.v.  Do đó, Đức 

Phật mới khải thuyết trong điều kiết tường này là “phải ngăn 

ngừa xa lánh khỏi việc tạo tác điều xấu ác”. 

 

Tam Ngăn Trừ Phần (Virati). 

Việc ngăn ngừa xa lánh khỏi việc tạo tác điều ác, trong 

từ ngữ Pāli Ngài đã dùng từ ngữ “Virati – Ngăn Trừ Phần” 

dịch nghĩa là xa lánh hoặc loại trừ, như từ ngữ “Pāpavirati” 

là “loại trừ xấu ác”.  Nói cách khác, loại trừ ở đây, có ý nghĩa 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

144  

là “Cetanā – Tư” hoặc “Tác Ý”, sự quyết tâm để ngăn ngừa 

xa lánh và Ngài đã phân tách Ngăn Trừ Phần ra làm ba thể 

loại: 

 1. Samādānavirati – Phát Nguyện Ngăn Trừ:  là “loại 

trừ vì đã phát nguyện” hoặc“ngăn ngừa xa lánh với sự phát 

nguyện” ví như chúng ta đã phát nguyện thọ trì Ngũ Giới hoặc 

Bát Giới, tức là nguyện xa lánh việc sát sanh, xa lánh việc 

trộm cắp, v.v.  Việc loại trừ khỏi việc tạo tác điều ác, gọi là 

“Phát Nguyện Ngăn Trừ” là loại trừ vì đã phát nguyện thọ trì 

giới.  Lại nữa, việc phát nguyện thọ trì giới luật hoặc việc trì 

giới, là ngay bây giờ, chúng ta sẽ đi đến xin thọ trì từ nơi Đức 

Phật một cách chí nguyện phụng hành hoặc là tự mình phát 

nguyện cũng được, cùng với lời tự phát nguyện, nếu với từ 

ngữ Pāli hoặc sẽ là ngôn ngữ của mình cũng được.  Do đó, nếu 

ai không có thời gian đi đến Chùa vào những ngày lễ Trai Giới 

với lòng chí thành mong mỏi để thọ trì giới luật hoặc tự mình 

phát nguyện để thọ trì giới luật cũng đồng như nhau.  Vì lẽ việc 

thọ trì giới luật, chủ yếu là ở Tư Tác Ý, nghĩa là sự quyết tâm 

để thọ trì giới luật.   Nếu không có Tư Tác Ý thì việc thọ trì giới 

luật sẽ không được thành tựu.  Không ngừng việc sát mạng thì 

không gọi là trì giới.  

2.  Sampattavirati – Phòng Chỉ Ngăn Trừ:  là “loại trừ 

ngay khi vừa tiếp xúc với vật sẽ khởi lên sự xâm phạm”.  Có 

ý nghĩa là loại trừ xa lánh khỏi việc tạo tác điều xấu ác ngay 

khi tiếp xúc với sự vật trở thành nguyên nhân làm cho tạo ra 

điều xấu ác. Ví như vừa nhìn thấy tài sản của người để tại nơi 

được nhìn thấy, khởi tâm suy nghĩ muốn lấy làm của mình, 

nhưng biết tự kiềm chế Tâm Bất Thiện và không đi trộm lấy 

tài sản của người.  Hoặc ví như vừa thấy loài hữu tình như là 

cua hay cá, v.v. lại nghĩ tới việc bắt lấy làm vật thực, nhưng 

khởi Tâm từ mẫn và tự kiềm chế để từ bỏ việc sát loài hữu 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

145  

tình.  Những thể loại này gọi là Phòng Chỉ Ngăn Trừ, là loại 

trừ ngay khi tiếp xúc với sự vật sẽ làm cho hư hỏng giới hạnh.  

Thể loại này được xếp thành Giới Luật, là ngăn trừ việc xấu 

ác, là loại trừ xa lánh việc xấu ác.  

3. Samucchedavirati – Sát Tuyệt Ngăn Trừ:  là “loại 

trừ vì kiên quyết chặt đứt”.  Điều ngăn trừ này là phẩm chất 

đức hạnh của bậc Vô Sinh đã kiên quyết chặt đứt mọi phiền 

não và các Ngài không còn tạo tác ra bất luận một điều xấu ác 

nào nữa.  

Đức Phật khải thuyết việc ngăn ngừa xa lánh điều xấu ác 

làm thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của 

đời sống, một cách đặc biệt là sự phát triển con đường tâm 

linh.  Hơn nữa, tất cả làm thành nhân dắt dẫn đến sự an vui lợi 

lạc cùng nhau trong kiếp hiện tại và vị lai.  

Cả ba điều Thân Ác Hạnh, là việc sát sanh, việc trộm cắp 

và việc tà hạnh với vợ của người.  Hãy nhìn vào và nhận xét 

về hai hạng người, với người hành hạ làm khổ đau những 

chúng sanh, trộm cắp thâu đạo, tà hạnh trong dục lạc nơi vợ 

của người và với người không hành hạ làm khổ đau một chúng 

sanh nào khác, cùng với việc mưu sinh lương thiện thì đời 

sống của người nào sẽ có được nhiều sự an vui hơn, có nhiều 

sự tiến hóa hơn, thì quả thật sẽ được nhận thấy rõ ràng việc 

ngăn ngừa xa lánh điều xấu ác làm thành kiết tường.  Do đó, 

với người mong cầu được sự tăng trưởng tiến hóa trong đời 

sống thì cần phải ngăn ngừa xa lánh tất cả mọi việc tạo tác ra 

điều xấu ác, điều tội lỗi, ngay cả những nơi ẩn khuất và những 

nơi hiển lộ.   

 

Sự kiềm chế lánh xa việc uống chất say. 

Điều kiết tường thứ hai trong câu kệ này là “Majjapānā 

ca saññamo” sự kiềm chế lánh xa việc uống chất say.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

146  

Với từ ngữ “chất say sưa” đã được những Nhà Chú Giải 

có lời giải thích là “rượu chưng cất và nước lên men”. 

“Rượu” tức là“chất lỏng cay nồng đã được chưng cất” và có 

rất nhiều tên loại rượu khác nhau.  Còn “nước lên men” là loại 

chất say chưa được chưng cất, như là“nước đường đã lên 

men”, hoặc là “dung dịch lỏng chìm ngâm đã lâu” v.v.  Tuy 

nhiên khi nói đến mục đích của điều kiết tường này thì cần 

phải làm cho người ta không thể thiếu mất chánh niệm, bị sa 

ngã thành kẻ nô lệ của những chất nghiện ngập. Vì lẽ với 

người dễ duôi mất chánh niệm thì thường hay làm điều xấu ác 

hoặc tạo điều sai lỗi một cách dễ dàng, lại thường hay vướng 

vào đủ thể loại của sự say sưa hoặc nghiện ngập.  Nếu chẳng 

vướng vào thuốc lá thì lại là thuốc phiện, cần sa, thuốc kích 

thích thần kinh, thuốc mất cảm giác, hoặc với cái chi một khi 

đã ăn, đã uống hoặc đã dùng rồi thì làm cho bị say sưa, làm 

cho phải nghiện ngập và làm cho mất chánh niệm.  Tất cả 

những thứ này đều được xếp vào trong từ ngữ “chất say sưa”.  

Trong điều kiết tường này, tất cả rượu chưng cất và nước lên 

men, theo đường lối của Phật Giáo thì coi như xếp thành nơi 

chốn của sự dễ duôi, là nguyên nhân cho phát sanh sự dễ duôi 

mất chánh niệm.  Do đó, trong tất cả những điều giới luật Ngài 

đã ban hành cấm chế dùng những chất say.  

 

Ý nghĩa của từ ngữ “kiềm chế”. 

Tại đây, sự kiềm chế lánh xa khỏi việc uống chất say là 

như thế nào ?  Được uống hoặc không được uống, hoặc chỉ 

được uống có chừng mực và không làm cho vượt quá độ 

lượng dẫn đến say sưa và mất chánh niệm.  Vì lẽ từ ngữ “kiềm 

chế” trong ý nghĩa được giải thích đến “thận trọng đề 

phòng”, như là “thúc liễm thân, chế ngự lời, ý phòng hộ” tức 

là “phải thận trọng đề phòng về thân, lời và ý”, là phải thận 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

147  

trọng đề phòng khi ý sẽ nghĩ suy, sẽ nói ra lời, sẽ tạo tác về 

thân.  Cũng chẳng phải cấm không cho tạo tác, là không cho 

nói, không cho nghĩ suy, không cho hành động, tuy nhiên khi 

nghĩ suy, nói năng và hành động là cần phải có sự thận trọng 

đề phòng.   

Từ ngữ “kiềm chế” được dịch ra từ nơi từ ngữ Pāli 

“Saññama”.  Trong từ ngữ Pāli “Saññama” có hai ý nghĩa, 

(1) thận trọng đề phòng, (2) ngăn ngừa lánh xa.  Vậy với điều 

nào thì sẽ dịch rằng “Kiềm Chế”, và với điều nào thì sẽ dịch là 

“Ngăn ngừa lánh xa”?  Với người hiểu biết về Nhà Chú Giải 

cho thấy từ ngữ ở phía trên, nếu dịch với từ ngữ ở phía trên 

như trong phần “kiềm chế trong con mắt” thì “Saññama” có 

ý nghĩa là “sự kiềm chế”. Tuy nhiên, nếu dịch với từ ngữ ở 

phía trên, là “lánh xa” như trong điều kiết tường này thì Ngài 

dịch rằng “kiềm chế lánh xa việc uống chất say”, vậy 

“Saññama” cũng có ý nghĩa là “lánh xa”.    

Nhà Chú Giải Sư đã biên soạn kinh điển và giải thích 

Kinh Kiết Tường, Ngài đã làm cho thấu hiểu ý nghĩa của từ 

ngữ “Saññama” với luôn cả ý nghĩa là “việc lánh xa”.  Do 

đó, với người dịch câu “Majjapānā ca saññamo” là “kiềm 

chế lánh xa việc uống chất say” cùng với lời giải thích tiếp nối 

rằng “uống đuợc nhưng không vượt quá độ lượng”, sẽ là đối 

nghịch với việc dịch theo từ ngữ Pāli.  Trong trường hợp khác, 

như trong câu chuyện về giới luật, không chỉ là Ngũ Giới, Bát 

Giới, Thập Giới hoặc Tỳ Khưu Giới (227 giới luật), Ngài đã 

cấm chế tất cả mọi việc uống các chất say, tuy nhiên khi đến 

trong Kinh Kiết Tường này, lại nói rằng “uống được nhưng 

không vượt quá độ lượng” thì quả thật là trái nghịch với nhau. 

Do đó, nói tóm lại, với lời nói rằng “kiềm chế lánh xa việc 

uống chất say” có nghĩa là “ngăn ngừa lánh khỏi việc uống, 

việc ăn với mọi thể loại của sự say sưa hoặc nghiện ngập”.      



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

148  

 

Tác hại của việc uống chất say. 

Đức Phật đã khải thuyết về sự tác hại của việc uống rượu 

men và chất say để trong bài Kinh Sigālavāda, đó là con  

đường suy đồi, là con đường dẫn đến sự tổn hại, vì lẽ: 

1. Làm cho tổn thất tài sản, 

2. Làm cho phát sanh việc tranh chấp cãi vã, 

3. Làm cho phát sanh bệnh tật, 

4. Làm cho tổn thương danh dự, 

5. Để lộ âm tàng (như mất cả sự hổ thẹn, mất nết, nằm bờ 

té bụi, v.v.) 

6. Làm cho thối giảm Niệm Tuệ. 

Cả sáu điều tác hại mà Đức Phật đã khải thuyết tại đây là 

bao trùm đến tất cả mọi loại nghiện ngập và không một ai có 

thể tranh luận được.  Do đó, việc dùng những chất nghiện 

ngập sẽ trở thành điều bất hạnh đến với đời sống, bởi vì làm 

cho đời sống bị sa sút đổ vỡ và có nhiều sự tác hại như đã đề 

cập ở phần trên.  Còn việc ngăn ngừa lánh xa việc dùng những 

chất nghiện ngập thành điều kiết tường đến với đời sống, bởi 

vì làm cho đời sống được tăng trưởng tiến hóa cả về thể xác 

lẫn tinh thần. Về mặt thể xác thì làm cho có sự an vui khỏe 

mạnh, không có tật bệnh ốm đau, là điều sẽ phát sanh lên từ 

việc dùng những chất nghiện ngập, sẽ làm cho không bị tổn 

thất tài sản,v.v. Về mặt tinh thần thì làm cho trở thành người 

có chánh niệm hoàn hảo, không thành người phóng dật, và khi 

không có sự phóng dật mất chánh niệm thì tất cả những Ân 

Đức Pháp sẽ được phát triển lên trong mặt tinh thần.  Do đó, 

với người có sở cầu sự an vui, sự tiến hóa trong đời sống thì 

cần phải ngăn ngừa lánh xa với việc dính líu vào mọi thể loại 

say sưa nghiện ngập.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

149  

 

Sự không phóng dật trong Pháp. 

Điều kiết tường thứ ba trong câu kệ này là “Appamādo 

ca dhammesu” sự không phóng dật trong tất cả Pháp. 

Điều chi là sự không phóng dật ?  Các vị Giáo Thọ Chú 

Giải đã cho định nghĩa là “sự không mất chánh niệm”.  Gọi là 

sự không phóng dật, nói một cách cho được dễ hiểu với nhau 

là luôn luôn có chánh niệm trong mọi thời gian và không 

phóng tâm, chính như vậy gọi là sự không phóng dật.  Tâm 

của chúng ta nếu không có chánh niệm thì thường hay dắt dẫn 

sự suy nghĩ đi miên man, sự nghĩ suy tự phóng đi ra ngoài, sự 

nghĩ suy duyên theo những đối tượng đang đến tiếp xúc.  Một 

khi được nhìn thấy, được lắng nghe, được xúc chạm cái chi thì 

sẽ khởi lên sự nghĩ suy duyên theo sự việc đó, và do đó, mới 

làm cho có sự phóng tâm, được gọi là sự phóng dật.  Còn 

Chánh Niệm là một Ân Đức Pháp thường hay kích thích thúc 

đẩy trợ niệm Tâm thức cho có được sự ghi nhớ, sự nghĩ suy 

ngay hiện tại.   

Sati (Niệm) dịch nghĩa là có được sự ghi nhớ, có được sự 

ghi nhớ sự việc, có sự tự ghi nhớ đến chính mình, sự không 

quên mình, không mất sự tỉnh giác. Trong sát na nghĩ suy, nói 

năng hay hành động đều luôn có chánh niệm, thường luôn có 

sự ghi nhớ tỉnh giác rằng “ngay sát na này ta như thế nào ? 

đang làm cái chi ? đang nói năng điều gì ? và đang nghĩ suy 

đến việc gì ?”.  Do đó, với người thường luôn có được sự duy 

trì chánh niệm trọn suốt thời gian mới trở thành người không 

phóng dật, và người phóng dật là người không có chánh niệm.  

 

Không phóng dật trong điều chi ? 

Tại đây, với lời nói rằng “tất cả Pháp” có ý nghĩa đến 

điều chi ? Theo Nhà Chú Giải thì có ý nghĩa đến “tất cả Thiện 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

150  

Pháp” như là Giới, Định, Tuệ, v.v.  Tuy nhiên nếu nói trong 

khía cạnh của Pháp Hành thì từ ngữ “Pháp” có ý nghĩa đến 

“tất cả thiện công đức”, không phóng dật trong Pháp tức là 

không dễ duôi trong việc tạo tác Thiện sự, luôn có chánh niệm 

thường thúc đẩy Tâm thức cho nỗ lực kiến tạo việc Thiện.  

Một trường hợp khác, có bậc trí giả giải thích từ ngữ “Pháp” 

trong câu này, có ý nghĩa đến “Tác Nhân”, Nhân tức là việc 

tạo tác khởi sanh kết quả hoặc quả báo nương theo hiện bày, 

ví như trong Thất Pháp Hiền Triết (Sappurisadhamma) với 

điều thứ nhất là “Dhammaññutā” (Bậc liễu tri Pháp), thay vì 

Ngài sẽ dịch là “sự làm thành người liễu tri Pháp theo âm 

sắc”, trái lại Ngài dịch là “sự làm thành người liễu tri tác 

nhân”, với điều mà Thân hành động tạo tác, lời mà nói ra, đối 

tượng đang nghĩ suy sẽ làm cho phát sanh quả báo duyên theo 

điều được gọi là Tác Nhân.  

Do đó, sự không phóng dật trong Pháp tức là sự không 

dễ duôi trong tác nhân.  Nói một cách sát cận hơn nữa cho 

được nhìn thấy đường lối của Pháp Hành, tức là không dễ duôi 

trong việc Thân tạo tác, trong Lời nói ra và trong Ý nghĩ suy 

vì lẽ trong mỗi việc tạo tác qua Thân Lời Ý đều luôn có quả 

trổ sanh.  Hỏi rằng với cách giải thích này có trái ngược lại với 

các vị Giáo Thọ Chú Giải đã có giải thích hay không, bởi vì vị 

Giáo Thọ Chú Giải đã giải thích từ ngữ “Pháp” tức là “tất cả 

Thiện Pháp”?  Trả lời rằng “không trái ngược”, bởi vì Thiện 

Pháp hoặc tất cả Pháp mà Đức Phật đã khải thuyết thường 

luôn làm thành tác nhân cả thảy.  Làm thành tác nhân của điều 

chi?  Làm thành tác nhân của sự an vui, sự phát triển, sự tiến 

hóa của đời sống tâm linh.  Do đó, nói một cách khác, sự 

không phóng dật trong Pháp, chính là sự không dễ duôi trong 

tất cả tác nhân.      

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

151  

Không phóng dật trong bốn lãnh vực. 

Đức Phật đã trình bày bốn lãnh vực mà không nên phóng 

dật, là: 

1.  Không phóng dật trong việc từ bỏ về Thân Ác Hạnh 

và nên làm Thân Thiện Hạnh. 

2.  Không phóng dật trong việc từ bỏ về Ngữ Ác Hạnh và 

nên làm Ngữ Thiện Hạnh. 

3.  Không phóng dật trong việc từ bỏ về Ý Ác Hạnh và 

nên làm Ý Thiện Hạnh. 

4.  Không phóng dật trong việc từ bỏ Tà Kiến và nên làm 

việc Chánh Kiến. 

Kết luận đơn giản là, sự không phóng dật trong việc từ 

bỏ Ác Hạnh và thực hiện Thiện Hạnh là tương ứng với việc 

ngăn ngừa xa lánh điều xấu ác như đã được đề cập đến trong 

điều kiết tường thứ nhất của câu kệ này và cũng tương ứng với 

cốt lõi của Phật Giáo là Từ bỏ việc xấu ác, tạo tác việc Thiện 

và làm cho Tâm thức được thanh tịnh, sẽ thấy được rằng khi 

ráp vào với nhau thì không có điều mâu thuẫn trái nghịch.  

Pháp của Đức Phật cho dù được phân tích diễn giải ra thành 

trăm phần nghìn đoạn thì cũng vẫn luôn tương hợp với nhau 

và không có sự trái nghịch.  Bằng với những huấn từ thù thắng 

của bậc Toàn Giác đã liễu tri tất cả mọi Pháp mới có khả năng 

giảng dạy như thế vậy. 

 

Vấn đề không nên phóng dật. 

Tại đây, khi nhìn vào việc tiến hành tu tập cho phát sanh 

điều sự lợi ích đến đời sống thường nhật thì những vấn đề nào 

mà chúng ta không nên phóng dật ? Tóm tắt thì có được năm 

vấn đề: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

152  

1.  Không nên phóng dật trong vấn đề về thời gian, 

không nên nghĩ rằng còn có rất nhiều thời gian và cứ để cho 

thời gian lặng trôi đi mà không tìm cầu điều lợi ích nào cả.  

2.   Không nên phóng dật trong vấn đề về tuổi thọ, không 

nên nghĩ rằng đang còn chạng tuổi thanh niên, đang còn khỏe 

mạnh, hoặc đang còn dồi dào sức khỏe, lại có đời sống trường 

thọ, rồi để Tâm xao lãng, không làm những việc nên làm, như 

là không tầm cầu việc nghiên cứu học hỏi, không làm Thiện 

sự tạo Phước báu, vì lẽ đời sống quả thật không bền vững.  

3.  Không nên phóng dật trong vấn đề công ăn việc làm, 

công việc làm là điểm chánh yếu của đời sống, nhưng chẳng 

phải là việc làm duyên theo con đường Hiệp Thế hoặc con 

đường làm ăn, như có lời nói rằng “giá trị của con người là ở 

trong thành quả của việc làm”.  Nếu giải đãi không làm việc 

hoặc làm việc với sự phóng dật thì đời sống sẽ mất giá trị. 

4.  Không nên phóng dật trong vấn đề nghiên cứu học 

hỏi, vì lẽ việc học hỏi là việc phát triển đời sống cho được tiến 

hóa. 

5.  Không nên phóng dật trong vấn đề tu tập đạo đức 

hoặc thực hiện Thiện sự và chính điều này là điểm chánh yếu, 

vì lẽ cả bốn điều như đã được đề cập đến ở phần trên nếu 

không được đón nhận sự khuyến khích do bởi Thiện Pháp 

hoặc Thiện sự thì sẽ không thành tựu.  Nếu có được sự thành 

tựu thì quả thật không đón nhận sự an vui thực sự, như người 

nỗ lực làm những việc gian lận bất chánh, hỏi rằng khi đã thực 

hiện xong có được sự an vui hay không ?     

Đức Phật đã khải thuyết rằng sự phóng dật là con đường 

dẫn đến sự tử vong, sống cũng như đã chết, được trông thấy 

một cách dễ dàng.  Tai nạn xảy ra trên đường hoặc tin tức loan 

ra một cách nhanh chóng rằng một cây đà từ trên cao rớt 

xuống trúng người đang đi ở dưới phải bị thương trầm trọng, 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

153  

những sự việc này khởi sanh lên do bởi nguyên nhân chi ?  Tất 

cả sự việc đó đều chính là sự phóng dật.  Sự phóng dật dẫn 

đến điều bất hạnh ở trong đời.  Còn sự không phóng dật là 

điều kiết tường đối với đời sống như thế nào, nhận thấy không 

phải giải thích vì quả thật đó là một sự việc hiển nhiên.  

Cả ba điều kiết tường đã được trình bày nơi đây, là việc 

ngăn ngừa xa lánh khỏi điều ác, ngăn ngừa lánh khỏi việc 

uống chất say nghiện ngập, việc không phóng dật trong tất cả 

Pháp, là con đường tăng trưởng tiến hóa trong đời sống.  Bậc 

hiền đức đã được hướng dẫn cho việc suy nghĩ chín chắn và 

nếu nhận thấy rằng quả thật phải nên theo thì phải nên nỗ lực 

thực hiện và tu tập theo lời chỉ dạy, cho quả phước báu được 

phát sanh đến cho mình.  Khi đã được đón nhận quả phước 

duyệt ý làm thành sự an vui, sự tiến hóa đến cho mình thì luôn 

cả cho đến gia đình và chí đến cho cả đất nước đều nhau cả 

thảy.   
 

Appamādo amataṃ padaṃ        Pamādo maccuno padaṃ 

Appamattā na mīyanti                    Ye pamattā yathā matā. 

Không phóng dật, đường sống     Phóng dật là đường chết 

Không phóng dật, không chết         Phóng dật như chết rồi 
 

Sự không phóng dật là con đường bất tử.  Sự phóng dật 

là con đường dẫn đến sự tử vong.  Người không phóng dật 

thường bất tử.  Với người phóng dật (đến đời sống hiện hữu) 

như người đã tử vong (P.C. 21). 

Chuyên cần là lộ miên trường  

Dễ duôi là lộ đưa đường tử vong. 

Chuyên cần quả bất tử vong 

Dễ duôi như đã tiêu vong hẳn hòi. 

 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

154  

Phần vấn đáp trong ba điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Như thế nào là ngăn ngừa xa lánh điều xấu ác? 

     Đáp:  Phải có ba thể loại Tác Ý để ngăn ngừa xa lánh điều 

xấu ác: 

a.  Samādānavirati - Phát Nguyện Ngăn Trừ:  là việc 

phát nguyện thọ trì điều giới học để ngăn ngừa xa lánh điều 

xấu ác, nhứt là hàng xuất gia như là Tỳ Khưu, Sa Di, v.v. Thể 

loại Tác Ý này có hai phương cách thực hiện: 

- Ekajjhasamādāna – Hợp Nhất Phát Nguyện: cách 

phát nguyện bằng cách kết hợp các điều giới học vào một rồi 

phát nguyện, như vầy: “Pañcangasamānā gatam 

samādiyāmi”- Con xin thọ trì trọn cả ngũ điều giới học. 

- Paccekajjhasamādāna – Đơn Nhất Phát Nguyện:  

cách phát nguyện riêng lẻ từng điều giới học, như là “Con xin 

vâng giữ điều học là cố ý tránh xa sự sát sanh, v.v. cho đến 

“tránh xa sự dễ duôi, uống rượu và các chất say”. 

b.  Sampattivirati - Phòng Chỉ Ngăn Trừ:  là việc ngăn 

ngừa xa lánh điều xấu ác khi đối diện với cảnh có thể phát 

sanh tội lỗi, như là gặp chúng sanh có thể sát mạng được, gặp 

tài vật có thể trộm cắp được, gặp vợ người có thể tà hạnh 

được, gặp việc có thể nói dối được, gặp chất say có thể uống 

được; nhưng lại khéo Tác Ý để ngăn ngừa xa lánh và không 

tạo tác điều xấu ác.  Còn gọi là Đối Cảnh Nghiêm Trì. 

c.  Samucchedavirati – Sát Tuyệt Ngăn Trừ:  là việc 

ngăn ngừa xa lánh điều xấu ác của bậc Thánh Nhân bằng cách 

dùng Bát Thánh Đạo đoạn tuyệt tất cả điều phiền não xấu ác 

từ trong Tâm thức.  

 

Tích truyện dẫn chứng: Thuở xưa có hai anh em nuôi 

một Mẹ già hết mực hiếu thảo. Một hôm, người Mẹ lâm trọng 

bệnh và có nhờ thầy thuốc đến chăm sóc.  Với lời chỉ dạy của 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

155  

thầy thuốc là “phải có thịt thỏ tươi thì thầy mới làm thuốc để 

mà chữa trị dứt bệnh được”.  

Người anh nghe qua, liền bảo người em mau vào rừng để 

tìm bắt cho được thỏ và đem về để thầy thuốc dùng chữa trị 

căn bệnh của Mẹ già. 

Khi bắt được thỏ, thỏ hoảng hốt sợ hãi và vùng vẫy, kêu 

la thảm thiết.  Người em phát Tâm Từ Mẫn, liền vội buông thả 

thỏ chạy và đi về nhà. 

-  Này em, em có bắt được con thỏ nào không ? 

- Thưa anh, em bắt được một con thỏ nhưng em đã thả 

thỏ chạy đi rồi. 

Người anh phát tâm nóng giận và la rầy người em một 

cách mãnh liệt.  Người em lặng lẽ đi vào quỳ dưới chân 

giường của Mẹ và phát thệ nguyện chân ngôn: “Do quả lành 

mà Tôi đã đem lòng Từ Mẫn thương và thả thỏ đi, do Tác Ý 

ngăn ngừa xa lánh điều xấu ác có thể xảy ra, xin nguyện cho 

căn bệnh của Mẹ Tôi được dứt khỏi và bình phục trong ngày 

hôm nay”.  

Vừa dứt chân ngôn thệ nguyện có năng lực phi thường, 

căn bệnh của người Mẹ thuyên giảm dần và không phải dùng 

thuốc chi cả, là do quả phước báu của Phòng Chỉ Ngăn Trừ. 

 

 2.  Hỏi: Thế nào là thể trạng của Giới, của Phước và Tội ? 

 Đáp:  Chính Tư Tác ý là thể trạng của Giới, của Phước và 

Tội.  Đức Phật có chỉ dạy như sau: “Cetanāhaṃ bhikkhave, 

Sīlaṃ vadāmi, Puññaṃ vadāmi, Pāpaṃ vadāmi”- Này Chư 

Tỳ Khưu, chính Tư Tác Ý là thể trạng của Giới, thể trạng của 

Phước và thể trạng của Tội. 

Có hai thể loại Tư Tác Ý, là: 

a.  Virati Cetanā- Tư Ngăn Trừ:  Tác Ý ngăn ngừa xa 

lánh. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

156  

b.  Karana Cetanā – Tư Tạo Tác:  Tác Ý muốn tạo ra. 

Có hai thể loại: 

- Puñña Karana Cetanā – Tư Tạo Tác Phước: khởi 

Tâm muốn tạo ra Phước Báu. 

- Pāpa Karana Cetanā – Tư Tạo Tác Tội: khởi Tâm 

muốn tạo ra tội lỗi.   

 

3. Hỏi: Với nguyên nhân nào làm phát sanh Tư Tác Ý tạo ra 

Phước và tạo ra Tội ? 

    Đáp:  Với ba Nhân tạo ra Phước Báu, đó là: Vô Tham, Vô 

Sân và Vô Si. 

Với ba Nhân tạo ra Tội Lỗi, đó là: Tham, Sân và Si. 

 

4.  Hỏi:  Với trú xứ nào làm phát sanh ra Phước và Tội ? 

     Đáp:  Với Lục Xứ là nơi phát sanh ra Phước và Tội.  Tức 

là: Nhãn xứ, Nhĩ xứ, Tỷ xứ, Thiệt xứ, Thân xứ và Ý xứ.  

 

5.  Hỏi:  Với phương cách nào để có thể ngăn ngừa xa lánh 

điều tội lỗi xuyên qua Lục Xứ ? 

 Đáp:  Phải dùng Trí Tuệ quán sát thẩm thấu từng giai đoạn 

về: 

- Lục Căn là Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân và Ý qua thực 

tướng của Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã. 

- Lục Trần là Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc và Pháp qua thực 

tướng của Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã. 

Dùng Trí Tuệ quán sát thẩm thấu từng mỗi sự việc đặng 

phát Tâm nhàm chán (Nibbidā) mới có thể ngăn ngừa xa lánh 

điều tội lỗi được. 

 

6. Hỏi: Có mấy thứ rượu (Sūra) và mấy loại chất say 

(Meraya) ? 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

157  

     Đáp:  Rượu có năm thứ và chất say có năm loại.  

Năm thứ rượu (sūra), đó là: 

 - Piṭṭha surā:  rượu được làm bằng bột 

 - Pūva surā:  rượu được làm bằng bánh mì ngọt. 

 - Odana surā:  rượu được làm bằng cơm nếp. 

   - Kinnapakkhata surā:  rượu được làm bằng chất men 

rượu cũ. 

   - Sambhārasamyutta surā:  rượu được làm bằng nhiều 

nguyên vật liệu kết hợp lại, như ngâm một trái cây lâu 

ngày để làm thành rượu uống. 

Năm loại chất say (meraya), đó là: 

 - Pupphāsavo:  chất say được làm bằng bông hoa.   

 - Madhusavo:  chất say được làm bằng mật ong. 

 - Phalāsavo:  chất say được làm bằng trái cây. 

- Sambhārasamyutto: chất say được làm bằng nhiều 

chất hợp lại, trái cây, rễ cây v.v. 

- Gulasāvo: chất say được làm bằng nước mía hay 

đường. 

   

7.  Hỏi:  Rượu có được do bởi chất liệu nào và tại trú xứ nào 

đầu tiên ? 

     Đáp:  Thuở xưa, tại thành Bārānasī có một thợ săn thường 

đi săn thú trong chốn rừng già.  Một hôm, trong lúc nghỉ chân 

dưới một gốc cội cây gừa đã bị cụt ngọn và tại nơi đó có một 

lỗ hổng thật to.  Các loài chim két thường tha những hạt lúa 

Sāli, cam thảo và những hạt tiêu hoang đem bỏ vào lỗ hổng.  

Những hạt đó được tích tụ nhiều lên và gặp những hạt mưa rơi 

đọng vào trong lỗ hổng, khởi sanh một loại nước có màu đỏ và 

có vị nồng cay.  Các loài chim đua chen nhau đến uống chất 

nước đó và đều ngã lăn rơi xuống đất.  Người thợ săn theo dõi 

từ đầu cho đến cuối, thấy những con chim rớt xuống thì nằm 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

158  

lặng yên tại đó và sau đó cố gượng bay lên cũng rớt trở xuống 

lại.  Người thợ săn thấy điều lạ thường, trèo lên tới lỗ hổng 

của thân cây và múc nước màu đỏ để thử vài ba ngụm nước.  

Vừa dứt thì người thợ săn thấy lòng dạ hăng lên, phát lên cười 

to vang ra, rồi tuột xuống lại gốc cây.  Khi tới mặt đất, người 

thợ săn ngã lăn ra một cách thích thú và liền ngủ mê say. Tỉnh 

dậy, người thợ săn đã trèo trở lên lỗ hổng và múc một lượng 

nước có chất say đó đem về dâng lên Đức Vua. Vua truyền vị 

thị thần dùng thử thì thấy điều khác thường với tính chất hiện 

bày sự kích thích và hưng phấn ở nơi vị thị thần. Vua cho đặt 

tên là rượu có chất nồng cay (sūra) và lệnh truyền cho người 

thợ săn chở số lượng nước có chất say về hoàng cung. Từ đó, 

mỗi khi quân lính ra chiến trận thì Vua thường ban truyền cho 

uống một ít nước có chất say này để lên tinh thần và kích thích 

quân lính để đem chiến thắng về cho đất nước.    

    

8.  Hỏi:  Thế nào là sự không phóng dật trong tất cả Pháp ? 

     Đáp:  Sự không phóng dật là con đường dẫn đến Níp Bàn. 

Như câu chuyện của Đại Đức Ānanda đã không dễ duôi, tinh 

tấn nỗ lực tiến tu cho đến chứng đắc được ba Đạo sau một 

cách rốt ráo chỉ trong một sát na Tâm quán niệm, khi đầu chưa 

ngã xuống đụng vào gối thì chứng đắc Quả vị Vô Sinh, diệt 

tận mọi phiền não không còn mảy may dư sót, ngay rạng sáng 

của ngày Kết Tập lần thứ nhất cùng với 499 vị Thánh Vô 

Sinh.  

Cũng có một vị tỳ khưu tinh tấn tu tập trong rừng già. Từ 

đầu hôm cho đến nửa đêm, vì đôi chân đã quá mỏi mệt, vị tỳ 

khưu chuyển sang oai nghi bò lui tới nơi chốn Thiền Hành.  

Khi ấy, có một người thợ săn đi tìm săn bắn thú, đã lầm tưởng 

một sinh vật, bèn tiến tới gần và đâm một giáo mác trúng ngay 

người của vị tỳ khưu.  Quá thống khổ, vị tỳ khưu thét to lớn 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

159  

lên làm người thợ săn hoảng hốt sợ hãi, vội bỏ chạy trốn.  Vị 

tỳ khưu nhẫn nại kiên trì rút cây giáo mác ra khỏi chỗ bị đâm 

và lấy cỏ khô nhét vào nơi vết thương.  Sau đó, vị tỳ khưu nỗ 

lực không ngừng quán sát sự thống khổ cả về Thân Tâm làm 

đối tượng suy niệm, không giải đãi và gắng gượng bò lết lui 

tới việc Thiền Hành.  Cuối cùng, vị tỳ khưu phát triển Tuệ 

Quán về Pháp Minh Sát, chứng đắc Quả vị Vô Sinh, diệt tuyệt 

mọi phiền não và cùng lúc đó thành đạt Vô Dư Y Níp Bàn.  

Chính là nhờ vào sự không phóng dật dễ duôi trong tất cả 

Pháp.           

Lại nữa, trong bộ Chú Giải Khuddakavibhanga (Tiểu Bộ 

Phân Tích) có lời Phật ngôn dạy bảo về hai Pháp là sự phóng 

dật và sự không phóng dật.  Sự bỏ qua những việc đáng làm 

lại không làm, sự để Tâm phóng túng duyên theo Ngũ Trần 

làm cho Thân, Lời và Ý bị ô uế bất tịnh, được gọi là sự phóng  

dật dễ duôi.  Hơn nữa, không chú Tâm làm việc một cách tinh 

cần không gián đoạn, thể hiện sự lười biếng, làm việc một 

cách miễn cưỡng, bỏ dỡ việc làm bị dang dỡ, không chuyên 

cần nỗ lực, không quan tâm lưu ý đến những việc làm, được 

gọi là sự phóng dật. 

 

9.  Hỏi:  Những quả phước báu của sự không phóng dật. 

     Đáp:  Có rất nhiều quả phước báu đến cho hành giả tiến tu 

không phóng dật. Đó là: 

1. Ngăn được con đường xấu ác (Ác Đạo). 

2. Xa lánh tất cả những điều khổ đau. 

3. Hưởng an vui trong Thiện Pháp. 

4. Là con đường dẫn đến nơi Thiện Thú. 

5. Tự thức tỉnh cho chính mình. 

6. Tâm thường luôn an tịnh. 

7. Diệt trừ được các Ác Pháp. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

160  

8. Không lẫn lộn với các Ác Pháp. 

9. Là người hộ trì Phật Pháp. 

10. Được lắng nghe những chỉ dạy của bậc Thánh 

Nhân. 

11. Là người Phật Tử chân chánh. 

12. Là người có giới đức thanh tịnh. 

13. Cận tử lâm chung được sanh về Thiện Thú.  

 

******************** 

 

 

 

 

 

      

   

 

 

 

 

 

 

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

161  

 

 

Chương thứ tám 

Có sự tôn kính, khiêm cung hạ mình. 

 

Gāravo ca nivāto ca                        Santuṭṭhi ca kataññutā  

Kālena dhammassavanaṃ         Etaṃmaṇgalamuttamanti 

Sự tôn kính và khiêm cung hạ mình          Sự tri túc và tri ân 

Sự thính Pháp hợp thời                Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Sự tôn kính, sự khiêm cung hạ mình, sự tri túc, sự tri ân, 

sự thính Pháp hợp thời, cả năm điều này làm thành kiết tường, 

là con đường tăng trưởng tiến hóa một cách tối thượng trong 

đời sống. 

Câu chuyện kiết tường là nguyên nhân làm cho đời sống 

tăng trưởng tiến hóa, Đức Phật khải thuyết cho Chư Thiên đã 

đến quỳ vấn hỏi điều chi làm thành kiết tường, đã được trình 

bày làm thành câu kệ với trăm lời kết lại thành mười một  kệ 

thơ.  Tuy nhiên từng mỗi câu kệ nói về điều kiết tường có số 

lượng nhiều ít không bằng nhau, tùy thuộc vào nền tảng của 

Giáo Pháp dắt dẫn đến trình bày làm thành một nhóm hoặc có 

sự tương hợp với nhau hay không.  Ví như trong câu kệ thứ 

nhất có ba điều kiết tường là  (1) Không giao du người xấu 

ác, (2) Giao du bậc Hiền Triết, (3) Cúng dường bậc đáng 

cúng dường.  Trong câu kệ thứ tư có bốn điều kiết tường là 

(1) Việc phụng dưỡng Mẹ Cha, (2) Việc nuôi nấng con cái, 

(3) Việc giúp đỡ vợ nhà, (4) Nghề nghiệp chẳng lẫn lộn, sẽ 

cho thấy rằng những điều kiết tường này làm thành một nhóm 

thể theo nền tảng Giáo Pháp tương hợp với nhau.  Do đó, thời 

gian dẫn đến việc thực hiện tu tập thì cần phải tu tập trọn cả 

một nhóm mới khởi sanh sự tăng trưởng tiến hóa.  Nếu việc tu 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

162  

tập chỉ theo một điều nào đó và không đủ trọn một nhóm thì 

quả thật quả phước báu sẽ không khởi sanh một cách trọn 

vẹn. Ví như thuốc trị bệnh, từng mỗi liều thuốc có thể phối 

hợp với nhiều loại thuốc và một vài loại có thể có đến mười 

thứ, nếu như chúng ta chỉ có dùng một hai loại mà không đủ 

trọn theo số lượng đã được chỉ định thì việc chữa bệnh sẽ 

không thành.  Kiết tường của Đức Phật cũng giống như vậy, 

nếu tu tập không đủ trọn nhóm thì không thể trổ sanh quả 

phước, dẫn chứng điển hình như trong câu kệ thứ nhất trình 

bày ba điều kiết tường, đó là Không giao du với người ác, 

Giao du bậc Hiền Triết, Cúng dường bậc đáng cúng dường, 

nếu như chúng ta chỉ tu tập một điều nào đó, như là Giao du 

bậc Hiền Triết nhưng vẫn Giao du người ác, vẫn Cúng dường 

bậc không đáng cúng dường, làm như vậy thì không thể phát 

sanh sự tiến hóa.  Do đó, cần phải tu tập cho trọn cả nhóm.   
 

Như đã trình bày đến câu kệ kiết tường thứ sáu có được 

ba điều kiết tường với nhau, đó là: 

1.  Việc ngăn ngừa xa lánh khỏi điều ác, 

2.  Việc tự kiềm chế không uống chất say, 

3.  Việc không phóng dật trong tất cả Pháp.  

Đối với trong ngày lễ hôm nay sẽ trình bày câu kệ kiết 

tường thứ bảy theo kệ Phật ngôn đã rút ra thành câu xiển thuật 

ở tại phía trên, đó là:  
 

   Gāravo ca nivāto ca                     Santuṭṭhi ca kataññutā 

   Kālena dhammassavanaṃ     Etaṃmaṇgalamuttamanti. 

   Sự tôn kính và khiêm cung hạ mình      Sự tri túc và tri ân 

   Sự thính Pháp hợp thời            Đó là kiết tường thù thắng. 

  

Dịch nghĩa là:  sự tôn kính, sự khiêm cung hạ mình, sự tri 

túc, sự tri ân và sự thính Pháp hợp thời, cả năm việc này làm 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

163  

thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của đời 

sống một cách thù thắng.  Tại đây, sẽ có lời giải thích một 

cách tuần tự nối tiếp theo sau như vầy. 

 

Sự tôn kính. 

Điều kiết tường thứ nhất là “Garavo ca” sự tôn kính.  Để 

cho thấu hiểu ý nghĩa và đường lối tu tập, xin được nêu lên 

điều giải thích chánh yếu như sau: 

1. Sự tôn kính là cái chi ? 

2. Phương thức thể hiện sự tôn kính. 

3. Tôn kính ai ? và 

4. Phước báu phát sanh từ việc thể hiện sự tôn kính.      

 

Ý nghĩa của từ ngữ “Tôn Kính”. 

Sự tôn kính là cái chi ? Từ ngữ “Tôn Kính” xuất phát từ 

nơi từ ngữ Pāli là “Garu” hoặc “Gārava”  từ ngữ được dịch là 

“nặng nề, nghiêm trọng”, cùng với từ ngữ mà chúng ta dịch là 

“Garā” tức là“người đệ tử nên làm nghiêm trọng”. Việc thể 

hiện sự tôn kính là việc làm cho nghiêm trọng.  Việc làm cho 

nghiêm trọng không phải là ôm lấy gánh vác để trên vai, 

nhưng có ý nghĩa “làm cho thành điều quan trọng”, việc nhận 

thức rõ biết giá trị, nhận thức rõ tầm quan trọng của sự việc, 

không xem nhẹ khinh thường, làm cho sự tán thán khen ngợi 

và giúp đỡ đối với sự việc tôn kính đó, theo sự thích hợp đối 

với hiện trạng.  Ví như để cho việc tán thán khen ngợi qua 

việc nhận thức rõ biết về thiện công đức của Mẹ Cha, đối với 

ta luôn cư xử với sự quan tâm giúp đỡ, làm thành sự quan 

trọng đối với ta suốt trọn thời gian.  Điều này gọi là có sự tôn 

kính nơi Mẹ Cha.  Nhà Chú Giải Sư đã chú giải sự tôn kính 

với ý nghĩa là việc làm cho nghiêm trọng, tức là sự việc làm 

thành sự tôn kính một cách thích hợp đối với người, chẳng hạn 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

164  

như là Đức Phật, bậc Độc Giác Phật, bậc Thinh Văn Giác của 

Đức Như Lai, Giáo Thọ, Thầy Tế Độ, Mẹ Cha, người nam, 

người nữ, bậc cao niên trưởng lão. Việc kết hợp sự làm cho 

nghiêm trọng gọi là sự tôn kính.  Tóm lại, phải chú trọng hoặc 

việc nhận thức rõ biết đến thiện công đức của sự việc mà 

chúng ta tôn kính, rồi cư xử đối với sự việc mà chúng ta tôn 

kính đó một cách thích hợp, gọi là sự tôn kính.      

 

Phương thức thể hiện sự tôn kính. 

Tại đây, nói đến phương thức thể hiện sự tôn kính. Phần 

đông chúng ta thường có sự hiểu biết rằng việc tôn kính chỉ là 

hành động lễ lạy hoặc lễ bái với nhau theo phép lịch sự.  Tuy 

nhiên sự thật rằng sự tôn kính là đường lối phẩm hạnh thuộc 

về tâm linh, là việc nhận thức rõ biết tầm quan trọng trong sự 

việc mà chúng ta tôn kính với sự cảm kích.  Như thế, việc thể 

hiện sự tôn kính cần phải xuất phát từ chân tâm, không phải 

chỉ làm theo phép lịch sự của xã hội.  Có năm phương thức 

thể hiện sự tôn kính vừa khéo thu thập làm nền tảng tu tập, đó 

là: 

1. Anjalī:  là việc tự chắp tay, như trong thời gian Thính 

Pháp. 

2.  Vandā:  là việc chắp tay xá lạy. 

3.  Abhivāda:  là việc cúi mình xuống lễ lạy. 

4. Uṭṭhāna:  là việc đứng dậy hoặc đứng thẳng lên thể 

hiện sự tôn kính. 

5. Sāmīcikamma:  là việc thể hiện sự tôn kính theo 

phương thức thích nghi khác, như việc cởi giầy ra, v.v.           

 

Sự việc cần phải tôn kính. 

Tôn kính ai ? Ai hoặc cái chi là sự việc mà chúng ta nên 

thể hiện sự tôn kính ?  Trong bài kinh “Appamāda – Không 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

165  

phóng dật”  Đức Thế Tôn đã trình bày đến bảy điều mà cần 

phải tôn kính, đó là: 

1. Tôn kính vào Đức Phật, là nhận thức rõ biết về Ân 

Đức của Ngài, là bậc Tự Giác Ngộ hợp theo lẽ Đạo và có 

lòng Đại Bi Mẫn đối với tất cả chúng sanh trong thế gian và 

đã giảng giải Giáo Pháp đến chúng sanh cho giải thoát khổ 

đau.   

2. Tôn kính vào Giáo Pháp, là nhận thức rõ biết về Ân 

Đức của Phật Pháp là có khả năng làm chúng sanh nương 

theo tu tập cho được thoát khỏi khổ đau một cách xác thực.  

3. Tôn kính vào Đức Tăng, là nhận thức rõ biết về Ân 

Đức của Chư Tăng, là bậc tu tập tốt đẹp, tu tập chân chánh, 

làm thành thửa ruộng phước báu của thế gian, v.v.     

4. Tôn kính vào việc Tịnh Tâm, là nhận thức rõ biết về 

tầm quan trọng của Định, là việc kiên quyết gìn giữ Tâm cho 

được ổn định, không cho phóng dật chao đảo mung lung chạy 

theo các Cảnh, là có khả năng làm cho phát sanh sự an tịnh 

trong Tâm thức. 

5. Tôn kính vào việc Học Hỏi, là nhận thức rõ biết về 

tầm quan trọng của việc nghiên cứu học hỏi, là có khả năng 

làm cho phát triển tiến hóa cả về lãnh vực thể xác và Niệm 

Tuệ về lãnh vực tinh thần.  Một cách đặc biệt, là việc học hỏi 

nương theo con đường Phật Pháp, không thể chỉ có một mặt 

về Pháp Học và không thể thiếu về mặt Pháp Hành.  

6. Tôn kính vào sự không phóng dật, là nhận thức rõ biết 

về tầm quan trọng của việc có chánh niệm, không dễ duôi 

quên mình thất niệm, thường luôn giữ chánh niệm trong mỗi 

hành động.  

7. Tôn kính vào việc đón tiếp lễ khách, là việc tiếp đón 

giao du qua lại với nhau rất quan trọng, phải làm cho việc đón 

tiếp ân cần niềm nỡ một cách tốt đẹp. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

166  

Ngoại trừ ra cả bảy điều này, với người tiến hóa về 

giòng giống cao quý, tuổi thọ cao niên và những phẩm chất 

khác như là Mẹ Cha, bậc Thầy Giáo Thọ, bậc Đại Vương, 

v.v. và những sự vật khác mà có giá trị, có sự quan trọng, như 

là tòa bảo tháp, v.v. cũng được xếp vào trong sự việc đáng tôn 

kính như nhau.  

Việc thể hiện sự tôn kính là biểu tượng thể hiện ý nghĩa 

của người văn minh và có văn hóa một cách tốt đẹp.  Người 

thể hiện sự tôn kính đối với sự việc đã được trình bày ở phía 

trên thì thường được đón nhận quả phước báu, làm thành sự 

khen ngợi quý trọng của bậc hiền triết, làm thành sự thương 

yêu kính trọng của tất cả mọi người và làm thành nhân dẫn 

đến sự an vui, sự tiến hóa ngay cả trong kiếp hiện tại và kiếp 

vị lai, như câu kệ mà Đức Phật đã khải thuyết trong Túc Sanh 

Truyện “Chim đa đa” (Tittirajātaka) như sau: 

Ye vuddhamapacāyanti           Narā dhammassa kovidā 

Ditthe dhamme ca pasaṃsā    Samparāyiko ca sugati. 

 

Dịch nghĩa là:  Với người nào biết khôn khéo trong 

Pháp, biết tôn kính quý trọng ở bậc tiến hóa thì với người đó 

làm thành người đáng được tán thán trong kiếp hiện tại và 

kiếp vị lai của vị ấy là ở nơi Thiện Thú. 

 

Dẫn chứng điển hình để cho được thấy dễ dàng, như 

người thực hiện sự tôn kính đảnh lễ với bậc tôn túc trưởng lão 

thì thường có được sự thương yêu của bậc tôn túc, hoặc với 

người thực hiện sự tôn kính trong việc đón tiếp lễ khách là 

phải có tấm lòng ân cần niềm nở đón tiếp và không sai lỗi đến 

người đi lại thăm viếng với nhau thì thường được đón nhận sự 

đền đáp lại qua sự tôn kính và tạ lễ.  Lấy làm nền tảng với sự 

việc: 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

167  

Cho Ngài thì Ngài sẽ cho                            sự đáp đền. 

Lễ phép Ngài thì Ngài sẽ đáp lại                  sự lễ chào. 

Thương Ngài thì Ngài sẽ gìn giữ         sự thương lại ta. 

Ba điều này không thể có             đối với kẻ bất lương. 

 

Đây là quả phước báu có được sự thương yêu với người 

có sự tôn kính trong việc đón tiếp lễ khách.  Nếu có sự tôn 

kính kiên định không dễ duôi vào Tam Bảo, vào việc Tịnh 

Tâm, vào việc Học Hỏi và trong sự không phóng dật thì 

thường sẽ thọ lãnh rất nhiều quả phước báu.  Đức Phật đã 

khải thuyết trong bài kinh “Appamāda – Không phóng dật”  

rằng “Người hằng có sự tôn kính trong những sự việc này thì 

thường làm thành người không có thất niệm và ở ngay kề bên 

Níp Bàn”.  
 

Sự khiêm cung hạ mình. 

Điều kiết tường thứ hai trong câu kệ này là “Nivāto ca” 

sự khiêm cung. 
 

Sự khiêm cung là cái chi ? 

Sự khiêm cung được dịch từ nơi từ ngữ Pāli là “Nivāta”.  

Từ ngữ Nivāta này, nếu dịch một cách xác thực thì được dịch 

là “gió ở bên ngoài” hoặc “không có gió”.  Tại đây, với lời 

nói rằng“không có gió” hoặc “gió ở bên ngoài” có liên quan 

với sự khiêm cung như thế nào ?  Sẽ có lời giải thích tỷ giảo 

cho được nghe như vầy, nếu chúng ta hít thật nhiều không khí 

vào bên trong cơ thể thì thuờng làm cho bụng phồng lên, ví 

như quả bóng sẽ bay được vì lẽ nó được bơm không khí vào 

và quả thật quả bóng sẽ bị bể vỡ nếu như nó được bơm thật 

nhiều không khí vào.  Điều này là câu chuyện nói về gió phía 

bên ngoài.  Còn gió phía bên trong đó là gió ở trong Tâm của 

chúng ta.  Nếu có thật nhiều gió thì sẽ làm cho Tâm cộc cằn, 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

168  

thô lỗ, bướng bỉnh, kiêu mạn, ưa thích hống hách lấn át người 

khác, và đó là điều không tốt.  Do đó, cần phải lấy gió phía 

bên trong ra ngoài mới sẽ tốt đẹp.  Gió bên trong đó là ngã 

mạn kiến chấp.  Chính ngã mạn kiến chấp này mà Ngài đã tỷ 

giảo với gió.  Với người không có ngã mạn kiến chấp thì Ngài 

gọi theo từ ngữ Pāli là Nivāta được dịch là “Không còn có 

gió” hoặc “Gió ở bên ngoài” và dịch theo Chú Giải là Sự 

khiêm cung.  

Trong phần Chú Giải, Ngài giải thích ý nghĩa của sự 

khiêm cung là sự việc làm cho người có Tâm mềm mỏng nhún 

nhường, là sự việc làm người hành xử một cách khiêm tốn, gọi 

là sự khiêm cung.  Với người diệt trừ ngã mạn và sự thô lỗ 

được ví như mảnh vải để lau chân, như bò bị người bẻ sừng, 

như rắn độc bị nhổ răng thì thường có lời nói ngọt ngào, dịu 

dàng, dễ nghe. Với người như vậy, Ngài gọi là có sự khiêm 

cung.  Tóm lại, sự khiêm cung là sự việc làm cho Thân, Ngữ, 

Ý mềm mỏng nhún nhường, không có ngã mạn kiến chấp, 

không còn thô lỗ kiêu mạn, không cống cao tự phụ lấn át 

người khác.  

Sự tôn kính với sự khiêm cung, nếu chỉ nhận xét về dáng 

dấp bên ngoài thì sẽ thấy tương tự không có điều chi sai biệt, 

nhưng quả thật là có sự khác biệt với nhau.  Do đó, Đức Phật 

mới khải thuyết tách ly ra và không kết hợp lại thành một điều 

kiết tường.  Sự tôn kính là sự việc có Tâm nhận thức rõ biết 

trong cái hay của người và vật rồi khởi lên sự tôn kính quý trọng.  

Còn sự khiêm cung là việc nghĩ tưởng đến cái hay của tự mình 

rồi khởi Tâm nhún nhường hạ mình, không cống cao ngã mạn 

lừng lẫy.  

Về việc tu tập đối với sự khiêm cung thì nhận thấy chính 

những sự ương ngạnh, kiêu căng hoặc sự ngạo mạn tự phụ, kết 

hợp với cả sự bướng bỉnh kiêu ngạo, chung lại tất cả không có 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

169  

một việc Thiện nào, đều phát xuất từ nơi Ngã Mạn, là sự Ngã 

Chấp và Tà Kiến, là việc thấy sai chấp lầm, Thân Kiến, nghĩ 

rằng ta đây thù thắng cao quý hơn người, vượt trội hơn người, 

luôn cả trong lãnh vực chủng tộc, dòng giống cho đến tài sản 

của cải và kiến thức, khiến cho phát sanh sự thô lỗ, tự phụ 

kiêu căng, dương dương tự đắc, khinh thường người khác.  Sự 

thô lỗ, v.v. là điều bất tường hoặc là điều xấu xa ty liệt của đời 

sống, làm cho đời sống bị suy sụp không có sự thăng tiến, bởi 

vì người có sự thô lỗ, kiêu căng tự phụ thường sẽ không được 

đón nhận sự chỉ dẫn dạy bảo ở nơi người khác, không được 

đón nhận những sự tốt đẹp ở nơi người khác và rất khó sẽ thực 

hiện những việc tốt.  Với sự Ngã Mạn và Kiến Chấp nghĩ rằng 

ta đây đã có điều hay, điều giỏi rồi thì sẽ chặt đứt tất cả những 

cơ hội hoặc chặt đứt con đường phát triển thăng tiến của đời 

sống.   

 

Tác hại của việc tự phụ xem thường người khác. 

Đức Phật đã khải thuyết điều tác hại không chừa một ai 

cho đến cả thân quyến của mình, do từ việc làm thành người 

tự phụ kiêu mạn, khinh thường người khác, như sau: 

 

Jātitthadaddho dhanatthaddho   Gottatthadaddho ca yo naro 

Saññātim atimaññeti                    Taṃ parābhavato mukhaṃ. 

Dịch nghĩa rằng: Với người tự phụ kiêu mạn vì chủng 

tộc, kiêu mạn vì tài sản, kiêu mạn vì gia đình, khinh thường 

người khác cho đến cả thân quyến của mình thì thường gặp 

phải sự tổn hại. 

 

Chỉ vì khinh thường quyến thuộc của mình mà hoàng 

tộc Thích Ca bị tiêu diệt.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

170  

Tại đây, trong câu chuyện nói về Hoàng Tộc Thích Ca, 

hoàng thân quốc thích của Đức Phật lấy làm kiểu mẫu.  Nhóm 

Hoàng Tộc Thích Ca được kể là hạng người có tính ngã mạn 

kiến chấp cùng tột, chấp thủ rằng ta đây có huyết thống thanh 

tịnh, chỉ muốn việc gả cưới nội trong cùng Hoàng Tộc và 

không tác thành việc gả cưới với nhóm hạng người nào khác.  

Khi Bồ Tát chứng đắc Tuệ Vô Thượng Chánh Đẳng Giác và 

trở thành Đức Phật, Ngài đã đi thuyết giảng khắp mọi nơi 

trong dân chúng chí đến Đức Vua Pasenadikosala ở nơi kinh 

thành Sāvatthī khởi niệm tín thành và khát khao sẽ được kết 

nghĩa thông gia, làm thành quyến thuộc cùng huyết thống với 

Đức Phật, mới gửi sứ giả đi đến xin cầu hôn Công Chúa của 

Đức Vua dòng Thích Ca về làm Vương Phi.  Tuy nhiên vì sự 

kiêu mạn về dòng giống Hoàng Tộc của Hoàng Thân Thích 

Ca, có sự lo ngại huyết thống sẽ bị pha trộn với người khác, 

mới đem gả nàng Vāsabhakhattiya, là một thể nữ được sanh ra 

do bởi một nữ nô tỳ với Đức Vua Mahānāma dòng Thích Ca, 

cho việc cưới hỏi.  

Đức Vua Pasenadikosala đã tiến cử nàng 

Vāsabhakhattiya vào trong vị trí Hoàng Hậu và có được một 

Hoàng Nhi với tên gọi là Hoàng Thái Tử Vidhūdhabha.  Tiếp 

sau đó, điều bí mật bị tiết lộ, Đức Vua Pasenadikosala nổi giận 

và muốn kéo quân đi trừng trị nhóm Hoàng Tộc Thích Ca, 

nhưng đã được Đức Phật khuyên giải.  Tiếp đến, nhân chuyến 

đi thăm viếng Hoàng Thích của Hoàng Thái Tử Vidhūdhabha 

ở tại kinh thành Kapilavatthu, bị nhóm Hoàng Thích dòng 

Thích Ca khinh thường bằng cách dùng sữa bò tươi đem tẩy 

uế chỗ ngồi của Hoàng Thái Tử Vidhūdhabha, vì cho rằng tẩy  

uế điều bất hảo ty liệt.  Hoàng Thái Tử Vidhūdhabha biết được 

và nuôi chí báo thù nhóm Hoàng Thích dòng Thích Ca với lời 

thệ nguyện rằng: “Bây giờ họ lấy sữa tươi để rửa chỗ ngồi 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

171  

của Ta, ngày nào Ta lên làm Vua, thì sẽ lấy máu trong cổ 

họng của họ để rửa lấy chân Ta, để rửa lấy mối nhục này”.  

Khi Hoàng Thái Tử Vidhūdhabha lên làm Quốc Vương, tức 

thời khởi binh đi đánh nhóm Hoàng Thích dòng Thích Ca đến 

cả ba lần và cả ba lần đều bị Đức Phật ngự đến cản ngăn. Sau 

đó, Đức Phật quán xét thấy rằng đó là Nghiệp oan trái của 

nhóm Hoàng Tộc Thích Ca và Ngài đã không ngự đến cản 

ngăn.  Được thế, Hoàng Thái Tử Vidhūdhabha kéo binh đi 

đánh nhóm Hoàng Thích dòng Thích Ca giết sạch hết tất cả 

không chừa một ai, ngay cả trẻ sơ sinh đang còn bú sữa.  Phần 

lớn của nhóm Hoàng Tộc Thích Ca đã bị sát hại một cách thê 

thảm như vậy cũng vì sự kiêu mạn về chủng tộc và khinh 

thường quyến thuộc của mình.   

Do đó, việc tự phụ kiêu mạn vì chủng tộc, dòng giống, 

tài sản và kiến thức v.v. dẫn đến thành điều bất tường đối với 

đời sống, như có lời đề cập như sau: 

Với người kiêu mạn        vì chủng tộc                  mãnh lực tiền tài   

Kiêu mạn vì chấp thủ      dòng giống                  Hoàng Tộc  

Phát sanh khinh thường  quyến thuộc của mình   làm thành người rừng rú   

Thường bị tụt giảm         Và mất tất cả                 luôn cả trú xứ. 

Hãy nên khiêm cung       hạ mình                         để cho người yêu thương 

Chẳng ham danh vị         kiêu căng tự phụ            tất bị vẩn đục 

Khi nhún nhường            thanh cao sẽ thành         dòng tộc Hoàng thân 

Nhưng kiêu mạn              đầy tham vọng              tất bị đọa đày.     

 

Kiết tường từ sự khiêm cung hạ mình. 

Còn sự khiêm cung hạ mình làm thành kiết tường đối với 

đời sống, vì lẽ làm thành nhân cho được đón nhận những lời 

khuyên bảo tốt đẹp từ nơi người khác, để được tiến hóa và sẽ 

làm cho phát sanh quả phước báu, là sự an vui, sự tiến hóa 

trong đời sống.  Người có sự khiêm cung hạ mình sẽ làm 

thành chỗ yêu thương quý trọng của tất cả mọi người.  Càng 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

172  

khiêm cung hạ mình nhiều bấy nhiêu thì sẽ được đón nhận sự 

tôn kính quý trọng nhiều bấy nhiêu, càng khiêm cung thì cảng 

có giá trị và hãy nhìn vào bông lúa lấy làm kiểu mẫu. 

Bông lúa nào có hạt no tròn thì bông của nó sẽ trĩu quằn 

xuống, khác với loại bông có hạt lúa lép, không được tròn đủ 

thì sẽ đứng thẳng và sẽ làm chỗ bất duyệt ý hoặc bất toại 

nguyện của nhà nông.  Hoặc hãy nhìn vào một loại cây nào 

khác lấy làm kiểu mẫu, với bất luận cây nào có lá và được sai 

trái thì cành của nó sẽ trĩu quằn xuống.  Bầy chim quạ với số 

lượng đông đảo sẽ đua nhau đến nương vào cây đó, còn với 

loại cây nào đứng lặng chết khô, không lá và không trái quả 

thì sẽ không làm chỗ nương nhờ của bầy chim quạ.      

Chúng ta cũng giống như vậy, người nào có sự tự phụ 

kiêu mạn thì người đó sẽ phải đón nhận sự ác cảm và không 

một ai muốn thân cận kết giao.  Còn người nào có sự khiêm 

cung hạ mình thì người đó sẽ trở thành chỗ yêu thương duyệt 

ý của tất cả mọi người.  Bất luận sẽ là người trong gia đình, 

người trong chỗ làm việc, người trong cộng đồng, tất cả đều 

muốn thân cận kết giao.  Một khi trở thành chỗ thương yêu 

quý trọng và tín cẩn của người thì lúc bấy giờ, danh thơm 

tiếng tốt và công ăn việc làm nối bước đi theo sau.  Sự khiêm 

cung hạ mình mới làm thành kiết tường với trường hợp như 

vầy.   

Quả thật khi chú tâm vào từng mỗi câu kệ Phật ngôn đã 

được trình bày trong bài kinh Kiết Tường có mười một câu kệ, 

cộng với câu kệ khởi đầu làm thành mười hai thì chú tâm để ý 

nhận thấy sẽ kết thúc nội trong mười hai câu kệ. Tuy nhiên 

cũng có phần trở ngại ở trong từng mỗi phần, không có được 

liên tiếp với nhau.  Như trong phần này, chỉ có thể giải thích 

hai điều kiết tường và nhận thấy rằng cũng vừa thích hợp với 

thời gian.  Còn ba điều kiết tường nữa, là sự an phận thủ 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

173  

thường, sự làm thành người tri ân, việc thính Pháp hợp thời, 

xin được mang qua phần nối tiếp theo đây.  
 

Tasmā hi attakāmena         Mahattamabhikankhatā  

Saddhammo garukātabbo   Saraṃ Buddhāna sāsanaṃ. 

Chính bởi nguyên nhân đó, người biết tự thương mình 

một khi có sự mong cầu to lớn thì cũng nên nghĩ tưởng đến tất 

cả những lời dạy của Đức Phật và tỏ lòng tôn kính Chánh 

Pháp. 

Nếu biết tự thương cho mình 

Phòng lo kẻ trộm rập rình ngày đêm. 

Năm canh sáu khắc chẳng quên, 

Lòng luôn tỉnh thức kề bên trông chừng!  

(Kinh Cung Kính – Gāravasutta trong Kho Tàng Pháp Báo). 
 

 

Phần vấn đáp trong hai điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Thế nào là sự tôn kính bậc đáng tôn kính ? 

     Đáp:  Có bảy điều đáng được tôn kính, đó là: 

1.  Buddhagāravatā:  Tôn kính Đức Phật. 

2.  Dhammagāravatā:  Tôn kính Pháp Bảo. 

3.  Saṇghagāravatā:  Tôn kính Đức Tăng.  

4.  Sikkhāgāravatā:  Tôn kính điều học.  

5.  Samādhigāravatā:  Tôn kính về Thiền Định. 

6.  Appamādagāravatā:  Tôn kính sự không phóng dật. 

7.  Patisanthāragāravatā: Tôn kính sự đón tiếp lễ khách. 

 

1.  Tôn kính Đức Phật là tôn thờ kim thân và bảo tháp, 

cây bồ đề, bốn chỗ động tâm (Đản Sanh, Thành Đạo, Chuyển 

Pháp Luân, Níp Bàn). 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

174  

2.  Tôn kính Pháp Bảo là tôn kính Tam Tạng (Luật, Kinh, 

Vô Tỷ Pháp).  Khi Thính Pháp với tâm cung kính, không nói 

chuyện, không nằm mà nghe, không vấn trùm khăn trên đầu, 

v.v.  In ấn phát hành kinh sách và phổ truyền Chánh Pháp. 

Biết tôn kính về Pháp Học, Pháp Hành và Pháp Thành. 

3.  Tôn kính Đức Tăng là nghiêng mình lễ bái, không 

thốt lời ty liệt thấp hèn, bày tỏ lòng tôn kính qua Thân, Lời và 

Ý thanh tịnh.  Đức Tăng có hai bậc là Thánh Tăng và Phàm 

Tăng. 

4.  Tôn kính Điều Học là nghiên cứu học hỏi cho thấu rõ 

về giới luật, theo phẩm vị xuất gia hoặc tại gia, thận trọng thu 

thúc về Thân Lời và Ý. 

5. Tôn kính về Thiền Định là thường luôn trau giồi 

Chánh Niệm và Tỉnh Giác trong mọi thời lúc.  

6.  Tôn kính sự không phóng dật là luôn trau giời về Tam 

Vô Lậu Học, đó là Giới – Định – Tuệ. 

7.  Tôn kính sự đón tiếp lễ khách là có hai phương cách, 

đó là: 

a. Āmisapatisanthāra:  tiếp đãi bằng tài vật, như mời 

thỉnh thân bằng quyến thuộc hoặc bạn hữu xa gần đến 

nhà và chia sẻ những tài vật đáng cho mà mình đang có, 

với Tâm hoan hỷ. 

b. Dhammapatisanthāra:  tiếp đãi bằng Phật Pháp, 

như chỉ dẫn điều hay lẽ phải, khiến cho thân bằng quyến 

thuộc và bạn hữu xa gần khởi Tâm tín thành, hoan hỷ thọ 

trì giới, biết xả thí và hành Thiền tu tập.  

Lại nữa, bậc đáng tôn kính có ba hạng như sau: 

a. Āyuvuddho:  những bậc trưởng lão với niên cao 

tuổi trọng. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

175  

b.  Gunavuddho:  những bậc có nhiều ân đức cao quý 

về giới đức thanh cao, như Mẹ Cha, Ân Sư Giáo Thọ, 

Thầy Tế Độ, các bậc Sa Môn. 

c. Puññavuddho:  những bậc có nhiều phước báu, 

được sanh trong dòng giống cao quý như hạng Vua Chúa 

và những bậc luôn trau giồi nhiều Thiện Phước về Tín, 

Giới, Văn, Thí và Tuệ.  

Tích truyện dẫn chứng:  Thuở nọ, Chư Tăng tụ tập về 

rất đông tại Kỳ Viên Tự để được diện kiến Đức Phật và Thính 

Pháp. Tất cả phòng ốc đều đầy ắp Chư Tăng và không còn 

chỗ nào trống. Đại Đức Sāriputta về đến sau cùng và không 

còn chỗ ở, Ngài phải ra bên ngoài khuôn viên để nghỉ tạm, 

dùng Pháp Thiền Hành đi suốt đêm và đã gặp Đức Phật.  Đức 

Thế Tôn đã biết được câu chuyện này sẽ xảy ra, nhưng Ngài 

để đến khi gặp được Đại Đức Sāriputta, Ngài hỏi lại để xác 

minh với lời vấn hỏi: “Vì sao con lại ở ngoài trời ?”. Câu trả 

lời được thực hiện từ nơi Đại Đức Sāriputta: “Kính bạch Đức 

Thế Tôn, vì con đã về trễ và không còn chỗ nghỉ”.  

Nhân câu chuyện như thế, sáng hôm sau Đức Phật cho 

hợp tất cả Chư Tăng và nhắc đến một tích truyện về ba con 

thú là chim đa đa, khỉ và tượng đã chung sống rất thâm tình 

với nhau tại một cội cổ thụ to lớn trong khu rừng Tuyết Lãnh. 

Tuy nhiên cả ba đều không biết ai là bậc cao niên lớn tuổi.  

Một hôm, cả ba đem câu chuyện thắc mắc ra để bàn bạc: 

“Chúng ta đã kết giao với nhau rất thâm tình như vậy cũng 

vẫn chưa đủ, vì chúng ta còn thiếu phép tôn kính lẫn nhau, vì 

chúng ta không rõ biết vị nào trong cả ba chúng ta đây với 

tuổi tác cao thấp để chỉ dạy cho nhau”. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

176  

Lấy chủ đề về cội cổ thụ để luận về tuổi tác với câu hỏi 

được nêu ra: “Trong cả ba chúng ta đây, ai là người rõ biết 

về cổ thụ này có từ lúc nào ?”.  

Tượng trả lời trước nhất: “Thưa các bạn, trong khi còn 

là tượng con thì được Mẹ dẫn tôi đi ăn quanh đây và lúc bấy 

giờ cổ thụ này còn ở dưới bụng của tôi. Tôi đã biết cổ thụ này 

ngay từ lúc ấy”.    

Khỉ trả lời tiếp theo: “Thưa các bạn, khi tôi hãy còn bú 

với Mẹ, được Mẹ đặt tôi ngồi ở dưới mặt đất và không cần 

phải ngước đầu lên, tôi cũng có thể dùng miệng để cắn vào 

ngọn cổ thụ này.  Tôi đã biết cổ thụ này ngay từ lúc ấy”. 

Chim đa đa trả lời sau cùng: “Thưa các bạn, vào thuở xa 

xưa, bên kia cánh rừng có một cổ thụ to lớn có rất nhiều trái 

quả và tôi đã đến ăn những trái quả của cổ thụ đó.  Sau đó, tôi 

đã bay đến nơi đây và đại tiện tại nơi này, từ đó cội cổ thụ này 

được mọc lên. Tôi đã biết cổ thụ này ngay từ lúc ấy”.   

Xuyên qua ba câu trả lời thì khỉ và tượng đã bày tỏ lòng 

tôn kính chim đa đa làm bậc Tôn Túc, cả hai luôn kính trọng 

và vâng theo những lời chỉ dạy của chim đa đa.  Cả hai đều 

được chim đa đa chỉ dạy phải biết thọ tri điều học và thọ trì 

ngũ giới rất thanh tịnh.  Đến khi mãn tuổi thọ, cả ba con thú 

này được sanh Thiên Giới. 

Nhắc tích truyện này xong, Đức Phật dạy bảo Chư Tăng: 

“Này Chư Tỳ Khưu, loài thú còn biết tôn kính lẫn nhau, cao 

thấp phân minh hiện bày, và với hạng xuất gia tuân hành theo 

Giáo Pháp của Như Lai cũng phải biết tôn kính lẫn nhau theo 

hạ lạp cao thấp hiện bày.  Với người liễu tri Chánh Pháp, biết 

tôn kính bậc niên cao kỷ trường, bậc có Giới Hạnh thanh cao 

thì hằng được tán thán ngợi khen ngay trong kiếp hiện tại và 

khi mãn phần được sanh về Thiên Giới”.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

177  

(Qua tác dụng của sự tôn kính – trong tích truyện “Chim 

đa đa” là diệt được Tâm cống cao ngã mạn của Phật Tử). 

 

2.  Hỏi:  Thế nào là Tôn kính Pháp Bảo ? 

     Đáp:  Tôn kính Pháp Bảo là cố gắng trau giồi tu tập những 

huấn từ của Đức Phật đã giáo truyền.  Pháp Bảo có hai hạng là 

Pháp Học và Pháp Hành. 

Pháp Học là giáo lý kinh điển nằm trong Tam Tạng 

Chánh Pháp. 

Pháp Hành là trau giồi tu tập Tam Vô Lậu Học, Giới – 

Định - Tuệ. 

Trau giồi tu tập về Pháp Học làm thành người đa văn 

quảng kiến, thấu rõ Chân Lý để thực hành đúng theo Chánh 

Đạo. 

Trau giồi tu tập về Pháp Hành làm thành người liễu tri 

thực tướng Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã, làm Trí Tuệ 

phát sanh, diệt tắt Phiền Não và chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn.   

 

Tích truyện dẫn chứng: Thuở nọ, có một bá hộ giàu có 

với đức tin trong sạch và thường ngày đi đến Kỳ Viên Tự để 

được Thính Pháp. Một hôm, trước khi ra đi vị bá hộ căn dặn 

thật kỹ lưỡng với người quản gia về mọi việc.  Được một lúc 

thì có một bọn cướp xông đến nhà của bá hộ và toan đoạt lấy 

tất cả tài vật hiện có trong nhà.  Người quản gia chạy đến Kỳ 

Viên Tự và báo cho vị bá hộ được biết sự việc xảy ra.  Với lời 

nói trầm tỉnh, vị bá hộ trả lời với người quản gia: “Nếu tất cả 

tài sản đó là của bọn cướp thì họ cứ mang đi, nếu không phải 

như vậy thì chúng không thể đem đi được và hãy để yên cho ta 

được Thính Pháp”. 

Người quản gia chạy trở về nhà và báo cho bọn cướp 

được biết ý nghĩ của bá hộ chủ gia.  Bọn cướp quyết định theo 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

178  

ý nghĩ của mình và xông vào phá cửa để tiến vào trong.  

Người quản gia chạy trở lại Kỳ Viên Tự và báo cho vị bá hộ 

được biết sự việc tiếp tục diễn tiến.  Với lời nói trầm tỉnh, vị 

bá hộ trả lời với người quản gia: “Cửa của ta thì ở lại với ta, 

nếu cửa của bọn chúng thì để bọn chúng lấy đi và hãy để yên 

cho ta được Thính Pháp”. 

Người quản gia chạy trở về nhà thì lúc bấy giờ bọn cướp 

đã mang những vật dụng ra khỏi nhà.  Hoảng hốt lo sợ, người 

quản gia lại quay trở lại Kỳ Viên Tự và báo với vị bá hộ.  

Cũng với giọng bình thản, vị bá hộ giải thích: “Vật dụng nào 

của chúng thì hãy để bọn chúng tự ý mang đi, vật dụng nào là 

của chúng ta thì sẽ ở lại với chúng ta và hãy để yên cho ta 

được Thính Pháp”.  

Người quản gia trở lại nhà thì bọn cướp đã mang những 

vật dụng ra đến giữa sân, tức thời người quản gia thốt lên lời 

khẩn thiết: “Chủ nhân nhà này không quan tâm đến những tài 

vật của cải, vậy các người hãy tự lấy mang đi.  Tôi đã báo với 

chủ của tôi đến ba lần nhưng quả thật ông không có sự quan 

tâm lo lắng và chỉ có một lòng tôn kính Pháp.  Vậy các ông 

hãy tùy tiện làm theo ý mình”.  

Bọn cướp nghe qua lời nói của người quản gia thì cả bọn 

đồng khởi Tâm thắc mắc và quyết định trả lại tất cả những tài 

vật đã mang ra. Sau đó bọn cướp cùng kéo nhau đi đến Kỳ 

Viên Tự để tìm hiểu ý nghĩa của sự quyết định của vị bá hộ.  

Khi đến nơi, Pháp Thoại đang được Đức Phật khải thuyết và 

cả bọn cướp đồng cùng chăm chú lắng nghe.  Dứt thời Pháp 

Thoại, cả bọn cướp đồng phát tâm sợ hãi về tội lỗi đã tạo ra 

từ bấy lâu, nhàm chán mọi việc thế gian và đồng cùng xin 

được xuất gia với Đức Phật thì không bao lâu, tất cả chư tỳ 

khưu này đều chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn.          



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

179  

(Qua câu chuyện này, Đức Phật có dạy “Dhammo 

rarukatappo” Người tôn kính Pháp nên thực hành theo Pháp).   

 

3.  Hỏi:  Thế nào là biểu tượng sự tôn kính ? 

     Đáp:  Có ba biểu tượng sự tôn kính, đó là: 

a.  Kāyapanāma:  tôn kính được thể hiện bằng Thân, như 

nghiêng mình cúi đầu lễ bái, v.v. 

b. Vacīpanāma:  tôn kính được thể hiện bằng Lời, như 

thốt lời tán dương Ân Đức Tam Bảo.v.v. 

c. Manopanāma:  tôn kính được thể hiện bằng Ý, như 

tôn kính bằng Tâm chân thành và quý kính.  

 

4.  Hỏi:  Thế nào là Tôn Kính Thiền Định ? 

     Đáp: Thiền Định là Pháp dạy Tâm biết thu thúc, không để 

buông lung phóng dật, là bậc thang thứ hai sau Giới để đi đến 

giải thoát.  Thiền Định có hai thể loại, Thiền Chỉ và Thiền 

Quán.  Tôn kính Thiền Định là phải cố gắng tu tập liên tục và 

không để bị gián đoạn.   

 

Tích truyện dẫn chứng:  Thuở xưa, nơi xứ Ấn Độ, trước 

khi làm lễ hỏa táng, người ta dùng chỉ buộc hai tay hai chân 

và cổ người đã chết.  Theo phong tục mà thực hiện nhưng quả 

thật không một ai biết được ý nghĩa của việc làm này. 

Một hôm, có người đến hỏi Đại Đức Kāla và được giải 

thích như sau: “Tài sản là vòng cột cổ, vợ nhà là vòng buộc 

chân và con cái là vòng buộc tay.  Vì lòng thương con nên 

không thể tu hành được, chỉ biết lo làm ăn tạo sự nghiệp để lại 

cho con, mà chính bản thân quên đi già và chết. Cũng vì 

thương vợ nhà, cố gắng bôn ba đi tìm chút danh vọng để vợ 

nhà được hãnh diện với đời, không nghĩ rằng những tội lỗi mà 

mình đã làm không một ai chịu lãnh thế.  Cũng vì thương yêu 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

180  

vợ con nên có chân mà không thể dùng đôi chân mà chạy 

thoát khỏi vòng luân hồi, trái lại còn lún sâu vào vực thẳm 

của vòng Thế Luân. Cũng vì thương yêu vợ con và dính mắc 

vào tài sản nên đôi tay bị trói buộc, không thể lấy tài sản của 

mình đem cho ai được cả, dù đó chính là thân bằng quyến 

thuộc”.  

(Tục lệ này dạy con người một cách gián tiếp rằng con 

người chí đến chết vẫn còn phải bị cột chặt vào ba giềng mối 

là vợ nhà, con cái và tài sản.  Tâm chúng sanh luôn bị cột chặt 

luyến ái vào ba giềng mối này mà không thể giải thoát được.  

Chỉ có tu tập Thiền Định có thể giải thoát khỏi phiền não, ra 

khỏi ràng buộc của Thế Luân).      

 

Tích truyện dẫn chứng:  Giàu sang phú quý, địa vị danh 

vọng không thể đem lại chân hạnh phúc vĩnh cửu cho con 

người.   Nhận chân được giá trị, Đại Đức Anuruddha là vị 

Hoàng Tử trong Hoàng Tộc Thích Ca, là người sẽ được kế vị 

ngai vàng của Tịnh Phạn Vương, Ngài đã quyết định xuất gia 

và thường luôn ngồi dưới cội cây thanh vắng với miệng 

thường luôn thốt ra lời “Hạnh phúc thay! Hạnh phúc thay!”.  

Chư Tỳ Khưu nghe vậy và đã trình lên Đức Phật rằng “Đại 

Đức Anuruddha muốn khoe Pháp của bậc Cao Nhân”.  

Đức Phật cho gọi Đại Đức Anuruddha và vấn hỏi: 

-  Có phải con nói như vậy không? 

-  Quả thật con có nói như vậy!  

-  Vì sao con lại nói như vậy?  

- Kính bạch Đức Thế Tôn, khi con còn trong Hoàng 

Cung, với thành trì kiên cố, ngày đêm luôn có quân lính tuần 

canh cẩn mật, nhưng thân tâm của con luôn lo sợ có kẻ ác tâm 

đến hãm hại.  Bên ngoài, lòng dạ của con luôn lo sợ các 

cường quốc xâm lăng chiếm lấy đất nước và đoạt mạng sống 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

181  

của con.  Ngày nay, con đã xuất gia, vào rừng sâu hang thẳm, 

dưới cội cây thanh vắng và con ngồi tu tập, thân tâm con được 

điều ngự, tâm trí con được an lạc và thọ hưởng chân hạnh 

phúc, con không còn sợ một ai đến hãm hại đoạt mạng, con 

không còn sợ người đến đoạt lấy tài sản và do vậy, con thường 

luôn thốt ra lời “Hạnh phúc thay! Hạnh phúc thay!”.   

 

*******************

 

 

 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www591.litado.edu.vn/tag/hoa-sen-viet-nam/


MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

182  

 

 

Chương thứ chín 

Sự tri túc, Tri ân, Thính Pháp hợp thời. 

 

  Gāravo ca nivāto ca                    Santuṭṭhī ca kataññutā 

  Kālena dhammassavanaṃ     Etaṃmaṇgalamuttamanti 

  Sự tôn kính và khiêm cung hạ mình      Sự tri túc và tri ân 

  Sự thính Pháp hợp thời            Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Sự tôn kính, sự khiêm cung hạ mình, sự tri túc, sự tri ân 

và sự thính Pháp hợp thời, cả năm việc này làm thành kiết 

tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống một 

cách thù thắng.   

Như đã được trình bày về câu kệ kiết tường thứ bảy bao 

gồm có năm điều với nhau, đó là: 

1. Sự tôn kính, 

2. Sự khiêm cung hạ mình, 

3. Sự tri túc, 

4. Sự báo đáp ân đức, 

5. Việc thính Pháp hợp thời. 

Và có hai điều kiết tường đã được giải thích, đó là sự tôn 

kính với sự khiêm cung hạ mình.  Bây giờ, tiếp nối theo là ba 

điều kiết tường thứ ba, thứ tư và thứ năm sẽ được giải thích 

một cách tuần tự nối tiếp theo sau đây. 

 

Sự tri túc. 

Điều kiết tường thứ ba của câu kệ kiết tường thứ bảy, là 

“Santuṭṭhī ca” – Sự tri túc 

Sự tri túc được dịch nghĩa theo từ ngữ, là sự hoan hỷ, hài 

lòng, duyệt ý, vui lòng hoặc lòng thỏa thích với tài sản của 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

183  

mình.  Có ý nghĩa đến sự hài lòng duyệt ý hoặc lòng hãnh diện 

tự hào trong thành quả của việc mà mình đã làm với sự cố 

gắng nỗ lực trong con đường chân chánh hợp pháp.  Đề cập 

đến một khi phấn đấu làm bất luận một việc gì cho đến hết khả 

năng, rồi có được kết quả như thế nào thì cũng hoan hỷ vui 

theo, chẳng tham đắm mong cầu có được nhiều hơn nữa.  Do 

đó, mới nói rằng sự tri túc là sự hài lòng duyệt ý trong thành 

quả, chẳng phải hài lòng duyệt ý trong tác nhân.  Tác nhân 

cần phải làm cho hết sức mình, phải làm cho hết khả năng và 

khi đã làm xong thì kết quả như thế nào cũng hài lòng duyệt ý 

vui theo với việc đó.  Tuy nhiên phần đông chúng ta thường 

hay bất duyệt ý trong thành quả và trái lại thường hay duyệt ý 

trong tác nhân, nghĩa là chỉ hài lòng duyệt ý trong việc tạo tác 

nhân có một chút ít nhưng lại có mong cầu được hưởng kết 

quả số lượng nhiều.  Một khi không được đón nhận kết quả 

nhiều như theo sự mong muốn thì sẽ khổ đau, hoặc không là 

như thế, thì tìm kiếm trong con đường Ác Hạnh phi đạo đức, 

như là lừa đảo, cướp đoạt lấy tài sản của người hoặc buôn bán 

phạm pháp như buôn bán thuốc nghiện, v.v.      

 

Ba Tri Túc. 

Đức Phật đã phân tách sự tri túc ra làm ba thể loại trạng 

thái như sau: 

1. Yathālābha  – Tri túc vừa theo lợi lộc:  hài lòng duyệt 

ý vừa theo với vị trí được có. 

2. Yathābala – Tri túc vừa theo năng lực:  hài lòng 

duyệt ý vừa theo với khả năng. 

3. Yathāsāruppa – Tri túc vừa theo tiện lợi:  hài lòng 

duyệt ý vừa theo điều thích hợp hoặc thích đáng đối với mình. 

 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

184  

 

Hài lòng duyệt ý vừa theo vị trí được có. 

Trường hợp thứ nhất là Tri túc vừa theo lợi lộc - hài lòng 

duyệt ý vừa theo vị trí được có, tức là một khi đã nỗ lực một 

cách tối đa, là đã làm hết cả năng lực của khả năng hiểu biết 

của mình rồi và khi đón nhận kết quả có được như thế nào thì 

cũng hài lòng duyệt ý với việc đó.  Ngài so sánh ví như việc trì 

bình khất thực, thí chủ bỏ bao nhiêu vật thực vào trong bát thì 

Ngài cũng hài lòng duyệt ý thọ thực bấy nhiêu, chẳng mong 

cầu có được nhiều thêm nữa.  Vì lẽ nếu chúng ta có sự mong 

cầu được nhiều thêm nữa và khi không được như sự mong 

muốn thì sẽ làm nhân khởi sanh Ý Ác Hạnh, chẳng còn nghĩ 

suy đúng hay sai và chẳng hài lòng theo con đường đã được 

có.  

  

Hài lòng duyệt ý vừa theo năng lực.  

Trường hợp thứ hai là Tri túc vừa theo năng lực – hài 

lòng duyệt ý vừa theo khả năng, có nghĩa nên biết rằng khả 

năng của chúng ta chẳng có được bao nhiêu, cả về Thể lực và 

Tâm lực, cả về Trí lực và năng lực phụ tùng.  Một khi những 

năng lực như vừa đề cập đến chẳng có được bao nhiêu thì sẽ 

phải đón nhận kết quả cũng chẳng được bao nhiêu, và như thế, 

phải nên hài lòng duyệt ý với sự việc đó.  Với khả năng của ta 

chỉ có chừng bấy nhiêu thì kết quả đến cũng sẽ chỉ có bấy 

nhiêu, và như thế đã là tốt rồi, không nên có sự nản lòng.  Phải 

thường xuyên vun bồi năng lực của ta cho được cao hơn nữa 

và nhiều hơn nữa, bởi vì nếu chẳng rõ biết hài lòng duyệt ý 

vừa theo khả năng thì khi nhìn thấy người khác có được hơn 

ta, sẽ phát sanh sự ganh tỵ oán hận, và thế là chẳng phải kết 

quả an vui đối với ta.    

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

185  

Hài lòng duyệt ý trong sự việc thích đáng. 

Trường hợp thứ ba là Tri túc vừa theo tiện lợi – hài lòng 

duyệt ý vừa theo thích hợp hoặc vừa theo sự thích đáng đối 

với mình, là phải quán sát ta là ai, là cái chi, ở trong vị trí nào, 

là trẻ thơ hay người lớn, là bậc xuất gia hay người tại gia.  Giả 

sử như là bậc xuất gia, điều chi không thích hợp đối với ta, 

cho dù có người đến cúng dường cũng không nên đón nhận, vì 

lẽ người hài lòng duyệt ý và nỗ lực để cho có được sự việc mà 

không thích đáng đối với ta thì sự việc mà có được đó phải tạo 

ra vô cùng vất vả, có khi phải bị sự chê trách hoặc sẽ phá hỏng 

tương lai của mình.  Về phần người tại gia phải nên nghĩ suy 

đến vị trí của mình trong việc mưu sinh, sự việc nào mà ta 

mong muốn để có được thì phải thích đáng với vị trí tương 

xứng với trường hợp mà ta có được hay không.   

 

Tri túc không ngăn cản việc phát triển. 

Có nhiều người đã có sự hiểu biết sai lệch về Pháp Tri 

Túc, khi nghĩ rằng Tri Túc dạy cho con người trây lười biếng 

nhác, không tự tiến hóa, không vui thích sự phát triển thăng 

tiến, là cơ sở để cản ngăn việc phát triển đất nước.  Tuy nhiên 

nếu quý Ngài là bậc hiền triết và có sự hiểu biết ý nghĩa của sự 

Tri Túc theo như đã được trình bày, thì sẽ thấy rằng Tri Túc 

không có cản ngăn việc phát triển đất nước.  Trong đường lối 

ngược lại, Tri Túc ủng hộ việc phát triển làm cho đất nước 

được tiến bộ thịnh vượng.  Xin hãy quán sát nhìn cho kỹ, đất 

nước của chúng ta vẫn còn có những tệ nạn xấu xa gian lận mà 

nguyên nhân to lớn làm cho đất nước không được phát triển 

một cách thích hợp, là cũng vì người ta thiếu sự Tri Túc. 

Không hài lòng duyệt ý trong cái của mình có mà trái lại hài 

lòng duyệt ý trong cái của người khác có, mới phát sanh vấn 

đề việc nhận hối lộ hoặc gian lận.  Không vui thích du lịch ở 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

186  

nội xứ mà chỉ vui thích du lịch ở nước ngoài.  Không vui thích 

dùng hàng nội địa mà chỉ vui thích dùng hàng ngoại hóa, mới 

làm cho thâm thủng cán cân thương mại.  Không vui thích 

trong nghĩa Vợ Chồng của mình mới phát sanh vấn đề của gia 

đình, v.v. Tất cả những sự việc này đều phát sanh từ việc 

không biết Tri Túc cả thảy. Tuy nhiên nếu người có Tri Túc, 

biết hài lòng duyệt ý với của mình được có thì những vấn đề 

này sẽ không thể phát sanh lên được, chỉ có như thế sẽ làm 

cho đất nước được phát triển tiến bộ thịnh vượng một cách 

nhanh chóng, lại nữa tất cả những vấn đề của xã hội như đã đề 

cập cũng sẽ không còn.  

Quả thật với Pháp Tri Túc, Đức Phật đã chủ tâm giảng 

dạy Chư Tỳ Khưu Tăng phải có hạnh Tri Túc trong Tứ Vật 

Dụng, là y áo vật che thân, vật thực trì bình khất thực, trú xứ 

chỗ ở nương nhờ và thuốc men dùng chữa bệnh.  Đức Phật đã 

dạy Chư Tăng phải tri túc trong những sự việc này, để dùng 

thời gian được có cho việc trau giồi Pháp Hành, thanh lọc Tâm 

thức cho thoát khỏi Phiền Não, thay vì dùng thời gian để nghĩ 

tưởng đến những việc ăn ở ngũ nghỉ.  Cho dù Đức Phật chủ 

tâm chỉ giảng dạy một cách đặc biệt hạnh Tri Túc đến Chư 

Tăng, tuy nhiên hàng Phật Tử tại gia cũng có thể đưa vào ứng 

dụng được, bởi vì mục đích xác thực của hạnh Tri Túc, là 

Ngài giảng dạy cho nhận thức việc tiết độ, nhận thức sự biết 

đủ trong việc tìm kiếm Tứ Vật Dụng để nuôi mạng, không 

dùng Tứ Vật Dụng một cách xa xỉ vượt quá sự cần thiết, thì sẽ 

không còn quá lo lắng liên quan với câu chuyện của việc ăn 

việc ở, và sẽ dùng thời gian cho việc nghĩ suy kiến tạo trong 

những Thiện Sự làm thành lợi ích đối với mình và luôn cả xã 

hội.   

Nền tảng khuyến khích cho phát sanh Tri Túc, đó là 

Mattaññutā – Sự Tiết Độ, sự nhận thức điều độ trong cả 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

187  

Thân, Lời và Ý; Alobha – Vô Tham, sự không tham lam thèm 

muốn trong Tà Đạo; và Viriya – Tinh Tấn, sự nỗ lực siêng 

năng.  Còn sự việc thành điều nguy hại hoặc Pháp Nghịch trái 

ngược lại với Tri Túc là việc bất liễu tri tiết độ, sự tham lam 

và sự lười biếng.  

Tri Túc làm thành kiết tường, là con đường tiến hóa của 

đời sống, vì làm cho người tu tập thành người liêm chính, biết 

đủ, có sự nỗ lực siêng năng, không còn tham lam vô độ, không 

còn đố kỵ trong lợi lộc của người khác, làm cho người trở 

thành bậc phú gia bởi vì Ngài có lời dạy bảo rằng “Santuṭṭhī  

paramaṃ dhanaṃ – Tri túc là tài sản thù thắng”-  ý nói rằng 

“nếu đã biết đủ thì cho dù có nghèo khổ thiếu hụt tài sản cũng 

vẫn cảm thấy no đủ, cũng vẫn cảm thấy đầy đủ và có sự an 

lạc” như có lời đề cập như vầy“tri túc hằng tạo an lạc trong 

mọi hoàn cảnh”. 

 

Có sự tri ân. 

Điều kiết tường thứ tư của câu kệ thứ bảy là “Kataññutā 

– sự tri ân hoặc Kataññutā veditā – sự báo đáp ân đức”  dịch 

theo từ ngữ có nghĩa là: sự nhận thức ân đức hiệp trợ của 

người đã làm cho mình rồi đi thông báo thiện công đức của họ 

cho người khác được biết, có ý nghĩa là sự nhận thức hoặc sự 

rõ biết trong thiện công đức ở người đã có đối với mình, rồi 

thông báo cho người khác được biết rằng người này hoặc 

người nọ hoặc sự việc đó v.v. có thiện công đức đối với tôi như 

thế nào.  Dịch cho được thấu hiểu ý nghĩa một cách dễ dàng là 

tri ân và báo đáp ân đức.  Người có sự tri ân ở người rồi biết 

báo đáp ân đức lại với người, Ngài gọi là người có hạnh báo 

đáp ân đức và quả thật rất hiếm có trong thế gian này, Đức 

Phật đã có khải thuyết rằng: 

“Dveme bhikkhave puggalā dullabhā lokasmiṃ katame  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

188  

dve yo ca pubbakārī yo ca kataññūkatavedī ime kho 

bhikkhave dve puggalā dullabhā lokasminti”  dịch nghĩa như 

sau: Này Chư Tỳ Khưu, thật khó kiếm được hai hạng người 

hiện hữu trong thế gian này, đó là bậc thi ân (là người đã tạo 

ân đức hiệp trợ trước) với người báo đáp ân đức (là người 

biết ân đức ở người đã làm cho mình rồi báo đáp ân đức lại).  

Quả thật khó kiếm được bậc thi ân là người đã tạo ra 

thiện công đức trước, vì lẽ đa số con người chỉ nghĩ đến mình 

một cách vụ lợi, có lòng tham lam vô độ, đa số muốn làm 

người nhận hơn làm người cho, cũng có khi sẽ cho trước bởi 

vì cả nể hoặc lòng mong muốn được đền đáp lại.  Một cách 

xác thực rằng, thật khó kiếm được hạng người chỉ hướng tâm 

vào việc tạo ân đức hiệp trợ và chẳng mong cầu báo đáp.  

Cũng quả thật khó kiếm được người báo đáp ân đức là người 

biết ân và biết đền đáp ân đức, vì lẽ phần đông nhân loại đã bị 

sự vô minh che lấp con đường trí tuệ, đã làm cho không được 

nhìn thấy những Thiện Sự của người khác đã thực hiện, vừa 

tạm ổn định an vui thì thường hay quên đi những thiện công 

đức của người đã làm, hoặc nếu không là như thế, thì chỉ có 

việc biết ân nhưng việc báo đáp ân đức quả thật khó thực hiện.  

 

Sự tri ân là biểu tượng của bậc Thiện Nhân. 

Pháp báo đáp ân đức là việc làm thành người biết tri ân 

của người đã thực hiện rồi báo đáp ân đức lại, Ngài gọi là lãnh 

vực của bậc Hiền Triết, là lãnh địa của bậc Hiền Triết hoặc là 

biểu tượng của bậc Thiện Nhân, như có những Phật ngôn dẫn 

chứng như sau: “Bhūmi ve sappurisānaṃ 

kataññūkataveditā” hạnh báo đáp ân đức là lãnh địa của bậc 

Thiện Nhân, “Nimittaṃ sādhurūpānaṃ kataññūkataveditā”  

hạnh báo đáp ân đức là biểu tượng của bậc Thiện Nhân.  Ý 

nghĩa được nhận thấy là với người mà thành bậc Thiện Nhân 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

189  

là phải có hạnh báo đáp ân đức, bởi vì sự báo đáp ân đức làm 

thành nền tảng, là căn gốc cho phát sanh thiện công đức ở rất 

nhiều khía cạnh.  Ngài đã so sánh sự báo đáp ân đức cũng ví 

như nền đất có thể đón nhận mọi thứ đồ vật, cũng ví như cọc 

móng hoặc nền móng của một tòa nhà và sẽ nhận thấy rằng tòa 

nhà nào được kiên cố vững chắc cũng phải trông vào việc đặt 

nền móng.  Tòa nhà sẽ cao lớn và xinh đẹp biết bao mà nếu 

như nền móng không được kiên cố vững chắc thì cũng không 

được tồn tại lâu dài.  Người không có hạnh báo đáp ân đức 

cũng tương tự như vậy, cho dù sẽ là bậc lãnh đạo có thể có địa 

vị to lớn bao nhiêu, nhưng nếu thiếu mất nền tảng tâm linh là 

sự báo đáp ân đức thì cũng không thể được đón nhận điều tốt 

đẹp, không thể duy trì điều tốt đẹp và địa vị được lâu dài, cần 

phải có sự hiện hành như câu chuyện được nói đến tiếp theo 

đây.     

 

Sự vong ân thành điều bất tường. 

Có một vị tỳ khưu sống ở miền thôn quê và hội túc 

duyên đi đến thành thị để được nghiên cứu học hỏi, cho đến 

trở thành một bậc Trưởng Lão và trú ngụ tại một ngôi Tịnh Xá 

ở vùng phồn hoa đô hội.  Do trở thành một bậc học thức uyên 

bác và nói năng lưu loát nên vị Truởng Lão này được hàng 

Phật Tử tôn kính và sùng tín.  Tiếp đến vị Trưởng Lão được 

thọ nhận danh hiệu bậc Thượng Thủ Đại Đức, được phong 

chức làm Thư Ký của Đức Vua Sãi và cuối cùng sẽ được đón 

nhận tước hiệu cao quý của Đức Vua ban tặng vào ngày lễ 

sinh nhật của Quốc Vương cùng với đông đảo hàng Phật Tử 

thân quen và thương yêu quý kính sẽ đến dự lễ hiện bày sự 

hoan hỷ và trao đổi những cảm nghĩ.    

Về phía Mẹ Cha của vị Trưởng Lão là hàng dân quê, khi 

được biết tin về vị Sư con đã trở thành bậc Đại Trưởng Lão, 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

190  

liền rủ nhau đi từ thôn quê để đến bày tỏ nổi niềm hoan hỷ.  

Khi vừa đến Tịnh Xá, cả hai song thân nhìn thấy số lượng 

người đông đảo tụ hợp với nhau đang trao đổi ý kiến ở ngay 

tịnh thất của vị Trưởng Lão và như thế, cũng vào cùng nhau 

bàn bạc câu chuyện.  Vị Trưởng Lão vừa nhìn thấy Song Thân 

liền hoảng hốt vì không nghĩ rằng Mẹ Cha sẽ đi đến, nổi giận 

và hổ thẹn với nhóm người danh gia thế phiệt cùng với quyền 

chức cao trọng đang tụ hợp ở nơi đó, cũng vì Song Thân hối 

hả đi vào và quả thật không rõ biết lễ nghi của bậc thượng lưu 

đã tạo ra và duy trì bối cảnh đó. Vị Trưởng Lão đã hét to lên 

và bảo các môn đồ rằng: “Ai đã cho cả hai lão ăn xin này vào, 

hãy đến bắt cả hai ra khỏi nơi đây”. 

Cả hai cụ lão nhìn thấy hành động của vị Sư con cũng 

giật mình hoảng hốt, nhưng cụ ông bảo rằng: “Chẳng phải là 

bọn ăn xin đâu, mà đó là Mẹ Cha vậy”. Vị Đại Trưởng Lão 

bực tức giận dữ và vô cùng hổ thẹn, liền ra lệnh những môn đồ 

đến đuổi đi.  Cả hai cụ lão buồn khổ trong lòng vì Sư con đã 

không nhìn nhận mình, nên lặng lẽ rủ nhau quay trở về nhà.  

Còn hàng Phật Tử đang tụ hợp với nhau cũng khởi Tâm thắc 

mắc về câu chuyện không vui thích đã xảy ra, lại nữa tất cả 

mọi người chưa từng thấy cử chỉ hành động nóng nảy và quá 

thô lỗ của vị Đại Trưởng Lão, nên lần lượt cùng rủ nhau từng 

người một đến xin cáo từ ra về cho đến hết.     

Về phần vị Đại Trưởng Lão khi nhìn thấy hàng Phật Tử 

bỏ ra về hết thì khởi Tâm suy nghĩ đến điều sai quấy và mong 

muốn được đi tạ lỗi Song Thân, đã vấn hỏi môn đồ: “Cả hai 

cụ lão đi đâu mất rồi ?”.  Môn đồ quỳ thưa rằng: “Con được 

nghe thấy cụ ông bảo rằng sẽ trở lại quê nhà, sẽ dùng phương 

tiện chuyên chở để kịp ra về”.  Vị Đại Trưởng Lão vội rượt 

đuổi theo, nhưng không tìm được đò chở khách và đã được 

một chiếc thuyền nhỏ của một ông bác chở đi.  Khi thuyền của 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

191  

vị Đại Trưởng Lão đi đến giữa dòng sông thì bị đắm chìm. Vị 

Đại Trưởng Lão đã mạng chung nơi giữa dòng sông, bên tai 

nghe được tiếng nói “Thuyền của Đại Trưởng Lão đã bị 

xuồng máy đụng phải và đã bị đắm chìm”.  Vị Đại Trưởng 

Lão đã chưa kịp tạ lỗi Song Thân và tước hiệu của Vua ban 

cũng chưa được đón nhận và nay đã mạng chung.  Tất cả sự 

việc này cũng vì sự vong ân bạc nghĩa của bậc có nhiều ân 

đức.  

Như thế, sự vong ân bạc nghĩa, không biết công ơn của 

người, đã làm thành điều bất tường, là con đường nguy hại của 

đời sống và xin hàng Phật Tử nên lưu tâm để ý cho thật kỹ.  

Người vong ân quả thật không có con đường phát triển tiến 

hóa, và nếu có được sự phát triển tiến hóa thì cũng không 

được lâu dài, thường hay gặp phải điều nguy hại một cách xác 

thực, chết rồi mà họ vẫn còn mang tiếng xấu như câu chuyện 

của vị Đại Trưởng Lão đã được nói ở phần trên.  Thực hư ra 

sao thì vẫn chưa rõ biết, tuy nhiên câu chuyện đã được kể rất 

nhiều lần và đoàn người hát rong đã soạn tác thành bài hát để 

trình bày câu chuyện này trong những ngày lễ hội ở khắp mọi 

nơi.   

 

Tấm gương tri ân thù thắng của Ngài Thinh Văn 

Sāriputta. 

Còn người có hạnh báo đáp ân đức không chỉ có sự tiến 

hóa mà còn được mọi người tán dương ca ngợi.  Hãy nhìn vào 

tấm gương của Trưởng Lão Sāriputta, Ngài là bậc Chí Thượng 

Thinh Văn bên tay phải của Đức Phật, Ngài là bậc xuất chúng 

giữa bao hạng người có hạnh báo đáp ân đức.  Trước lúc xuất 

gia, Ngài đã được Thính Pháp từ nơi Ngài Trưởng Lão Assaji 

và sau khi xuất gia, Ngài được biết tin về Ngài Trưởng Lão 

Assaji đang ở phương nào thì trước khi ngủ, Ngài thường luôn  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

192  

lễ bái và nằm quay đầu về hướng đó.  

Một vị bá hộ Bà La Môn đã cúng dường cho Ngài một vá 

vật thực lúc trì bình khất thực.  Về sau, vị bà la môn đó rơi vào 

nỗi khổ của con cháu không muốn trông nom, vị ấy đi nương 

náu ở nơi Chùa và mong muốn được xuất gia nhưng không 

một ai giúp đỡ, vì ai cũng nhận thấy đó là một lão già.  Một 

hôm Đức Phật thấy lão đi vào, mới hỏi Chư Tăng: “Có ai nhớ 

đến ân đức hiệp trợ của vị bà la môn này chăng ?”.  Đại Đức 

Sāriputta quỳ tâu rằng: “Dạ con có nhớ đến vị bà la môn này 

đã từng cúng dường một vá cơm cho con”.  Đức Phật liền 

truyền lệnh làm lễ xuất gia cho vị bà la môn đó.  

Mẹ của Trưởng Lão Sāriputta là một người Tà Kiến, 

nhưng Ngài cũng từ bi nhẫn nại độ cho được chứng đắc Quả 

vị Thất Lai.  Đây là tấm gương về sự báo đáp ân đức của 

Trưởng Lão Sāriputta, đã làm cho Ngài được ca ngợi tán 

dương trong Phật Giáo và tiểu sử của Ngài cũng được nói đến 

trong đường lối ca ngợi tán dương.  Với lý do như đã được đề 

cập đến, sự báo đáp ân đức mới thành điều kiết tường đối với 

đời sống, làm cho đời sống được tăng trưởng tiến hóa bất thối 

chuyển.  Đức Phật dạy rằng: “Với người có hạnh báo đáp ân 

đức thì thường thoát khỏi mọi điều nguy nan, đời sống chẳng 

có mệnh hệ nào cả” (với thành ngữ “rớt xuống sông không 

trôi, rơi vào lửa chẳng cháy”).  Có ý nghĩa là nếu chẳng may 

sa vào nỗi nguy khốn thì thường được đón nhận sự giúp đỡ.   

 

Phải tri ân đối với mọi sự việc và không nên báo đáp 

theo con đường sai phạm.  

Điều mong mỏi được gửi gắm trong câu chuyện của sự 

báo đáp ân đức, đó là chúng ta chẳng nên nghĩ tưởng trong 

việc báo đáp ân đức chỉ có người với người.  Chúng sanh hoặc 

những vật thể trong quả địa cầu này, sông núi liền một dải, ao 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

193  

hồ sông rạch núi rừng cũng được tính là có ân đức đối với 

chúng ta một cách thích hợp, chúng ta phải nhận thức rõ về 

những ân đức đó và nên báo đáp ân đức lại những vật thể này.  

Một trường hợp khác, trong việc báo đáp ân đức không nên sai 

phạm về mặt đạo lý, bất hợp pháp với nhà nước.  Chẳng phải 

vì họ xúi bảo phải làm việc sai phạm với viện dẫn là vì việc 

báo đáp công ơn, rồi ta phải thực hiện theo lời xúi bảo đó.  

Thể loại này coi như là bất chánh với nền tảng Phật Giáo. 

 

Thính Pháp hợp thời. 

Điều kiết tường thứ năm của câu kệ thứ bảy là “Kālena 

dhammassavanaṃ – Hợp thời Thính Pháp”  Việc Thính 

Pháp hợp thời. 

Từ ngữ Dhamma – Pháp tại nơi đây có ý nghĩa đến điều 

chân chánh, tịnh hảo, có lợi ích, không có tội lỗi.  Khi đã được 

nghe hoặc thực hành theo thì thường làm cho Tâm thức được 

tiến hóa lên, được thanh cao hơn và có rất nhiều phẩm chất giá 

trị hơn.  Chẳng phải khi đã được nghe hoặc thực hành theo lại 

làm cho Tâm thức bị sa sút thối giảm xuống và không được 

tiến hóa.  Thể loại này không liệt kê là Pháp, nói một cách 

tóm lược lại, đó là nền tảng huấn từ của Phật Giáo. 

 

Chỉ nên tuyển chọn việc lắng nghe âm thanh có lợi 

ích. 

Trong thế gian của chúng ta ngày nay có rất nhiều âm 

thanh mà chúng ta được nghe đến, tuy nhiên khi phân tích ra 

thì chỉ có ba thể loại lớn, đó là: 
 

1. Âm thanh mà được nghe đã làm cho người nghe bị lỗ 

vốn, có nghĩa là không được đón nhận điều lợi ích và chỉ phát 

sanh điều tác hại. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

194  

2. Âm thanh mà được nghe đã làm cho người nghe huề 

vốn, có nghĩa là không lời cũng không lỗ, tức là không được 

đón nhận điều lợi ích và cũng không phát sanh điều tác hại, có 

được sự vui vẻ trong chốc lát và tạm thời, quả thật không tìm 

thấy điều cốt lõi vững chắc trong việc nghe. 

3. Âm thanh mà được nghe đã làm cho người nghe được 

lợi nhuận, có nghĩa là được sự lợi ích, làm cho phát sanh được 

sự cải tiến, sự thay đổi chính kiến trong bản thân của người 

nghe hoặc làm cho người nghe được phát triển lên, một cách 

vô cùng đặc biệt là làm cho Tâm thức của người nghe được 

tiến hóa. 

Cần phải nhấn mạnh vào từ ngữ Tâm thức là vì câu 

chuyện của Pháp là câu chuyện của Tâm thức.  Pháp là Danh 

Pháp và không có sắc tướng để được tiếp xúc đụng chạm.  

Tâm thức cũng là Danh Pháp và cũng không có sự tiếp xúc 

đụng chạm, tuy nhiên chúng ta quả thật biết nó hiện hữu.  Biết 

được từ cái chi ? Biết được từ nơi hành xử, như là sự suy nghĩ 

v.v. Pháp với Tâm thức là một đôi với nhau.  Một vài âm 

thanh, nếu không kết hợp Pháp với Tâm thức vào nhau, thì 

chúng ta có thể nhận thấy rằng âm thanh tốt đẹp và có lợi ích, 

như âm thanh bài hát, âm thanh hát ru con làm cho phát sanh 

sự say mê đắm đuối, v.v.  Theo nền tảng của Pháp thì coi như 

là âm thanh không tốt đẹp, bởi vì làm cho say mê đắm đuối dễ 

duôi.  Tuy nhiên nếu đã lắng nghe rồi phát sanh sầu não bi 

thương hoặc đã lắng nghe rồi thành phương châm khai mở tâm 

trí thì được coi là âm thanh đúng đắn.  Có ba thể loại âm thanh 

như đã được đề cập đến ở phần trên, với âm thanh của Pháp 

được xếp vào thể loại thứ ba, tức là âm thanh đã làm cho 

người nghe có được lợi nhuận.  

 

Phước báu của việc Thính Pháp. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

195  

 Đức Phật đã khải thuyết quả phước báu của việc Thính 

Pháp có được năm điều như sau: 

1. Sẽ được nghe với Pháp nào chưa từng được nghe. 

2. Sẽ được thấu hiểu rõ ràng với Pháp nào đã được nghe 

nhưng vẫn chưa được thấu hiểu.     

3. Sẽ vượt qua hết mọi nghi ngờ thắc mắc. 

4. Sẽ chặt đứt Tà Kiến cho trở thành Chánh Kiến. 

5. và điều quan trọng là Tâm của người được nghe sẽ 

thuần tín vào Ân Đức Tam Bảo, và thực hiện những 

Thiện Sự như xả thí, trì giới, tu Thiền, v.v. 

 

Thời gian nên Thính Pháp. 

Tại đây sẽ nói đến vấn đề chủ yếu là Thính Pháp theo 

thời, với từ ngữ Theo Thời có ý nghĩa như thế nào ?  Có ý 

nghĩa là được nghe Pháp trong ngày lễ hội, hoặc theo thời 

gian rảnh rỗi, thời gian đã hết, hoặc được nghe khi có thời 

gian, không nên Thính Pháp khi không có thời gian.  Thời 

gian hoặc thời giờ để Thính Pháp đó, Ngài có hạn định trong 

một tháng có bốn ngày, là ngày thượng tuần (mùng bảy) hoặc 

ngày mùng tám âm lịch, với ngày thượng tuần (ngày mười 

bốn) hoặc ngày rằm âm lịch.  Nếu tháng lẻ thì vào ngày rằm 

âm lịch, một cách thường lệ là ngày nghe Thuyết Pháp hoặc 

ngày lễ, và không nên nhiều hoặc ít hơn.  Một cách thích hợp 

đối với đời sống của hàng Phật Tử cư sĩ tại gia, mỗi tuần bảy 

ngày cũng nên có một ngày tụ hội với nhau Thính Pháp để 

thanh lọc tội lỗi hoặc Tâm thức của mình cho được thanh tịnh, 

để bổ túc sức mạnh tinh thần không còn đấu tranh những 

chướng duyên nghịch cảnh trong đời sống tiếp nối.  Theo Chú 

Giải Sư Ngài có giải thích ý nghĩa của lời nói rằng Việc Thính 

Pháp theo thời có nghĩa là với thời gian nào mà Tâm tư phóng 

dật hoặc bị những Tư Duy Bất Thiện như là Tham Dục Tư 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

196  

Duy v.v. bất luận một trong những loại này chi phối thì việc 

Thính Pháp cần để làm suy giảm những Tư Duy đó ngay trong 

thời gian đang hiện bày, gọi là Việc Thính Pháp theo thời. 

Tóm lại,  thời gian của sự việc Thính Pháp là chính ngay 

trong lúc Tâm thức có vấn đề, tinh thần bị suy sụp và khởi 

sanh ưu não hoặc phóng dật, được gọi là việc Thính Pháp theo 

thời, không nên Thính Pháp khi không có điều kiện.  Nếu dịch 

theo ý nghĩa đơn giản thì sẽ có cơ hội cho người không thích 

việc Thính Pháp sẽ viện cớ vào việc quá bận rộn và không có 

thời gian.  Do đó, khi nào chúng ta có vấn đề ở lãnh vực tinh 

thần mà không giải quyết được thì nên Thính Pháp.  Tuy nhiên 

chẳng phải chỉ lắng nghe duy nhất vào Chư Tăng thuyết giảng, 

mà phải nên tìm kiếm đến bậc trí giả cho đến luôn cả việc đọc 

những sách vở, hoặc nên lắng nghe từ những máy phát thanh 

và vô tuyến truyền hình.  Việc Thính Pháp hoặc đi tìm kiếm 

bậc trí giả trong thời gian như vầy, thường làm thành điều kiết 

tường, là con đường giải quyết mọi vấn đề của đời sống.  

Chẳng phải tự quyết định để giải quyết vấn đề, bởi vì có thể 

quyết định một cách sai trật.  Người ta sẽ nghĩ đến việc tự sát 

bởi do không thực hành chính điều kiết tường này.  Một vài 

người bảo rằng việc lắng nghe thuyết giảng mà chẳng hiểu 

biết chi cả, điều này cũng giải quyết được với việc đọc những 

sách vở, đọc đi đọc lại và chậm rãi, cũng sẽ làm cho liễu tri 

được Giáo Pháp.  Một trường hợp khác, Ngài có đề cập rằng 

nếu việc lắng nghe mà chẳng được thấu hiểu, cũng nên lắng 

nghe vì lẽ sẽ thành mãnh lực cận y duyên tiếp nối theo ta trong 

kiếp tới, làm cho khởi sanh thành người có trí tuệ thông minh 

và lanh lợi. 

Tất cả bậc hiền triết được nghe về câu kệ kiết tường này 

như đã được trình bày, hãy nên quán xét thận trọng, cân nhắc 

kỹ lưỡng, tầm cầu nhân quả một cách chính xác và sau đó 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

197  

hướng đến việc trau giồi tu tập thì sẽ đón nhận được sự lợi ích, 

là sự an vui, sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống như ý 

nguyện dự tính với mọi trường hợp.   

 

Su Ci Pu Li Vinimutto            Kathaṃ so paṇdito bhave 

Su Ci Pu Li Sasampanno                 Paṇditoti pavuccati  

Tránh khỏi sự lắng nghe          Điều phê bình trống rỗng 

Tránh khỏi sự vấn hỏi                   Điều mà vẫn chưa biết 

Tránh khỏi đọc bài viết                Về nhận xét trống rỗng 

Tránh khỏi điều gọi là             Chẳng phải bậc hiền triết 

(Truyền thống thế gian). 

 

Phần vấn đáp trong ba điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Có mấy cách thực hành về hạnh Tri Túc ? 

     Đáp:  Có hai cách thực hành về hạnh Tri Túc, đó là: 

a.  Xuất gia tri túc 

b.  Tại gia tri túc. 

c.  Sự tri túc của hàng xuất gia là vui thích nơi thanh 

vắng, thiểu dục tri túc về tứ vật dụng. 

 

Tích truyện dẫn chứng:  Có một vị Bà La Môn vẫn chưa 

thuần tín về Giáo Pháp của Đức Phật.  Một hôm, vị này khởi 

tâm suy nghĩ: “Chư Tỳ Khưu này chẳng tham cầu trong việc 

độ thực. Vậy ta thử trắc nghiệm điều ấy đúng hay sai!”.  Nghĩ 

suy vừa dứt, vị này sớt một bát cơm và đi thẳng vào Tịnh Xá.  

Tại nơi ấy, hiện có ba mươi vị Tỳ Khưu Tăng đang cu hội độ 

thực trai ngọ.  Vị Bà La Môn dâng bát cơm đến vị Trưởng 

Lão, Ngài thọ một muỗng cơm xong và truyền trao đến vị kế 

bên.  Vị tỳ khưu kề bên thọ một muỗng cơm và lại truyền tiếp 

đến vị kế bên và cứ như thế truyền trao đến vị cuối cùng.  Bát 

cơm được chia đồng đều đến tất cả ba mươi vị tỳ khưu.  Vị Bà 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

198  

La Môn nhìn thấy được phẩm hạnh thanh cao như thế, liền 

khởi tâm tín thành và xuất phát tài sản để xây cất Tịnh Xá bảo 

tháp thêm to rộng và hoàn hảo. 
  

b. Sự tri túc của hàng tại gia với điều quan trọng là nên 

thiểu dục tri túc với tình nghĩa Vợ Chồng. 

 

Tích truyện dẫn chứng:  Có một vị Hoàng Tử bị Vua 

Cha đày ra khỏi xứ, nên phải dẫn vợ nhà đi vào sinh sống 

trong rừng già.  Một bữa nọ, Hoàng Tử nhìn thấy một Kinnārī 

nữ (nửa thân trên là người và nửa thân dưới là chim) rất xinh 

đẹp. Vị Hoàng Tử cảm xúc với nhan sắc của Kinnārī nên vội 

bỏ vợ nhà và chạy rượt đuổi theo Kinnārī.  Người vợ có tên là 

Asitābhu sanh tâm buồn khổ về người Chồng bội bạc, rời khỏi 

nơi đó và đi đến học Tu Thiền với một đạo sĩ, chẳng bao lâu 

người vợ chứng đắc được Tứ Thiền. 

Về phần Hoàng Tử rượt đuổi theo Kinnārī nữ tiến sâu 

vào trong rừng già thì Kinnārī vụt bay lên hư không.  Hoàng 

Tử cảm thấy xấu hổ và quay trở lại tìm vợ nhà, nhưng cũng 

không được gặp.  Lòng buồn khổ, vị Hoàng Tử ngồi than thở 

một mình dưới một cổ thụ: “Người không biết tri túc, với lòng 

tham lam vô độ đã bị mất tất cả lợi lộc cũng như tôi đây đã bị 

mất vợ nhà vậy”.  

Khi ấy, có vị Mộc Thần thốt lời nhận xét: “Người không 

biết tri túc, với lòng tham vô độ, bị mất tất cả lợi ích, như vị 

Hoàng Tử này đã bị mất vợ nhà và nàng Kinnārī”.   

 

2.  Hỏi:  Thế nào là nết hạnh Tri Ân ? 

     Đáp:  Đó là: Tri Ân và Báo Đáp Ân Đức. 

Có hai hạng người về nết hạnh Tri Ân, đó là: 

a. Pubbakārī:  người thi ân đầu tiên. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

199  

b. Kataññūkatadevī: người báo đáp ân đức. 

a.  Pubbakārī: có năm hạng người thi ân đầu tiên, đó là: 

 Đức Phật là bậc Đạo Sư đã chỉ dạy chúng sanh con 

đường thoát khỏi khổ đau luân hồi. 

 Các bậc Giáo Thọ Sư, Thầy Tế Độ đã chỉ dẫn hàng đệ tử 

con đường tu tập. 

 Mẹ Cha là đấng sanh thành dưỡng dục cho con cái được 

lớn khôn. 

 Quyến thuộc như Ông Bà, Cô Chú, Anh Em luôn hỗ trợ 

và giúp đỡ cho ta. 

 Những bậc ân nhân giúp đỡ cho ta khi hữu sự, ốm đau 

bệnh hoạn, v.v. 

b.  Kataññūkatadevī:  người tri ân và báo đáp ân đức.  Có hai 

hạng người, là: 

 hạng xuất gia: thực hiện theo bảy điều Tôn Kính (ở 

phần trên). 

 hạng tại gia: con cái hiếu hạnh Mẹ Cha, đệ tử hiếu kính 

Ân Sư. 

Với hạng người biết tri ân và báo đáp ân đức đã thọ ân 

thì được hưởng Phước Báu Nhân Thiên và cuối cùng được 

hưởng quả Phước đắc chứng Đạo Quả Níp Bàn. Với hạng 

người vong ân bội nghĩa thì phải đón nhận quả khổ đau trong 

Tứ Khổ Thú. 

 

Tích truyện dẫn chứng:  Có một kiếp Bồ Tát sanh làm 

Tượng Chúa ở trong rừng Tuyết Lãnh.  Ngày nọ, có một người 

thợ săn đã đi lạc trong rừng. Tượng Chúa thấy vậy liền khởi 

Tâm thương hại, để người thợ săn ở trên lưng và đưa ra tới 

ven bờ rừng, với lời căn dặn là không nên cho ai biết đến 

Tượng Chúa đang sinh sống trong khu rừng. Khi ngồi trên 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

200  

lưng Tượng Chúa, thợ săn để ý tới toàn cảnh khu rừng với ý 

định sẽ trở lại khu rừng này để lấy cặp ngà rất xinh đẹp và 

hào quang ngũ sắc của Tượng Chúa.  

Quả nhiên không bao lâu, thợ săn đã trở lại tìm Tượng 

Chúa để xin cặp ngà quý báu.  Với Xả thí Ba La Mật là Phạm 

Hạnh của Bồ Tát, nên khi thợ săn ngỏ lời xin cặp ngà thì 

Tượng Chúa hoan hỷ cho ngay.  Vì cặp ngà quá to và dầy, 

không thể lấy trọn cả cặp, thợ săn đã cưa lấy một đoạn vừa 

theo ý muốn.  Người thợ săn đã trở lại lần thứ hai, lần thứ ba 

thì cặp ngà đã quá ngắn, người thợ săn đã đục khoét tới tận 

chân ngà để lấy cho sạch hết và đem đi.  Tượng Chúa đau khổ 

với gương mặt đầm đìa máu, nhưng lòng vẫn hoan hỷ với việc 

thực hiện viên mãn hạnh nguyện Xả thí Ba La Mật bờ cao 

thượng. 

Quả địa cầu to lớn có thể chứa đựng tất cả mọi vật thể ở 

trên mặt đất nhưng không chứa đựng nỗi tội ác của người thợ 

săn, nên đã nứt ra làm hai và rút toàn thân của thợ săn vào 

nơi đó, sau khi đã đi vừa khuất khỏi tầm mắt của Tượng Chúa, 

và bị sanh vào A Tỳ địa ngục, bởi do việc vong ân bội nghĩa 

của thợ săn. 

      

3.  Hỏi: Tấm gương tri ân thù thắng của Ngài Thinh Văn 

Sāriputta. 

     Đáp: Khi còn tại gia, Ngài Trưởng Lão Sāriputta có tên là 

Upatissa và có Tâm cố quyết tầm đạo giải thoát.  Một hôm, 

chàng thanh niên Upatissa được diện kiến với Ngài Trưởng 

Lão Assaji (một trong năm anh em của Ngài Trưởng Lão 

Aññā Kondañña) đang trì bình khất thực trong thành Vương 

Xá.  Với diện mạo trang nghiêm, lục căn thanh tịnh của Ngài 

Trưởng Lão Assaji đã làm cho Upatissa khởi Tâm kính mộ và 

vì lòng tôn kính không dám làm kinh động, nên Upatissa đã 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

201  

lần bước theo sau Ngài Trưởng Lão Assaji mãi cho đến khi 

Ngài Assaji đã thọ thực xong thì Upatissa đã đến gần để cúng 

dường nước uống cho Ngài Trưởng Lão cùng với lời vấn hỏi: 

“Kính bạch Ngài, Ngài là bậc xuất gia với lục căn thanh tịnh 

thoát tục và siêu phàm, vậy kính bạch Ngài đã xuất gia nương 

theo giáo pháp của Đức Tôn Sư nào ?”. Ngài Trưởng Lão 

Assaji trả lời: “Bần đạo đã xuất gia và hành theo Giáo Pháp 

của bậc Đại Sa Môn dòng Thích Ca, và Ngài là Đức Bổn Sư”. 

Thanh niên Upatissa vấn hỏi: “Đức Tôn Sư của Ngài đã 

giảng dạy những Giáo Pháp nào?”.  Ngài Trưởng Lão Assaji 

khải thuyết một câu kệ: 

Ye dhammāhetupadhavā              Tesanca yo nirodho ca 

Tesaṃ hetuṃ tathāto                     Evaṃ vādīmahāsamano. 

   Mọi Pháp sanh do bởi tác nhân.   Khi tác nhân bị diệt mất 

   Pháp ấy cũng hoại diệt theo,         đó là huấn từ của bậc  

    Đại Sa Môn. 
 

Vừa dứt câu kệ, thanh niên Upatissa chứng đắc Quả vị 

Thất Lai. Về sau, Upatissa đi đến xuất gia với Đức Phật, 

không bao lâu thì chứng đắc Quả vị Vô Sinh, và trở thành Chí 

Thượng Thinh Văn bậc Trí Tuệ của Đức Thế Tôn với tên gọi 

là Ngài Trưởng Lão Sāriputta.  Tuy nhiên, Ngài không bao giờ 

quên vị Thầy đầu tiên đã tiếp dẫn.  Mỗi ngày, nếu Ngài hay 

biết được Ngài Trưởng Lão Assaji ở hướng nào thì Ngài luôn 

quay mặt về hướng đó và làm lễ tỏ lòng kính trọng. 

Chư Tỳ Khưu thấy vậy, khởi Tâm thắc mắc và đi đến vấn 

hỏi Đức Phật: “Kính bạch Đức Thế Tôn, chúng con thấy Ngài 

Trưởng Lão Sāriputta luôn đảnh lễ mỗi ngày ở hướng này 

hướng nọ như người ngoại đạo”. 

Đức Phật đã hiểu rõ lý do, tuy nhiên Ngài vẫn hỏi 

Trưởng Lão Sāriputta về câu chuyện này.  Ngài Trưởng Lão 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

202  

Sāriputta đã trả lời: “Lễ bái như thế với lòng thành kính tri ân 

đến vị Thầy Tiếp Dẫn đầu tiên là Ngài Trưởng Lão Assaji khi 

biết được Ngài đang ở phương hướng nào”. 

Đức Phật đã khen ngợi Ngài Trưởng Lão Sāriputta là 

người biết tri ân và biết báo đáp ân đức. 

    

4.  Hỏi:  Thế nào là “Tùy thời Thính Pháp”?  

     Đáp:  Có hai trường hợp, đó là: 

a. Buddhapaññatti – Phật chế định:  là huấn từ của Đức 

Phật định đặt ra, gọi là Giới Luật. Trong những ngày do Đức 

Phật đã định đặt thì Chư Tăng tụ hợp lại để tụng đọc và nghe 

những điều học về Giới Luật (Ngày15 và 30). 

b. Buddhovāda – Phật giáo giới: là việc nghe những 

huấn từ của Đức Phật không nhất định thời gian, như là sau 

những việc Thiện Sự gồm xả thí cúng dường, thọ trì Ngũ Giới, 

v.v. thường thì hàng Phật Tử  thỉnh cầu Đức Phật ban bố huấn 

từ qua những Pháp Thoại.  Không có Đức Phật thì hàng Phật 

Tử tại gia thỉnh cầu Chư Tăng khải thuyết trùng tuyên lại 

những lời Phật dạy.  Trong những trường hợp này, nguyên 

nhân của việc Thính Pháp là Tâm tư của Phật Tử có những 

phiền não và muốn tìm kiếm những phương thức chữa trị. 

Theo Phật dạy thì có bốn điều an lạc trong việc xử dụng 

Thời Gian thích hợp, đó là: 

- Tùy thời Thính Pháp, 

- Tùy thời Vấn Đạo, 

- Tùy thời Thuyết Pháp, 

- Tùy thời tu tập Thiền Minh Sát.   

Việc Thính Pháp cho hàng Phật Tử thường được Đức 

Phật ấn định trong sáu ngày, đó là: ngày 8, 14, 15, 23, 29 và 

30. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

203  

 

5.  Hỏi:   Quả Phước Báu của việc “Tùy thời Thính Pháp”. 

     Đáp:  Có năm Quả Phước Báu cho việc “Tùy thời Thính 

Pháp” (được kể ở phần trên).  Lại có thêm bốn Quả Phước 

Báu cho việc “Tùy thời Thính Pháp”, là: 

- Làm cho Phật Giáo được hưng thịnh và phát triển lâu 

dài. 

- Sẽ được tái tục về Thiên Giới sau khi thân hoại mạng 

chung. 

- Sẽ được chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn. 

- Sẽ thành bậc đa văn quảng kiến. 

 

6.  Hỏi:  Có mấy hạng Phật Tử tầm cầu trong việc Thính  

Pháp ?  

     Đáp: Có ba hạng Phật Tử tầm cầu trong việc Thính Pháp, 

đó là: 

a. Thính Pháp vì tầm cầu Phước Báu:  hàng Phật Tử 

chỉ đến để Thính Pháp nhưng hoàn toàn không thấu hiểu Giáo 

Pháp.  

b. Thính Pháp vì tìm hiểu lý lẽ Giáo Pháp:  hàng Phật 

Tử lắng Tâm chăm chú trong việc Thính Pháp để tầm cầu lý lẽ 

thâm sâu của Giáo Pháp.  

c. Thính Pháp để trau giồi thực hành Giáo Pháp:  hàng 

Phật Tử nỗ lực thực hành theo Giáo Pháp, ngõ hầu được an 

vui ngay kiếp hiện tại và vị lai. 

 

7.  Hỏi:  Có mấy cách trong việc Thính Pháp đem lại nhiều lợi 

lạc ? 

     Đáp:  Có bốn cách trong việc Thính Pháp đem lại nhiều lợi 

lạc, đó là: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

204  

- Atthikatvā:  giữ Tâm không phóng dật trong khi Thính 

Pháp để ghi nhớ thuộc lòng những Phật ngôn. 

- Manasikāra:  tác ý khôn khéo vận dụng Trí Tuệ để 

thẩm sát Giáo Pháp.  

- Sabbacetasāmanāharitvā:  thu thúc Tâm và không để 

phóng dật, gìn giữ Tâm trong việc Thính Pháp để lắng Tâm 

được an trụ trong nguồn Pháp Bảo. 

- Ohitasota:  phải có Chân Tâm trong việc Thính Pháp. 

 

8.  Hỏi:   Vì sao Phật Giáo bị suy đồi ? 

     Đáp:  Có bốn nguyên nhân làm cho Phật Giáo bị suy đồi, 

đó là: 

- Vì hàng Tứ Chúng không tha thiết trau giồi học hỏi 

Giáo Pháp một cách cung kính. 

- Vì hàng Tứ Chúng không tha thiết thực hành theo Giáo 

Pháp một cách cung kính. 

- Vì hàng Tứ Chúng không tha thiết nâng đỡ hộ trì Giáo 

Pháp (bằng cách xiển dương) một cách cung kính. 

- Vì hàng Tứ Chúng không tha thiết quán sát gìn giữ 

Giáo Pháp một cách cung kính. 

 

9.  Hỏi:   Có mấy Pháp Thiện Duyên trong Pháp Bảo ? 

     Đáp: Có bốn Pháp sẽ kết Thiện Duyên cho người làm 

Thiện Sự gặt hái được nhiều Phước Báu, đó là: 

- Sotamdhāvati:  nguồn Pháp Bảo sẽ thấm nhập vào Nhĩ 

Môn. 

- Ugganhati:  việc duy trì tụng niệm Giáo Pháp. 

- Vacanaṃ:  giảng dạy Giáo Pháp cho người khác. 

- Sajjhāyaṃ:  việc học hỏi và tụng niệm Giáo Pháp một 

cách thường luôn.  

******************* 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

205  

 

 

Chương thứ mười 

Sự nhẫn nại, Thành người dễ dạy,  

Thấy bậc Sa Môn, Bàn luận Pháp hợp thời. 

  

Khantī ca sovacassatā     Samaṇānañca dassanaṃ       

Kālena dhammasākacchā          Etaṃmaṇgalamuttamanti 

Sự nhẫn nại và thành người dễ dạy           Thấy bậc Sa Môn 

Bàn luận Pháp hợp thời               Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Sự nhẫn nại, sự làm thành người dễ dạy, việc thấy bậc Sa 

Môn, việc lắng nghe bàn luận Pháp hợp thời, cả bốn việc này 

làm thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của 

đời sống một cách thù thắng.  
  

Hôm nay là Ngày thứ hai Tháng Giêng Năm 2546, được 

tính là năm mới, bước vào kỷ nguyên mới.  Năm cũ đi qua, 

năm mới bước đến chưa được bao nhiêu ngày, tất cả quý Phật 

Tử hẳn là có cơ hội chuẩn bị liên hoan chào mừng một cách 

vui theo sở thích của dân gian.  Một vài Phật Tử có thể đi đến 

các tỉnh lẻ để được nghỉ ngơi, một vài Phật Tử có thể nghỉ 

ngơi ở tại nhà và chẳng có đi chơi ở đâu cả. Một vài Phật Tử 

có thể có sự an vui ở bên cạnh con cháu đi đến thăm viếng tỏ 

lời cầu chúc hoặc xin lời chúc phúc trong những ngày đầu của 

năm mới.  Tất cả những sự việc được đề cập đến đây, là sự sở 

thích của dân gian hoặc của tất cả dân chúng, chẳng có điều 

chi sai phạm đến nền đạo đức.  Tuy nhiên dù sao đi nữa, một 

khi có sự an vui hoặc có sự duyệt ý thì cũng sẽ dẫn đến phát 

sanh sự dễ duôi trong đời sống, vì lẽ sự hân hoan duyệt ý 

thường hay kết hợp với sự dễ duôi.  Phần đông chúng ta, khi 

đã có sự hân hoan duyệt ý thì thường hay quên đi những nỗi 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

206  

khổ đau, vất vả đã từng bị va chạm đến, hoặc thường vui say 

trong sự an vui để dẫn đến làm thành nhân tố phát sanh sự dễ 

duôi.     

 

Lời cầu chúc nào cũng không có giá trị nếu không 

thực hiện. 

Năm cũ qua đi năm mới bước đến cũng xin cho chúng ta 

được nhìn thấy một cách trung thực hoặc nhìn cho thấu rõ 

được chân lý, rằng ngày tháng năm chỉ là một việc hiệp thế để 

gọi với nhau cho dễ dàng đối với việc hạn định ghi nhớ ngày 

tháng kết hợp với những công việc, và chỉ có bấy nhiêu.  Quả 

thật thì ngày tháng năm không có cũ và cũng chẳng có mới, đó 

chỉ là một luồng trôi chảy, để gọi là dòng thời gian hiện hữu 

một cách thường nhiên.  Tuy nhiên thời gian cũng có ảnh 

hưởng hoặc có tác động đến chúng ta, vì lẽ thời gian không 

trôi đi một cách lặng lẽ, mà nó còn gặm nhắm và nuốt đi tuổi 

trẻ, sức khỏe, sự hiểu biết và tài năng của chúng ta.  Thời gian 

càng trôi nhanh bao nhiêu thì nó cũng cuốn trôi đi tuổi trẻ và 

tuổi thọ của chúng ta càng nhanh bấy nhiêu.  Hoặc là chúng ta 

sẽ vui mừng thỏa thích với tuổi thọ tăng thêm lên, khi mà sự 

thực về tuổi thọ của chúng ta chỉ càng thêm ngắn lại.  Như thế, 

cần phải nhìn cho thấy rõ bản chất Vô Thường, sự bất thường 

không bền vững, sự việc luôn biến đổi đổi thay hiện hữu trong 

suốt mọi thời gian và cũng để khai mở Tâm thức của chúng ta 

không nên phóng dật trong mọi sinh hoạt.  

Theo lệ thường của năm mới, mọi người thường hay cầu 

chúc cho nhau vào dịp đầu năm, để thành điều hảo kiết tường 

của đời sống.  Tuy nhiên trong mỗi lời cầu chúc đó, nếu chỉ 

cốt sao lời nói cho dễ nghe và làm mê hoặc Tâm thức mà 

không trau giồi thực hiện theo thì cũng không có kết quả chi 

cả.  Lời cầu chúc chi cũng chẳng có giá trị nếu không thực 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

207  

hiện, nhưng nếu đã thực hiện rồi thì tất có giá trị, có kết quả và 

làm thành điều hảo kiết tường đối với đời sống.   Cũng tương 

tự với lời chúc mừng năm mới của ngày hôm nay, nhưng lời 

chúc mừng khi đã ban cho rồi, cần phải dẫn đến sự trau giồi 

thực hiện thì mới dẫn đến thành điều hảo kiết tường, làm 

thành con đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống.  Đó là lời 

cầu chúc mà Đức Phật khải thuyết đã trải qua hơn hai ngàn 

năm, có nội dung như sau:   

Khantī ca sovacassatā           Samaṇānañca dassanaṃ 

Kālena dhammasākacchā     Etaṃmaṇgalamuttamam.  

Được dịch nghĩa là:  Sự nhẫn nại, sự làm thành người dễ 

dạy, việc thấy bậc Sa Môn, việc bàn luận Pháp hợp thời, cả 

bốn điều này là thành hảo kiết tường của đời sống một cách 

thù thắng. 
 

Với lời cầu chúc này, Đức Phật dạy cho chúng ta phải có 

sự nhẫn nại, làm thành người dễ dạy, đi đến thấy bậc Sa Môn 

và tùy thời bàn luận Pháp một cách thích hợp, để rồi sẽ có sự 

tăng trưởng tiến hóa trong đời sống.  Đức Phật đã khải thuyết 

lời cầu chúc này, làm thành kiết tường là con đường tăng 

trưởng tiến hóa của đời sống hoặc là tác nhân sẽ làm cho đời 

sống có sự tăng trưởng tiến hóa.  Cùng với cả ba mươi tám 

điều hoặc sẽ kết hợp với cả ba mươi tám điều để làm thành lời 

cầu chúc trong ngày hôm này, rút lại có được bốn điều như 

sau: sự nhẫn nại, sự làm thành người ngoan hiền dễ dạy, việc 

thấy bậc Sa Môn và việc bàn luận Pháp hợp thời, mà có sự 

giải thích tuần tự tiếp nối theo sau đây. 

 

Có sự nhẫn nại. 

Điều thứ nhất “Khantī ca” là sự nhẫn nại hoặc tự kiềm 

chế.  Có ý nghĩa là sự nhẫn nại tự kiềm chế đối với sự việc 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

208  

hiện bày trước mắt như lời chửi mắng của người, v.v. và sự 

nhẫn nại tự kiềm chế gìn giữ ta được ở trong phần thiện hảo 

hơn, ví như nhẫn nại với sự vất vả khó khăn trong công việc 

nặng nhọc để nâng cao vị trí của ta cho thêm tốt đẹp hơn.  

Nhẫn nại chẳng có ý nghĩa là ta ở vị trí như thế nào cũng nhẫn 

nại ở trong vị trí đó, chẳng cần nỗ lực phấn đấu để cho ta thoát 

khỏi hoàn cảnh đó.  Ta là người xấu thì ở trong hoàn cảnh đó 

cũng nhẫn nại làm những việc xấu. Ta là người lười biếng 

nghèo khổ thì cũng nhẫn nại ở trong hoàn cảnh đó, chẳng cần 

nỗ lực tìm kiếm những công việc để tạo ra tài sản của cải.  

Loại nhẫn nại này quả thật không đúng với nền tảng Phật  

Giáo, xếp thành loại nhẫn nại bất chánh (micchākhanti), tức 

là nhẫn nại một cách sai lầm.   

 

Loại nhẫn nại chân chánh đó, có đặc tính như sau: 

1. Nhẫn nại để cho thoát khỏi hoàn cảnh ty liệt hoặc 

bất thiện:  ví như người nghèo khổ nhưng lại nhẫn nại với 

công việc nặng nhọc để nâng cao vị trí của mình lên chỗ tốt 

đẹp hơn.   

2. Nhẫn nại để cho hoàn cảnh được đi đến chỗ tốt đẹp 

hơn:  ví như nhẫn nại nghiên cứu học hỏi để cho có được kiến 

thức hiểu biết hoặc nhẫn nại tu tập để diệt trừ phiền não và 

thanh lọc Tâm thức cho được thanh tịnh, v.v.  

Cả hai đặc tính nhẫn nại này được xếp thành sự nhẫn nại 

đúng đắn thích hợp theo ý nghĩa của Phật Giáo và đuợc xếp 

thành nhẫn nại chân chánh (sammākhanti) là nhẫn nại hợp 

theo lẽ đạo, lại được phân tích ra làm bốn trường hợp như sau: 

1. Nhẫn nại với sự vất vả khó khăn:  là nhẫn nại với sự 

mỏi mệt, khó khăn vất vả, nhẫn nại với sự đói, nhẫn nại với sự 

khát, nhẫn nại với sự lạnh, nhẫn nại với sự nóng trong khi phối 

hợp với công ăn việc làm, cho được thành tựu viên mãn một 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

209  

cách kiên cường bất khuất đối với mọi chướng ngại và bao sự 

vất vả.  Chỉ có một lòng suy nghĩ cổ vũ thường xuyên rằng 

“Chướng ngại là dụng cụ kiểm tra khả năng của ta”.  Với 

người có được sự nhẫn nại như vậy, thì thường thành đạt một 

cách viên mãn trong tất cả mọi sự việc, được gặt hái sự an vui 

và lợi lạc trong đời sống.  

2. Nhẫn nại với khổ thọ:  là nhẫn nại với sự ốm đau bất 

an, bằng cách không thể hiện triệu chứng đau đớn hoặc khó 

chịu một cách quá mức, làm thành tác nhân cho người thân 

cận hoặc người chăm sóc bực bội khó chịu hoặc khổ tâm trong 

việc chăm sóc.  Phải nên thực hiện lập tâm tác ý rằng “Việc 

ốm đau bất an là lẽ thường nhiên của Pháp Hữu Vi, không 

một ai tránh khỏi được và nỗi đau đớn này cũng chỉ là bấy 

nhiêu” và cố gắng nhẫn nại, sẽ không thể hiện triệu chứng 

khổ sở một cách quá mức.  Như thế sẽ trở thành chỗ thương 

yêu hài lòng của người chăm sóc.  

3. Nhẫn nại với sự phẫn nộ:  là nhẫn nại với lời nhạo 

báng và chửi mắng của người.  Một khi người ta sống chung 

đụng với nhau trong số lượng đông người thì thường có sự va 

chạm lẫn nhau về cả hai lãnh vực, hành động và lời nói.  Nếu 

không có sự nhẫn nại thì sẽ phát sanh sự oán giận, đấu khẩu và 

gây thiệt hại lẫn nhau, sẽ làm tiêu hoại đi tình bạn lại khiến 

gây ra kẻ thù.  Với người có được sự nhẫn nại với câu chuyện 

này thì thường không có sự oan trái kinh sợ với một ai và xa 

lánh khỏi việc kình cãi tranh chấp.  

4. Nhẫn nại với mãnh lực phiền não:  là nhẫn nại với 

đối tượng hoặc vật thể dẫn đến sự quyến rũ và lôi cuốn làm 

phát sanh ái luyến, tham đắm, sân hận, si mê.  Sự quyến rũ 

làm cho phát sanh duyệt ý, đắm say và phóng dật, với nhẫn nại 

làm cho tâm trí chánh niệm và không chạy theo mãnh lực của 

những phiền não. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

210  

Những điều nhẫn nại như vừa đề cập đến, được xếp 

thành một Thiện Hạnh trọng yếu nhằm giúp đỡ và bồi đắp 

công ăn việc làm cho được bền vững và đạt thành kết quả lợi 

ích.  Vì lẽ, mọi công ăn việc làm trong thế gian này, nếu 

không là những việc làm nương theo đường đời là làm những 

việc để mưu sinh; hoặc những việc làm nương theo đường đạo 

là tự trau giồi tu tập để trở thành Thiện Nhân.  Tất cả đều phải 

có sự nhẫn nại làm thành năng lực hỗ trợ, nếu thiếu mất đi 

điều đạo đức này thì những công ăn việc làm như vừa kể, 

không sao tránh khỏi bị đình trệ hoặc bị hủy bỏ đi.  Vì thế, 

Đức Phật khải thuyết thành điều kiết tường trọng yếu, là con 

đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống.  

 

Thành người dễ dạy.  

Điều thứ hai “Sovacassatā – Dị Giáo” là việc làm thành 

người dễ dạy.  

Có ý nghĩa là việc thâu nhận lời khuyên nhủ dạy bảo 

hoặc sự nhắc nhở của người khác trong đường hướng chân 

chánh và hợp theo lẽ đạo, và không có sự ương ngạnh, kiêu 

mạn, tự hào rằng ta là người tuyệt hảo cao quý hơn người, là 

ta có sự hiểu biết hơn người.  Bất luận ai đi đến khuyên nhủ 

dạy bảo thì không có mở rộng Tâm thức để thâu nhận lời 

khuyên bảo hay ý kiến của người khác, cởi mở tâm tư và thực 

hành theo lời khuyên nhủ dạy bảo đó.  Nên hiểu biết rằng việc 

làm thành người dễ dạy, chẳng phải là ai sai bảo làm cái chi 

thì cũng làm theo mà không có sự hiểu biết về đúng hay sai.  

Với việc người sai bảo làm cái chi rồi cũng làm theo hết, mà 

chẳng biết rằng đúng hay sai, quả thật chẳng được gọi là người 

dễ dạy.  Tuy nhiên, gọi là người dễ bảo, là người dễ dạy theo ý 

nghĩa trong điều kiết tường này, sẽ phải là dễ dạy hoặc đồng ý  

vâng lời theo một cách đặc biệt chỉ có trong câu chuyện chân 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

211  

 chánh và hợp theo lẽ đạo mà thôi.     

 

Hai hạng người dễ dạy. 

Có hai hạng người dễ dạy, đó là: 

1.  Dễ dạy chỉ vì nghĩ đến tiền trả thù lao, tức là có sở 

cầu được đền đáp thù lao; do đó mới thành người dễ dạy, dễ 

bảo và người ta bảo làm cái chi thì cũng làm theo mà không 

quán chiếu đến việc đúng sai và hợp pháp.  Gọi một cách ngắn 

gọn là dễ dạy vì muốn được.  

2.  Dễ dạy chỉ vì nghĩ đến Pháp, tức là có sở nguyện 

thành bậc Thiện Nhân có sự tăng trưởng tiến hóa trong đời 

sống; do đó mới thành người dễ dạy, thâu nhận lời khuyên nhủ 

dạy bảo cùng với lời chỉ dạy chân chánh và hợp pháp.  Gọi 

một cách ngắn gọn là dễ dạy vì muốn tốt. 

Trong hai hạng người này, hạng người thứ nhất không 

đúng, đáng chê trách và ghét bỏ; còn hạng người thứ hai thì 

đáng tán thán khen ngợi và đáng yêu kính. 

 

Đặc tính của người dễ dạy. 

Có ba thể loại nhận xét về đặc tính của người dễ dạy, đó 

là: 

1.  Nhận lời dạy bảo với Thiện ý, có nghĩa là khi đã được 

nghe thấy lời khuyên nhủ, dạy bảo và chỉ dạy thì thường thâu 

nhận lời khuyên nhủ dạy bảo đó với sự hân hoan duyệt ý, 

không nóng nảy buồn phiền hoặc bất đối nghịch với lời dạy 

bảo. 

2.  Nhận làm theo với Thiện ý, có nghĩa là khi đã được 

đón nhận lời khuyên nhủ dạy bảo một cách tốt đẹp rồi thì hoan 

hỷ sẽ làm theo, không có chần chừ hưỡn đãi hoặc nghĩ rằng 

làm theo rồi có được cái chi đền đáp hay không. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

212  

3.  Nhận biết đến ân đức của người đã ban bố lời khuyên 

nhủ dạy bảo với Thiện ý, có nghĩa là, ngoài việc nhận lời và 

làm theo lời dạy bảo đó, vẫn thường luôn khắc ghi nhớ tưởng 

đến Thiện công đức của người đã khuyên nhủ dạy bảo.   

 

Kiết tường từ nơi việc làm thành người dễ dạy. 

Việc làm thành người dễ dạy thành điều kiết tường là con 

đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống, vì đó là việc mở 

rộng Tâm thức để thâu nhận lời khuyên nhủ dạy bảo của người 

khác, để làm cho có cơ hội được lắng nghe những điều lợi ích 

trước việc tiến hóa đời sống tâm linh của ta cho có sự tăng 

trưởng tiến hóa.  Về mặt khác, làm cho thành chỗ yêu thương 

của tất cả mọi người, làm cho mọi người có sự mong ước 

được thân cận kết giao và có sở cầu với lời khuyên nhủ dạy 

bảo luôn trợ niệm cho quan điểm nghĩ suy trong mọi sinh 

hoạt, như câu chuyện điển hình của Trưởng Lão Rādha: 

Trưởng Lão Rādha xuất gia vào chạng tuổi lão mại và 

trước đó quả thật là khó khăn để tìm được người cho xuất gia, 

vì lẽ tất cả Chư Tỳ Khưu Tăng nhận thấy Ngài là một lão già 

và có thể sẽ rất khó dạy bảo uốn nắn, do đó không một vị tỳ 

khưu nào muốn cho Ngài xuất gia cả.  Được nương vào 

Trưởng Lão Sāriputta do nghĩ tưởng đến Thiện công đức của 

Ngài đã cúng dường một vá cơm trước kia, nên đã cho Ngài 

được xuất gia.  Sau khi được xuất gia, Ngài có lòng tôn kính 

quý trọng đến vị Thầy Tế Độ và Ngài đã làm thành người dễ 

dạy, dễ bảo.  Ngài đã thâu nhận tất cả những lời khuyên bảo 

và Ngài đã tu tập thực hành theo tất cả những lời khuyên nhủ 

và chỉ dạy của Trưởng Lão Sāriputta, cuối cùng thì Ngài đã 

chứng đắc được Quả vị Vô Sinh.  

Tiếp đến, Trưởng Lão Sāriputta đã dẫn đi diện kiến Đức 

Phật và Ngài đã có lời vấn hỏi Trưởng Lão Sāriputta: “Vị tỳ 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

213  

khưu của con như thế nào ? Có khó dạy bảo uốn nắn giống 

như Chư Tỳ Khưu đã nghĩ tưởng với nhau hay không ?”.  

Trưởng Lão Sāriputta kính tâu rằng: “Tỳ Khưu Rādha là 

người rất dễ dạy, và con đã chỉ dạy điều chi thì đều hoan hỷ 

thọ nhận và không có điều chi phẫn nộ”. 

Đức Phật có lời khen ngợi Trưởng Lão Rādha cùng với 

lời dạy bảo Chư Tỳ Khưu rằng: “Này Chư Tỳ Khưu nên là 

người dễ dạy giống như Rādha và nên nhận thấy rằng người 

cho lời giáo giới (Ovāda) ví như người chỉ kho báu vậy”.   

Trưởng Lão Rādha có được cơ hội xuất gia và được tu 

tập Giáo Pháp, cho đến được chứng đắc Quả vị Vô Sinh là 

cũng do làm người dễ dạy dễ bảo, với trường hợp như vầy.  

Gặp người hiền trí giải bày, 

Những điều lầm lỗi sửa sai cho mình. 

Hãy nên cùng họ kết tình, 

Xem họ như bậc cao minh chỉ đàng. 

Chỉ ta tìm thấy kho tàng, 

Gần hiền vô hại, lợi càng gia tăng. 

(P.C. 76) 

 

Thấy bậc Sa Môn. 

Điều thứ ba “Samaṇānañca dassanaṃ – Kiến thị Sa 

Môn” là việc thấy tất cả bậc Sa Môn. 

Dịch theo từ ngữ thì Samaṇa (Sa Môn) có ý nghĩa là bậc 

có Thân, Ngữ Ý thanh tịnh tĩnh lặng. 

Pabbajita (Tu sĩ) được dịch là bậc diệt trừ, có ý nghĩa là 

bậc diệt trừ mọi hành động xấu ác do nương theo Thân Ngữ 

Ý. 

Bhikkhu (Tỳ Khưu) được dịch là khất sĩ, có ý nghĩa là 

bậc duy trì mạng sống với việc khất thực hoặc việc đi xin.  

Một ý nghĩa khác nữa, dịch là người nhìn thấy sự nguy hại 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

214  

trong Vòng Luân Hồi, có ý nghĩa là người nhìn thấy việc sanh 

tử luân hồi thật đáng kinh sợ, mới tự nỗ lực trau giồi tu tập để 

chặt đứt việc sanh tử luân hồi.   

Vara (Cao quý) được dịch là bậc tiến hóa cao quý. 

Kết hợp cả bốn từ ngữ này lại, có ý nghĩa là bậc xuất gia 

trong Phật Gíáo. 

 

Phẩm hạnh của bậc Sa Môn. 

Đặc tính của bậc Sa Môn đã được Đức Phật khải thuyết 

để trong Tam Tạng quyển thứ 27 điều thứ 274 như sau:  
 

Onodaro yo sahete jigacchaṃ   Danto tapasī tapānabhojano 

Āhārahetu na karoti pāpaṃ      Taṃ ve naraṃ Samaṇamāhu  

loke.  

Dịch nghĩa là:  Người nào nhẫn trong sự đói, tự rèn 

luyện và hoàn thiện việc khổ luyện, tri túc trong độ thực và 

không làm điều xấu ác chỉ vì nghĩ đến việc thọ thực.  Chính 

hạng người đó, gọi là bậc Sa Môn trong thế gian. 
 

Khi kết hợp chi pháp về bậc Sa Môn hoặc bậc xuất gia 

trong Phật Giáo thì có được bốn đức tính hoặc phẩm hạnh như 

sau: 

1.  Bậc Sa Môn thường không làm việc ác hại ai. 

2. Bậc Sa Môn thường không nghĩ đến danh và lợi 

(Lābhasakkāra). 

3.  Bậc Sa Môn cần phải hoàn thiện Sa Môn Pháp bằng 

cách trau giồi, rèn luyện và tu tập. 

4. Bậc Sa Môn cần phải hoàn thiện việc khổ luyện 

(Tapa). 

Cả bốn đức tính này là Phẩm Hạnh của bậc Sa Môn hoặc 

bậc xuất gia trong Phật Giáo.  Việc thấy bậc Sa Môn, nếu gọi 

theo ngôn ngữ của dân gian thì chính là việc thấy Chư Tăng. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

215  

 

Có hai trình độ của việc thấy. 

Một trường hợp khác, có hai cấp bậc hoặc trình độ trong 

việc thấy bậc Sa Môn, là việc thấy với Ngoại Nhãn và việc 

thấy với Nội Nhãn, hoặc việc thấy với nhãn nhục và việc thấy 

với tuệ nhãn.  Bởi vì có hai cấp bậc mà chúng ta nhìn thấy bậc 

Sa Môn, đó là con người bậc Sa Môn với Sa Môn Pháp. 

Con người bậc Sa Môn là Tỳ Khưu Tăng với từng mỗi vị 

mà chúng ta nhìn thấy các Ngài với nhãn nhục.  

Còn Sa Môn Pháp là Thiện công đức hoặc Ân Đức Pháp 

trong con người của các Ngài mà chúng ta không thể nhìn thấy 

với nhãn nhục một cách thường nhiên, mà phải dùng Nội 

Nhãn tức là Tuệ Nhãn mới sẽ được nhìn thấy. 

 

Kiết tường từ nơi việc thấy bậc Sa Môn. 

Vả lại, lời nói rằng Thấy bậc Sa Môn, là chẳng phải chỉ 

thấy quý Ngài ở từ xa, thấy theo sách vở hoặc theo vô tuyến 

truyền hình, vì lẽ việc thấy như vậy chẳng thành kiết tường. 

Tuy nhiên, nó có ý nghĩa trong việc đi tìm kiếm, đi đến ngồi kế 

bên, đi đến để cung phụng phục vụ, được hội thoại bàn luận 

trong những điều chú giải của Giáo Pháp, và chẳng phải đi 

đến quý Ngài để xin được trúng số, v.v.  Việc thấy như vậy 

mới sẽ thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa 

của đời sống, bởi vì làm thành nhân tố cho được thấy việc 

hành Đạo, việc tạo tác Thiện Hạnh và những sở hành thích 

hợp của quý Ngài.  Như thế sẽ phát khởi đức tin, niềm tịnh tín 

và thâu nhận lời khuyên bảo chỉ dạy từ quý Ngài, như câu 

chuyện điển hình của Trưởng Lão Sāriputta:       

Trước khi xuất gia làm vị tỳ khưu trong Phật Giáo, 

Trưởng Lão Sāriputta đã xuất gia làm một du sĩ lang thang 

thuộc trong một nhóm tu sĩ ngoại đạo, ở ngay trong thời kỳ 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

216  

của Đức Phật.  Tiếp đến, Ngài được gặp Trưởng Lão Assaji 

đang trì bình khất thực trong thôn xóm với oai nghi tế hạnh 

thật khả kính, mới đi tới vấn hỏi về Đức Tôn Sư của Ngài và 

xin Ngài Trưởng Lão diễn thuyết Giáo Pháp cho được lắng 

nghe, sau đó được chứng đắc Quả vị Thất Lai và xin được 

xuất gia trong hàng Phật Giáo.  

Như thế, việc thấy bậc Sa Môn làm thành nhân tố hiện 

hành cho được thấy tấm gương thiện hảo cùng với lời dạy bảo 

thiện hảo, đã làm cho đời sống được phát triển và có sự tăng 

trưởng tiến hóa, như đã vừa đề cập đến ở phần trên.  Do đó, 

Đức Thế Tôn mới khải thuyết làm thành một điều kiết tường 

nữa, là con đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống.    

 

Bàn luận Pháp hợp thời. 

Điều thứ tư “Kālena dhammasākacchā - Hợp thời luận 

Pháp”  là việc bàn luận Pháp hợp thời.  

Có ý nghĩa đến việc hội thoại với nhau trong câu chuyện 

chân chánh thiện hảo.  Mục đích chánh yếu của việc bàn luận 

về Pháp là để cho phát sanh sự hiểu biết trong điều vẫn chưa 

được biết, sau đó dẫn đến việc trau giồi tu tập nhằm phát sanh 

điều thiện hảo đến cho ta và cho xã hội.  Trong phần Chú Giải, 

các Ngài giải thích rằng để làm cho thanh lọc Tâm thức đang 

bị ưu não mung lung và hoài nghi, là đang bị chi phối bởi sự 

nghi lự thắc mắc.    

Lời nói rằng Hợp Thời cũng cùng một ý nghĩa tương tự 

với điều kiết tường Thính Pháp hợp thời, chỉ thay đổi từ việc 

Thính Pháp ra thành việc bàn luận. Cốt lõi thực hiện điều kiết 

tường này là một khi có vấn đề trong đời sống mà không tìm 

ra được phương thức để thoát khỏi, thì nên tìm kiếm bậc Trí 

Thức để bàn luận trao đổi ý kiến và xin lời tư vấn dạy bảo từ 

nơi quý Ngài, để có được đường lối thực hiện một cách đúng 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

217  

đắn và để không phải giải quyết vấn đề với một phương thức 

sai trật, như quay trở lại tìm kiếm con đường hư hỏng, là uống 

rượu và các chất say v.v. và cũng chẳng đi đến để xin được 

trúng số hoặc xem bói toán.  Một trường hợp khác, khi gặp gỡ 

với nhau thì chỉ nên nói câu chuyện xây dựng dẫn đến sự đoàn 

kết, không thốt lời xấu ác để hại lẫn nhau, cũng không nói lời 

xúi giục, đốc thúc làm phá vỡ sự đoàn kết, hoặc nói điều tốt 

cho ta và điều xấu ác cho người.  Những thể loại này cũng 

được gọi với nhau là bàn luận Pháp hợp thời.    

 

Có mười câu chuyện nên bàn luận với nhau. 

Đối với người có sở nguyện hành Đạo tối thượng thì chỉ 

nên bàn luận với nhau trong mười câu chuyện sau đây: 

1. Appicchakathā – Kệ Thiểu Dục:  là chỉ nói với câu 

chuyện dắt dẫn làm cho phát sanh sự an phận thiểu dục, tránh 

xa sự đa dục. 

2. Santuṭṭhīkathā – Kệ Tri Túc:  là chỉ nói với câu 

chuyện dắt dẫn làm cho phát sanh sự mãn nguyện vừa lòng, 

tránh xa sự bất tri túc. 

3. Pavivekakathā – Kệ Ẩn Dật:  là chỉ nói với câu 

chuyện dắt dẫn làm cho phát sanh sự an tịnh Thân Tâm, an 

tịnh độc cư. 

4.  Asangasaggakathā – Kệ Bất Luyến Ái:  là chỉ nói với 

câu chuyện dắt dẫn làm cho phát sanh sự bất giao lưu với hội 

nhóm, không ưa tụ hội. 

 5. Viriyārambhakathā – Kệ Tinh Cần:  là chỉ nói với 

câu chuyện dắt dẫn làm cho phát sanh việc nhắc nhở sự siêng 

năng, tránh xa sự giải đãi. 

 6. Sīlakathā – Kệ Giới Hạnh:  là chỉ nói với câu chuyện 

dắt dẫn làm cho đặt mình trong điều học. 

7. Samādhikathā – Kệ Định Tâm:  là chỉ nói với câu  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

218  

chuyện dắt dẫn làm cho Tâm được an tịnh. 

8. Paññākathā – Kệ Trí Tuệ:  là chỉ nói với câu chuyện 

dắt dẫn làm cho phát sanh Trí Tuệ. 

9. Vimuttikathā – Kệ Giải Thoát:  là chỉ nói với câu 

chuyện dắt dẫn làm cho phát sanh sự giải thoát. 

10. Vimuttinānadassanakathā – Kệ Giải Thoát Tri Kiến:  

là chỉ nói với câu chuyện dắt dẫn làm cho phát sanh tri kiến 

trong Tâm thức cho được thoát khỏi phiền não. 

  

Kiết tường từ nơi việc bàn luận Pháp hợp thời. 

Việc bàn luận Pháp hoặc chỉ bàn luận về câu chuyện 

thiện hảo làm thành điều kiết tường, là con đường tăng trưởng 

tiến hóa của đời sống, vì lẽ làm cho phát sanh Trí Tuệ, làm 

thành người tiên thiên thông tuệ và có khả năng giải quyết mọi 

vấn đề trong đời sống một cách đúng  đắn. Vả lại, còn làm cho 

phát sanh sự đoàn kết trong hội nhóm.  Nhà Chú Giải có trình 

bày quả phước báu của việc bàn luận Pháp như sau: 

1.  Việc học hỏi tầm cầu kiến thức theo lẽ Đạo. 

2.  Việc ôn luyện kiến thức xưa cũ cho được uyên bác. 

3.  Làm suy giảm sự nghi ngờ, Tâm lưỡng lự trong việc 

làm Thiện sự. 

4.  Chặt đứt một cách trực tiếp về Thân Kiến, sự nhận 

thấy về bản thân. 

5.  Việc rèn luyện tu tập Tâm thức làm cho phát khởi sự 

thanh tịnh. 

Này tất cả bậc hiền triết, trong năm mới này với đời sống 

của chúng ta vẫn còn phải đương đầu với biết bao nỗi an vui 

và đau khổ cùng với bao vấn đề chướng ngại; do đó chúng ta 

cần phải có sự nhẫn nại, thành người dễ dạy và mở rộng Tâm 

thức ra để thâu nhận lời khuyên bảo chỉ dạy hoặc ý kiến của 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

219  

người khác.  Hãy đi tìm kiếm bậc Sa Môn là bậc có Trí Tuệ 

với nết hạnh thiện hảo và sở hành thích hợp, hãy đi đến bàn 

luận và tham vấn Pháp, và xin lời dạy bảo về phương thức 

sinh hoạt đúng đắn từ nơi quý Ngài thì mới có khả năng sẽ 

diệt trừ mọi chướng ngại ưu tư của đời sống và dẫn đến sự 

tăng trưởng tiến hóa.  Phù hợp với câu Phật ngôn đã được đưa 

lên thành câu xiển thuật ở phần trên, đó là:  
 

   Khantī ca sovacassatā                 Samaṇānañca dassanaṃ     

   Kālena dhammasākacchā         Etaṃmaṇgalamuttamanti  

Sự nhẫn nại và thành người dễ dạy          Thấy bậc Sa Môn 

Bàn luận Pháp hợp thời             Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Dịch nghĩa là:  Sự nhẫn nại, sự làm thành người dễ dạy, 

việc thấy bậc Sa Môn, việc lắng nghe bàn luận Pháp hợp thời, 

cả bốn việc này làm thành kiết tường, là con đường tăng 

trưởng tiến hóa của đời sống một cách thù thắng, như đã được 

giảng giải với trường hợp như vầy. 

Bhayā hi setthassa vaco khametha    

Sārambhahetū pana sādisassa  

 Yo cīdha hīnassa caco khametha       

 Etaṃ khantiṃ   uttamamāhu santo. 
 

Người nhẫn nhịn với lời lẽ của người trội hơn mình, là 

do sự sợ hãi. Nhẫn nhịn với lời lẽ của người ngang bằng mình, 

là do sự cạnh tranh.  Còn người nào trong thế gian này nhẫn 

nhịn với lời lẽ của người thua kém hơn mình thì tất cả bậc 

hiền triết nói rằng sự nhẫn nhịn của người đó là tối thượng. 

(Sarabhangajātaka – Túc Sanh Truyện “Mũi tên gãy” - 

trong Kho Tàng Pháp Bảo). 

--------------------- 

 

Bản chất nhiều nhẫn nại 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

220  

Tự kiềm chế người càn rỡ ngang ngược 

Chẳng nóng giận như kẻ ngu 

Sôi nổi và nóng nảy 

Người có nết hạnh như thế 

Được xếp vào hạng Tâm an tịnh. 

(Sưu tập trong vần thơ ca dao). 

 

Phần vấn đáp trong bốn điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Sự nóng nảy sân hận phát sanh do bởi cái chi ? 

     Đáp:  Bởi do hai cảnh tượng, đó là: 

a. Iṭṭhārammana – Cảnh Duyệt Ý:  là Trần Cảnh đáng 

ưa thích làm khởi Tâm mong mỏi và phát sinh nóng nảy. 

b. Aniṭṭhārammana – Cảnh Bất Duyệt Ý:  là Trần Cảnh 

bất toại nguyện làm khởi Tâm không vui thích và phát sinh 

nóng nảy.   

 

2.  Hỏi:   Có bao nhiêu nguyên nhân làm phát sanh sự sân hận 

xung đột ? 

     Đáp:  Có mười nguyên nhân làm phát sanh sự sân hận 

xung đột, đó là: 

a.  Có ba nguyên nhân tự mình phát sanh. 

b.  Có ba nguyên nhân phát sanh do sự ái luyến. 

c.  Có ba nguyên nhân phát sanh do sự ghét bỏ. 

d. Có một nguyên nhân phát sanh do việc không đáng 

giận. 

 

Giải thích chi tiết, như sau:  

a.  Ba nguyên nhân tự mình phát sanh sự sân hận  

xung đột, là: 

 “Nó đã làm hại tôi”, do đó, xung đột khởi lên. 

 “Nó đang làm hại tôi”, do đó, xung đột khởi lên.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

221  

 “Nó sẽ làm hại tôi”, do đó, xung đột khởi lên.  

b.   Ba nguyên nhân phát sanh do sự ái luyến, là: 

 “Nó đã làm hại người tôi thương, tôi mến”, do đó, 

xung đột khởi lên. 

 “Nó đang làm hại người tôi thương, tôi mến”, do 

đó, xung đột khởi lên. 

 “Nó sẽ làm hại người tôi thương, tôi mến”, do đó, 

xung đột khởi lên. 

c.  Ba nguyên nhân phát sanh do sự ghét bỏ, là: 

 “Nó đã làm lợi cho người tôi không thương, không 

mến”, do đó, xung đột khởi lên. 

 “Nó đang làm lợi cho người tôi không thương, 

không mến”, do đó, xung đột khởi lên. 

 “Nó sẽ làm lợi cho người tôi không thương, không 

mến”, do đó, xung đột khởi lên. 

d. Một nguyên nhân phát sanh do việc không đáng 

giận, là:  như giận trời mưa, trời nắng, lạnh, nóng, 

mặt trời, mặt trăng, v.v. (một cách vô cớ). 

 

3.  Hỏi:  Có bao nhiêu phương cách để trau giồi hạnh  

Nhẫn nại ? 

     Đáp:  Có ba phương cách để trau giồi hạnh Nhẫn nại, là: 

a. Titikkhā khantī – Kiên trì nhẫn nại:  là nhẫn nại với 

năng lực của sự nhẫn nhịn chịu đựng, không để cho Tâm chạy 

theo Tham, Sân và Si, không để cho phiền não hiển lộ ra 

Thân, Lời và Ý. Nhẫn nại như thế làm cho giới đức thanh tịnh. 

b. Tapakhantī – Khổ hạnh nhẫn nại:  là nhẫn nại với 

năng lực phiền não thiêu đốt nội tâm qua việc trau giồi Thiền 

Chỉ. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

222  

c.  Adhivāsanākhantī  – Chí hành nhẫn nại:  là nhẫn 

nại diệt trừ thụy miên phiền não, nhổ tận phiền não đang ngủ 

ngầm trong Tâm qua việc trau giồi Thiền Minh Sát. 

 

********************* 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.hoasaigon.com.vn/hoa-tuoi/su-kien-ve-hoa/hoa-sen-dat-viet-binh-di-va-thanh-tao.html


Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

223  

 

 

Chương thứ mười một 

Sự khổ luyện, Trau giồi Phạm Hạnh,  

Thấy Thánh Đế, Làm cho thấu rõ Níp Bàn. 

 

Tapo ca Brahmacariyañca           Ariyasaccāna dassanaṃ   

Nibbānasacchikiriyā  ca               Etaṃmaṇgalamuttamanti 

Sự khổ luyện và trau giồi Phạm hạnh    Thấy rõ Thánh Đế 

Làm cho thấu rõ Níp Bàn          Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Sự khổ luyện, việc trau giồi Phạm Hạnh, việc thấy Thánh 

Đế, việc làm cho thấu rõ Níp Bàn, cả bốn việc này làm thành 

kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống 

một cách thù thắng.   
  

 Như phần vừa rồi đã trình bày đến câu kệ kiết tường thứ 

tám, gồm có bốn điều kiết tường với nhau, là: 

 1. Sự nhẫn nại, 

 2. Sự làm thành người dễ dạy, 

 3. Việc thấy bậc Sa Môn, 

 4. Việc bàn luận Pháp hợp thời. 

Và đến phần này sẽ tiếp tục trình bày trong câu kệ kiết 

tường thứ chín được kết hợp với bốn điều kiết tường, nương 

theo câu kệ Phật ngôn đã được rút lên làm thành câu xiển 

thuật đặt ở phần trên, là: 

 Tapo ca Brahmacariyañca           Ariyasaccānadassanaṃ   

 Nibbānasacchikiriyā ca             Etaṃmaṇgalamuttamanti 

Sự khổ luyện và trau giồi Phạm hạnh         Thấy Thánh Đế 

Làm cho thấu rõ Níp Bàn           Đó là kiết tường thù thắng. 
 

Dịch nghĩa là: Sự khổ luyện, việc trau giồi Phạm Hạnh, việc  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

224  

thấy Thánh Đế, việc làm cho thấu rõ Níp Bàn, cả bốn việc này 

làm thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của 

đời sống một cách thù thắng.  

Kiết tường trong câu kệ thứ chín này, được xếp thành 

Pháp bậc cao thượng, và một cách đặc biệt là ở điều được nói 

rằng việc thấy Thánh Đế với việc làm cho thấu rõ Níp Bàn.  

Cả hai điều này coi như là kết quả của Thiện sự đã được trau 

giồi tu tập nương theo từng mỗi điều kiết tường một cách tuần 

tự.  Một khi người đã trau giồi tu tập theo từng mỗi điều kiết 

tường một cách tuần tự, xuất phát khởi sự từ không giao du 

với người xấu ác, nên giao du với bậc hiền triết, cho đến hoàn 

thành sự khổ luyện và trau giồi Phạm Hạnh thì thường sẽ cho 

được gặt hái quả phước báu, là thấy được Thánh Đế, làm cho 

thấu rõ Níp Bàn.  Nói một cách dễ hiểu, là chứng đắc Đạo 

Quả Níp Bàn và sát trừ tuyệt phiền não, mà được gọi là đã 

thành đạt được mục tiêu hoặc nhắm tới mục đích cùng tột của 

đời sống rồi. 

Như đã được đề cập đến ở những phần trên, ba mươi tám 

điều kiết tường này được ví như là ba mươi tám nấc thang sẽ 

dẫn đến sự an vui, sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống.  

Quả thật là, khi chúng ta bước lên đến nấc thang thứ ba mươi 

ba, đó là việc thấy được Thánh Đế cũng bằng với việc chúng 

ta đã bước lên đến tầng trên cùng rồi, không còn có nấc thang 

nào để sẽ tiếp tục bước lên được nữa hoặc không còn có nấc 

thang nào cao hơn nữa, vì lẽ kể từ điều kiết tường thứ ba mươi 

bốn trở đi và cho đến điều thứ ba mươi tám là kết quả viên 

mãn của việc trau giồi tu tập nương theo kể từ điều kiết tường 

thứ nhất v.v. cho đến điều thứ ba mươi hai.  Nếu đem so sánh 

với việc bước lên nhà cao tầng thì cũng giống như là chúng ta 

đã bước lên đến tầng trên cùng rồi.  Chúng ta sẽ cảm thấy 

thoải mái và tan biến đi bao mệt nhọc, sẽ làm thế nào cũng 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

225  

được nghỉ ngơi trong bất luận phòng nào của nhà cao tầng đó 

cũng được.  Điều kiết tường thứ ba mươi bốn cho đến điều thứ 

ba mươi tám cũng được so sánh với trạng thái hoặc tình trạng 

của người đã bước lên đến tầng trên cùng của nhà cao tầng.   

 

Có sự khổ luyện. 

Điều kiết tường thứ nhất của câu kệ thứ chín là “Tapo ca 

– Khổ Luyện”  nghĩa là có sự khổ luyện.  

Tapa là chi ?  Trong bộ chú giải kinh Kiết Tường 

(Maṇgalatthadīpanī)  đã giải thích ý nghĩa của từ ngữ  Tapa 

là “Pháp trở thành dụng cụ thiêu đốt tiêu hủy điều xấu ác” 

gọi là Tapa (sự khổ luyện).  Tapa dịch theo từ ngữ một cách 

xác thực thì có ý nghĩa là thiêu đốt hoặc làm cho nóng nảy.  

Tại nơi đây có ý nghĩa là thiêu đốt điều xấu ác, là việc Bất 

Thiện hoặc phiền não, làm cho phiền não bị nóng nảy và 

không còn ở trong Tâm thức của chúng ta được.  Xấu ác là 

việc Bất Thiện hoặc phiền não, dịch nghĩa một cách dễ hiểu là 

“điều chi diệt trừ được việc Bất Thiện ra khỏi Tâm thức, chính 

điều đó gọi là Tapa (sự khổ luyện)”.     

Do đó, nương theo điều chi mà trau giồi tu tập, rồi có khả 

năng diệt trừ phiền não, diệt trừ việc Bất Thiện ra khỏi nơi 

Tâm thức, đều được gọi là Tapa (sự khổ luyện).  Khanti là sự  

nhẫn nại. Sīla là việc gìn giữ Thân và Lời cho được tốt đẹp, 

việc gìn giữ thanh tịnh giới (uposathasīla), việc chú tâm học 

hỏi huấn từ của Đức Phật rồi thực hành theo, việc thọ trì hạnh 

đầu đà, việc thu thúc các căn, và Viriya là sự tinh cần.  Tất cả 

những điều này đều được Ngài xếp thành là Tapa (sự khổ 

luyện) hết cả thảy.  Tuy nhiên trong điều kiết tường này, Ngài 

nhấn mạnh đến việc thu thúc các căn và sự tinh cần. Tại đây, 

một cách đặc biệt là sẽ giải thích rõ ý nghĩa việc thu thúc lục 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

226  

căn, vì lẽ câu chuyện về sự tinh cần đã thường được nghe nói 

đến.  
 

Thu thúc các căn. 

Thu thúc các căn là việc thu thúc, canh phòng và gìn giữ 

các căn, đó là Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân và Ý.  Vì sao cần 

phải canh phòng và gìn giữ Nhãn, Nhĩ, v.v. ?  Việc gìn giữ các 

căn có lợi ích như thế nào?  Nguyên nhân mà phải canh phòng 

và gìn giữ các căn cũng vì Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý là 

cửa ngõ (Dvāra – Môn) là con đường xuyên qua của Sắc, 

Thinh, Khí, Vị, Xúc là việc tiếp xúc đụng chạm, và Cảnh Pháp 

là cảnh được sanh khởi theo Lộ Ý, như chúng ta sẽ nhìn thấy 

được Sắc là phải xuyên qua Lộ Nhãn.  Nếu mắt bị mù thì 

không có khả năng sẽ nhìn thấy được Sắc, như thế chẳng hạn.  

Sắc, Thinh, Khí, Vị, v.v. sẽ xuyên qua Lộ Nhãn, Nhĩ, Tỷ, 

Thiệt, v.v. có cả điều tốt và không tốt, có cả việc đáng ưa 

thích, duyệt ý và việc không ưa thích, bất duyệt ý.  Người 

không thu thúc, canh phòng và gìn giữ Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, 

Thân, Ý, và nếu nhìn thấy cảnh tốt như là Sắc tốt v.v. thì sẽ có 

sự duyệt ý, đắm say và thỏa thích.  Nếu nhìn thấy cảnh không 

tốt thì sẽ có sự phẫn nộ và ghét bỏ.  Tất cả những việc này làm 

thành nhân tố cho Tâm thức kết tụ những khổ sầu ưu não, dẫn 

đến thành tác nhân tạo ra những Bất Thiện Hạnh phi đạo đức, 

dẫn đến việc đáng duyệt ý và thải trừ việc bất duyệt ý.  Tóm 

lại một cách dễ hiểu, việc không thu thúc các căn làm thành 

tác nhân cho người tạo tác Bất Thiện một cách dễ dàng, làm 

cho mất Chánh Niệm, mất đi sự thận trọng kiềm chế, như thí 

dụ điển hình được nói đến như sau: 

 

Ẩn sĩ ăn kỳ đà. 

Có một vị ẩn sĩ trú ngụ trong một am tranh vách lá cạnh 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

227  

bên gò mối và tại nơi gò mối đó có một con kỳ đà đang ẩn trú.  

Mỗi buổi sáng, con kỳ đà thường đi ra đảnh lễ vị ẩn sĩ vì nhận 

thấy Ngài là bậc có giới hạnh một cách trang nghiêm.  Đến 

một ngày, vị ẩn sĩ được thọ thực một bát canh thịt kỳ đà do 

một gia đình tín đồ đem đến dâng cúng, liền khởi Tâm dính 

mắc trong mùi vị của bát canh thịt kỳ đà đó và có sự mong cầu 

muốn được dùng nữa, liền khởi Tâm sẽ giết con kỳ đà.  Vào 

lúc con kỳ đà vừa ra khỏi gò mối và đi đến đảnh lễ thì vị ẩn sĩ 

chụp lấy cây búa được giấu ở đằng sau và chuẩn bị chém chết 

con kỳ đà, để có được một bát canh ngon miệng.  Tuy nhiên, 

kỳ đà nhìn thấy việc khác thường nên đã vội chạy nhanh vào 

trong gò mối.  Vị ẩn sĩ liền ném cây búa theo nhưng không 

trúng được mục tiêu và bị con kỳ đà chê trách một cách mãnh 

liệt.  

Câu chuyện được nói đến đây, là một tỷ dụ điển hình của 

người không có sự thu thúc về Thiệt Thức, để mặc cho Tâm 

thức nhiễm đắm dính mắc vào mùi vị ngon ngọt, làm cho mất 

Chánh Niệm, mất đi sự thận trọng kiềm chế và hành động 

những việc không thích hợp.  Bởi do tác nhân như vừa đề cập 

đến, các Ngài mới dạy bảo rằng nên thu thúc, canh phòng và 

gìn giữ các căn, đó là Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân và Ý. 

 

Phương thức thu thúc các căn. 

Việc thu thúc, canh phòng và gìn giữ các căn là việc làm 

như thế nào ? Việc thu thúc, canh phòng và gìn giữ các căn là 

việc có Chánh Niệm Tỉnh Giác thẩm sát trong từng sát na khi 

mắt thấy cảnh sắc, tai nghe âm thanh, mũi biết mùi hơi, lưỡi 

nếm các vị, thân tiếp xúc đụng chạm, ý thâu bắt cảnh Pháp.  

Gìn giữ Tâm cho được quân bình, không bị giao động ngã 

nghiêng cả bên thương lẫn bên ghét, không để Cảnh tiếp xúc 

Tâm thức tác động về lãnh vực duyệt ý hoặc bất duyệt ý.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

228  

Luôn gìn giữ Tâm cho được bình thản, chẳng vui mừng hoặc 

say đắm thỏa thích trong các sự việc hình thành Cảnh duyệt ý 

(Iṭṭhārammana) và cũng chẳng nóng nảy bực tức trong Cảnh 

bất duyệt ý (Aniṭṭhārammana).  Có sự hiểu biết một cách 

bình ổn, nhận thấy việc tiếp xúc với sắc, thinh, khí, vị v.v. là 

câu chuyện thường nhiên; chỉ là việc thành, trụ và diệt;  có sự 

ưa và ghét, có sự duyệt ý và bất duyệt ý cũng là lẽ thường 

nhiên.  Tuy nhiên, không để Tâm của chúng ta đi vào đeo níu, 

dính mắc và bám giữ lấy cảnh vừa tiếp xúc hoặc tạo tác thêm 

lên nữa.  Thấy chỉ là được thấy, nghe chỉ là được nghe, v.v.  

Làm được như vậy sẽ là một thủ thuật chặt đứt con đường phát 

sanh của những phiền não có Tham, Sân, Si trong việc được 

thấy, được nghe, được ngữi, được nếm, được tiếp xúc đụng 

chạm và được đón nhận hiểu biết cảnh Pháp.  

Một trường hợp khác, việc thu thúc, canh phòng và gìn 

giữ các căn có ý nghĩa là việc thanh lọc trong việc sẽ thấy, sẽ 

nghe, sẽ ngữi, sẽ nếm, sẽ tiếp xúc đụng chạm và sẽ đón nhận 

hiểu biết, một cách đặc biệt là chỉ trong việc hình thành điều 

lợi ích và sẽ hỗ trợ cho việc hành đạo, cho việc phát triển đời 

sống được tăng trưởng tiến hóa.  Và nhất là, một cách đặc biệt 

cho sự tăng trưởng tiến hóa về mặt tâm linh.  Vì lẽ, việc được 

đề cập đến đây là việc mà chúng ta sẽ thấy, sẽ nghe trong thế 

gian này có cả mặt tốt và mặt không tốt.  Nếu không biết cân 

nhắc kỹ lưỡng hoặc thanh lọc việc thâu nhận một cách đặc biệt 

chỉ điều tốt vào trong Tâm thức thì sẽ phát sanh tội lỗi, nghĩa 

là dắt dẫn Tâm thức của chúng ta đi đến sự xấu ác, tạo ra Thân 

hành ác, Ngữ hành ác và Ý hành ác.  Nếu chúng ta thanh lọc 

cùng với sự cân nhắc kỹ lưỡng chỉ toàn là điều tốt thì sẽ làm 

cho chúng ta có được sự tăng trưởng tiến hóa và không có sự 

tổn hại. Việc thu thúc, canh phòng và gìn giữ các căn là Nhãn, 

Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân và Ý có sự lợi ích được nói đến, đó là 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

229  

một thủ thuật ngăn chận và diệt trừ những phiền não, không 

cho phát sanh lên như đã được đề cập như vầy.  Các Chú Giải 

Sư mới xếp thành Tapa (sự khổ luyện) là Pháp trở thành dụng 

cụ thiêu đốt điều xấu ác, là điều Bất Thiện cho tuyệt diệt hết ở 

nơi Tâm thức. 

 

Trau giồi Phạm Hạnh. 

Điều kiết tường thứ hai trong câu kệ thứ chín này là 

“Brahmacariyañca – Phạm Hạnh” Trau giồi Phạm Hạnh. 

Phạm Hạnh dịch theo từ ngữ có ý nghĩa là việc tiến tu 

cao quý, hoặc việc hành theo nếp sống Phạm Thiên.  Phạm 

Hạnh là chi ? Trong bộ chú giải kinh Kiết Tường 

(Maṇgalatthadīpanī), các Ngài có đề cập đến: 

1.  Dāna – Xả thí:  việc cho ra. 

2.  Veyyāvacca – Phụng Hành:  sự nhiệt tâm phục vụ. 

3.  Pañcasīla – Ngũ Giới:  thọ trì năm giới. 

4. Appamanna – Vô Lượng:  việc tiến hóa Phạm Trú 

(Brahmavihāra) trải rộng ra vô hạn lượng. 

5.  Sadārasantosa – Hiền Thê Túc Nguyện:  sự vui mừng 

mãn nguyện một cách đặc biệt với vợ nhà. 

6.  Methunavirati – Bất Dâm Hạnh:  việc bất giao hợp. 

7.  Viriya – Tinh Tấn:  sự tinh cần. 

8.  Uposatha – Thanh Tịnh Giới:  thọ trì bát giới trong 

ngày trai giới. 

9.  Ariyamagga – Thánh Đạo:  tiến tu Đạo Quả. 

10.  Sāsanā  -  11.  Samanadhamma – Thụ Giáo Lý và Sa 

Môn Pháp:  hành đúng theo Giáo Pháp và Sa Môn 

Pháp.  

Cả mười một điều này được xếp thành Phạm Hạnh, là 

việc tiến tu tột cùng cao quý cho hiện hành việc tăng trưởng 

tiến hóa. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

230  

 

Tam cấp Phạm Hạnh. 

 Cả mười một điều Phạm Hạnh này được xếp thành ba 

thứ bậc hoặc ba cấp bậc, đó là: 

 Bậc Thấp:  là Xả thí, Phụng Hành và Ngũ Giới. 

 Bậc Trung: là Vô Lượng, Hiền Thê Túc Nguyện và 

Bất Dâm Hạnh. 

 Bậc Thượng: là Tinh Tấn, Thanh Tịnh Giới, Thánh 

Đạo, Thụ Giáo Lý và Sa Môn Pháp.  

Nói một cách tổng quát về Phạm Hạnh, đó là nền tảng 

Tam Học, là Giới – Định và Tuệ.  Việc trau giồi Phạm Hạnh 

chính là việc thực hành theo nền tảng Tam Học.  Mục đích của 

việc trau giồi Phạm hạnh là việc làm suy giảm và diệt trừ 

phiền não.  Nói một cách dễ hiểu là việc chặt đứt bản chất 

Pháp Hiệp Thế (Lokiyavisaya) là việc dính mắc trong tất cả 

mọi thứ, một cách đặc biệt là dính mắc trong Cảnh Dục 

(Kāmārammana).  Và như thế, trong điều kiết tường này, 

Ngài Chú Giải mới nhấn mạnh về Bất Dâm Hạnh 

(Methunavirati) và Sa Môn Pháp (Samanadhamma).  

Hành Dâm hoặc quan hệ giới tính là sự trở ngại trọng yếu 

đối với việc chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn.  Với người vẫn còn 

mãi mê ở trong câu chuyện loại này thì không thể nào chứng 

đắc Đạo Quả Níp Bàn được, vì lẽ hành dâm là Pháp Hiệp Thế, 

là câu chuyện của thế gian.  Còn Đạo Quả Níp Bàn là Pháp 

Siêu Thế, là Pháp vượt khỏi thế gian, không còn liên hệ với 

câu chuyện loại này.  Do đó, với người có sở nguyện được 

chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn thì cần phải trau giồi Phạm Hạnh 

và xa lánh việc hành dâm.  Nói như vậy, có thể làm cho tất cả 

các bạn bị nản lòng trong việc trau giồi tu tập, bởi vì vẫn còn 

là người trần tục và vẫn còn liên hệ với câu chuyện gia đình. 

Tuy nhiên như đã được đề cập đến ở phần trên, là Phạm Hạnh 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

231  

có tới ba cấp bậc.  Một khi vẫn chưa được cắt ái ly gia thì hãy 

nên trau giồi tu tập Phạm Hạnh ở bậc thấp trước, nghĩa là thực 

hiện việc xả thí, thọ trì giới và tinh cần trong việc phụng hành 

các Thiện sự tạo Phước báu hiện hành trong khi huân tập Giới 

– Định – Tuệ cho được tăng trưởng tiến hóa.  Sau đó, từ từ 

tiến lên việc trau giồi Phạm Hạnh bậc trung.  

Phạm Hạnh bậc trung, quả thật chính là việc mở rộng 

thêm từ Phạm Hạnh bậc thấp.   Đó là việc tu tiến cho thật 

nhiều nghiêm túc, là việc tu tiến Vô Lượng Phần, truyền rải 

tình thương Từ Ái và việc giúp đỡ hỗ trợ đến người khác, đến 

chúng sanh khác một cách bình đẳng hòa hợp với nhau và 

không có sự lựa chọn bạn hay thù.  Luôn hoan hỷ vừa lòng 

trong tình nghĩa vợ chồng và xa lánh việc hành dâm.  Việc xa 

lìa lánh khỏi hành dâm, nếu thực hiện một cách nghiêm túc thì 

quả thật không thể cắt đứt được.  Ngài Chú Giải chỉ đề cập 

việc cắt đứt này trong vài trường hợp, như trong ngày Thanh 

Tịnh Giới (uposatha) v.v.  Kế tiếp đó, là đến việc trau giồi 

Phạm Hạnh bậc thượng, đó là có sự nỗ lực tinh cần.  Tại đây, 

nói đến việc tinh cần có ý nghĩa là nỗ lực diệt trừ phiền não, 

như việc Thiền Tọa, Thiền Hành, thẩm sát Pháp, v.v. Thọ trì 

Thanh Tịnh Giới để diệt trừ xa lìa Cảnh Dục (Kāmārammana) 

và quan trọng là thành tựu Thánh Đạo có tám chi phần.  Cuối 

cùng là Sa Môn Pháp, đó là Tu Tập Thiền Chỉ  

(Samathabhāvanā) và Tu Tập Thiền Quán  

(Vipassanābhāvanā) vì cả hai thể loại này là nhân tố làm cho 

chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn.  

Cả ba bậc Phạm Hạnh này truyền trao với nhau thành 

một mạch nối liền. Do đó, nếu không thể xa lánh khỏi việc 

hành dâm thì nên trau giồi Phạm Hạnh ở bậc thấp trước.  Khi 

có được niềm tin kiên cố thì mới hẵng tiến tới việc trau giồi 

Phạm Hạnh bậc trung và tiếp nối là bậc thượng.  Việc trau giồi 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

232  

Phạm Hạnh là nhân tố làm cho chứng đắc Đạo Quả Níp Bàn, 

là đạt đến mục đích cùng tột của đời sống như đã được đề cập 

đến và Đức Thế Tôn đã khải thuyết thành điều kiết tường, là 

con đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống. 

 

Thấy Thánh Đế. 

Điều thứ ba trong câu kệ kiết tường thứ chín là 

“Ariyasaccānadassanaṃ – Kiến thị Thánh Đế” việc thấy 

Thánh Đế.  

 Điều kiết tường này là kết quả xuất phát từ nơi việc trau 

giồi Phạm Hạnh. Như đã đề cập đến một cách tổng quát về 

Phạm Hạnh, đó là nền tảng Tam Học gồm Giới, Định và Tuệ.  

Khi nỗ lực tu tập Tam Học đưa đến thành tựu viên mãn thì 

thường chứng tri được Pháp, với ý nghĩa là được thấy Tứ 

Thánh Đế, đó là Khổ, Tập, Diệt và Đạo.  Việc thấy được 

Thánh Đế tại đây có ý nghĩa là việc thấy với Tuệ Nhãn hoặc là 

việc thấy với Trí Tuệ.  Đó là sự sáng suốt ở trong nội tâm, liễu 

tri được tất cả Thực Tính Pháp theo Chân Đế.  Chẳng phải 

được thấy với nhãn nhục, được thấy theo sách vở hoặc được 

thấy theo sự nhận biết được.  Vì lẽ việc thấy như vậy không 

thể thoát khỏi khổ đau được.  Một thời gian sau sẽ nhận thức 

sự sai lầm rằng ta đã thấy hoặc được biết Thánh Đế chẳng là 

chi cả, nhưng tại làm sao vẫn chưa thấy thoát khỏi Khổ Đau.  

Do đó, cần phải thấy với Trí Tuệ mới thoát khỏi Khổ Đau 

được.  Việc thấy như vậy mới gọi là việc thấy với Trí Tuệ. 

 

Tam Trí Tuệ. 

Việc thấy Thánh Đế một cách trung thực và chân chánh, 

liễu tri một cách thành tựu viên mãn, và chẳng phải do sự nhận 

biết hoặc do học được biết, thì cần phải phối hợp với ba loại 

Trí Tuệ, đó là: 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

233  

 1. Saccañāna – Chân Thực Trí:  rõ biết chân thật, là 

liễu tri về Chân Đế trong từng mỗi Thánh Đế, như có sự hiểu 

biết rằng Khổ, quả là có thật. 

2. Kiccañāna – Sự Vụ Trí:  liễu tri sự vụ, là công việc 

nên làm trong từng mỗi Thánh Đế.  

3. Katañāna – Hoàn Thành Trí:  liễu tri sự vụ đã hoàn 

thành, là có sự hiểu biết rằng những việc nên làm trong từng 

mỗi Thánh Đế đã được làm xong.  

Tóm tắt một cách đơn giản, đó là liễu tri về Chân Đế 

rằng nó là cái chi ?   Liễu tri rằng nên xử lý với nó như thế  

nào ? Và liễu tri rằng đã xử lý nó rồi thì khởi sanh kết quả ra 

sao ?  Dẫn chứng một thí dụ: 

- Liễu tri rằng Khổ, quả là có thật, đây là Chân Thực Trí. 

- Liễu tri rằng nên có năng lực tri giác về Khổ, đây là Sự Vụ 

Trí. 

- Liễu tri rằng Khổ mà ta đã có được tri giác, đây là Hoàn 

Thành Trí. 

- Liễu tri rằng đây là Tập Đế, nhân làm cho sanh Khổ, 

Chân Thực Trí. 

- Liễu tri rằng Tập Đế này, nên diệt trừ, Sự Vụ Trí. 

- Liễu tri rằng Tập Đế, ta đã diệt xong rồi, Hoàn Thành Trí. 

- Liễu tri rằng đây là Diệt Đế, là sự diệt tắt Khổ, Chân Thực 

Trí. 

- Liễu tri rằng Diệt Đế nên làm cho sáng tỏ, Sự Vụ Trí. 

- Liễu tri rằng Diệt Đế, ta đã làm sáng tỏ rồi, Hoàn Thành 

Trí. 

- Liễu tri rằng Đạo Đế, là con đường hành đạo cho đi đến 

sự diệt tắt Khổ, Chân Thực Trí. 

- Liễu tri rằng Đạo Đế này, nên làm cho phát triển, Sự Vụ 

Trí. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

234  

- Liễu tri rằng Đạo Đế này, ta đã phát triển rồi, Hoàn Thành 

Trí. 

Liễu tri Tứ Thánh Đế nên phối hợp với Tam Trí Tuệ này, 

thì quả thật sẽ diệt tắt Khổ một cách trung thực viên mãn.     

 

Phương thức giải quyết vấn đề theo nền tảng Tứ 

Thánh Đế. 

Tại đây, chúng ta thử kiểm tra xem sự hiểu biết của 

chúng ta đến mức độ nào ? Mức độ rõ biết chân thật hoặc chỉ 

là nhận biết ?  Tuy nhiên cho dù chỉ là sự nhận biết mà chẳng 

là sự rõ biết chân thật thì chúng ta cũng có khả năng đón nhận 

được sự lợi ích, đó là có khả năng dẫn đến ứng dụng dùng để 

giải quyết vấn đề của đời sống.  Bởi vì Tứ Thánh Đế là câu 

chuyện trung thực của đời sống, là mỗi người đều có khổ đau, 

đều có vấn đề trong mọi sinh hoạt, vả lại mọi người đều mong 

cầu có được sự an vui và được thoát khỏi tất cả mọi vấn đề rắc 

rối.  Việc diệt trừ mọi vấn đề của đời sống thì cần phải tiến 

hành theo nền tảng Tứ Thánh Đế.  Việc giải quyết vấn đề theo 

nền tảng Tứ Thánh Đế là khoa học và được xác minh thử 

nghiệm với phương thức như sau: 

1. Có sự nhận thức với vấn đề và thừa nhận là có vấn đề, 

đó là trực tiếp với Khổ Thánh Đế. 

2. Nguyên nhân hoặc căn nguyên thực sự của vấn đề, đó 

là trực tiếp với Tập Thánh Đế. 

3. Đặt mục tiêu hoặc nhắm mục tiêu của việc giải quyết 

vấn đề, đó là trực tiếp với Diệt Thánh Đế. 

4. Thực hành theo thủ thuật hoặc phương thức để diệt trừ 

vấn đề, đó là trực tiếp với Đạo Thánh Đế. 

Người thực hiện theo phương thức này thì chắc chắn sẽ 

giải quyết được vấn đề.  Tuy nhiên, phần đông chúng ta 

thường hay thất bại ngay phút giây đầu tiên, nghĩa là không 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

235  

chấp nhận đó là vấn đề hoặc là có vấn đề.  Chúng ta lại thường 

thích nêu lên những sai lỗi hoặc là vấn đề của người khác, như 

là việc nghiện ngập thuốc hoặc việc đánh cờ bạc, lại nhận thấy 

rằng đó là sự hoan hỷ thỏa thích và chẳng phải là vấn đề mà 

cần phải giải quyết.  Quả thật là, khi nhận thấy rõ rằng đó là 

vấn đề thì mới tìm kiếm con đường để giải quyết.    

 

Làm cho thấu rõ Níp Bàn.  

Điều kiết tường thứ tư trong câu kệ thứ chín là 

“Nibbānasacchikiriyā ca”  Làm cho thấu rõ Níp Bàn.  Có ý 

nghĩa đến việc chứng đắc Níp Bàn, mà cũng là kết quả xuất 

phát từ những điều kiết tường đã được nói đến, kể từ việc trau 

giồi Phạm Hạnh cho đến được liễu tri Tứ Thánh Đế.  Tại đây, 

đạt đến Níp Bàn, là sự diệt tắt phiền não hoàn toàn.  Phải dùng 

từ ngữ là “hoàn toàn”, nghĩa là tuyệt diệt không còn dư sót.  

Nếu vẫn còn hiện hữu, cho dù chỉ là một chút ít dư sót, cũng 

không gọi là Níp Bàn.  Do đó, người đã đạt đến Níp Bàn, phải 

chính là bậc Vô Sinh. Với Thánh nhân bậc thấp hơn thì vẫn 

chưa đến đạt Níp Bàn, mà chỉ là đạt đến Níp Bàn Thánh vức.   

 

Hai loại Níp Bàn. 

Níp Bàn có hai thể loại hoặc hai phần, mà quả thật Níp 

Bàn chính là có một duy nhất.  Chỉ có điều là giải thích theo 

khía cạnh khác nhau thì sẽ nhìn thấy có nhiều thể loại, đó là: 

1. Saupādisesanibbāna – Hữu Dư Y Níp Bàn:  diệt tắt 

phiền não mà vẫn còn Uẩn hiện hữu.  Có hai phần giải thích, 

với ý nghĩa là bậc Vô Sinh đã dứt khoát diệt trừ hết phiền não, 

tuy nhiên sanh mạng vẫn còn hiện hữu.  Một phần nữa, có ý 

nghĩa là bậc Vô Sinh đã diệt trừ phiền não một cách hoàn toàn 

rồi, tuy nhiên vẫn còn thụ hưởng lấy Cảnh, có cả an vui lẫn 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

236  

 khổ đau, v.v. tuy nhiên các Ngài không dính mắc vào trong 

những Cảnh đó. 

2. Upādisesanibbāna – Vô Dư Y Níp Bàn:  diệt tắt phiền 

não mà không còn Uẩn dư sót. Có hai phần giải thích, với ý 

nghĩa là bậc Vô Sinh đã dứt khoát diệt trừ hết phiền não và 

cùng chấm dứt sanh mạng luôn.  Một phần nữa, có ý nghĩa là 

bậc Vô Sinh đã diệt trừ phiền não một cách hoàn toàn và sanh 

mạnh vẫn còn hiện hữu, tuy nhiên các Ngài không thụ hưởng 

lấy Cảnh.  Nói một cách dễ hiểu, là không còn thọ lãnh phiền 

não và không còn dính mắc vào tất cả Uẩn.  Cho dù Níp Bàn 

được giải thích trong khía cạnh nào đi nữa thì cũng chỉ có một, 

là việc diệt trừ phiền não một cách hoàn toàn.  Việc đạt đến 

Níp Bàn thì cần phải tu tập theo nền tảng Tam Học hoặc 

Thánh Đạo có tám chi phần, như đã được đề cập đến ở phần 

trên. 

   

Níp Bàn là an vui tuyệt đối. 

Níp Bàn là Pháp bậc cao thượng và là mục tiêu cùng tột 

của đời sống.  Quả thật khó giải thích được Níp Bàn để cho 

được thấu hiểu một cách tường tận, bởi vì là Pháp Siêu Thế và 

vượt khỏi bản chất của thế gian.  Với người vẫn chưa đạt đến 

thì quả thật khó làm cho thấu rõ được.  Tương tự như vật thực 

có mùi vị mặn, chua, v.v. và với người không được tự thưởng 

thức lấy thì ngay cả có người đến nói cho được nghe biết về 

trạng thái hương vị của vật thực, cũng sẽ không có khả năng 

để thấu hiểu hoặc rõ biết một cách xác thực được, và chỉ cho 

đến khi được tự thưởng thức lấy.  Níp Bàn cũng tương tự như 

vậy.  Níp Bàn được xếp thành sự an vui cùng tột.  Như từ ngữ 

Pāli có đề cập đến là “Nibbānaṃ paramaṃ sukhaṃ – Níp 

Bàn là an vui tuyệt đối” (Không có sự an vui nào hơn được 

Níp Bàn).  Bởi vì khi tuyệt diệt hết phiền não một cách hoàn 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

237  

toàn thì chỉ còn lại sự an vui tịch tịnh, không còn khổ đau sầu 

não, không còn phải phấn đấu nỗ lực để có được điều chi tiếp 

nối. Trong sát na mà chúng ta vẫn chưa đạt đến Níp Bàn một 

cách xác thực thì xin cho chúng ta cố gắng đạt đến Níp Bàn 

một cách linh động, nghĩa là cố gắng một đôi khi diệt trừ được 

phiền não, diệt trừ sự xan tham, sự sân hận, sự si mê, và nên tự 

làm cho có sự an vui tịch tịnh được phát sanh lên thật nhiều ở 

trong đời sống.   

Tất cả bậc hiền triết, sau khi đã được nghe câu kệ kiết 

tường theo như đã trình bày thì hãy nên hướng tới sự suy xét 

cân nhắc kỹ lưỡng và tra cứu nhân quả một cách chính xác và 

sau đó hãy trau giồi tu tập thì sẽ đón nhận điều lợi ích, là sự an 

vui, sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống xứng hợp với mọi 

sở cầu sở nguyện.  

 

 Phần vấn đáp trong bốn điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Làm thế nào để thiêu đốt phiền não ? 

     Đáp:  Muốn thiêu đốt được những phiền não thì cần phải 

kiến tạo nhiều Thiện sự, như xả thí, trì giới, hành Thiền, v.v.  

Những phiền não thường hiện bày nương theo Lục Căn, 

và với Tâm ưa thích dính mắc vào các Lục Trần, như cảnh sắc 

tốt, âm thanh hay, khí hơi thích hợp, mùi vị ngon, xúc chạm 

vừa lòng, ý tưởng vui thích. 

Có hai phương cách thiêu đốt những phiền não, đó là: 

a.  Cố gắng thiêu đốt phiền não chưa từng sanh, làm cho 

không thể sanh khởi được, bằng cách thu thúc Lục Căn với 

Chánh Niệm và Tỉnh Giác. 

b.  Cố gắng thiêu đốt phiền não đã sanh khởi rồi, làm 

cho diệt mất, với hai Pháp là Tàm (Hiri) và Quý (Ottapa), là 

khởi Tâm hổ thẹn và ghê sợ điều phiền não đang hiện bày 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

238  

trong Tâm. Qua hai phương thức tu tập của Thiền Chỉ 

(Samatha) và Thiền Quán (Vipassanā).  

Một khi không có hai Pháp Tàm và Quý  thì không thể 

nào thu thúc Lục Căn.  Khi không có sự thu thúc Lục Căn thì 

không thể nào thọ trì Giới nghiêm hạnh được.  Khi không có 

Giới nghiêm hạnh thì bị dứt đường Thiện Duyên và xa lìa 

Giáo Pháp.  

Một mặt khác, khi không có Giới thì không thể sanh 

Định.  Khi không có Định thì không thể sanh Tuệ Quán được. 

Và như thế, dứt đường Thiện Duyên, xa lìa Giáo Pháp, không 

thể chứng đắc Đạo Quả và Níp Bàn.  

     

2.  Hỏi:  Thế nào là việc trau giồi Phạm Hạnh ? 

     Đáp:  Việc trau giồi Phạm Hạnh là nết hạnh hành theo 

Pháp bậc cao thượng, tu tập thanh lọc Thân, Ngữ và Ý cho 

được thanh tịnh. 

Có hai Pháp bậc cao thượng, đó là: 

a.  Sāsana Brahmacariya – Thụ Giáo Phạm Hạnh:  là 

thực hành theo Giáo Pháp bậc cao thượng, là trau giồi Tam 

Học gồm Giới, Định và Tuệ. 

b. Magga Brahmacariya – Hành Đạo Phạm Hạnh:  tu 

tập theo con đường Bát Chánh Đạo của Giáo Pháp bậc cao 

thượng. 

 

3.  Hỏi:  Tứ Thánh Đế gồm có mấy Pháp và là những  

Pháp chi ? 

     Đáp: Tứ Thanh Đế gồm có bốn Pháp, là: Khổ Thánh Đế, 

Tập Thánh Đế, Diệt Thánh Đế và Đạo Thánh Đế. 

 Khổ Thánh Đế gồm có: Khổ Khổ với bát Khổ (sanh, lão, 

bệnh, tử, ái biệt ly, oán tắng hội, cầu bất đắc và ngũ thủ 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

239  

uẩn), Hành Khổ và Hoại Khổ. 

 Tập Thánh Đế là chính do bởi Ái Dục, là nguyên nhân 

chánh yếu của Khổ Thánh Đế.  Ái Dục có ba loại, là: 

Dục Ái (Kāmataṅhā – ưa thích dính mắc trong Lục 

Dục),  Hữu Ái (Bhavataṅhā – ưa thích dính mắc trong 

sự hiện hữu, thường hằng), và Ly Hữu Ái 

(Vibhavataṅhā – ưa thích dính mắc trong sự phi hiện 

hữu, hoại diệt).  

 Diệt Thánh Đế chính là Níp Bàn, sự an vui tuyệt đối và 

đoạn diệt xa lìa mọi phiền não. 

 Đạo Thánh Đế với Bát Thánh Đạo, con đường có tám 

chi phần của bậc Thánh, là: 

1.  Sammādiṭṭhi – Chánh Kiến:  việc thấy chân chánh, 

có bốn Pháp: là thấy Tứ Thánh Đế. 

2.  Sammāsankappa – Chánh Tư Duy:  việc suy nghĩ và 

thẩm sát chân chánh, có ba Pháp: Ly Tham, Ly Sân 

Hận và Ly Oán Hận. 

3.  Sammāvacca – Chánh Ngữ:  nói lời chân chánh, có 

bốn Pháp: là xa lánh bốn điều: Vọng Ngữ, Ly Gián 

Ngữ, Thô Ác Ngữ và Hồ Ngôn Loạn Ngữ.  

4. Sammākammantā – Chánh Nghiệp:  việc làm và 

hành động chân chánh, có ba Pháp: Bất Sát, Bất Thâu 

Đạo và Bất Tà Hạnh. 

5. Sammājīvā – Chánh Mạng:  việc nuôi mạng chân 

chánh, với người cư sĩ tại gia thì tránh xa năm điều là: 

không buôn sanh bán tử, không buôn bán vũ khí, 

không buôn bán thuốc độc, không buôn bán chất say, 

không buôn bán nô lệ. Với hạng người xuất gia thì 

thọ trì Tứ Thanh Tịnh Giới và tránh xa 22 Pháp Tà 

Mạng. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

240  

6. Sammāvāyāma – Chánh Tinh Tấn:  việc nỗ lực tinh 

cần tu tập chân chánh, có bốn Pháp, là Tứ Chánh Cần. 

7. Sammāsati – Chánh Niệm:  có sự ghi nhớ và thức 

tỉnh chân chánh, có bốn Pháp, là Tứ Niệm Xứ. 

8. Sammāsamādhi – Chánh Định:  giữ Tâm an trú và 

tập trung chân chánh, có năm Pháp, là: Tầm 

(Vitakka), Tứ (Vicāra), Hỷ (Pīti), Lạc (Sukha) và 

Nhất Thống (Ekaggatā).  

 

******************** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

241  

 

 

Chương thứ mười hai 

Tâm bất dao động, Tâm bất sầu khổ,  

Tâm thoát khỏi phiền não, Tâm tự tại. 

 

 Phuṭṭhassa lokadhammehi             Cittaṃ yassa na kampati 

 Asokaṃ virajaṃ khemaṃ             Etaṃmaṇgalamuttamanti 

 Tâm bất dao động                                          Tâm bất sầu khổ  

 Tâm thoát khỏi phiền não, tự tại    Đó là kiết tường thù thắng. 

 

Tâm không xao động vì tiếp xúc với Pháp Thế Gian, Tâm 

không sầu khổ, Tâm thoát khỏi phiền não, Tâm tự tại, cả bốn 

việc này làm thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến 

hóa của đời sống một cách thù thắng.  

  

 Như phần trước đã trình bày đến câu kệ kiết tường thứ 

chín, gồm có bốn điều kiết tường với nhau, là: 

 1.  Sự khổ luyện, 

 2.  Việc trau giồi Phạm Hạnh, 

 3.  Việc thấy Thánh Đế, 

 4.  Việc làm cho thấu rõ Níp Bàn. 

Và đến phần này sẽ tiếp tục trình bày trong câu kệ kiết 

tường thứ mười được kết hợp với bốn điều kiết tường, nương 

theo câu kệ Phật ngôn đã được rút lên làm thành câu xiển 

thuật đặt ở phần trên, là: 

 

  Phuṭṭhassa lokadhammehi              Cittaṃ yassa na kampati 

  Asokaṃ virajaṃ khemaṃ             Etaṃmaṇgalamuttamanti 

  Tâm bất dao động                                           Tâm bất sầu khổ  

  Tâm thoát khỏi phiền não, tự tại   Đó là kiết tường thù thắng. 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

242  

Dịch nghĩa là: Tâm không xao động vì tiếp xúc với Pháp 

Thế Gian, Tâm không sầu khổ, Tâm thoát khỏi phiền não, Tâm 

tự tại, cả bốn việc này làm thành kiết tường, là con đường tăng 

trưởng tiến hóa của đời sống một cách thù thắng.  

 

Kiết tường là con đường tiến hóa hoặc là nền tảng tu tập 

để cho đời sống có được sự tăng trưởng tiến hóa.  Làm thành 

nền tảng hoặc chính thực là những điều cần phải tu tập và đã 

được trình bày kết thúc ở ngay câu kệ thứ chín. Trong câu kệ 

thứ chín, có bốn điều kiết tường, đó là sự khổ luyện, sự trau 

giồi Phạm Hạnh, việc thấy Thánh Đế, việc làm cho thấu rõ 

Níp Bàn, quả thực là những điều cần phải tu tập.  Là việc tu 

tập khổ luyện để diệt trừ phiền não và trau giồi Phạm Hạnh. 

Khi việc trau giồi tu tập được thành tựu viên mãn thì sẽ đón 

nhận quả phước báu, là thấy Thánh Đế và làm cho thấu rõ Níp 

Bàn.  Nói một cách dễ hiểu, là việc chứng đắc Pháp sát trừ 

tuyệt phiền não.  Điều kiết tường trong câu kệ thứ mười, có 

Tâm không dao động, Tâm không sầu khổ, v.v. đó là thành quả 

của việc chứng đắc Pháp.  Hoặc sẽ nói rằng, điều kiết tường 

trong câu kệ thứ mười là việc nói đến trạng thái hoặc phẩm 

chất của Tâm thức đã được chứng đắc Pháp thì có trạng thái 

như thế nào cũng được.        

Như đã từng so sánh cho được nhận biết, rằng ba mươi 

tám điều kiết tường được ví như cầu thang có ba mươi tám 

bậc, sẽ dẫn người tu tập đi đến sự an vui, sự tăng trưởng tiến 

hóa trong đời sống.  Người trau giồi tu tập theo những điều 

kiết tường cũng giống như người bước lên cầu thang.  Khi 

chúng ta bước lên cầu thang và dần bước lên mãi đến nấc 

thang thứ ba mươi ba và ba mươi bốn, là việc thấy Thánh Đế 

và làm cho thấu rõ Níp Bàn, là cũng ngang bằng với việc bước 

lên nấc thang cuối cùng của nhà cao tầng hoặc của căn nhà rồi, 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

243  

không còn nấc thang nào để mà bước lên nữa, mà chỉ có 

phòng ốc hoặc trạng thái của căn nhà cho chúng ta được nhìn 

ngắm xem và khen ngợi nó với trạng thái xinh đẹp hoặc 

không.  Điều kiết tường thứ 35, 36, 37, 38 cũng được so sánh 

với trạng thái của căn phòng hoặc trạng thái của căn nhà mà 

chúng ta đã bước lên cầu thang và đi đến nơi đó, rằng nó như 

thế nào, xinh đẹp, hoặc là có đáng ở hay không. 

Như thế, trong câu kệ thứ mười này mới thành Pháp bậc 

cao thượng, vì lẽ Tâm không dao động, Tâm không sầu khổ, 

Tâm không có phiền não và Tâm tự tại đều là trạng thái Tâm 

thức của bậc Vô Sinh hết cả.  Người mà có được Tâm thức 

như vậy phải là bậc Vô Sinh.  Bởi vì, lẽ thường với hạng 

người Phàm Phu khi bị chửi mắng, hoặc bị nói xấu sau lưng, 

hoặc được khen ngợi thì Tâm vẫn còn bị dao động, vẫn còn bị 

khổ sầu ưu não và vẫn chưa xa lìa khỏi bụi trần là phiền não.  

Tâm thức vẫn còn chạy lăng xăng và dính mắc vào ái dục, 

tham, sân si.  Tâm thức vẫn chưa được sáng suốt, thanh tịnh 

và còn vui say, hân hoan, thỏa thích.  Tâm thức vẫn còn tràn 

ngập những khổ đau sân hận.  Tuy nhiên, để cho có được kết 

quả trong con đường tu tập, tại đây sẽ trình bày trong câu kệ 

thứ mười này một cách lắng dịu xuống, là trình bày Tâm thức 

ở mức độ thấp của hạng Phàm Phu, mà có được sự hướng dẫn 

trau giồi tu tập để làm cho phát sanh sự an vui lợi ích đối với 

đời sống tiếp nối. 

Điều kiết tường đầu tiên của câu kệ thứ mười này là 

“Phuṭṭhassa lokadhammehi cittaṃ yassa na kampati”– Tâm 

không bị dao động khi tiếp xúc với Thế Gian Pháp hoặc Tâm 

bất dao động. 

 

Tâm là cái chi ? 

Tâm là cái chi ?  Theo từ ngữ Pāli thì được gọi là “Citta  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

244  

– Tâm” dịch nghĩa là tích lũy, suy nghĩ  hoặc nhớ tưởng.  Đôi 

khi còn gọi là Tâm thức.  Tâm hoặc Thức có ba loại chức 

năng, là: 

1.  Làm chức năng suy nghĩ hoặc kiến tạo những sự vật. 

2.  Làm chức năng hiểu biết những Cảnh do xuyên qua 

các Lộ của Lục Môn. 

3.  Làm chức năng tích lũy hoặc tự thu giữ lấy các sự 

việc qua Thân, Lời, Ý kết hợp làm thành các Cảnh, xuyên qua 

Lộ Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân và Ý.  Làm chức năng này 

cũng giống như hộc tủ thu giữ lấy tất cả tài liệu.  Cho dù 

chúng ta có tạo tác qua Thân, Ngữ Ý Thiện hoặc Bất Thiện, 

Tâm thức cũng tích lũy và giữ lấy tất cả, và chính cái Tâm này 

sẽ dắt dẫn chúng ta đi tục sinh trong những Sanh Thú, được 

gọi là Tâm Tái Tục. 

Nói tóm lại, Tâm là một Pháp Chủng làm cho việc suy 

nghĩ được thành tựu. Làm chức năng hiểu biết Cảnh, thu giữ 

và tích lũy tất cả các hành động Thân, Lời, Ý, và nó hiện hữu 

trong con người của chúng ta. Tâm là Danh Pháp, chẳng phải 

Sắc Pháp và không tiếp xúc đụng chạm được.  Tuy nhiên nó là 

một Pháp hiện hữu và rõ biết sự hiện hữu vì lẽ Tâm có đặc 

tính hiện bày làm cho nhìn thấy sự hiện hữu, như là việc nghĩ 

suy, sự hiểu biết, v.v.  Cũng giống như gió mà chúng ta biết 

được nó hiện hữu, bởi do quán sát thấy đặc tính của nó, như có 

sự rõ biết trạng thái mát lạnh khi gió thổi hoặc nhìn thấy lá lay 

động, v.v.   

   

Thân với Tâm. 

Theo đường lối của Phật Giáo thì coi như thể xác con 

người của chúng ta được chia ra làm hai thành phần, là Thân 

với Tâm.  Trong hai thành phần này, Tâm được coi như là 

quan trọng hơn Thân, bởi vì nó làm cho sự suy nghĩ được 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

245  

thành tựu, là người chỉ huy ra lệnh cho Thân tạo tác ra những 

hành động và do đó có lời nói rằng Tâm là thầy và Thân là tớ.  

Tuy nhiên, mặc dù Tâm quan trọng hơn Thân, nhưng nếu 

không có Thân làm chỗ nương nhờ thì Tâm cũng không thể 

hiện hữu, Thân không có thì Tâm cũng không thể có được, 

như thể là một với nhau.  Cả hai thành phần này cần phải 

nương tựa lẫn nhau.  Khi Phật Giáo nói rằng Tâm là quan 

trọng thì việc trau giồi tu tập mới nhấn mạnh vào việc rèn 

luyện Tâm thức.  Vì lẽ nếu Tâm thức Thiện thì hành động 

Thân Lời Ý cũng nương theo hiện bày Thiện. Nếu Tâm thức 

Bất Thiện thì hành động Thân Lời Ý cũng nương theo hiện 

bày Bất Thiện.  Tuy nhiên, trong điều kiết tường này, Nhà 

Chú Giải Sư đề cập đến Tâm không dao động thành kiết 

tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của đời sống, có ý 

nghĩa trình bày cho thấy rằng với Tâm dao động sẽ không 

thành kiết tường.  Vậy, như thế nào là Tâm dao động ? 

Tâm dao động là Tâm ngả nghiêng thay đổi, như đôi khi 

ngả theo phía thương và đôi khi ngả theo phía ghét, có đôi khi 

theo phía Tham, Sân, Si, không bền vững, lên xuống thất 

thường, một chốc thì vui vẻ, một chốc lại buồn bã, một chốc 

thì thương và một chốc lại ghét.  Thể loại này gọi là Tâm dao 

động.  Một trường hợp khác, Tâm lo sợ là Tâm bồn chồn lo 

lắng, hoảng hốt vì sẽ có cái chi đưa đến làm cho buồn lòng.  

Tâm rung động là Tâm dao động theo Cảnh ưa thích, dao động 

theo sự dính mắc và duyệt ý.  Tâm vẫn còn có trạng thái lo sợ 

và rung động như vừa đề cập đến đây, được gọi là Tâm dao 

động. 

 

Nguyên nhân làm cho Tâm dao động. 

Cái chi là nguyên nhân làm cho Tâm dao động ?  Trong  

phần Pāli, Nhà Chú Giải Sư trình bày rằng Thế Gian Pháp 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

246  

(Lokadhamma) là nguyên nhân làm cho Tâm dao động.  Thế 

Gian Pháp là chi ?  Thế Gian Pháp là Pháp hiện hữu thường 

hằng trong thế gian hoặc có tám điều thường luôn hiện hữu 

với nhau trong thế gian, đó là: 

1.  Được lợi lộc (Lābha)              2.  Mất lợi lộc (Alābha). 

3.  Được danh dự (Yasa)             4.  Mất danh dự (Ayasa). 

5.  Được khen ngợi (Pasamsā)   6.  Bị chỉ trích (Nindā).  

7.  Hạnh phúc (Sukha)               8.  Khổ đau (Dukkha). 
 

Cả tám điều này là Pháp thường hiện hữu trong thế gian 

và mọi người sanh ra trong thế gian này chẳng có ai được 

hoàn hảo, chí đến hàng Phàm Phu hoặc bậc Thánh nhân, ắt 

phải bị va chạm với bất luận điều nào trong cả tám Thế Gian 

Pháp này và không một ai có thể tránh khỏi được.  Do đó, Nhà 

Chú Giải Sư mới gọi là Thế Gian Pháp, là Pháp thường hằng 

của thế gian. 

Cả tám Thế Gian Pháp này được chia ra làm hai phía, là: 

 Phía Cảnh Duyệt Ý (Iṭṭhārammana) là phía làm cho 

phát sanh sự vui mừng thỏa thích, gồm có bốn là: được 

lợi lộc, được danh dự, được khen ngợi và hạnh phúc.   

 Phía Cảnh Bất Duyệt Ý (Aniṭṭhārammana) là phía làm 

cho phát sanh sự buồn lòng, bất duyệt ý, gồm có bốn là: 

mất lợi lộc, mất danh dự, bị chỉ trích và khổ đau.  

Cả tám Thế Gian Pháp này là nguyên nhân làm cho Tâm 

dao động.  Được nói đến là, một khi được đón nhận Thế Gian 

Pháp ở phía Cảnh Duyệt Ý như được lợi lộc, v.v. thì Tâm sẽ 

rung động chạy theo, và sẽ có sự vui mừng, thỏa thích, đắm 

say nhiễm đắm, làm cho có sự phóng dật và mất Chánh Niệm.  

Khi được đón nhận Thế Gian Pháp ở phía Cảnh Bất Duyệt Ý 

như mất lợi lộc, v.v. thì Tâm sẽ hoảng hốt lo lắng theo Thế 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

247  

Gian Pháp hoặc buông thả cho Thế Gian Pháp ngự trị trong 

Tâm thức và sẽ trở thành quả Bất Thiện đến cho mình, vì lẽ sẽ 

làm cho phát sanh sự đau khổ, làm phát sanh vấn đề trong đời 

sống.  Một trường hợp khác, một khi có điều chi đến va chạm 

thì người có Tâm dao động ngả nghiêng thường không thể làm 

các Thiện sự được một cách trọn vẹn, ví như đề cập đến người 

bị chỉ trích thì thường hay hủy bỏ ngay và như thế những thiện 

công đức sẽ không tồn tại lâu dài ở trong Tâm thức của họ 

được.  Do đó, mới nói rằng, với Tâm dao động thì không thể 

thành kiết tường và chỉ có Tâm bất dao động mới thành kiết 

tường. 

 

Phương thức làm cho Tâm bất dao động. 

Tại đây, làm thế nào để Tâm thức bất dao động, không 

chạy theo với cả tám Thế Gian Pháp đó ?   Phương thức tu tập 

là phải tinh cần thẩm sát, cân nhắc kỷ lưỡng để cho nhìn thấy 

được sự thật của tất cả các Pháp là Vô Thường, không bền 

vững kiên cố, chỉ là sanh trụ rồi diệt, chẳng phải là Ta chẳng 

phải của Ta, chẳng có điều chi mà Ta có thể chiếm giữ lấy làm 

chủ được.  Trong phía Cảnh Duyệt Ý là được lợi lộc, được 

danh dự, được khen ngợi và hạnh phúc, một khi đến hiện bày 

thì chớ có đắm say duyệt ý và chạy theo nó, phải thường luôn 

nghĩ suy rằng những điều này là vô thường, sẽ có ngày hư 

hoại diệt mất, phải cố gắng miệt mài kiến tạo và gìn giữ các 

Thiện sự, chẳng nên đắm say và phóng dật.  Trong phía Cảnh 

Bất Duyệt Ý có mất lợi lộc, mất danh dự, bị chỉ trích và khổ 

đau, một khi bị va chạm thì chẳng nên buồn lòng và chí đến 

chẳng muốn làm chi cả, phải quán sát cho thấy được rằng đây 

là câu chuyện thường tình của thế gian.  Những điều này quả 

thật không bền vững, có được sanh khởi đến ta thì cũng sẽ 

cùng nhau diệt mất lìa khỏi nơi ta.  Quán sát cho thấy rõ được 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

248  

câu chuyện thường tình như vậy thì Tâm thức sẽ bất dao động.  

Nếu đôi khi có bị dao động theo đường lối Tâm thức của hạng 

Phàm Phu thì cũng không mãnh liệt dữ dội cho đến nỗi trở 

thành nhân làm cho phát sanh sự đau khổ hoặc làm thành nhân 

tạo ra sự xấu xa nguy hại.  Nói tóm lại cho dễ hiểu, là phải có 

Chánh Niệm Tỉnh Giác, chớ có hài lòng cho đến phải chạy 

theo khi có được Thế Gian Pháp ở phía tốt đẹp, và buồn lòng 

cho đến phải chạy theo khi có Thế Gian Pháp ở phía không tốt 

đẹp. 

Thế Gian Pháp này cũng sanh khởi đến cả Đức Phật, tuy 

nhiên Ngài không bị khổ đau và không rơi vào trong mãnh lực 

của Thế Gian Pháp, bởi vì Ngài liễu tri Pháp theo Chân Đế, 

rằng những Pháp này là vô thường, là khổ đau chẳng bền 

vững, chẳng phải là Ta và chẳng phải của Ta để sẽ chấp giữ 

lấy thành bản chất thực thể.  Một trường hợp khác, khi không 

có sự chấp thủ buông thả và nhìn thấy chỉ là câu chuyện 

thường tình của thế gian thì Tâm thức bất dao động để chạy 

theo và không bị đau khổ.  Do đó, Tâm bất dao động mới 

thành kiết tường, là con đường tăng trưởng tiến hóa của đời 

sống.   

 

Tâm bất sầu khổ. 

Điều kiết tường thứ hai trong câu kệ thứ mười là 

“Asokaṃ – Bất sầu khổ” Tâm không có sầu khổ. 

Tâm sầu khổ ưu não là Tâm khô khan, áo não, ủ rũ, buồn 

lòng, khổ tâm. Tâm bất sầu khổ là Tâm không có sự khô khan, 

có sự tươi tỉnh, mát mẻ, không bị thiêu đốt nung nóng bởi lửa 

phiền não.  Tâm bất sầu khổ ưu não này, lại là một trạng thái 

Tâm thức khác nữa của bậc Vô Sinh.  Đối với hạng Phàm Phu 

của chúng ta thì vẫn còn có sự an vui lẫn khổ đau, vẫn có sự 

pha trộn lẫn nhau giữa sầu khổ và ưu não.  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

249  

Cái chi là nguyên nhân làm cho con người chúng ta sầu 

khổ ưu não ?  Sự thương yêu, sự hài lòng, sự lo lắng quan tâm, 

sự mong mỏi được an vui.  Một khi không được điều mà ta 

thương yêu hoặc phải chia lìa xa khỏi điều mà ta thương yêu, 

mà ta hài lòng thì có sự sầu khổ ưu não, và đó là điều đau khổ.  

Như thế, sự thương yêu, sự hài lòng trở thành nguyên nhân 

làm cho Tâm sầu khổ ưu não.  Như có câu kệ Pāli trình bày 

như sau: 

Piyato jāyate soko  - Sở Ái sinh sầu ưu  

(Sự sầu khổ khởi sanh do bởi ưa thích), 

Pemato jāyate soko – Ái Luyến sinh sầu ưu  

(Sự sầu khổ khởi sanh do bởi thương yêu), 

Ratiyā jāyate soko – Hỷ Ái sanh sầu ưu  

(Sự sầu khổ khởi sanh do bởi hoan hỷ), 

Kāmato jāyate soko – Dục Ái sinh sầu ưu 

(Sự sầu khổ khởi sanh do bởi dục vọng), 

Taṇhāya jāyate soko – Tham Ái sinh sầu ưu 

(Sự sầu khổ khởi sanh do bởi ái dục).  
 

Tâm không sầu khổ ưu não là Tâm thoát ly xa lìa sự 

thương yêu, sự hài lòng, không có sự mong cầu ước muốn, 

không có sự ái luyến thương yêu một ai. Tuy nhiên, phải nên 

hiểu biết rằng, ở tại đây ý muốn nói đến việc không có sự 

thương yêu, không có sự mong cầu  chẳng phải có ý nghĩa là 

người ác tâm, lạnh lùng và nhẫn tâm, không có sự mong cầu 

chi cả;  mà chỉ muốn nói đến là không có sự ái luyến, không 

có sự mong cầu trong trạng thái của ái dục, đó là điều sẽ gây 

ra sự khổ đau, và chỉ có sự thương yêu trong Tâm Từ Ái 

Phạm Trú (Mettābrahmavihāra) mà thôi. 

Đối với hạng Phàm Phu chúng ta, phương thức tu tập để 

cho Tâm không sầu khổ ưu não, là phải quán sát nhìn thấy 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

250  

rằng sự sầu khổ ưu não phát sanh từ việc thương yêu của 

chúng ta, là từ việc hài lòng của chúng ta.  Phải cố gắng nhìn 

thấy những sự việc mà chúng ta thương yêu và hài lòng đó, 

phải được nhìn trên nền tảng của Chân Đế là tất cả những sự 

việc trong thế gian này, cho dù sự việc mà chúng ta có thương 

yêu hoặc là không được ưa thích cũng đều rơi vào trong quy 

luật của Tam Tướng, đó là vô thường (sự không thường tồn), 

khổ đau (đau đớn, bất toại nguyện), và vô ngã (chẳng phải là 

của Ta).  Do đó, việc mà chúng ta sẽ đi đến sầu khổ ưu não 

cùng với sự việc sẽ phải bị hoại diệt đi cũng là lẽ thường và 

không tầm cầu có được điều chi lợi ích cả.  Phải thường xuyên 

quán sát liên tục, cho đến Tâm khởi sanh sự thuần thục nhìn 

sự việc theo lẽ thường nhiên, mới có khả năng làm suy giảm 

sự sầu khổ sẽ có thể sanh khởi một khi tiếp xúc với sự việc mà 

chẳng thương yêu và chẳng hài lòng hoặc khi phải xa lìa sự 

việc mà ta thương yêu và ta hài lòng, như có một thí dụ điển 

hình sau đây: 

 

Sự rèn luyện huân tập Tâm thức cho dẫn đến sự an 

vui. 

Có một gia đình nông gia cùng chung sống với nhau 

chung một nhà, gồm người Mẹ, người Cha, con trai và nàng 

dâu, con gái và một người nô bộc. Tất cả đều là những người 

ngoan đạo hiền lương, ưa thích làm những Thiện Phước và 

trau giồi tu tập rèn luyện Tâm thức.  Giáo Pháp mà gia đình 

này thường xuyên tu tập thuần thục tinh thông là quán niệm về 

sự chết (Maraṇasati) là thẩm sát với đề mục về sự chết và 

thường xuyên quán sát cho đến phát sanh không còn sợ hãi về  

sự chết.  Nhìn sự chết là câu chuyện thường nhiên, chẳng có 

điều chi đáng sợ hãi hoặc khổ tâm.  

Rồi đến một ngày, người Cha cùng với con trai đi cày 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

251  

ruộng vào lúc trời mới rạng sáng.  Còn người Mẹ và những  

người còn lại sẽ cầm lấy vật thực và sẽ ra đi sau.  Ngày đó 

phát sanh điều bất hạnh là người con trai bị rắn cắn chết, tuy 

nhiên người Cha không hiện bày trạng thái sầu khổ ưu não, 

vẫn tiếp tục cày ruộng như thường lệ.  Cho đến người bạn láng 

giềng ở ruộng kế bên và chuẩn bị đi về nhà thì ông ta mới 

nhắn rằng “Hãy giúp hộ tôi là đi về nhà và bảo tất cả những 

người trong nhà hãy kíp mau đi ra nơi đồng ruộng”.  

Khi tất cả mọi người ra đến đồng ruộng, người Mẹ nhìn 

thấy con trai đang nằm chết cũng không hiện bày trạng thái 

sầu khổ ưu não.  Người vợ và em gái cũng vừa đi đến và nhìn 

thấy, lại cũng không hiện bày trạng thái sầu khổ ưu não.  Tất 

cả cùng giúp nhau đi tìm củi khô, chất thành đống và hỏa thiêu 

xác thân của anh ta.  Cho đến người bạn láng giềng vừa đi tới 

và nhìn thấy mọi người không có một ai hiện bày trạng thái 

khổ tâm một chút nào, liền khởi tâm thắc mắc và đi đến vấn 

hỏi tất cả mọi người: “Người con, người chồng, anh trai, cậu 

chủ của tất cả quý bạn đã chết, tuy nhiên không nhìn thấy một 

ai có sự khổ tâm, có lẽ anh ta là người mà quý bạn không ưa 

thích phải chăng ?”.  

Người Cha trả lời rằng: “Chẳng phải như vậy, anh ta là 

người mà chúng tôi rất yêu thương. Tuy nhiên tôi không có 

khóc cũng vì quán sát thấy rằng con của tôi một khi không còn 

dùng xác thân này, đã rời bỏ xác thân của anh ta mà ra đi, 

cũng giống như rắn lột xác cũ bỏ đi.  Con của tôi đó, cho dù 

bọn chúng tôi tụ hợp lại với nhau thiêu đốt, khóc lóc và than 

thở đến anh ta, anh ta cũng chẳng hiểu biết.  Do đó, tôi mới 

không sầu khổ đến anh ta, anh ta đã đi đến sanh thú của anh 

ta rồi”. 

Người Mẹ trả lời rằng: “Con của tôi đó, khi anh ta đi đến 

tục sinh, tôi đã không có mời anh ta đến và anh ta đã tự đi 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

252  

đến.  Khi anh ta ra đi, tôi đã không cho phép anh ta ra đi.  

Anh ta đã đến như thế nào, anh ta ra đi cũng thế đấy.  Không 

thể khóc lóc than thở đến anh ta được, bởi vì cho dù bọn 

chúng tôi tụ hợp lại với nhau để thiêu đốt, khóc lóc và kể lể 

than thở với anh ta, anh ta cũng không được hiểu biết.  Do đó, 

tôi mới không khóc than đến anh ta”.     

Phía người em gái của anh ta trả lời rằng: “Nếu tôi khóc 

than thì sẽ làm cho ốm yếu gầy mòn đi, làm mất đi sự xinh đẹp 

và sẽ không làm hài lòng của nhóm bà con quyến thuộc.  Anh 

trai của tôi đó, cho dù cả bọn chúng tôi sẽ khóc lóc đến anh 

ta, anh ta cũng không hiểu biết.  Do đó, tôi mới không khóc 

than đến anh ta”.  

Còn người vợ của anh ta trả lời rằng: “Ví như con trẻ 

khóc lóc muốn được mặt trăng thường không thể hiện bày 

được như thế nào, tôi khóc lóc muốn cho chồng được sống lại 

thường cũng không thể hiện bày được như thế đấy.  Chí đến 

tôi khóc lóc than thở với anh ta, anh ta cũng không hiểu biết.  

Do đó, tôi mới không khóc than đến anh ta, anh ta đã đến 

sanh thú của anh ta rồi”. 

Đối với người nữ nô bộc trả lời rằng: “Ví như nồi nước 

đã bị bể vỡ rồi và sẽ gắn trở lại cho dính vào nhau y như cũ 

thì quả thật không thể được như thế nào, điều mà người sầu 

khổ đến người đã chết để làm cho anh ta quay trở lại thì quả 

thật không thể được như thế đấy.  Con trai của chủ nhân tôi, 

khi cả bọn quyến thuộc tụ hợp lại với nhau để thiêu đốt, khóc 

lóc và than thở đến anh ta, anh ta cũng không hiểu biết, anh ta 

đã đi đến sanh thú của anh ta rồi.  Do đó, tôi mới không khóc 

lóc khổ tâm đến anh ta”. 

Câu chuyện được trình bày đến đây là một thí dụ điển 

hình, chỉ cho thấy rằng việc dùng trí tuệ quán sát tất cả Pháp 

cho được thấy theo thực tính Chân Đế của nó, đó là vô 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

253  

thường, khổ đau, không hiện hữu được lâu dài, có sanh khởi, 

trụ tại rồi diệt đi và vô ngã.   Nếu không còn sự mong cầu, sầu 

khổ ưu não thì sẽ hổ trợ làm suy giảm sự sầu khổ được phần 

nào.  Vì lẽ phải nên quán sát Pháp sẽ trở thành sự thương yêu 

cùng với xác thân của ta cũng sẽ hiện hành như vậy, để làm 

cho sự an vui sự tiến hóa được sanh khởi tiếp nối. 

 

Tâm thoát khỏi bụi trần là diệt phiền não.  

Điều kiết tường thứ ba trong câu kệ thứ mười là 

“Virajaṃ – Bất Ô Uế” -  Tâm thoát khỏi bụi trần. 

Lời nói rằng “Dhulī” (Bụi Trần) dịch theo từ ngữ là bụi 

bặm.  Trong chỗ này, Nhà Chú Giải Sư có ý nghĩa đến phiền 

não, đó là Tham, Sân, Si.  Cả ba điều phiền não này, Ngài gọi 

là bụi trần bởi vì làm cho Tâm thức khổ sầu ưu não.   Cũng 

giống như bụi bặm rớt xuống trong nước rồi thì làm cho nước 

dơ bẩn bất tịnh, không tinh khiết, không tìm cầu được sự lợi 

ích.  Phiền não cũng tương tự vậy, khi đã rơi vào trong Tâm 

thức thì làm cho Tâm thức dơ bẩn tăm tối, làm cho thấy sai 

chấp lầm (Tà Kiến), không tìm cầu được sự lợi ích trong con 

đường Thiện nhân.  Tâm thoát khỏi bụi trần, nói ngắn gọn là 

Tâm tuyệt diệt phiền não, và cũng có một trạng thái khác nữa, 

đó là Tâm của bậc Vô Sinh. 

 

Phương thức tu tập đề diệt trừ bụi trần là diệt phiền 

não. 

Đối với hạng Phàm Phu chúng ta khi vẫn chưa thành bậc 

Vô Sinh thì cũng có khả năng làm cho Tâm thoát khỏi phiền 

não, cho dù chỉ là khoảnh khắc trong phút giây ngắn ngủi hơn 

là không làm chi cả.  Phương thức tu tập là tu tập theo nền 

tảng Tam Học, rèn luyện tu tập về Giới, Định và Tuệ cho được 

khởi sanh. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

254  

Giới là một dụng cụ diệt trừ phiền não ở mức độ thô 

thiển.   Cái gọi là “Vītikkamakilesa – Việt cấp phiền não”,  là 

phiền não không ở trong sự kiểm soát mà vượt tràn ra ngoài 

theo con đường thuộc về Thân và Lời, ví như một khi phẫn nộ 

rồi thì hãm hại người khác hoặc một khi muốn lấy tài sản của 

người rồi thì trộm cắp thâu đạo, v.v.  Nếu ta thọ trì Giới Luật 

thì ta sẽ không làm như vậy được, do đó mới xếp thành việc 

diệt trừ phiền não ở mức độ thô thiển. 

Định là một dụng cụ diệt trừ phiền não ở mức độ trung 

bình.  Cái gọi là “Pariyutthānakilesa – Khởi lập phiền não”,  

là phiền não kết thành một đoàn bao quanh trong Tâm thức, 

làm cho Tâm thức bị nóng nảy bực bội hoặc phóng dật, ví như 

tham ái là sự thỏa thích dục vọng, một khi sanh khởi trong 

Tâm thức rồi làm cho Tâm bị bồn chồn lo lắng, phóng dật và 

ngủ không yên.  Nếu không kiểm soát được thì sẽ trở thành 

Việt cấp phiền não, như sẽ hành động sai phạm theo con 

đường giới tính, v.v. 

  Tuệ là dụng cụ diệt trừ phiền não ở mức độ vi tế.  Cái 

gọi là “Anusayakilesa – Thụy miên phiền não”,  là phiền não 

ngủ ngầm ở trong bản tánh, là loại phiền não trầm tích, giống 

như cặn cáu nằm ở dưới đáy bình.  Nếu không kiên quyết thúc 

đẩy thì không thể nào đẩy ra ngoài được.  Loại phiền não này 

chỉ có dùng Trí Tuệ mới diệt trừ được.    

 

Tâm tự tại. 

Điều kiết tường thứ tư trong câu kệ thứ mười là 

“Khemaṃ – An tịnh” Tâm tự tại an vui. 

Tâm tự tại là Tâm an tịnh xa lìa phiền não.  Phiền não 

không thể thâm nhập chế ngự hoặc làm điều xấu ác, do đó mới 

được an tịnh, được an vui không còn khổ đau, và cũng là một 

thể loại thiện công đức khác nữa của Tâm bậc Vô Sinh.  Đối 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

255  

với Phàm Phu chúng ta thì Tâm thức vẫn còn ở trong mãnh 

lực của Tham Ái, Sân Hận và Si Mê, mới gọi là Tâm vẫn chưa 

được an tịnh, vẫn chưa được tự tại.  Do đó, phải tìm kiếm 

phương thức làm cho Tâm của chúng ta được an vui tự tại, nếu 

không được trọn vẹn thì cho dù chỉ là khoảnh khắc trong phút 

giây ngắn ngủi cũng vẫn tốt đẹp.  Với việc trau giồi tu tập theo 

nền tảng Giáo Pháp một cách vô cùng đặc biệt như đã được 

trình bày trong bài kinh Kiết Tường, đó là Không giao du với 

người xấu ác, v.v. hoặc là tu tập theo Tam Học ở phần Giới, 

Định, Tuệ như đã được trình bày ở phần trên.  Đó sẽ là tăng 

cường thêm sức đề kháng, tăng cường thêm sức lực của Tâm 

thức để đối trị với phiền não, với những điều xấu ác.  Hơn thế 

nữa, sẽ là một thủ thuật dẫn dắt đời sống đi đến sự tăng trưởng 

tiến hóa trong cả hai đường, đường đời và đuờng đạo tiếp nối 

lâu dài.    

 

Kết luận. 

Trong phần kết luận của câu kệ thứ mười có được đề cập 

đến bốn điều kiết tường, đó là: 

1. Tâm bất dao động, 

2. Tâm bất sầu khổ, 

3. Tâm thoát khỏi bụi trần là phiền não, 

4. Tâm an vui tự tại. 
 

Cả bốn điều này là trạng thái Tâm của bậc Vô Sinh.  

Việc tu tập cho được cả bốn điều kiết tường này, là cần phải 

xử dụng kỷ thuật cao siêu, là phải dùng tới Trí Tuệ để thẩm 

sát, không thể dùng một thể loại nào khác được, ví như không 

thể dùng việc xả thí cho ra để giải quyết sự sầu khổ, mà phải 

dùng Trí Tuệ thẩm sát cho thấy điều tác hại của sự chấp thủ 

dính mắc trong sự việc ái luyến.  Khi khởi sanh sự chia lìa 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

256  

hoặc không được xứng ý toại lòng cũng phải dùng tới Trí Tuệ 

mới giải quyết hoặc làm suy giảm sự sầu khổ được.  Việc xử 

dụng Trí Tuệ thẩm sát như đã được đề cập đến là câu chuyện 

nan giải, tuy nhiên cũng không vượt quá mức khả năng, nếu 

như chúng ta thật tâm mong cầu thoát khỏi khổ đau.   Chỉ trừ 

phi chúng ta vẫn còn nhìn thấy điều đau khổ là an vui, vẫn còn 

thấy là nên chấp thủ dính mắc với những sự ái luyến làm thành 

của riêng ta.  Nếu nhìn thấy như vậy, chúng ta không thể khởi 

sanh Dục như ý túc, Cần như ý túc và sẽ dùng Trí Tuệ thẩm 

sát tất cả mọi sự việc cho được thấy theo Chân Đế của nó, mà 

kết quả là chúng ta sẽ lại rớt vào trong vòng vây khổ đau tiếp 

tục lâu dài. 
 

Nindāya nappavedheyya 

Na uññameyya pasaṃsito bhikkhu 

Lobhaṃ saha macchariyena  

Kodhaṃ pesuniyañca panudeyya. 

 

Này chư tỳ khưu, 

Không nên dao động vì bị chỉ trích, 

Không nên thỏa thích vì được ngợi khen. 

Phải nên diệt trừ xan tham, luôn cả sự bỏn xẻn, 

Sự oán hận và nói lời lưỡng thiệt xấu ác. 

(Tuvatakasutta – Kinh Vội Vàng – 

trong Kho tàng Pháp Bảo). 

 

Phần vấn đáp trong bốn điều kiết tường vừa kể trên 

1.  Hỏi:  Làm thế nào để diệt trừ tám Thế Gian Pháp ? 

     Đáp:  Muốn diệt trừ tám Thế Gian Pháp thì cần phải tu tập 

với các Pháp: 

a. Hiri – Tàm:  hổ thẹn các điều xấu ác, 

b. Ottappa – Quý:  ghê sợ các điều xấu ác, 

c. Sati – Niệm:  luôn ghi nhớ quán sát các Pháp. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

257  

d. Sampajañña – Tỉnh Giác:  luôn thức tỉnh quán sát các 

Pháp, 

e. Yonisomanasikāra – Tác Ý khôn khéo:  dùng Trí Tuệ 

thẩm sát cân nhắc kỹ lưỡng. 

 

2.  Hỏi: Làm thế nào để diệt trừ sự sầu khổ ưu não ở trong 

Tâm ? 

     Đáp:  Có hai phương thức để ngăn ngừa và diệt trừ sự sầu 

khổ ở trong Tâm.  

I.  Với phương thức thứ nhất được quán niệm như sau: 

a. Thường xuyên quán niệm về hiện tượng chết, với 

phương thức quán niệm là “Sattanaṃ ma 

ramadhuvaṃ” chúng sanh quả thật chắc chắn có sự 

chết. 

b. “Jivataṃ adhuvaṃ” sanh mạng của chúng sanh quả 

thật vô thường.  

c. “Sabbe sankhārā aniccā” chư hành vô thường (các 

Pháp Hữu Vi quả thật không bền vững). 

d. “Rattimacca divāsa appamāttā hotha”  không nên dễ 

duôi và thường luôn quán niệm về các Pháp Hữu Vi. 

II.  Với phương thức thứ hai được quán niệm như sau: 

a.  “Adhuvaṃ javataṃ” đời sống quả thật vô thường. 

b. “Dhuvammaranaṃ” sự chết quả thật chắc chắn không 

tránh khỏi. 

c. “Avassammāya maritabbaṃ” ta đây quả thật có sự 

chết. 

d. “Marana pariyosānaṃ me jivitaṃ”  đời sống của ta có 

sự chết là nơi cuối cùng. 

e. “Jivitameva aniyataṃ”  đời sống quả thật không bền 

vững.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

258  

f.  “Maranaṃ niyataṃ”  cái chết quả có chắc thật. 

 

Tích truyện dẫn chứng:  Có một gia trưởng sầu khổ ưu 

não vì người con vừa mới chết.  Hội túc duyên, Đức Phật đi 

đến nhà và vấn an người gia trưởng:  

-  Có phải người sầu khổ ưu não về người con vừa mới 

mất ?  

-  Kính bạch Đức Thế Tôn, từ ngày con của con qua đời, 

con thấy đau khổ không sao kể hết được. 

- Này gia trưởng, lẽ cố nhiên của các Pháp Hữu Vi 

thường có sự sanh diệt là lệ thường.  Sự sanh diệt ấy chẳng 

phải chỉ dành riêng cho một cá nhân, hoặc cho một gia đình, 

hoặc cho một xóm làng, hoặc cho một dân tộc, mà là của 

chung của tất cả chúng sanh.  Không một chúng sanh nào có 

năng lực làm cho thoát khỏi sự sanh diệt.  Tất cả Pháp Hữu Vi 

quả thật không bền vững.  Tất cả chúng sanh đều có sự chết là 

lẽ thường.  Trong đặc tính cố nhiên của Pháp Hữu Vi luôn 

hiện bày sự sanh rồi diệt và diệt rồi lại sanh.  Với bậc thiện trí 

thức thường luôn quán niệm về sự chết, vì nghĩ đó chỉ là vận 

hành của Pháp Hữu Vi tạo tác, do đó không sầu khổ ưu não 

khi đối diện với hiện tượng chết và sự chết. 

Này gia trưởng, ở trong thời quá khứ, trong triều đại trị 

vì của Đức Vua Brahmadatta tại kinh thành Bārānasī.  Đức 

Bồ Tát cư ngụ ở gần kinh thành và vừa mới đi hỏi vợ cho 

người con trai ở cùng làng.  Cả gia đình của Bồ Tát đều thuộc 

dòng Bà La Môn và là nông gia, có cả thảy sáu người cùng 

chung sống trong một nhà, gồm có Bồ Tát, người vợ, con trai, 

nàng dâu, con gái và một nữ nô bộc. Sáu người này chung 

sống hòa thuận thương yêu với nhau.  

 Bồ Tát thường xuyên dạy bảo mọi người trong gia đình: 

“Các người hãy nên trau giồi Thập Thiện và tùy theo khả 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

259  

năng để làm việc xả thí, hãy thọ trì ngũ giới và chuyên chú thọ 

bát thanh tịnh giới trong những ngày trai tịnh.  Phải luôn có 

Chánh Niệm và thường luôn quán niệm về sự chết là lẽ cố 

nhiên, và đời sống của chúng sanh rất bấp bênh, không bền 

vững.  Đời sống con người không vững chắc luôn cả tài sản 

cũng không sai khác.  Cái chết quả chắc thật sẽ đến với ta 

không sai trật. Như vậy, tất cả các người không nên dễ duôi”.  

Tất cả mọi người đều hoan hỷ nghe theo và thường luôn quán 

niệm tu tập về sự chết. 

Đến một ngày, Bồ Tát và con trai ra đồng ruộng lúc trời 

vừa rạng sáng để lo việc đồng áng. Bồ Tát thì cày ruộng, 

người con trai thì gom rác lại đốt gần bên một gò mối và 

trong gò mối có một con rắn độc.  Khi bị khói đun, rắn bò ra 

khỏi hang và cắn chết người thanh niên đang đốt rác ngay tại 

nơi đấy.  Bồ Tát hay biết người con trai đã chết, Ngài không 

hiện bày sự sầu khổ ưu não.  Đi tới, cúi xuống bồng con lên và 

để dưới một tàng cây, sau đó Bồ Tát tiếp tục việc cày ruộng. 

Bồ Tát đã thuần thục trong sự quán niệm về sự chết và nhận 

biết rằng vật phải chết thì phải chết, vật phải diệt thì phải diệt 

cùng với vận hành của Pháp Hữu Vi thường luôn không sai 

trật.  Cái chết quả thật thảm khốc nhất trong đời, một là ta 

phải xa lìa nó hoặc nó phải xa lìa ta, và không ai tránh khỏi 

sự chết.      

Cùng lúc ấy, có một người lối xóm đi ngang qua, Bồ Tát 

thốt lời vấn hỏi: 

-  Này bạn có phải đang đi về nhà hay không ? 

-  Dạ thưa phải, tôi đang đi về nhà. 

-  Xin vui lòng giúp hộ cho tôi một việc. Xin ghé qua nhà 

của tôi, bảo với người trong nhà là hôm nay không phải đem 

hai phần vật thực mà chỉ đem một phần mà thôi. Tất cả mọi 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

260  

người nên tắm rửa tinh khiết và cùng đi ra với những tràng 

hoa. 

Người vợ của Bồ Tát nhận được tin nhắn này, bảo tất cả 

mọi người trong nhà lo chuẩn bị như lời Bồ Tát đã dặn và 

cùng kéo nhau đi đến đồng ruộng. Đến nơi, nhìn thấy Bồ Tát 

vẫn cày ruộng và tất cả mọi người đều nhìn thấy người con 

trai đang nằm chết dưới một tàng cây.  Sau khi Bồ Tát độ thực 

xong thì tất cả mọi người cùng phụ giúp lo việc hỏa táng 

người con trai của Bồ Tát, trong sự im lặng và quán tưởng về 

sự chết.  

Lòng thanh tịnh của cả năm người đã làm động lòng đến 

Vua Trời Đế Thích.  Ngài liền hiện xuống dưới hình dáng một 

cụ già Bà La Môn đi đến hỏa đài và vấn hỏi: 

-  Các người đang chăm chú làm việc chi vậy ?  

-  Chúng tôi đang lo hỏa thiêu người con trai của chúng 

tôi. 

-  Phải chăng người con này không được một ai trong 

gia đình thương yêu nên không hiện bày sự sầu khổ ưu não ?  

 Bồ Tát trả lời với một câu kệ: 

- “Uragova tacaṃ jinnaṃ hitvā gacchati santanuṃ eva.  

Sarīre nibbhoge pete kālakate sati.  Deyhamāno na jānāti 

ñātìnaṃ paridevataṃ.  Tasmā etaṃ na socati tato so tassaya 

gati”. 

- “Chẳng phải như vậy, anh ta là người mà chúng tôi rất 

yêu thương. Tuy nhiên tôi không có khóc cũng vì quán sát thấy 

rằng con của tôi một khi không còn dùng xác thân này, đã rời 

bỏ xác thân của anh ta mà ra đi, cũng giống như rắn lột xác   

cũ bỏ đi. Con của tôi đó, cho dù bọn chúng tôi tụ hợp lại với 

nhau thiêu đốt, khóc lóc và than thở đến anh ta, anh ta cũng 

chẳng hiểu biết.  Do đó, tôi mới không sầu khổ đến anh ta, 

anh ta đã đi đến sanh thú của anh ta rồi”. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

261  

Vua Trời Đế Thích nghe qua, liền đi đến vấn hỏi người 

vợ của Bồ Tát: 

-  Người chết đây, là chi của bà ? 

-  Là con trai yêu quý của tôi. 

- Lệ thường, người Cha thường có Tâm cứng rắn, thể 

hiện tâm tánh của người đàn ông, và không điều chi lạ 

thường.  Thế bà là người Mẹ sao lại không hiện bày sự bi lụy 

khóc than cho người con đã chết ?  

Người vợ của Bồ Tát trả lời với một câu kệ:   

- “Anabbhito tato agā ñānatta ito gato. Yathā gato tathā 

gato tathākā paridevadana.  Deyhamāno na jānāti ñātīnaṃ  

paridevataṃ. Tasmā etaṃ na socati gato tassaya gati”.   

 - “Con của tôi đó, khi anh ta đi đến tục sinh, tôi đã 

không có mời anh ta đến và anh ta đã tự đi đến.  Khi anh ta ra 

đi, tôi đã không cho phép anh ta ra đi.  Anh ta đã đến như thế 

nào, anh ta ra đi cũng thế đấy.  Không thể khóc lóc than thở 

đến anh ta được, bởi vì cho dù bọn chúng tôi tụ hợp lại với 

nhau để thiêu đốt, khóc lóc và kể lể than thở với anh ta, anh ta 

cũng không được hiểu biết.  Do đó, tôi mới không khóc than 

đến anh ta”.     

Vua Trời Đế Thích đi đến vấn hỏi người con gái của Bồ 

Tát: 

-  Người chết đây, là chi của cô vậy ? 

-  Là anh trai yêu quý của tôi. 

-  Lệ thường, em gái thường rất thương kính anh trai.   

Tại sao cô lại không bi lụy giữa tình cảm biệt ly như vậy ? 

Người con gái của Bồ Tát trả lời với một câu kệ:  

- “ Sace rode kīsā assaṃ tassā ne kiṃ phalaṃ siya.  

Nātimittā suhajjānaṃ bhiyo no arati siya.  Deyhamāno na 

jānāti ñātīnaṃ paridevataṃ.  Tasmā etaṃ na socati gato 

tassaya gati”.   



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

262  

-  “Nếu tôi khóc than thì sẽ làm cho ốm yếu gầy mòn đi, 

làm mất đi sự xinh đẹp và sẽ không làm hài lòng của nhóm bà 

con quyến thuộc.  Anh trai của tôi đó, cho dù cả bọn chúng tôi 

sẽ khóc lóc đến anh ta, anh ta cũng không hiểu biết.  Do đó, 

tôi mới không khóc than đến anh ta”.  

Vua Trời Đế Thích đi đến vấn hỏi con dâu của Bồ Tát: 

-  Người chết đây, là chi của cô vậy ? 

-  Là người chồng yêu quý của tôi. 

-  Lệ thường, tình nghĩa vợ chồng thương yêu nhau vô 

cùng thắm thiết. Phàm một người đã chết thì cũng như người 

còn sống, tình nghĩa vẫn như nhau. Tại sao cô lại không khóc 

than sầu khổ khi cô nhận thấy rằng cô đã mất đi một tình 

thương thắm thiết nhất trong đời này ? 

Người con dâu của Bồ Tát trả lời với một câu kệ: 

“Yathā pi dārako candaṃ gacchantaṃ anurodati. 

Evaṃ sampademevedaṃ yo petāmanussocati.  Deyhamāno 

na jānāti ñātīnaṃ paridevataṃ.  Tasmā etaṃ na socati gato 

tassaya gati”.    

- “Ví như con trẻ khóc lóc muốn được mặt trăng thường 

không thể hiện bày được như thế nào, tôi khóc lóc muốn cho 

chồng được sống lại thường cũng không thể hiện bày được 

như thế đấy.  Chí đến tôi khóc lóc than thở với anh ta, anh ta 

cũng không hiểu biết.  Do đó, tôi mới không khóc than đến 

anh ta, anh ta đã đến sanh thú của anh ta rồi”. 

Vua Trời Đế Thích đi đến vấn hỏi người nữ nô bộc của 

Bồ Tát: 

-  Người chết này là chi của cô vậy ? 

-  Là cậu chủ kính yêu của tôi. 

-  Có lẽ là cậu chủ này thường hay hành hạ, đánh đập và 

làm khổ sở cô lắm.  Do đó, nên khi cậu chủ này chết đi thì cô 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

263  

không phải khóc than sầu khổ chi cả, vì nghĩ rằng cậu chủ này 

đã chết là một chuyện may mắn cho cô, từ nay cô không còn bị 

đòn, hay bị hành hạ khổ sở nữa, phải không ? 

-  Kính xin ông đừng nói như thế vì không đúng với sự 

thực của cậu chủ tôi.  Cậu chủ là người đầy đủ đức hạnh, có 

nhiều nhẫn nại, lòng từ bi rộng lớn đối với tôi không khác nào 

người cùng một Mẹ Cha. 

-  Nếu vậy, vì sao cô lại không sầu khổ bi ai ? 

Người nữ nô bộc của Bồ Tát trả lời với một câu kệ: 

- “Yathā pi udakakumbho bhinno appatisandiyo. Evaṃ 

sampadamevetaṃ yo petāmanussocati.  Deyhamāno na 

jānāti ñātīnaṃ paridevataṃ.  Tasmā etaṃ na socati gato 

tassaya gati”.     

 “Ví như nồi nước đã bị bể vỡ rồi và sẽ gắn trở lại cho 

dính vào nhau y như cũ thì quả thật không thể được như thế 

nào, điều mà người sầu khổ đến người đã chết để làm cho anh 

ta quay trở lại thì quả thật không thể được như thế đấy. Con 

trai của chủ nhân tôi, khi cả bọn quyến thuộc tụ hợp lại với 

nhau để thiêu đốt, khóc lóc và than thở đến anh ta, anh ta 

cũng không hiểu biết, anh ta đã đi đến sanh thú của anh ta rồi.  

Do đó, tôi mới không khóc lóc khổ tâm đến anh ta”. 

 

Sau khi được nghe cả năm người nói lên tâm sự của từng 

mỗi người xong thì Vua Trời Đế Thích khởi lên niềm tịnh tín 

và bảo rằng: 

-  Như vậy, từ nay trở đi các người cứ vẫn tiếp tục sống 

trong Chánh Niệm, không dễ duôi và thường luôn quán niệm 

về sự chết.  Và cũng từ hôm nay, các người không phải làm 

lụng vất vả nữa vì Ta đây là Thiên Chủ Đế Thích và ta sẽ ban 

cho các người được hưởng bảy ngọc báu.  Các người sẽ sống 

được an nhàn và cố gắng trau giồi Thập Thiện sự”.  



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

264  

Dứt thời Pháp Thoại này, Đức Phật dạy bảo rằng, với 

người nữ nô bộc hiện chính là Thánh Ni Khujjuttarā. Còn 

người con gái hiện chính là Thánh Ni Uppalavannā.  Người 

con trai hiện chính là Thánh Tăng Rāhula.  Người Mẹ hiện 

chính là Thánh Ni Khemā.  Còn vị Bồ Tát Bà La Môn hiện 

chính là Như Lai đây.       

 

3.  Hỏi:  Thế nào là bụi trần phiền não ở trong Tâm ? 

     Đáp:  Có bảy Pháp bụi trần phiền não ở trong Tâm, là: 

1/  Kāmarāgānusaya – Tham Ái Thụy Miên:  là có sự 

vui thích nhiễm đắm ngủ ngầm trong Tâm về ngũ Dục Lac. 

2/  Bhavārāgānusaya – Hữu Ái Thụy Miên:  là có sự 

vui thích nhiễm đắm ngủ ngầm trong Tâm về các Cõi Sắc Giới 

Thiên, Vô Sắc Giới Thiên. 

3/  Paṭighānusaya – Sân Hận Thụy Miên:  là có sự 

nóng nảy, bất toại nguyện và nhiễu hại người và vật, ngủ 

ngầm trong Tâm. 

4/  Mānānusaya – Ngã Mạn Thụy Miên:  là có sự cố 

chấp, cống cao, tự phụ, kiêu căng ngủ ngầm trong Tâm, như 

về dòng giống thượng lưu cao sang, v.v. 

5/  Diṭṭhānusaya – Tà Kiến Thụy Miên:  là có thấy sai 

chấp lầm về kiến thức, về thường kiến, hoặc đoạn kiến, ngủ 

ngầm trong Tâm. 

6/  Vicikicchānusaya – Hoài Nghi Thụy Miên:  là có sự 

lưỡng lự, nghi lự, ngủ ngầm trong Tâm về tám Pháp Hoài 

Nghi. 

7/  Avijjānusaya – Vô Minh Thụy Miên:  là có tám bất 

tri luôn ngủ ngầm trong Tâm. 

 

4.  Hỏi:  Thế nào là Tâm an tịnh thoát ly phiền não ? 

     Đáp: Có bốn Pháp trầm nịch Tâm của chúng sanh vào  



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

265  

trong biển khổ luân hồi, đó là: 

1/ Kāmāsava – Dục Lậu Hoặc:   Ngũ Dục Lạc làm trầm 

nịch Tâm của chúng sanh vào trong biển khổ luân hồi. 

2/ Bhavāsava – Hữu Lậu Hoặc:  các Sắc Giới Thiên, Vô 

Sắc Giới Thiên làm trầm nịch Tâm của chúng sanh vào trong 

biển khổ luân hồi. 

3/ Diṭṭhāsava – Kiến Lậu Hoặc:   việc thấy sai chấp lầm 

(thường kiến hoặc đoạn kiến) làm trầm nịch Tâm của chúng 

sanh vào trong biển khổ luân hồi. 

4/ Avijjāsava – Vô Minh Lậu Hoặc:  tám bất tri làm 

trầm nịch Tâm của chúng sanh vào trong biển khổ luân hồi.  

Hành giả tu tập con đường Bát Chánh Đạo bao gồm Tam 

Vô Lậu Học về Giới, Định và Tuệ là phương tiện dẫn dắt cho 

thoát khỏi những Pháp trầm nịch và đạt đến cứu cánh là Đạo 

Quả Níp Bàn. 

********************* 

 

 

  

 

 

 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

266  

 

 

Chương thứ mười ba 

Kệ Toát Yếu 

 

Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa 

Cung kỉnh Đức Thế Tôn, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri. 

 

Etādisāni katvāna                       Sabbatthamaparājitā 

Sabbattha sotthiṃ gacchanti     Tantesaṃ  etaṃ   

maṇgalamuttamanti 

Như vậy thực hành theo             Tất cả những điều này 

Nhất thiết tất cả đều an toàn     Đó là kiết tường thù thắng.  
 

Bây giờ, sẽ trình bày phần Pháp Thoại trong câu kệ kiết 

tường để đáp lại Niềm Tin (Saddhā) kết hợp Trí Tuệ Độ 

(Paññāpāramī), nhằm trưởng dưỡng Thiện công đức của chư 

hiền đức đã có sự hoan hỷ trong tất cả Pháp Bảo và có được sự 

tiếp nối với thời gian thích hợp. 

Câu chuyện kiết tường, như đã được trình bày trải qua 

nhiều chương, chương này là chương thứ mười ba và cũng là 

chương cuối cùng.  Kết hợp với thời gian trình bày thì cũng đã 

trải qua nhiều tháng, có đôi khi được trình bày một cách liên 

tục, và có đôi khi không được liên tục, là cũng do bởi những 

duyên sự.  Chương cuối cùng này là việc tóm tắt tất cả mọi 

câu chuyện kết tập lại với nhau.  Do đó, cũng xin nên ghi nhận 

rằng việc tóm tắt được bắt đầu kể từ chương thứ nhất rồi tuần 

tự nối tiếp theo nhau, nhằm để ôn lại và để cho có sự ghi nhớ. 

 

Hai loại kiết tường. 

Kiết tường đã được trình bày đến quý vị như đã được 

nghe đây, có được khởi xuất từ nơi bài kinh Kiết Tường 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

267  

(Maṇgalasutta) ở trong quyển kinh thứ hai mươi lăm trong 

Tam Tạng Pāli ngữ.  Nguyên nhân cho khởi sanh bài kinh này 

là cũng do Hội Chúng Thiên được dẫn dắt bởi vị Thiên Chủ đã 

đi đến vấn hỏi Đức Phật rằng cái chi là thành kiết tường.  Đức 

Phật Ngài mới khải thuyết bài kinh Kiết Tường này, tại nơi Kỳ 

Viên Tự (Jetavanavihāra), trong thành Xá Vệ (Sāvatthī).   

Lời nói rằng Kiết Tường (Maṇgala) dịch nghĩa là nguyên 

nhân làm cho con người tăng trưởng tiến hóa, tức là Pháp dắt 

dẫn đưa đến sự an vui, sự tiến hóa.  Pháp làm cho có sự hạnh 

phúc.  Nói một cách ngắn gọn là con đường tiến hóa của đời 

sống hoặc bài kinh hoàn hảo của đời sống. Tại nơi đây, ý 

nghĩa của từ ngữ Kiết Tường trong bài kinh Kiết Tường là tất 

cả những điều cần phải trau giồi tu tập. 

Tuy nhiên, trong sự nhận thức của phần đông nhân loại, 

khi nói đến kiết tường thì thường hay nghĩ đến vật chất của 

cải, mà gọi là có thật nhiều vật kiết tường.  Và chẳng có một ai 

nghĩ đến nền tảng Giáo Pháp, là những điều trau giồi tu tập để 

cho phát sanh sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống.  Như 

thế, mới có thể tập hợp được hai nhóm lớn có niềm tin liên 

quan với câu chuyện kiết tường, đó là: 

1. Nhóm người thứ nhất với niềm tin rằng có vật linh 

thiêng chực chờ ban phát cho họ có được nhiều sự phước lành, 

sẽ có được sự an vui hoặc đau khổ, sẽ có sự tăng trưởng tiến 

hóa hoặc bị suy sụp là do ở vật linh thiêng.  Nhóm người này 

mới đua nhau đi tìm kiếm những vật dụng mà mình tin rằng 

đó là vật linh thiêng để giữ lấy ở bên mình, như là đồng tiền 

của một vài Tỳ Khưu, tượng phép, lá bùa, v.v.  Kiết tường của 

nhóm người này, gọi một cách vắn tắt cho dễ nhớ là Thiết 

Hữu Kiết Tường là chỉ có duy nhất vật chất của cải mà mình  

có niềm tin là những vật linh thiêng và được giữ lấy ở bên 

mình thì sẽ có sự tăng trưởng tiến hóa.   



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

268  

2. Nhóm người thứ hai với niềm tin rằng chẳng có vật 

linh thiêng nào chực chờ để ban phát cho có được sự phước 

lành.  Mọi sự việc khởi lên đều có liên quan với hành động 

của chính tự mình.  Ta hành động tốt thì được gặt hái quả tốt.  

Ta hành động xấu thì sẽ đón nhận quả xấu.  Kiết tường của 

nhóm người này, gọi một cách vắn tắt là Tác Hành Kiết 

Tường, là cần phải kiến tạo tác nhân tốt mới sẽ có được sự 

tăng trưởng tiến hóa. 

 

Kiết tường của Đức Phật. 

Đối với Phật Giáo của chúng ta, Đức Phật chẳng có dạy 

bảo cho có niềm tin về điềm may hoặc thời vận hữu hảo và 

cũng chẳng có dạy bảo cho việc cúng tế cầu xin với vật hiển 

linh.  Mà chỉ có dạy bảo cho có niềm tin về Nghiệp báo, là 

hành động tạo tác.  Với người tạo Thiện Nghiệp thì thường 

được đón nhận quả phước lành, là có sự an vui.  Với người tạo 

Bất Thiện Nghiệp thì thường phải đón nhận quả xấu ác, là sự 

khổ đau.  Kiết tường của Đức Phật mới thành Tác Hành Kiết 

Tường, là mong cầu sự tăng trưởng tiến hóa thì phải kiến tạo 

Thiện nhân. 

Kiết Tường mà Đức Phật khải thuyết để trong bài kinh 

Kinh Kiết Tường có ba mươi tám thể loại hoặc ba mươi tám 

chủ đề.  Và được khải thuyết thành câu kệ với số lượng là 

mười một câu kệ.  Từng mỗi câu kệ, đôi khi có ba điều kiết 

tường hoặc bốn hoặc năm điều kiết tường, như sau đây: 

 

Tự tu sửa trở thành Thiện Nhân. 

Câu kệ thứ nhất có ba điều kiết tường là: 

1. Không giao du người xấu ác, 

2. Giao du bậc hiền triết, 

3. Cúng dường bậc đáng cúng dường. 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

269  

Nhóm kiết tường này dạy bảo việc tu sửa trở thành người 

tốt. Trong điều đầu tiên là kiến tạo đời sống, xây dựng gia 

đình hoặc tạo dựng trách nhiệm và bổn phận về công ăn việc 

làm. Việc tiếp xúc với con người là điều rất quan trọng, vì lẽ 

nếu tiếp xúc với người xấu ác thì sẽ dẫn dắt đời sống của 

chúng ta bị sụt giảm hoặc gặp điều không tốt.  Bởi do Đức 

Phật đã nhìn thấy sự thật về câu chuyện này, nên Ngài khải 

thuyết việc bất giao hữu với người xấu ác thành điều kiết 

tường đầu tiên. Tất cả cũng chỉ vì xa lánh điều nguy hại sẽ 

khởi sanh từ nơi việc tiếp xúc với người không tốt.  Kế đó, 

Ngài dạy hãy nên tiếp xúc với bậc hiền triết và cúng dường 

bậc đáng cúng dường.  Tất cả cũng chỉ để cho việc tu sửa 

Thân và Tâm của chúng ta trở thành người tốt, có sự thông 

minh và lanh lợi tương tợ như bậc hiền triết. 

 

Chuẩn bị kiến tạo đời sống. 

Câu kệ thứ hai có ba điều kiết tường là: 

1.  Ở trong quốc độ thích hợp, 

2.  Có phước đã được tạo để dành khi trước, 

3.  Giữ theo lẽ chánh. 

Nhóm kiết tường này dạy bảo cho việc chuẩn bị điều 

kiện cần thiết để làm nền tảng trong việc kiến tạo đời sống mà 

phải thừa nhận rằng yếu tố môi trường có mãnh lực ảnh hưởng 

đối với đời sống của chúng ta.  Đức Phật đã rõ biết và thấy 

thật tất cả mọi điều trong thế gian và nhìn thấy rõ sự thật trong 

điều này, nên Ngài dạy bảo cho việc lựa chọn ở trong quốc độ 

hoặc trú xứ thích hợp, cho việc tích lũy điều tốt lành để trở 

thành tư lương và thiết lập cho mình có nơi thích hợp để hòa 

nhập theo con đường đạo lý.   

 

Tự vun bồi tính năng hữu ích cho mình. 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

270  

Câu kệ thứ ba có bốn điều kiết tường là: 

1.  Thành người đa văn quảng kiến, 

2.  Có nghệ thuật, 

3.  Có thọ trì Giới Luật, 

4.  Có mỹ ngôn hảo từ. 

Nhóm kiết tường này dạy bảo cho việc tự vun bồi về 

khoa học nghệ thuật cho lợi ích đến mình, để kết hợp với 

những công ăn việc làm cho được thành tựu viên mãn, cho 

được tăng trưởng tiến hóa và cho thành đạt mục tiêu.  Người 

đi làm việc phải là người có kiến thức và có khả năng.  Do đó, 

Đức Phật mới dạy bảo cho thành người đa văn quảng kiến, là 

người ưa thích trong việc học hỏi nghiên cứu cho có được kiến 

thức uyên bác.  Và cho có được sự tinh thông tỏ tường mà gọi 

là có nghệ thuật, cùng với sự rèn luyện đạo đức và luôn cả nói 

năng những mỹ ngôn hảo từ, nhằm tự vun bồi kiến tạo nghệ 

thuật hoặc làm cho chính mình có giá trị.  

 

Thực hiện điều lợi ích cho gia đình. 

Câu kệ thứ tư có bốn điều kiết tường là: 

1. Phụng dưỡng Mẹ Cha, 

2. Nuôi nấng con cái, 

3. Giúp đỡ vợ nhà, 

4. Có nghề nghiệp chẳng lẫn lộn. 

Nhóm kiết tường này dạy bảo cho thực hiện điều lợi ích 

đến gia đình.  Việc thiết chế gia đình lại là một điều quan 

trọng khác nữa đối với đời sống của chúng ta.  Với người có 

gia đình ấm cúng hoặc không có vấn đề nào trong gia đình thì 

đời sống, nghĩa vụ và công ăn việc làm sẽ thăng tiến một cách 

mau lẹ.  Do đó, Đức Phật mới dạy bảo cho việc phụng dưỡng 

Mẹ Cha, nuôi nấng và giúp đỡ vợ con cho có sự an vui thích 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

271  

hợp với hoàn cảnh cá nhân.  Và việc quản lý công ăn việc làm 

cho được ổn thỏa, không để cho ứ đọng ngổn ngang.  Việc 

phụng dưỡng Mẹ Cha được coi như là việc trả nợ và việc đền 

đáp công ơn, mà đó là điều các bậc hiền triết hằng tán thán ca 

ngợi. 

 

Thực hiện điều lợi ích đến tập thể. 

Câu kệ thứ năm có bốn điều kiết tường là: 

1. Xả thí, 

2. Thực hành theo Phật Pháp, 

3. Tiếp độ quyến thuộc, 

4. Việc làm không có tạo tội. 

Nhóm kiết tường này dạy bảo cho thực hiện điều lợi ích 

đến tập thể.  Với việc xả thí là việc chia xẻ và hy sinh đến 

người yếu kém.  Nết hạnh làm thành người tốt của tập thể, 

giúp đỡ và hổ trợ bạn bè quyến thuộc, và không làm các việc 

Bất Thiện Hạnh, sai phạm luân thường đạo lý như buôn bán 

các thuốc kích thích thần kinh v.v. sẽ dẫn đến sự nguy khốn 

của tập thể xã hội.   

   

Huấn học Tâm thức của mình. 

Câu kệ thứ sáu có ba điều kiết tường là: 

1. Ngăn ngừa xa lánh điều ác, 

2. Không uống chất say, 

3. Không phóng dật trong Pháp. 

Câu kệ thứ bảy có năm điều kiết tường là: 

1. Có sự tôn kính, 

2. Có sự khiêm cung hạ mình, 

3. Có sự tri túc, 

4. Có sự tri ân, 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

272  

5. Thính Pháp hợp thời. 

Câu kệ thứ tám có bốn điều kiết tường là: 

1. Có sự nhẫn nại, 

2. Thành người dễ dạy, 

3. Thấy bậc Sa Môn, 

4. Bàn luận Pháp hợp thời. 

Ba nhóm kiết tường này dạy bảo cho việc kiến tạo Thiện 

sự và Thiện hạnh khởi sanh trong Tâm thức.  Với việc xa lánh 

điều ác, không uống các chất say, có sự tri túc, sự tri ân và báo 

đáp ân đức, có sự nhẫn nại, v.v. đó là việc chuẩn bị sẵn sàng 

cho việc trau giồi tu tập Giáo Pháp ở bậc cao thượng nối tiếp 

theo đây.  

 

Nhắm hướng trực chỉ Níp Bàn. 

Câu kệ thứ chín có bốn điều kiết tường là: 

1. Thực hiện khổ luyện, 

2. Trau giồi Phạm Hạnh, 

3. Thấy Thánh Đế, 

4. Làm cho thấu rõ Níp Bàn. 

Nhóm kiết tường này dạy bảo cho việc tu tập để sát trừ 

tuyệt hết phiền não. Với việc thực hiện khổ luyện cho thiêu 

đốt nóng phiền não và trau giồi Phạm Hạnh.  Khi việc tu tập 

được viên mãn thì sẽ đón nhận quả phước báu là thấy Thánh 

Đế, là Chân Đế của đời sống và chứng tri Níp Bàn diệt trừ hết 

phiền não. 

 

Đón nhận quả phước từ nơi việc tu tập. 

Câu kệ thứ mười có bốn điều kiết tường là: 

1. Tâm bất dao động, 

2. Tâm bất sầu khổ, 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

273  

3. Tâm thoát khỏi phiền não,  

4. Tâm tự tại. 

Nhóm kiết tường này trình bày quả phước báu của việc 

tu tập theo tất cả những điều kiết tường kể từ điều thứ nhất cho 

đến điều thứ ba mươi bốn thì thường được đón nhận quả 

phước báu là Tâm không còn dao động, không còn sầu khổ. 

Tâm được thanh tịnh và an vui tự tại, xa lìa phiền não.  

 

Câu kệ thứ mười một là việc tổng kết nội dung hoặc trình 

bày quả phước báu của việc tu tập theo những điều kiết tường, 

rằng là: 

Tất cả Chư Thiên và Nhân Loại thực hiện theo những 

điều kiết tường này rồi, thì thường không đi đến thất bại trong 

tất cả những kẻ đối nghịch, thường đi đến sự thạnh đạt trong 

mọi tình huống.  Đó là kiết tường một cách tối thượng của tất 

cả chúng sanh.  

 

Kiết tường là nguyên tắc phát triển đời sống một cách 

hoàn hảo cùng tột. 

Ba mươi tám điều kiết tường này, hay nói một cách quen 

miệng là “sống đời kiết tường”, giữ lấy làm nguyên tắc phát 

triển đời sống, hoặc là công thức tạo dựng đời sống cho được 

phát triển thịnh vượng một cách hoàn hảo cùng tột.  

Bởi vì Đức Phật thuyết phủ trùm hết tất cả, từ sự mong 

cầu ở hạ tầng cơ sở như là sự mong cầu có được bạn hữu thân 

quen, đến mong cầu lợi lộc, danh vị, tiền tài, châu báu, v.v, chí 

đến sự mong cầu ở giai đoạn tột cùng của nhân loại là việc đạt 

đến sự an vui tịch tịnh một cách chân thực. 

Một trường hợp khác, ba mươi tám điều kiết tường này 

phủ trùm đến cả ba điều lợi ích như sau: 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

274  

1. Lợi ích thứ nhất là: “Diṭṭhadhammikattha - Kim 

Sanh Hữu Phúc” là nhân loại sẽ gặt hái điều lợi ích ngay 

trong kiếp hiện tại này, hoặc là lợi ích được nhìn thấy, như là 

có được lợi lộc, có danh vị, có tài sản, v.v. 

2.  Lợi ích thứ hai là: “Samparāyikattha - Lai Sanh 

Hữu Phúc” là nhân loại sẽ được gặt hái điều lợi ích trong kiếp 

vị lai, là sau của cuộc đời này, hoặc một ý nghĩa chi tiết thâm 

sâu là được lợi ích hơn trong kiếp hiện tại, như là sự tăng 

trưởng tốt đẹp từ những thiện công đức, sự tịnh hảo trong Tâm 

Thức của mình, v.v, sẽ thành điều xác chứng rằng sau khi lìa 

bỏ thế gian này rồi, sẽ đi đến Thiện Thú một cách xác thực. 

3.  Và điều lợi ích thứ ba là: “Paramattha - Siêu Lý” là 

điều lợi ích tuyệt hảo, hoặc là lợi ích tối thượng, tức là việc 

chứng đạt Níp Bàn.  
 

Cả ba điều lợi ích này trở thành sự mong cầu và khát 

khao của tất cả mọi người.   Và ba mươi tám điều kiết tường 

này đều là nền tảng tu tập một cách đặc biệt để cho gặt hái 

được cả ba điều lợi ích trên.  

Như sẽ được thấy sự việc Đức Phật thuyết giảng rằng, 

không giao du với người xấu ác, việc giao du với bậc hiền 

triết, giữ mình theo lẽ chân chánh, việc nỗ lực trau giồi học 

hỏi, cố gắng siêng năng làm việc, là những dẫn chứng trong 

những điều kể trên, với tất cả toàn là những điều phải thực 

hành để cho có được sự gặt hái lợi ích trong hiện tại. 

Với lời dạy rằng, việc xả thí, việc ngăn ngừa xa lánh tội 

lỗi, v.v, là những điều phải thực hành để cho có được sự gặt 

hái trong kiếp vị lai, là sau của cuộc đời này, một cách trung 

thực. 

Với lời dạy rằng, việc hoàn thiện sự khổ luyện, việc trau 

giồi Phạm Hạnh, v.v, là những điều phải thực hành để cho có 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

275  

được sự gặt hái lợi ích tuyệt hảo, là Níp Bàn, một giai đoạn 

cuối cùng của sự thành tựu viên mãn trong đời sống. 

Sẽ thấy được rằng, Đức Phật thuyết giảng từ dễ đến khó, 

thuyết giảng từ sự mong cầu ở hạ tầng cơ sở của nhân loại cho 

đi đến sự mong cầu cùng tột.  Ngài mới đem so sánh ba mươi 

tám điều kiết tường này như là ba mươi tám nấc thang.  Người 

mong cầu sự tăng trưởng tiến hóa trong đời sống sẽ phải bước 

lên từng bậc, không thể nào vượt cấp được.  Càng bước lên, 

càng lên cao và được cao bao nhiêu thì sự an vui, sự tăng 

trưởng cũng sẽ được lên bấy nhiêu.  

Với nấc thang thứ nhất là việc không giao du với người 

xấu ác đến nấc thang thứ mười tám là việc làm không tạo tội 

lỗi xếp thành điều phải thực hành để bổ sung việc tạo dựng đời 

sống cho được sung túc. 

Với nấc thang thứ mười chín là ngăn ngừa xa lánh tội lỗi 

đến nấc thang thứ ba mươi là việc bàn luận Pháp hợp thời là 

phương thức tập trung Tâm một cách chân chánh.            

Còn nấc thang thứ ba mươi mốt là việc hoàn thiện sự khổ 

luyện đến nấc thang thứ ba mươi tám là Tâm an vui tự tại là 

điều phải thực hành để nhắm thẳng tới Níp Bàn. 

Do đó mới xếp ba mươi tám điều kiết tường là nguyên 

tắc phát triển và tăng cuờng tạo dựng chất lượng đời sống một 

cách hoàn mãn rốt ráo. 

 

Mong cầu tăng trưởng phải tu tập. 

Nói đến sự kết luận, mọi người mong cầu sự tăng trưởng 

tiến hóa trong đời sống, nhưng sự tăng trưởng tiến hoá không 

phải tự sanh lên để hiện hữu.   Cần phải có nhân duyên, và 

nhân duyên làm cho tăng trưởng tiến hóa, gọi là kiết tường.  

Kiết tường được dịch là nhân của sự tăng trưởng tiến 

hóa hoặc dịch một cách đơn giản là con đường tiến hóa.  Kiết 



MAṆGALA SUTTA                                         Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

 

  

276  

tường được phân chia ra làm hai loại, hoặc hai phía nương 

theo niềm tin của con người, là Thiết Hữu Kiết Tường với Tác 

Hành Kiết Tường. 

Thiết Hữu Kiết Tường lấy vật dụng làm tiêu chuẩn, là 

niềm tin chỉ có với vật dụng, nắm giữ lấy để giành riêng cho 

mình và cho gia đình, là linh nghiệm hoặc nhiệm mầu.   Cũng 

có sự tăng trưởng tiến hóa, bởi vì vật linh thiêng này có sự 

linh nghiệm và nhiệm mầu, làm cho quả thành tựu theo sở 

nguyện sở cầu. 

Còn Tác Hành Kiết Tường lấy tự tạo tác hành động làm 

tiêu chuẩn, là nhận thấy rằng sự tăng trưởng tiến hóa của 

người này được sanh khởi là do bởi nhân phối hợp với người 

này tạo tác.   Nếu tạo nhân tốt thì sự tăng trưởng tiến hóa cũng 

nương theo đó mà hiện bày một cách chắc chắn.  Nếu tạo nhân 

không tốt thì quả được gặt hái cũng không tốt lành, tức là thay 

vì sẽ thấy sự tăng trưởng tiến hóa thì sẽ biến thành sự suy sụp 

nguy hại. 

Giữa Thiết Hữu Kiết Tường với Tác Hành Kiết Tường, 

cái chi sẽ linh nghiệm hoặc nhiệm mầu, và có khả năng mang 

lại nhiều lợi ích hơn hết, thì đối với điều đáng suy nghĩ này 

xin được giao lại cho tất cả bậc hiền đức.    

Riêng đối với điều kiết tường theo đường lối Phật Giáo là 

Tác Hành Kiết Tường, là phải tạo Nhân mới sẽ có Quả là sự 

tăng trưởng tiến hóa, và Nhân của sự tăng trưởng tiến hóa mà 

Đức Phật đã thuyết giảng đó là ba mươi tám điều hoặc ba 

mươi tám trường hợp, với việc không giao du với người xấu 

ác là điều thứ nhất, có Tâm an vui tự tại là điều cuối cùng, mà 

mỗi điều đều là nền tảng thực hành để phát triển đời sống cho 

có được phát đạt thịnh vượng.  

Trong phần sau cùng của Kinh Kiết Tường, Đức Phật 

dạy bảo rằng việc trau giồi thực hành theo ba mươi tám điều 



Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO                    Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG  

 

   

277  

kiết tường, xứng đáng được hưởng lợi ích là người chiến thắng 

tất cả kẻ thù nghịch, đạt đến sự thanh tịnh an lạc trong mọi 

tình huống.   Lời dạy rằng tất cả kẻ thù nghịch, ý nói đến phần 

bên ngoài là người oán thù mưu hại với nhau, còn phần bên 

trong là phiền não. 

Bởi như thế, xin tất cả bậc hiền đức là người mong cầu 

sự an vui, sự tăng trưởng, và sự tiến hóa trong đời sống, xin 

hãy xem xét một cách thận trọng những kiết tường đời sống đã 

được trình bày một cách tóm lược vừa khéo, cho khởi sanh sự 

hiểu biết tường tận, rồi bắt đầu trau giồi thực hành, thì quả thật 

vậy, sẽ được gặt hái “Quả an vui thỏa thích rộng lớn –

Iṭṭhavipulamanuññaphala” vừa theo sở cầu sở nguyện trong 

mọi trường hợp.  

Tuy nhiên xin đừng quên một điều quan trọng là kiết 

tường theo Phật Giáo là Tác Hành Kiết Tường mà chẳng phải 

Thiết Hữu Kiết Tường, là phải phối hợp với việc tạo tác Nhân 

một cách thích hợp thì mới sanh khởi điều an lành như sở cầu 

sở nguyện. 

Trình bày Pháp Thoại trong bài kinh Kiết Tường đã được 

kết thúc với thời gian cũng vừa phải lẽ.  

“Desanāpariyosāne”  trong phần kết thúc ở nơi bài Pháp 

Thoại này, “Ratanattayānubhāvena”  “Ratanattayātejasā”  

xin oai lực từ nơi ân đức sáng lạng của Tam Bảo và quả phước 

báu của các bậc hiền đức có được thực hiện trong ngày hôm 

nay, kết hợp với sự tu tập khổ luyện, quyền lực, cùng với năng 

lực duyên xin cho được phước lành thành tựu lời phúc chúc 

cho tất cả bậc hiền đức được tăng trưởng tuổi thọ, sắc đẹp, an 

vui, sức mạnh và trí tuệ, được tài sản của cải vật chất và tài 

sản của cải Pháp Bảo.  Nếu có sở cầu sở nguyện nào được 

phối với Pháp Bảo thì xin cho tất cả những sở cầu đó cho được 



MAṆGALA SUTTA  Tác Giả:  GUTTACITTA MAHĀTHERA 

278 

thành tựu kịp thời trong Cảnh quả phước như ý nguyện mong 

cầu. 

http://diendan.vnthuquan.net/tm.aspx?m=24883&mpage=7


Dịch Giả: Bhikkhu PASĀDO  Bộ Sách Chú Giải  KINH KIẾT TƯỜNG 

283 

    Kinh sách đã được in ấn và phát hành: 

* ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN)
* NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA ĐẠI TRƯỞNG LÃO JATILA (1000

QUYỂN) 
* CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN)
* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP-TẬP I (1000 QUYỂN)
* GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN)
* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP I (500 QUYỂN)
* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II)

(500 QUYỂN) 
* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II)

(500 QUYỂN) 
* KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN)
* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  - TẬP I (500 QUYỂN)
* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  - TẬP I (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)
* KINH ĐẠI PHÁT THÚ -TẬP II (HIỆU ĐÍNH) (200 QUYỂN)
* KINH ĐẠI PHÁT THÚ  - TẬP III  (200 QUYỂN)
* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP I  (300 QUYỂN)
* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP IV  (200 QUYỂN)
* KINH KIẾT TƯỜNG  - Tái Bản (300 QUYỂN)

    Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành: 

* KINH ĐẠI PHÁT THÚ - TẬP  V (200 QUYỂN)
* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP II  (300 QUYỂN)
* BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT - TẬP III  (300 QUYỂN)
* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP II  (500 QUYỂN)
* GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH - TẬP III  (500 QUYỂN)
* GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ - TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II)

(500 QUYỂN) 
* TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP - TẬP II (500 QUYỂN)

********************* 


	KKT page 1-2
	KINH KIETTUONG Title page
	KINH KIETTUONG6X9VersoPage

	Edited Pali completed - 6X9 -PDTC - SUTTANTA PITAKA - KKT(MANGALA SUTTA) - CHU GIAI (edited) III - SUA pdtc -goi O.Dung



