
 

 
SUTTANTA PITAKA 

KINH TẠNG 
 
  

Bộ Sách Chú Giải 
 
 
 

PUÑÑĀ  -  MERIT 
     PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC 

 
Readings from the Pāḷi canon 

Những bài kinh được đọc ở trong Kinh Tạng Pāḷi 
 

 

 
Prepared by Thanissaro Bhikkhu 

Tỳ Khưu Thanissaro đã chuẩn bị đầy đủ 
Dịch Giả: Cittaratana - Hoàng Mai Trâm McCarthy 

 
 

P.L. 2563                                                            D.L. 2020 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
PUÑÑĀ - MERIT 

PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC 
By Thanissaro Bhikkhu -  Tỳ Khưu Thanissaro 

 
Translated into Vietnamese in first edition 
By Cittaratana - Hoàng Mai Trâm McCarthy  

 
Copyright © 2020 by Bhikkhu PASĀDO 

All right reserved. 
ISBN 978-1-7923-2794-0 

January 2020 
 

Published by Library of CATUDDISA  SAṄGHA VIHĀRA 
5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712 – USA. 

 
Printed by Diggy POD 

301 Industrial Dr, 
Tecumseh, MI 49286 – USA. 

  



 

  



 

 
Contents 
Mục Lục 

 
1. Introduction……………………………………………………..1 
- Tự Ngôn  
2. Basic Wisdom…………………………………………………...5 
- Trí Tuệ Căn Bản  
3. Puñña: Merit…………………………………………………..19 
- Phước Báu: Thiện Công Đức 
4. Dāna: Giving…………………………………………………...32 
- Xả Thí: Việc Cho Ra 
5. Sīla: Virtue……………………………………………………..85 
- Giới Luật: Đức Hạnh 
6. Bhāvanā: Meditation………………………………………….127 
- Tu Tập: Thiền Định 
7. The Merit of Stream – Entry…………………………………192 
- Thiện Công Đức Của Bậc Quả Dự Lưu 
8. Beyond Merit………………………………………………….198 
- Siêu Xuất Thiện Công Đức 
9. Glossary……………………………………………………….200 
- Bảng Chú Giải 
10. Abbreviations………………………………………………...203 
- Những Từ Ngữ Viết Tắt 
 

 

 
 
 
 
 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             1 
 

 
Introduction 

Tự Ngôn 
  
Of all the concepts central to Buddhism, Merit (Puñña) is one of 

the least known and least appreciated in the West. This is perhaps 
because the pursuit of Merit seems to be a lowly practice, focused on 
getting and “selfing,” whereas higher Buddhist practice focuses on 
letting go, particularly of any sense of self.  Because we in the West often 
feel pressed for time, we don’t want to waste our time on lowly practices 
and instead want to go straight to the higher levels. Yet the Buddha 
repeatedly warns that the higher levels cannot be practiced in a stable 
manner unless they develop on a strong foundation.  The pursuit of Merit 
provides that foundation. To paraphrase a modern Buddhist 
psychologist, one cannot wisely let go of one’s sense of self until one has 
developed a wise sense of self.  The pursuit of Merit is the Buddhist way 
to develop a wise sense of self. 

Trong tất cả những khái niệm chủ yếu của Phật Giáo thì ở phương 
Tây, Thiện Công Đức (Phước Báu) là một trong những khái niệm ít 
được biết đến nhất và ít được biết giá trị nhất.  Điều này có lẽ là do sự 
tầm cầu về Thiện Công Đức được xem như là một việc thực hành một 
cách hạ liệt, tựu trung vào cái đạt được và vào “cái tự ngã,” trong khi đó 
sự thực hành ở những Pháp cao thượng hơn của Phật Giáo thì tập trung 
vào việc xả ly, một cách đặc biệt là bất luận mọi cảm quan về bản ngã.  
Bởi vì chúng ta ở phương Tây thì thường cảm thấy bị eo hẹp về thời gian, 
chúng ta không muốn lãng phí thời gian của mình vào những việc thực 
hành các Pháp hạ liệt và thay vào đó muốn đi thẳng lên những Pháp cao 
thượng hơn.  Thế nhưng, Đức Phật đã nhiều lần cảnh báo rằng các Pháp 
ở trình độ cao hơn không thể được thực hành ở một mức độ bền vững trừ 
khi chúng được phát triển trên một nền tảng vững chắc.  Sự tầm cầu về 
Thiện Công Đức cung cấp nền tảng đó.  Để thích nghĩa một nhà tâm lý 
học Phật Giáo hiện đại, người ta không thể từ bỏ một cách minh trí về 
cảm quan bản ngã của mình trừ khi người ta đã phát triển một tuệ tri cảm 
quan về bản ngã.  Sự tầm cầu về Thiện Công Đức là đạo lộ của Phật Giáo 
để phát triển một tuệ tri cảm quan về bản ngã.   

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             2 
 

The following readings show how this is done. They begin with a 
section on basic wisdom, which shows how the questions that lead 
ultimately to the wisdom of letting go first focus on things to hold onto: 
the skillful traits that, on the beginning level, provide a secure place to 
stand while letting go of character traits that are obviously harmful. 
Buddhist wisdom famously focuses on perceptions of inconstancy, stress 
and not - self; but the application of that wisdom grows out of the pursuit 
of what is relatively constant and pleasant and requires a mature sense 
of self: able to plan for the future, to anticipate dangers, to sacrifice short 
- term happiness for long - term happiness, to consider the needs of 
others, to substitute harmless pleasures for harmful ones and to develop 
a strong sense of self - reliance in the pursuit of a happiness that is wise, 
pure, and compassionate. 

Những bài Kinh được đọc sau đây trình bày cách thức đã thực hiện 
được điều này.  Chúng bắt đầu với một phần về Trí Tuệ căn bản, trong 
đó cho thấy làm thế nào những vấn đề mà một cách tối hậu đưa đến Trí 
Tuệ cho việc xả ly trước tiên phải tập trung vào những điều cần nắm giữ: 
những đặc điểm thiện xảo, ở cấp độ ban đầu, cung cấp một vị trí an toàn 
để được đứng vững trong khi đang xả ly những tính cách đặc trưng mà 
một cách hiển nhiên là có tác hại.  Một cách cực hảo, Trí Tuệ Phật Giáo 
tập trung vào những suy tưởng về sự đa biến, tinh thần áp lực và vô ngã; 
thế nhưng việc áp dụng Trí Tuệ ấy được phát triển từ sự tầm cầu về các 
Pháp tương đối ổn định và duyệt ý, và đòi hỏi một cảm quan thuần thục 
về bản ngã: có khả năng để hoạch định cho tương lai, để trù tính những 
hiểm nguy, để hy sinh niềm hạnh phúc ngắn hạn cho niềm hạnh phúc dài 
hạn, để xem xét nhu cầu của những tha nhân, để thay thế những niềm vui 
thích vô hại cho những niềm tác hại, và để phát triển một ý thức mạnh 
mẽ của sự tự lực trong việc tầm cầu một niềm hạnh phúc minh trí, thuần 
khiết và hữu đồng tình tâm. 

   
The section on Merit then sets out in general terms the types of 

meritorious activities that conduce to that happiness, focusing primarily 
on three: Giving, Virtue, and Meditation.  The next three sections focus 
on the ways in which each of these activities can be pursued so as to 
produce the most happiness.  For instance, the section on Giving 
discusses how the happiness of generosity can be maximized by wisely 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             3 
 
choosing the proper motivation for Giving a gift, a proper gift, and a 
proper recipient for one’s gift.    The section of Virtue shows how to 
learn from one’s past mistakes without succumbing to debilitating 
feelings of guilt. The section on Meditation discusses not only how the 
development of Good Will—the meditative practice most often cited in 
conjunction with merit—can lead to happiness both now and in the 
present, but also how it can help minimize the bad results of one’s past 
unwise actions. 

Sau đây, phần nói về Thiện Công Đức được sắp bày một cách tổng 
quát những thể loại hoạt động về công đức mà qua đó dắt dẫn đến niềm 
hạnh phúc ấy, tập trung một cách chủ yếu vào ba điều: Xả Thí, Giới Đức 
và Thiền Định.  Ba phần tiếp theo thì tập trung vào những phương thức 
mà từng mỗi hoạt động này có thể được tiếp tục thực hiện nhằm để tạo 
ra niềm hạnh phúc cự đại.  Ví dụ như phần nói về Xả Thí, việc thảo luận 
làm thế nào niềm hạnh phúc ở lòng hảo tâm có thể được tăng lên đến cực 
đại bởi qua sự chọn lựa một cách minh trí động lực chính đáng trong việc 
cho ra một vật thí, một vật thí hợp lễ, và một thụ thí giả thích đáng cho 
vật thí của mình.  Phần nói về Giới Đức cho thấy làm thế nào để học hỏi 
được từ những khuyết điểm ở trong quá khứ của mình mà không chịu 
khuất phục, để làm suy yếu đi cảm giác thấy mình có lỗi.  Phần nói về 
Thiền Định không chỉ thảo luận làm thế nào để sự phát triển về Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm) – việc thực hành thiền định thường được viện dẫn trong sự 
kết hợp với Thiện Công Đức – có thể dắt dẫn đến niềm hạnh phúc ở cả 
hai - ngay bây giờ và trong hiện tại, mà nó còn có thể làm thế nào giúp 
những kết quả xấu xa của các hành động bất minh trí của mình ở trong 
quá khứ giảm đến mức tối thiểu.  

 
 All three of these forms of Merit conduce to the highest form of 

Merit: the realization of Stream – Entry — entering the “Stream” to 
Nibbāna—the first glimpse of the deathless. Thus the penultimate section 
of this study guide focuses on the happiness and well - being that derive 
from this attainment. 

Cả ba hình thức Thiện Công Đức này đều dắt dẫn đến hình thức 
Thiện Công Đức cao nhất: sự chứng tri “Quả Dự Lưu”- dự vào “khê lưu” 
đưa đến Níp Bàn – sự lĩnh hội đầu tiên về sự bất diệt.  Do đó, phần áp 
chót của quyển sách hướng dẫn nghiên cứu này tập trung vào niềm hạnh 
phúc và sự an lạc là bắt nguồn từ sự thành đạt này.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             4 
 

For all the rewards of meritorious action, however, the 
concluding section serves as a reminder that the pursuit of happiness 
ultimately leads beyond the pursuit of Merit. In fact, this book is planned 
as part of a two - part series covering the Buddhist approach to the 
pursuit of happiness, with the second part discussing the perceptions of 
inconstancy, stress and not - self as the next stage in approaching the 
deathless happiness attained with Arahantship.  Still, it would be a 
mistake to view the two stages as radically separate.  In the course of 
developing a wise sense of self in the pursuit of Merit, one is already 
learning how to let go of unwise ways of “selfing” as one learns to 
overcome stinginess, apathy, and hard - heartedness through the 
development of Giving, Virtue, and Good Will.  The teachings on the 
three perceptions simply carry this same process of “de - selfing” for the 
sake of an even truer happiness to a higher pitch. 

Tuy nhiên, đối với tất cả các phần tưởng lệ của Công Đức Hạnh 
thì ở phần kết luận đã đóng vai trò như một lời nhắc nhở rằng việc tầm 
cầu niềm hạnh phúc một cách tối hậu dắt dẫn đến không gì khác ngoài 
sự tầm cầu Thiện Công Đức.  Trên thực tế, quyển sách này đã được trù 
tính phân ra một chuỗi liên tiếp bao gồm hai phần về cách tiếp cận vào 
Phật Giáo để tầm cầu niềm hạnh phúc, với phần thứ hai được thảo luận 
về những suy tưởng về sự đa biến, tinh thần áp lực và vô ngã như là giai 
đoạn kế tiếp trong việc tiếp cận niềm hạnh phúc bất diệt đã được thành 
đạt với Quả vị Vô Sinh.  Tuy nhiên, sẽ là một sự lầm lẫn khi xem hai giai 
đoạn là hoàn toàn tách biệt.  Trong quá trình phát triển một tuệ tri cảm 
quan về bản ngã trong việc tầm cầu Thiện Công Đức thì người ta đã học 
được cách để xả ly những phương thức bất minh trí về “cái tự ngã” khi 
mà người ta học để khắc phục được sự keo kiệt, sự thờ ơ lãnh đạm và sự 
vô tình thông qua sự phát triển về Xả Thí, Giới Đức và Thiện Ý (Từ Ái 
Tâm).  Những huấn từ về ba suy tưởng - một cách đơn giản là chuyển tải 
cùng một quá trình về “diệt bản ngã” vì lợi ích của một chân hạnh phúc 
cao hơn thậm chí còn đạt đến một đỉnh cao hơn nữa.  

 
------------------------00000------------------------ 

 
 
 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             5 
 

Basic Wisdom 
Trí Tuệ Căn Bản 

“There are some cases in which a person overcome with pain, his 
mind exhausted, grieves, mourns, laments, beats his breast, and becomes 
bewildered.  Or one overcome with pain, his mind exhausted, comes to 
search outside, “Who knows a way or two to stop this pain ?”  I tell you, 
monks, that stress results either in bewilderment or in search.”  (AN VI. 
# 63) 

“Có một số trường hợp mà trong đó một người bị áp phục với sự 
đau đớn, tâm của vị ấy đã kiệt quệ, đau buồn, thương tiếc, than vãn, đập 
vào ngực của vị ấy, và trở nên bị khốn hoặc.  Hoặc một người bị áp phục 
với sự đau đớn, tâm của vị ấy đã kiệt quệ, đi tìm kiếm ở bên ngoài “Có 
ai biết được một hoặc hai phương thức để chấm dứt sự đau đớn này 
không ?”  Này các vị tu sĩ, Ta nói với các người rằng chính tinh thần áp 
lực dẫn tới kết quả hoặc là ở trong sự khốn hoặc, hay là ở trong sự tìm 
kiếm. (Tăng Chi Bộ Kinh VI. # 63) 
 

“This is the way leading to discernment: when visiting a priest or 
contemplative, to ask: ‘What is skillful, Venerable Sir ?  What is 
unskillful ? What is blameworthy ? What is blameless ?  What should be 
cultivated ? What should not be cultivated ? What, when I do it, will be 
for my long - term harm and suffering ? Or what, when I do it, will be 
for my long - term welfare and happiness?” (MN. # 135) 

“Đây là con đường đưa đến động sát lực: khi sự viếng thăm của 
một vị tế hành hoặc một bậc hảo trầm tư giả, để vấn hỏi: “Thế nào là sự 
thiện xảo, kính bạch Tôn Giả ?  Thế nào là sự bất thiện xảo ?  Thế nào là 
sự ứng thụ khiển trách ?  Thế nào là sự vô khả trách bị ?   Thế nào là nên 
được tu dưỡng ?  Thế nào là không nên được tu dưỡng ?  Điều chi, khi 
con làm điều đó, sẽ làm cho con bị tổn hại và sự khổ đau lâu dài không 
?  Hoặc điều chi, khi con làm điều đó, sẽ làm cho con được sự phúc lợi 
và niềm hạnh phúc lâu dài không ?  (Trung Bộ Kinh # 135)   

 
“What do you think, Rāhula: What is a mirror for ?” 
“For reflection, Sir.” 
“In the same way, Rāhula, bodily acts, verbal acts and mental 

acts are to be done with repeated reflection. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             6 
 

“Whenever you want to perform a bodily act, you should reflect 
on it: ‘This bodily act I want to perform—would it lead to self - affliction, 
to the affliction of others, or to both ? Is it an unskillful bodily act, with 
painful consequences, painful results ?’ If, on reflection, you know that 
it would lead to self - affliction, to the affliction of others, or to both; it 
would be an unskillful bodily act with painful consequences, painful 
results, then any bodily act of that sort is absolutely unfit for you to do. 
But if on reflection you know that it would not cause affliction… it would 
be a skillful bodily action with happy consequences, happy results, then 
any bodily act of that sort is fit for you to do. 

- Con nghĩ thế nào, này Rāhula:  Cái gương là để làm chi ? 
- Để phản tỉnh, kính bạch Ngài.  
- Trong cùng phương thức, này Rāhula, những hành động về Thân 

(Thân Hành Nghiệp Lực), những hành động về Lời (Ngữ Hành Nghiệp 
Lực) và những hành động về Ý (Ý Hành Nghiệp Lực) sẽ được thực hiện 
với sự phản tỉnh đã được lặp đi lặp lại nhiều lần.  

“Bất luận khi nào con muốn thực hiện một hành động về Thân, 
con nên phản tỉnh về việc đó: Hành động về Thân này Ta muốn thực hiện 
– nó sẽ dắt dẫn đến sự tự làm mình thống khổ, đến sự thống khổ ở tha 
nhân, hoặc đến cả hai chăng ?  Việc đó có phải là một hành động bất 
thiện xảo về Thân, với những hệ quả đau khổ, những kết quả đau khổ 
chăng ?  Nếu như, trong sự phản tỉnh, con biết được rằng việc đó sẽ dắt 
dẫn đến sự tự làm mình thống khổ, đến sự thống khổ ở tha nhân, hoặc 
đến cả hai; việc đó sẽ là một hành động bất thiện xảo về Thân, với những 
hệ quả đau khổ, những kết quả đau khổ; thế rồi bất luận một hành động 
nào về Thân thuộc thể loại đó thì hoàn toàn không thích hợp cho con để 
làm.  Thế nhưng, nếu như trong sự phản tỉnh, con biết được rằng việc đó 
sẽ không gây ra sự thống khổ… việc đó sẽ là một hành động thiện xảo 
về Thân với những hệ quả an lạc, những kết quả an lạc, thế rồi bất luận 
một hành động nào về Thân thuộc thể loại đó là thích hợp cho con để 
làm.      

 
“While you are performing a bodily act, you should reflect on it: 

‘This bodily act I am doing—is it leading to self - affliction, to the 
affliction of others, or to both ? Is it an unskillful bodily act, with painful 
consequences, painful results ?’ If, on reflection, you know that it is 
leading to self - affliction, to affliction of others, or both… you should 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             7 
 
give it up. But if on reflection you know that it is not… you may continue 
with it. 

“Khi con đang thực hiện một hành động về Thân, con nên phản 
tỉnh về việc đó: “Hành động về Thân Ta đang làm đây – nó có đang dắt 
dẫn đến sự tự làm mình thống khổ, đến sự thống khổ ở tha nhân, hoặc 
đến cả hai chăng ?  Việc đó có phải là một hành động bất thiện xảo về 
Thân, với những hệ quả đau khổ, những kết quả đau khổ chăng ?  Nếu 
như, trong sự phản tỉnh, con biết được rằng việc đó đang dắt dẫn đến sự 
tự làm mình thống khổ, đến sự thống khổ ở tha nhân, hoặc cả hai… con 
nên từ bỏ việc đó.  Thế nhưng trong sự phản tỉnh con biết được rằng việc 
đó không … con có thể tiếp tục với việc đó.    

 
“Having performed a bodily act, you should reflect on it.… If, on 

reflection, you know that it led to self - affliction, to the affliction of 
others, or to both; it was an unskillful bodily act with painful 
consequences, painful results, then you should confess it, reveal it, lay it 
open to the Teacher or to a knowledgeable companion in the holy life. 
Having confessed it… you should exercise restraint in the future. But if 
on reflection you know that it did not lead to affliction… it was a skillful 
bodily action with happy consequences, happy results, then you should 
stay mentally refreshed and joyful, training day and night in skillful 
mental qualities. 

“Khi đã thực hiện một hành động về Thân, con nên phản tỉnh về 
điều đó… Nếu như, trong sự phản tỉnh, con biết được rằng việc đó đã dắt 
dẫn đến sự tự làm mình thống khổ, đến sự thống khổ ở tha nhân, hoặc 
đến cả hai; việc đó đã là một hành động bất thiện xảo về Thân với những 
hệ quả đau khổ, những kết quả đau khổ; thế rồi con nên sám tội việc đó, 
phát lộ việc đó, bố trí việc đó bộc bạch đến Bậc Đạo Sư hoặc đến một 
bạn Đồng Phạm Hạnh uyên bác trong đời sống Thánh Thiện.  Đã sám tội 
việc đó… con nên huấn tập sự kiểm thúc trong tương lai.  Thế nhưng, 
nếu như trong sự phản tỉnh, con biết được rằng việc đó đã không có dắt 
dẫn đến sự thống khổ…việc đó đã là một hành động thiện xảo về Thân 
với những hệ quả an lạc, những kết quả an lạc; thế rồi con nên giữ tinh 
thần thanh khiết và hân hoan duyệt ý, tu dưỡng cả ngày lẫn đêm trong 
những phẩm chất tinh thần thiện xảo. 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             8 
 

[Similarly with verbal and mental acts, except for the last 
paragraph under mental acts:] 

“Having performed a mental act, you should reflect on it.… If, on 
reflection, you know that it led to self - affliction, to the affliction of 
others, or to both; it was an unskillful mental action with painful 
consequences, painful results, then you should feel distressed, ashamed, 
and disgusted with it.  Feeling distressed… you should exercise restraint 
in the future. But if on reflection you know that it did not lead to 
affliction… it was a skillful mental action with happy consequences, 
happy results, then you should stay mentally refreshed and joyful, 
training day and night in skillful mental qualities. 

[Một cách tương tự với các hành động về Lời và Ý, ngoại trừ ở 
đoạn văn cuối dưới tiêu đề các hành động về Ý:] 

“Khi đã thực hiện một hành động về Ý, con nên phản tỉnh về điều 
đó… Nếu như, trong sự phản tỉnh, con biết được rằng việc đó đã dắt dẫn 
đến sự tự làm mình thống khổ, đến sự thống khổ ở tha nhân, hoặc đến cả 
hai; việc đó đã là một hành động bất thiện xảo về Ý với những hệ quả 
đau khổ, những kết quả đau khổ; thế rồi con nên cảm thấy bị thống khổ, 
đã có tàm quý với việc đó.  Đã cảm thấy bị thống khổ… con nên huấn 
tập sự kiểm thúc trong tương lai.  Thế nhưng, nếu như trong sự phản tỉnh, 
con biết được rằng việc đó đã không có dắt dẫn đến sự thống khổ…việc 
đó đã là một hành động thiện xảo về Ý với những hệ quả an lạc, những 
kết quả an lạc; thế rồi con nên giữ tinh thần thanh khiết và hân hoan duyệt 
ý, tu dưỡng cả ngày lẫn đêm trong những phẩm chất tinh thần thiện xảo.  

 
“Rāhula, all those priests and contemplatives in the course of the 

past who purified their bodily acts, verbal acts and mental acts, did it 
through repeated reflection on their bodily acts, verbal acts and mental 
acts in just this way. 

“All those priests and contemplatives in the course of the future 
who will purify their bodily acts, verbal acts and mental acts, will do it 
through repeated reflection on their bodily acts, verbal acts and mental 
acts in just this way. 

“All those priests and contemplatives at present who purify their 
bodily acts, verbal acts and mental acts, do it through repeated reflection 
on their bodily acts, verbal acts and mental acts in just this way. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             9 
 

“Này Rāhula, tất cả những vị tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư 
giả ấy trong khoảng thời gian quá khứ, họ đã tịnh hóa các hành động về 
Thân, các hành động về Lời và các hành động về Ý của họ, đã làm việc 
đó thông qua sự phản tỉnh đã được lặp đi lặp lại nhiều lần về các hành 
động về Thân, các hành động về Lời và các hành động về Ý ngay chính 
trong phương thức này. 

“Tất cả những vị tế hành và các bậc hảo trầm tư giả ấy trong 
khoảng thời gian vị lai, họ sẽ tịnh hóa các hành động về Thân, các hành 
động về Lời và các hành động về Ý, sẽ làm việc đó thông qua sự phản 
tỉnh đã được lặp đi lặp lại nhiều lần về các hành động về Thân, các hành 
động về Lời và các hành động về Ý ngay chính trong phương thức này. 

“Tất cả những vị tế hành và các bậc hảo trầm tư giả ấy ngay hiện 
tại, họ tịnh hóa các hành động về Thân, các hành động về Lời và các 
hành động về Ý, làm việc đó thông qua sự phản tỉnh đã được lặp đi lặp 
lại nhiều lần về các hành động về Thân, các hành động về Lời và các 
hành động về Ý ngay chính trong phương thức này. 

 
“Thus, Rāhula, you should train yourself: ‘I will purify my bodily 

acts through repeated reflection.  I will purify my verbal acts through 
repeated reflection.  I will purify my mental acts through repeated 
reflection.’ That’s how you should train yourself.”(MN. # 61) 

“Như thế, này Rāhula, con cần phải tu dưỡng bản thân mình: “Ta 
sẽ tịnh hóa các hành động về Thân của mình thông qua sự phản tỉnh đã 
được lặp đi lặp lại nhiều lần.  Ta sẽ tịnh hóa các hành động về Lời của 
mình thông qua sự phản tỉnh đã được lặp đi lặp lại nhiều lần.  Ta sẽ tịnh 
hóa các hành động về Ý của mình thông qua sự phản tỉnh đã được lặp đi 
lặp lại nhiều lần.”  Đó là cách thức con cần phải tu dưỡng bản thân mình.   
(Trung Bộ Kinh # 61) 

 
“As for the course of action that is unpleasant to do but that, when 

done, leads to what is profitable, it’s in light of this course of action that 
one may be known—in terms of manly stamina, manly persistence, manly 
effort—as a fool or a wise person.  For a fool doesn’t reflect, ‘Even 
though this course of action is unpleasant to do, still when it is done it 
leads to what is profitable.’ So he doesn’t do it, and thus the non-doing 
of that course of action leads to what is unprofitable for him.  But a wise 
person reflects, ‘Even though this course of action is unpleasant to do, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             10 
 
still when it is done it leads to what is profitable.’ So he does it, and thus 
the doing of that course of action leads to what is profitable for him. 

“Theo quan niệm – là một xuẩn nhân hoặc là một bậc trí nhân - về 
quá trình hành động mà người ta có thể được biết đến – được xem như 
là có sức quả cảm chịu đựng, sự quả cảm bền chí, sự quả cảm nỗ lực - 
đối với quá trình hành động mà bất duyệt ý để làm, nhưng mà điều đó, 
khi đã được làm xong thì lại dắt dẫn đến bao điều hoạch lợi.  Thì đối với 
một xuẩn nhân không có phản tỉnh, nghĩ suy rằng: “Dù cho quá trình 
hành động này là bất duyệt ý để làm, tuy vậy khi nó đã được làm xong, 
nó dắt dẫn đến bao điều hoạch lợi.”  Vì vậy, vị ấy không làm điều đó, và 
bởi do không thực hiện quá trình hành động ấy dắt dẫn đến bao điều bất 
hoạch lợi cho vị ấy.  Thế nhưng một bậc trí nhân phản tỉnh rằng “Mặc 
dù quá trình hành động ấy là bất duyệt ý để làm, tuy vậy khi nó đã được 
làm xong, nó dắt dẫn đến bao điều hoạch lợi.”  Do vậy, vị ấy làm điều 
đó và bởi do thực hiện quá trình hành động ấy dắt dẫn đến bao điều hoạch 
lợi cho vị ấy.  

 
As for the course of action that is pleasant to do but that, when 

done, leads to what is unprofitable, it’s in light of this course of action 
that one may be known—in terms of manly stamina, manly persistence, 
manly effort—as a fool or a wise person. For a fool doesn’t reflect, ‘Even 
though this course of action is pleasant to do, still when it is done it leads 
to what is unprofitable.’  So he does it, and thus the doing of that course 
of action leads to what is unprofitable for him.  But a wise person 
reflects, ‘Even though this course of action is pleasant to do, still when 
it is done it leads to what is unprofitable.’ So he doesn’t do it, and thus 
the non - doing of that course of action leads to what is profitable for 
him.” (AN IV. # 115)  

“Theo quan niệm –một xuẩn nhân hoặc là một bậc trí nhân - về 
quá trình hành động mà người ta có thể được biết đến – được xem như 
là có sức quả cảm chịu đựng, sự quả cảm bền chí, sự quả cảm nỗ lực - 
đối với quá trình hành động mà duyệt ý để làm, nhưng mà điều đó, khi 
đã được làm xong thì lại dắt dẫn đến bao điều bất hoạch lợi.  Thì đối với 
một xuẩn nhân không có phản tỉnh, nghĩ suy rằng: “Dù cho quá trình 
hành động này là duyệt ý để làm, tuy vậy khi nó đã được làm xong, nó 
dắt dẫn đến bao điều bất hoạch lợi.”  Vì vậy, vị ấy làm điều đó, và bởi 
do thực hiện quá trình hành động ấy dắt dẫn đến bao điều bất hoạch lợi 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             11 
 
cho vị ấy.  Thế nhưng một bậc trí nhân phản tỉnh rằng “Mặc dù quá trình 
hành động ấy là duyệt ý để làm, tuy vậy khi nó đã được làm xong, nó dắt 
dẫn đến bao điều bất hoạch lợi.”  Do vậy, vị ấy không làm điều đó, và 
bởi do không thực hiện quá trình hành động ấy dắt dẫn đến bao điều 
hoạch lợi cho vị ấy. (Tăng Chi Bộ Kinh IV. # 115) 

 
Your own self is 
your own mainstay, 
for who else could your mainstay be ? 
With you yourself well-trained 
you obtain the mainstay 
hard to obtain. (Dhp. # 160) 
Tự mình y chỉ mình, 
Nào có y chỉ khác. 
Nhờ khéo điều phục mình, 
Ðược y chỉ khó được.  (Pháp Cú # 160) 
 
Evil is done by oneself, 
                  by oneself is one defiled. 
Evil is left undone by oneself, 
                             by oneself is one cleansed. 
Purity and impurity are one’s own doing. 
No one purifies another. 
No other purifies one. (Dhp. # 165) 
Tự mình làm điều ác, 
Tự mình làm nhiễm ô, 
Tự mình không làm ác, 
Tự mình làm thanh tịnh, 
Tịnh, không tịnh tự mình.  

                     Không ai thanh tịnh ai !  (Pháp Cú # 165) 
 
You yourself should reprove yourself, 
                    should examine yourself. 
As a self-guarded monk 
with guarded self, 
mindful, you dwell at ease. (Dhp. # 379) 
Tự mình chỉ trích mình, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             12 
 

Tự mình dò xét mình, 
Tỳ Khưu tự phòng hộ, 
Chính Niệm , trú an lạc.  (Pháp Cú # 379) 

 
“And what is the self as a governing principle ? There is the case 

where a monk, having gone to a wilderness, to the foot of a tree, or to an 
empty dwelling, reflects on this: ‘It’s not for the sake of robes that I have 
gone forth from the home life into homelessness; it’s not for the sake of 
almsfood, for the sake of lodgings, or for the sake of this or that state of 
[future] becoming that I have gone forth from the home life into 
homelessness. Simply that I am beset by birth, aging, and death; by 
sorrows, lamentations, pains, distresses and despairs; beset by stress, 
overcome with stress, [and I hope,] “Perhaps the end of this entire mass 
of suffering and stress might be known !” Now, if I were to seek the same 
sort of sensual pleasures that I abandoned in going forth from home into 
homelessness—or a worse sort—that would not be fitting for me.’ So he 
reflects on this: ‘My persistence will be aroused and not lax; my 
mindfulness established and not confused; my body calm and not 
aroused; my mind centered and unified.’ Having made himself his 
governing principle, he abandons what is unskillful, develops what is 
skillful, abandons what is blameworthy, develops what is 
unblameworthy, and looks after himself in a pure way.  This is called the 
self as a governing principle.” (AN III. # 40) 

“Và thế nào là bản ngã như là một yếu tố cơ bản điều hành đặc 
trưng ?  Có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ đã đi đến một vùng hoang dã, 
đến một gốc cây, hoặc đến ngôi nhà trống rỗng, phản tỉnh về điều này: 
“Không phải vì lợi ích của những y áo mà Ta đã thụ giáo từ đời sống gia 
đình đi vào tình trạng vô gia cư; không phải vì lợi ích của món ăn khất 
thực, vì lợi ích của những trú xứ, hoặc vì lợi ích của tình trạng này hoặc 
tình trạng ấy [ở vị lai] của việc trở thành mà Ta đã thụ giáo từ đời sống 
gia đình đi vào tình trạng vô gia cư.  Một cách đơn giản là Ta đã bị khốn 
nhiễu do bởi sự sản sinh, sự lão mại và sự tử vong; do bởi những nỗi 
buồn phiền, những sự than khóc, những nỗi đau đớn, những sự thống khổ 
và những nỗi thất vọng; bị khốn nhiễu do bởi tinh thần áp lực, bị áp phục 
do bởi tinh thần áp lực, [và Ta hy vọng] “Có lẽ sự kết thúc của toàn bộ 
khối khổ đau và tinh thần áp lực này có thể là được biết đến !”  Bấy giờ, 
nếu như Ta sẽ đi mưu cầu cùng một thể loại của những dục trần mà Ta 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             13 
 
đã từ bỏ trong khi đã được thụ giáo từ đời sống gia đình đi vào tình trạng 
vô gia cư – hoặc một thể loại xấu xa tệ hại nhất – thì điều đó sẽ không 
phù hợp cho Ta.”  Thế là vị ấy phản tỉnh về điều này: “Sự bền chí của 
Ta sẽ được kích hoạt lên và không có buông lỏng; niệm của Ta đã được 
an trú và không bị thất niệm; cơ thể của Ta an tĩnh và không bị dao động; 
tâm thức của Ta đã được tập trung và nhất thống.” Khi tự bản thân đã 
thực hiện được yếu tố cơ bản chủ quản đặc trưng, vị ấy xả ly điều mà bất 
thiện xảo, phát triển điều thiện xảo; xả ly điều mà ứng thụ khiển trách, 
phát triển điều vô khả trách bị, và khán hộ bản thân một cách thuần khiết.  
Điều này đã gọi bản ngã là một yếu tố cơ bản điều hành đặc trưng”. (Tăng 
Chi Bộ Kinh III. # 40)  

 
Ānanda: “‘This body comes into being through conceit.  And yet 

it is by relying on conceit that conceit is to be abandoned.’  Thus it was 
said.  And in reference to what was it said ?  There is the case, sister, 
where a monk hears, ‘The monk named such – and - such, they say, 
through the ending of the fermentations, has entered and remains in the 
fermentation - free Awareness - Release and Discernment - Release, 
having directly known and realized them for himself right in the here and 
now.’ The thought occurs to him, ‘The monk named such – and - such, 
they say, through the ending of the fermentations, has entered and 
remains in the fermentation - free Awareness - Release and Discernment 
- Release, having directly known and realized them for himself right in 
the here and now.  Then why not me ?’  Then, at a later time, he abandons 
conceit, having relied on conceit.”  (AN IV.# 159) 

Trưởng Lão Ānanda: “Cơ thể này hình thành tốt đẹp bởi do sự 
kiêu mạn.  Tuy thế nó thì y cứ vào sự kiêu mạn mà sự kiêu mạn sẽ được 
xả ly.  Như thế nó đã được nói đến. Và hữu quan đến cái chi mà nó đã 
được nói đến ?  Có một trường hợp, này người Chị, nơi mà một vị tu sĩ 
nghe rằng: “Vị tu sĩ có tên gọi như thế như thế, họ nói rằng, bởi do sự 
chấm dứt các Lậu Hoặc, đã có dự vào và vẫn còn trong việc thoát khỏi 
Lậu Hoặc, Tỉnh Giác Giải Thoát và Động Sát Lực Giải Thoát, đã liễu tri 
một cách trực tiếp và đã chứng tri chúng đối với chính tự bản thân mình 
ngay tức thời.”  Sự nghĩ suy nẩy sinh đến vị ấy: “Vị tu sĩ có tên gọi như 
thế như thế, họ nói rằng, bởi do sự chấm dứt các “Pháp lên men” (Lậu 
Hoặc), đã có dự vào và vẫn còn trong việc thoát khỏi “Pháp lên men” 
(Lậu Hoặc), Tỉnh Giác Giải Thoát và Động Sát Lực Giải Thoát, đã liễu 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             14 
 
tri một cách trực tiếp và đã chứng tri chúng đối với chính tự bản thân 
mình ngay tức thời.  Thế thì vì sao không là Ta ?  Thế rồi, vào một thời 
gian sau, vị ấy xả ly sự kiêu mạn [dù] đã đang có y cứ vào sự kiêu mạn,.”   
(Tăng Chi Bộ Kinh IV. # 159)  

 
Gentle sages, 
constantly restrained in body, 
go to the unwavering state 
where, having gone, 
there’s no grief. (Dhp. # 225) 
Bậc hiền không hại ai, 
Thân thường được chế ngự, 
Đạt được cảnh bất tử, 
Ðến đây, không ưu sầu.  (Pháp Cú # 225) 
 
They awaken, always wide awake: 

Gotama’s disciples 
whose mindfulness, both day and night, 
is constantly immersed 

in the Buddha…the Dhamma…the Saṅgha. 
 
They awaken, always wide awake: 

Gotama’s disciples 
whose mindfulness, both day and night, 
is constantly immersed 

in the body. (Dhp. # 296 – 299) 
Đệ tử Gotama, 
Luôn luôn tự tỉnh giác, 
Vô luận ngày hay đêm, 
Tưởng Phật Ðà thường niệm.”  

Đệ tử Gotama, 
Luôn luôn tự tỉnh giác, 
Vô luận ngày hay đêm, 

Tưởng Chánh Pháp thường niệm  
Ðệ tử Gotama, 
Luôn luôn tự tỉnh giác, 
Vô luận ngày hay đêm, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             15 
 

Tưởng Tăng Đoàn thường niệm.   
            (Pháp Cú # 296 – 299) 

 
If, by forsaking a limited ease, 
he would see an abundance of ease, 
the enlightened man would forsake the limited ease 
for the sake of the abundant. (Dhp. # 290) 
Nhờ từ bỏ lạc nhỏ, 
Thấy được lạc lớn hơn, 
Bậc trí nhân bỏ lạc nhỏ, 
Thấy được lạc lớn hơn.  (Pháp Cú # 290) 

 
“These four types of action have been understood, realized, and 

made known by me. Which four ? There is action that is dark with dark 
result; action that is bright with bright result; action that is dark and 
bright with dark and bright result; and action that is neither dark nor 
bright with neither dark nor bright result, leading to the ending of action. 

“Bốn thể loại Tác Hành (Nghiệp Lực) này đã được Ta liễu tri, đã 
được chứng tri và đã được tuệ tri.  Thế nào là bốn ?  Có Tác Hành (Nghiệp 
Lực) hắc ám với kết quả hắc ám; có Tác Hành (Nghiệp Lực) minh lượng 
với kết quả minh lượng; có Tác Hành (Nghiệp Lực) hắc ám và minh 
lượng với kết quả hắc ám và minh lượng; và có Tác Hành (Nghiệp Lực) 
không có hắc ám mà cũng không có minh lượng với kết quả không có 
hắc ám mà cũng không có minh lượng, dắt dẫn đến sự chấm dứt Tác 
Hành.   

 
“And what is action that is dark with dark result ? There is the 

case where a certain person fabricates an injurious bodily fabrication 
… an injurious verbal fabrication… an injurious mental fabrication … 
He rearises in an injurious world where he is touched by injurious 
contacts… He experiences feelings that are exclusively painful, like 
those of the beings in hell.  This is called action that is dark with dark 
result. 

“Và thế nào là Tác Hành (Nghiệp Lực) hắc ám với kết quả hắc ám 
?  Có trường hợp nơi mà một người nào đó tạo tác ra một sự tổn hại về 
Thân… một sự tổn hại về Lời… một sự tổn hại về Ý… Vị ấy tục sinh 
trong một thế giới đầy tổn hại nơi mà vị ấy phải bị tiếp xúc với những 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             16 
 
xúc chạm tổn hại…Vị ấy trải nghiệm đặc hữu nhất những cảm giác đau 
khổ, giống như chúng hữu tình ở trong Địa Ngục.  Điều này đã được gọi 
là Tác Hành (Nghiệp Lực) hắc ám với kết quả hắc ám.  

 
“And what is action that is bright with bright result ? There is the 

case where a certain person fabricates an uninjurious bodily 
fabrication… an uninjurious verbal fabrication… an uninjurious mental 
fabrication.… He rearises in an uninjurious world where he is touched 
by uninjurious contacts.… He experiences feelings that are exclusively 
pleasant, like those of the Ever - radiant Devas.  This is called Kamma 
that is bright with bright result. 

“Và thế nào là Tác Hành (Nghiệp Lực) minh lượng với kết quả 
minh lượng ?  Có trường hợp nơi mà một người nào đó tạo tác ra một sự 
bất tổn hại về Thân… một sự bất tổn hại về Lời… một sự bất tổn hại về 
Ý… Vị ấy tục sinh trong một thế giới bất tổn hại nơi mà vị ấy đã được 
tiếp xúc với những xúc chạm bất tổn hại…Vị ấy trải nghiệm đặc hữu 
nhất những cảm giác duyệt ý, giống như Chúng Phạm Thiên ở Cõi 
Quang Âm Thiên Giới (Cõi Biến Quang Thiên Giới). Điều này đã được 
gọi là Nghiệp Lực minh lượng với kết quả minh lượng.  

 
“And what is action that is dark and bright with dark and bright 

result ? There is the case where a certain person fabricates a bodily 
fabrication that is injurious and uninjurious… a verbal fabrication that 
is injurious and uninjurious… a mental fabrication that is injurious and 
uninjurious.… He rearises in an injurious and uninjurious world where 
he is touched by injurious and uninjurious contacts.… He experiences 
injurious and uninjurious feelings, pleasure mingled with pain, like those 
of human beings, some Devas, and some beings in the lower realms.  This 
is called Kamma that is dark and bright with dark and bright result. 

“Và thế nào là Tác Hành (Nghiệp Lực) hắc ám và minh lượng với 
kết quả hắc ám và minh lượng ?  Có trường hợp nơi mà một người nào 
đó tạo tác ra một sự tổn hại và sự bất tổn hại về Thân… một sự tổn hại 
và sự bất tổn hại về Lời… một sự tổn hại và sự bất tổn hại về Ý… Vị ấy 
tục sinh trong một thế giới tổn hại và bất tổn hại nơi mà vị ấy đã phải bị 
tiếp xúc với những xúc chạm tổn hại và bất tổn hại… Vị ấy trải nghiệm 
đặc hữu nhất những cảm giác tổn hại và bất tổn hại, niềm vui sướng pha 
trộn với nỗi đau khổ, giống như Chúng Nhân Loại, một số Chư Thiên và 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             17 
 
một số Chúng Hữu Tình trong các Cõi Giới thấp kém.  Điều này đã được 
gọi là Nghiệp Lực hắc ám và minh lượng với kết quả hắc ám và minh 
lượng.  

 
“And what is action that is neither dark nor bright with neither 

dark nor bright result, leading to the ending of action ? The intention 
right there to abandon this action that is dark with dark result … this 
action that is bright with bright result… this action that is dark and 
bright with dark and bright result.  This is called action that is neither 
dark nor bright with neither dark nor bright result, leading to the ending 
of action.” (AN IV: # 232) 

“Và thế nào là Tác Hành (Nghiệp Lực) không có hắc ám mà cũng 
không có minh lượng với kết quả không có hắc ám mà cũng không có 
minh lượng, dắt dẫn đến sự chấm dứt Tác Hành (Nghiệp Lực) ?  Tác ý 
chính ở ngay lúc xả ly Tác Hành (Nghiệp Lực)  mà hắc ám với kết quả 
hắc ám này… Tác Hành (Nghiệp Lực) mà minh lượng với kết quả minh 
lượng này… Tác Hành (Nghiệp Lực) mà hắc ám và minh lượng với kết 
quả hắc ám và minh lượng này.  Điều này đã được gọi là Tác Hành 
(Nghiệp Lực) không có hắc ám mà cũng không có minh lượng với kết 
quả không có hắc ám mà cũng không có minh lượng, dắt dẫn đến sự 
chấm dứt Tác Hành (Nghiệp Lực).” (Tăng Chi Bộ Kinh IV. # 232) 

   
[A related discourse repeats most of the above, defining dark action 

with dark result with the following example: “There is the case of a 
certain person who kills living beings, steals what is not given, engages 
in sexual misconduct, tells lies, and drinks fermented and distilled 
liquors that are the basis for heedlessness,” and bright action with bright 
result with the following example: “There is the case of a certain person 
who abstains from killing living beings, abstains from stealing what is 
not given, abstains from engaging in sexual misconduct, abstains from 
telling lies, and abstains from drinking fermented and distilled liquors 
that are the basis for heedlessness.”] 
 (AN IV. # 234) 

[Một bài Pháp Thoại được lặp đi lặp lại đã hữu quan hầu hết với 
những điều trên, khi đã định nghĩa Tác Hành (Nghiệp Lực) hắc ám có 
kết quả hắc ám với ví dụ điển hình như sau: “Có trường hợp ở một người 
nào đó sát mạng những chúng sinh hữu tình, thâu đạo điều mà đã không 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             18 
 
được cho, dự phần trong tính dục tà hạnh, vọng ngữ và uống những chất 
say đã lên men và đã chưng cất mà đó là cơ sở để cho mạn bất kinh tâm,” 
và Tác Hành (Nghiệp Lực) minh lượng có kết quả minh lượng với ví dụ 
điển hình như sau: “Có trường hợp ở một người nào đó giới trừ việc sát 
mạng những chúng sinh hữu tình, giới trừ việc thâu đạo điều mà đã 
không được cho, giới trừ việc dự phần trong tính dục tà hạnh, giới trừ 
việc vọng ngữ, và giới trừ việc ẩm tửu với rượu lên men và đã được 
chưng cất mà đó là cơ sở để cho mạn bất kinh tâm.”]  (Tăng Chi Bộ Kinh 
IV. # 234) 

   
“And what is action that is neither dark nor bright with neither 

dark nor bright result, leading to the ending of action ? Right view, right 
resolve, right speech, right action, right livelihood, right effort, right 
mindfulness, right concentration.” (AN 4:# 237) 

“Và thế nào là Tác Hành (Nghiệp Lực) không có hắc ám mà cũng 
không có minh lượng với kết quả không có hắc ám mà cũng không có 
minh lượng, dắt dẫn đến sự chấm dứt Tác Hành (Nghiệp Lực) ?  Chính 
Kiến, Chính Quyết Định (Chính Tư Duy), Chính Ngữ, Chính Nghiệp, 
Chính Mạng, Chính Tinh Tấn, Chính Niệm  Chính Định.”  (Tăng Chi Bộ 
Kinh IV. # 237) 

 
So, aiming at Suppabuddha the leper, the Blessed One gave a step 

– by - step talk, i.e., a talk on generosity, on virtue, on heaven; he 
declared the drawbacks, degradation, and corruption of sensual 
passions, and the rewards of renunciation.  Then when he saw that 
Suppabuddha the leper’s mind was ready, malleable, free from 
hindrances, elated, and bright, he then gave the Dhamma - talk peculiar 
to Awakened Ones, i.e., stress, origination, cessation, and path.  And just 
as a clean cloth, free of stains, would properly absorb a dye, in the same 
way, as Suppabuddha the leper was sitting in that very seat, the dustless, 
stainless Dhamma eye arose within him, “Whatever is subject to 
origination is all subject to cessation.” (Ud. V: # 3) 

Như thế, hướng vào người mắc bệnh phong hủi Suppabuddha, 
Đức Thế Tôn đã tuần tự khải thuyết, tức là một sự khải thuyết về lòng 
hảo tâm (Xả Thí), về Giới Đức, về Thiên Giới; Ngài đã tuyên bố những 
khuyết điểm, sự thoái hóa và sự hủ hóa đọa lạc của những đam mê tình 
dục, và sự tưởng lệ về sự tuyên bố phóng khí (Ly Dục).  Sau đó, khi Ngài 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             19 
 
đã thẩm thị rằng tâm thức của người mắc bệnh phong hủi Suppabuddha 
đã dễ dàng uốn nắn, thoát khỏi những Pháp chướng ngại, phấn chấn và 
minh lượng; thế rồi Ngài đã ban bố Pháp đàm đặc thù đưa đến các Bậc 
Đã Được Giác Ngộ, tức là Khổ, Tập, Diệt và Đạo.  Và cũng như một tấm 
vải trong sạch, không có những vấy bẩn, sẽ thích hợp hấp thụ một thuốc 
nhuộm thì trong cùng phương thức, trong khi người mắc bệnh phong hủi 
Suppabuddha đã đang ngồi chính tại chỗ nơi ấy, Pháp Nhãn xa trần ly 
cấu đã khởi sinh lên ở trong vị ấy “Bất luận điều chi tùy thuộc vào sự 
khởi nguyên thì đều phải chịu sự chấm dứt.”  (Tự Thuyết Kinh V.# 3) 

 
---------------------------00000------------------------- 

 
Puñña: Merit 

Phước Báu: Thiện Công Đức 
 

A blessing: friends when the need arises. 
A blessing: contentment with whatever there is. 
Merit at the ending of life is a blessing. 
A blessing: the abandoning of all suffering and stress. 
 
A blessing in the world: 

reverence to your mother. 
A blessing: reverence to your father as well. 
A blessing in the world: 

reverence to a contemplative. 
A blessing: reverence for a Brahmin, too. 
A blessing into old age is virtue. 
A blessing: conviction established. 
A blessing: discernment attained. 
The non - doing of evil things is a blessing. 
                            (Dhp. # 331–333) 
Vui thay, bạn lúc cần ! 
Vui thay, sống biết đủ,  
Vui thay, chết có đức ! 
Vui thay, mọi khổ đoạn.”  
 
Vui thay, hiếu kính Mẹ, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             20 
 

Vui thay, hiếu kính Cha, 
Vui thay, kính Sa Môn, 
Vui thay, kính Hiền Thánh. 
 
Vui thay, già có giới ! 
Vui thay, tín an trú ! 
Vui thay, được trí tuệ, 
Vui thay, ác không làm.  (Pháp Cú # 331- 333) 

  
This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 

heard:  
“Monks, don’t be afraid of acts of merit. This is another way of 

saying what is blissful, desirable, pleasing, endearing, charming—i.e., 
acts of merit. I am cognizant that, having long performed meritorious 
deeds, I long experienced desirable, pleasing, endearing, charming 
results.  Having developed a mind of Good Will for seven years, then for 
seven aeons of contraction and expansion I didn’t return to this world.  
Whenever the aeon was contracting, I went to the realm of Streaming 
Radiance. Whenever the aeon was expanding, I reappeared in an empty 
Brahma - abode.  There I was the Great Brahman, the Unconquered 
Conqueror, All - seeing, and Wielder of Power.  Then for thirty - six 
times I was Sakka, ruler of the Devas. For many hundreds of times I was 
a king, a wheelturning emperor, a righteous king of Dhamma, conqueror 
of the four corners of the earth, maintaining stable control over the 
countryside, endowed with the seven treasures*—to say nothing of the 
times I was a local king.  The thought occurred to me: ‘Of what action 
of mine is this the fruit, of what action the result, that I now have such 
great power and might?’  Then the thought occurred to me: ‘This is the 
fruit of my three [types of] action, the result of three types of action, that 
I now have such great power and might: i.e., generosity, selfcontrol and 
restraint.’ 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Này các vị tu sĩ, đừng có e ngại những Thiện Công Đức Hạnh.  
Điều này - nói theo một cách thức khác là, với điều mà tĩnh lạc, khả vọng, 
duyệt ý, khả ái, mê nhân – tức là những thiện công đức hạnh.  Ta đã liễu 
tri được rằng, khi đã có thực hiện những thiện công đức hạnh thời gian 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             21 
 
dài thì Ta đã được trải nghiệm lâu dài những hệ quả khả vọng, duyệt ý, 
mê nhân.  Khi đã có được phát triển một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) 
trong bảy năm, thế rồi Ta đã không quay trở lại thế gian này trong bảy 
thiên kỷ của sự Tiêu Hoại và sự Thành Trụ.  Bất luận khi nào thiên kỷ 
đã đang là sự Tiêu Hoại thì Ta đã đi đến Cõi Biến Quang Thiên Giới.  
Bất luận khi nào thiên kỷ đã đang là Thành Trụ thì Ta đã tái tục trong 
một Cõi Phạm Thiên trống không.  Ở nơi ấy, Ta đã là Bậc Đại Phạm 
Thiên, Bậc Chiến Thắng và Đã Không Bị Chinh Phục, Bậc Thiện Kiến 
và Kim Cang Thủ Lực.  Sau đó Ta đã là Đế Thích, Thiên Chủ Chúng 
Thiên trong ba mươi sáu lần.  Trong hàng trăm lần Ta đã là vị vua, một 
Bậc Chuyển Luân Vương, một Bậc Chánh Pháp Vương, Bậc Chiến 
Thắng cả tứ phương thiên hạ, đã duy trì sự an ổn ở khắp cả thôn quê, đã 
hội đủ phúc duyên với bảy trân báu*- huống hồ kể chi đến những lần Ta 
đã từng là một nhà vua ở địa phương.  Thế rồi sự nghĩ suy đã nẩy sinh 
đến Ta như sau: Đây là thành quả của Tác Hành mà Ta đã làm, hệ quả 
của Tác Hành nào mà bây giờ Ta đã có được đại thần lực và đại năng lực 
như vậy ?  Thế rồi sự nghĩ suy đã nẩy sinh đến Ta: Đây là thành quả của 
ba [thể loại] Tác Hành, kết quả của ba thể loại Tác Hành, mà bây giờ Ta 
đã có được đại thần lực và đại năng lực như vậy: tức là lòng hảo tâm (Xả 
Thí), sự tự chủ và sự kiểm thúc.”  

 
Train in acts of merit 
that bring long - lasting bliss— 
develop generosity, 

a life in tune, 
a mind of Good Will. 

Developing these 
three things 
that bring about bliss, 

the wise reappear 
in a world of bliss unalloyed. 

* NOTE: The seven treasures are a divine wheel, an ideal jewel, 
an ideal elephant, an ideal horse, an ideal wife, an ideal treasurer, an 
ideal counselor.  (It.# 22) 

Hãy để cho vị ấy, 
Học tập về công đức, 
Công đức là lạc căn, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             22 
 

Tối thượng trong tương lai, 
Hãy tu tập xả thí, 
Sống nếp sống an tịnh, 
Và tu tập Từ Tâm. 
Sau khi đã tu tập, 
Các Pháp này như vậy, 
Tức là cả ba Pháp, 
Khiến an lạc sinh khởi, 
Bậc Hiền Trí được sinh 
Trong thế giới an lạc, 
Thế giới không Sân Hận. 

 
*Ghi chú: Bảy trân báu là xa báu, ngọc báu, voi báu, ngựa báu, nữ 

báu, tướng quân trân báu và gia chủ báu. (Như Thị Ngữ Kinh. # 22)  
  

Here he rejoices 
he rejoices hereafter. 
In both worlds 
the merit - maker rejoices. 
He rejoices, is jubilant, 
seeing the purity of his deeds. 
 
Here he delights 
he delights hereafter. 
In both worlds 
the merit - maker delights. 
He delights at the thought, 
‘I’ve made merit.’ 
Having gone to a good destination, 
he delights all the more.  (Dhp. # 16 – 18) 
Nay vui, đời sau vui, 
Làm Phước, hai đời vui, 
Nó vui, nó an vui, 
Thấy Nghiệp tịnh mình làm.  
 
Nay sướng, đời sau sướng, 
Làm Phước, hai đời sướng. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             23 
 

Nó sướng: ‘Ta làm Thiện’, 
Sinh Cõi lành, sướng hơn.  (Pháp Cú, # 16 – 18) 
 
Be quick in doing 
what’s admirable. 
Restrain your mind 
from what’s evil. 
When you’re slow 
in making merit, 
evil delights the mind.  (Dhp. # 116) 
Hãy gấp làm điều lành, 
Ngăn Tâm làm điều ác. 
Ai chậm làm việc lành, 
Ý ưa thích việc ác.  (Pháp Cú. # 116) 
 
Even the evil 
meet with good fortune 
as long as their evil 
has yet to mature. 
But when it’s matured 
that’s when they meet with evil. 
 
Even the good 
meet with bad fortune 
as long as their good 
has yet to mature. 
But when it’s matured 
that’s when they meet with good fortune. 
 
Don’t be heedless of evil 
(‘It won’t come to me’). 
A water jar fills, 
even with water 
falling in drops. 
With evil—even if 
bit by bit, habitually— 
the fool fills himself full. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             24 
 

 
Don’t be heedless of merit 
(‘It won’t come to me’). 
A water jar fills, 
even with water 
falling in drops. 
With merit—even if 
bit by bit, habitually— 
the enlightened one fills himself full. (Dhp. # 119–122) 
Người ác thấy là hiền. 
Khi ác chưa chín muồi, 
Khi Ác Nghiệp chín muồi, 
Người ác mới thấy ác.  
 
Người hiền thấy là ác, 
Khi Thiện chưa chín muồi. 
Khi Thiện được chín muồi, 
Người hiền thấy là Thiện.  
 
Chớ chê khinh điều ác, 
Cho rằng “chưa đến mình “, 
Như nước nhỏ từng giọt, 
Rồi bình cũng đầy tràn. 
Xuẩn nhân chứa đầy ác 
Do chất chứa dần dần.  
 
Chớ chê khinh điều Thiện 
Cho rằng “Chưa đến mình, ” 
Như nước nhỏ từng giọt, 
Rồi bình cũng đầy tràn. 
Bậc trí chứa đầy Thiện, 
Do chất chứa dần dần.  (Pháp Cú. # 119-122) 

  
This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 

heard:  
“There are these three grounds for meritorious activity.  Which 

three ? The ground for meritorious activity made of Generosity, the 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             25 
 
ground for meritorious activity made of Virtue, and the ground for 
meritorious activity made of development [Meditation].  These are the 
three grounds for meritorious activity.” 

 
Train in acts of merit 
that bring long - lasting bliss— 
develop generosity,  

a life in tune, 
a mind of Good Will. 

Developing these 
three things 
that bring about bliss, 

the wise reappear 
in a world of bliss unalloyed.  (Iti. # 60) 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Có những ba lãnh vực này cho sự hoạt động công đức.  Thế nào 
là ba ?  Lãnh vực cho sự hoạt động công đức đã được tạo ra từ lòng hảo 
tâm (Xả Thí), lãnh vực cho sự hoạt động công đức đã được tạo ra từ Giới 
Đức, và lãnh vực cho sự hoạt động công đức đã được tạo ra từ sự phát 
triển [Thiền Định]. Những điều này là ba lãnh vực cho sự hoạt động 
công đức. 

 
Hãy để cho người ấy, 
Học tập làm công đức, 
Hướng dẫn đến tương lai 
Ðem lại căn an lạc. 
Hãy tu tập xả thí, 
Tập sở hành an tịnh, 
Và tu tập Từ Tâm, 
Tu xong ba Pháp ấy, 
Những Pháp khởi lạc thọ. 
Bậc Hiền Trí được sinh, 
Tại thế giới an lạc, 
Không phiền não hận thù.  (Như Thị Ngữ Kinh. # 60) 
 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             26 
 

This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 
heard:  

“I have seen beings who—endowed with bodily good conduct, 
verbal good conduct, and mental good conduct; who did not revile noble 
ones, who held right views and undertook actions under the influence of 
right views—at the break - up of the body, after death, have re - appeared 
in a good destination, a heavenly world.  It is not from having heard this 
from other priests and contemplative that I tell you that I have seen 
beings who—endowed with bodily good conduct, verbal good conduct 
and mental good conduct; who did not revile noble ones, who held right 
views and undertook actions under the influence of right views—at the 
break - up of the body, after death, have re-appeared in a good 
destination, a heavenly world.  It’s from having known it myself, seen it 
myself, realized it myself that I tell you that I have seen beings who—
endowed with bodily good conduct, verbal good conduct, and mental 
good conduct; who did not revile noble ones, who held right views and 
undertook actions under the influence of right views—at the break - up 
of the body, after death, have re - appeared in a good destination, a 
heavenly world. ” 

With mind rightly directed, 
speaking right speech, 
doing right deeds with the body: 
a person here of much learning, 
a doer of merit 
here in this life so short, 
at the break-up of the body, 
discerning, reappears in heaven.  (Iti. # 71) 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Ta đã thẩm thị chúng hữu tình – họ đã hội đủ phúc duyên với hảo 
phẩm hạnh về Thân, hảo phẩm hạnh về Lời và hảo phẩm hạnh về Ý; họ 
đã không có phỉ báng các Bậc Thánh Nhân, là các Bậc đã gìn giữ Chính 
Kiến và đã thông hiểu các Tác Hành dưới ảnh hưởng của Chính Kiến – 
khi thân hoại và sau khi mạng chung, đã tái tục trong một Thiện Thú, 
một Cõi Thiên Giới.  Không phải là đã được nghe điều này từ những vị 
tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư giả mà Ta đã nói với các người rằng Ta 
đã thẩm thị chúng hữu tình họ – đã hội đủ phúc duyên với hảo phẩm 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             27 
 
hạnh về Thân, hảo phẩm hạnh về Lời và hảo phẩm hạnh về Ý; họ đã 
không có phỉ báng các Bậc Thánh Nhân, là các Bậc đã gìn giữ Chính 
Kiến và đã thông hiểu các Tác Hành dưới ảnh hưởng của Chính Kiến – 
khi thân hoại và sau khi mạng chung, đã tái tục trong một Thiện Thú, 
một Cõi Thiên Giới.  Đó là chính tự nơi Ta liễu tri điều đó, đã chính tự 
Ta đã thẩm thị điều đó, chính tự Ta đã chứng tri điều đó mà Ta đã nói 
với các người rằng Ta đã thẩm thị chúng hữu tình họ – đã hội đủ phúc 
duyên với hảo phẩm hạnh về Thân, hảo phẩm hạnh về Lời và hảo phẩm 
hạnh về Ý; họ đã không có phỉ báng các Bậc Thánh Nhân, là các Bậc đã 
gìn giữ Chính Kiến và đã thông hiểu các Tác Hành dưới ảnh hưởng của 
Chính Kiến – khi thân hoại và sau khi mạng chung, đã tái tục trong một 
Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới.    

 
Dẫn ý vào đường chánh, 
Nói những lời Chính Ngữ, 
Với thân làm Nghiệp chánh, 
Người ở đời làm vậy. 
Nghe nhiều học hỏi nhiều 
Làm các việc công đức, 
Ở đây sống trong đời, 
Với sinh mạng ít oi, 
Khi thân hoại mạng chung, 
Người ấy với trí tuệ. 
Người ấy làm như vậy, 
Ðược sinh lên Cõi Trời.  (Như Thị Ngữ Kinh. # 71) 

 
As he was sitting to one side, King Pasenadi Kosala said to the 

Blessed One: “Just now, Lord, while I was alone in seclusion, this train 
of thought arose in my awareness: ‘Who are dear to themselves, and who 
are not dear to themselves ?’ Then it occurred to me: ‘Those who engage 
in bodily misconduct, verbal misconduct, and mental misconduct are not 
dear to themselves. Even though they may say, “We are dear to 
ourselves,” still they aren’t dear to themselves. Why is that?  Of their 
own accord, they act toward themselves as an enemy would act toward 
an enemy; thus they aren’t dear to themselves.  But those who engage in 
good bodily conduct, good verbal conduct, and good mental conduct are 
dear to themselves.  Even though they may say, “We aren’t dear to 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             28 
 
ourselves,” still they are dear to themselves. Why is that ? Of their own 
accord, they act toward themselves as a dear one would act toward a 
dear one; thus they are dear to themselves.’” 

Khi đã ngồi xuống một bên, Đức Vua Pasenadi Xứ Kosala đã tác 
bạch với Đức Thế Tôn: “Thoạt mới đây, bạch Đức Thế Tôn, trong khi 
chỉ có mình con ở trong sự tịch tịnh, một loạt nghĩ suy này đã khởi sinh 
lên trong sự nhận thức của con thấy rằng: “Những ai là trân ái với tự ngã 
của mình và những ai là bất trân ái với tự ngã của mình ?  Thế rồi nó đã 
nẩy sinh đến với con: “Những ai mà dự phần trong việc bất đoan hành vi 
về Thân, bất đoan hành vi về Lời và bất đoan hành vi về Ý thì bất trân ái 
với tự ngã của mình.  Cho dù là họ có thể nói rằng: “Chúng tôi trân ái 
với tự ngã của mình” nhưng họ vẫn bất trân ái với tự ngã của mình. Vì 
sao vậy ?  Thể theo tự nguyện của họ, họ hành động đối với tự ngã của 
mình như thể một kẻ thù sẽ hành động đối với một kẻ thù; bởi do vậy họ 
bất trân ái với tự ngã của mình.  Thế nhưng những ai dự phần trong hảo 
phẩm hạnh về Thân, hảo phẩm hạnh về Lời và hảo phẩm hạnh về Ý thì 
trân ái với tự ngã của mình.  Cho dù là họ có thể nói rằng: “Chúng tôi 
bất trân ái với tự ngã của mình” nhưng họ vẫn trân ái với tự ngã của 
mình. Vì sao vậy ?  Thể theo tự nguyện của họ, họ hành động đối với tự 
ngã của mình như thể một người trân ái sẽ hành động đối với một người 
trân ái; bởi do vậy họ trân ái với tự ngã của mình.  

 
“That’s the way it is, great king ! That’s the way it is !  Those who 

engage in bodily misconduct, verbal misconduct, and mental misconduct 
are not dear to themselves. Even though they may say, ‘We are dear to 
ourselves,’ still they aren’t dear to themselves.  Why is that?  Of their 
own accord, they act toward themselves as an enemy would act toward 
an enemy; thus they aren’t dear to themselves.  But those who engage in 
good bodily conduct, good verbal conduct, and good mental conduct are 
dear to themselves.  Even though they may say, ‘We aren’t dear to 
ourselves,’ still they are dear to themselves. Why is that? Of their own 
accord, they act toward themselves as a dear one would act toward a 
dear one; thus they are dear to themselves.” 

“Phương thức thì nó là như thế đấy, này Đại Vương !  Phương 
thức thì nó là như thế đấy, này Đại Vương !  “Những ai mà dự phần trong 
việc bất đoan hành vi về Thân, bất đoan hành vi về Lời và bất đoan hành 
vi về Ý thì bất trân ái với tự ngã của họ.  Cho dù là họ có thể nói rằng: 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             29 
 
“Chúng tôi trân ái với chính tự ngã của mình” nhưng họ vẫn bất trân ái 
với tự ngã của họ. Vì sao vậy ?  Thể theo tự nguyện của họ, họ hành động 
đối với bản thân của họ như thể một kẻ thù sẽ hành động đối với một kẻ 
thù; bởi do vậy họ bất trân ái với tự ngã của họ.  Thế nhưng những ai dự 
phần trong hảo phẩm hạnh về Thân, hảo phẩm hạnh về Lời và hảo phẩm 
hạnh về Ý thì trân ái với tự ngã của họ.  Cho dù là họ có thể nói rằng: 
“Chúng tôi bất trân ái với chính tự ngã của mình” nhưng họ vẫn trân ái 
với tự ngã của họ. Vì sao vậy ?  Thể theo tự nguyện của họ, họ hành động 
đối với chính họ như thể một người trân ái sẽ hành động đối với một 
người trân ái; bởi do vậy họ trân ái với tự ngã của họ.”  

 
That is what the Blessed One said. Having said that, the One Well 

- Gone, the Teacher, said further: 
“If you hold yourself dear 
then don’t fetter yourself with evil, 
for happiness isn’t easily gained 
by one who commits a wrong-doing. 
When seized by the End-maker 
as you abandon the human state, 
what’s truly your own ? 
What do you take along when you go? 
What follows behind you 

like a shadow 
that never leaves ? 

Both the merit and evil 
that you as a mortal perform here: 

that’s what’s truly your own, 
what you take along when you go; 

that’s what follows behind you 
like a shadow 
that never leaves. 

So do what is admirable, 
as an accumulation for the future life. 
Deeds of merit are the support for beings 

when they arise 
in the other world.”  (SN III. # 4) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             30 
 

Đó là điều mà Đức Thế Tôn đã nói đến.  Khi đã nói điều ấy xong, 
Bậc Thiện Thệ, Bậc Đạo Sư đã nói thêm rằng: 

“Nếu những ai biết được,  
Tự ngã là trân ái, 
Họ sẽ không liên hệ, 
Với các điều ác hạnh. 
Kẻ làm điều ác hạnh, 
Khó được chơn hạnh phúc, 
Bị thần chết cầm tù, 
Từ bỏ thân làm người. 
Kẻ có Nghiệp Lực như vậy, 
Cái chi là của mình ? 
Lấy cái chi đem đi ? 
Cái chi theo dõi họ, 
Như bóng theo dõi hình ? 
Ở đây kẻ bị chết, 
Làm các Nghiệp Lực công đức, 
Làm các Nghiệp Lực ác đức, 
Lấy cả hai đem đi. 
Cả hai của kẻ ấy, 
Như bóng theo dõi hình. 
Cả hai theo kẻ ấy, 
Do vậy hãy làm lành, 
Tích lũy cho đời sau, 
Công đức cho đời sau, 
Là hậu cứ cho người.  (Tương Ưng Bộ Kinh III. # 4) 

 
As he was sitting to one side, King Pasenadi Kosala said to the 

Blessed One: “Is there, Lord, any one quality that keeps both kinds of 
benefits secure—benefits in this life and benefits in lives to come ?” 

“There is one quality, great king, that keeps both kinds of benefits 
secure—benefits in this life and benefits in lives to come.” 

“But what, Venerable Sir, is that one quality… ?” 
“Heedfulness, great king. Just as the footprints of all living beings 

with legs can be encompassed by the footprint of the elephant, and the 
elephant’s footprint is declared to be supreme among them in terms of 
its great size; in the same way, heedfulness is the one quality that keeps 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             31 
 
both kinds of benefits secure—benefits in this life and benefits in lives to 
come.” 

Khi đã ngồi xuống một bên, Đức Vua Pasenadi Xứ Kosala đã tác 
bạch với Đức Thế Tôn: “Kính bạch Đức Thế Tôn, liệu có một phẩm chất 
nào mà gìn giữ an ổn cho cả hai thể loại phúc lợi – những phúc lợi ở 
trong đời sống này và những phúc lợi ở trong đời sống sắp tới không?” 

“Có một phẩm chất, này Đại Vương, mà gìn giữ an ổn cho cả hai 
thể loại phúc lợi – những phúc lợi ở trong đời sống này và những phúc 
lợi ở trong đời sống sắp tới.  

“Thế nhưng, kính bạch Ngài, một phẩm chất ấy là chi ?   
“Bất phóng dật, này Đại Vương.  Cũng như những dấu chân của 

tất cả chúng sinh hữu tình có những chân thì có thể được bao bọc bởi dấu 
chân của con voi, dấu chân của con voi có thể được tuyên bố là cùng tột 
trong số chúng, được xem như là kích thước cự đại của nó; trong cùng 
phương thức, bất phóng dật là một phẩm chất mà gìn giữ an ổn cho cả 
hai thể loại phúc lợi – những phúc lợi ở trong đời sống này và những 
phúc lợi ở trong đời sống sắp tới.” 

 
That is what the Blessed One said. Having said that, the One Well 

- Gone, the Teacher, said further: 
“For one who desires 
long life, health, 
beauty, heaven and noble birth, 
—lavish delights, one after another— 

the wise praise heedfulness 
in doing acts of merit. 

 
When heedful, wise, 
you achieve both kinds of benefit: 

benefits in this life, 
and benefits in lives to come. 

By breaking through to your benefit, 
you’re called enlightened, wise.  (SN. III. # 17) 

Đó là điều mà Đức Thế Tôn đã nói đến.  Khi đã nói điều ấy xong, 
Bậc Thiện Thệ, Bậc Đạo Sư đã nói thêm rằng: 

Ai ước nguyện tuổi thọ, 
Không bệnh, có diệu sắc, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             32 
 

Ðược Sinh lên Thiên Giới, 
Sinh các nhà quý tộc, 
Phải liên tục tăng thượng, 
Tinh tấn, không dừng nghĩ. 
Người hiền triết tán thán, 
Hạnh lành không phóng dật, 
Ðối với những người lành, 
Làm các hạnh công đức, 
Người hiền không phóng dật, 
Ðược cả hai lợi ích, 
Lợi ích trong đời này, 
Lợi ích cả đời sau. 
Kẻ anh hùng được gọi, 
Là bậc chơn hiền trí, 
Nếu biết nắm chụp lấy, 
Hạnh phúc cho chính mình. (Tương Ưng Bộ Kinh III. #17) 

 
-------------------------00000-------------------------- 

 
Dana: Giving 

Xả Thí: Việc Cho Ra 
 
“Without abandoning these five qualities, one is incapable of 

entering and remaining in the first Jhāna… second Jhāna … the third 
Jhāna … the fourth Jhāna; incapable of realizing the fruit of stream - 
entry… the fruit of once - returning… the fruit of non - returning… 
Arahantship. Which five ? Stinginess as to one’s monastery [lodgings] 
… one’s family [of supporters]… one’s gains… one’s status, and 
stinginess as to the Dhamma.”  (AN 5. # 256 – 257) 

“Không xả ly năm thể loại Pháp này thì người ta không đủ năng 
lực để dự tri và duy trì trong tầng Sơ Thiền… Nhị Thiền… Tam Thiền… 
Tứ Thiền; vô năng lực để chứng tri được Quả Vị Dự Lưu…Quả Vị Nhất 
Lai… Quả Vị Bất Lai… Quả Vị Vô Sinh.  Thế nào là năm ?  Lận sắc về 
tu viện của mình [những trú xứ], …gia đình của mình [của những người 
hỗ trợ], …những lợi lộc của mình, …địa vị của mình,…và lận sắc về 
Giáo Pháp.   (Tăng Chi Bộ Kinh V. # 256 – 257) 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             33 
 

Conquer the angry one by not getting angry  
                           (i.e.by loving kindness); 
Conquer the wicked by goodness;  
Conquer the stingy by generosity, and 
The liar by speaking the truth.  (Dhp. # 223) 
Lấy không giận thắng giận (tức là bằng với Từ Ái), 
Lấy Thiện thắng không Thiện, 
Lấy Thí thắng xan Tham, 
Lấy chơn thắng hư ngụy.  (Pháp Cú # 223) 

 
“And what is the treasure of generosity ? There is the case of a 

disciple of the noble ones, his awareness cleansed of the stain of 
stinginess, living at home, freely generous, openhanded, delighting in 
being magnanimous, responsive to requests, delighting in the 
distribution of alms. This is called the treasure of generosity.”  (AN VII. 
#6) 

“Và cái chi là trân báu của lòng hảo tâm (Xả Thí) ?  Có trường hợp 
một đệ tử của Chư Thánh Nhân, sự nhận thức của vị ấy đã được gột rửa 
sự vấy bẩn của Pháp lận sắc, đang sống ở tại gia, một cách tự do phóng 
khí, đã hào phóng, vui thích trong việc khoan hồng đại lượng, dễ dàng 
đáp lại những yêu cầu và vui thích trong việc phân phát các vật xả thí.  
Điều này đã được gọi là trân báu của lòng hảo tâm (Xả Thí) (Tăng Chi 
Bộ Kinh VII. # 6) 

 
Then another Deva exclaimed in the Blessed One’s presence: 

“Giving is good, dear Sir! 
Even when there’s next to nothing, 

giving is good. 
Giving with conviction is good ! 
The giving of what’s righteously gained 

is good ! 
And further: 
Giving with discretion is good ! 
It’s praised by the One Well - Gone: 
giving with discretion, 
to those worthy of offerings 
here in the world of the living. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             34 
 

What’s given to them bears great fruit 
like seeds sown in a good field.”  (SN I. # 33) 

Thế rồi, một vị Thiên Tử khác đã nói lên lời cảm thán trước sự 
hiện diện của Đức Thế Tôn:  

Lành thay sự xả thí, 
Kính thưa Bậc Tôn Giả ! 
Nhưng thật tốt lành thay, 
Xả thí trong thiếu thốn ! 
Lành thay sự xả thí, 
Phát xuất từ lòng tin ! 
Lành thay sự xả thí, 
Với tài sản hợp Pháp ! 
Lành thay sự xả thí, 
Có suy tư sáng suốt ! 
Xả thí có suy tư, 
Bậc Thiện Thệ tán thán. 
Xả thí cho những vị, 
Đáng kính trọng ở đời, 
Xả thí những vị ấy, 
Được hưởng quả Phước lớn, 
Như hạt giống tốt đẹp, 
Gieo vào ruộng tốt lành.”  (Tương Ưng Bộ Kinh I. # 33) 

 
“These are the five rewards of generosity: One is dear and 

appealing to people at large, one is admired by good people, one’s good 
name is spread about, one does not stray from the rightful duties of the 
householder, and with the break - up of the body at death, one reappears 
in a good destination, a heavenly world.”  (AN V.# 35) 

“Đây là năm sự tưởng lệ của lòng hảo tâm (Xả Thí): người ta được 
trân ái và hữu hấp dẫn lực đối với một số lượng lớn người, người ta được 
Thiện Nhân ngưỡng mộ, hảo danh xưng của mình được lan truyền ra, 
người ta không có lầm lạc rời khỏi những bổn phận chính đáng của người 
gia chủ, và khi thân hoại và sau khi mạng chung, đã tái tục trong một 
Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới.”  (Tăng Chi Bộ Kinh V. # 35) 

  
“If beings knew, as I know, the results of giving and sharing, they 

would not eat without have given, nor would the stain of miserliness 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             35 
 
overcome their minds. Even if it were their last bite, their last mouthful, 
they would not eat without having shared, if there were someone to 
receive their gift.  But because beings do not know, as I know, the results 
of giving and sharing, they eat without have given. The stain of 
miserliness overcomes their minds.”  (Iti. # 26) 

“Nếu như chúng hữu tình đã được tuệ tri như Ta tuệ tri, những kết 
quả của việc cho ra và sự cộng hưởng thì họ sẽ không thọ thực mà không 
có cho ra, và sự vấy bẩn của Pháp lận sắc cũng sẽ không có áp phục tâm 
thức của họ.  Dù đó đã là lần cắn cuối cùng của họ, miếng ăn cuối cùng 
của họ, họ sẽ không thọ thực mà không có cộng hưởng, nếu như có ai đó 
đón nhận vật thí của họ.  Thế nhưng vì chúng hữu tình đã không được 
tuệ tri như Ta tuệ tri, những kết quả của việc cho ra và sự cộng hưởng, 
họ thọ thực mà không có cho ra.  Sự vấy bẩn của Pháp lận sắc áp phục 
tâm thức của họ.  (Như Thị Ngữ Kinh. # 26) 

 
Asibandhakaputta the headman said to the Blessed One, 

“Venerable Sir, doesn’t the Blessed One in many ways praise kindness, 
protection, and sympathy for families?” 

“Yes, headman, the Tathāgata in many ways praises kindness, 
protection, and sympathy for families.” 

“Then how, Venerable Sir, is the Blessed One, together with a 
large community of monks, wandering on tour around Nālandā in the 
midst of famine, a time of scarcity, when the crops are white with blight 
and turned to straw ?  The Blessed One is practicing for the ruin of 
families.  The Blessed One is practicing for the demise of families.  The 
Blessed One is practicing for the downfall of families.” 

“Headman, recollecting back over 91 aeons, I do not know any 
family to have been brought to downfall through the giving of cooked 
alms.  On the contrary: Whatever families are rich, with much wealth, 
with many possessions, with a great deal of money, a great many 
accoutrements of wealth, a great many commodities, all have become so 
from giving, from truth, from restraint.”  (SN XLII. # 9) 

Vị thôn trưởng Asibandhakaputta đã tác bạch Đức Đức Thế Tôn:  
“Kính bạch Ngài, có phải Đức Thế Tôn - trong nhiều phương thức, 

tán thán lòng thân ái, sự bảo hộ và sự thiện cảm cho các gia đình? 
“Ðúng vậy, này thôn trưởng, Như Lai - trong nhiều phương thức, 

tán thán lòng thân ái, sự bảo hộ và sự thiện cảm cho các gia đình.”  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             36 
 

“Thế làm sao, kính bạch Ngài, Đức Thế Tôn cùng với một đại 
chúng các vị tu sĩ đã du hành đảo quanh tại thành phố Nālandā giữa thời 
lúc của nạn đói, một thời gian của sự khan hiếm, khi các vụ thu hoạch 
mùa màng đã trắng xóa với sự tàn rụi và đã chuyển sang rơm rạ?  Đức 
Thế Tôn đã đang thực hành làm cho sự tử vong của các gia đình.  Đức 
Thế Tôn đã đang thực hành làm cho sự sụp đổ của các gia đình.”  

- Này thôn trưởng, khi đã được truy niệm hơn 91 thiên kỷ qua, Ta 
không biết bất luận gia đình nào đã bị đưa đến sự sụp đổ bởi do việc cho 
ra các vật thí thực đã được nấu chín.  Trái lại, bất luận gia đình nào cũng 
đều rất giàu có, với lắm của cải, với nhiều tài sản, với rất nhiều tiền bạc, 
rất nhiều sự trang bị về của cải, rất nhiều hàng hóa, tất cả đã trở nên như 
vậy là từ việc xả thí cho ra, từ sự thành thật, từ sự kiểm thúc.”  (Tương 
Ưng Bộ Kinh XLII. # 9)   

 
What the miser fears, 
that keeps him from giving, 
is the very danger that comes 
when he doesn’t give.  (SN 1.# 32) 
Điều kẻ lận sắc sợ, 
Nên không dám xả thí, 
Sợ ấy đến với họ, 
Chính vì không xả thí.  (Tương Ưng Bộ Kinh I. # 32) 
 
No misers go 
to the world of the Devas. 
Those who don’t praise giving 

are fools. 
The enlightened 
express their approval for giving 

and so find ease 
in the world beyond.  (Dhp.# 177) 
Lận sắc không sinh Thiên, 
Xuẩn nhân ghét xả thí, 
Bậc trí thích xả thí, 

Ðời sau, được hưởng lạc.”   (Pháp Cú # 177) 
 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             37 
 

“In giving a meal, the donor gives five things to the recipient. 
Which five ? He / she gives life, beauty, happiness, strength and quick- 
wittedness. Having given life, he / she has a share in long life, either 
human or divine.  Having given beauty, he / she has a share in beauty, 
either human or divine.  Having given happiness, he / she has a share in 
happiness, either human or divine.  Having given strength, he / she has 
a share in strength, either human or divine. Having given quick - 
wittedness, he / she has a share in quick - wittedness, either human or 
divine. In giving a meal, the donor gives these five things to the 
recipient.” 

“Trong việc xả thí một bữa ăn, vị thí chủ đã cho năm điều đến vị 
thụ thí giả. Thế nào là năm ?  Ông ấy / bà ấy cho thọ mạng, mỹ lệ, niềm 
hạnh phúc, năng lực và cơ mẫn.  Khi đã cho thọ mạng, ông ấy / bà ấy đã 
có một cổ phần trong sự trường thọ, hoặc là Nhân Loại hoặc là Chư 
Thiên.  Khi đã cho mỹ lệ, ông ấy / bà ấy đã có một cổ phần trong sự mỹ 
lệ, hoặc là Nhân Loại hoặc là Chư Thiên.  Khi đã cho niềm hạnh phúc, 
ông ấy / bà ấy đã có một cổ phần trong niềm hạnh phúc, hoặc là Nhân 
Loại hoặc là Chư Thiên.  Khi đã cho năng lực, ông ấy / bà ấy đã có một 
cổ phần trong năng lực, hoặc là Nhân Loại hoặc là Chư Thiên.  Khi đã 
cho cơ mẫn, ông ấy / bà ấy đã có một cổ phần trong cơ mẫn, hoặc là 
Nhân Loại hoặc là Chư Thiên.  Trong việc xả thí một bữa ăn, vị thí chủ 
đã cho năm điều đến vị thụ thí giả.”    
   

The enlightened person giving life, strength, 
beauty, quick - wittedness— 

the wise person, a giver of happiness— 
attains happiness himself. 

Having given life, strength, beauty, 
happiness, and quick - wittedness, 
he has long life and status wherever he arises.  
                                           (AN V.# 37) 

            Bậc hiền cho thọ mạng, 
Năng lực, sắc, cơ mẫn, 
Bật trí cho an lạc, 
Được chia phần an lạc, 
Cho thọ mạng, năng lực, 
Sắc, an lạc, cơ mẫn, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             38 
 

Được trường thọ, danh xưng, 
Tại chỗ được tái sinh.  (Tăng Chi Bộ Kinh V.# 37) 

 
Then a certain Devatā, in the far extreme of the night, her extreme 

radiance lighting up the entirety of Jeta’s Grove, went to the Blessed 
One and, on arrival, having bowed down to him, stood to one side.  As 
she was standing there, she recited these verses in the Blessed One’s 
presence: 

When a house is on fire, 
the vessel salvaged 
is the one that will be of use, 
not the one left there to burn. 
 
So when the world is on fire 
with aging and death, 
you should salvage [your wealth] by giving: 
what’s given is well salvaged. 
 
What’s given bears fruit as pleasure. 
What isn’t given does not: 
Thieves take it away, or kings; 
it gets burnt by fire or lost. 
 
Then in the end 
you leave the body 
together with your possessions. 
Knowing this, the intelligent man 
enjoys possessions and gives. 
 
Having enjoyed and given 
in line with your means, 
uncensured you go 
to the heavenly state.  (SN I.# 41) 

Thế rồi một vị Thiên Tử nọ, sau khi đêm đã gần mãn, hào quang 
cực kỳ chói lọi của cô ấy đã làm cho sáng ngời toàn bộ khu vườn của 
Hoàng Tử Jeta (Kỳ Viên), đã đi đến Đức Thế Tôn và khi đến nơi, đã cúi 
đầu đảnh lễ đến Ngài, rồi đã đứng sang một bên.  Khi cô ấy đã đang đứng 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             39 
 
nơi đó, cô ấy đã trùng tụng những câu kệ này trong sự hiện diện của Đức 
Thế Tôn:   

  
Trong ngôi nhà thiêu cháy, 
Vật dụng đem ra ngoài, 
Vật ấy có lợi ích, 
Không phải vật bị thiêu. 
 
Cũng vậy trong đời này, 
Bị già chết thiêu cháy, 
Hãy đem ra, bằng Thí, 
Vật Thí, khéo đem ra. 
 
Có Thí, có Lạc Quả,  
Không Thí, không như vậy. 
Kẻ trộm, Vua cướp đoạt, 
Lửa thiêu đốt hủy hoại. 
 
Khi giờ cuối cùng đến, 
Bỏ thân, bỏ sở hữu, 
Kẻ trí hiểu biết vậy, 
Thọ dụng và xả thí. 
 
Thí xong, thọ dụng xong, 
Theo lực hành động ấy, 
Không bị ai chỉ trích, 
Vị ấy được sinh Thiên.  (Tương Ưng Bộ Kinh I. # 41) 

Now on that occasion Princess Sumanā—with an entourage of 
500 ladies-in-waiting riding on 500 carriages—went to where the 
Buddha was staying. On arrival, having bowed down, she sat to one 
side.  As she was sitting there, she said to the Blessed One, “Suppose 
there were two disciples of the Blessed One, equal in conviction, virtue, 
and discernment, but one was a giver of alms and the other was not.  At 
the break - up of the body, after death, they would reappear in a good 
destination, a heavenly world. Having become devas, would there be any 
distinction, any difference between the two ?” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             40 
 

“Yes, there would,” said the Blessed One. “The one who was a 
giver of alms, on becoming a Deva, would surpass the other in five areas: 
in divine life span, divine beauty, divine pleasure, divine status, and 
divine power....” 

Bấy giờ vào dịp nọ, Công Chúa Sumanā với một đoàn tùy tùng 
gồm 500 nữ hầu đang cưỡi trên 500 cỗ xe ngựa – đã đi đến nơi mà Đức 
Phật đã đang trú ngụ.  Khi đến nơi, sau khi đã cúi đầu đảnh lễ, cô ấy đã 
ngồi sang một bên.  Khi cô ấy đã đang ngồi ở nơi đó, cô ấy đã tác bạch 
đến Đức Thế Tôn: “Giả sử đã có hai môn đồ của Đức Thế Tôn, tương 
đồng trong kiên định tín niệm, giới đức và động sát lực, thế nhưng một 
người đã là một vị thí chủ các vật thí và người kia thì không.  Khi thân 
hoại và sau khi mạng chung, họ đã tái tục trong một Thiện Thú, trong 
một Cõi Thiên Giới.  Khi đã trở thành Chúng Thiên, liệu sẽ có tính chất 
đặc thù nào, sự sai biệt nào giữa hai người không ?  

“Có, sẽ có” Đức Thế Tôn đã nói. “Người mà đã là một thí chủ các 
vật thí, khi đã trở thành một Thiên Tử thì sẽ vượt trội hơn người kia trong 
năm lĩnh vực: trong Thiên thọ mạng, Thiên mỹ lệ, Thiên lạc thú, Thiên 
địa vị và Thiên quyền lực…”  

 
“And if they were to fall from there and reappear in this world: 

Having become human beings, would there be any distinction, any 
difference between the two ?” 

“Yes, there would,” said the Blessed One. “The one who was a 
giver of alms, on becoming a human being, would surpass the other in 
five areas: in human life span, human beauty, human pleasure, human 
status, and human power.…” 

“Và nếu như họ đã từ nơi đó đọa xuống và tái tục ở trong thế gian 
này: khi đã trở thành Nhân Loại, liệu sẽ có tính chất đặc thù nào, sự sai 
biệt nào giữa hai người không ?  

 “Có, sẽ có” Đức Thế Tôn đã nói. “Người mà đã là một thí chủ các 
vật thí, khi đã trở thành một Nhân Loại thì sẽ vượt trội hơn người kia 
trong năm lĩnh vực: trong Nhân thọ mạng, Nhân mỹ lệ, Nhân lạc thú, 
Nhân địa vị và Nhân quyền lực…” 

 
“And if they were to go forth from home into the homeless life of 

a monk: Having gone forth, would there be any distinction, any 
difference between the two ?” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             41 
 

“Yes, there would,” said the Blessed One. “The one who was a 
giver of alms, on going forth, would surpass the other in five areas: He 
would often be asked to make use of robes; it would be rare that he 
wouldn’t be asked. He would often be asked to take food… to make use 
of shelter… to make use of medicine; it would be rare that he wouldn’t 
be asked. His companions in the holy life would often treat him with 
pleasing actions… pleasing words… pleasing thoughts… and present 
him with pleasing gifts, and rarely with unpleasing.…” 

“Và nếu như họ đã thụ giáo từ trong nhà đi vào đời sống vô gia cư 
của một vị tu sĩ: sau khi đã thụ giáo, liệu sẽ có tính chất đặc thù nào, sự 
sai biệt nào giữa hai người không ?  

 “Có, sẽ có” Đức Thế Tôn đã nói. “Người mà đã là một thí chủ các 
vật thí, khi đã được thụ giáo thì sẽ vượt trội hơn người kia trong năm lĩnh 
vực: vị ấy sẽ thường được yêu cầu để thọ dụng về các y áo, sẽ hiếm khi 
là vị ấy sẽ không được yêu cầu.  Vị ấy sẽ thường được yêu cầu để thọ 
thực…để thọ dụng về trú xứ…để thọ dụng về dược phẩm; sẽ hiếm khi là 
vị ấy sẽ không được yêu cầu.  Các bạn đồng Phạm Hạnh trong đời sống 
Thánh Thiện sẽ thường đối đãi vị ấy với những tác hành duyệt ý.. những 
lời nói duyệt ý…những nghĩ suy duyệt ý… và dâng tặng vị ấy với những 
quà tặng duyệt ý, và hiếm khi với sự bất duyệt ý…  

 
“And if both were to attain Arahantship, would there be any 

distinction, any difference between their attainments of Arahantship ?” 
“In that case, I tell you that there would be no difference between 

the two as to their release.” 
“It’s awesome, Lord, and astounding. Just this is reason enough 

to give alms, to make merit, in that it benefits one as a Deva, as a human 
being and as a monk.”  (AN V. # 31) 

“Và nếu như cả hai đã thành đạt Quả vị Vô Sinh, liệu sẽ có tính 
chất đặc thù nào, sự sai biệt nào giữa sự thành đạt Quả vị Vô Sinh của 
họ không ? 

“Trong trường hợp đó, Ta nói với ngươi rằng sẽ không có sự khác 
biệt giữa hai người về sự giải thoát của họ.  

“Thật vi diệu thay, kính bạch Đức Thế Tôn, và thật đáng kinh 
ngạc.  Chính ngay điều này đã hội đủ lý tính để cho việc xả thí các vật 
thí, để tạo tác công đức, mà qua đó đã mang lại những quả phúc lợi cho 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             42 
 
người thành một Thiên Tử, thành một Nhân Loại và thành một vị tu sĩ.”  
(Tăng Chi Bộ Kinh V. # 31) 

 
 A person stashes a fund away, 
deep underground, at the water line: 
“When a need or duty arises, 
this will provide for my needs, 
for my release if I’m denounced by the king, 
molested by thieves, 
in case of debt, famine, or accidents.” 
With aims like this in the world 
a reserve fund is stashed away. 
 
But no matter how well it’s stored, 
deep underground, at the water line, 
it won’t all always serve one’s need. 
The fund gets shifted from its place, 
or one’s memory gets confused; 

or—unseen—water serpents make off with it, 
spirits steal it, or hateful heirs run off with it. 

When one’s merit’s ended, it’s totally destroyed. 
 
But when a man or woman 
has laid aside a well - stored fund 

of generosity, virtue, 
restraint and self - control, 
with regard to a shrine, the Saṅgha, 
a fine individual, guests, 
mother, father, or elder sibling: 

That’s a well - stored fund. 
It can’t be wrested away. 
It follows you along. 

When, having left this world, 
for wherever you must go, 
you take it with you. 

This fund is not held in common with others, 
and cannot be stolen by thieves. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             43 
 

 
So, enlightened, you should make merit, 
the fund that will follow you along. 
This is the fund that gives all they want 
to beings human, divine.  (Khp. # 9) 
Một người cất kho báu, 
Ở tận dưới giếng sâu, 
Nghĩ: “Nếu cần giúp đỡ, 
Nó ích lợi cho ta". 
 
Nếu bị Vua kết án, 
Hoặc trả các nợ nần, 
Hoặc bị cướp giam cầm, 
Và đòi tiền chuộc mạng, 
 
Khi mất mùa, tai nạn,  
Với mục đích như vầy, 
Ở trên Cõi đời này, 
Sẽ đến giành kho báu. 
 
Dẫu nó không bao giờ, 
Được cất kỹ như vậy, 
Ở tận dưới giếng sâu, 
Vẫn không đủ hoàn toàn, 
Giúp ích người mọi lúc. 

 
Kho báu bị dời chỗ, 
Hoặc người quên dấu vết, 
Hoặc rắn thần lấy đi, 
Hoặc thần linh tẩu tán, 
 
Hoặc đám người thừa kế, 
Kẻ ấy không chấp nhận, 
Di chuyển khi báu đi, 
Khi kẻ ấy không thấy. 
Và khi Phước Đức tận, 
Tất cả đều tiêu tan.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             44 
 

 
Những khi người nam, nữ, 
Có Xả Thí, Trì Giới, 
Hoặc Thiền Định, Trí Tuệ, 
Kho báu khéo để dành.  
 
Trong Chùa, Tháp, Tăng Đoàn, 
Một cá nhân, lữ khách, 
Hoặc người Mẹ, người Cha, 
Hoặc là người Anh nữa. 
 
Kho này khéo để dành, 
Đi theo người, không mất, 
Giữa mọi vật phải rời, 
Người cùng đi với nó. 
 
Không ai khác chia phần, 
Không cướp nào lấy được, 
Vậy những kẻ tinh cần, 
Hãy làm việc Phước Đức, 
Kho báu ấy theo người, 
Sẽ không bao giờ mất.  
 
Đây là một kho báu, 
Có thể làm thỏa mãn, 
Mọi ước vọng Thiên, Nhân, 
Dù họ mong muốn chi, 
Đều đạt được tất cả, 
Nhờ công đức Phước Nghiệp Lực.  (Tiểu Bộ Kinh # 9)  

 
Then Jānussoni the Brahman went to the Blessed One and, on 

arrival, exchanged courteous greetings with him. After an exchange of 
friendly greetings and courtesies, he sat to one side.  As he was sitting 
there, he said to the Blessed One, “Master Gotama, you know that we 
Brahmans give gifts, make offerings, [saying,] ‘May this gift accrue to 
our dead relatives. May our dead relatives partake of this gift.’ Now, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             45 
 
Master Gotama, does that gift accrue to our dead relatives ? Do our 
dead relatives partake of that gift ?” 

“In possible places, Brahman, it accrues to them, but not in 
impossible places.” 

Thế rồi Bà La Môn Jānussoni đã đi đến Đức Thế Tôn, khi đến 
nơi, đã trao đổi những lời chào hỏi lịch sự với Ngài.  Sau việc trao đổi 
những lời chào hỏi một cách thân hữu và lịch sự, vị ấy đã ngồi sang một 
bên.  Khi vị ấy đã đang ngồi ở nơi đó, vị ấy đã tác bạch đến Đức Thế 
Tôn: “Thưa Tôn Giả Gotama, Ngài biết rằng chúng tôi là Bà La Môn xả 
thí các lễ vật, thực hiện các lễ cúng dường, [đang khi nói rằng] “Ước 
mong lễ vật này lũy tích đến các gia quyến đã quá vãng của chúng tôi.  
Ước mong các gia quyến đã quá vãng của chúng tôi hưởng dụng lễ vật 
này.  Bấy giờ, thưa Tôn Giả Gotama, lễ vật ấy có lũy tích đến các gia 
quyến đã quá vãng của chúng tôi không ?  Các gia quyến đã quá vãng 
của chúng tôi có hưởng dụng lễ vật ấy không ?” 

“Trong những trú xứ khả thi, này Bà La Môn thì nó lũy tích đến 
cho họ, nhưng không có ở trong những trú xứ bất khả thi.”    

 
“And which, Master Gotama, are the possible places ? Which are 

the impossible places ?” 
“There is the case, Brahman, where a certain person takes life, 

takes what is not given, engages in sexual misconduct, engages in false 
speech, engages in divisive speech, engages in abusive speech, engages 
in idle chatter, is covetous, bears ill will, and has wrong views. With the 
break - up of the body, after death, he reappears in hell. He lives there, 
he remains there, by means of whatever is the food of hell - beings. This 
is an impossible place for that gift to accrue to one staying there. 

“Và thưa Tôn Giả Gotama, thế nào là những trú xứ khả thi ?  Thế 
nào là những trú xứ bất khả thi ? 

“Có trường hợp, nầy Bà La Môn, nơi mà một người nào đó đoạt 
lấy sinh mạng, lấy điều mà đã không được cho, dự phần trong tính dục 
tà hạnh, dự phần trong việc nói lời dối trá, dự phần trong việc nói lời gây 
chia rẽ, dự phần trong việc nói lời thóa mạ, dự phần trong cuộc trò 
chuyện nhàn rỗi vô ích, có sự tham ái, giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận 
và có những kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Khi thân hoại và sau khi mạng 
chung, vị ấy tái tục trong Địa Ngục.  Vị ấy sống ở nơi đó, vị ấy tồn tại ở 
nơi đó, bằng bất luận thứ gì là thức ăn của chúng hữu tình Địa Ngục.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             46 
 
Đây là một trú xứ bất khả thi để cho lễ vật được lũy tích đối với người 
đang lưu lại nơi đó.  

 
“Then there is the case where a certain person takes life, takes 

what is not given, engages in sexual misconduct, engages in false speech, 
engages in divisive speech, engages in abusive speech, engages in idle 
chatter, is covetous, bears ill will, and has wrong views. With the break 
- up of the body, after death, he reappears in the animal womb. He lives 
there, he remains there, by means of whatever is the food of common 
animals.  This, too, is an impossible place for that gift to accrue to one 
staying there. 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy sinh 
mạng, lấy điều mà đã không được cho, dự phần trong tính dục tà hạnh, 
dự phần trong việc nói lời dối trá, dự phần trong việc nói lời gây chia rẽ, 
dự phần trong việc nói lời thóa mạ, dự phần trong cuộc trò chuyện nhàn 
rỗi vô ích, có sự tham ái, giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy 
tái tục trong thai bào động vật.  Vị ấy sống ở nơi đó, vị ấy tồn tại ở nơi 
đó, bằng bất luận thứ gì là thức ăn của chúng động vật thông thường.  
Đây cũng là một trú xứ bất khả thi để cho lễ vật được lũy tích đối với 
người đang lưu lại nơi đó.  

 
“Then there is the case where a certain person refrains from 

taking life, refrains from taking what is not given, refrains from sexual 
misconduct, refrains from false speech, refrains from divisive speech, 
refrains from abusive speech, refrains from idle chatter, is not covetous, 
bears no ill will, and has right views. With the break - up of the body, 
after death, he reappears in the company of human beings. He lives 
there, he remains there, by means of whatever is the food of human 
beings. This, too, is an impossible place for that gift to accrue to one 
staying there. 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó tự kiểm thúc việc 
đoạt lấy sinh mạng, tự kiểm thúc việc lấy điều mà đã không được cho, 
tự kiểm thúc trong tính dục tà hạnh, tự kiểm thúc trong việc nói lời dối 
trá, tự kiểm thúc trong việc nói lời gây chia rẽ, tự kiểm thúc trong việc 
nói lời thóa mạ, tự kiểm thúc trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, 
không có sự tham ái, không giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             47 
 
kiến giải chân chính (Chính Kiến).  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, 
vị ấy tái tục trong quần thể của Nhân Loại.  Vị ấy sống ở nơi đó, vị ấy 
tồn tại ở nơi đó, bằng bất luận thứ gì là thức ăn của Nhân Loại.  Đây 
cũng là một trú xứ bất khả thi để cho lễ vật được lũy tích đối với người 
đang lưu lại nơi đó.  

  
“Then there is the case where a certain person refrains from 

taking life, refrains from taking what is not given, refrains from sexual 
misconduct, refrains from false speech, refrains from divisive speech, 
refrains from abusive speech, refrains from idle chatter, is not covetous, 
bears no ill will, and has right views. With the break - up of the body, 
after death, he reappears in the company of the Devas.  He lives there, 
he remains there, by means of whatever is the food of Devas. This, too, 
is an impossible place for that gift to accrue to one staying there. 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó tự kiểm thúc việc 
đoạt lấy sinh mạng, tự kiểm thúc việc lấy điều mà đã không được cho, 
tự kiểm thúc trong tính dục tà hạnh, tự kiểm thúc trong việc nói lời dối 
trá, tự kiểm thúc trong việc nói lời gây chia rẽ, tự kiểm thúc trong việc 
nói lời thóa mạ, tự kiểm thúc trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, 
không có sự tham ái, không giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 
kiến giải chân chính (Chính Kiến).  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, 
vị ấy tái tục trong quần thể của Chư Thiên.  Vị ấy sống ở nơi đó, vị ấy 
tồn tại ở nơi đó, bằng bất luận thứ gì là thức ăn của Chư Thiên.  Đây 
cũng là một trú xứ bất khả thi để cho lễ vật được lũy tích đối với người 
đang lưu lại nơi đó.  

 
“Then there is the case where a certain person takes life, takes 

what is not given, engages in sexual misconduct, engages in false speech, 
engages in divisive speech, engages in abusive speech, engages in idle 
chatter, is covetous, bears ill will, and has wrong views. With the break 
- up of the body, after death, he reappears in the realms of the hungry 
shades. He lives there, he remains there, by means of whatever is the 
food of hungry shades. He lives there, he remains that, by means of 
whatever his friends or relatives give in dedication to him.  This is the 
possible place for that gift to accrue to one staying there. 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy sinh 
mạng, lấy điều mà đã không được cho, dự phần trong tính dục tà hạnh, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             48 
 
dự phần trong việc nói lời dối trá, dự phần trong việc nói lời gây chia rẽ, 
dự phần trong việc nói lời thóa mạ, dự phần trong cuộc trò chuyện nhàn 
rỗi vô ích, có sự tham ái, giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy 
tái tục trong những Cõi Giới của quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Vị 
ấy sống ở nơi đó, vị ấy tồn tại ở nơi đó, bằng bất luận thứ gì là thực phẩm 
của các quỷ hồn đói khát (Ngạ Quỷ).  Vị ấy sống ở nơi đó, vị ấy tồn tại 
ở nơi đó, bằng bất luận thứ gì mà những bằng hữu hoặc gia quyến của vị 
ấy đã cúng tế cho vị ấy.  Đây là một trú xứ khả thi để cho lễ vật được lũy 
tích đối với người đang lưu lại nơi đó.  

 
“But, Master Gotama, if that dead relative does not reappear in 

that possible place, who partakes of that gift ?” 
“Other dead relatives, Brahman, who have reappeared in that 

possible place.” 
“But, Master Gotama, if that dead relative does not reappear in 

that possible place, and other dead relatives have not reappeared in that 
possible place, then who partakes of that gift ?” 

“It’s impossible, Brahman, it cannot be, that over this long time 
that possible place is devoid of one’s dead relatives (1). But at any rate, 
the donor does not go without reward. 

“Thế nhưng, thưa Tôn Giả Gotama, nếu như vị gia quyến đã quá 
vãng ấy không có tái tục ở trong trú xứ khả thi ấy, thì ai hưởng dụng lễ 
vật ấy ?” 

“Các gia quyến khác đã quá vãng, này Bà La Môn, là người mà đã 
tái tục ở trong trú xứ khả thi ấy.”   

“Thế nhưng, thưa Tôn Giả Gotama, nếu như vị gia quyến đã quá 
vãng ấy không có tái tục ở trong trú xứ khả thi ấy, và các gia quyến khác 
đã quá vãng đã không có tái tục ở trong trú xứ khả thi ấy, thế rồi ai hưởng 
dụng lễ vật ấy ?” 

“Đó là bất khả thi, này Bà La Môn, không thể nào được, rằng trong 
thời gian dài ở trú xứ khả thi ấy đã chẳng có những gia quyến đã quá 
vãng của mình (1). Thế nhưng bằng với bất cứ giá nào, vị quyên hiến giả 
không phải là không có sự tưởng lệ.   

 
“Does Master Gotama describe any preparation for the 

impossible places ?” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             49 
 

“Brahman, I do describe a preparation for the impossible places. 
There is the case where a certain person takes life, takes what is not 
given, engages in sexual misconduct, engages in false speech, engages 
in divisive speech, engages in abusive speech, engages in idle chatter, is 
covetous, bears ill will, and has wrong views. But he gives food, drink, 
cloth, vehicles, garlands, scents, creams, bed, lodging and lamps to 
priests and contemplatives.  With the break - up of the body, after death, 
he reappears in the company of elephants.  There he receives food, 
drink, flowers, and various ornaments. It’s because he took life, took 
what is not given, engaged in sexual misconduct, engaged in false 
speech, engaged in divisive speech, engaged in abusive speech, engaged 
in idle chatter, was covetous, bore ill will, and had wrong views that he 
reappears in the company of elephants. But it’s because he gave food, 
drink, cloth, vehicles, garlands, scents, creams, bed, lodging and lamps 
to priests and contemplatives that he receives food, drink, flower, and 
various ornaments. 

“Có phải Tôn Giả Gotama miêu thuật bất cứ sự chuẩn bị nào cho 
những trú xứ bất khả thi ?” 

“Này Bà La Môn, Ta miêu thuật một sự chuẩn bị cho những trú 
xứ bất khả thi.  Có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy sinh 
mạng, lấy điều mà đã không được cho, dự phần trong tính dục tà hạnh, 
dự phần trong việc nói lời dối trá, dự phần trong việc nói lời gây chia rẽ, 
dự phần trong việc nói lời thóa mạ, dự phần trong cuộc trò chuyện nhàn 
rỗi vô ích, có sự tham ái, giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Thế nhưng vị ấy cho thức ăn, đồ uống, vải 
vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các phấn sáp, 
giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả.  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
quần thể của những con voi.  Nơi đó vị ấy đón nhận thức ăn, đồ uống, 
các bông hoa và các loại trang sức khác.  Đó là vì vị ấy đã đoạt lấy sinh 
mạng, đã lấy điều mà đã không được cho, đã dự phần trong tính dục tà 
hạnh, đã dự phần trong việc nói lời dối trá, đã dự phần trong việc nói lời 
gây chia rẽ, đã dự phần trong việc nói lời thóa mạ, đã dự phần trong cuộc 
trò chuyện nhàn rỗi vô ích, đã có sự tham ái, đã giữ ở trong tâm ý tưởng 
cừu hận và đã có những kiến giải sai lầm (Tà Kiến) mà qua đó vị ấy tái 
tục ở trong quần thể của những con voi.  Thế nhưng, đó là vì vị ấy đã 
cho thức ăn, đồ uống, vải vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             50 
 
hương liệu, các phấn sáp, giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị 
tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư giả mà qua đó vị ấy đón nhận thức ăn, 
đồ uống, các bông hoa và các loại trang sức khác.”      

 
“Then there is the case where a certain person takes life… has 

wrong views. But he gives food… lamps to priests and contemplatives.  
With the break - up of the body, after death, he reappears in the company 
of horses… in the company of cattle… in the company of poultry.  
There he receives food, drink, flowers, and various ornaments (2) It’s 
because he took life… and had wrong views that he reappears in the 
company of poultry. But it’s because he gave food, drink… and lamps 
to priests and contemplatives that he receives food, drink, flowers and 
various ornaments. 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy sinh 
mạng, lấy điều mà đã không được cho, dự phần trong tính dục tà hạnh, 
dự phần trong việc nói lời dối trá, dự phần trong việc nói lời gây chia rẽ, 
dự phần trong việc nói lời thóa mạ, dự phần trong cuộc trò chuyện nhàn 
rỗi vô ích, có sự tham ái, giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Thế nhưng vị ấy cho thức ăn, đồ uống, vải 
vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các phấn sáp, 
giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả.  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
quần thể của những con ngựa.…  

“Có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy sinh mạng, lấy 
điều mà đã không được cho, dự phần trong tính dục tà hạnh, dự phần 
trong việc nói lời dối trá, dự phần trong việc nói lời gây chia rẽ, dự phần 
trong việc nói lời thóa mạ, dự phần trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô 
ích, có sự tham ái, giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những kiến 
giải sai lầm (Tà Kiến).  Thế nhưng vị ấy cho thức ăn, đồ uống, vải vóc, 
những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các phấn sáp, giường 
nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư 
giả.  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong quần thể 
của những loài trâu bò… 

“Có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy sinh mạng, lấy 
điều mà đã không được cho, dự phần trong tính dục tà hạnh, dự phần 
trong việc nói lời dối trá, dự phần trong việc nói lời gây chia rẽ, dự phần 
trong việc nói lời thóa mạ, dự phần trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             51 
 
ích, có sự tham ái, giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những kiến 
giải sai lầm (Tà Kiến).  Thế nhưng vị ấy cho thức ăn, đồ uống, vải vóc, 
những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các phấn sáp, giường 
nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư 
giả.  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong quần thể 
của những loài gia cầm (2).  Đó là vì vị ấy đã đoạt lấy sinh mạng, đã 
lấy điều mà đã không được cho, đã dự phần trong tính dục tà hạnh, đã 
dự phần trong việc nói lời dối trá, đã dự phần trong việc nói lời gây chia 
rẽ, đã dự phần trong việc nói lời thóa mạ, đã dự phần trong cuộc trò 
chuyện nhàn rỗi vô ích, đã có sự tham ái, đã giữ ở trong tâm ý tưởng cừu 
hận và đã có những kiến giải sai lầm (Tà Kiến) mà qua đó vị ấy tái tục ở 
trong quần thể của những loài gia cầm.  Thế nhưng đó là vì vị ấy đã 
cho thức ăn, đồ uống, vải vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những 
hương liệu, các phấn sáp, giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị 
tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư giả mà qua đó vị ấy đón nhận thức ăn, 
đồ uống, các bông hoa và các loại trang sức khác.”        

 
“Then there is the case where a certain person refrains from 

taking life, refrains from taking what is not given, refrains from sexual 
misconduct, refrains from false speech, refrains from divisive speech, 
refrains from abusive speech, refrains from idle chatter, is not covetous, 
bears no ill will, and has right views. And he gives food, drink, cloth, 
vehicles, garlands, scents, creams, bed, lodging, and lamps to priests 
and contemplatives.  With the break - up of the body, after death, he 
reappears in the company of human beings. There he experiences the 
five strings of human sensuality [delightful sights, sounds, smells, tastes, 
tactile sensations]. It’s because he refrained from taking what is not 
given, refrained from sexual misconduct, refrained from false speech, 
refrained from divisive speech, refrained from abusive speech, refrained 
from idle chatter, was not covetous, bore no ill will, and had right views 
that he reappears in the company of human beings. And it’s because he 
gave food, drink, cloth, vehicles, garlands, scents, creams, bed, lodging 
and lamps to priests and contemplatives that he experiences the five 
strings of human sensuality. 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó tự kiểm thúc việc 
đoạt lấy sinh mạng, tự kiểm thúc việc lấy điều mà đã không được cho, 
tự kiểm thúc trong tính dục tà hạnh, tự kiểm thúc trong việc nói lời dối 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             52 
 
trá, tự kiểm thúc trong việc nói lời gây chia rẽ, tự kiểm thúc trong việc 
nói lời thóa mạ, tự kiểm thúc trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, 
không có sự tham ái, không giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 
kiến giải chân chính (Chính Kiến).  Và vị ấy cho thức ăn, đồ uống, vải 
vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các phấn sáp, 
giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả.  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
quần thể của Nhân Loại.  Nơi đó vị ấy trải nghiệm năm chuỗi hoặc 
quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những 
hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] thuộc về nhân loại.  Đó là 
vì vị ấy đã tự kiểm thúc việc lấy điều mà đã không được cho, đã tự kiểm 
thúc trong tính dục tà hạnh, đã tự kiểm thúc trong việc nói lời dối trá, đã 
tự kiểm thúc trong việc nói lời gây chia rẽ, đã tự kiểm thúc trong việc 
nói lời thóa mạ, đã tự kiểm thúc trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, 
đã không có sự tham ái, đã không giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và đã 
có những kiến giải chân chính (Chính Kiến) mà qua đó vị ấy tái tục trong 
quần thể của Nhân Loại.  Và đó là vì vị ấy đã cho thức ăn, đồ uống, vải 
vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các phấn sáp, 
giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả mà qua đó vị ấy trải nghiệm năm chuỗi hoặc quan mãn túc 
[những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những hương vị, 
những cảm thọ xúc chạm thích thú] thuộc về nhân loại.    

 
“Then there is the case where a certain person refrains from 

taking life… and has right views. And he gives food, drink, cloth, 
vehicles, garlands, scents, creams, bed, lodging, and lamps to priests 
and contemplatives.  With the break - up of the body, after death, he 
reappears in the company of Devas. There he experiences the five 
strings of divine sensuality [delightful sights, sounds, smells, tastes, 
tactile sensations]. It’s because he refrained from taking what is not 
given… and had right views that he reappears in the company of Devas. 
And it’s because he gave food, drink, cloth, vehicles, garlands, scents, 
creams, bed, lodging and lamps to priests and contemplatives that he 
experiences the five strings of divine sensuality.  But at any rate, 
Brahman, the donor does not go without reward.” 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó tự kiểm thúc việc 
đoạt lấy sinh mạng, tự kiểm thúc việc lấy điều mà đã không được cho, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             53 
 
tự kiểm thúc trong tính dục tà hạnh, tự kiểm thúc trong việc nói lời dối 
trá, tự kiểm thúc trong việc nói lời gây chia rẽ, tự kiểm thúc trong việc 
nói lời thóa mạ, tự kiểm thúc trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, 
không có sự tham ái, không giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và có những 
kiến giải chân chính (Chính Kiến).  Và vị ấy cho thức ăn, đồ uống, vải 
vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các phấn sáp, 
giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả.  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
quần thể của Chư Thiên.  Nơi đó, vị ấy trải nghiệm năm chuỗi hoặc 
quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những 
hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] thuộc về Chư Thiên.  Đó 
là vì vị ấy đã tự kiểm thúc việc lấy điều mà đã không được cho, đã tự 
kiểm thúc trong tính dục tà hạnh, đã tự kiểm thúc trong việc nói lời dối 
trá, đã tự kiểm thúc trong việc nói lời gây chia rẽ, đã tự kiểm thúc trong 
việc nói lời thóa mạ, đã tự kiểm thúc trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô 
ích, đã không có sự tham ái, đã không giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận 
và đã có những kiến giải chân chính (Chính Kiến) mà qua đó vị ấy tái 
tục trong quần thể của Chư Thiên.  Và đó là vì vị ấy đã cho thức ăn, đồ 
uống, vải vóc, những xe cộ, các vòng tràng hoa, những hương liệu, các 
phấn sáp, giường nằm, trú xứ và đèn đuốc đến những vị tế hành hoặc các 
bậc hảo trầm tư giả mà qua đó vị ấy trải nghiệm năm chuỗi hoặc quan 
mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những 
hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] thuộc về Chư Thiên.  Thế 
nhưng bằng với bất cứ giá nào, này Bà La Môn, vị quyên hiến giả không 
phải là không có sự tưởng lệ.”   

 
“It’s amazing, Master Gotama, it’s astounding, how it’s enough 

to make one want to give a gift, enough to make one want to make an 
offering, where the donor does not go without reward.” 

“That’s the way it is, Brahman. That’s the way it is. The donor 
does not go without reward.” 

“Magnificent, Master Gotama ! Magnificent !  Just as if he were 
to place upright what was overturned, to reveal what was hidden, to 
show the way to one who was lost, or to carry a lamp into the dark so 
that those with eyes could see forms, in the same way has Master 
Gotama—through many lines of reasoning—made the Dhamma clear. I 
go to Master Gotama for refuge, to the Dhamma, and to the community 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             54 
 
of monks.  May Master Gotama remember me as a lay follower who has 
gone to him for refuge, from this day forward, for life.” 

“Thật vi diệu thay, thưa Tôn Giả Gotama, thật là đáng kinh ngạc, 
rằng đó quả là đủ để khiến cho người ta muốn xả thí một vật thí, đủ để 
khiến người ta muốn thực hiện một sự cúng dường, nơi mà vị quyên hiến 
giả không phải là không có sự tưởng lệ.”  

“Phương thức thì nó là như thế đấy, này Bà La Môn !  Phương 
thức thì nó là như thế đấy.  Vị quyên hiến giả không phải là không có sự 
tưởng lệ.”  

“Thật tuyệt diệu thay, thưa Tôn Giả Gotama, thật là tuyệt diệu !  
Cũng như người dựng đứng lại những gì đã bị quăng xuống, phơi bày 
những gì đã bị che kín, chỉ đường cho người đã bị lạc hướng, hoặc đem 
đèn sáng vào trong bóng tối để mà những người có đôi mắt có thể nhìn 
thấy các hình thái; trong cùng phương thức, Tôn Giả Gotama – thông 
qua rất nhiều lý luận dẫn chứng – đã làm cho Chánh Pháp được rõ ràng.  
Con xin đi đến để được nương nhờ vào Tôn Giả Gotama, nương nhờ 
vào Giáo Pháp, nương nhờ vào Tăng Đoàn.  Ước mong Tôn Giả Gotama 
ghi nhớ đến con là một môn đồ tại gia đã đi đến Ngài để được nương 
nhờ, kể từ ngày hôm nay trở đi, cho đến trọn đời.” 

 
NOTES: 
(1). The Vinaya counts as one’s relatives all those related back 

through seven generations past one’s grandparents—in other words, all 
those descended from one’s great – great – great – great – great – great 
– great - grandparents. 

(2). Apparently, “ornaments” for poultry would consist of 
brilliant plumage. Similarly, “ornaments” for elephants, horses, and 
cattle might consist of attractive markings. (AN X.# 177) 

Ghi chú:  
(1) Tạng Luật kể những gia quyến của mình với tất cả những bậc 

đã có liên hệ qua bảy thế hệ tổ phụ trong quá khứ - nói một cách khác, 
tất cả những người có nguồn gốc từ những bảy đời tổ phụ [trong quan hệ 
gia đình cách từ thứ hai thế hệ (theo quan hệ gián tiếp) và ba thế hệ (theo 
quan điểm trực tiếp), chẳng hạn như là “great grandfather”: cố, “great 
grandson”: chắt.]  

(2) Một cách hiển nhiên, “những trang sức” cho loài gia cầm sẽ 
bao gồm bộ lông vũ rực rỡ.  Một cách tương tự, “những trang sức” cho 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             55 
 
những loài voi, ngựa, và trâu bò sẽ bao gồm những ban điểm hấp dẫn.    
(Tăng Chi Bộ Kinh X.# 177)  

 
Then Venerable Sāriputta, together with the lay followers from 

Campā, went to the Blessed One and on arrival, having bowed down to 
him, sat to one side. As he was sitting there, he said to the Blessed One: 
“Might there be the case where a person gives a gift of a certain sort 
and it does not bear great fruit or great benefit, whereas another person 
gives a gift of the same sort and it bears great fruit and great benefit?” 

“Yes, Sāriputta, there would.…” 
“Why, Lord…?” 
Thế rồi Trưởng Lão Sāriputta, cùng với các môn đồ tại gia từ 

thành phố Campā, đã đi đến Đức Thế Tôn và khi đến nơi, đã cúi đầu 
đảnh lễ đến Ngài, đã ngồi sang một bên. Khi đã Ngài đã đang ngồi nơi 
đó, Ngài đã tác bạch đến Đức Thế Tôn: “Có thể có trường hợp nơi mà 
một người xả thí một thể loại vật thí nào đó, và nó không mang lại thành 
quả to lớn hoặc quả phúc lợi to lớn, trong khi đó một người khác xả thí 
một thể loại vật thí nào đó và nó mang lại thành quả to lớn và quả phúc 
lợi to lớn không ? 

“Có, này Sāriputta, sẽ có có trường hợp nơi mà một người xả thí 
một thể loại vật thí nào đó, và nó không mang lại thành quả to lớn hoặc 
quả phúc lợi to lớn, trong khi đó một người khác xả thí một thể loại vật 
thí nào đó và nó mang lại thành quả to lớn và quả phúc lợi to lớn.” 

“Vì sao, kính bạch Đức Thế Tôn, có trường hợp nơi mà một người 
xả thí một thể loại vật thí nào đó, và nó không mang lại thành quả to lớn 
hoặc quả phúc lợi to lớn, trong khi đó một người khác xả thí một thể loại 
vật thí nào đó và nó mang lại thành quả to lớn và quả phúc lợi to lớn ?” 

 
“Sāriputta, there is the case where a person gives a gift seeking 

his own profit, with a mind attached [to the reward], seeking to store up 
for himself [with the thought], ‘I’ll enjoy this after death.’  He gives his 
gift—food, drink, clothing, a vehicle; a garland, perfume, and ointment; 
bedding, shelter, and a lamp—to a priests or a contemplative. What do 
you think, Sāriputta ? Might a person give such a gift as this?” 

“Yes, Lord.” 
“Này Sāriputta, có trường hợp nơi mà một người xả thí một vật 

thí đang khi mưu cầu lợi ích của chính mình, với một tâm thức đã dính 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             56 
 
mắc [đến sự tưởng lệ], đang khi mưu cầu để tích trữ cho bản thân mình 
[với sự nghĩ suy] “Ta sẽ thụ hưởng điều này sau khi đã tử vong.”  Vị ấy 
xả thí vật thí của mình – thức ăn, đồ uống, y phục, xe cộ; một vòng tràng 
hoa, hương thơm và mỹ phẩm; giường nằm, trú xứ và đèn đuốc – đến 
những vị tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư giả.  Người nghĩ thế nào, này 
Sāriputta ?  Có thể có một người xả thí một vật thí như thế này chăng ? 

“Dạ có, kính bạch Đức Thế Tôn.” 
 
“Having given this gift seeking his own profit—with a mind 

attached [to the reward], seeking to store up for himself, [with the 
thought], ‘I’ll enjoy this after death’—on the break - up of the body, after 
death, he reappears in the company of the Four Great Kings. Then, 
having exhausted that action, that power, that status, that sovereignty, 
he is a Returner, coming back to this world. 

“Khi đã xả thí một vật thí đang khi mưu cầu lợi ích của chính 
mình, với một tâm thức đã dính mắc [đến sự tưởng lệ], đang khi mưu cầu 
để tích trữ cho bản thân mình [với sự nghĩ suy] “Ta sẽ thụ hưởng điều 
này sau khi đã tử vong”- đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy 
tái tục trong quần thể của Tứ Đại Thiên Vương.  Thế rồi, khi đã cạn 
kiệt tác hành ấy, năng lực ấy, trạng thái ấy, chí cao vô thượng quyền lực 
ấy, vị ấy là một Phản Hồi Giả, sẽ quay trở lại thế gian này.  

 
“Then there is the case of a person who gives a gift not seeking 

his own profit, not with a mind attached [to the reward], not seeking to 
store up for himself, nor [with the thought], ‘I’ll enjoy this after death.’ 
Instead, he gives a gift with the thought, ‘Giving is good.’ He gives his 
gift—food, drink, clothing, a vehicle; a garland, perfume, and ointment; 
bedding, shelter, and a lamp—to a priests or a contemplative. What do 
you think, Sāriputta ? Might a person give such a gift as this ?” 

“Yes, Lord.” 
“Thế rồi có trường hợp cùa một người xả thí một vật thí đang khi 

bất mưu cầu lợi ích của chính mình, với một tâm thức đã không có dính 
mắc [đến sự tưởng lệ], đang khi bất mưu cầu để tích trữ cho bản thân 
mình mà cũng không [với sự nghĩ suy] “Ta sẽ thụ hưởng điều này sau 
khi đã tử vong.”  Thay vào đó vị ấy xả thí vật thí với sự nghĩ suy rằng: 
“Việc cho ra là thiện hảo.” Vị ấy xả thí vật thí của mình - thức ăn, đồ 
uống, y phục, xe cộ; một vòng tràng hoa, hương thơm và mỹ phẩm; 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             57 
 
giường nằm, trú xứ và đèn đuốc – đến những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả.  Người nghĩ thế nào, này Sāriputta ?  Có thể có một người 
xả thí một vật thí như thế này chăng ? 

“Dạ có, kính bạch Đức Thế Tôn.” 
 
“Having given this gift with the thought, ‘Giving is good,’ on the 

break - up of the body, after death, he reappears in the company of the 
Devas of the Thirty - three.  Then, having exhausted that action, that 
power, that status, that sovereignty, he is a Returner, coming back to this 
world. 

“Khi đã xả thí vật thí này với sự nghĩ suy rằng: “Việc cho ra là 
thiện hảo,” đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
quần thể của Cõi Chúng Thiên Tam Thập Tam (Đao Lợi Thiên).  Thế 
rồi, khi đã cạn kiệt tác hành ấy, năng lực ấy, trạng thái ấy, chí cao vô 
thượng quyền lực ấy, vị ấy là một Phản Hồi Giả, sẽ quay trở lại thế gian 
này.  

 
“Or, instead of thinking, ‘Giving is good,’ he gives a gift with the 

thought, ‘This was given in the past, done in the past, by my father and 
grandfather. It would not be right for me to let this old family custom be 
discontinued’ … on the break - up of the body, after death, he reappears 
in the company of the Devas of the Hours. Then, having exhausted that 
action, that power, that status, that sovereignty, he is a Returner, coming 
back to this world. 

“Hoặc, thay vì nghĩ suy rằng: “Việc cho ra là thiện hảo,” vị ấy xả 
thí một vật thí với sự nghĩ suy rằng “Điều này đã được Tổ Phụ Ta xả thí 
ở trong quá khứ, đã được thực hiện ở trong quá khứ.  Sẽ là bất chính đối 
với Ta để cho tập tục cổ truyền này của gia đình mình bị ngưng lại”... 
đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong quần thể 
của Cõi Chúng Thiên Ngận Trường Thời Gian (Dạ Ma Thiên).  Thế 
rồi, khi đã cạn kiệt tác hành ấy, năng lực ấy, trạng thái ấy, chí cao vô 
thượng quyền lực ấy, vị ấy là một Phản Hồi Giả, sẽ quay trở lại thế gian 
này.  

  
“Or, instead of thinking, ‘Giving is good,’ he gives a gift with the 

thought, ‘I am well - off.  These are not well - off.  It would not be right 
for me, being well - off, not to give a gift to those who are not well - off’ 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             58 
 
… on the break - up of the body, after death, he reappears in the 
company of the Contented Devas. Then, having exhausted that action, 
that power, that status, that sovereignty, he is a Returner, coming back 
to this world. 

“Hoặc, thay vì nghĩ suy rằng: “Việc cho ra là thiện hảo,” vị ấy xả 
thí một vật thí với sự nghĩ suy rằng “Ta thì sung túc.  Những người này 
thì không có đầy đủ. Sẽ là bất chính đối với Ta, là hữu tình sung túc, mà 
không có xả thí một vật thí đến những người ấy, họ thì không có được 
đầy đủ”... đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
quần thể của Cõi Chúng Thiên Duyệt Ý (Đâu Xuất Đà Thiên).  Thế 
rồi, khi đã cạn kiệt tác hành ấy, năng lực ấy, trạng thái ấy, chí cao vô 
thượng quyền lực ấy, vị ấy là một Phản Hồi Giả, sẽ quay trở lại thế gian 
này.  

 
“Or, instead of thinking, ‘Giving is good,’ he gives a gift with the 

thought, ‘Just as there were the great sacrifices of the sages of the past—
Atthaka, Vamaka, Vamadeva, Vessamitta, Yamataggi, Angirasa, 
Bharadvaja, Vasettha, Kassapa and Bhagu—in the same way will this 
be my distribution of gifts’ … on the break - up of the body, after death, 
he reappears in the company of the Devas who delight in creation.  
Then, having exhausted that action, that power, that status, that 
sovereignty, he is a Returner, coming back to this world. 

“Hoặc, thay vì nghĩ suy rằng: “Việc cho ra là thiện hảo,” vị ấy xả 
thí một vật thí với sự nghĩ suy rằng: “Cũng như có những đại lễ hiến tế 
của các bậc duệ trí ở trong quá khứ - Atthaka, Vamaka, Vamadeva, 
Vessamitta, Yamataggi, Angirasa, Bharadvaja, Vasettha, Kassapa 
và Bhagu—trong cùng phương thức, đây sẽ là sự phân phát các vật thí 
của Ta”… đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
quần thể của Cõi Chúng Thiên Khoái Lạc Trong Sự Sáng Tạo (Hóa 
Lạc Thiên).  Thế rồi, khi đã cạn kiệt tác hành ấy, năng lực ấy, trạng thái 
ấy, chí cao vô thượng quyền lực ấy, vị ấy là một Phản Hồi Giả, sẽ quay 
trở lại thế gian này.  

  
“Or, instead of thinking, ‘Giving is good,’he gives a gift with the 

thought, ‘When this gift of mine is given, it makes the mind serene.  
Gratification and joy arise’ … on the break-up of the body, after death, 
he reappears in the company of the Devas who have power over the 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             59 
 
creations of others.  Then, having exhausted that action, that power, that 
status, that sovereignty, he is a Returner, coming back to this world. 

“Hoặc, thay vì nghĩ suy rằng: “Việc cho ra là thiện hảo,” vị ấy xả 
thí một vật thí với sự nghĩ suy rằng: “Khi vật thí này của Ta đã được cho 
ra, nó làm cho tâm thức được thanh thản.  Sự mãn ý và hân hoan duyệt 
ý khởi sinh lên”… đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục 
trong quần thể của Cõi Chúng Thiên Có Quyền Lực Hơn Đối Với Sự 
Sáng Tạo Của Chúng Thiên Khác (Tha Hóa Tự Tại Thiên).  Thế rồi, 
khi đã cạn kiệt tác hành ấy, năng lực ấy, trạng thái ấy, chí cao vô thượng 
quyền lực ấy, vị ấy là một Phản Hồi Giả, sẽ quay trở lại thế gian này. 

 
“Or, instead of thinking, ‘When this gift of mine is given, it makes 

the mind serene. Gratification and joy arise,’ he gives a gift with the 
thought, ‘This is an ornament for the mind, a support for the mind.’ He 
gives his gift—food, drink, clothing, a vehicle; a garland, perfume, and 
ointment; bedding, shelter, and a lamp—to a priests or a contemplative.  
What do you think, Sāriputta ? Might a person give such a gift as this?” 

“Yes, Lord.” 
“Hoặc, thay vì nghĩ suy rằng: “Khi vật thí này của Ta đã được cho 

ra, nó làm cho tâm thức được thanh thản.  Sự mãn ý và hân hoan duyệt 
ý khởi sinh lên,” vị ấy xả thí một vật thí với sự nghĩ suy rằng: “Đây là 
một sự trang sức cho tâm thức, một sự hỗ trợ cho tâm thức.” Vị ấy xả thí 
vật thí của mình - thức ăn, đồ uống, y phục, xe cộ; một vòng tràng hoa, 
hương thơm và mỹ phẩm; giường nằm, trú xứ và đèn đuốc – đến những 
vị tế hành hoặc các bậc hảo trầm tư giả.  Người nghĩ thế nào, này 
Sāriputta ?  Có thể có một người xả thí một vật thí như thế này chăng ? 

“Dạ có, kính bạch Ngài.” 
 
“Having given this, not seeking his own profit, not with a mind 

attached [to the reward], not seeking to store up for himself, nor [with 
the thought], ‘I’ll enjoy this after death,’ 

—nor with the thought, ‘Giving is good,’ 
—nor with the thought, ‘This was given in the past, done in the 

past, by my father and grandfather. It would not be right for me to let 
this old family custom be discontinued,’ 

“Khi đã xả thí điều này, mà bất mưu cầu lợi ích của chính mình, 
không có với một tâm thức đã dính mắc [đến sự tưởng lệ], đang khi bất 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             60 
 
mưu cầu để tích trữ cho bản thân mình mà cũng không [với sự nghĩ suy] 
“Ta sẽ thụ hưởng điều này sau khi đã tử vong,”  

- mà cũng không với sự nghĩ suy rằng: “Việc cho ra là thiện hảo,”  
- mà cũng không với sự nghĩ suy rằng: “Điều này đã được Tổ Phụ 

Ta xả thí ở trong quá khứ, đã được thực hiện ở trong quá khứ.  Sẽ là bất 
chính đối với Ta để cho tập tục cổ truyền này của gia đình mình bị ngưng 
lại” 

 
—nor with the thought, ‘I am well - off.  These are not well - off.  

It would not be right for me, being well - off, not to give a gift to those 
who are not well - off,’ nor with the thought, ‘Just as there were the great 
sacrifices of the sages of the past—Atthaka, Vamaka, Vamadeva, 
Vessamitta, Yamadaggi, Angirasa, Bharadvaja, Vasettha, Kassapa and 
Bhagu—in the same way this will be my distribution of gifts,’ 

—nor with the thought, ‘When this gift of mine is given, it makes 
the mind serene. Gratification and joy arise,’ 

—but with the thought, ‘This is an ornament for the mind, a 
support for the mind’—on the break - up of the body, after death, he 
reappears in the company of Brahma’s Retinue. Then, having 
exhausted that action, that power, that status, that sovereignty, he is a 
Non - Returner. He does not come back to this world. 

“This, Sāriputta, is the cause, this is the reason, why a person 
gives a gift of a certain sort and it does not bear great fruit or great 
benefit, whereas another person gives a gift of the same sort and it bears 
great fruit and great benefit.” (AN VII.# 49)  

– mà cũng không với sự nghĩ suy rằng: “Ta thì sung túc. Những 
người này thì không có đầy đủ. Sẽ là bất chính đối với Ta, là hữu tình 
sung túc, mà không có xả thí một vật thí đến những người ấy, họ thì 
không có được đầy đủ,”  

– mà cũng không với sự nghĩ suy rằng: “Cũng như có những đại 
lễ hiến tế của các bậc duệ trí ở trong quá khứ - Atthaka, Vamaka, 
Vamadeva, Vessamitta, Yamataggi, Angirasa, Bharadvaja, 
Vasettha, Kassapa và Bhagu—trong cùng phương thức, đây sẽ là sự 
phân phát các vật thí của Ta,”  

– mà cũng không với sự nghĩ suy rằng: “Khi vật thí này của Ta đã 
được cho ra, nó làm cho tâm thức được thanh thản.  Sự mãn ý và hân 
hoan duyệt ý khởi sinh lên,”  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             61 
 

– mà với sự nghĩ suy rằng: “Đây là một sự trang sức cho tâm thức, 
một sự hỗ trợ cho tâm thức”- đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, 
vị ấy tái tục trong quần thể của Cõi Phạm Phụ Thiên.  Thế rồi, khi đã 
cạn kiệt tác hành ấy, năng lực ấy, trạng thái ấy, chí cao vô thượng quyền 
lực ấy, vị ấy là một Bất Phản Hồi Giả (Bậc Quả Bất Lai).  Vị ấy không 
có quay trở lại thế gian này. 

“Này Sāriputta, đây là nguyên nhân, đây là lý do, vì sao một 
người xả thí một thể loại vật thí nào đó, và nó không mang lại thành quả 
to lớn hoặc quả phúc lợi to lớn, trong khi đó một người khác xả thí một 
thể loại vật thí nào đó và nó mang lại thành quả to lớn và quả phúc lợi to 
lớn.”  (Tăng Chi Bộ Kinh VII. # 49) 

 
“These five are a person of integrity’s gifts. Which five ? A person 

of integrity gives a gift with a sense of conviction. A person of integrity 
gives a gift attentively. A person of integrity gives a gift in season. A 
person of integrity gives a gift with an empathetic heart.  A person of 
integrity gives a gift without adversely affecting himself or others. 

“Đây là năm thể thức của một người chính trực với những vật thí.  
Thế nào là năm ?  Một người chính trực xả thí một vật thí với một ý thức 
kiên định tín niệm.  Một người chính trực xả thí một vật thí một cách ân 
cần.  Một người chính trực xả thí một vật thí trong mùa nào thức nấy.  
Một người chính trực xả thí một vật thí với một trái tim đồng cảm.  Một 
người chính trực xả thí một vật thí mà không làm ảnh hưởng một cách 
bất lợi đến bản thân mình hoặc đến tha nhân. 

 
“Having given a gift with a sense of conviction, he—wherever the 

result of that gift ripens—is rich, with much wealth, with many 
possessions. And he is well - built, handsome, extremely inspiring, 
endowed with a lotus - like complexion. 

“Khi đã xả thí một vật thí với một ý thức kiên định tín niệm, vị ấy 
– bất luận nơi nào kết quả của vật thí ấy đã trở nên chín muồi – thì được 
giàu có, với lắm của cải, với nhiều tài sản.  Và vị ấy thì cường kiện, anh 
tuấn, một cách vô cùng khải phát linh cảm, được hội đủ phúc duyên với 
một dung sắc như hoa sen. 

 
“Having given a gift attentively, he—wherever the result of that 

gift ripens —is rich, with much wealth, with many possessions.  And his 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             62 
 
children, wives, slaves, servants, and workers listen carefully to him, 
lend him their ears, and serve him with understanding hearts. 

“Khi đã xả thí một vật thí một cách ân cần, vị ấy – bất luận nơi 
nào kết quả của vật thí ấy đã trở nên chín muồi – thì được giàu có, với 
lắm của cải, với nhiều tài sản. Và những người con, các bà vợ, những nô 
tài, các dụng nhân và các nhân công chú ý nghe vị ấy một cách cẩn trọng, 
lắng tai để nghe vị ấy và phục vụ vị ấy với thâm tâm hiểu biết.  

 
“Having given a gift in season, he—wherever the result of that gift 

ripens—is rich, with much wealth, with many possessions.  And his goals 
are fulfilled in season. 

“Khi đã xả thí một vật thí trong mùa nào thức nấy, vị ấy – bất luận 
nơi nào kết quả của vật thí ấy đã trở nên chín muồi – thì được giàu có, 
với lắm của cải, với nhiều tài sản. Và những mục tiêu của vị ấy được 
hoàn thành viên mãn đúng thời vụ. 

 
“Having given a gift with an empathetic heart, he—wherever the 

result of that gift ripens—is rich, with much wealth, with many 
possessions.  And his mind inclines to the enjoyment of the five strings of 
lavish sensuality. 

“Khi đã xả thí một vật thí với một trái tim đồng cảm, vị ấy – bất 
luận nơi nào kết quả của vật thí ấy đã trở nên chín muồi – thì được giàu 
có, với lắm của cải, với nhiều tài sản. Và tâm thức của vị ấy thiên hướng 
đến việc thụ hưởng một cách hào phóng về năm chuỗi hoặc quan mãn 
túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những hương vị, 
những cảm thọ xúc chạm thích thú] thuộc về nhân loại. 

 
“Having given a gift without adversely affecting himself or others, 

he—wherever the result of that gift ripens—is rich, with much wealth, 
with many possessions.  And not from anywhere does destruction come 
to his property—whether from fire, from water, from kings, from thieves, 
or from hateful heirs. 

“These five are a person of integrity’s gifts.”  (AN V.# 148) 
“Khi đã xả thí một vật thí mà không làm ảnh hưởng một cách bất 

lợi đến bản thân mình hoặc đến tha nhân, vị ấy - bất luận nơi nào kết quả 
của vật thí ấy đã trở nên chín muồi – thì được giàu có, với lắm của cải, 
với nhiều tài sản.  Và không có sự tai họa bất luận từ nơi nào đi đến tàn 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             63 
 
phá tài sản của vị ấy – cho dù là từ nơi hỏa tai, từ nơi thủy tai, từ nơi các 
vị vua chúa, từ nơi những bọn đạo tặc, hoặc từ những người thừa kế đáng 
ghét.  

“Đây là năm thể thức của một người chính trực với những vật thí.  
(Tăng Chi Bộ Kinh V. #148) 

 
“There are these five seasonable gifts. Which five ?  One gives to 

a newcomer. One gives to one going away. One gives to one who is ill. 
One gives in time of famine. One sets the first fruits of field and orchard 
in front of those who are virtuous.  These are the five seasonable gifts.” 

“Có năm vật thí đúng thời.  Thế nào là năm ?  Người ta xả thí đến 
một người mới tới.  Người ta xả thí đến một người sắp đi xa.  Người ta 
xả thí đến một người bị bệnh.  Người ta xả thí trong thời gian của nạn 
đói khát.  Người ta sắp bày những trái quả đầu tiên của cánh đồng và 
vườn cây ăn trái ở phía trước các bậc phẩm đức cao thượng.  Đây là năm 
vật thí đúng thời.” 

 
In the proper season they give— 
           those with discernment, 
          responsive, free from stinginess. 
Having been given in proper season, 
with hearts inspired by the Noble Ones 
         —straightened, Such— 
their offering bears an abundance. 
Those who rejoice in that gift 
         or give assistance, 
they, too, have a share of the merit, 
         and the offering isn’t depleted by that. 
So, with an unhesitant mind, 
one should give where the gift bears great fruit. 
         Merit is what establishes 
         living beings in the next life. (AN V.# 36) 
Có Trí, Thí đúng thời, 
Lời Từ Ái, không Tham, 
Đúng thời, thì Bậc Thánh, 
Bậc Chánh Trực, Đức Thế Tôn. 
Cúng dường vậy to lớn, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             64 
 

Đưa đến lòng tịnh tín, 
Ở đây người tùy hỷ. 
Cùng người làm Nghiệp vụ. 
Không ai thiếu cúng dường, 
Họ san sẻ công đức, 
Do vậy hãy xả thí,  
Với Tâm không hạn chế, 
Chỗ nào với xả thí, 
Đưa đến kết quả lớn, 
Đối với các hữu hình, 
Công đức được an lập, 

            Cho đến trong đời sau.  (Tăng Chi Bộ Kinh V.# 36) 
 

So Prince Pāyāsi established a donation for Brahmans, 
contemplatives, indigents, hoboes, paupers and beggars. And in that 
donation he gave food of this sort: unhusked rice porridge together with 
pickle brine. And he gave rough cloth with knotted fringe. Now a 
Brahman youth named Uttāra was the superintendent of that donation. 
As he was giving the donation he dedicated it in this way: “Through this 
donation may I be associated with Prince Pāyāsi in this life, but not in 
the next.” Prince Pāyāsi heard that Uttāra, when giving the donation, 
dedicated it in this way: “Through this donation may I be associated 
with Prince Pāyāsi in this life, but not in the next.” So, having summoned 
him, he said to him, “Is it true, dear boy, that when giving the donation 
you dedicated in this way: ‘Through this donation may I be associated 
with Prince Pāyāsi in this life, but not in the next’?” 

“Yes, Sir.” 
Thế là Thái Tử Pāyāsi đã thiết lập sự quyên tặng vật cho các vị 

Bà La Môn, những   bậc hảo trầm tư giả, những bần dân, các vị lưu lãng 
giả, những cùng nhân và những hàng khất cái.  Và trong sự quyên tặng 
vật ấy, Ngài đã cho thể loại thực phẩm như sau: cháo yến mạch với gạo 
đã xay và ngâm ở trong nước muối.  Và Ngài đã ban phát vải thô với nút 
thắt viền xung quanh.  Bấy giờ một thanh niên Bà La Môn có tên gọi 
Uttāra đã là chủ quản nhân của việc quyên tặng vật ấy.  Trong khi vị ấy 
đang ban phát sự quyên tặng vật, vị ấy đã phụng hiến ở tâm linh trong 
công việc ấy bằng với phương thức như sau: “Do bởi việc quyên tặng 
vật này, ước mong Tôi được câu hành với Thái Tử Pāyāsi ở trong kiếp 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             65 
 
sống này, nhưng mà không có ở trong kiếp sống kế tiếp.”  Thái Tử Pāyāsi 
đã nghe rằng Uttāra, trong khi đang ban phát việc quyên tặng vật, đã 
phụng hiến ở tâm linh trong công việc ấy bằng với phương thức như sau: 
“Do bởi việc quyên tặng vật này, ước mong Tôi được câu hành với Thái 
Tử Pāyāsi ở trong kiếp sống này, nhưng mà không có ở trong kiếp sống 
kế tiếp.”  Vì thế, sau khi đã triệu tập vị ấy, Ngài đã nói với anh ta: “Có 
quả thật chăng, này chàng trai thân yêu, rằng trong khi đang ban phát 
việc quyên tặng vật, người đã phụng hiến ở tâm linh trong phương thức 
như sau: “Do bởi việc quyên tặng vật này, ước mong Tôi được câu hành 
với Thái Tử Pāyāsi ở trong kiếp sống này, nhưng mà không có ở trong 
kiếp sống kế tiếp.”?  

“Dạ có, kính bạch Ngài.” 
 
“But why do you dedicate it in this way…? Don’t we who wish to 

gain merit hope for the fruit of our donation ?” 
“But, Sir, the food in the donation is like this: unhusked rice 

porridge together with pickle brine.  You wouldn’t want to touch it with 
your foot, much less eat it.  And the rough cloth with knotted fringe: You 
wouldn’t want to touch it with your foot, much less wear it. You are dear 
and charming to us, so how can we connect what is dear and charming 
with what is not charming?” “Then in that case, my dear boy, establish 
[a donation with] the sort of food that I eat and the sort of cloth that I 
wear.” 

“Nhưng vì sao người phụng hiến ở tâm linh trong công việc ấy 
bằng với phương thức như vậy…?  Không phải chúng ta, là những người 
mong cầu thiện công đức hy vọng rằng việc quyên tặng vật của chúng ta 
cho trổ sinh kết quả tốt đẹp sao ?” 

“Nhưng mà, kính bạch Ngài, thực phẩm trong việc quyên tặng vật 
thì như thế này: cháo yến mạch với gạo đã xay và ngâm ở trong nước 
muối.  Ngài sẽ chẳng muốn với bàn chân của Ngài để đụng chạm vào nó, 
huống hồ là thọ lấy thực phẩm ấy.  Và vải thô với nút thắt viền xung 
quanh: Ngài sẽ chẳng muốn với bàn chân của Ngài để đụng chạm vào 
nó, huống hồ là vận mặc lấy nó.  Ngài là bậc trân ái và là bậc mê nhân 
đối với chúng tôi, vậy thì làm thế nào chúng ta có thể câu hành tương 
ứng với điều mà trân ái và mê nhân với điều mà bất trân ái và bất mê 
nhân được ? 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             66 
 

“Thế thì trong trường hợp như thế ấy, này chàng trai thân yêu, hãy 
thiết lập [một quyên tặng vật] với thể loại thực phẩm mà Ta thọ thực và 
thể loại vải vóc mà Ta vận mặc.” 

 
Responding, “Yes, Sir,” Uttāra the Brahman youth established [a 

donation with] the sort of food that Prince Pāyāsi ate and the sort of 
cloth that Prince Pāyāsi wore.  Then Prince Pāyāsi —having given the 
donation inattentively, having given the donation not with his own hand, 
having given the donation thoughtlessly, having given the donation as if 
he were throwing it away—on the break - up of the body, after death, 
reappeared in the company of the devas of the Four Great Kings in the 
empty Serisaka palace. But Uttāra, the Brahman youth who was the 
superintendent of the donation—having given the donation attentively, 
having given the donation with his own hand, having given the donation 
thoughtfully, having given the donation not as if he were throwing it 
away—on the break - up of the body, after death, reappeared in a good 
destination, a heavenly world, in the company of the [higher] Devas of 
the Thirty - three. 
  (DN # 23) 

Đáp lời: “Dạ vâng, kính bạch Ngài.” Nam thanh niên Bà La Môn 
Uttāra đã thiết lập [một quyên tặng vật] với thể loại thực phẩm mà Thái 
Tử Pāyāsi đã thọ thực và thể loại vải vóc mà Thái Tử Pāyāsi đã vận mặc.  
Thế rồi, Thái Tử Pāyāsi – sau khi đã ban phát việc quyên tặng vật một 
cách bất chú ý, sau khi đã ban phát việc quyên tặng vật không bởi chính 
bàn tay của mình, sau khi đã ban phát việc quyên tặng vật một cách bất 
khảo lự, sau khi đã ban phát việc quyên tặng vật y như thể Ngài đã liệng 
ném nó đi - đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy đã tái tục 
trong quần thể Chúng Thiên của Tứ Đại Thiên Vương, ngự trong tòa 
thiên cung trống không Serisaka.  Trái lại, nam thanh niên Bà La Môn 
Uttāra là chủ quản nhân của việc quyên tặng vật ấy – sau khi đã ban 
phát việc quyên tặng vật một cách chú ý, sau khi đã ban phát việc quyên 
tặng vật bằng chính bàn tay của mình, sau khi đã ban phát việc quyên 
tặng vật một cách thâm tư thục lự, sau khi đã ban phát việc quyên tặng 
vật không như thể vị ấy đã liệng ném nó đi - đến khi thân hoại và sau khi 
mạng chung, vị ấy đã tái tục ở trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới, 
trong quần thể Chúng Thiên [cao hơn] của Tam Thập Tam (Đao Lợi 
Thiên).  (Trường Bộ Kinh # 23) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             67 
 

 
“And how is a donation endowed with six factors ? There is the 

case where the donor has three factors and the recipients have three. 
And which are the donor’s three factors. There is the case where the 
donor, before giving, is happy. While giving his/her mind is clear and 
confident.  After giving, he/she is gratified.  There are the donor’s three 
factors. And which are the recipients’ three factors ? There is the case 
where the recipients are free from passion or are practicing for the 
subduing of passion; they are free of aversion or are practicing for the 
subduing of aversion; they are free of delusion or are practicing for the 
subduing of delusion.  These are the recipients’ three factors.… Now, it 
is not easy to take the measure of the merit of a donation thus endowed 
with six factors as ‘just this much bonanza of Merit, bonanza of 
Skillfulness, nourishment of Bliss, heavenly, ripening in bliss leading 
to heaven, leading to what is agreeable, pleasing, charming, happy and 
beneficial.’ It is reckoned simply as a great mass of merit that is 
unreckonable, immeasurable. 

“Và thế nào là việc quyên tặng vật đã hội đủ phúc duyên với sáu 
yêu tố ?  Có trường hợp nơi mà vị thí chủ đã hội đủ ba yếu tố và những 
thụ thí giả đã hội đủ ba yếu tố. Và những chi là ba yếu tố của vị thí chủ?  
Có trường hợp nơi mà vị thí chủ, trước khi cho ra, thì an lạc.  Trong khi 
đang cho ra thì tâm thức của ông ấy / bà ấy thanh tịnh và tín thành.  Sau 
khi đã cho ra, ông ấy / bà ấy đã được mãn ý.  Đấy là ba yếu tố của vị thí 
chủ.  Và những chi là ba yếu tố của những thụ thí giả ?  Có trường hợp 
nơi mà những thụ thí giả không có sự khốc ái hoặc đang thực hành để 
khắc phục sự khốc ái; họ không có sự ác cảm hoặc đang thực hành để 
khắc phục sự ác cảm; họ không có sự si mê hoặc đang thực hành để khắc 
phục sự si mê.  Đây là ba yếu tố của những thụ thí giả…Bấy giờ, thật là 
không dễ dàng để đo lường được về Thiện Công Đức của việc quyên 
tặng vật đã hội đủ phúc duyên với sáu yếu tố như thế vì “chính điều này 
hoạch lợi phong hậu rất nhiều Thiện Công Đức, hoạch lợi phong hậu 
về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh Lạc, thuộc Thiên Giới, thành thục 
trong sự tĩnh lạc đưa đến Thiên Giới, dắt dẫn đến điều mà thân thiết hữu 
thiện, duyệt ý, mê nhân, an lạc và quả phúc lợi.”  Một cách đơn giản nó 
được coi như là một khối lượng thiện công đức mà bất khả bàn toán, bất 
khả hạn lượng. 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             68 
 

“Just as it is not easy to take the measure of the water in the great 
ocean as ‘just this many pails of water or hundreds of pails of water or 
thousands of pails of water or hundreds of thousands of pails of water.’  
It is reckoned simply as a great mass of water that is unreckonable, 
immeasurable.  In the same way, it is not easy to take the measure of the 
merit of a donation thus endowed with six factors as ‘just this much 
bonanza of Merit, bonanza of Skillfulness, nourishment of Bliss, 
heavenly, ripening in bliss leading to heaven, leading to what is 
agreeable, pleasing, charming, happy, and beneficial.’ It is reckoned 
simply as a great mass of merit that is unreckonable, immeasurable.” 
(AN VI.# 37) 

“Cũng như thật là không dễ dàng để đo lường được lượng nước ở 
trong đại dương vì “chính điều này phải rất nhiều thùng nước, hoặc hàng 
trăm thùng nước, hoặc hàng ngàn thùng nước, hoặc hàng trăm ngàn 
thùng nước.” Một cách đơn giản nó được coi như là một khối lượng to 
lớn về nước mà bất khả bàn toán, bất khả hạn lượng. Trong cùng phương 
thức, thật là không dễ dàng để đo lường được về Thiện Công Đức của 
việc quyên tặng vật đã hội đủ phúc duyên với sáu yếu tố như thế vì “chính 
điều này hoạch lợi phong hậu rất nhiều Thiện Công Đức, hoạch lợi 
phong hậu về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh Lạc, thuộc Thiên Giới, 
thành thục trong sự tĩnh lạc đưa đến Thiên Giới, dắt dẫn đến điều mà 
thân thiết hữu thiện, duyệt ý, mê nhân, an lạc và quả phúc lợi.”  Một cách 
đơn giản nó được coi như là một khối lượng Thiện Công Đức mà bất khả 
bàn toán, bất khả hạn lượng.”   (Tăng Chi Bộ Kinh VI. # 37)  

 
Then King Pasenadi Kosala went to the Blessed One in the middle 

of the day and, on arrival, having bowed down to the Blessed One, sat to 
one side. As he was sitting there the Blessed One said to him, “Well now, 
great king, where are you coming from in the middle of the day?” 

“Just now, Lord, a money - lending householder died in Sāvatthi.  
I have come from conveying his heirless fortune to the royal palace: ten 
million in silver, to say nothing of the gold.  But even though he was a 
money - lending householder, his enjoyment of food was like this: he ate 
broken rice and pickle brine.  His enjoyment of clothing was like this: he 
wore three lengths of hempen cloth.  His enjoyment of a vehicle was like 
this: he rode in a dilapidated little cart with an awning of leaves.” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             69 
 

“Thế rồi Đức Vua Pasenadi Xứ Kosala đã đi đến Đức Thế Tôn 
vào giữa trưa và, khi đến nơi, đã cúi đầu đảnh lễ đến Đức Thế Tôn, đã 
ngồi sang một bên.  Khi Ngài đã đang ngồi nơi đó, Đức Thế Tôn đã nói 
với ông ta: “Này Đại Vương, Đại Vương đã đi từ đâu đến trong giữa trưa 
như thế này ? 

“Thoạt mới đây, bạch Đức Thế Tôn, một gia chủ cho vay tiền lấy 
lãi đã mệnh chung ở trong thành Sāvatthi.  Con đã đi đến từ sau việc 
chuyển tải tài sản của kẻ không có người kế thừa về hoàng cung: mười 
triệu tiền bằng bạc, huống hồ kể chi đến vàng.  Thế nhưng mặc dù ông 
ấy đã là một gia chủ cho vay tiền lấy lãi, sự thụ hưởng về thực phẩm của 
ông ấy đã là như thế này: ông ấy đã ăn gạo tấm và ngâm trong nước 
muối.  Sự thụ hưởng về y phục của ông ấy đã là như thế này: ông ấy đã 
mặc ba xấp vải được làm bằng sợi gai dầu.  Sự thụ hưởng của ông ấy với 
một chiếc xe đã là như thế này: ông ấy đã cưỡi trên một chiếc thổ mộ 
nhỏ và hư nát với một mái hiên lợp với những chiếc lá. 

 
“That’s the way it is, great king.  That’s the way it is.  Once in the 

past that money - lending householder provided alms for the Private 
Buddha named Tagarasikhi.  Saying [to his servant], ‘Give alms to the 
contemplative,’ he got up from his seat and left.  After giving, though, he 
felt regret: ‘It would have been better if my slaves or servants had eaten 
those alms’.… Now, the result of his action in having provided alms for 
the Private Buddha named Tagarasikhi was that he appeared seven 
times in a good destination, a heavenly world.  And through the 
remaining result of that action he acted as money-lender seven times in 
this very same Sāvatthi.  But the result of his action in feeling regret 
after giving [those] alms—‘It would have been better if my slaves or 
servants had eaten those alms’—was that his mind didn’t lend itself to 
the lavish enjoyment of food, didn’t lend itself to the lavish enjoyment of 
clothing, didn’t lend itself to the lavish enjoyment of a vehicle, didn’t 
lend itself to the lavish enjoyment of the five strings of sensuality.”  
 (SN III.# 20) 

“Phương thức thì nó là như thế đấy, này Đại Vương.  Phương thức 
thì nó là như thế đấy.  Một thuở nọ trong thời quá khứ người gia chủ cho 
vay tiền lấy lãi ấy đã cung cấp món ăn khất thực cho vị Độc Giác Phật 
có tên gọi Tagarasikkhi.  Sau khi đã nói với [người giúp việc của mình] 
“Hãy cho món ăn khất thực đến bậc hảo trầm tư giả đi,” ông ấy đã đứng 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             70 
 
lên khỏi chỗ ngồi của mình và đã bỏ đi.  Tuy nhiên, sau khi đã cho xong, 
ông ấy đã cảm thấy hối tiếc: “Sẽ là tốt hơn nếu như các nô tài và các 
dụng nhân của Ta đã được ăn những món ăn khất thực ấy”...Bấy giờ, kết 
quả từ hành động của ông ta trong việc đã cung cấp món ăn khất thực 
cho Độc Giác Phật có tên gọi Tagarasikkhi mà qua đó ông ấy đã được 
hiện hữu bảy lần ở trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới.  Và bởi do 
kết quả vẫn tồn tại từ hành động ấy ông ta đã được làm vị phóng thải 
nhân bảy lần chính ngay ở trong thành Sāvatthi này.  Thế nhưng kết quả 
từ hành động của ông ta trong việc cảm thụ hối tiếc sau khi đã xả thí 
món ăn khất thực ấy – “Sẽ là tốt hơn nếu như các nô tài và các dụng nhân 
của Ta đã được ăn những món ăn khất thực ấy”- mà qua đó tâm thức của 
ông ấy đã bất thích hợp để thụ hưởng một cách hào phóng về thực phẩm, 
đã bất thích hợp để thụ hưởng một cách hào phóng về y phục, đã bất 
thích hợp để thụ hưởng một cách hào phóng về xe cộ, đã bất thích hợp 
để thụ hưởng một cách hào phóng về việc thụ hưởng một cách hào phóng 
về năm chuỗi hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, 
những mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] 
thuộc về nhân loại.  (Tương Ưng Bộ Kinh III. # 20) 

 
Then Vacchagotta the wanderer went to the Blessed One and, on 

arrival, exchanged courteous greetings with him.  After an exchange of 
friendly greetings and courtesies, he sat to one side. As he was sitting 
there, he said to the Blessed One:“Master Gotama, I have heard that 
‘Gotama the contemplative says this: “Only to me should a gift be given, 
and not to others. Only to my disciples should a gift be given, and not to 
others.  Only what is given to me bears great fruit, and not what is given 
to others. Only what is given to my disciples bears great fruit, and not 
what is given to the disciples of others.”’ Now those who report this: Are 
they reporting the Master Gotama’s actual words, are they not 
misrepresenting him with what is unfactual, are they answering in line 
with the Dhamma, so that no one whose thinking is in line with the 
Dhamma will have grounds for criticizing them ? For we don’t want to 
misrepresent the Master Gotama.” 

Thế rồi vị phiêu bạt giả Vacchagotta đã đi đến Đức Thế Tôn và, 
khi đến nơi, đã trao đổi những lời chào hỏi lịch sự với Ngài.  Sau việc 
trao đổi những lời chào hỏi một cách thân hữu và lịch sự, vị ấy đã ngồi 
sang một bên.  Khi vị ấy đã đang ngồi ở nơi đó, vị ấy đã tác bạch đến 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             71 
 
Đức Thế Tôn: “Thưa Tôn Giả Gotama, tôi đã có được nghe rằng bậc 
hảo trầm tư giả Gotama nói như thế này: “Chỉ có Ta cần phải được xả 
thí một vật thí, và không phải để cho những người khác.  Chỉ có các môn 
đồ của Ta cần phải được xả thí một vật thí, và không phải để cho những 
người khác.  Chỉ có điều chi mà đã được xả thí đến Ta thì mang lại thành 
quả to lớn, và không phải điều chi mà đã được xả thí đến những người 
khác.  Chỉ có điều chi mà đã được xả thí đến các môn đồ của Ta thì mang 
lại thành quả to lớn, và không phải điều chi mà đã được xả thí đến các 
môn đồ của những người khác.”  Hiện giờ người ta thuật lại như vậy: là 
có phải họ đã đang thuật lại những lời nói xác thực của Tôn Giả Gotama, 
có phải là họ không có xuyên tạc Tôn Giả Gotama với điều không chính 
xác, có phải là họ đang đối đáp phù hợp với Giáo Pháp, nhằm để không 
một ai đang nghĩ suy phù hợp với Giáo Pháp sẽ có căn cứ để phê bình họ 
?  Vì chúng tôi không có muốn xuyên tạc Tôn Giả Gotama. 

 
“Vaccha, whoever says this: ‘Gotama the contemplative says 

this: “Only to me should a gift be given.… Only what is given to my 
disciples bears great fruit, and not what is given to the disciples of 
others,” is not reporting my actual words, is misrepresenting me with 
what is unfactual and untrue. 

“Này Vacchagotta, bất luận người nào nói như vầy: “Bậc hảo 
trầm tư giả Gotama nói như thế này: “Chỉ có Ta cần phải được xả thí 
một vật thí, và không phải để cho những người khác.  Chỉ có các môn đồ 
của Ta cần phải được xả thí một vật thí, và không phải để cho những 
người khác.  Chỉ có điều chi mà đã được xả thí đến Ta thì mang lại thành 
quả to lớn, và không phải điều chi mà đã được xả thí đến những người 
khác.  Chỉ có điều chi mà đã được xả thí đến các môn đồ của Ta thì mang 
lại thành quả to lớn, và không phải điều chi mà đã được xả thí đến các 
môn đồ của những người khác” là đã không có thuật lại những lời xác 
thực của Ta, là đã đang xuyên tạc Ta với những gì không chính xác và 
không đúng sự thực.   

 
“Vaccha, whoever prevents another from giving a gift creates 

three obstructions, three impediments. Which three ?  He creates an 
obstruction to the merit of the giver, an obstruction to the recipient’s 
gains, and prior to that he undermines and harms his own self.  Whoever 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             72 
 
prevents another from giving a gift creates these three obstructions, 
these three impediments. 

“Này Vacchagotta, bất luận người nào ngăn cản người khác 
không cho xả thí một vật thí thì sẽ tạo ra ba sự trở tắc, ba sự chướng ngại.  
Thế nào là ba ?  Vị ấy tạo ra sự trở tắc đến Thiện Công Đức của vị thí 
chủ, sự trở tắc đến lợi lộc của vị thụ thí giả, và trước sự việc đó thì vị ấy 
ngấm ngầm phá hoại và làm tổn hại đến chính tự ngã của mình.  Bất luận 
người nào ngăn cản người khác không cho xả thí một vật thí thì sẽ tạo ra 
ba sự trở tắc, ba sự chướng ngại này. 

 
“I tell you, Vaccha, even if a person throws the rinsings of a bowl 

or a cup into a village pool or pond, thinking, ‘May whatever animals 
live here feed on this,’ that would be a source of merit, to say nothing of 
what is given to human beings.  But I do say that what is given to a 
virtuous person is of great fruit, and not so much what is given to an 
unvirtuous person.”  (AN III.# 58) 

“Ta nói với ngươi, này Vacchagotta, ngay cả khi một người đổ 
một bát hoặc một tách nước rửa bát vào trong một vũng nước đọng hoặc 
ao hồ ở nơi làng, nghĩ suy rằng : “Mong rằng bất luận loài động vật nào 
sinh sống ở đây được ăn thứ này,” chính điều ấy cũng sẽ là một nguồn 
Thiện Công Đức, huống hồ kể chi về điều mà đã được xả thí đến Nhân 
Loại.  Thế nhưng Ta có nói rằng điều chi mà đã được xả thí đến một bậc 
phẩm đức cao thượng thì đó là một thành quả to lớn, và tuyệt nhiên không 
có như thế với điều mà đã xả thí đến một người không có đạo đức.”  
(Tăng Chi Bộ Kinh III. # 58)  

 
As he was sitting to one side, King Pasenadi Kosala said to the 

Blessed One: “Where, Lord, should a gift be given ?” 
“Wherever the mind feels confidence, great king.” 
“But a gift given where, Lord, bears great fruit ?” 
“This [question] is one thing, great king—‘Where should a gift be 

given ?’—while this—‘A gift given where bears great fruit ?’—is 
something else entirely.  What is given to a virtuous person—rather than 
to an unvirtuous one—bears great fruit. In that case, great king, I will 
ask you a counter - question.  Answer as you see fit. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             73 
 

Khi đã ngồi xuống một bên, Đức Vua Pasenadi Xứ Kosala đã tác 
bạch với Đức Thế Tôn: “Nơi nào, bạch Đức thế Tôn, nên được xả thí 
một vật thí ?” 

“Bất luận nơi nào tâm thức cảm thấy sự tín thành, này Đại Vương.” 
“Thế nhưng một vật thí được xả thí ở nơi nào, bạch Đức Thế Tôn, 

thì mang lại thành quả to lớn ?” 
“Câu hỏi này là một vấn đề [khác], này Đại Vương –“Nơi nào nên 

được xả thí một vật thí ? – trong khi vấn đề này – “Một vật thí được xả 
thí ở nơi nào thì mang lại thành quả to lớn ?”- lại là một vấn đề hoàn toàn 
khác nữa.  Điều chi mà được xả thí đến một bậc phẩm đức cao thượng – 
hơn là đến một người không có đạo đức – thì mang lại thành quả to lớn.  
Trong trường hợp ấy, này Đại Vương, Ta sẽ vấn hỏi Ngài một câu hỏi 
ngược lại.  Hãy trả lời khi Ngài thấy thích hợp.  

 
“What do you think, great king ?  There is the case where you have 

a war at hand, a battle imminent. A noble - warrior youth would come 
along—untrained, unpracticed, undisciplined, undrilled, fearful, 
terrified, cowardly, quick to flee.  Would you take him on ?  Would you 
have any use for a man like that?” 

“No, Lord, I wouldn’t take him on.  I wouldn’t have any use for a 
man like that.” 

“Này Đại Vương, Ngài nghĩ thế nào ?  Có trường hợp nơi mà Ngài 
có một cuộc chiến ở trong tầm tay, một trận chiến sắp xảy ra.  Một thanh 
niên Sát Đế Lỵ sẽ đi đến – không được huấn luyện, không được thực tập, 
vô kỷ luật, không được tập dượt, sợ hãi, khiếp sợ, hèn nhát, thấy động 
tẩu mất.  Ngài sẽ thâu nhận anh ấy không ?  Ngài sẽ muốn sử dụng bất 
luận một nam nhân nào như vậy không ? 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn, con sẽ không thâu nhận anh ấy.  
Con sẽ không sử dụng bất luận một nam nhân nào như vậy.”  

 
“Then a Brahman youth… a merchant youth… a laborer youth 

would come along—untrained, unpracticed, undisciplined, undrilled, 
fearful, terrified, cowardly, quick to flee. Would you take him on ?  
Would you have any use for a man like that ?” 

“No, Lord, I wouldn’t take him on.  I wouldn’t have any use for a 
man like that.” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             74 
 

“Thế rồi, một thanh niên Bà La Môn…một thanh niên thương 
nhân… một thanh niên lao động sẽ đi đến - không được huấn luyện, 
không được thực tập, vô kỷ luật, không được tập dượt, sợ hãi, khiếp sợ, 
hèn nhát, thấy động tẩu mất.  Ngài sẽ thâu nhận anh ấy không ?  Ngài sẽ 
muốn sử dụng bất luận một nam nhân nào như vậy không ? 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn, con sẽ không thâu nhận anh ấy.  
Con sẽ không sử dụng bất luận một nam nhân nào như vậy.”  

  
“Now, what do you think, great king ? There is the case where you 

have a war at hand, a battle imminent. A noble - warrior youth would 
come along—trained, practiced, disciplined, drilled, fearless, 
unterrified, not cowardly, not quick to flee.  Would you take him on ?  
Would you have any use for a man like that ?” 

“Yes, Lord, I would take him on.  I would have use for a man like 
that.” 

“Bây giờ, này Đại Vương, Ngài nghĩ thế nào ?  Có trường hợp nơi 
mà Ngài có một cuộc chiến ở trong tầm tay, một trận chiến sắp xảy ra.  
Một thanh niên Sát Đế Lỵ sẽ đi đến – đã được huấn luyện, đã được thực 
tập, có kỷ luật, đã được tập dượt, không có sợ hãi, không có khiếp sợ, 
không có hèn nhát, không có nhanh nhẩu tẩu thoát.  Ngài sẽ thâu nhận 
anh ấy không ?  Ngài sẽ muốn sử dụng bất luận một nam nhân nào như 
vậy không ? 

“Dạ có, bạch Đức Thế Tôn, con sẽ thâu nhận anh ấy.  Con sẽ sử 
dụng một nam nhân như vậy.”  

 
“Then a Brahman youth… a merchant youth… a laborer youth 

would come along—trained, practiced, disciplined, drilled, fearless, 
unterrified, not cowardly, not quick to flee.  Would take you him on ?  
Would you have any use for a man like that ?” 

“Yes, Lord, I would take him on. I would have use for a man like 
that.” 

“Thế rồi, một thanh niên Bà La Môn…một thanh niên thương 
nhân… một thanh niên lao động sẽ đi đến - đã được huấn luyện, đã được 
thực tập, có kỷ luật, đã được tập dượt, không có sợ hãi, không có khiếp 
sợ, không có hèn nhát, không có nhanh nhẩu tẩu thoát.  Ngài sẽ thâu nhận 
anh ấy không ?  Ngài sẽ muốn sử dụng bất luận một nam nhân nào như 
vậy không ? 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             75 
 

“Dạ có, bạch Đức Thế Tôn, con sẽ thâu nhận anh ấy.  Con sẽ sử 
dụng một nam nhân như vậy.”  

 
“In the same way, great king. When someone has gone forth from 

the home life into homelessness—no matter from what clan—and he has 
abandoned five factors and is endowed with five, what is given to him 
bears great fruit. 

“And which five factors has he abandoned ? He has abandoned 
sensual desire… ill will… sloth and drowsiness… restlessness and 
anxiety ... uncertainty. These are the five factors he has abandoned. And 
with which five factors is he endowed ? He is endowed with the 
aggregate of virtue of one beyond training… the aggregate of 
concentration of one beyond training… the aggregate of discernment of 
one beyond training… the aggregate of release of one beyond training… 
the aggregate of knowledge and vision of release of one beyond training. 
These are the five factors with which he is endowed. 

“What is given to one who has abandoned five factors and is 
endowed with five factors in this way bears great fruit.” 

“Trong cùng phương thức, này Đại Vương.  Khi một người nào 
đó đã thụ giáo từ đời sống gia đình đi vào tình trạng vô gia cư – bất luận 
từ gia tộc nào – và vị ấy đã xả ly năm yếu tố và đã hội đủ phúc duyên 
với năm, điều chi mà đã xả thí đến vị ấy thì mang lại thành quả to lớn. 

“Và thế nào là năm yếu tố mà vị ấy đã xả ly ?  Vị ấy đã xả ly dục 
trần (Tham Dục)… sự cừu hận (Sân Độc)… sự giải đãi và sự thụy miên 
(Hôn Thùy)… sự phóng dật và sự ưu não (Trạo Hối)… sự nghi lự (Hoài 
Nghi).  Đây là năm yếu tố vị ấy đã xả ly.  Và với năm yếu tố nào vị ấy 
đã hội đủ phúc duyên ?  Vị ấy đã hội đủ phúc duyên với một tập hợp về 
Giới Đức (Vô Học Giới Uẩn) của một người đã được bất khả tư nghị 
huấn tập… tập hợp về Định Thức (Vô Học Định Uẩn) của một người đã 
được bất khả tư nghị huấn tập… tập hợp về Động Sát Lực (Vô Học Tuệ 
Uẩn) của một người đã được bất khả tư nghị huấn tập …tập hợp về sự 
Giải Thoát (Vô Học Giải Thoát Uẩn) của một người đã được bất khả tư 
nghị huấn tập… tập hợp về Tri Kiến Giải Thoát (Vô Học Giải Thoát Tri 
Kiến Uẩn) của một người đã được bất khả tư nghị huấn tập.  Đây là năm 
yếu tố với những Pháp mà vị ấy đã hội đủ phúc duyên.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             76 
 

“Điều chi mà đã được xả thí đến Bậc mà đã xả ly năm yếu tố và 
đã hội đủ phúc duyên với năm yếu tố trong phương thức này thì mang 
lại thành quả to lớn.” 

 
That is what the Blessed One said. Having said that, the One Well 

- Gone, the Teacher, said further: 
“As a king intent on battle 
would hire a youth 
in whom there are archery skills, 

persistence, and strength, 
and not, on the basis of birth, a coward; 
so, too, you should honor 
a person of noble conduct, wise, 
in whom are established 

composure and patience, 
even though his birth may be lowly. 
Let donors build pleasant hermitages 
and there invite the learned to stay. 
Let them make reservoirs 

in dry forests and walking paths 
where it’s rough 

Let them, with a clear, calm awareness 
give food, drink, snacks, 
clothing and lodgings 
to those who’ve become straightforward. 
Just as a hundred - peaked, 

Lightning - garlanded, 
thundering cloud, 
raining on the fertile earth, 
fills the plateaus and gullies, 

even so 
a person of conviction and learning, wise, 
having stored up provisions, 
satisfies wayfarers 
with food and drink. 
Delighting in distributing alms, 

‘Give to them ! 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             77 
 

Give !’ he says. 
That is his thunder, 
like a raining cloud’s. 
That shower of merit, 
abundant, rains back on the one 
who gives.”  (SN III.# 24) 

Đó là điều mà Đức Thế Tôn đã nói đến.  Khi đã nói điều ấy xong, 
Bậc Thiện Thệ, Bậc Đạo Sư đã nói thêm rằng: 

Vị vua đang lâm chiến, 
Sẽ giữ lại thanh niên, 
Cung thuật được Thiện xảo, 
Dõng mãnh đầy khí lực. 
Nhà vua không tuyển chọn, 
Theo tiêu chuẩn thọ Sinh. 
Cũng vậy, người có trí, 
Kính lễ bậc hạ sinh, 
Bậc này sống Thánh hạnh, 
Nhẫn nhục và hiền hòa. 
Hãy làm cốc thoải mái 
Dựng nhà cho đa văn, 
Rừng khô làm bể nước, 
Hiểm trở, mở đường đi. 
Với Tâm tư thanh tịnh, 
Hãy cho kẻ trực Tâm, 
Cho đồ ăn, đồ uống, 
Cho vải mặc, trú xá. 
Như mây giông gầm thét, 
Chớp sáng trăm đầu mây, 
Nước mưa ào ào xuống, 
Tràn đầy đất thấp cao. 
Cũng vậy, bậc Thiện tín, 
Ða văn, trữ đồ ăn, 
Thỏa mãn kẻ khất sĩ. 
Kẻ trí Tâm hoan hỷ, 
Phân phát vật ăn uống, 
Nói "Cho, hãy đem cho". 
Như vậy, la, gầm, thét, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             78 
 

Mưa móc như thần mưa, 
Các công đức to lớn, 
Do xả thí mang lại, 
Ðem mưa ân, mưa móc, 
Trên những người xả thí.  (Tương Ưng Bộ Kinh III. #24) 

 
This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 

heard: “There are these three supreme objects of confidence.  Which 
three ?” 

“Among whatever beings there may be—footless, two - footed, 
fourfooted, many footed; with form or formless; percipient, non - 
percipient, neither percipient nor non - percipient—the Tathāgata, 
worthy and rightly Self - Awakened, is considered supreme. Those who 
have confidence in the Awakened One have confidence in what is 
supreme; and for those with confidence in the supreme, supreme is the 
result. 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Có ba đối tượng tối thượng của lòng tín thành.  Thế nào là ba ? 
“Trong số bất luận chúng hữu tình nào có thể có – là loài vô túc, 

nhị túc, tứ túc và loài đa túc; là với hình trạng hoặc vô hình trạng; là có 
sự sáng suốt nhận thức, không có sự sáng suốt nhận thức, cả hai đều 
không - có sự sáng suốt nhận thức và không có sự sáng suốt nhận thức– 
thì Đức Như Lai, Bậc Đã Tự Giác Ngộ, Chánh Đẳng Giác, đã được coi 
như là tối thượng.  Những ai đã có sự tín thành Đấng Đã Giác Ngộ, đã 
có sự tín thành trong điều mà là tối thượng; và đối với những người ấy 
với sự tín thành trong sự tối thượng, thì tối thượng là kết quả.     

 
“Among whatever qualities there may be, fabricated or 

unfabricated, dispassion—the subduing of intoxication, the elimination 
of thirst, the uprooting of attachment, the breaking of the round, the 
destruction of craving, dispassion, cessation, the realization of 
Unbinding—is considered supreme. Those who have confidence in the 
quality of dispassion have confidence in what is supreme; and for those 
with confidence in the supreme, supreme is the result. 

“Trong số bất luận những phẩm chất nào có thể có, Hữu Vi hoặc 
Vô Vi, sự không có dục vọng (Ly Tham Ái) - việc chế phục sự say mê, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             79 
 
việc trừ khử sự khát vọng, việc nhổ bật gốc rễ sự dính mắc, việc bẻ gãy 
vòng luân hồi, việc hủy diệt ái dục, sự không có dục vọng, sự chấm dứt, 
việc chứng tri Pháp Phóng Thích – đã được coi như là tối thượng.  Những 
ai đã có sự tín thành trong phẩm chất của Pháp Ly Tham Ái, đã có sự tín 
thành trong điều mà là tối thượng; và đối với những người ấy với sự tín 
thành trong sự tối thượng, thì tối thượng là kết quả.      

“Among whatever fabricated qualities there may be, The Noble 
Eightfold Path—right view, right resolve, right speech, right action, 
right livelihood, right effort, right mindfulness, right concentration—is 
considered supreme.  Those who have confidence in the quality of The 
Noble Path have confidence in what is supreme; and for those with 
confidence in the supreme, supreme is the result. 

“Trong số bất luận những phẩm chất hữu vi nào có thể có, Bát Bội 
Pháp Thánh Đạo – Chính Kiến, Chính Tư Duy (Sự Quyết Định Chân 
Chính), Chính Ngữ, Chính Nghiệp, Chính Mạng, Chính Tinh Tấn, Chính 
Niệm, Chính Định – đã được coi như là tối thượng.  Những ai đã có sự 
tín thành trong phẩm chất của Thánh Đạo, đã có sự tín thành trong điều 
mà là tối thượng; và đối với những người ấy với sự tín thành trong sự tối 
thượng, thì tối thượng là kết quả.      

 
“Among whatever communities or groups there may be, the 

Saṅgha of the Tathāgata’s disciples is considered supreme—i.e., the 
four [groups of noble disciples] when taken as pairs, the eight when 
taken as persons.  Those who have confidence in the Saṅgha have 
confidence in what is supreme; and for those with confidence in the 
supreme, supreme will be the result. “These, monks, are the three 
supreme objects of confidence.” 

“Trong số bất luận thể cộng đồng hoặc hội nhóm nào có thể có, 
Tăng Đoàn thuộc Chúng Đệ Tử của Đức Như Lai đã được coi như là tối 
thượng – tức là bốn đôi [hội nhóm của Chư Thánh Đệ Tử] khi đã phân 
tách thành đôi một, là tám Bậc khi đã phân tách theo từng người.  Những 
ai đã có sự tín thành trong Tăng Đoàn, đã có sự tín thành trong điều mà 
là tối thượng; và đối với những người ấy với sự tín thành trong sự tối 
thượng, thì tối thượng là hệ quả.  “Những Pháp này, này các vị tu sĩ, là 
ba đối tượng tối thượng của sự tín thành.”    

 
  With confidence, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             80 
 

realizing the supreme Dhamma 
to be supreme, 
confidence in the supreme Buddha, 

unsurpassed in deserving offerings; 
confidence in the supreme Dhamma, 

the stilling of dispassion, bliss; 
confidence in the supreme Saṅgha, 

unsurpassed as a field of merit; 
having given gifts to the supreme, 

one develops supreme merit, 
supreme long life and beauty, 
status, honor, bliss and strength.  

Having given to the supreme, 
the wise person, centered 
in supreme Dhamma, 

whether becoming a divine or human being, 
rejoices, having attained the supreme.  (Iti.# 90) 
Những ai có lòng tin, 
Lòng tín nơi tối thượng, 
Chính là sự rõ biết, 
Biết Chánh Pháp tối thượng. 
Những ai có lòng tin, 
Nơi Đức Phật tối thượng, 
Bậc Vô thượng xứng đáng, 
Xứng đáng được cúng dường. 
Những ai có lòng tin, 
Nơi Chánh Pháp tối thượng, 
Những Pháp rời bỏ Tham, 
An tịnh, thật tịnh lạc. 
Những ai có lòng tin, 
Nơi Tăng Chúng tối thượng. 
Những ruộng phước công đức, 
Vô thượng không chi hơn.  
 
Những ai đã xả thí, 
Với đối tượng tối thượng, 
Công đức được tăng trưởng, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             81 
 

Tăng trưởng đến tối thượng. 
Thọ mạng được tối thượng, 
Dung sắc cũng tối thượng, 
Danh vọng, tiếng đồn tốt, 
An lạc và sức mạnh. 
Bậc trí nhân có xả thí, 
Xả thí vị tối thượng, 
Vị định tĩnh, thiền định, 
Trong Chánh Pháp tối thượng, 
Chư Thiên hay Nhân Loại, 
Ðạt được sự tối thượng, 
Họ sung sướng hân hoan.  (Như Thị Ngữ Kinh.# 90) 

 
This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 

heard: “There are these two kinds of gifts: a gift of material things and 
a gift of the Dhamma.  Of the two, this is supreme: a gift of the Dhamma.  
There are these two kinds of sharing: sharing of material things and 
sharing of the Dhamma. Of the two, this is supreme: sharing of the 
Dhamma. There are these two kinds of assistance: assistance with 
material things and assistance with the Dhamma. Of the two, this is 
supreme: help with the Dhamma.” 

The gift he describes 
as foremost and unsurpassed, 
the sharing the Blessed One has extolled: 
who—confident in the supreme field of merit, 

wise, discerning— 
wouldn’t give it at appropriate times? 
Both for those who proclaim it 
and those who listen, 
confident in the message of the One Well - Gone: 
it purifies their foremost benefit— 

those heeding the message 
of the One Well - Gone.  (Iti.# 98) 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Có hai thể loại của các vật thí: vật thí thuộc tài vật (Tài Thí) và 
vật thí thuộc Giáo Pháp (Pháp Thí).  Trong hai thể loại, điều này là tối 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             82 
 
thượng: vật thí thuộc Giáo Pháp (Pháp Thí).  Có hai thể loại của việc 
cộng hưởng: cộng hưởng tài vật và cộng hưởng Giáo Pháp.  Trong hai 
thể loại, điều này là tối thượng: cộng hưởng Giáo Pháp.  Có hai thể loại 
của sự bang trợ: bang trợ với tài vật và bang trợ với Giáo Pháp.  Trong 
hai thể loại, điều này là tối thượng: giúp đỡ với Giáo Pháp.  

 
Ðiều được gọi xả thí, 
Thù thắng và vô thượng, 
Và sự phân phát nào, 
Ðược Đức Thế Tôn tán thán, 
Với Tâm tư tín thành, 
Trong ruộng phước tối thượng, 
Bậc trí nhân rõ biết vậy, 
Ai lại không cúng dường, 
Ai làm được cả hai, 
Nói lên và lắng nghe, 
Với Tâm tư tịnh tín, 
Trong lời dạy Thiện Thệ, 
Lợi ích ấy của họ, 
Là tối thắng thanh tịnh, 
Những ai không phóng dật, 
Trong lời dạy Thiện Thệ.  (Như Thị Ngữ Kinh.# 98) 

 
“It’s not easy to teach the Dhamma to others, Ānanda. The 

Dhamma should be taught to others only when five qualities are 
established within the person teaching. Which five ? 

“The Dhamma should be taught with the thought, ‘I will speak 
step – by - step’… ‘I will speak explaining the sequence [of cause and 
effect]’ … ‘I will speak out of compassion’ … ‘I will speak not for the 
purpose of material reward’ … ‘I will speak without hurting myself or 
others.’”  (AN V.# 159) 

“Này Ānanda, thật là không dễ dàng để giáo đạo Giáo Pháp đến 
những tha nhân. Giáo Pháp chỉ nên được giáo đạo đến tha nhân một khi 
năm phẩm chất đã được thiết lập ở trong con người giảng dạy.  Thế nào 
là năm ? 

“Giáo Pháp chỉ nên được giáo đạo với sự nghĩ suy: “Ta sẽ thuyết 
từng bước một”..“Ta sẽ thuyết giảng giải trình tự về [nhân và quả]”…“Ta 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             83 
 
sẽ thuyết với lòng bi mẫn”…“Ta sẽ thuyết không vì mục đích của việc 
tưởng lệ vật chất”…“Ta sẽ thuyết mà không làm tổn thương bản thân 
hoặc tha nhân.”  (Tăng Chi Bộ KinhV. # 159) 

 
A Deva: 
“A giver of what is a giver of strength ? 
A giver of what, a giver of beauty ? 
A giver of what, a giver of ease ? 
A giver of what, a giver of vision ? 
And who is a giver of everything ? 
Being asked, please explain this to me.” 
Một vị Thiên Tử: 
Cho chi là cho sức lực ? 
Cho chi là cho sắc đẹp ? 
Cho chi là cho an lạc ? 
Cho chi là cho nhãn mục ? 
Cho chi là cho tất cả ? 
Xin đáp điều con hỏi.  
 
The Buddha: 
“A giver of food is a giver of strength. 
A giver of clothes, a giver of beauty. 
A giver of a vehicle, a giver of ease. 
A giver of a lamp, a giver of vision. 
And the one who gives a residence 
is the one’s who’s a giver of everything. 
But the one who teaches the Dhamma 
is a giver of the Deathless.”  (SN I.# 42) 
Đức Phật: 
Cho ăn là cho sức lực, 
Cho mặc là cho sắc đẹp, 
Cho xe là cho an lạc, 
Cho đèn là cho nhãn mục. 
Ai cho chỗ trú xứ, 
Vị ấy là cho tất cả, 
Ai giảng dạy Chánh Pháp, 
Vị ấy là cho bất tử.  (Tương Ưng Bộ Kinh I. # 42) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             84 
 

 
-------------------------00000----------------------- 

 
Sila: Virtue 

Giới Luật: Đức Hạnh 
 

Irrigators guide the water. 
Fletchers shape the arrow shaft. 
Carpenters shape the wood. 
Those of good practices controlthemselves.  (Dhp.# 145) 
“Người trị thủy dẫn nước, 
Kẻ làm tên nắn tên, 
Người thợ mộc uốn ván, 
Bậc tự điều, điều thân.”  (Pháp Cú # 145)  
 
Through initiative, heedfulness, 
restraint, and self - control, 
the wise would make an island 
no flood can submerge.  (Dhp.# 25) 
Nỗ lực, không phóng dật, 
Tự điều, khéo chế ngự. 
Bậc trí xây hòn đảo, 
Nước lụt khó ngập tràn.  (Pháp Cú # 25)  

 
“And what is the treasure virtue ?  There is the case where a 

disciple of the noble ones abstains from taking life, abstains from 
stealing, abstains from sexual misconduct, abstains from lying, abstains 
from taking intoxicants that cause heedlessness. This, monks, is called 
the treasure of virtue.” (AN VII.# 6) 

“Và thế nào là trân báu đức hạnh ?  Có trường hợp nơi mà một đệ 
tử của Chư Thánh Nhân giới trừ việc đoạt lấy sinh mạng, giới trừ việc 
thâu đạo, giới trừ việc tính dục tà hạnh, giới trừ việc vọng ngữ, giới trừ 
việc dùng các chất say mà đó là nguyên nhân của mạn bất kinh tâm.  
(Tăng Chi Bộ Kinh VII.# 6) 

  
“Now what is unskillful ? Taking life is unskillful, taking what is 

not given… sexual misconduct… lying… harsh speech… divisive tale - 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             85 
 
bearing… idle chatter is unskillful.  Covetousness… ill will… wrong 
views are unskillful.  These things are termed unskillful. 

“And what is skillful ? Abstaining from taking life is skillful, 
abstaining from taking what is not given… from sexual misconduct … 
from lying… from harsh speech… from divisive tale - bearing… 
abstaining from idle chatter is skillful. Lack of covetousness… lack of ill 
will… right views are skillful.  These things are termed skillful.”  (MN # 
9) 

“Bấy giờ thế nào là sự bất thiện xảo ?  Việc đoạt lấy sinh mạng là 
bất thiện xảo, việc lấy điều mà đã không được cho… tính dục tà hạnh… 
nói lời dối trá… nói lời thóa mạ… nói lời mách lẻo gây chia rẽ… trò 
chuyện nhàn rỗi vô ích là bất thiện xảo.  Tham ái… sự cừu hận… những 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến) là bất thiện xảo.  Những Pháp này được gọi 
là bất thiện xảo. 

“Và thế nào là thiện xảo ?  Giới trừ việc đoạt lấy sinh mạng là 
thiện xảo, giới trừ việc lấy điều mà đã không được cho… tính dục tà 
hạnh… nói lời dối trá… nói lời thóa mạ… nói lời mách lẻo gây chia rẽ… 
giới trừ cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích là thiện xảo.  Khiếm khuyết lòng 
tham ái… khiếm khuyết sự cừu hận… những kiến giải chân chính (Chính 
Kiến) là thiện xảo.  Những Pháp này được gọi là thiện xảo.”  (Trung Bộ 
Kinh # 9)  

 
Then King Pasenadi Kosala, descending from the palace, went to 

the Blessed One and, on arrival, having bowed down to him, sat to one 
side. As he was sitting there, he said to the Blessed One: “Just now I was 
together with Queen Mallikā in the upper palace. I said to her, ‘Is there 
anyone more dear to you than yourself ?’ 

“‘No, your majesty,’ she answered. ‘There is no one more dear to 
me than myself. And what about you, your majesty ? Is there anyone 
more dear to you than yourself ?’ 

“‘No, Mallikā. There is no one more dear to me than myself.’ 
Thế rồi Đức Vua Pasenadi Xứ Kosala, đã xuất phát từ ở nơi cung 

điện, đã đi đến Đức Thế Tôn và, khi đến nơi, đã cúi đầu đảnh lễ đến Ngài, 
đã ngồi sang một bên.  Khi Ngài đã đang ngồi nơi đó, Ngài đã tác bạch 
đến Đức Thế Tôn: “Thoạt mới đây, con đã cùng với Hoàng Hậu Mallikā 
ở trên lầu thượng của hoàng cung.  Con đã nói với cô ấy: “Có ai trân ái 
với Hậu hơn là tự ngã của mình ?” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             86 
 

“Dạ không có, thưa Hoàng Thượng,” cô ấy đã trả lời.  “Không có 
một ai trân ái với thiếp hơn là tự ngã của mình.  Và còn Ngài thì sao, 
thưa Hoàng Thượng ?  Có ai trân ái với Ngài hơn là tự ngã của mình ? 

“Không có, này Mallikā. “Không có một ai trân ái với Trẫm hơn 
là tự ngã mình.” 

 
Then, on realizing the significance of that, the Blessed One on 

that occasion exclaimed: 
Searching all directions 
with your awareness, 
you find no one dearer 
than yourself. 
In the same way, others 
are fiercely dear to themselves. 
So you shouldn’t hurt others 
if you love yourself. (Ud V.# 1) 

Thế rồi, sau khi đã nhận biết rõ ý nghĩa của điều đấy, Đức Thế 
Tôn nhân cơ duyên ấy đã thốt lên: 

Tâm ta đi cùng khắp, 
Tất cả mọi phương trời, 
Cũng không tìm thấy được, 
Ai thân hơn tự ngã, 
Tự ngã đối mọi người, 
Quá trân ái như vậy, 
Vậy ai yêu tự ngã, 
Chớ hại tự ngã người.  (Tự Thuyết Kinh V.# 1) 

 
“There are these five gifts, five great gifts—original, long - 

standing, traditional, ancient, unadulterated, unadulterated from the 
beginning—are not open to suspicion, will never be open to suspicion, 
and are unfaulted by knowledgeable contemplatives and priests.  Which 
five ? 

“Có năm vật thí này, năm vật thí to lớn – nguyên thủy, lâu đời, cổ 
truyền, rất cổ xưa, vô tạp chất, vô tạp chất từ giai đoạn ban đầu – không 
bị phát lộ sự hoài nghi, sẽ không bao giờ bị phát lộ sự hoài nghi, và vô 
khả khiêu tích đối với những vị tế hành và các bậc hảo trầm tư giả thông 
tuệ.  Thế nào là năm ? 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             87 
 

 
“There is the case where a noble disciple, abandoning the taking 

of life, abstains from taking life. In doing so, he gives freedom from 
danger, freedom from animosity, freedom from oppression to limitless 
numbers of beings. In giving freedom from danger, freedom from 
animosity, freedom from oppression to limitless numbers of beings; he 
gains a share in limitless freedom from danger, freedom from animosity, 
and freedom from oppression.… 

“Có trường hợp nơi mà một Thánh Đệ Tử, xả ly việc đoạt lấy sinh 
mạng, giới trừ sự đoạt lấy sinh mạng.  Trong khi đang làm như vậy, vị 
ấy ban phát sự thoát khỏi điều nguy hiểm (Vô Úy Thí), sự thoát khỏi lòng 
thù địch, sự thoát khỏi điều áp bức đến vô số lượng chúng hữu tình; vị 
ấy có được một sự cộng hưởng vô hạn lượng về sự thoát khỏi điều nguy 
hiểm, về sự thoát khỏi lòng thù địch, và về sự thoát khỏi điều áp bức… 

 
“Abandoning taking what is not given (stealing), he abstains from 

taking what is not given.… 
“Abandoning sexual misconduct, he abstains from sexual 

misconduct.… 
“Abandoning lying, he abstains from lying.… 
“Abandoning the use of intoxicants, he abstains from taking 

intoxicants. 
“Xả ly việc lấy điều mà đã không được cho (sự thâu đạo), vị ấy 

giới trừ sự lấy điều mà đã không được cho… 
“Xả ly việc tính dục tà hạnh, vị ấy giới trừ tính dục tà hạnh…. 
“Xả ly việc vọng ngữ, vị ấy giới trừ vọng ngữ… 
“Xả ly việc sử dụng các chất say, vị ấy giới trừ việc dùng các chất 

say… 
 
In doing so, he gives freedom from danger, freedom from 

animosity, freedom from oppression to limitless numbers of beings.  In 
giving freedom from danger, freedom from animosity, freedom from 
oppression to limitless numbers of beings, he gains a share in limitless 
freedom from danger, freedom from animosity, and freedom from 
oppression.… This is the fifth gift, the fifth great gift—original, long - 
standing, traditional, ancient, unadulterated, unadulterated from the 
beginning—that is not open to suspicion, will never be open to suspicion, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             88 
 
and is unfaulted by knowledgeable contemplatives and priests.” (AN 
VIII.# 39) 

Trong khi đang làm như vậy, vị ấy ban phát sự thoát khỏi điều 
nguy hiểm (Vô Úy Thí), sự thoát khỏi lòng thù địch, sự thoát khỏi điều 
áp bức đến vô số lượng chúng hữu tình; vị ấy có được một sự cộng hưởng 
vô hạn lượng về sự thoát khỏi điều nguy hiểm, về sự thoát khỏi lòng thù 
địch, và về sự thoát khỏi điều áp bức…Đây là vật thí thứ năm, vật thí thứ 
năm to lớn – nguyên thủy, lâu đời, cổ truyền, rất cổ xưa, vô tạp chất, vô 
tạp chất từ giai đoạn ban đầu – không bị phát lộ sự hoài nghi, sẽ không 
bao giờ bị phát lộ sự hoài nghi, và vô khả khiêu tích đối với những vị tế 
hành và các bậc hảo trầm tư giả thông tuệ.  (Tăng Chi Bộ Kinh VIII.# 
39)  

 
“Cleansing with regard to the body, Cunda, is threefold; 

cleansing with regard to speech is fourfold; and cleansing with regard 
to the mind, threefold. And how is cleansing with regard to the body 
threefold ?  There is the case where a certain person, abandoning the 
taking of life, abstains from the taking of life.  He dwells with his rod laid 
down, his knife laid down, scrupulous, merciful, compassionate for the 
welfare of all living beings.  Abandoning the taking of what is not given, 
he abstains from taking what is not given.  He does not take the ungiven 
property of another, whether in a village or in the wilderness, with 
thievish intent. Abandoning sexual misconduct, he abstains from sexual 
misconduct. He does not get sexually involved with those who are 
protected by their mothers, their fathers, their brothers, their sisters, 
their relatives, or their Dhamma; those with husbands, those who entail 
punishments, or even those crowned with flowers by another man. This 
is how cleansing with regard to the body is threefold. 

“Tịnh hạnh về Thân, này Cunda, có Tam Bội Pháp; tịnh hạnh về 
Lời có Tứ Bội Pháp và tịnh hạnh về Ý có Tam Bội Pháp.  Và thế nào là 
Tam Bội Pháp tịnh hạnh về Thân ?  Có trường hợp nơi mà một người 
nào đó, xả ly việc đoạt lấy sinh mạng, giới trừ việc đoạt lấy sinh mạng.  
Vị ấy đã dừng lại với gậy gộc của mình đã đặt xuống, với con dao của 
mình đã đặt xuống, nhân từ, hữu đồng tình tâm vì phúc lợi của tất cả 
chúng sinh hữu tình.  Xả ly việc lấy điều mà đã không được cho, vị ấy 
giới trừ việc lấy điều mà đã không được cho.  Vị ấy không lấy tài sản 
không được cho của tha nhân, cho dù ở trong một làng mạc hoặc ở nơi 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             89 
 
hoang dã, với tác ý thâu đạo.  Xả ly việc tính dục tà hạnh, vị ấy giới trừ 
việc tính dục tà hạnh.  Vị ấy không có quan hệ tính dục với những ai đã 
được những người Mẹ của họ bảo hộ, những người Cha của họ, những 
người Anh của họ, những người Chị của họ, những gia quyến của họ, 
hoặc Giáo Pháp của họ bảo hộ; những ai với những người Chồng, những 
ai cần phải bị những hình phạt, hoặc ngay cả những ai đã đăng trình với 
những bông hoa của người nam khác.  Đây là cách thức tịnh hạnh về 
Thân với Tam Bội Pháp.   

 
“And how is cleansing with regard to speech fourfold ?  There is 

the case where a certain person, abandoning false speech, abstains from 
false speech.  When he has been called to a town meeting, a group 
meeting, a gathering of his relatives, his guild, or of the royalty [i.e., a 
court proceeding], if he is asked as a witness, ‘Come and tell, good man, 
what you know’: If he doesn’t know, he says, ‘I don’t know.’  If he does 
know, he says, ‘I know.’ If he hasn’t seen, he says, ‘I haven’t seen.’ If he 
has seen, he says, ’I have seen.’ Thus he doesn’t consciously tell a lie for 
his own sake, for the sake of another, or for the sake of any reward.  
Abandoning divisive speech, he abstains from divisive speech. What he 
has heard here he does not tell there to break those people apart from 
these people here. What he has heard there he does not tell here to break 
these people apart from those people there. Thus reconciling those who 
have broken apart or cementing those who are united, he loves concord, 
delights in concord, enjoys concord, speaks things that create concord.  
Abandoning harsh speech, he abstains from harsh speech.  He speaks 
words that are soothing to the ear, that are affectionate, that go to the 
heart, that are polite, appealing and pleasing to people at large.  
Abandoning idle chatter, he abstains from idle chatter. He speaks in 
season, speaks what is factual, what is in accordance with the goal, the 
Dhamma, and the Vinaya.  He speaks words worth treasuring, 
seasonable, reasonable, circumscribed, connected with the goal.  This is 
how cleansing with regard to speech is fourfold. 

“Và thế nào là Tứ Bội Pháp tịnh hạnh về Lời ?  Có trường hợp nơi 
mà một người nào đó, xả ly việc nói lời dối trá, giới trừ việc nói lời dối 
trá.  Khi vị ấy đã được gọi đến một cuộc hợp ở thành thị, một cuộc hợp 
nhóm, một sự tụ tập những gia quyến của vị ấy, một đoàn thể của vị ấy, 
hoặc thuộc về Vương Quyền [tức là một phiên tòa], nếu như vị ấy đã 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             90 
 
được vấn hỏi với tư cách là một nhân chứng: “Hãy đến và nói, này bậc 
thiện nhân, những gì mà bạn biết”: nếu như vị ấy không biết, vị ấy nói: 
“Tôi không biết.”  Nếu như vị ấy biết, vị ấy nói: “Tôi biết.” Nếu như vị 
ấy đã không có thấy, vị ấy nói: “Tôi đã không có thấy.” Nếu như vị ấy 
đã có thấy, vị ấy nói: “Tôi đã có thấy.” Do đó, vị ấy đã không có ý thức, 
nói lời dối trá vì lợi ích của riêng mình, vì lợi ích của tha nhân, hoặc vì 
lợi ích của bất luận phần tưởng lệ nào.  Xả ly việc nói lời gây chia rẽ, vị 
ấy giới trừ việc nói lời gây chia rẽ.  Điều chi mà vị ấy đã có nghe ở chỗ 
này thì vị ấy không nói ở chỗ đó, để tách những người ở nơi đó ra khỏi 
những người này ở nơi đây.  Điều chi mà vị ấy đã có nghe ở chỗ đó thì 
vị ấy không có nói ở chỗ này, để tách những người ở nơi đây ra khỏi 
những người người ở nơi đó.  Do vậy, hòa giải những ai đã bị chia lìa 
nhau hoặc củng cố những ai đã đoàn kết, vị ấy yêu thương sự hòa hợp, 
hoan hỷ trong sự hòa hợp, vui thích hòa hợp, nói những điều để tạo ra sự 
hòa hợp.  Xả ly việc nói lời thóa mạ, vị ấy giới trừ việc nói lời thóa mạ.  
Vị ấy nói những ngôn từ để an ủi đến tai, để thân ái, để đi vào trái tim, 
đó là những lời lịch sự, hữu cảm nhiễm lực và duyệt ý đến mọi người nói 
chung.  Xả ly cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, vị ấy giới trừ cuộc trò 
chuyện nhàn rỗi vô ích.  Vị ấy nói đúng thời, nói những gì là xác thực, 
những gì phù hợp với mục tiêu, pù hợp với Giáo Pháp và Giới Luật.  Vị 
ấy nói những ngôn từ đáng trân trọng, đúng lúc hợp thời, hợp lý, hạn chế, 
kết nối với mục tiêu.  Đây là cách thức tịnh hạnh về Lời với Tứ Bội Pháp.   

 
“And how is cleansing with regard to the mind threefold ? There 

is the case where a certain person is not covetous.  He does not covet the 
property of another, thinking, ‘O, if only what belongs to another were 
mine !’  He is not malevolent at heart or destructive in his resolves.  He 
thinks, ‘May these beings—free from animosity, free from oppression, 
and free from trouble—look after themselves with ease.’ He has right 
views and an unperverted outlook.  He believes, ‘There is what is given, 
what is offered, what is sacrificed.  There are fruits and results of good 
and bad actions.  There is this world and the next world.  There is mother 
and father. There are spontaneously reborn beings; there are priests and 
contemplatives who, living rightly and practicing rightly, proclaim this 
world and the next after having directly known and realized it for 
themselves.’  This is how cleansing with regard to the mind is threefold.”  
(AN X.# 176) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             91 
 

“Và thế nào là Tam Bội Pháp tịnh hạnh về Ý ?  Có trường hợp nơi 
mà một người nào đó không có sự tham ái.  Vị ấy không có ham muốn 
tài sản của tha nhân, nghĩ suy: “Ồ, giả như thật tuyệt hảo những chi thuộc 
về tha nhân đã là của mình !”  Vị ấy không có ác tâm hoặc hủy diệt ở 
trong những quyết định của mình.  Vị ấy nghĩ suy: “Mong rằng chúng 
hữu tình này - thoát khỏi sự thù địch, thoát khỏi điều áp bức và thoát khỏi 
sự hệ lụy –chăm sóc tự ngã của mình với lòng thanh thản.” Vị ấy có 
những kiến giải chân chính (Chính Kiến) và một quan điểm không sai 
lệch.  Vị ấy tin tưởng: “Có Pháp đã được xả thí, có Pháp đã cúng dường 
và có Pháp đã hiến tế.  Có những thành quả và các kết quả của những tác 
hành tốt và xấu.  Có đời này và đời kế tiếp.  Có người Mẹ và người Cha.  
Có chúng hữu tình tái tục một cách hóa sinh.  Có những vị tế hành hoặc 
các bậc hảo trầm tư giả, là các vị đã đang sống một cách chân chính và 
đã đang thực hành một cách đúng đắn, chỉ cho thấy đời này và đời kế 
tiếp sau khi chính tự các Ngài đã tuệ tri và đã chứng tri một cách trực 
tiếp về điều đó.  Đây là cách thức tịnh hạnh về Ý với Tam Bội Pháp.  
(Tăng Chi Bộ Kinh X.# 176) 
 

As he was sitting to one side, King Pasenadi Kosala said to the 
Blessed One: “Just now, Lord, while I was alone in seclusion, this train 
of thought arose in my awareness: ‘Who have themselves protected, and 
who leave themselves unprotected ?’ Then it occurred to me: ‘Those who 
engage in bodily misconduct, verbal misconduct, and mental misconduct 
leave themselves unprotected.  Even though a squadron of elephant 
troops might protect them, a squadron of cavalry troops, a squadron of 
chariot troops, a squadron of infantry troops might protect them, still 
they leave themselves unprotected. Why is that?  Because that’s an 
external protection, not an internal one.  Therefore they leave themselves 
unprotected.  But those who engage in good bodily conduct, good verbal 
conduct, and good mental conduct have themselves protected. Even 
though neither a squadron of elephant troops, a squadron of cavalry 
troops, a squadron of chariot troops, nor a squadron of infantry troops 
might protect them, still they have themselves protected. Why is that ? 
Because that’s an internal protection, not an external one. Therefore 
they have themselves protected.” 

Khi đã ngồi xuống một bên, Đức Vua Pasenadi Xứ Kosala đã tác 
bạch với Đức Thế Tôn: “Thoạt mới đây, bạch Đức Thế Tôn, trong khi 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             92 
 
chỉ có mình con ở trong sự tịch tịnh, một loạt nghĩ suy này đã khởi sinh 
lên trong sự nhận thức của con thấy rằng: “Những ai đã bảo vệ được tự 
ngã của mình và những ai đã để tự ngã không được bảo vệ ?  Thế rồi nó 
đã nẩy sinh đến với con: “Những ai mà dự phần trong việc bất đoan hành 
vi về Thân, bất đoan hành vi về Lời và bất đoan hành vi về Ý thì đã để 
tự ngã của họ không được bảo vệ.  Cho dù là một đội tượng binh có thể 
bảo vệ họ, một đội kỵ binh, một đội mã binh, một đội bộ binh có thể bảo 
vệ họ, họ vẫn để tự ngã của mình không được bảo vệ.  Vì sao vậy ?  Bởi 
vì đó là một sự bảo vệ ở bên ngoài, không phải là sự bảo vệ ở bên trong.  
Vì lý do như thế họ đã để tự ngã của mình không được bảo vệ. Thế nhưng 
những ai dự phần trong hảo phẩm hạnh về Thân, hảo phẩm hạnh về Lời 
và hảo phẩm hạnh về Ý thì họ đã bảo vệ được tự ngã của mình.  Cho dù 
không phải là một đội tượng binh, một đội kỵ binh, một đội mã binh mà 
cũng phải là một đội bộ binh có thể bảo vệ họ, họ vẫn bảo vệ được tự 
ngã của mình.  Vì sao vậy ?  Bởi vì đó là một sự bảo vệ ở bên trong, 
không phải là sự bảo vệ ở bên ngoài. Vì lý do như thế họ đã bảo vệ được 
tự ngã của mình.” 

 
“That’s the way it is, great king ! That’s the way it is ! Those who 

engage in bodily misconduct, verbal misconduct, and mental misconduct 
leave themselves unprotected.  Even though a squadron of elephant 
troops might protect them, a squadron of cavalry troops, a squadron of 
chariot troops, a squadron of infantry troops might protect them, still 
they leave themselves unprotected. Why is that ?  Because that’s an 
external protection, not an internal one.  Therefore they leave themselves 
unprotected. But those who engage in good bodily conduct, good verbal 
conduct, and good mental conduct have themselves protected.  Even 
though neither a squadron of elephant troops, a squadron of cavalry 
troops, a squadron of chariot troops, nor a squadron of infantry troops 
might protect them, still they have themselves protected. Why is that ? 
Because that’s an internal protection, not an external one. Therefore 
they have themselves protected.” 

“Phương thức thì nó là như thế đấy, này Đại Vương !  Phương 
thức thì nó là như thế đấy, này Đại Vương !  “Những ai mà dự phần trong 
việc bất đoan hành vi về Thân, bất đoan hành vi về Lời và bất đoan hành 
vi về Ý thì đã để tự ngã của mình không được bảo vệ.  Cho dù là một đội 
tượng binh có thể bảo vệ họ, một đội kỵ binh, một đội mã binh, một đội 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             93 
 
bộ binh có thể bảo vệ họ, họ vẫn để tự ngã của mình không được bảo vệ.  
Vì sao vậy ?  Bởi vì đó là một sự bảo vệ ở bên ngoài, không phải là sự 
bảo vệ ở bên trong.  Vì lý do như thế họ đã để tự ngã của mình không 
được bảo vệ. Thế nhưng những ai dự phần trong hảo phẩm hạnh về Thân, 
hảo phẩm hạnh về Lời và hảo phẩm hạnh về Ý thì họ đã bảo vệ được tự 
ngã của mình.  Cho dù không phải là một đội tượng binh, một đội kỵ 
binh, một đội mã binh mà cũng phải là một đội bộ binh có thể bảo vệ họ, 
họ vẫn bảo vệ được tự ngã của mình.  Vì sao vậy ?  Bởi vì đó là một sự 
bảo vệ ở bên trong, không phải là sự bảo vệ ở bên ngoài. Vì lý do như 
thế họ đã bảo vệ được tự ngã của mình.” 

   
That is what the Blessed One said.  Having said that, the One Well 

- Gone, the Teacher, said further: 
“Restraint with the body is good, 
good is restraint with speech. 
Restraint with the heart is good, 
good is restraint everywhere. 
Restrained everywhere, 
conscientious, 
one is said to be protected.”  (SN III.# 5)  

Đó là điều mà Đức Thế Tôn đã nói đến.  Khi đã nói điều ấy xong, 
Bậc Thiện Thệ, Bậc Đạo Sư đã nói thêm rằng: 

Lành thay bảo vệ thân ! 
Lành thay bảo vệ lời ! 
Lành thay bảo vệ ý ! 
Lành thay tổng bảo vệ ! 
Kẻ liêm sỉ bảo vệ, 
Tổng quát và cùng khắp, 
Vị ấy có tên gọi, 
Là vị được bảo vệ.  (Tương Ưng Bộ Kinh III.# 5)  

 
As he was sitting to one side, King Pasenadi Kosala said to the 

Blessed One: “Just now, Lord, as I was sitting in judgment, I saw that 
even affluent nobles, affluent brahmans, and afluent householders—rich, 
with great wealth and property, with vast amounts of gold and silver, 
vast amounts of valuables and commodities, vast amounts of wealth and 
grain—tell deliberate lies with sensuality as the cause, sensuality as the 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             94 
 
reason, simply for the sake of sensuality.  Then, the thought occurred to 
me: ‘I’ve had enough of this judging !  Let some other fine fellow be 
known for his judgments !’” 

“That’s the way it is, great king! That’s the way it is !  Even 
affluent nobles, affluent Brahmans, and affluent householders… tell 
deliberate lies with sensuality as the cause, sensuality as the reason, 
simply for the sake of sensuality.  That will lead to their long - term harm 
and pain.” 

Khi đã ngồi xuống một bên, Đức Vua Pasenadi Xứ Kosala đã tác 
bạch với Đức Thế Tôn: “Thoạt mới đây, bạch Đức Thế Tôn, trong khi 
con đang ngồi phán xử, con đã trông thấy ngay cả những vị Sát Đế Lỵ 
phú túc, các vị Bà La Môn phú túc và những gia chủ phú túc - giàu có, 
với của cải và tài sản to lớn, với một số lượng to lớn về vàng và bạc, một 
số lượng to lớn về những vật quý giá và hàng hóa, một số lượng to lớn 
về của cải và ngũ cốc – nói những lời dối trá có chủ ý với hoặc quan 
mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những 
hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] là nguyên nhân, hoặc quan 
mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những 
hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] là lý do, một cách đơn giản 
chỉ vì lợi ích của hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, 
những mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú].  
Thế rồi sự nghĩ suy đã nẩy sinh đến với con như sau: “Con đã có đủ mức 
độ cần thiết cho việc phán xử này rồi !  Hãy để một số hảo đồng nghiệp 
khác được biết đến trong những xét xử của mình !” 

“Phương thức thì nó là như thế đấy, này Đại Vương !  Phương 
thức thì nó là như thế đấy, này Đại Vương !  Ngay cả những Sát Đế Lỵ 
phú túc, các Bà La Môn phú túc và những gia chủ phú túc - giàu có, với 
của cải và tài sản to lớn, với một số lượng to lớn về vàng và bạc, một số 
lượng to lớn về những vật quý giá và hàng hóa, một số lượng to lớn về 
của cải và ngũ cốc – nói những lời dối trá có chủ ý với hoặc quan mãn 
túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những hương vị, 
những cảm thọ xúc chạm thích thú] là nguyên nhân, hoặc quan mãn túc 
[những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, những hương vị, 
những cảm thọ xúc chạm thích thú] là lý do, một cách đơn giản chỉ vì lợi 
ích của hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những 
mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú].  Điều đó 
sẽ dắt dẫn sự tổn hại và nỗi đau khổ đến cho họ một thời gian lâu dài.”  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             95 
 

That is what the Blessed One said. Having said that, the One Well 
- Gone, the Teacher, said further: 

“Impassioned with sensual possessions, 
greedy, dazed by sensual pleasures, 
they don’t awaken to the fact 
that they’ve gone too far— 
like fish into trap set out. 
Afterwards it’s bitter for them: 
evil for them the result.”  (SN III.# 7) 

Đó là điều mà Đức Thế Tôn đã nói đến.  Khi đã nói điều ấy xong, 
Bậc Thiện Thệ, Bậc Đạo Sư đã nói thêm rằng: 

Nhân Loại bị đắm say, 
Trong tài sản, trong dục, 
Họ tham lam, điên dại, 
Trong các dục ở đời. 
Không ý thức rõ ràng, 
Ðã quá độ say mê, 
Chẳng khác chi con cá, 
Không thấy đặt bẫy sập. 
Về sau họ khổ đau, 
Chịu quả báo Ác Nghiệp.  (Tương Ưng Bộ Kinh III.# 7) 

  
This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 

heard:  
“For the person who transgresses in one thing, I tell you, there is 

no evil deed that is not to be done. Which one thing ? This: telling a 
deliberate lie.” 

The person who lies, 
who transgress in this one thing, 
transcending concern for the world beyond: 
                   there’s no evil 
                            he might not do.  (Iti.# 25) 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Với người mà họ vi phạm một Pháp, Ta nói với các người rằng, 
không có Ác Hạnh nào mà vị ấy không được thực hiện.  Thế nào là một 
Pháp ?  Điều này: nói một lời dối trá có chủ ý.” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             96 
 

Người nào đã nói láo, 
Là vi phạm một Pháp, 
Không kể đến đời sau, 
Không ác chi không làm.  (Như Thị Ngữ Kinh # 25) 

 
“Monks, there are these five kinds of loss. Which five ?  Loss of 

relatives, loss of wealth, loss through disease, loss in terms of virtue, loss 
in terms of views. It’s not by reason of loss of relatives, loss of wealth, 
or loss through disease that beings—with the break - up of the body, after 
death—reappear in deprivation, a bad destination, a lower realm, hell.  
It’s by reason of loss in terms of virtue and loss in terms of views that 
beings—with the break - up of the body, after death—reappear in 
deprivation, a bad destination, a lower realm, hell.  These are the five 
kinds of loss. 

“Này các vị tu sĩ, có năm thể loại này về sự tổn thất.  Thế nào là 
năm ?  Tổn thất về gia quyến, tổn thất về của cải, tổn thất bởi do bệnh 
tật, tổn thất hữu quan về Giới Đức, tổn thất hữu quan về Kiến Giải.  
Không phải vì lý do của sự mất mát về gia quyến, mất mát về của cải 
hoặc mất mát bởi do bệnh tật mà chúng hữu tình – với thân hoại và sau 
khi mạng chung, tái tục trong sự bần khốn, một Khổ Thú, một Cõi Giới 
thấp kém hơn, Địa Ngục.  Đó là vì lý do của sự mất mát hữu quan về 
Giới Đức và sự mất mát hữu quan về Kiến Giải mà chúng hữu tình – đến 
khi thân hoại và sau khi mạng chung – tái tục trong sự bần khốn, một 
Khổ Thú, một Cõi Giới thấp kém hơn, Địa Ngục.  Đây là năm thể loại 
về sự tổn thất.  

 
“There are these five ways of being consummate.  Which five ?  

Being consummate in terms of relatives, being consummate in terms of 
wealth, being consummate in terms of freedom from disease, being 
consummate in terms of virtue, being consummate in terms of views.  It’s 
not by reason of being consummate in terms of relatives, being 
consummate in terms of wealth, or being consummate in terms of 
freedom from disease that beings—with the break - up of the body, after 
death—reappear in a good destination, a heavenly world.  It’s by reason 
of being consummate in virtue and being consummate in terms of views 
that beings—with the break - up of the body, after death—reappear in a 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             97 
 
good destination, a heavenly world.  These are the five ways of being 
consummate.”  (AN V.# 130) 

“Có năm phương thức này để được hoàn hảo.  Thế nào là năm ?  
Được hoàn hảo về mặt gia quyến, được hoàn hảo về mặt của cải, được 
hoàn hảo hữu quan đến sự thoát khỏi bệnh tật, được hoàn hảo hữu quan 
về Giới Đức, được hoàn hảo hữu quan về Kiến Giải.  Không phải vì lý 
do được hoàn hảo về mặt gia quyến, được hoàn hảo về của cải hoặc được 
hoàn hảo hữu quan đến sự thoát khỏi bệnh tật mà chúng hữu tình– đến 
khi thân hoại và sau khi mạng chung, tái tục trong một Thiện Thú, một 
Cõi Thiên Giới.  Đó là vì lý do được hoàn hảo hữu quan về Giới Đức và 
được hoàn hảo hữu quan về Kiến Giải mà chúng hữu tình – đến khi thân 
hoại và sau khi mạng chung – tái tục trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên 
Giới.  Đây là năm phương thức để được hoàn hảo. (Tăng Chi Bộ Kinh 
V.# 130) 

 
“There are these five benefits in being virtuous, in being 

consummate in virtue. Which five ?  There is the case where a virtuous 
person, consummate in virtue, through not being heedless in his affairs 
amasses a great quantity of wealth.… His good name is spread about.… 
When approaching an assembly of nobles, priests, householders, or 
contemplatives, he does so unabashed and with assurance.… He dies 
without becoming delirious.… With the break - up of the body, after 
death, he reappears in a good destination, a heavenly world.  These are 
the five benefits in being virtuous, in being consummate in virtue.” — 
DN # 16 

“Có năm điều phúc lợi trong việc có được phẩm đức cao thượng, 
trong việc có được hoàn hảo ở trong Giới Đức.  Thế nào là năm ? Có 
trường hợp nơi mà một bậc phẩm đức cao thượng, hoàn hảo ở trong Giới 
Đức, bởi do bất khinh suất trong công việc tích lũy một số lượng to lớn 
về tài sản của mình… Hảo danh xưng của vị ấy được lan truyền về… 
Khi được tiếp cận một hội nhóm của các Bậc Cao Nhân, những vị tế 
hành, các vị gia chủ hoặc các bậc hảo trầm tư giả, vị ấy không hề nao 
núng và tự tin… Vị ấy mệnh chung không trở nên mê sảng… Và khi thân 
hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong một Thiện Thú, một Cõi 
Thiên Giới.  Đây là năm điều phúc lợi trong việc có được phẩm đức cao 
thượng, trong việc có được hoàn hảo ở trong Giới Đức.  (Trường Bộ 
Kinh. # 16) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             98 
 

 This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 
heard: “Aspiring to these three forms of bliss, a wise person should 
guard his virtue. Which three ? [Thinking] ‘May praise come to me,’ a 
wise person should guard his virtue. [Thinking] ‘May wealth come to 
me,’ a wise person should guard his virtue. [Thinking] ‘At the break - up 
of the body, after death, may I reappear in a good destination, in 
heaven,’ a wise person should guard his virtue.  Aspiring to these three 
forms of bliss, a wise person should guard his virtue.” 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Nguyện vọng đến ba hình thức của sự tĩnh lạc, một bậc trí tuệ 
nên cẩn phòng Giới Đức của mình.  Thế nào là ba ?  [Nghĩ suy] “Mong 
rằng sự tán thán đến với Ta, một bậc trí tuệ nên cẩn phòng Giới Đức của 
mình.  [Nghĩ suy] “Mong rằng sự giàu sang đến với Ta, một bậc trí tuệ 
nên cẩn phòng Giới Đức của mình.  [Nghĩ suy] “Khi thân hoại và sau khi 
mạng chung, mong rằng Ta tái tục trong một Thiện Thú, trong Cõi Thiên 
Giới,” một bậc trí tuệ nên cẩn phòng Giới Đức của mình.  Nguyện vọng 
đến ba hình thức của sự tĩnh lạc, một bậc trí tuệ nên cẩn phòng Giới Đức 
của mình.   

 
Intelligent, you should guard your virtue, 

             aspiring to three forms of bliss: 
praise; the obtaining of wealth; 

and, after death, rejoicing in heaven. 
 

Even if you do no evil 
but seek out one who does, 
you’re suspected of evil. 
Your bad reputation grows. 

The sort of person you make a friend, 
the sort you seek out, 

that’s the sort you yourself become— 
for your living together is of that sort. 
 
The one associated with, 
the one who associates, 
the one who’s touched, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             99 
 

the one who touches another 
—like an arrow smeared with poison— 

contaminates the quiver. 
So, fearing contamination, the enlightened 
should not be comrades with evil people. 
 
A man who wraps rotting fish 
in a blade of kusa grass 
makes the grass smelly: so it is 

if you seek out fools. 
But a man who wraps powdered incense 
in the leaf of a tree 
makes the leaf fragrant: so it is 

if you seek out the enlightened. 
 
So, knowing your own outcome 

as like the leaf - wrapper’s, 
you shouldn’t seek out 
those who aren’t good. 
The wise would associate 
with those who are. 
Those who aren’t good 
lead you to hell. 
The good help you reach 
a good destination.  (Iti.# 76) 
Bậc trí nhân hộ trì Giới, 
Hy vọng được ba lạc, 
Ðược khen, được tài sản, 
Ðời sau sống hoan hỷ, 
Trong cảnh giới Chư Thiên. 
 
Nếu không làm điều ác, 
Nhưng theo kẻ làm ác, 
Thì bị nghi làm ác, 
Và bị tăng tiếng xấu. 
Giống như người làm bạn, 
Giống như người làm theo, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             100 
 

Người này giống người ấy 
Giống như người cộng trú. 
 
Người theo, người được theo, 
Xúc chạm, được xúc chạm, 
Như cây tên nhiễm độc 
Nhiễm bó tên chưa nhiễm, 
Bậc trí nhân vì sợ nhiễm, 
Nên không bạn kẻ ác. 
 
Với ngọn cỏ Kusa, 
Dùng gói đồ cá thúi, 
Kusa hay mùi thúi, 
Cũng vậy, gần hạng xuẩn nhân. 
Còn người dùng ngọn lá, 
Gói hương Ta-ga-ra, 
Ngọn lá bay mùi thơm 
Cũng vậy, gần bậc trí nhân. 
 
Do vậy, nhờ nghĩ đến 
Cái giỏ bằng lá ấy, 
Biết được những cái chi 
Sẽ rơi vào tự mình, 
Bậc Hiền Trí không theo, 
Những hạng người Bất Thiện, 
Chỉ biết làm bạn thân, 
Những người lành hiền Thiện. 
Những kẻ ác, Bất Thiện, 
Dắt dẫn đến Địa Ngục, 
Còn những kẻ tốt lành, 
Ðạt đến cảnh Thiện Thú.  (Như Thị Ngữ Kinh # 76) 

 
All tremble at the rod, 
All are fearful of death. 

Drawing the parallel to yourself, 
neither kill nor get others to kill. 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             101 
 

All tremble at the rod, 
All hold their life dear. 

Drawing the parallel to yourself, 
neither kill nor get others to kill. 
 
Whoever takes a rod 
to harm living beings desiring ease, 
when he himself is looking for ease, 
will meet with no ease after death. 
 
Whoever doesn’t take a rod 
to harm living beings desiring ease, 
when he himself is looking for ease, 
will meet with ease after death. 
 
Speak harshly to no one, 
or the words will be thrown 

right back at you. 
Contentious talk is painful, 
for you get struck by rods in return. 
 
If, like a flattened metal pot 
you don’t resound, 
you’ve attained an Unbinding; 
in you there’s found no contention.  (Dhp.# 129–134) 
“Mọi người sợ hình phạt, 
Mọi người sợ tử vong. 
Lấy mình làm ví dụ 
Không giết, không bảo giết.”  
 
“Mọi người sợ hình phạt, 
Mọi người thích sống còn; 
Lấy mình làm ví dụ, 
Không giết, không bảo giết.”  
 
“Chúng sinh cầu an lạc, 
Ai dùng trượng hại người, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             102 
 

Ðể tìm lạc cho mình, 
Ðời sau không được lạc.”  
 
“Chúng sinh cầu an lạc, 
Không dùng trượng hại người, 
Ðể tìm lạc cho mình, 
Ðời sau được hưởng lạc.”  
 
“Chớ nói lời ác độc, 
Nói ác, bị nói lại, 
Khổ thay lời phẩn nộ, 
Ðao trượng phản chạm mình.”  
 
Nếu tự mình yên lặng, 
Như chiếc chuông bị bể. 
Ngươi đã chứng Níp Bàn 
Ngươi không còn phẩn nộ.”   (Pháp Cú.# 129–134) 
 
Whoever, with a rod, 
harasses an innocent man, unarmed, 
quickly falls into any of ten things: 

harsh pains, devastation, a broken body, grave illness, mental 
derangement, trouble with the government, violent slander, relatives 
lost, property dissolved, houses burned down. 

At the break - up of the body, 
this one with no discernment 
reappears in hell.  (Dhp 137–140) 
Dùng trượng phạt không trượng, 
Làm ác người không ác. 
Trong mười loại khổ đau, 
Chịu gấp một loại khổ.”  
 
Hoặc khổ thọ khốc liệt, 
Thân thể bị thương vong, 
Hoặc thọ bệnh kịch liệt, 
Hay loạn ý tán Tâm.”  
 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             103 
 

Hoặc tai họa từ vua, 
Hay bị vu trọng tội; 
Bà con phải ly tán, 
Tài sản bị nát tan.”  
 
Hoặc phòng ốc nhà cửa 
Bị hỏa tai thiêu đốt. 
Khi thân hoại mạng chung, 
Ác Tuệ sinh Địa Ngục.”   (Pháp Cú.# 137–140) 

 
“There are four kinds of person to be found in the world. Which 

four ? There is the case where a certain person takes life, takes what is 
not given (steals), engages in sexual misconduct, lies, speaks divisively, 
speaks abusively, engages in idle chatter; is covetous, malevolent and 
holds wrong views. On the break - up of the body, after death, he 
reappears in the plan of deprivation, the bad destination, the lower 
realms, in hell. 

“Có bốn thể loại về con người đã được nghiệm thấy ở trong thế 
gian.  Thế nào là bốn ?  Có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt 
lấy sinh mạng, lấy điều mà đã không được cho (thâu đạo), dự phần trong 
tính dục tà hạnh, nói lời dối trá, nói lời gây chia rẽ, nói lời thóa mạ, dự 
phần trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, có sự tham ái, giữ ở trong 
tâm ý tưởng cừu hận và chấp giữ những kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Khi 
thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong Cõi Giới bần khốn, 
Khổ Thú, những Cõi Giới thấp kém hơn, trong Địa Ngục.   

 
“But there is also the case where a certain person takes life… 

holds wrong views [yet], on the break - up of the body, after death, he 
reappears in the good destinations, in the heavenly world. 

“And there is the case where a certain person abstains from taking 
life, abstains from taking what is not given… is not covetous, not 
malevolent and holds right views. On the break - up of the body, after 
death, he reappears in the good destinations, in the heavenly world. 

“Thế nhưng cũng có trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy 
sinh mạng, lấy điều mà đã không được cho (thâu đạo), dự phần trong 
tính dục tà hạnh, nói lời dối trá, nói lời gây chia rẽ, nói lời thóa mạ, dự 
phần trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, có sự tham ái, [hãy còn] giữ 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             104 
 
ở trong tâm ý tưởng cừu hận và chấp giữ những kiến giải sai lầm (Tà 
Kiến).  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong những 
Thiện Thú, trong Cõi Thiên Giới. 

“Và có trường hợp nơi mà một người nào đó giới trừ việc đoạt lấy 
sinh mạng, giới trừ việc lấy điều mà đã không được cho (thâu đạo), giới 
trừ việc dự phần trong tính dục tà hạnh, giới trừ việc nói lời dối trá, giới 
trừ việc nói lời gây chia rẽ, giới trừ việc nói lời thóa mạ, giới trừ việc dự 
phần trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, không có sự tham ái, không 
giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và chấp giữ những kiến giải chân chính 
(Chính Kiến).  Khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong 
những Thiện Thú, trong Cõi Thiên Giới. 

 
“But there is also the case where a certain person abstains from 

taking life, abstains from taking what is not given… is not covetous, not 
malevolent, and holds right views [yet], on the break - up of the body, 
after death, he reappears in the plane of deprivation, the bad destination, 
the lower realms, in hell.… 

“Thế nhưng cũng có trường hợp nơi mà một người nào đó giới trừ 
việc đoạt lấy sinh mạng, giới trừ việc lấy điều mà đã không được cho 
(thâu đạo), giới trừ việc dự phần trong tính dục tà hạnh, giới trừ việc nói 
lời dối trá, giới trừ việc nói lời gây chia rẽ, giới trừ việc nói lời thóa mạ, 
giới trừ việc dự phần trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, không có sự 
tham ái, không còn giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và hãy còn chấp giữ 
những kiến giải chân chính (Chính Kiến), đến khi thân hoại và sau khi 
mạng chung, vị ấy tái tục trong Cõi Giới bần khốn, Khổ Thú, những Cõi 
Giới thấp kém hơn, trong Địa Ngục…  

 
“In the case of the person who takes life… [yet] on the break - up 

of the body, after death, he reappears in the good destinations, in the 
heavenly world: Either earlier he performed fine Kamma that is to be 
felt as pleasant, or later he performed fine Kamma that is to be felt as 
pleasant, or at the time of death he adopted and carried out right views.  
Because of that, on the break - up of the body, after death, he reappears 
in the good destinations, in the heavenly world.  But as for the results of 
taking life… holding wrong views, he will feel them either right here and 
now, or later [in this lifetime], or following that.… 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             105 
 

“Trong trường hợp nơi mà một người nào đó đoạt lấy sinh mạng, 
… [hãy còn] giữ ở trong tâm ý tưởng cừu hận và chấp giữ những kiến 
giải sai lầm (Tà Kiến), đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy 
tái tục trong những Thiện Thú, trong Cõi Thiên Giới: Hoặc là trước đó 
vị ấy đã thực hiện Thiện Nghiệp Lực mà qua đó đã cảm thụ duyệt ý, hoặc 
là sau đó vị ấy đã thực hiện Thiện Nghiệp Lực mà qua đó đã cảm thụ 
duyệt ý, hoặc là ngay lúc lâm chung vị ấy đã thu dưỡng và đã tiến tu 
những kiến giải chân chính (Chính Kiến).  Vì lý do như thế, đến khi thân 
hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong những Thiện Thú, trong 
Cõi Thiên Giới.  Thế nhưng do bởi những kết quả của việc đoạt lấy sinh 
mạng… đã chấp giữ những kiến giải sai lầm (Tà Kiến), vị ấy sẽ cảm thụ 
chúng hoặc là ngay tức thời, hoặc là về sau [trong chính kiếp sống này] 
hoặc là ngay sau đó… 

 
“In the case of the person who abstains from taking life… but on 

the break - up of the body, after death, he reappears in the plane of 
deprivation, the bad destination, the lower realms, in hell: Either earlier 
he performed evil Kamma that is to be felt as painful, or later he 
performed evil Kamma that is to be felt as painful, or at the time of death 
he adopted and carried out wrong views. Because of that, on the break - 
up of the body, after death, he reappears in the plane of deprivation, the 
bad destination, the lower realms, in hell.  But as for the results of 
abstaining from taking life… holding right views, he will feel them either 
right here and now, or later [in this lifetime], or following that.” (MN.# 
136) 

“Trong trường hợp nơi mà một người nào đó giới trừ việc đoạt lấy 
sinh mạng… thế nhưng khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái 
tục trong Cõi Giới bần khốn, Khổ Thú, những Cõi Giới thấp kém hơn, 
trong Địa Ngục: Hoặc là trước đó vị ấy đã thực hiện Ác Nghiệp Lực mà 
qua đó đã cảm thụ đau khổ, hoặc là sau đó vị ấy đã thực hiện Ác Nghiệp 
Lực mà qua đó đã cảm thụ đau khổ, hoặc là ngay lúc lâm chung vị ấy đã 
thu dưỡng và đã đi theo những kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Vì lý do như 
thế, đến khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong Cõi Giới 
bần khốn, Khổ Thú, những Cõi Giới thấp kém hơn, trong Địa Ngục.  Thế 
nhưng do bởi những kết quả của sự giới trừ việc đoạt lấy sinh mạng… 
đã chấp giữ những kiến giải chân chính (Chính Kiến), vị ấy sẽ cảm thụ 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             106 
 
chúng hoặc là ngay tức thời, hoặc là về sau [trong chính kiếp sống này] 
hoặc là ngay sau đó…”  (Trung Bộ Kinh # 136)  

 
“There are, headman, some priests and contemplatives who hold 

a doctrine and view like this: ‘All those who kill living beings experience 
pain and distress in the here and now. All those who take what is not 
given… who engage in sexual misconduct… who tell lies experience pain 
and distress in the here and now.’ 

“Này thôn trưởng, có một số những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả họ nắm giữ một học thuyết và quan điểm như thế này: “Tất 
cả những ai sát mạng chúng sinh hữu tình đều trải nghiệm nỗi đau đớn 
và sự thống khổ ngay tức thời.  Tất cả những ai lấy điều mà đã không 
được cho… những ai dự phần trong tính dục tà hạnh… những ai nói lời 
dối trá đều trải nghiệm nỗi đau đớn và sự thống khổ ngay tức thời.” 

 
“Now there is the case where a certain person is seen garlanded 

and adorned, freshly bathed and groomed, with hair and beard trimmed, 
enjoying the sensualities of women as if he were a king.  They ask about 
him: ‘My good man, what has this man done that he has been garlanded 
and adorned… as if he were a king ?’ They answer: ‘My good man, this 
man attacked the king’s enemy and took his life. The king, gratified with 
him, rewarded him.  That is why he is garlanded and adorned… as if he 
were a king.’ 

“Bấy giờ có trường hợp nơi mà một người nào đó đã được trông 
thấy đeo tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và làm cho sạch sẽ 
một cách tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã đang thụ hưởng 
những hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những 
mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] của nữ giới 
y như thể vị ấy đã là một nhà vua.  Họ vấn hỏi về ông ta: “Này người bạn 
tốt của tôi, người đàn ông này đã làm điều chi mà ông ấy đã được đeo 
tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và làm cho sạch sẽ một cách 
tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã đang thụ hưởng những 
hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, 
những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] của nữ giới y như 
thể vị ấy đã là một nhà vua vậy ?  Họ trả lời: “Này người bạn tốt của tôi, 
người đàn ông này đã tấn công kẻ thù nghịch của nhà vua và đã đoạt lấy 
sinh mạng của kẻ ấy.  Nhà vua, đã mãn ý với ông ta, đã tưởng lệ ông ta.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             107 
 
Đó là lý do tại sao ông ấy đã được đeo tràng hoa và trang điểm, đã được 
tắm rửa và làm cho sạch sẽ một cách tươi nhuận, với mái tóc và râu được 
cắt tỉa, đã đang thụ hưởng những hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, 
những âm thanh, những mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc 
chạm thích thú] của nữ giới y như thể vị ấy đã là một nhà vua. 

 
“Then there is the case where a certain person is seen bound with 

a stout rope with his arms pinned tightly against his back, his head 
shaved bald, marched to a harsh -  sounding drum from street to street, 
crossroads to crossroads, evicted through the south gate, and beheaded 
to the south of the city. They ask about him: ‘My good man, what has this 
man done that he is bound with a stout rope… and beheaded to the south 
of the city?’ They answer: ‘My good man, this man, an enemy of the king, 
has taken the life of a man or a woman. That is why the rulers, having 
had him seized, inflicted such a punishment upon him.’ 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đã được trông 
thấy bị trói chặt với những cánh tay của ông ta ở đằng sau lưng với một 
sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một 
tiếng trống chói tai từ đường này đến đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã 
bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, và đã bị chặt đầu tại phía nam của 
thành phố.  Họ vấn hỏi về ông ta: “Này người bạn tốt của tôi, người đàn 
ông này đã làm điều chi mà ông ấy đã bị trói chặt với những cánh tay của 
ông ta ở đằng sau lưng với một sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta 
đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một tiếng trống chói tai từ đường này đến 
đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, 
và đã bị chặt đầu tại phía nam của thành phố vậy ?  Họ trả lời: “Này 
người bạn tốt của tôi, người đàn ông này, một kẻ thù của nhà vua, đã 
đoạt lấy sinh mạng của một người nam hoặc một người nữ.  Đó là lý do 
tại sao những nhà cai trị, đã bắt lấy ông ta, đã trừng trị một hình phạt như 
vậy đối với ông ta.”   

 
“Now, what do you think, headman: Have you ever seen or heard 

of such a case ?” “I have seen this, Lord, have heard of it, and will hear 
of it (again in the future).” 

“So, headman, when those priests and contemplatives who hold a 
doctrine and view like this say: ‘All those who kill living beings 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             108 
 
experience pain and distress in the here and now,’ do they speak 
truthfully or falsely ?” — “Falsely, Lord.” 

“Bấy giờ, ông nghĩ thế nào, này thôn trưởng: ông đã có bao giờ 
được trông thấy hoặc được nghe nói về một trường hợp như vậy ?” 

“Con đã có trông thấy điều này, bạch Đức Thế Tôn, đã có nghe 
nói về nó, và sẽ nghe về nó (một lần nữa trong tương lai). 

“Như vậy, này thôn trưởng, khi những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả ấy họ nắm giữ một học thuyết và quan điểm nói như thế này: 
“Tất cả những ai sát mạng chúng sinh hữu tình đều trải nghiệm nỗi đau 
đớn và sự thống khổ ngay tức thời,” họ nói một cách chân thực hoặc một 
cách sai trật ? “Một cách sai trật, bạch Đức Thế Tôn.”  

 
“And those who babble empty falsehood: are they moral or 

immoral ?” — “Immoral, Lord.” 
“And those who are immoral and of evil character: are they 

practicing wrongly or rightly?” — “Wrongly, Lord.” 
“And those who are practicing wrongly: do they hold wrong view 

or right view?” — “Wrong view, Lord.” 
“And is it proper to place confidence in those who hold wrong 

view ?” — “No, Lord.” 
“Và những ai thốt ra những lời trống rỗng vô nghĩa và hoang thoại: 

họ là đạo đức hay là vô đạo đức ? – “Vô đạo đức, bạch Đức Thế Tôn.” 
“Và những ai là vô đạo đức và thuộc ác hạnh: họ đang thực hành 

một cách sai trật hoặc một cách đúng đắn ?”- “Một cách sai trật, bạch 
Đức Thế Tôn.” 

“Và những ai đang thực hành một cách sai trật: họ nắm giữ kiến 
giải sai lầm (Tà Kiến) hoặc kiến giải chân chính (Chính Kiến) ?” - “Kiến 
giải sai lầm (Tà Kiến), bạch Đức Thế Tôn.”  

“Và nó có hợp lý chăng để đặt sự tín thành vào những ai nắm giữ 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến) ?” - “Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 

 
 “Then, headman, there is the case where a certain person is seen 

garlanded and adorned… as if he were a king. They ask about him: ‘My 
good man, what has this man done that he has been garlanded and 
adorned… as if he were a king ?’  They answer: ‘My good man, this man 
attacked the king’s enemy and stole a treasure.  The king, gratified with 
him, rewarded him.…’ 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             109 
 

“Thế rồi, này thôn trưởng, có trường hợp nơi mà một người nào 
đó đã được trông thấy đeo tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và 
làm cho sạch sẽ một cách tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã 
đang thụ hưởng những hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm 
thanh, những mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích 
thú] của nữ giới y như thể vị ấy đã là một nhà vua.  Họ vấn hỏi về ông 
ta: “Này người bạn tốt của tôi, người đàn ông này đã làm điều chi mà 
ông ấy đã được đeo tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và làm cho 
sạch sẽ một cách tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã đang thụ 
hưởng những hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, 
những mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] của 
nữ giới y như thể vị ấy đã là một nhà vua vậy ?  Họ trả lời: “Này người 
bạn tốt của tôi, người đàn ông này đã tấn công kẻ thù nghịch của nhà vua 
và đã đánh cắp một trân báu.  Nhà vua, đã mãn ý với ông ta, đã tưởng lệ 
ông ta…” 

 
“Then there is the case where a certain person is seen bound with 

a stout rope… and beheaded to the south of the city. They ask about him: 
‘My good man, what has this man done that he is bound with a stout 
rope… and beheaded to the south of the city?’ They answer: ‘My good 
man, this man, an enemy of the king, has committed a theft, stealing 
something from a village or a forest.…’ 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đã được trông 
thấy bị trói chặt với những cánh tay của ông ta ở đằng sau lưng với một 
sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một 
tiếng trống chói tai từ đường này đến đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã 
bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, và đã bị chặt đầu tại phía nam của 
thành phố.  Họ vấn hỏi về ông ta: “Này người bạn tốt của tôi, người đàn 
ông này đã làm điều chi mà ông ấy đã bị trói chặt với những cánh tay của 
ông ta ở đằng sau lưng với một sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta 
đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một tiếng trống chói tai từ đường này đến 
đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, 
và đã bị chặt đầu tại phía nam của thành phố vậy ?  Họ trả lời: “Này 
người bạn tốt của tôi, người đàn ông này, một kẻ thù của nhà vua, đã 
phạm tội một sự trộm cắp, đã ăn trộm thứ gì đó từ một làng mạc hoặc từ 
một khu rừng…” 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             110 
 

“Then there is the case where a certain person is seen garlanded 
and adorned… as if he were a king.  They ask about him: ‘My good man, 
what has this man done that he has been garlanded and adorned … as if 
he were a king ?’  They answer: ‘My good man, this man seduced the 
wives of the king’s enemy.…’ 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đã được trông 
thấy đeo tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và làm cho sạch sẽ 
một cách tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã đang thụ hưởng 
những hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những 
mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] của nữ giới 
y như thể vị ấy đã là một nhà vua.  Họ vấn hỏi về ông ta: “Này người bạn 
tốt của tôi, người đàn ông này đã làm điều chi mà ông ấy đã được đeo 
tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và làm cho sạch sẽ một cách 
tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã đang thụ hưởng những 
hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, 
những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] của nữ giới y như 
thể vị ấy đã là một nhà vua vậy ?  Họ trả lời: “Này người bạn tốt của tôi, 
người đàn ông này đã quyến rũ những người vợ của kẻ thù nhà vua…” 

 
“Then there is the case where a certain person is seen bound with 

a stout rope… and beheaded to the south of the city.  They ask about him: 
‘My good man, what has this man done that he is bound with a stout 
rope… and beheaded to the south of the city ?’ They answer: ‘My good 
man, this man seduced women and girls of good families…’ 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đã được trông 
thấy bị trói chặt với những cánh tay của ông ta ở đằng sau lưng với một 
sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một 
tiếng trống chói tai từ đường này đến đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã 
bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, và đã bị chặt đầu tại phía nam của 
thành phố.  Họ vấn hỏi về ông ta: “Này người bạn tốt của tôi, người đàn 
ông này đã làm điều chi mà ông ấy đã bị trói chặt với những cánh tay của 
ông ta ở đằng sau lưng với một sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta 
đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một tiếng trống chói tai từ đường này đến 
đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, 
và đã bị chặt đầu tại phía nam của thành phố vậy ?  Họ trả lời: “Này 
người bạn tốt của tôi, người đàn ông này đã quyến rũ những phụ nữ và 
những cô gái của những gia đình có đạo đức tốt…” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             111 
 

 
“Then there is the case where a certain person is seen garlanded 

and adorned… as if he were a king.  They ask about him: ‘My good man, 
what has this man done that he has been garlanded and adorned … as if 
he were a king ?’  They answer: ‘My good man, this man made the king 
laugh with a lie…’ 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đã được trông 
thấy đeo tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và làm cho sạch sẽ 
một cách tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã đang thụ hưởng 
những hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những 
mùi hơi, những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] của nữ giới 
y như thể vị ấy đã là một nhà vua.  Họ vấn hỏi về ông ta: “Này người bạn 
tốt của tôi, người đàn ông này đã làm điều chi mà ông ấy đã được đeo 
tràng hoa và trang điểm, đã được tắm rửa và làm cho sạch sẽ một cách 
tươi nhuận, với mái tóc và râu được cắt tỉa, đã đang thụ hưởng những 
hoặc quan mãn túc [những cảnh sắc, những âm thanh, những mùi hơi, 
những hương vị, những cảm thọ xúc chạm thích thú] của nữ giới y như 
thể vị ấy đã là một nhà vua vậy ?  Họ trả lời: “Này người bạn tốt của tôi, 
người đàn ông này đã làm cho nhà vua cười với một lời nói dối trá…” 

 
“Then there is the case where a certain person is seen bound with 

a stout rope… and beheaded to the south of the city.  They ask about him: 
‘My good man, what has this man done that he is bound with a stout 
rope… and beheaded to the south of the city ?’ They answer: ‘My good 
man, this man has brought the aims of a householder or a householder’s 
son to ruin with a lie. That is why the rulers, having had him seized, 
inflicted such a punishment upon him.’ 

“Thế rồi có trường hợp nơi mà một người nào đó đã được trông 
thấy bị trói chặt với những cánh tay của ông ta ở đằng sau lưng với một 
sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một 
tiếng trống chói tai từ đường này đến đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã 
bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, và đã bị chặt đầu tại phía nam của 
thành phố.  Họ vấn hỏi về ông ta: “Này người bạn tốt của tôi, người đàn 
ông này đã làm điều chi mà ông ấy đã bị trói chặt với những cánh tay của 
ông ta ở đằng sau lưng với một sợi dây thừng thật chắc, đầu của ông ta 
đã cạo trọc, đã bị dẫn đi với một tiếng trống chói tai từ đường này đến 
đường khác, ngã tư đến ngã tư, đã bị xua đuổi qua cổng thành phía nam, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             112 
 
và đã bị chặt đầu tại phía nam của thành phố vậy ?  Họ trả lời: “Này 
người bạn tốt của tôi, người đàn ông này đã lèo lái với một lời nói dối trá 
nhắm vào mục đích để làm hủy hoại một gia chủ hoặc người con trai của 
gia chủ... Đó là lý do tại sao những nhà cai trị, đã bắt lấy ông ta, đã trừng 
trị một hình phạt như vậy đối với ông ta.”    

 
“Now what do you think, headman: Have you ever seen or heard 

of such a case ?” “I have seen this, Lord, have heard of it, and will hear 
of it (again in the future).” 

“So, headman, when those priests and contemplatives who hold a 
doctrine and view like this, say: ‘All those who tell lies experience pain 
and distress in the here and now,’ do they speak truthfully or falsely ?… 
Is it proper to place confidence in those who hold wrong view ?” — “No, 
Lord.”  (SN XLII.# 13) 

“Bấy giờ, ông nghĩ thế nào, này thôn trưởng: ông đã có bao giờ 
được trông thấy hoặc được nghe nói về một trường hợp như vậy ?” 

“Con đã có trông thấy điều này, bạch Đức Thế Tôn, đã có nghe 
nói về nó, và sẽ nghe về nó (một lần nữa trong tương lai). 

“Như vậy, này thôn trưởng, khi những vị tế hành hoặc các bậc hảo 
trầm tư giả ấy họ nắm giữ một học thuyết và quan điểm như thế này, nói 
rằng: “Tất cả những ai sát mạng chúng sinh hữu tình đều trải nghiệm nỗi 
đau đớn và sự thống khổ ngay tức thời,” họ nói một cách chân thực hoặc 
một cách sai trật ? “Một cách sai trật, bạch Đức Thế Tôn.”  

“Và những ai thốt ra những lời trống rỗng vô nghĩa và hoang thoại: 
họ là đạo đức hay là vô đạo đức ? – “Vô đạo đức, bạch Đức Thế Tôn.” 

“Và những ai là vô đạo đức và thuộc ác hạnh: họ đang thực hành 
một cách sai trật hoặc một cách đúng đắn ?” - “Một cách sai trật, bạch 
Đức Thế Tôn.” 

“Và những ai đang thực hành một cách sai trật: họ nắm giữ kiến 
giải sai lầm (Tà Kiến) hoặc kiến giải chân chính (Chính Kiến) ?”- “Kiến 
giải sai lầm (Tà Kiến), bạch Đức Thế Tôn.”  

“Và nó có hợp lý chăng để đặt sự tín thành vào những ai nắm giữ 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến) ?” - “Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.”   (Tương 
Ưng Bộ Kinh XLII.# 13) 

 
“Monks, the taking of life—when indulged in, developed, and 

pursued—is something that leads to hell, leads to rebirth as a common 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             113 
 
animal, leads to the realm of the hungry shades. The slightest of all the 
results coming from the taking of life is that, when one becomes a human 
being, it leads to a short life span. 

“Này các vị tu sĩ, việc đoạt lấy sinh mạng – khi đã đắm say vào, 
đã phát triển và đã theo đuổi – đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, dắt dẫn 
đến việc tái tục thành một bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến trong Cõi 
Giới của những quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ nhất trong 
tất cả các kết quả bắt nguồn từ việc đoạt lấy sinh mạng, đó là khi người 
ta trở thành một Nhân Loại, nó dắt dẫn đến một đời sống đoản thọ.” 

 
“Stealing—when indulged in, developed, and pursued—is 

something that leads to hell, leads to rebirth as a common animal, leads 
to the realm of the hungry shades. The slightest of all the results coming 
from stealing is that, when one becomes a human being, it leads to the 
loss of one’s wealth. 

“Việc thâu đạo - khi đã đắm say vào, đã phát triển và đã theo đuổi 
– đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, dắt dẫn đến việc tái tục thành một 
bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến trong Cõi Giới của những quỷ hồn 
đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ nhất trong tất cả các kết quả bắt nguồn 
từ việc thâu đạo, đó là khi người ta trở thành một Nhân Loại, nó dắt dẫn 
đến sự mất mát về của cải của mình.”  

 
“Sexual misconduct—when indulged in, developed, and 

pursued—is something that leads to hell, leads to rebirth as a common 
animal, leads to the realm of the hungry shades. The slightest of all the 
results coming from sexual misconduct is that, when one becomes a 
human being, it leads to rivalry and revenge. 

“Việc tính dục tà hạnh - khi đã đắm say vào, đã phát triển và đã 
theo đuổi – đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, dắt dẫn đến việc tái tục 
thành một bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến trong Cõi Giới của 
những quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ nhất trong tất cả các 
kết quả bắt nguồn từ việc tính dục tà hạnh, đó là khi người ta trở thành 
một Nhân Loại, nó dắt dẫn đến sự kình địch và sự báo thù.” 

 
“Telling falsehoods—when indulged in, developed, and 

pursued—is something that leads to hell, leads to rebirth as a common 
animal, leads to the realm of the hungry shades. The slightest of all the 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             114 
 
results coming from telling falsehoods is that, when one becomes a 
human being, it leads to being falsely accused. 

“Việc nói lời dối trá - khi đã đắm say vào, đã phát triển và đã theo 
đuổi – đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, dắt dẫn đến việc tái tục thành 
một bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến trong Cõi Giới của những quỷ 
hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ nhất trong tất cả các kết quả bắt 
nguồn từ việc nói lời dối trá, đó là khi người ta trở thành một Nhân Loại, 
nó dắt dẫn đến bị vu cáo một cách sai trật.”  

 
“Divisive tale - bearing—when indulged in, developed, and 

pursued—is something that leads to hell, leads to rebirth as a common 
animal, leads to the realm of the hungry shades. The slightest of all the 
results coming from divisive tale - bearing is that, when one becomes a 
human being, it leads to the breaking of one’s friendships. 

“Nói lời mách lẻo gây chia rẽ - khi đã đắm say vào, đã phát triển 
và đã theo đuổi – đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, dắt dẫn đến việc tái 
tục thành một bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến trong Cõi Giới của 
những quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ nhất trong tất cả các 
kết quả bắt nguồn từ việc nói lời mách lẻo gây chia rẽ, đó là khi người ta 
trở thành một Nhân Loại, nó dắt dẫn đến sự đổ vỡ tình bạn của mình.” 

 
“Harsh speech—when indulged in, developed, and pursued—is 

something that leads to hell, leads to rebirth as a common animal, leads 
to the realm of the hungry shades. The slightest of all the results coming 
from harsh speech is that, when one becomes a human being, it leads to 
unappealing sounds. 

“Nói lời thóa mạ - khi đã đắm say vào, đã phát triển và đã theo 
đuổi – đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, dắt dẫn đến việc tái tục thành 
một bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến trong Cõi Giới của những quỷ 
hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ nhất trong tất cả các kết quả bắt 
nguồn từ việc nói lời thóa mạ, đó là khi người ta trở thành một Nhân 
Loại, nó dắt dẫn đến những giọng nói không có hấp dẫn lực.” 

 
“Idle chatter—when indulged in, developed, and pursued—is 

something that leads to hell, leads to rebirth as a common animal, leads 
to the realm of the hungry shades. The slightest of all the results coming 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             115 
 
from idle chatter is that, when one becomes a human being, it leads to 
words that aren’t worth taking to heart. 

“Trò chuyện nhàn rỗi vô ích - khi đã đắm say vào, đã phát triển và 
đã theo đuổi – đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, dắt dẫn đến việc tái tục 
thành một bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến trong Cõi Giới của 
những quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ nhất trong tất cả các 
kết quả bắt nguồn từ việc trò chuyện nhàn rỗi vô ích, đó là khi người ta 
trở thành một Nhân Loại, nó dắt dẫn đến những ngôn từ không đáng để 
lưu tâm.”  

 
“The drinking of fermented and distilled liquors—when indulged 

in, developed, and pursued—is something that leads to hell, leads to 
rebirth as a common animal, leads to the realm of the hungry shades. 
The slightest of all the results coming from drinking fermented and 
distilled liquors is that, when one becomes a human being, it leads to 
mental derangement.”  (AN VIII.# 40) 

“Việc uống các loại rượu đã lên men và đã chưng cất - khi đã đắm 
say vào, đã phát triển và đã theo đuổi – đó là Pháp dắt dẫn đến Địa Ngục, 
dắt dẫn đến việc tái tục thành một bàng sinh thông thường, dắt dẫn đến 
trong Cõi Giới của những quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Điều nhẹ 
nhất trong tất cả các kết quả bắt nguồn từ việc uống các loại rượu đã lên 
men và đã chưng cất, đó là khi người ta trở thành một Nhân Loại, nó dắt 
dẫn đến tâm thần thác loạn.”  (Tăng Chi Bộ VIII.# 40) 

 
Then Asibandhakaputta the headman, a disciple of the 

Niganthas, went to the Blessed One and on arrival, having bowed down 
to him, sat to one side. As he was sitting there the Blessed One said to 
him: “Headman, how does Nigaṇṭha Nataputta teach the Dhamma to 
his disciples ?” 

“Nigaṇṭha Nataputta teaches the Dhamma to his disciples in this 
way, Lord: ‘All those who take life are destined for the plane of 
deprivation, are destined for hell. All those who steal.… All those who 
indulge in sexual misconduct.… All those who tell lies are destined for 
the plane of deprivation, are destined for hell. Whatever one keeps doing 
frequently, by that is one led [to a state of rebirth].’ That’s how Nigaṇṭha 
Nataputta teaches the Dhamma to his disciples.” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             116 
 

Thế rồi thôn trưởng Asibandhakaputta, đệ tử của phái Nigaṇṭha 
Nataputta (Ni Kiền Tử) đã đi đến Đức Thế Tôn và khi đến nơi, đã cúi 
đầu đảnh lễ đến Ngài, đã ngồi sang một bên.  Khi ông ấy đã đang ngồi 
nơi đó, Đức Thế Tôn đã nói với ông ta: “Này thôn trưởng, Nigaṇṭha 
Nataputta (Ni Kiền Tử) đã thuyết Pháp cho chúng đệ tử của mình như 
thế nào ?” 

“Nigaṇṭha Nataputta thuyết Pháp cho chúng đệ tử của mình 
trong phương thức như thế này, bạch Đức Thế Tôn: “Tất cả những ai mà 
đoạt lấy sinh mạng thì đã có mệnh vận đọa vào Cõi Giới bần khốn, đã có 
mệnh vận đọa vào Địa Ngục.  Tất cả những ai mà trộm cắp …Tất cả 
những ai mà đắm say vào tính dục tà hạnh…Tất cả những ai mà nói lời 
dối trá thì đã có mệnh vận đọa vào Cõi Giới bần khốn, đã có mệnh vận 
đọa vào Địa Ngục.  Bất luận điều chi mà người ta cứ hay làm một cách 
thường xuyên, bởi do thế người ta đã dắt dẫn [đến một trạng thái của việc 
tục sinh].  Đó là cách thức Nigaṇṭha Nataputta thuyết Pháp cho các đệ 
tử của mình.” 

 
“If it’s true that ‘Whatever one keeps doing frequently, by that is 

one led [to a state of rebirth],’ then no one is destined for the plane of 
deprivation or destined to hell in line with Nigaṇṭha Nataputta’s words.  
What do you think, headman: If a man is one who takes life, then taking 
into consideration time spent doing and not doing, whether by day or by 
night, which time is more: the time he spends taking life or the time he 
spends not taking life ?” 

“… the time he spends taking life is less, Lord, and the time he 
spends not taking life is certainly more. If it’s true that ‘Whatever one 
keeps doing frequently, by that is one led [to a state of rebirth],’ then no 
one is destined for the plane of deprivation or destined to hell in line with 
Nigaṇṭha Nataputta’s words.” 

“Nếu như đúng sự thực là: “Bất luận điều chi mà người ta cứ hay 
làm một cách thường xuyên, bởi do thế người ta đã dắt dẫn [đến một 
trạng thái của việc tục sinh] thế rồi phù hợp với những ngôn từ của 
Nigaṇṭha Nataputta thì không có ai đã có mệnh vận đọa vào Cõi Giới 
bần khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục cả.  Ông nghĩ thế nào, này 
thôn trưởng: “Nếu như một người nam là người đoạt lấy sinh mạng, thế 
rồi hãy thẩm sát thời gian đã sử dụng trong việc tạo tác và không có tạo 
tác, cho dù là ban ngày hoặc ban đêm, thì thời gian nào nhiều hơn: thời 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             117 
 
gian vị ấy dành cho việc đoạt lấy sinh mạng hoặc thời gian vị ấy không 
có dành cho việc đoạt lấy sinh mạng ?”  

“...thời gian vị ấy dành cho việc đoạt lấy sinh mạng thì ít hơn, bạch 
Đức Thế Tôn, thời gian vị ấy không có dành cho việc đoạt lấy sinh mạng 
thì chắc chắn là nhiều hơn.  Nếu như đúng sự thực là: “Bất luận điều chi 
mà người ta cứ hay làm một cách thường xuyên, bởi do thế người ta đã 
dắt dẫn [đến một trạng thái của việc tục sinh] thế rồi phù hợp với những 
ngôn từ của Nigaṇṭha Nataputta thì không có ai đã có mệnh vận đọa 
vào Cõi Giới bần khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục cả.”   

 
“What do you think, headman: If a man is one who steals… 

indulges in sexual misconduct… tells lies, then taking into consideration 
time spent doing and not doing, whether by day or by night, which time 
is more: the time he spends telling lies or the time he spends not telling 
lies ?” 

“… the time he spends telling lies is less, Lord, and the time he 
spends not telling lies is certainly more.  If it’s true that ‘Whatever one 
keeps doing frequently, by that is one led [to a state of rebirth],’ then no 
one is destined for the plane of deprivation or destined to hell in line with 
Nigaṇṭha Nataputta’s words.” 

“Ông nghĩ thế nào, này thôn trưởng: “Nếu như một người nam là 
người trộm cắp…, đắm say trong tính dục tà hạnh…, nói những lời dối 
trá…, thế rồi hãy thẩm sát thời gian đã sử dụng trong việc tạo tác và 
không có tạo tác, cho dù là ban ngày hoặc ban đêm, thì thời gian nào 
nhiều hơn: thời gian vị ấy dành cho việc nói những lời dối trá hoặc thời 
gian vị ấy không có dành cho việc nói những lời dối trá ?”  

“...thời gian vị ấy dành cho việc nói những lời dối trá thì ít hơn, 
bạch Đức Thế Tôn, thời gian vị ấy không có dành cho việc nói những lời 
dối trá thì chắc chắn là nhiều hơn.  Nếu như đúng sự thực là: “Bất luận 
điều chi mà người ta cứ hay làm một cách thường xuyên, bởi do thế 
người ta đã dắt dẫn [đến một trạng thái của việc tục sinh] thế rồi phù hợp 
với những ngôn từ của Nigaṇṭha Nataputta thì không có ai đã có mệnh 
vận đọa vào Cõi Giới bần khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục cả.”   

 
“There’s the case, headman, where a certain teacher holds this 

doctrine, holds this view: ‘All those who take life are destined for the 
plane of deprivation, are destined for hell.  All those who steal.… All 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             118 
 
those who indulge in sexual misconduct.… All those who tell lies are 
destined for the plane of deprivation, are destined for hell.’ A disciple 
has faith in that teacher, and the thought occurs to him, ‘Our teacher 
holds this doctrine, holds this view: “All those who take life are destined 
for the plane of deprivation, are destined for hell.” There are living 
beings that I have killed.  I, too, am destined for the plane of deprivation, 
am destined for hell.’ He fastens onto that view. If he doesn’t abandon 
that doctrine, doesn’t abandon that state of mind, doesn’t relinquish that 
view, then as if he were to be carried off, he would thus be placed in hell. 

“[The thought occurs to him,] ‘Our teacher holds this doctrine, 
holds this view: ‘All those who steal.… All those who indulge in sexual 
misconduct.… All those who tell lies are destined for the plane of 
deprivation, are destined for hell.’ There are lies that I have told. I, too, 
am destined for the plane of deprivation, am destined for hell.’ He 
fastens onto that view.  If he doesn’t abandon that doctrine, doesn’t 
abandon that state of mind, doesn’t relinquish that view, then as if he 
were to be carried off, he would thus be placed in hell. 

“Có trường hợp, này thôn trưởng, nơi mà một vị Giáo Thọ nào đó 
nắm giữ học thuyết như thế này, nắm giữ quan điểm như thế này: “Tất 
cả những ai mà đoạt lấy sinh mạng thì đã có mệnh vận đọa vào Cõi Giới 
bần khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục…Tất cả những ai mà trộm 
cắp…Tất cả những ai mà đắm say trong tính dục tà hạnh… Tất cả những 
ai mà nói những lời dối trá thì đã có mệnh vận đọa vào Cõi Giới bần 
khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục.”  Một môn đồ có đức tin vào 
vị Giáo Thọ ấy, và sự nghĩ suy nẩy sinh đến vị ấy: “Vị Giáo Thọ của 
chúng ta nắm giữ học thuyết như thế này, nắm giữ quan điểm như thế 
này: “Tất cả những ai mà đoạt lấy sinh mạng thì đã có mệnh vận đọa vào 
Cõi Giới bần khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục.” Có những chúng 
sinh hữu tình mà Ta đã sát mạng.  Ta, cũng vậy, đã có mệnh vận đọa vào 
Cõi Giới bàn khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục.” Vị ấy buộc chặt 
vào quan điểm ấy.  Nếu như vị ấy không xả ly học thuyết ấy, không xả 
ly trạng thái tâm thức ấy, không từ bỏ quan điểm ấy, thế rồi y như thể vị 
ấy đã buộc lòng bị dẫn dắt đi, do vậy vị ấy sẽ bị đọa trong Địa Ngục. 

“[Sự nghĩ suy nẩy sinh đến vị ấy]: “Vị Giáo Thọ của chúng ta nắm 
giữ học thuyết như thế này, nắm giữ quan điểm như thế này: “Tất cả 
những ai mà trộm cắp…Tất cả những ai mà đắm say trong tính dục tà 
hạnh… Tất cả những ai mà nói những lời dối trá thì đã có mệnh vận đọa 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             119 
 
vào Cõi Giới bần khốn, đã đọa vào Địa Ngục.” Có những chúng sinh hữu 
tình mà Ta đã sát mạng.  Ta, cũng vậy, đã có mệnh vận đọa vào Cõi Giới 
bàn khốn, đã có mệnh vận đọa vào Địa Ngục.”  Vị ấy buộc chặt vào quan 
điểm ấy.  Nếu như vị ấy không xả ly học thuyết ấy, không xả ly trạng 
thái tâm thức ấy, không từ bỏ quan điểm ấy, thế rồi y như thể vị ấy đã 
buộc lòng bị dắt dẫn đi, do vậy vị ấy sẽ bị đọa trong Địa Ngục. 

 
 “There is the case, headman, where a Tathāgata appears in the 

world, worthy and rightly Self - Awakened, consummate in clear 
knowing and conduct, well - gone, a knower of the cosmos, unexcelled 
trainer of those to be tamed, teacher of human and divine beings, 
awakened, blessed. He, in various ways, criticizes and censures the 
taking of life, and says, ‘Abstain from taking life.’ He criticizes and 
censures stealing, and says, ‘Abstain from stealing.’ He criticizes and 
censures indulging in sexual misconduct, and says, ‘Abstain from 
indulging in sexual misconduct.’ He criticizes and censures the telling of 
lies, and says, ‘Abstain from the telling of lies.’ 

“Có trường hợp, này thôn trưởng, nơi mà Đức Như Lai xuất hiện 
trong thế gian, Bậc Đã Tự Giác Ngộ, Chánh Đẳng Giác, Minh Hạnh Túc, 
Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên 
Nhân Sư, Bậc Đã Giác Ngộ, Thế Tôn.  Ngài, bằng nhiều phương thức 
khác nhau, đã phê bình và khiển trách việc đoạt lấy sinh mạng, và nói 
rằng: “Hãy tránh không làm việc đoạt lấy sinh mạng.” Ngài, đã phê bình 
và khiển trách việc trộm cắp, và nói rằng: “Hãy tránh không làm việc 
trộm cắp.” Ngài, đã phê bình và khiển trách việc đắm say trong tính dục 
tà hạnh, và nói rằng: “Hãy tránh không đắm say trong tính dục tà hạnh.” 
Ngài, đã phê bình và khiển trách việc nói những lời dối trá, và nói rằng: 
“Hãy tránh không nói những lời dối trá.”  

 
“A disciple has faith in that teacher and reflects: ‘The Blessed 

One in a variety of ways criticizes and censures the taking of life, and 
says, “Abstain from taking life.” There are living beings that I have 
killed, to a greater or lesser extent.  That was not right. That was not 
good.  But if I become remorseful for that reason, that evil deed of mine 
will not be undone.’  So, reflecting thus, he abandons right then the 
taking of life, and in the future refrains from taking life.  This is how 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             120 
 
there comes to be the abandoning of that evil deed. This is how there 
comes to be the transcending of that evil deed. 

“Một môn đồ có đức tin vào vị Giáo Thọ ấy và phản tỉnh: “Đức 
Thế Tôn bằng nhiều phương thức khác nhau, phê bình và khiển trách 
việc đoạt lấy sinh mạng, và nói rằng: “Hãy tránh không làm việc đoạt lấy 
sinh mạng.”  Có những chúng sinh hữu tình mà Ta đã sát mạng, đến một 
mức độ to lớn hơn hoặc ít oi hơn.  Điều đó đã là không đúng.  Điều đó 
đã là không tốt.  Thế nhưng nếu như Ta trở nên hối hận vì lý do đó thì 
điều ác hạnh ấy của Ta sẽ không được giải khai.   Bởi thế, sau khi đã 
phản tỉnh như vậy, ngay sau đó vị ấy xả ly việc đoạt lấy sinh mạng và tự 
kiểm thúc việc đoạt lấy sinh mạng ở trong thời vị lai.  Đây là cách thức 
để sẽ đi đến việc xả ly điều ác hạnh ấy.  Đây là cách thức để sẽ đi đến 
việc vượt lên trên điều ác hạnh ấy.  

 
“[He reflects:] ‘The Blessed One in a variety of ways criticizes 

and censures stealing… indulging in sexual misconduct… the telling of 
lies, and says, “Abstain from the telling of lies.” There are lies I have 
told, to a greater or lesser extent. That was not right. That was not good. 
But if I become remorseful for that reason, that evil deed of mine will not 
be undone.’ So, reflecting thus, he abandons right then the telling of lies, 
and in the future refrains from telling lies. This is how there comes to be 
the abandoning of that evil deed.  This is how there comes to be the 
transcending of that evil deed.”  (SN XLII.# 8) 

[Vị ấy phản tỉnh]: “Đức Thế Tôn bằng nhiều phương thức khác 
nhau, phê bình và khiển trách việc trộm cắp…, việc đắm say trong tính 
dục tà hạnh… việc nói những lời dối trá… và nói rằng: “Hãy tránh không 
nói những lời dối trá.”  Có những lời dối trá mà Ta đã có nói, đến một 
mức độ to lớn hơn hoặc ít oi hơn.  Điều đó đã là không đúng.  Điều đó 
đã là không tốt.  Thế nhưng nếu như Ta trở nên hối hận vì lý do đó thì 
điều ác hạnh ấy của Ta sẽ không được giải khai.   Bởi thế, sau khi đã 
phản tỉnh như vậy, ngay sau đó vị ấy xả ly việc nói những lời dối trá và 
tự kiểm thúc việc nói những lời dối trá ở trong thời vị lai.  Đây là cách 
thức để sẽ đi đến việc xả ly điều ác hạnh ấy.  Đây là cách thức để sẽ đi 
đến việc vượt lên trên điều ác hạnh ấy. (Tương Ưng Bộ Kinh XLII.# 8) 

 
On one occasion the Blessed One was staying near Nālandā in the 

Pāvārika Mango Grove. Then Asibandhakaputta the headman went to 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             121 
 
the Blessed One and on arrival, having bowed down to him, sat to one 
side. As he was sitting there he said to the Blessed One: “The Brahmans 
of the Western lands, Lord—those who carry water pots, wear garlands 
of water plants, purify with water, and worship fire—can take [the spirit 
of] a dead person, lift it out, instruct it, and send it to heaven. But the 
Blessed One, worthy and rightly Self - Awakened, can arrange it so that 
all the world, at the break - up of the body, after death, reappears in a 
good destination, a heavenly world.” 

 “Vào dịp nọ Đức Thế Tôn đã đang lưu trú ở Nālandā trong khu 
rừng xoài Pāvārikamba.  Thế rồi thôn trưởng Asibandhakaputta đã đi 
đến Đức Thế Tôn và khi đến nơi, đã cúi đầu đảnh lễ đến Ngài, đã ngồi 
sang một bên.  Khi ông ấy đã đang ngồi nơi đó, ông ấy đã tác bạch với 
Đức Thế Tôn: “Các vị Bà La Môn ở vùng đất Phương Tây, bạch Đức 
Thế Tôn, những người mà mang họ theo những bình nước, đeo những 
tràng hoa rong tảo, tịnh hóa với nước, và tôn thờ lửa – có thể lấy [linh 
hồn của] một người đã chết, nhấc nó ra, chỉ dẫn nó và gửi nó đến Cõi 
Thiên Giới.  Thế nhưng Đức Thế Tôn, Bậc Đã Tự Giác Ngộ, Chánh Đẳng 
Giác, có thể bố trí được điều đó để mà tất cả thế gian, khi thân hoại và 
sau khi mạng chung, tái tục trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới.  

 
“Very well, then, headman, I will question you on this matter. 

Answer as you see fit. What do you think: There is the case where a man 
is one who takes life, steals, indulges in sexual misconduct; is a liar, one 
who speaks divisive speech, harsh speech, and idle chatter; is greedy, 
bears thoughts of ill - will, and holds to wrong views. Then a great crowd 
of people, gathering and congregating, would pray, praise, and 
circumambulate with their hands palm – to - palm over the heart 
[saying,] ‘May this man, at the break - up of the body, after death, 
reappear in a good destination, a heavenly world !’ What do you think: 
Would that man—because of the prayers, praise, and circumambulation 
of that great crowd of people—at the break - up of the body, after death, 
reappear in a good destination, a heavenly world?” 

“No, Lord.” 
“Rất tốt, thế thì, này thôn trưởng, Ta sẽ hỏi Ông về vấn đề này.  

Hãy trả lời khi Ông thấy thích hợp.  Ông nghĩ thế nào: Có trường hợp 
nơi mà một nam nhân là người mà đoạt lấy sinh mạng, trộm cắp, đắm 
say trong tính dục tà hạnh, là một kẻ nói lời dối trá, là người nói lời gây 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             122 
 
chia rẽ, nói lời thóa mạ, và trò chuyện nhàn rỗi vô ích; là người tham 
lam, giữ ở trong tâm những ý tưởng cừu hận và chấp giữ những kiến giải 
sai lầm (Tà Kiến).  Thế rồi một đám đông quần chúng, sau khi đã tập hợp 
và hội tụ lại với nhau, sẽ cầu nguyện, tán thán và đi nhiễu vòng quanh 
với hai lòng bàn tay của họ chấp lại để ở trên ngực [nói rằng]: “Ước 
mong người nam này, khi thân hoại và sau khi mạng chung, được tái tục 
trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới !”  Ông nghĩ thế nào: Người 
nam ấy – bởi vì những lời cầu nguyện, tán thán và việc đi nhiễu vòng 
quanh của đám đông quần chúng ấy – thì khi thân hoại và sau khi mạng 
chung – sẽ tái tục trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 
 
“Suppose a man were to throw a large boulder into a deep lake of 

water, and a great crowd of people, gathering and congregating, would 
pray, praise, and circumambulate with their hands palm – to - palm over 
the heart [saying,] ‘Rise up, O boulder !  Come floating up, O boulder !  
Come float to the shore, O boulder !’  What do you think: Would that 
boulder—because of the prayers, praise, and circumambulation of that 
great crowd of people—rise up, come floating up, or come float to the 
shore ?” 

“No, Lord.” 
“Giả sử một người nam đã ném một tảng đá to lớn vào trong một 

hồ nước sâu và một đám đông quần chúng, sau khi đã tập hợp và hội tụ 
lại với nhau, sẽ cầu nguyện, tán thán và đi nhiễu vòng quanh với hai lòng 
bàn tay của họ chấp lại để ở trên ngực [nói rằng]: “Hãy nổi lên, hỡi tảng 
đá !  Hãy nổi lên trên mặt nước, hỡi tảng đá !”  Ông nghĩ thế nào: Tảng 
đá to lớn ấy – bởi vì những lời cầu nguyện, tán thán và việc đi nhiễu vòng 
quanh của đám đông quần chúng đó – sẽ nổi lên, sẽ nổi lên trên mặt nước 
hoặc sẽ nổi trôi dạt vào bờ không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 
 
“So it is with any man who takes life, steals, indulges in sexual 

misconduct; is a liar, one who speaks divisive speech, harsh speech, and 
idle chatter; is greedy, bears thoughts of ill - will, and holds to wrong 
views. Even though a great crowd of people, gathering and 
congregating, would pray, praise, and circumambulate with their hands 
palm – to - palm over the heart—[saying,] ‘May this man, at the break - 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             123 
 
up of the body, after death, reappear in a good destination, a heavenly 
world !’—still, at the break - up of the body, after death, he would 
reappear in deprivation, a bad destination, a lower realm, hell.” 

“Như thế, thì với bất luận người nam nào mà đoạt lấy sinh mạng, 
trộm cắp, đắm say trong tính dục tà hạnh, là một kẻ nói lời dối trá, là 
người nói lời gây chia rẽ, nói lời thóa mạ, và trò chuyện nhàn rỗi vô ích; 
là người tham lam, giữ ở trong tâm những ý tưởng cừu hận và chấp giữ 
những kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Cho dù là một đám đông quần chúng, 
sau khi đã tập hợp và hội tụ lại với nhau, sẽ cầu nguyện, tán thán và đi 
nhiễu vòng quanh với hai lòng bàn tay của họ chấp lại để ở trên ngực 
[nói rằng]: “Ước mong người nam này, khi thân hoại và sau khi mạng 
chung, được tái tục trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới !” - mặc 
dù vậy, khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy sẽ tái tục trong Cõi 
Giới bần khốn, một Khổ Thú, một Cõi Giới thấp kém hơn, Địa Ngục.” 

 
“Now what do you think: There is the case where a man is one 

who refrains from taking life, from stealing, and from indulging in sexual 
misconduct; he refrains from lying, from speaking divisive speech, from 
harsh speech, and from idle chatter; he is not greedy, bears no thoughts 
of ill - will, and holds to right view. Then a great crowd of people, 
gathering and congregating, would pray, praise, and circumambulate 
with their hands palm – to - palm over the heart [saying,] ‘May this man, 
at the break - up of the body, after death, reappear in deprivation, a bad 
destination, a lower realm, hell !’ What do you think: Would that man—
because of the prayers, praise, and circumambulation of that great 
crowd of people—at the break - up of the body, after death, reappear in 
deprivation, a bad destination, a lower realm, hell ?” 

“No, Lord.” 
“Bây giờ Ông nghĩ thế nào: Có trường hợp nơi mà một nam nhân 

là người tự kiểm thúc việc đoạt lấy sinh mạng, tự kiểm thúc việc trộm 
cắp, và tự kiểm thúc việc đắm say trong tính dục tà hạnh; vị ấy tự kiểm 
thúc việc nói lời dối trá, tự kiểm thúc việc nói lời gây chia rẽ, tự kiểm 
thúc nói lời thóa mạ, và tự kiểm thúc trò chuyện nhàn rỗi vô ích; vị ấy 
không tham lam, không có giữ ở trong tâm những ý tưởng cừu hận và 
chấp giữ những kiến giải sai lầm (Tà Kiến).  Thế rồi một đám đông quần 
chúng, sau khi đã tập hợp và hội tụ lại với nhau, sẽ cầu nguyện, tán thán 
và đi nhiễu vòng quanh với hai lòng bàn tay của họ chấp lại để ở trên 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             124 
 
ngực [nói rằng]: “Ước mong người nam này, sau khi thân hoại và mạng 
chung, tái tục trong Cõi Giới bần khốn, một Khổ Thú, một Cõi Giới thấp 
kém hơn, Địa Ngục !”  Ông nghĩ thế nào: Người nam đó – bởi vì những 
lời cầu nguyện, tán thán và việc đi nhiễu vòng quanh của đám đông quần 
chúng ấy – thì sau khi thân hoại và mạng chung – sẽ tái tục trong Cõi 
Giới bần khốn, một Khổ Thú, một Cõi Giới thấp kém hơn, Địa Ngục 
không ?” 

 “Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 
 
“Suppose a man were to throw a jar of ghee or a jar of oil into a 

deep lake of water, where it would break. There the shards and jar - 
fragments would go down, while the ghee or oil would come up. Then a 
great crowd of people, gathering and congregating, would pray, praise, 
and circumambulate with their hands palm – to - palm over the heart 
[saying,] ‘Sink, O ghee / oil !  Submerge, O ghee / oil !  Go down, O ghee 
/ oil!’ What do you think: Would that ghee / oil, because of the prayers, 
praise, and circumambulation of that great crowd of people sink, 
submerge, or go down ?” 

“No, Lord.” 
“Giả sử một người nam đã ném một lọ bơ dùng nấu ăn hoặc một 

lọ dầu vào trong một hồ nước sâu, nơi mà nó sẽ tan chảy ra.  Nơi đó 
những mảnh vỡ và từng mảnh vỡ của cái lọ sẽ chìm xuống, trong khi đó 
bơ dùng nấu ăn và dầu sẽ nổi lên. Thế rồi một đám đông quần chúng, sau 
khi đã tập hợp và hội tụ lại với nhau, sẽ cầu nguyện, tán thán và đi nhiễu 
vòng quanh với hai lòng bàn tay của họ chấp lại để ở trên ngực [nói rằng]: 
“Hãy chìm xuống, bơ dùng nấu ăn ơi / dầu ơi !  Hãy chìm dưới nước, bơ 
dùng nấu ăn ơi, dầu ơi !  Hãy đi xuống, bơ dùng nấu ăn ơi /dầu ơi !”  Ông 
nghĩ thế nào: bơ dùng nấu ăn ấy / dầu ấy – bởi vì những lời cầu nguyện, 
tán thán và việc đi nhiễu vòng quanh của đám đông quần chúng ấy – sẽ 
chìm xuống, sẽ chìm dưới nước hoặc sẽ đi xuống không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 
 
“So it is with any man who refrains from taking life, from stealing, 

and from indulging in sexual misconduct; refrains from lying, from 
speaking divisive speech, from harsh speech, and from idle chatter; is 
not greedy, bears no thoughts of ill - will, and holds to right view. Even 
though a great crowd of people, gathering and congregating, would 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             125 
 
pray, praise, and circumambulate with their hands palm – to - palm over 
the heart—[saying,] ‘May this man, at the break - up of the body, after 
death, reappear in deprivation, a bad destination, a lower realm, hell !’ 
—still, at the break - up of the body, after death, he would reappear in a 
good destination, a heavenly world.”  (SN XLII:6) 

“Như thế, thì với bất luận người nam nào mà tự kiểm thúc việc 
đoạt lấy sinh mạng, tự kiểm thúc việc trộm cắp, tự kiểm thúc việc đắm 
say trong tính dục tà hạnh, tự kiểm thúc việc nói lời dối trá, tự kiểm thúc 
việc nói lời gây chia rẽ, tự kiểm thúc việc nói lời thóa mạ, và tự kiểm 
thúc việc trò chuyện nhàn rỗi vô ích; không có tham lam, không giữ ở 
trong tâm những ý tưởng cừu hận và chấp giữ những kiến giải chân chính 
(Chính Kiến).  Cho dù là một đám đông quần chúng, sau khi đã tập hợp 
và hội tụ lại với nhau, sẽ cầu nguyện, tán thán và đi nhiễu vòng quanh 
với hai lòng bàn tay của họ chấp lại để ở trên ngực [nói rằng]: “Ước 
mong người nam này, khi thân hoại và sau khi mạng chung, tái tục trong 
Cõi Giới bần khốn, một Khổ Thú, một Cõi Giới thấp kém hơn, Địa Ngục 
!”- mặc dù vậy, khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy sẽ tái tục 
trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới.”  (Tương Ưng Bộ Kinh 
XLII.# 6) 

 
----------------------------00000---------------------------- 

 
Bhāvanā: Meditation 

Tu Tập: Thiền Định 
 
This was said by the Blessed One, said by the Arahant, so I have 

heard: “All the grounds for making merit leading to spontaneously 
arising (in heaven) do not equal one -sixteenth of Awareness - Release 
through Good Will. Good Will—surpassing them—shines, blazes, and 
dazzles. 

“Just as the radiance of all the stars does not equal one - sixteenth 
of the radiance of the moon, as the moon—surpassing them—shines, 
blazes, and dazzles, even so, all the grounds for making merit leading to 
spontaneously arising in heaven do not equal one - sixteenth of 
Awareness - Release through Good Will.  Good Will—surpassing 
them—shines, blazes, and dazzles. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             126 
 

Ðiều này đã được Đức Thế Tôn nói đến, đã được bậc Bậc Vô Sinh 
nói đến, và như thế Tôi đã được nghe: 

“Tất cả những nền tảng nhằm tạo tác ra Thiện Công Đức hầu dắt 
đẫn đến việc hóa sinh (trong Cõi Thiên Giới) thì không bằng một phần 
mười sáu của Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý (Từ Ái 
Tâm).  Thiện Ý (Từ Ái Tâm) – phi thường hơn chúng – tỏa sáng, chiếu 
sáng rực rỡ và chói sáng.  

“Cũng giống như sự tỏa sáng của tất cả các vì sao thì không bằng 
một phần mười sáu sự phát quang của mặt trăng, vì mặt trăng – vượt trội 
hơn chúng – tỏa sáng, chiếu sáng rực rỡ và chói sáng; mặc dù vậy, tất cả 
những nền tảng nhằm tạo tác ra Thiện Công Đức hầu dắt đẫn đến việc 
hóa sinh trong Cõi Thiên Giới thì không bằng một phần mười sáu của 
Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm).  Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm) – phi thường hơn chúng – tỏa sáng, chiếu sáng rực rỡ và 
chói sáng.  

“Just as in the last month of the rains, in autumn, when the sky is 
clear and cloudless, the sun, on ascending the sky, overpowers the space 
immersed in darkness, shines, blazes, and dazzles, even so, all the 
grounds for making merit leading to spontaneously arising in heaven do 
not equal one - sixteenth of awareness - release through Good Will.  
Good Will—surpassing them—shines, blazes, and dazzles. 

“Cũng giống như vào tháng cuối cùng của mùa mưa, trong mùa 
thu, khi bầu trời trong sáng và không có mây, mặt trời đang dần mọc lên 
trên bầu trời, chinh phục hư không đã đắm chìm trong bóng tối, tỏa sáng, 
chiếu sáng rực rỡ và chói sáng; mặc dù vậy, tất cả những nền tảng nhằm 
tạo tác ra Thiện Công Đức hầu dắt đẫn đến việc hóa sinh trong Cõi Thiên 
Giới thì không bằng một phần mười sáu của Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát 
thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm).  Thiện Ý (Từ Ái Tâm) – phi thường 
hơn chúng – tỏa sáng, chiếu sáng rực rỡ và chói sáng.  

 
“Just as in the predawn darkness the morning star shines, blazes, 

and dazzles, even so, all the grounds for making merit leading to 
spontaneously arising in heaven do not equal one - sixteenth of 
awareness - release through Good Will. Good Will—surpassing them—
shines, blazes, and dazzles.” 

“Cũng gống như khoảng thời gian trước rạng đông, sao mai tỏa 
sáng, chiếu sáng rực rỡ và chói sáng; mặc dù vậy, tất cả những nền tảng 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             127 
 
nhằm tạo tác ra Thiện Công Đức hầu dắt đẫn đến việc hóa sinh trong Cõi 
Thiên Giới thì không bằng một phần mười sáu của Pháp Tỉnh Giác Giải 
Thoát thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm).  Thiện Ý (Từ Ái Tâm) – phi 
thường hơn chúng – tỏa sáng, chiếu sáng rực rỡ và chói sáng.  

 
When one develops—mindful— 
good will immeasurable, 
fetters are worn through, 
on seeing the ending 
of acquisitions. 
 
If with uncorrupted mind 
you feel good will 
for even one being, 
you become skilled from that. 
But a Noble One produces 
a mind of sympathy 
for all beings, 
an abundance of merit. 
 
Kingly seers, who conquered the earth 
swarming with beings, 
went about making sacrifices: 
the horse sacrifice, human sacrifice, 
water rites, soma rites, 
and the “Unobstructed,” 
but these don’t equal 
one sixteenth of a well - developed mind of good will— 
as all the constellations don’t, 
one sixteenth of the radiance of the moon. 
 
One who neither kills 
nor gets others to kill, 
neither conquers, 
nor gets others to conquer, 
with good will for all beings, 
has no hostility with anyone at all.  (Iti.# 27) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             128 
 

Ai tu tập Từ Tâm, 
Không phóng dật Chính Niệm, 
Các kiết sử giảm thiểu, 
Nhờ thấy Sinh Y diệt.  
 
Nếu Tâm không độc ác, 
Đối với một hữu tình, 
Với Từ Tâm như vậy, 
Vị ấy là bậc Thiện. 
 
Với Tâm tư từ mẫn, 
Với tất cả hữu tình, 
Bậc Thánh tự tác thành, 
Công đức thật vô lượng. 
 
Ai chiến thắng quả đất, 
Đầy dẫy những hữu tình, 
Bậc Vua Chúa chân chính, 
Như các vị tiên nhân, 
Tổ chức khắp mọi nơi, 
Đủ các loại tế đàn, 
Lễ tế đàn với ngựa, 
Lễ tế đàn với người, 
Quăng cọc, rượu chiến thắng, 
Lễ chốt cửa dẹp lại, 
Họ không tác thành được, 
Một phần thứ mười sáu, 
Với người khéo tu tập, 
Tâm ý thật từ mẫn, 
Như ánh sáng mặt trăng, 
Thắng sáng mọi vì sao. 
Ai không có giết hại, 
Không khiến người giết hại, 
Không có chinh phục người, 
Không khiến người chinh phục, 
Với Tâm tư từ mẫn, 
Đối với mọi chúng sinh, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             129 
 

Vị ấy không hận thù. 
Ðối với bất cứ ai.  (Như Thị Ngữ Kinh. # 27)  

 
“Now, what are the roots of unskillful things ? Greed is a root of 

unskillful things, aversion is a root of unskillful things, delusion is a root 
of unskillful things. These are termed the roots of unskillful things… 

“And what are the roots of skillful things ? Lack of greed is a root 
of skillful things, lack of aversion is a root of skillful things, lack of 
delusion is a root of skillful things. These are termed the roots of skillful 
things.”  (MN.# 9) 

“Bây giờ, thế nào là những gốc rễ của các Pháp bất thiện xảo ?  
Tham lam là một gốc rễ của các Pháp bất thiện xảo, sự ác cảm là một 
gốc rễ của các Pháp bất thiện xảo, sự si mê là một gốc rễ của các Pháp 
bất thiện xảo.  Các điều này được gọi là những gốc rễ của các Pháp bất 
thiện xảo… 

“Và thế nào là những gốc rễ của các Pháp thiện xảo ?  Khiếm 
khuyết lòng tham lam là một gốc rễ của các Pháp thiện xảo, khiếm khuyết 
sự ác cảm là một gốc rễ của các Pháp thiện xảo, khiếm khuyết sự si mê 
là một gốc rễ của các Pháp thiện xảo.  Các điều này được gọi là những 
gốc rễ của các Pháp thiện xảo.  (Trung Bộ Kinh.# 9) 

 
Then the Kālāmās of Kesaputta went to the Blessed One.  On 

arrival, some of them bowed down to the Blessed One and sat to one 
side. Some of them exchanged courteous greetings with him and, after 
an exchange of friendly greetings and courtesies, sat to one side.  Some 
of them sat to one side having saluted him with their hands palm – to - 
palm over their hearts.  Some of them sat to one side having announced 
their name and clan.  Some of them sat to one side in silence. 

Thế rồi những người dân Kālāmā ở Kesaputta đã đi đến Đức Thế 
Tôn.  Khi đến nơi, một vài người trong số của họ đã cúi đầu đảnh lễ đến 
Đức Thế Tôn và đã ngồi sang một bên.  Có vài người trong số của họ đã 
trao đổi những lời chào hỏi lịch sự với Đức Thế Tôn và sau việc trao đổi 
những lời thân hữu và lịch sự, đã ngồi sang một bên.  Có một vài người 
trong số của họ đã ngồi sang một bên sau khi đã vái chào Ngài với hai 
lòng bàn tay của họ chấp lại để ở trên ngực của mình.  Có vài người trong 
số của họ đã ngồi sang một bên sau khi đã công bố tên và gia tộc của họ.  
Có vài người trong số của họ đã ngồi sang một bên trong sự im lặng.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             130 
 

 
As they sat there, the Kālāmās of Kesaputta said to the Blessed 

One,“Lord, there are some priests and contemplatives who come to 
Kesaputta.  They expound and glorify their own doctrines, but as for the 
doctrines of others, they deprecate them, revile them, show contempt for 
them, and disparage them.  And then other priests and contemplatives 
come to Kesaputta. They expound and glorify their own doctrines, but as 
for the doctrines of others, they deprecate them, revile them, show 
contempt for them, and disparage them. They leave us absolutely 
uncertain and in doubt: Which of these Venerable priests and 
contemplatives are speaking the truth, and which ones are lying ?” 

Khi họ đã ngồi ở nơi đó, những người dân Kālāmā ở Kesaputta 
đã tác bạch đến Đức Thế Tôn: “Bạch Đức Thế Tôn, có một vài vị tế hành 
hoặc các bậc hảo trầm tư giả họ đi đến Kesaputta.  Họ giảng giải và tôn 
sùng những học thuyết của riêng họ, thế nhưng đối với các học thuyết 
của những người khác thì họ phản đối chúng, họ phỉ báng chúng, tỏ thái 
độ miệt thị chúng và đánh giá thấp chúng.  Và sau đó những vị tế hành 
hoặc các bậc hảo trầm tư giả khác họ đi đến Kesaputta.  Họ giảng giải 
và tôn sùng những học thuyết của riêng họ, thế nhưng đối với các học 
thuyết của những người khác thì họ phản đối chúng, họ phỉ báng chúng, 
tỏ thái độ miệt thị chúng và đánh giá thấp chúng.  Họ để lại cho chúng 
tôi quả thật là bất xác tri và đang có sự nghi ngờ: Trong những vị tế hành 
hoặc các bậc hảo trầm tư giả này thì những ai là đã đang nói sự thực và 
những ai là đã đang nói lời dối trá ?” 

 
“Of course you are uncertain, Kālāmās.  Of course you are in 

doubt.  When there are reasons for doubt, uncertainty is born.  So in this 
case, Kālāmās, don’t go by reports, by legends, by traditions, by 
scripture, by logical conjecture, by inference, by analogies, by 
agreement through pondering views, by probability, or by the thought, 
‘This contemplative is our teacher.’ When you know for yourselves that, 
‘These qualities are unskillful; these qualities are blameworthy; these 
qualities are criticized by the wise; these qualities, when undertaken and 
carried out, lead to harm and to suffering’—then you should abandon 
them. 

“Lẽ đương nhiên các ông bất xác tri, này những người dân 
Kālāmā.  Lẽ đương nhiên các ông đang có sự nghi ngờ.  Khi có những 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             131 
 
lý do để nghi ngờ thì sự bất xác tri đã được sinh ra. Vì vậy trong trường 
hợp này, này những người dân Kālāmā, không dựa theo vì những bản 
báo cáo, vì những truyền thuyết, vì những truyền thống, vì văn bản kinh 
điển, vì sự suy đoán biện chứng, vì sự suy luận, vì Phép loại suy, vì sự 
đồng ý qua những kiến giải khảo lự cẩn trọng, vì theo xác suất hoặc vì 
sự nghĩ suy. Bậc hảo trầm tư giả này là vị Giáo Thọ của chúng ta.”  Khi 
tự bản thân các ông liễu tri được rằng: “Những tính chất này là bất thiện 
xảo, những tính chất này là ứng thụ khiển trách, những tính chất này đã 
bị bậc trí tuệ phê bình; những tính chất này, khi đã thực hiện và đã tiến 
hành, dắt dẫn đến sự tổn hại và sự khổ đau” thế là các ông nên xả ly 
chúng.    

  “What do you think, Kālāmās ? When greed arises in a person, 
does it arise for welfare or for harm ?” 

“For harm, Lord.” 
“And this greedy person, overcome by greed, his mind possessed 

by greed, kills living beings, takes what is not given, goes after another 
person’s wife, tells lies, and induces others to do likewise, all of which is 
for long - term harm and suffering ?” 

“Yes, Lord.” 
“Các ông nghĩ thế nào, này các người dân Kālāmā ?  Khi lòng 

tham lam khởi sinh lên ở trong một người, thì nó khởi sinh lên vì sự phúc 
lợi hay vì sự tổn hại ? 

“Vì sự tổn hại, bạch Đức Thế Tôn.” 
“Và người tham lam này, bị áp phục bởi lòng tham, tâm thức của 

vị ấy đã bị lòng tham chiếm hữu, sát mạng những chúng sinh hữu tình, 
lấy điều mà đã không được cho, chạy đuổi theo vợ của tha nhân, nói 
những lời dối trá và khuyên nhủ những người khác cũng làm tương tự 
như vậy; tất cả những điều đó có làm cho sự tổn hại và sự khổ đau lâu 
dài không ?” 

“Dạ có, bạch Đức Thế Tôn.”  
 

[Similarly with aversion and delusion.] 
[Một cách tương tự với sự ác cảm và sự si mê.] 
 
“So, as I said, Kālāmās: ‘Don’t go by reports, by legends, by 

traditions, by scripture, by logical conjecture, by inference, by 
analogies, by agreement through pondering views, by probability, or by 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             132 
 
the thought, “This contemplative is our teacher.” When you know for 
yourselves that, “These qualities are unskillful; these qualities are 
blameworthy; these qualities are criticized by the wise; these qualities, 
when undertaken and carried out, lead to harm and to suffering”—then 
you should abandon them.’ Thus was it said.  And in reference to this 
was it said. 

“Như thế, này những người dân Kālāmā, như Ta đã nói: “Không 
dựa theo vì những bản báo cáo, vì những truyền thuyết, vì những truyền 
thống, vì văn bản kinh điển, vì sự suy đoán biện chứng, vì sự suy luận, 
vì Phép loại suy, vì sự đồng ý qua những kiến giải khảo lự cẩn trọng, vì 
theo xác suất hoặc vì sự nghĩ suy.  Bậc hảo trầm tư giả này là vị Giáo 
Thọ của chúng ta.”  Khi tự bản thân các ông liễu tri được rằng: “Những 
tính chất này là bất thiện xảo, những tính chất này là ứng thụ khiển trách, 
những tính chất này đã bị bậc trí tuệ phê bình; những tính chất này, khi 
đã thực hiện và đã tiến hành thì dắt dẫn đến sự tổn hại và sự khổ đau” - 
thế là các ông nên xả ly chúng.  Do vậy nó đã được nói đến.  Và trong sự 
tham chiếu đến điều này, nó đã được nói đến.    

 
 “Now, Kālāmās, don’t go by reports, by legends, by traditions, 

by scripture, by logical conjecture, by inference, by analogies, by 
agreement through pondering views, by probability, or by the thought, 
‘This contemplative is our teacher.’  When you know for yourselves that, 
‘These qualities are skillful; these qualities are blameless; these qualities 
are praised by the wise; these qualities, when undertaken and carried 
out, lead to welfare and to happiness’—then you should enter and 
remain in them. 

“What do you think, Kālāmās ? When lack of greed arises in a 
person, does it arise for welfare or for harm ?” 

“For welfare, Lord.” 
“And this ungreedy person, not overcome by greed, his mind not 

possessed by greed, doesn’t kill living beings, take what is not given, go 
after another person’s wife, tell lies, or induce others to do likewise, all 
of which is for long - term welfare and happiness.” 

“Yes, Lord.” 
“Bây giờ, này những người dân Kālāmā, không dựa theo vì những 

bản báo cáo, vì những truyền thuyết, vì những truyền thống, vì văn bản 
kinh điển, vì sự suy đoán biện chứng, vì sự suy luận, vì Phép loại suy, vì 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             133 
 
sự đồng ý qua những kiến giải khảo lự cẩn trọng, vì theo xác suất hoặc 
vì sự nghĩ suy.  Bậc hảo trầm tư giả này là vị Giáo Thọ của chúng ta.”  
Khi tự bản thân các ông liễu tri được rằng: “Những tính chất này là thiện 
xảo, những tính chất này là vô khả trách bị, những tính chất này đã được 
bậc trí tuệ tán thán; những tính chất này, khi đã thực hiện và đã được tiến 
hành thì dắt dẫn đến sự phúc lợi và niềm hạnh phúc”- thế là các ông nên 
tham dự phần vào và an trú ở trong chúng.”    

“Các ông nghĩ thế nào, này các người dân Kālāmā ?  Khi khiếm 
khuyết lòng tham khởi sinh lên ở trong một người, thì nó khởi sinh lên 
vì sự phúc lợi hay vì sự tổn hại ? 

“Vì sự phúc lợi, bạch Đức Thế Tôn.” 
“Và người không có tham lam này, không có bị áp phục bởi lòng 

tham, tâm thức của vị ấy đã không có bị lòng tham chiếm hữu, đã không 
có sát mạng những chúng sinh hữu tình, đã không có lấy điều mà đã 
không được cho, đã không có chạy đuổi theo vợ của tha nhân, đã không 
có nói những lời dối trá và đã không có khuyên nhủ những người khác 
cũng làm tương tự như vậy; tất cả những điều đó có làm cho sự phúc lợi 
và niềm hạnh phúc lâu dài không ?” 

“Dạ có, bạch Đức Thế Tôn.”  
 

[Similarly with lack of aversion and lack of delusion.] 
[Một cách tương tự với sự khiếm khuyết lòng ác cảm và sự khiếm 

khuyết sự si mê.] 
 
 
 
 “So, as I said, Kālāmās: ‘Don’t go by reports, by legends, by 

traditions, by scripture, by logical conjecture, by inference, by 
analogies, by agreement through pondering views, by probability, or by 
the thought, “This contemplative is our teacher.” When you know for 
yourselves that, “These qualities are skillful; these qualities are 
blameless; these qualities are praised by the wise; these qualities, when 
undertaken and carried out, lead to welfare and to happiness”—then you 
should enter and remain in them.’ Thus was it said.  And in reference to 
this was it said. 

“Như thế, này những người dân Kālāmā, như Ta đã nói: “Không 
dựa theo vì những bản báo cáo, vì những truyền thuyết, vì những truyền 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             134 
 
thống, vì văn bản kinh điển, vì sự suy đoán biện chứng, vì sự suy luận, 
vì Phép loại suy, vì sự đồng ý qua những kiến giải khảo lự cẩn trọng, vì 
theo xác suất hoặc vì sự nghĩ suy.  Bậc hảo trầm tư giả này là vị Giáo 
Thọ của chúng ta.”  Khi tự bản thân các ông liễu tri được rằng: “Những 
tính chất này là thiện xảo, những tính chất này là vô khả trách bị, những 
tính chất này đã được bậc trí tuệ tán thán; những tính chất này, khi đã 
thực hiện và đã được tiến hành thì dắt dẫn đến sự phúc lợi và niềm hạnh 
phúc”- thế là các ông nên tham dự phần vào và an trú ở trong chúng.”  
Do vậy nó đã được nói đến.  Và trong sự tham chiếu đến điều này, nó đã 
được nói đến.    

 
“Now, Kālāmās, one who is a disciple of the noble ones—thus 

devoid of greed, devoid of ill will, undeluded, alert, and resolute—keeps 
pervading the first direction [the East]—as well as the second direction, 
the third, and the fourth—with an awareness imbued with Good Will. 
Thus he keeps pervading above, below, and all around, everywhere and 
in every respect the all - encompassing world with an awareness imbued 
with Good Will: abundant, expansive, immeasurable, free from hostility, 
free from ill will. 

“Bây giờ, này những người dân Kālāmā, có một người là một đệ 
tử của Chư Thánh Nhân – do vậy chẳng có lòng tham, chẳng có sự cừu 
hận, chẳng có sự lừa gạt dối manh, cảnh tỉnh và cương quyết – được biến 
mãn tâm thức đến hướng thứ nhất (hướng Đông) – cũng như hướng thứ 
hai, thứ ba và thứ tư – với sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm).  Thế là vị ấy biến mãn đến hướng trên, hướng dưới và lan 
tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, và trên khắp mọi phương diện bao 
trùm cả thế gian với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm): chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác 
cảm, không vương tư thù. 

 
“He keeps pervading the first direction—as well as the second 

direction, the third, and the fourth—with an awareness imbued with 
Compassion. Thus he keeps pervading above, below, and all around, 
everywhere and in every respect the all - encompassing world with an 
awareness imbued with Compassion: abundant, expansive, 
immeasurable, free from hostility, free from ill will. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             135 
 

“Vị ấy biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất– cũng như hướng 
thứ hai, thứ ba và thứ tư – với sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Lòng 
Bi Mẫn (sự đồng tình).  Thế là vị ấy biến mãn đến hướng trên, hướng 
dưới và lan tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, và trên khắp mọi 
phương diện bao trùm cả thế gian với một sự tỉnh giác đã được thấm 
nhuần với Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình): chan chứa tấm lòng vô lượng 
bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù. 

 
“He keeps pervading the first direction—as well as the second 

direction, the third, and the fourth—with an awareness imbued with 
Empathetic Joy.  Thus he keeps pervading above, below, and all around, 
everywhere and in every respect the all -encompassing world with an 
awareness imbued with Empathetic Joy: abundant, expansive, 
immeasurable, free from hostility, free from ill will. 

“Vị ấy biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất– cũng như hướng 
thứ hai, thứ ba và thứ tư – với sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Sự 
Tùy Hỷ (Lạc Sự Vị Tha).  Thế là vị ấy biến mãn đến hướng trên, hướng 
dưới và lan tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, và trên khắp mọi 
phương diện bao trùm cả thế gian với một sự tỉnh giác đã được thấm 
nhuần với Sự Tùy Hỷ (Lạc Sự Vị Tha): chan chứa tấm lòng vô lượng 
bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù. 

 
“He keeps pervading the first direction—as well as the second 

direction, the third, and the fourth—with an awareness imbued with 
Equanimity. Thus he keeps pervading above, below, and all around, 
everywhere and in every respect the all - encompassing world with an 
awareness imbued with Equanimity: abundant, expansive, 
immeasurable, free from hostility, free from ill will. 

“Vị ấy biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất– cũng như hướng 
thứ hai, thứ ba và thứ tư – với sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Sự 
Hành Xả (Sự Trấn Tịnh).  Thế là vị ấy biến mãn đến hướng trên, hướng 
dưới và lan tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, và trên khắp mọi 
phương diện bao trùm cả thế gian với một sự tỉnh giác đã được thấm 
nhuần với Sự Hành Xả (Sự Trấn Tịnh): chan chứa tấm lòng vô lượng 
bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù. 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             136 
 

“Now, Kālāmās, one who is a disciple of the noble ones—his mind 
thus free from hostility, free from ill will, undefiled, and pure—acquires 
four assurances in the here – and - now: 

“‘If there is a world after death, if there is the fruit of actions 
rightly and wrongly done, then this is the basis by which, with the break- 
up of the body, after death, I will reappear in a good destination, a 
heavenly world.’ This is the first assurance he acquires. 

“‘But if there is no world after death, if there is no fruit of actions 
rightly and wrongly done, then here in the present life I look after myself 
with ease—free from hostility, free from ill will, free from trouble.’  This 
is the second assurance he acquires. 

“Bây giờ, này những người dân Kālāmā, có một người vị ấy là 
một đệ tử của Chư Thánh Nhân – tâm thức của vị ấy do vậy không pha 
ác cảm, không vương tư thù, bất uế nhiễm và tinh khiết – có được bốn 
sự an ổn ngay tức thời:  

“Nếu như có một đời sống sau khi tử vong, nếu như có thành quả 
của những tác hành đã được thực hiện một cách đúng đắn và một cách 
sai trật, thế thì đây là cơ sở để mà, khi thân hoại và mạng chung, Tôi sẽ 
tái tục trong một Thiện Thú, một Cõi Thiên Giới.”  Đây là sự an ổn thứ 
nhất mà vị ấy có được.  

“Nếu như không có đời sống sau khi tử vong, nếu như không có 
thành quả của những tác hành đã được thực hiện một cách đúng đắn và 
một cách sai trật, thế thì trong kiếp sống hiện tại Ta chăm sóc bản thân 
mình một cách dễ dàng - không pha ác cảm, không vương tư thù, không 
có sự hệ lụy.  Đây là sự an ổn thứ nhất mà vị ấy có được.  

  
“‘If evil is done through acting, still I have willed no evil for 

anyone.  Having done no evil action, from where will suffering touch me 
?’  This is the third assurance he acquires. 

“‘But if no evil is done through acting, then I can assume myself 
pure in both respects.’ This is the fourth assurance he acquires. 

“One who is a disciple of the noble ones—his mind thus free from 
hostility, free from ill will, undefiled, and pure—acquires these four 
assurances in the here – and - now.”  (AN III.# 66) 

“Nếu như điều xấu ác được tạo là bởi do sự tác hành, mặc dù vậy 
Tôi đã không có ý muốn điều xấu ác cho bất cứ ai.  Đã không có tạo tác 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             137 
 
ác hạnh thì từ nơi đâu sự khổ đau sẽ can hệ đến Tôi ?”  Đây là sự an ổn 
thứ ba mà vị ấy có được. 

“Thế nhưng nếu như không có điều xấu ác nào được tạo bởi do sự 
tác hành, thế thì Tôi có thể tự cho bản thân mình tinh khiết ở cả hai 
phương diện.”  Đây là sự an ổn thứ tư vị ấy có được. 

“Một người vị ấy là một đệ tử của Chư Thánh Nhân – tâm thức 
của vị ấy do vậy không pha ác cảm, không vương tư thù, bất uế nhiễm 
và tinh khiết – có được bốn sự an ổn này ngay tức thời.”    (Tăng Chi Bộ 
Kinh III.# 66) 

 
Then a large number of monks went to the Blessed One and, on 

arrival, having bowed down to him, sat to one side. As they were sitting 
there they said to him, “Lord, just now in Sāvatthi a certain monk died 
after having been bitten by a snake.” 

“Then it’s certain, monks, that that monk didn’t suffuse the four 
royal snake lineages with a mind of Good Will.  For if he had suffused 
the four royal snake lineages with a mind of Good Will, he would not 
have died after having been bitten by a snake. Which four ?  The 
Virūpakkha royal snake lineage, the Erāpatha royal snake lineage, the 
Chabyāputta royal snake lineage, the Dark Gotamaka royal snake 
lineage.  It’s certain that that monk didn’t suffuse these four royal snake 
lineages with a mind of Good Will. For if he had suffused these four 
royal snake lineages with a mind of Good Will, he would not have died 
after having been bitten by a snake.  I allow you, monks, to suffuse these 
four royal snake lineages with a mind of Good Will for the sake of self - 
protection, self - guarding, self - preservation.” 

Thế rồi một số lượng lớn các vị tu sĩ đã đi đến Đức Thế Tôn và, 
khi đến nơi, đã cúi đầu đảnh lễ đến Đức Thế Tôn và đã ngồi sang một 
bên.  Khi họ đã đang ngồi ở nơi đó, họ đã tác bạch đến Ngài: “Bạch Đức 
Thế Tôn, thoạt mới đây, có một vị tu sĩ nào đó ở Sāvatthi đã mệnh chung 
sau khi đã bị rắn cắn.” 

“Thế là chắc chắn rằng, này các vị tu sĩ, vị tu sĩ ấy đã không có 
đượm nhuần với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) đến bốn dòng giống 
xà vương. Vì nếu như vị ấy đã có đượm nhuần với một tâm thức Thiện 
Ý (Từ Ái Tâm) đến bốn dòng giống Xà Vương thì vị ấy sẽ không có 
mệnh chung sau khi đã bị rắn cắn.  Thế nào là bốn ?  Dòng giống Xà 
Vương Virūpakkha, dòng giống Xà Vương Erāpattha, dòng giống Xà 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             138 
 
Vương Chabyāputta, dòng giống Xà Vương Kaṅhāgotamaka.  Chắc 
chắn rằng vị tu sĩ ấy đã không có đượm nhuần với một tâm thức Thiện 
Ý (Từ Ái Tâm) đến bốn dòng giống xà vương.  Nếu như vị ấy đã có 
đượm nhuần với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) đến bốn dòng giống 
xà vương thì vị ấy sẽ không có mệnh chung sau khi đã bị rắn cắn.  Ta 
cho phép các người, này các vị tu sĩ, hãy đượm nhuần với một tâm thức 
Thiện Ý (Từ Ái Tâm) đến bốn dòng giống Xà Vương này vì lợi ích trong 
việc tự ngã phòng hộ, tự ngã bảo vệ và tự ngã bảo hộ.” 

 
I have good will for the Virūpakkhas, 
good will for the Erāpathas, 
good will for the Chabyāputtas, 
good will for the Dark Gotamakas. 
 
I have good will for footless beings, 
good will for two - footed beings, 
good will for four - footed beings, 
good will for many - footed beings. 
 
May footless beings do me no harm. 
May two - footed beings do me no harm. 
May four - footed beings do me no harm. 
May many - footed beings do me no harm. 
 
May all creatures, 
all breathing things, 
all beings 
—each and every one— 
meet with good fortune. 
May none of them come to any evil. 
Limitless is the Buddha, 
limitless the Dhamma, 
limitless the Saṅgha. 
There is a limit to creeping things: 
snakes, scorpions, centipedes, 
spiders, lizards, and rats. 
I have made this safeguard, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             139 
 

I have made this protection. 
May the beings depart. 
I pay homage 
to the Blessed One, 
homage to the seven 
rightly Self - Awakened ones.  (AN IV.# 67) 
Ta hãy có Từ Tâm 
Với Virūpakkha, 
Ta hãy có Từ Tâm với Erāpattha, 
Ta hãy có Từ Tâm 
Với Chabyāputta, 
Ta hãy có Từ Tâm 
Với Kaṅhāgotamaka;  
 
Ta hãy có Từ Tâm 
Với các loài không chân, 
Ta hãy có Từ Tâm 
Với các loài hai chân, 
Ta hãy có Từ Tâm 
Với các loài bốn chân, 
Ta hãy có Từ Tâm, 
Với các loài nhiều chân, 
 
Mong rằng loài không chân 
Không có làm hại ta, 
Mong rằng loài hai chân 
Không có làm hại ta, 
Mong rằng loài bốn chân 
Không có làm hại ta, 
Mong rằng loài nhiều chân 
Không có làm hại ta, 
 
Mọi chúng sinh, hữu tình 
Toàn thể mọi sinh vật, 
Mong chúng thấy hiền Thiện, 
Chớ đi đến điều ác.  (Tăng Chi Bộ Kinh IV.# 67) 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             140 
 

“Monks, there are these five aspects of speech by which others 
may address you: timely or untimely, true or false, affectionate or harsh, 
beneficial or unbeneficial, with a mind of Good Will or with inner hate. 
Others may address you in a timely way or an untimely way. They may 
address you with what is true or what is false.  They may address you in 
an affectionate way or a harsh way. They may address you in a beneficial 
way or an unbeneficial way.  They may address you with a mind of Good 
Will or with inner hate.  In any event, you should train yourselves: ‘Our 
minds will be unaffected and we will say no evil words. We will remain 
sympathetic to that person’s welfare, with a mind of Good Will, and with 
no inner hate. We will keep pervading him with an awareness imbued 
with Good Will and, beginning with him, we will keep pervading the all 
- encompassing world with an awareness imbued with Good Will—
abundant, expansive, immeasurable, free from hostility, free from ill 
will.’ That’s how you should train yourselves. 

“Này các vị tu sĩ, có năm phương diện về ngôn từ mà các tha nhân 
có thể nói chuyện với các người: hợp thời hoặc phi thời, chân thực hoặc 
dối trá, hữu ái tâm hoặc thô ác ngữ, hữu phúc lợi hoặc phi phúc lợi, với 
một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) hoặc với sự tiềm ẩn hận thù.  Các 
tha nhân có thể nói chuyện với các người trong một phương thức hợp 
thời hoặc một phương thức phi thời.  Họ có thể nói chuyện với các người 
với điều chân thực hoặc với điều dối trá.  Họ có thể nói chuyện với các 
người trong một phương thức hữu ái tâm hoặc trong một phương thức 
thô ác ngữ.  Họ có thể nói chuyện với các người trong một phương thức 
hữu phúc lợi hoặc một phương thức phi phúc lợi.  Họ có thể nói chuyện 
với các người với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) hoặc với sự tiềm 
ẩn hận thù.  Trong bất cứ sự kiện nào, các người cần phải tu dưỡng bản 
thân mình: “Tâm thức của chúng tôi sẽ không bị biến nhiễm và chúng 
tôi sẽ không nói những thô ác ngữ.  Chúng tôi sẽ vẫn giữ sự thiện cảm 
đối với điều phúc lợi của người ấy, với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái 
Tâm) và không có sự tiềm ẩn hận thù.  Chúng tôi sẽ biến mãn tâm thức 
đến vị ấy với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái 
Tâm) và, bắt đầu với vị ấy, chúng ta sẽ biến mãn tâm thức đến khắp mọi 
phương diện bao trùm cả thế gian với một sự tỉnh giác đã được thấm 
nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) - chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái 
vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.”  Đó là cách thức mà các 
người cần phải tu dưỡng bản thân mình. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             141 
 

 
“Suppose that a man were to come along carrying a hoe and a 

basket, saying, ‘I will make this great earth be without earth.’ He would 
dig here and there, scatter soil here and there, spit here and there, 
urinate here and there, saying, ‘Be without earth. Be without earth.’  
Now, what do you think—would he make this great earth be without 
earth ?” 

“No, Lord.  Why is that ?  Because this great earth is deep and 
enormous.  It can’t easily be made to be without earth.  The man would 
reap only a share of weariness and disappointment.” 

“Giả sử rằng một nam nhân cầm một cái cuốc và một cái giỏ đã đi 
đến và nói rằng: “Tôi sẽ làm cho quả địa cầu to lớn này không còn là quả 
địa cầu.”  Vị ấy sẽ đào chỗ này chỗ nọ, vung vãi đất chỗ này chỗ nọ, khác 
nhổ chỗ này chỗ nọ, tiểu tiện chỗ này chỗ nọ, khi nói rằng: “Cho không 
còn là quả địa cầu.  Cho không còn là quả địa cầu.”  Bấy giờ, các người 
nghĩ thế nào – vị ấy sẽ làm cho quả địa cầu này không còn là quả địa cầu 
được không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.  Vì sao vậy ?  Bởi vì quả địa cầu 
to lớn này sâu thẳm và khổng lồ.  Không thể nào dễ dàng để làm cho 
không còn quả địa cầu được.  Vị ấy chỉ sẽ gặt hái một phần nào ngán 
ngẩm và thất vọng.”  

 
In the same way, monks, there are these five aspects of speech by 

which others may address you: timely or untimely, true or false, 
affectionate or harsh, beneficial or unbeneficial, with a mind of good will 
or with inner hate. Others may address you in a timely way or an 
untimely way.  They may address you with what is true or what is false. 
They may address you in an affectionate way or a harsh way.  They may 
address you in a beneficial way or an unbeneficial way.  They may 
address you with a mind of Good Will or with inner hate. In any event, 
you should train yourselves: ‘Our minds will be unaffected and we will 
say no evil words.  We will remain sympathetic to that person’s welfare, 
with a mind of Good Will, and with no inner hate.  We will keep 
pervading him with an awareness imbued with Good Will and, beginning 
with him, we will keep pervading the all - encompassing world with an 
awareness imbued with Good Will equal to the great earth—abundant, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             142 
 
expansive, immeasurable, free from hostility, free from ill will.’  That’s 
how you should train yourselves. 

Trong cùng phương thức, này các vị tu sĩ, có năm phương diện về 
ngôn từ mà các tha nhân có thể nói chuyện với các người: hợp thời hoặc 
phi thời, chân thực hoặc dối trá, hữu ái tâm hoặc thô ác ngữ, hữu phúc 
lợi hoặc phi phúc lợi, với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) hoặc với 
sự tiềm ẩn hận thù.  Các tha nhân có thể nói chuyện với các người trong 
một phương thức hợp thời hoặc một phương thức phi thời.  Họ có thể nói 
chuyện với các người với điều chân thực hoặc với điều dối trá.  Họ có 
thể nói chuyện với các người trong một phương thức hữu ái tâm hoặc 
trong một phương thức thô ác ngữ.  Họ có thể nói chuyện với các người 
trong một phương thức hữu phúc lợi hoặc một phương thức phi phúc lợi.  
Họ có thể nói chuyện với các người với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái 
Tâm) hoặc với sự tiềm ẩn hận thù.  Trong bất cứ sự kiện nào, các người 
cần phải tu dưỡng bản thân mình: “Tâm thức của chúng tôi sẽ không bị 
biến nhiễm và chúng tôi sẽ không nói những thô ác ngữ.  Chúng tôi sẽ 
vẫn giữ sự thiện cảm đối với điều phúc lợi của người ấy, với một tâm 
thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và không có sự tiềm ẩn hận thù.  Chúng tôi 
sẽ biến mãn tâm thức đến vị ấy với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần 
với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và, bắt đầu với vị ấy, chúng ta sẽ biến mãn tâm 
thức đến khắp mọi phương diện bao trùm cả thế gian với một sự tỉnh giác 
đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) sánh tợ quả địa cầu to lớn 
- chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không 
vương tư thù.”  Đó là cách thức mà các người cần phải tu dưỡng bản thân 
mình. 

 
“Suppose that a man were to come along carrying lac, yellow 

orpiment, indigo, or crimson, saying, ‘I will draw pictures in space, I 
will make pictures appear.’ Now, what do you think—would he draw 
pictures in space and make pictures appear ?” 

“No, Lord. Why is that ? Because space is formless and 
featureless.  It’s not easy to draw pictures there and to make them 
appear.  The man would reap only a share of weariness and 
disappointment.” 

“Giả sử rằng một nam nhân cầm màu đỏ cánh kiến, màu vàng 
huỳnh thạch, màu lam sẫm, hoặc màu đỏ thắm, đã đi đến và nói rằng: 
“Tôi sẽ vẽ những tranh ảnh trong hư không, Tôi sẽ làm cho những tranh 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             143 
 
ảnh hiển lộ.”  Bấy giờ, các người nghĩ thế nào – vị ấy sẽ vẽ những tranh 
ảnh trong hư không và làm cho những tranh ảnh hiển lộ được không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.  Vì sao vậy ?  Bởi vì hư không thì 
vô định hình và vô đặc sắc.  Không thể nào dễ dàng để vẽ những tranh 
ảnh ở nơi đó và làm cho chúng hiển lộ được.  Vị ấy chỉ sẽ gặt hái một 
phần nào ngán ngẩm và thất vọng.”  

 
“In the same way, monks, there are these five aspects of speech by 

which others may address you.… In any event, you should train 
yourselves: ‘Our minds will be unaffected and we will say no evil words.  
We will remain sympathetic to that person’s welfare, with a mind of 
Good Will, and with no inner hate.  We will keep pervading him with an 
awareness imbued with Good Will and, beginning with him, we will keep 
pervading the all - encompassing world with an awareness imbued with 
Good Will equal to space—abundant, expansive, immeasurable, free 
from hostility, free from ill will.’ That’s how you should train yourselves. 

“Trong cùng phương thức, này các vị tu sĩ, có năm phương diện 
về ngôn từ mà các tha nhân có thể nói chuyện với các người: hợp thời 
hoặc phi thời, chân thực hoặc dối trá, hữu ái tâm hoặc thô ác ngữ, hữu 
phúc lợi hoặc phi phúc lợi, với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) hoặc 
với sự tiềm ẩn hận thù.  Các tha nhân có thể nói chuyện với các người 
trong một phương thức hợp thời hoặc một phương thức phi thời.  Họ có 
thể nói chuyện với các người với điều chân thực hoặc với điều dối trá.  
Họ có thể nói chuyện với các người trong một phương thức hữu ái tâm 
hoặc trong một phương thức thô ác ngữ.  Họ có thể nói chuyện với các 
người trong một phương thức hữu phúc lợi hoặc một phương thức phi 
phúc lợi.  Họ có thể nói chuyện với các người với một tâm thức Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm) hoặc với sự tiềm ẩn hận thù.  Trong bất cứ sự kiện nào, các 
người cần phải tu dưỡng bản thân mình: “Tâm thức của chúng tôi sẽ 
không bị biến nhiễm và chúng tôi sẽ không nói những thô ác ngữ.  Chúng 
tôi sẽ vẫn giữ sự thiện cảm đối với điều phúc lợi của người ấy, với một 
tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và không có sự tiềm ẩn hận thù.  Chúng 
tôi sẽ biến mãn tâm thức đến vị ấy với một sự tỉnh giác đã được thấm 
nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và, bắt đầu với vị ấy, chúng ta sẽ biến 
mãn tâm thức đến khắp mọi phương diện bao trùm cả thế gian với một 
sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) sánh tợ hư 
không - chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             144 
 
không vương tư thù.”  Đó là cách thức mà các người cần phải tu dưỡng 
bản thân mình. 

 
“Suppose that a man were to come along carrying a burning grass 

torch and saying, ‘With this burning grass torch I will heat up the river 
Ganges and make it boil.’ Now, what do you think—would he, with that 
burning grass torch, heat up the river Ganges and make it boil?” 

“No, Lord. Why is that ?  Because the river Ganges is deep and 
enormous.  It’s not easy to heat it up and make it boil with a burning 
grass torch.  The man would reap only a share of weariness and 
disappointment.” 

“Giả sử rằng một nam nhân cầm một ngọn đuốc cỏ khô đang cháy 
đã đi đến và nói rằng: “Với ngọn đuốc cỏ khô đang cháy này Tôi sẽ hâm 
nóng sông Hằng lên và làm cho nó sôi lên.” Bấy giờ, các người nghĩ thế 
nào – với ngọn đuốc cỏ khô đang cháy ấy, vị ấy sẽ hâm nóng sông Hằng 
lên và làm cho nó sôi lên được không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.  Vì sao vậy ?  Bởi vì sông Hằng 
thì sâu thẳm và rộng lớn.  Không thể nào dễ dàng với một ngọn đuốc cỏ 
khô đang cháy để hâm nóng nó lên và làm cho nó sôi lên được.  Vị ấy 
chỉ sẽ gặt hái một phần nào ngán ngẩm và thất vọng.”  

 
“In the same way, monks, there are these five aspects of speech by 

which others may address you.… In any event, you should train 
yourselves: ‘Our minds will be unaffected and we will say no evil words. 
We will remain sympathetic to that person’s welfare, with a mind of 
Good Will, and with no inner hate. We will keep pervading him with an 
awareness imbued with Good Will and, beginning with him, we will keep 
pervading the all - encompassing world with an awareness imbued with 
Good Will equal to the river Ganges—abundant, expansive, 
immeasurable, free from hostility, free from ill will.’  That’s how you 
should train yourselves.  

“Trong cùng phương thức, này các vị tu sĩ, có năm phương diện 
về ngôn từ mà các tha nhân có thể nói chuyện với các người: hợp thời 
hoặc phi thời, chân thực hoặc dối trá, hữu ái tâm hoặc thô ác ngữ, hữu 
phúc lợi hoặc phi phúc lợi, với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) hoặc 
với sự tiềm ẩn hận thù.  Các tha nhân có thể nói chuyện với các người 
trong một phương thức hợp thời hoặc một phương thức phi thời.  Họ có 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             145 
 
thể nói chuyện với các người với điều chân thực hoặc với điều dối trá.  
Họ có thể nói chuyện với các người trong một phương thức hữu ái tâm 
hoặc trong một phương thức thô ác ngữ.  Họ có thể nói chuyện với các 
người trong một phương thức hữu phúc lợi hoặc một phương thức phi 
phúc lợi.  Họ có thể nói chuyện với các người với một tâm thức Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm) hoặc với sự tiềm ẩn hận thù.  Trong bất cứ sự kiện nào, các 
người cần phải tu dưỡng bản thân mình: “Tâm thức của chúng tôi sẽ 
không bị biến nhiễm và chúng tôi sẽ không nói những thô ác ngữ.  Chúng 
tôi sẽ vẫn giữ sự thiện cảm đối với điều phúc lợi của người ấy, với một 
tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và không có sự tiềm ẩn hận thù.  Chúng 
tôi sẽ biến mãn tâm thức đến vị ấy với một sự tỉnh giác đã được thấm 
nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và, bắt đầu với vị ấy, chúng ta sẽ biến 
mãn tâm thức đến khắp mọi phương diện bao trùm cả thế gian với một 
sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) sánh tợ sông 
Hằng - chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, 
không vương tư thù.”  Đó là cách thức mà các người cần phải tu dưỡng 
bản thân mình. 

 
“Suppose there were a catskin bag—beaten, well - beaten, beaten 

through and through, soft, silky, free of rustling and crackling—and a 
man were to come along carrying a stick or shard and saying, ‘With this 
stick or shard I will take this catskin bag—beaten, well - beaten, beaten 
through and through, soft, silky, free of rustling and crackling—and I 
will make it rustle and crackle.’ Now, what do you think—would he, with 
that stick or shard, take that catskin bag—beaten, well - beaten, beaten 
through and through, soft, silky, free of rustling and crackling —and 
make it rustle and crackle ?” 

“No, Lord. Why is that ?  Because the catskin bag is beaten, well- 
beaten, beaten through and through, soft, silky, free of rustling and 
crackling. It’s not easy to make it rustle and crackle with a stick or shard.  
The man would reap only a share of weariness and disappointment.”  

“Giả sử có một túi da mèo – đã được đập bẹp, đã được khéo đập 
bẹp, đã bị đập bẹp hoàn toàn, mềm mại, mịn màng, không còn tiếng sột 
soạt và tiếng lộp bộp, và một nam nhân cầm một cây gậy hoặc một mảnh 
vỡ, đã đi đến và nói rằng: “Với cây gậy hoặc mảnh vỡ này Tôi sẽ đập 
vào túi da mèo này  – đã được đập bẹp, đã được khéo đập bẹp,  đã bị đập 
bẹp hoàn toàn, mềm mại, mịn màng, không còn tiếng sột soạt và tiếng 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             146 
 
lộp bộp, và Tôi sẽ làm cho nó phát ra tiếng sột soạt và tiếng lộp bộp.”  
Bấy giờ, các người nghĩ thế nào – vị ấy, với cây gậy hoặc mảnh vỡ ấy, 
sẽ đập vào túi da mèo ấy – đã được đập bẹp, đã được khéo đập bẹp, đã 
bị đập bẹp đập đi đập lại, mềm mại, mịn màng, không còn tiếng sột soạt 
và tiếng lộp bộp, và sẽ làm cho nó phát ra tiếng sột soạt và tiếng lộp bộp 
được không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.  Vì sao vậy ?  Bởi vì tấm da mèo 
đã được đập bẹp, đã được khéo đập bẹp, đã bị đập bẹp hoàn toàn, mềm 
mại, mịn màng, không còn tiếng sột soạt và tiếng lộp bộp.  Không thể 
nào dễ dàng với một cây gậy hoặc một mảnh vỡ để làm cho nó phát ra 
tiếng sột soạt và tiếng lộp bộp được.  Vị ấy chỉ sẽ gặt hái một phần nào 
ngán ngẩm và thất vọng.”  

 
“In the same way, monks, there are these five aspects of speech by 

which others may address you.… In any event, you should train 
yourselves: ‘Our minds will be unaffected and we will say no evil words. 
We will remain sympathetic to that person’s welfare, with a mind of 
Good Will, and with no inner hate. We will keep pervading him with an 
awareness imbued with Good Will and, beginning with him, we will keep 
pervading the all - encompassing world with an awareness imbued with 
Good Will equal to a catskin bag—abundant, expansive, immeasurable, 
free from hostility, free from ill will.’ That’s how you should train 
yourselves. 

“Trong cùng phương thức, này các vị tu sĩ, có năm phương diện 
về ngôn từ mà các tha nhân có thể nói chuyện với các người: hợp thời 
hoặc phi thời, chân thực hoặc dối trá, hữu ái tâm hoặc thô ác ngữ, hữu 
phúc lợi hoặc phi phúc lợi, với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) hoặc 
với sự tiềm ẩn hận thù.  Các tha nhân có thể nói chuyện với các người 
trong một phương thức hợp thời hoặc một phương thức phi thời.  Họ có 
thể nói chuyện với các người với điều chân thực hoặc với điều dối trá.  
Họ có thể nói chuyện với các người trong một phương thức hữu ái tâm 
hoặc trong một phương thức thô ác ngữ.  Họ có thể nói chuyện với các 
người trong một phương thức hữu phúc lợi hoặc một phương thức phi 
phúc lợi.  Họ có thể nói chuyện với các người với một tâm thức Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm) hoặc với sự tiềm ẩn hận thù.  Trong bất cứ sự kiện nào, các 
người cần phải tu dưỡng bản thân mình: “Tâm thức của chúng tôi sẽ 
không bị biến nhiễm và chúng tôi sẽ không nói những thô ác ngữ.  Chúng 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             147 
 
tôi sẽ vẫn giữ sự thiện cảm đối với điều phúc lợi của người ấy, với một 
tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và không có sự tiềm ẩn hận thù.  Chúng 
tôi sẽ biến mãn tâm thức đến vị ấy với một sự tỉnh giác đã được thấm 
nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và, bắt đầu với vị ấy, chúng ta sẽ biến 
mãn tâm thức đến khắp mọi phương diện bao trùm cả thế gian với một 
sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) sánh tợ một 
túi da mèo - chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác 
cảm, không vương tư thù.”  Đó là cách thức mà các người cần phải tu 
dưỡng bản thân mình. 

 
“Monks, even if bandits were to carve you up savagely, limb by 

limb, with a two –handled saw, he among you who let his heart get 
angered even at that would not be doing my bidding.  Even then you 
should train yourselves: ‘Our minds will be unaffected and we will say 
no evil words.  We will remain sympathetic, with a mind of Good Will, 
and with no inner hate.  We will keep pervading these people with an 
awareness imbued with Good Will and, beginning with them, we will 
keep pervading the all - encompassing world with an awareness imbued 
with Good Will—abundant, expansive, immeasurable, free from 
hostility, free from ill will.’  That’s how you should train yourselves. 

“Monks, if you attend constantly to this admonition on the simile 
of the saw, do you see any aspects of speech, slight or gross, that you 
could not endure?” 

“No, Lord.” 
“Then attend constantly to this admonition on the simile of the 

saw. That will be for your long - term welfare and happiness.(MN.# 21) 
“Này các vị tu sĩ, cho dù là những kẻ cướp đã cắt xẻ các người ra 

từng mảnh một cách dã man, ra từng mỗi phần của tứ chi, với một máy 
cưa được cầm hai tay, một trong số của các người mà đã để cho đáy lòng 
của mình khởi lên sự tức giận vào ngay lúc ấy là sẽ không có thực hiện 
lời dạy bảo của Ta vậy.  Mặc dù vậy các người cần phải tu dưỡng bản 
thân mình: “Tâm thức của chúng tôi sẽ không bị biến nhiễm và chúng 
tôi sẽ không nói những thô ác ngữ.  Chúng tôi sẽ vẫn giữ sự thiện cảm, 
với một tâm thức Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và không có sự tiềm ẩn hận thù.  
Chúng tôi sẽ biến mãn tâm thức đến những người này với một sự tỉnh 
giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm) và, bắt đầu với vị ấy, 
chúng ta sẽ biến mãn tâm thức đến khắp mọi phương diện bao trùm cả 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             148 
 
thế gian với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái 
Tâm) - chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, 
không vương tư thù.”  Đó là cách thức mà các người cần phải tu dưỡng 
bản thân mình. 

“Này các vị tu sĩ, nếu như các người quan tâm một cách thường 
xuyên đến lời khuyến cáo này qua ẩn dụ của cái cưa thì các người có 
nhận thấy bất kỳ phương diện nào về ngôn từ, thô thiển hoặc ty liệt, mà 
các người có thể không chịu đựng được không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 
“Thế thì hãy quan tâm một cách thường xuyên đến lời khuyến cáo 

này qua ẩn dụ của cái cưa.  Đó sẽ là điều phúc lợi và niềm hạnh phúc lâu 
dài cho các người.”  (Trung Bộ Kinh.# 21) 

  
This is to be done by one skilled in aims 
who wants to break through to the state of peace: 
Be capable, upright, and straightforward, 
easy to instruct, gentle, and not conceited, 
content and easy to support, 
with few duties, living lightly, 
with peaceful faculties, masterful, 
modest, and no greed for supporters. 
 
Do not do the slightest thing 
that the wise would later censure. 
 
Think: Happy, at rest, 
may all beings be happy at heart. 
Whatever beings there may be, 
weak or strong, without exception, 
long, large, 
middling, short, 
subtle, blatant, 
seen and unseen, 
near and far, 
born and seeking birth: 
May all beings be happy at heart. 
 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             149 
 

Let no one deceive another 
or despise anyone anywhere, 
or through anger or irritation 
wish for another to suffer. 
As a mother would risk her life 
to protect her child, her only child, 
even so should one cultivate 
an immeasurable heart 
with regard to all beings. 
With good will for the entire cosmos, 
cultivate an immeasurable heart: 
Above, below, and all around, 
unobstructed, without hostility or hate. 
Whether standing, walking, 
Sitting, or lying down, 
as long as one is alert, 
one should be resolved on this mindfulness. 
This is called a sublime abiding 
here and now. 
 
Not taken with views, 
but virtuous and consummate in vision, 
having subdued desire for sensual pleasures, 
one never again 
will lie in the womb.  (Khp.# 9) 
Vị Thiện xảo mục đích, 
Cần phải làm như sau: 
Sauk hi hiểu thông suốt, 
Con đường an tịnh ấy, 
Có khả năng trực tánh, 
Thật sự,khéo chân trực, 
Dễ nói và nhu hòa, 
Không có chi cao mạn.  
 
Sống cảm thấy vừa đủ, 
Nuối sống thật dễ dàng, 
Ít có sự rộn ràng, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             150 
 

Sống đạm bạc, giản dị, 
Các căn được tịnh lạc, 
Khôn ngoan và thận trọng, 
Không xông xáo gia đình, 
Không Tham Ái, Tham Vọng.  
 
Các hành sở của mình, 
Không nhỏ nhen, vụn vặt, 
Khiến người khác có Trí, 
Có thể sinh chỉ trích, 
Mong mọi loài chúng sinh, 
Được an lạc, an ổn, 
Mong chúng chứng đạt được,  
Hạnh phúc và an lạc.  
 
Mong tất cả những ai, 
Hữu tình có mạng sống, 
Kẻ yếu hay kẻ mạnh, 
Không bỏ sót một ai, 
Kẻ dài hay kẻ lớn, 
Trung thấp, loài lớn, nhỏ.  
 
Loài được thấy, không thấy, 
Loài sống xa, không xa, 
Các loài hiện đang sống, 
Các loài sẽ được sinh, 
Mong mọi loài chúng sinh, 
Sống hạnh phúc an lạc.  
 
Mong rằng không có ai, 
Lường gạt, lừa dối ai, 
Không có ai khinh mạn, 
Tại bất cứ chỗ nào, 
Không vì giận hờn nhau, 
Không vì tưởng chống đối. 
Lại có người mong muốn, 
Làm đau khổ cho nhau.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             151 
 

 
Như tấm lòng người Mẹ, 
Đối với con của mình, 
Trọn đời lo che chở, 
Con độc nhất mình sinh. 
Cũng vậy, đối tất cả 
Các hữu tình chúng sinh, 
Hãy tu tập Tâm Ý, 
Không hạn lượng, rộng lớn.  
Hãy tu tập Từ Tâm, 
Trong tất cả thế gian, 
Hãy tu tập Tâm Ý, 
Không hạn lượng, rộng lớn, 
Phía trên và phía dưới, 
Cũng vậy cả bề ngang, 
Không hận, không thù địch. 
 
Khi đứng hay khi ngồi, 
Khi ngồi hay khi nằm, 
Lâu cho đến khi nào, 
Khi đang còn tỉnh thức, 
Hãy an trú Niệm này, 
Nếp sống này như vậy.  
Được đời đề cập đến,  
Là nếp sống tối thượng.  
 
Ai từ bỏ Tà Kiến, 
Giữ Giới, đủ Chính Kiến, 
Nhiếp phục được Tham Ái, 
Đối với các dục vọng, 
Không còn phải tái sinh, 
Ði đến thai tạng nữa.  (Tiểu Bộ Kinh.# 9) 

 
“Wise and mindful, you should develop immeasurable 

concentration [i.e., concentration based on immeasurable Good Will, 
Compassion, Empathetic Joy, or Equanimity]. When, wise and mindful, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             152 
 
one has developed immeasurable concentration, five realizations arise 
right within oneself.  Which five ? 

“Với Trí Tuệ và Niệm, các người nên phát triển bất khả hạn lượng 
định thức [tức là sự định thức được dựa trên Thiện Ý (Từ Ái Tâm), Lòng 
Bi Mẫn (Sự Đồng Tình), Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ), hoặc Sự Trấn Tịnh 
(Hành Xả)].  Khi, với Trí Tuệ và Niệm, người ta đã phát triển bất khả 
hạn lượng định thức thì năm sự chứng tri khởi sinh lên ngay trong tự ngã 
của mình.  Thế nào là năm ?   

 
 “The realization arises right within oneself that ‘This 

concentration is blissful in the present and will result in bliss in the 
future.’ 

“The realization arises right within oneself that ‘This 
concentration is noble and not connected with the baits of the flesh.’ 

“The realization arises right within oneself that ‘This 
concentration is not obtained by base people.’ 

“The realization arises right within oneself that ‘This 
concentration is peaceful, exquisite, the acquiring of serenity, the 
attainment of unity, not kept in place by the fabrications of forceful 
restraint.’ 

“The realization arises right within oneself that ‘I enter into this 
concentration mindfully, and mindfully I emerge from it.’ 

“Wise and mindful, you should develop immeasurable 
concentration. When, wise and mindful, one has developed 
immeasurable concentration, these five realizations arise right within 
oneself.”  (AN V.# 27) 

“Sự chứng tri khởi sinh lên ngay trong tự ngã của mình rằng: “Sự 
định thức này là tĩnh lạc trong thời hiện tại và sẽ dẫn đến kết quả trong 
sự tĩnh lạc ở thời vị lai.” 

“Sự chứng tri khởi sinh lên ngay trong tự ngã của mình rằng: “Sự 
định thức này là cao quý và bất hữu quan với các sự quyến rũ của dục 
trần.” 

“Sự chứng tri khởi sinh lên ngay trong tự ngã của mình rằng: “Sự 
định thức này thì không có được ở hạng tiện dân.” 

“Sự chứng tri khởi sinh lên ngay trong tự ngã của mình rằng: “Sự 
định thức này là an tịnh, tinh tế, có được sự thanh thản, thành đạt sự nhất 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             153 
 
thống, không đặt ở trong những mãnh lực tạo tác của sự kiểm thúc thái 
quá.” 

“Sự chứng tri khởi sinh lên ngay trong tự ngã của mình rằng: “Một 
cách chú niệm Ta nhập định an chỉ này, và một cách chú niệm Ta xuất 
ra khỏi nó.” 

“Với Trí Tuệ và Niệm, các người nên phát triển bất khả hạn lượng 
định thức [tức là sự định thức được dựa trên Thiện Ý (Từ Ái Tâm), Lòng 
Bi Mẫn (sự đồng tình), Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ), hoặc Sự Trấn Tịnh 
(Hành Xả)].  Một khi, với Trí Tuệ và Niệm, người ta đã phát triển bất 
khả hạn lượng định thức thì năm sự chứng tri này khởi sinh lên ngay 
trong tụ ngã của mình.  (Tăng Chi Bộ Kinh V.# 27) 

 
“Monks, for one whose Awareness - Release through Good Will 

is cultivated, developed, pursued, given a means of transport, given a 
grounding, steadied, consolidated, and well - undertaken, eleven benefits 
can be expected.  Which eleven ? 

“Này các vị tu sĩ, đối với những ai mà Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát 
thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm) đã được tu dưỡng, đã được phát triển, 
đã được tiếp tục thực hiện, một sự cảm xúc mãnh liệt đã được xác lập, 
một nền tảng đã được xác lập, đã kiên định, đã gia cố, và đã được thực 
hiện tốt đẹp, thì mười một quả phúc lợi có thể được kỳ vọng.  Thế nào là 
mười một ? 

 
“One sleeps easily, wakes easily, dreams no evil dreams.  One is 

dear to human beings, dear to non - human beings. The Devas protect 
one. Neither fire, poison, nor weapons can touch one.  One’s mind gains 
concentration quickly. 

One’s complexion is bright. One dies unconfused and—if 
penetrating no higher —is headed for the Brahma worlds. 

“These are the eleven benefits that can be expected for one whose 
awareness-release through Good Will is cultivated, developed, pursued, 
given a means of transport, given a grounding, steadied, consolidated, 
and well - undertaken.”  (AN XI.# 16) 

“Người ấy ngủ một cách dễ dàng, thức dậy một cách dễ chịu, 
không có nằm mơ những mộng cảnh xấu ác.  Người ấy được Nhân Loại 
trân ái, được Chúng Phi Nhân trìu mến.  Chư Thiên bảo hộ người ấy.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             154 
 
Không có lửa, thuốc độc mà cũng không có vũ khí có thể can hệ đến 
người ấy.  Tâm thức của vị ấy đạt được sự định thức một cách mau lẹ.  

Nhan sắc của người ấy được tươi sáng.  Người ấy mệnh chung 
không có rối loạn tâm thức và – nếu như không có được thẩm thấu Pháp 
cao hơn – thì tâm thức đi đến những Cõi Phạm Thiên Giới. 

“Đây là mười một quả phúc lợi mà có thể được kỳ vọng cho những 
ai mà Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm) đã 
được tu dưỡng, đã được phát triển, đã được tiếp tục thực hiện, một sự 
cảm xúc mãnh liệt đã được xác lập, một nền tảng đã được xác lập, đã 
kiên định, đã gia cố, và đã được thực hiện tốt đẹp.  (Tăng Chi Bộ Kinh 
XI.# 16) 

 
“Having abandoned the taking of life, he [the disciple of the noble 

ones] refrains from taking life… he refrains from stealing… he refrains 
from sexual misconduct… he refrains from lies… he refrains from 
divisive speech… he refrains from harsh speech… he refrains from idle 
chatter.  Having abandoned covetousness, he becomes uncovetous. 
Having abandoned malevolence and anger, he becomes one with a mind 
of no malevolence.  Having abandoned wrong views, he becomes one 
who has right views. 

“Khi đã xả ly việc đoạt lấy sinh mạng, vị ấy [đệ tử của Chư Thánh 
Nhân] tự kiểm thúc việc đoạt lấy sinh mạng… vị ấy tự kiểm thúc việc 
trộm cắp… vị ấy tự kiểm thúc trong tính dục tà hạnh… vị ấy tự kiểm 
thúc trong việc nói những lời dối trá…tự kiểm thúc trong việc nói lời gây 
chia rẽ… vị ấy tự kiểm thúc trong việc nói lời thóa mạ… vị ấy tự kiểm 
thúc trong cuộc trò chuyện nhàn rỗi vô ích.  Khi đã xả ly sự tham ái, vị 
ấy trở nên không còn tham ái.  Khi đã xả ly sự ác ý và lòng sân hận, vị 
ấy trở nên một người với tâm thức không có sự ác ý.  Khi đã xả ly những 
kiến giải sai lầm (Tà Kiến), vị ấy trở nên một người có những kiến giải 
chân chính (Chính Kiến). 

 
“That disciple of the noble ones, headman—thus devoid of 

covetousness, devoid of malevolence, unbewildered, alert, mindful—
keeps pervading the first direction [the east] with an awareness imbued 
with Good Will, likewise the second, likewise the third, likewise the 
fourth. Thus above, below, and all around, everywhere, in its entirety, he 
keeps pervading the all - encompassing cosmos with an awareness 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             155 
 
imbued with Good Will—abundant, expansive, immeasurable, without 
hostility, without malevolence.  Just as a strong conch - trumpet blower 
can notify the four directions without any difficulty, in the same way, 
when Awareness - Release through Good Will is thus developed, thus 
pursued, any deed done to a limited extent no longer remains there, no 
longer stays there. 

“Vị đệ tử ấy của Chư Thánh Nhân – này thôn trưởng – do vậy 
chẳng có sự tham ái, chẳng có sự ác ý, đã không bị khốn hoặc, cảnh tỉnh, 
chú niệm – được biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất [hướng Đông] 
với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm), 
tương tự như vậy với hướng thứ hai, tương tự như vậy với hướng thứ ba, 
tương tự như vậy với hướng thứ tư.  Rồi thì đến hướng trên, hướng dưới 
và lan tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, hoàn toàn ở trong đó, vị ấy 
biến mãn trên khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một sự tỉnh 
giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm): chan chứa tấm lòng 
vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù. Cũng như 
một người thổi kèn bằng vỏ ốc khỏe mạnh có thể thông báo cho bốn 
phương hướng mà không có gặp khó khăn nào, trong cùng phương thức, 
khi Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm) đã được 
phát triển, đã được tiếp tục thực hiện - mà do vậy, bất luận tác hành 
(Nghiệp Lực) nào đã có thực hiện đến một mức độ hạn chế thì không còn 
tồn tại ở nơi đó, không còn ở nơi đó nữa.”  

 
“That disciple of the noble ones… keeps pervading the first 

direction with an awareness imbued with Compassion… Empathetic 
Joy… Equanimity, likewise the second, likewise the third, likewise the 
fourth.  Thus above, below, and all around, everywhere, in its entirety, 
he keeps pervading the all - encompassing cosmos with an awareness 
imbued with Equanimity—abundant, expansive, immeasurable, without 
hostility, without malevolence.  Just as a strong conch - trumpet blower 
can notify the four directions without any difficulty, in the same way, 
when Awareness - Release through Equanimity is thus developed, thus 
pursued, any deed done to a limited extent no longer remains there, no 
longer stays there.” (SN XLII.# 8) 

“Vị đệ tử ấy của Chư Thánh Nhân – này thôn trưởng – do vậy 
chẳng có sự tham ái, chẳng có sự ác ý, đã không bị khốn hoặc, cảnh tỉnh, 
chú niệm – được biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất [hướng Đông] 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             156 
 
với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Lòng Bi Mẫn (sự đồng 
tình)… Lạc Sự Vị Tha(Tùy Hỷ)… Sự Trấn Tịnh(Hành Xả), tương tự 
như vậy với hướng thứ hai, tương tự như vậy với hướng thứ ba, tương tự 
như vậy với hướng thứ tư.  Rồi thì đến hướng trên, hướng dưới và lan 
tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, hoàn toàn ở trong đó, vị ấy biến 
mãn trên khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một sự tỉnh giác 
đã được thấm nhuần với Sự Trấn Tịnh(Hành Xả): chan chứa tấm lòng 
vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.  Cũng 
như một người thổi kèn bằng vỏ ốc khỏe mạnh có thể thông báo cho bốn 
phương hướng mà không có gặp khó khăn nào, trong cùng phương thức, 
khi Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Sự Trấn Tịnh(Hành Xả) đã 
được phát triển, đã được tiếp tục thực hiện - mà do vậy, bất luận tác hành 
(Nghiệp Lực) nào đã có thực hiện đến một mức độ hạn chế thì không còn 
tồn tại ở nơi đó, không còn ở nơi đó nữa.” (Tương Ưng Bộ Kinh XLII.# 
8)  

 
“Monks, I don’t speak of the wiping out of intentional actions that 

have been done and accumulated without [their results] having been 
experienced, either in the here and now or in a further state hereafter.  
Nor do I speak of the act of putting an end to suffering and stress without 
having experienced [the results of] intentional actions that have been 
done and accumulated. 

“Này các vị tu sĩ, Ta không nói đến việc xóa sạch hết các hành 
động có chủ ý mà đã có thực hiện và đã có tích lũy mà không có [những 
kết quả của chúng] đã được trải nghiệm, hoặc ngay tức thời hoặc trong 
một trạng thái xa hơn nữa ở thời vị lai.  Mà Ta cũng không nói đến hành 
động đưa đến một việc chấm dứt sự khổ đau và tinh thần áp lực mà không 
có được trải nghiệm [những kết quả của] các hành động có chủ ý mà đã 
có thực hiện và đã có tích lũy. 

 
“That disciple of the noble ones—thus devoid of covetousness, 

devoid of ill will, unbewildered, alert, mindful—keeps pervading the first 
direction [the east] with an awareness imbued with Good Will, likewise 
the second, likewise the third, likewise the fourth.  Thus above, below, 
and all around, everywhere, in its entirety, he keeps pervading the all - 
encompassing cosmos with an awareness imbued with Good Will—
abundant, expansive, immeasurable, without hostility, without ill will.  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             157 
 
He discerns, ‘Before, this mind of mine was limited and undeveloped.  
But now this mind of mine is immeasurable and well developed.  And 
whatever action that was done in a measurable way does not remain 
there, does not linger there.’ 

“Vị đệ tử ấy của Chư Thánh Nhân – do vậy chẳng có sự tham ái, 
chẳng có sự cừu hận, đã không bị khốn hoặc, cảnh tỉnh, chú niệm – được 
biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất [hướng Đông] với một sự tỉnh 
giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm), tương tự như vậy 
với hướng thứ hai, tương tự như vậy với hướng thứ ba, tương tự như vậy 
với hướng thứ tư.  Rồi thì đến hướng trên, hướng dưới và lan tỏa khắp 
chung quanh, khắp mọi nơi, hoàn toàn ở trong đó, vị ấy biến mãn trên 
khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một sự tỉnh giác đã được 
thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm): chan chứa tấm lòng vô lượng bác 
ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.  Vị ấy nhận thức rõ: 
“Trước kia, tâm thức của Ta đây đã bị hạn chế và không có được phát 
triển.  Thế nhưng, hiện giờ tâm thức của Ta đây đã là bất khả hạn lượng 
và đã được phát triển tốt đẹp.  Và bất luận hành động nào mà đã có thực 
hiện trong một phương thức hạn lượng thì không còn tồn tại nơi đó, 
không có lưu tồn ở nơi đó.”  

 
“What do you think, monks: If that youth, from childhood, were to 

develop Awareness - Release through Good Will, would he do any evil 
action ?” 

“No, Lord.” 
“Not doing any evil action, would he touch suffering ?” 
“No, Lord, for when one does no evil action, from where would he 

touch suffering ?”“This Awareness - Release through Good Will should 
be developed whether one is a woman or a man. Neither a woman nor a 
man can go taking this body along. Death, monks, is but a gap of a 
thought away. One [who practices this Awareness - Release] discerns, 
‘Whatever evil action has been done by this body born of action, that will 
all be experienced here [in this life]. It will not come to be hereafter.’ 
Thus developed, Awareness - Release through Good Will leads to Non - 
Returning for the monk who has gained gnosis here and has penetrated 
to no higher release. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             158 
 

“Các người nghĩ thế nào, này các vị tu sĩ: Nếu như nam thanh niên 
nọ, từ tuổi thơ ấu đã phát triển Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm), liệu anh ấy có tạo tác Ác Hạnh nào không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 
“Đã không có tạo tác bất kỳ Ác Hạnh nào, liệu anh ấy sẽ can hệ 

đến sự khổ đau không ?  
“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn, vì khi một người không có tạo tác 

Ác Hạnh thì từ nơi đâu vị ấy can hệ đến sự khổ đau ?” 
“Sự Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm) này 

nên được phát triển bất luận người ấy là một nữ nhân hay là một nam 
nhân.  Không có một người nữ mà cũng không có một người nam có thể 
đi theo cái thân xác này.  Sự tử vong, này các vị tu sĩ, chỉ là một khoảng 
cách của một tâm thức mất đi.  Với người [mà thực hành Pháp Tỉnh Giác 
Giải Thoát này] nhận thức rõ: “Bất luận Ác Hạnh nào đã có tạo tác do 
bởi xác thân này được sinh ra của Nghiệp Lực thì tất cả điều đó sẽ được 
trải nghiệm ở tại đây [trong kiếp sống này].  Nó sẽ không có trổ sinh ở 
kiếp sau.”  Bởi do vậy, Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý 
(Từ Ái Tâm) khi đã phát triển, dắt dẫn đến Quả vị Bất Lai cho vị tu sĩ đã 
đạt sự giác ngộ ở tại đây và đã không có được thẩm thấu sự giải thoát ở 
tầng cao hơn.  

 
“That disciple of the noble ones—thus devoid of covetousness, 

devoid of ill will, unbewildered, alert, mindful—keeps pervading the first 
direction [the east] with an awareness imbued with Compassion.… 

“Vị đệ tử ấy của Chư Thánh Nhân – do vậy chẳng có sự tham ái, 
chẳng có sự cừu hận, đã không bị khốn hoặc, cảnh tỉnh, chú niệm – được 
biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất [hướng Đông] với một sự tỉnh 
giác đã được thấm nhuần với Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình)… 

 
“That disciple of the noble ones—thus devoid of covetousness, 

devoid of ill will, unbewildered, alert, mindful—keeps pervading the first 
direction [the east] with an awareness imbued with Empathetic Joy.… 

“Vị đệ tử ấy của Chư Thánh Nhân – do vậy chẳng có sự tham ái, 
chẳng có sự cừu hận, đã không bị khốn hoặc, cảnh tỉnh, chú niệm – được 
biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất [hướng Đông] với một sự tỉnh 
giác đã được thấm nhuần với Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ)… 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             159 
 

“That disciple of the noble ones—thus devoid of covetousness, 
devoid of ill will, unbewildered, alert, mindful—keeps pervading the first 
direction [the east] with an awareness imbued with Equanimity, 
likewise the second, likewise the third, likewise the fourth. Thus above, 
below, and all around, everywhere, in its entirety, he keeps pervading 
the all - encompassing cosmos with an awareness imbued with 
Equanimity—abundant, expansive, immeasurable, without hostility, 
without ill will. He discerns, ‘Before, this mind of mine was limited and 
undeveloped.  But now this mind of mine is immeasurable and well 
developed.  And whatever action that was done in a measurable way does 
not remain there, does not linger there.’ 

“Vị đệ tử ấy của Chư Thánh Nhân – này thôn trưởng – do vậy 
chẳng có sự tham ái, chẳng có sự ác ý, đã không bị khốn hoặc, cảnh tỉnh, 
chú niệm – được biến mãn tâm thức đến hướng thứ nhất [hướng Đông] 
với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Sự Trấn Tịnh (Hành Xả), 
tương tự như vậy với hướng thứ hai, tương tự như vậy với hướng thứ ba, 
tương tự như vậy với hướng thứ tư.  Rồi thì đến hướng trên, hướng dưới 
và lan tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, hoàn toàn ở trong đó, vị ấy 
biến mãn trên khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một sự tỉnh 
giác đã được thấm nhuần với Sự Trấn Tịnh (Hành Xả): chan chứa tấm 
lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.  Vị 
ấy nhận thức rõ: “Trước kia, tâm thức của Ta đây đã bị hạn chế và không 
có được phát triển.  Thế nhưng, hiện giờ tâm thức của Ta đây đã là bất 
khả hạn lượng và đã được phát triển tốt đẹp.  Và bất luận hành động nào 
mà đã có thực hiện trong một phương thức hạn lượng thì không còn tồn 
tại nơi đó, không có lưu tồn ở nơi đó.”  

 
“What do you think, monks: If that youth, from childhood, were to 

develop Awareness - Release through Equanimity, would he do any evil 
action ?” 

“No, Lord.” 
“Not doing any evil action, would he touch suffering ?” 
“No, Lord, for when one does no evil action, from where would he 

touch suffering ?” “This Awareness - Release through Equanimity 
should be developed whether one is a woman or a man.  Neither a woman 
nor a man can go taking this body along. Death, monks, is but a gap of 
a thought away. One [who practices this awareness - release] discerns, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             160 
 
‘Whatever evil action has been done by this body born of action, that will 
all be experienced here [in this life]. It will not come to be hereafter.’ 
Thus developed, Awareness - Release through Equanimity leads to Non 
- Returning for the monk who has gained gnosis here and has penetrated 
to no higher release.” 

“Các người nghĩ thế nào, này các vị tu sĩ: Nếu như nam thanh niên 
nọ, từ tuổi thơ ấu đã phát triển Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Sự 
Trấn Tịnh (Hành Xả), liệu anh ấy có tạo tác Ác Hạnh nào không ?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.” 
“Đã không có tạo tác bất kỳ Ác Hạnh nào, liệu anh ấy sẽ can hệ 

đến sự khổ đau không ?  
“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn, vì khi một người không có tạo tác 

Ác Hạnh thì từ nơi đâu vị ấy can hệ đến sự khổ đau ?” 
“Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Sự Trấn Tịnh (Hành Xả) 

này nên được phát triển bất luận người ấy là một nữ nhân hay là một nam 
nhân.  Không có một người nữ mà cũng không có một người nam có thể 
đi theo cái thân xác này.  Sự tử vong, này các vị tu sĩ, chỉ là một khoảng 
cách của một tâm thức mất đi.  Với người [mà thực hành Pháp Tỉnh Giác 
Giải Thoát này] nhận thức rõ: “Bất luận Ác Hạnh nào đã có tạo tác do 
bởi xác thân này được sinh ra của Nghiệp Lực thì tất cả điều đó sẽ được 
trải nghiệm ở tại đây [trong kiếp sống này].  Nó sẽ không có trổ sinh ở 
kiếp sau.”  Bởi do vậy, Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Sự Trấn 
Tịnh (Hành Xả) khi đã phát triển, dắt dẫn đến Quả vị Bất Lai cho vị tu 
sĩ đã đạt sự giác ngộ ở tại đây và đã không có được thẩm thấu sự giải 
thoát ở tầng cao hơn.  

 
NOTE : ⒈ F.L. Woodward—the Pāli Text Society translator of 

the Aṅguttara Tens and Elevens—notes that this Sutta seems patched 
together from various sources. As proof, he cites the abrupt breaks 
between this paragraph and the next, and between the next and the one 
following it.  (AN X.# 208) 

Ghi chú: 1. F. L. Woodward — Dịch giả của Hội Văn Bản Pāli 
về Tăng Chi Bộ Kinh Chương Mười Chi Pháp và Mười Một Chi Pháp— 
ghi chú rằng bài Kinh này dường như đã được chắp vá từ nhiều nguồn 
gốc khác nhau.  Để chứng minh, vị ấy trích dẫn các ngắt quãng đột ngột 
giữa đoạn văn này và đoạn văn kế tiếp, và giữa đoạn văn kế tiếp và đoạn 
văn nối tiếp theo nó.   (Tăng Chi Bộ Kinh X.# 208) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             161 
 

 
“Monks, for anyone who says, ‘In whatever way a person makes 

Kamma, that is how it is experienced,’ there is no living of the holy life, 
there is no opportunity for the right ending of stress.  But for anyone who 
says, ‘When a person makes Kamma to be felt in such and such a way, 
that is how its result is experienced,’ there is the living of the holy life, 
there is the opportunity for the right ending of stress. 

“There is the case where a trifling evil deed done by a certain 
individual takes him to hell.  There is the case where the very same sort 
of trifling deed done by another individual is experienced in the here and 
now, and for the most part barely appears for a moment. 

“Now, a trifling evil deed done by what sort of individual takes 
him to hell ? There is the case where a certain individual is undeveloped 
[contemplating] in body [according to MN.# 36, this means that 
pleasure can invade his mind and remain there], undeveloped in virtue, 
undeveloped in mind [pain can invade his mind and remain there]: 
restricted, small - hearted, dwelling with suffering.  A trifling evil deed 
done by this sort of individual takes him to hell. 

“Này các vị tu sĩ, đối với bất luận ai nói rằng: “Dù cho một người 
tạo tác Nghiệp Lực như thế nào thì qua đó nó được trải nghiệm như thế 
đó,” thế thì không có đời sống Thánh Thiện, thời không có cơ hội cho 
việc hoàn toàn đoạn diệt được tinh thần áp lực.  Thế nhưng đối với bất 
luận ai nói rằng: “Khi một người tạo tác Nghiệp Lực thì đã cảm thụ trong 
một phương thức như thế như thế thì qua đó kết quả của nó được trải 
nghiệm như thế,” thế thì có đời sống Thánh Thiện, thời có cơ hội cho 
việc hoàn toàn đoạn diệt được tinh thần áp lực. 

Có trường hợp nơi mà một Ác Hạnh nhỏ nhặt (Khinh Thiển Ác 
Nghiệp Lực) đã được một cá nhân nào đó tạo tác đưa người ấy đọa Địa 
Ngục.  Có trường hợp nơi mà chính cái Ác Hạnh nhỏ nhặt tương tự như 
vậy đã được tạo tác do bởi một cá nhân nào khác thì đã được trải nghiệm 
ngay tức thời, và phần lớn thì hầu như không có xuất hiện dù chỉ trong 
một khoảnh khắc.  

“Bấy giờ, một Ác Hạnh nhỏ nhặt đã được tạo tác do bởi hạng cá 
nhân như thế nào thì đưa người ấy đọa Địa Ngục ?  Có trường hợp nơi 
mà một hạng cá nhân nào đó đã không được phát triển [trong việc suy 
niệm] về thể xác [thể theo bài Kinh Trung Bộ # 36, thì điều này có nghĩa 
là sự duyệt ý có thể thấm nhập vào tâm thức của vị ấy và tồn tại ở nơi 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             162 
 
đó], đã không được phát triển về Giới Đức, đã không được phát triển 
trong Tâm Thức [nỗi đau khổ có thể thấm nhập vào tâm thức của vị ấy 
và tồn tại ở nơi đó], đã không được phát triển trong Động Sát Lực: hạn 
chế, tâm tư nhỏ bé hạn hẹp, đang sống với sự khổ đau.  Một Ác Hạnh 
nhỏ nhặt (Khinh Thiển Nghiệp Lực) đã được tạo tác do bởi hạng cá nhân 
như vậy đưa người ấy đọa Địa Ngục.  

 
“Now, a trifling evil deed done by what sort of individual is 

experienced in the here and now, and for the most part barely appears 
for a moment ? There is the case where a certain individual is developed 
in body, developed in virtue, developed in mind, developed in 
Discernment: unrestricted, large - hearted, dwelling with the 
immeasurable [Awareness - Release].  A trifling evil deed done by this 
sort of individual is experienced in the here and now, and for the most 
part barely appears for a moment. 

“Suppose that a man were to drop a salt crystal into a small 
amount of water in a cup. What do you think ? Would the water in the 
cup become salty because of the salt crystal, and unfit to drink ?” 

“Yes, Lord. Why is that ? There being only a small amount of 
water in the cup, it would become salty because of the salt crystal, and 
unfit to drink.” 

“Bấy giờ, một Ác Hạnh đã được tạo tác do bởi hạng cá nhân như 
thế nào thì đã được trải nghiệm ngay tức thời, và phần lớn thì hầu như 
không có xuất hiện dù chỉ trong một khoảnh khắc ?  Có trường hợp nơi 
mà một cá nhân nào đó đã được phát triển trong thể xác, đã được phát 
triển trong Giới Đức, đã được phát triển trong Tâm Thức, đã được phát 
triển trong Động Sát Lực: không hạn chế, tâm tư rộng lớn, đang an trú 
với bất khả hạn lượng [Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát].  Một Ác Hạnh đã 
được tạo tác do bởi hạng cá nhân này thì đã được trải nghiệm ngay tức 
thời, và phần nhiều thì hầu như không có xuất hiện dù chỉ trong một 
khoảnh khắc. 

“Giả sử rằng một người nam đã thả một tinh thể muối vào trong 
cái tách có một lượng nhỏ nước ít oi.  Các người nghĩ thế nào ?  Nước 
trong cái tách có trở nên bị mặn vì tinh thể muối và không thích hợp để 
uống không ?” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             163 
 

“Dạ có, bạch Đức Thế Tôn.  Vì sao vậy ?  Khi chỉ có một lượng 
nhỏ nước ít oi trong cái tách thì nó sẽ trở nên bị mặn vì tinh thể muối và 
không thích hợp để uống.” 

 
“Now suppose that a man were to drop a salt crystal into the River 

Ganges.  What do you think ? Would the water in the River Ganges 
become salty because of the salt crystal, and unfit to drink ?” 

“No, Lord. Why is that ? There being a great mass of water in the 
River Ganges, it would not become salty because of the salt crystal or 
unfit to drink.” 

“Bấy giờ giả sử rằng một người nam đã thả một tinh thể muối vào 
trong sông Hằng.  Các người nghĩ thế nào ?  Nước trong sông Hằng có 
trở nên bị mặn vì tinh thể muối và không thích hợp để uống không?” 

“Dạ không, bạch Đức Thế Tôn.  Vì sao vậy ?  Khi có được một 
khối lượng lớn nước trong sông Hằng thì nó sẽ không trở nên bị mặn vì 
tinh thể muối hoặc không thích hợp để uống.” 

 
“In the same way, there is the case where a trifling evil deed done 

by one individual [the first] takes him to hell; and there is the case where 
the very same sort of trifling deed done by the other individual is 
experienced in the here and now, and for the most part barely appears 
for a moment.… 

“Trong cùng phương thức, có trường hợp nơi mà một Ác Hạnh 
nhỏ nhặt (Khinh Thiển Nghiệp Lực) đã được một cá nhân [người thứ 
nhất] tạo tác đưa người ấy đọa Địa Ngục; và có trường hợp nơi mà chính 
cái Ác Hạnh nhỏ nhặt tương tự như vậy đã được tạo tác do bởi một cá 
nhân nào khác thì đã được trải nghiệm ngay tức thời, và phần lớn thì hầu 
như không có xuất hiện dù chỉ trong một khoảnh khắc…  

 
“There is the case where a certain person is thrown into jail for 

half a dollar [Kahapana], is thrown into jail for a dollar, is thrown into 
jail for one hundred dollars. And there is the case where another person 
is not thrown into jail for half a dollar, is not thrown into jail for a dollar, 
is not thrown into jail for one hundred dollars. Now what sort of person 
is thrown into jail for half a dollar… for a dollar… for one hundred 
dollars ? There is the case where a person is poor, of little wealth, of few 
possessions. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             164 
 

This is the sort of person who is thrown into jail for half a dollar… 
for a dollar… for one hundred dollars. And what sort of person is not 
thrown into jail for half a dollar… for a dollar… for one hundred dollars 
? There is the case where a person is wealthy, with many belongings, 
many possessions. This is the sort of person who is not thrown into jail 
for half a dollar.… for a dollar… for one hundred dollars. 

“Có trường hợp nơi mà một người nào đó đã bị bỏ vào ngục tù vì 
nửa đồng tiền [đồng tiền Xứ Ấn Độ trị giá bằng 5 đồng tiền Anh], đã bị 
bỏ vào ngục tù vì một đồng tiền, đã bị bỏ vào ngục tù vì một trăm đồng 
tiền.  Có trường hợp nơi mà người nào khác đã không bị bỏ vào ngục tù 
vì nửa đồng tiền, đã không bị bỏ vào ngục tù vì một đồng tiền, đã không 
bị bỏ vào ngục tù vì một trăm đồng tiền.  Bấy giờ, hạng người như thế 
nào thì đã bị bỏ vào ngục tù vì nửa đồng tiền… vì một đồng tiền… vì 
một trăm đồng tiền ?  Có trường hợp nơi mà một người nghèo khổ, với 
chút ít của cải, một vài tài sản.  

Đây là hạng người mà đã bị bỏ vào ngục tù vì nửa đồng tiền… vì 
một đồng tiền… vì một trăm đồng tiền.  Và hạng người như thế nào thì 
không bị bỏ vào ngục tù vì nửa đồng tiền… vì một đồng tiền… vì một 
trăm đồng tiền ?  Đó là trường hợp nơi mà một người giàu có, với lắm 
đồ đạc và nhiều tài sản.  Đây là hạng người mà đã không bị bỏ vào ngục 
tù vì nửa đồng tiền… vì một đồng tiền…vì một trăm đồng tiền. 

 
“In the same way, there is the case where a trifling evil deed done 

by one individual takes him to hell; and there is the case where the very 
same sort of trifling deed done by the other individual is experienced in 
the here and now, and for the most part barely appears for a moment… 

“Trong cùng phương thức, có trường hợp nơi mà một Ác Hạnh 
nhỏ nhặt (Khinh Thiển Nghiệp Lực) đã được một cá nhân tạo tác đưa 
người ấy đọa Địa Ngục; và có trường hợp nơi mà chính cái Ác Hạnh nhỏ 
nhặt tương tự như vậy đã được tạo tác do bởi một cá nhân nào khác thì 
đã được trải nghiệm ngay tức thời, và phần lớn thì hầu như không có xuất 
hiện dù chỉ trong một khoảnh khắc…  

 
“It’s just as when a goat butcher is empowered to beat or bind or 

slay or treat as he likes a certain person who steals a goat, but is not 
empowered to beat or bind or slay or treat as he likes another person 
who steals a goat.  Now, when what sort of person has stolen a goat is 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             165 
 
the goat butcher empowered to beat him or bind him or slay him or treat 
him as he likes ? There is the case where a person is poor, of little wealth, 
of few possessions.  This is the sort of person who, when he has stolen a 
goat, the goat butcher is empowered to beat or bind or slay or treat as 
he likes. And when what sort of person has stolen a goat is the goat 
butcher not empowered to beat him or bind him or slay him or treat him 
as he likes ? There is the case where a person is wealthy, with many 
belongings, many possessions; a king or a king’s minister.  This is the 
sort of person who, when he has stolen a goat, the goat butcher is not 
empowered to beat or bind or slay or treat as he likes.  All he can do is 
go with his hands clasped before his heart and beg: ‘Please, dear Sir, 
give me a goat or the price of a goat.’ 

“Nó thì giống như một người bán thịt dê khi đã được trao quyền 
chính thức để đánh đập hoặc cột trói hoặc sát tử hoặc đối xử như vị ấy 
ưa thích; còn một người nào đó ăn cắp một con dê, nhưng đã không được 
trao quyền chính thức để đánh đập hoặc cột trói hoặc sát tử hoặc đối xử 
như vị ấy ưa thích.  Bấy giờ hạng người như thế nào mà đã ăn cắp một 
con dê, khi là người bán thịt dê đã được trao quyền chính thức để đánh 
đập nó hoặc cột trói nó hoặc sát tử nó hoặc đối xử nó như vị ấy ưa thích 
?  Có trường hợp nơi mà một người nghèo khổ, với chút ít của cải, một 
vài tài sản.  Đây là hạng người mà, đã ăn cắp một con dê, khi vị ấy là 
người bán thịt dê đã được trao quyền chính thức để đánh đập hoặc để cột 
trói hoặc sát tử hoặc đối xử như vị ấy ưa thích. Và hạng người như thế 
nào mà đã ăn cắp một con dê, khi là người bán thịt dê đã không được 
trao quyền chính thức để đánh đập nó hoặc cột trói nó hoặc sát tử nó hoặc 
đối xử nó như vị ấy ưa thích ?  Có trường hợp nơi mà một người giàu có, 
với lắm đồ đạc và nhiều tài sản; một nhà vua hoặc một quan đại thần của 
nhà vua.  Đây là hạng người mà, đã ăn cắp một con dê, khi vị ấy là người 
bán thịt dê đã không được trao quyền chính thức để đánh đập hoặc cột 
trói hoặc sát tử hoặc đối xử như vị ấy ưa thích.  Tất cả vị ấy có thể làm 
là đi với hai bàn tay siết chặt với nhau ở trước ngực của mình và cầu xin: 
“Làm ơn, thưa Ngài, hãy cho tôi lại một con dê hoặc giá tiền của một 
con dê.” 

 
“In the same way, there is the case where a trifling evil deed done 

by one individual takes him to hell; and there is the case where the very 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             166 
 
same sort of trifling deed done by the other individual is experienced in 
the here and now, and for the most part barely appears for a moment. 

“Now, a trifling evil deed done by what sort of individual takes 
him to hell ?  There is the case where a certain individual is undeveloped 
in body, undeveloped in virtue, undeveloped in mind, undeveloped in 
discernment: restricted, small - hearted, dwelling with suffering. A 
trifling evil deed done by this sort of individual takes him to hell. 

“Trong cùng phương thức, có trường hợp nơi mà một Ác Hạnh 
nhỏ nhặt (Khinh Thiển Ác Nghiệp Lực) đã được một cá nhân tạo tác đưa 
người ấy đọa Địa Ngục; và có trường hợp nơi mà chính cái Ác Hạnh nhỏ 
nhặt tương tự như vậy đã được tạo tác do bởi một cá nhân nào khác thì 
đã được trải nghiệm ngay tức thời, và phần lớn thì hầu như không có xuất 
hiện dù chỉ trong một khoảnh khắc.  

“Bấy giờ, một Ác Hạnh nhỏ nhặt đã được tạo tác do bởi hạng cá 
nhân như thế nào thì đưa người ấy đọa Địa Ngục ?  Có trường hợp nơi 
mà một hạng cá nhân nào đó đã không được phát triển [trong việc suy 
niệm] về thể xác, đã không được phát triển về Giới Đức, đã không được 
phát triển trong Tâm Thức, đã không được phát triển trong Động Sát 
Lực: hạn chế, tâm tư nhỏ bé hạn hẹp, đang sống với sự khổ đau.  Một Ác 
Hạnh nhỏ nhặt (Khinh Thiển Nghiệp Lực) đã được tạo tác do bởi hạng cá 
nhân như vậy đưa người ấy đọa Địa Ngục.  

 
“Now, a trifling evil deed done by what sort of individual is 

experienced in the here and now, and for the most part barely appears 
for a moment ?  There is the case where a certain individual is developed 
in body, developed in virtue, developed in mind, developed in 
Discernment: unrestricted, large - hearted, dwelling with the 
immeasurable [Awareness - Release].  A trifling evil deed done by this 
sort of individual is experienced in the here and now, and for the most 
part barely appears for a moment. 

“Monks, for anyone who says, ‘In whatever way a person makes 
Kamma, that is how it is experienced,’ there is no living of the holy life, 
there is no opportunity for the right ending of stress. But for anyone who 
says, ‘When a person makes Kamma to be felt in such and such a way, 
that is how its result is experienced,’ there is the living of the holy life, 
there is the opportunity for the right ending of stress.”    (AN III. 
# 101) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             167 
 

“Bấy giờ, một Ác Hạnh đã được tạo tác do bởi hạng cá nhân như 
thế nào thì đã được trải nghiệm ngay tức thời, và phần lớn thì hầu như 
không có xuất hiện dù chỉ trong một khoảnh khắc ?  Có trường hợp nơi 
mà một cá nhân nào đó đã được phát triển trong thể xác, đã được phát 
triển trong Giới Đức, đã được phát triển trong Tâm Thức, đã được phát 
triển trong Động Sát Lực: không hạn chế, tâm tư rộng lớn, đang an trú 
với bất khả hạn lượng [Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát].  Một Ác Hạnh đã 
được tạo tác do bởi hạng cá nhân này thì đã được trải nghiệm ngay tức 
thời, và phần nhiều thì hầu như không có xuất hiện dù chỉ trong một 
khoảnh khắc. 

“Này các vị tu sĩ, đối với bất luận ai nói rằng: “Dù cho một người 
tạo tác Nghiệp Lực như thế nào thì qua đó nó được trải nghiệm như thế 
đó,” thế thì không có đời sống Thánh Thiện, thời không có cơ hội cho 
việc hoàn toàn đoạn diệt được tinh thần áp lực.  Thế nhưng đối với bất 
luận ai nói rằng: “Khi một người tạo tác Nghiệp Lực thì đã cảm thụ trong 
một phương thức như thế như thế thì qua đó kết quả của nó được trải 
nghiệm như thế,” thế thì có đời sống Thánh Thiện, thời có cơ hội cho 
việc hoàn toàn đoạn diệt được tinh thần áp lực.”   (Tăng Chi Bộ Kinh 
III.# 101) 

 
“There is the case where a monk might say, ‘Although Good Will 

has been developed, pursued, handed the reins, taken as a basis, 
steadied, consolidated, and well - undertaken by me as my Awareness - 
Release, still ill will keeps overpowering my mind.’ He should be told, 
‘Don’t say that.  You shouldn’t speak in that way.  Don’t misrepresent 
the Blessed One, for it’s not right to misrepresent the Blessed One, and 
the Blessed One wouldn’t say that. It’s impossible, there is no way that—
when Good Will has been developed, pursued, handed the reins, taken 
as a basis, steadied, consolidated, and well - undertaken as an 
Awareness – Release, ill will would still keeps overpowering the mind.  
That possibility doesn’t exist, for this is the escape from ill will: Good 
Will as an Awareness - Release.’ 

“Có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ có thể nói rằng: “Dù cho Thiện 
Ý (Từ Ái Tâm) đã được phát triển, đã được tiếp tục thực hiện, đã trong 
tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên định, đã gia cố và 
đã được Tôi thực hiện tốt đẹp với Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát của mình, 
tuy vậy sự cừu hận vẫn cứ áp đảo tâm thức của mình.” Vị ấy cần phải 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             168 
 
được nói như sau: “Đừng có nói như thế.  Người không nên nói trong 
phương thức ấy.  Đừng có xuyên tạc Đức Thế Tôn, thật không tốt để 
xuyên tạc Đức Thế Tôn, và Đức Thế Tôn sẽ không có nói điều đó.  Đó 
là bất khả thi, không đời nào có như thế – khi Thiện Ý (Từ Ái Tâm) là 
Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát đã được phát triển, đã được tiếp tục thực hiện, 
đã trong tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên định, đã 
gia cố và đã được thực hiện tốt đẹp – sự cừu hận sẽ vẫn cứ tiếp tục áp 
đảo tâm thức.  Tính khả thi ấy không có xảy ra, vì đây là sự thoát khỏi 
sự cừu hận: Thiện Ý (Từ Ái Tâm) là một Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát.”     

 
“Furthermore, there is the case where a monk might say, 

‘Although Compassion has been developed, pursued, handed the reins, 
taken as a basis, steadied, consolidated, and well - undertaken by me as 
my Awareness - Release, still viciousness keeps overpowering my mind.’ 
He should be told, ‘Don’t say that.  You shouldn’t speak in that way. 
Don’t misrepresent the Blessed One, for it’s not right to misrepresent the 
Blessed One, and the Blessed One wouldn’t say that.  It’s impossible, 
there is no way that—when Compassion has been developed, pursued, 
handed the reins, taken as a basis, steadied, consolidated, and well - 
undertaken as an Awareness - Release—viciousness would still keep 
overpowering the mind.  That possibility doesn’t exist, for this is the 
escape from viciousness: Compassion as an Awareness - Release.’ 

“Hơn nữa, có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ có thể nói rằng: “Dù 
cho Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình) đã được phát triển, đã được tiếp tục 
thực hiện, đã trong tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên 
định, đã gia cố và đã được Tôi thực hiện tốt đẹp với Pháp Tỉnh Giác Giải 
Thoát của mình, tuy vậy tính hung ác vẫn cứ áp đảo tâm thức của mình.” 
Vị ấy cần phải được nói như sau: “Đừng có nói như thế.  Người không 
nên nói trong phương thức ấy.  Đừng có xuyên tạc Đức Thế Tôn, thật 
không tốt để xuyên tạc Đức Thế Tôn, và Đức Thế Tôn sẽ không có nói 
điều đó.  Đó là bất khả thi, không đời nào có như thế – khi Lòng Bi Mẫn 
(sự đồng tình) là Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát đã được phát triển, đã được 
tiếp tục thực hiện, đã trong tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, 
đã kiên định, đã gia cố và đã được thực hiện tốt đẹp – tính hung ác sẽ 
vẫn cứ tiếp tục áp đảo tâm thức.  Tính khả thi ấy không có xảy ra, vì đây 
là sự thoát khỏi tính hung ác: Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình) là một Pháp 
Tỉnh Giác Giải Thoát.”     



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             169 
 

 
“Furthermore, there is the case where a monk might say, 

‘Although Empathetic Joy has been developed, pursued, handed the 
reins, taken as a basis, steadied, consolidated, and well - undertaken by 
me as my Awareness - Release, still resentment keeps overpowering my 
mind.’ He should be told, ‘Don’t say that.  You shouldn’t speak in that 
way. Don’t misrepresent the Blessed One, for it’s not right to 
misrepresent the Blessed One, and the Blessed One wouldn’t say that.  
It’s impossible, there is no way that—when Empathetic Joy has been 
developed, pursued, handed the reins, taken as a basis, steadied, 
consolidated, and well - undertaken as an Awareness - Release—
resentment would still keep overpowering the mind.  That possibility 
doesn’t exist, for this is the escape from resentment: Empathetic Joy as 
an Awareness - Release.’ 

“Hơn nữa, có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ có thể nói rằng: “Dù 
cho Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ) đã được phát triển, đã được tiếp tục thực 
hiện, đã trong tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên định, 
đã gia cố và đã được Tôi thực hiện tốt đẹp với Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát 
của mình, tuy vậy sự bực tức vẫn cứ áp đảo tâm thức của mình.” Vị ấy 
cần phải được nói như sau: “Đừng có nói như thế.  Người không nên nói 
trong phương thức ấy.  Đừng có xuyên tạc Đức Thế Tôn, thật không tốt 
để xuyên tạc Đức Thế Tôn, và Đức Thế Tôn sẽ không có nói điều đó.  
Đó là bất khả thi, không đời nào có như thế – khi Lạc Sự Vị Tha (Tùy 
Hỷ) là Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát đã được phát triển, đã được tiếp tục 
thực hiện, đã trong tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên 
định, đã gia cố và đã được thực hiện tốt đẹp – sự bực tức sẽ vẫn cứ tiếp 
tục áp đảo tâm thức.  Tính khả thi ấy không có xảy ra, vì đây là sự thoát 
khỏi sự bực tức: Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ) là một Pháp Tỉnh Giác Giải 
Thoát.”     

 
“Furthermore, there is the case where a monk might say, 

‘Although Equanimity has been developed, pursued, handed the reins, 
taken as a basis, steadied, consolidated, and well - undertaken by me as 
my Awareness - Release, still passion keeps overpowering my mind.’ He 
should be told, ‘Don’t say that. You shouldn’t speak in that way. Don’t 
misrepresent the Blessed One, for it’s not right to misrepresent the 
Blessed One, and the Blessed One wouldn’t say that.  It’s impossible, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             170 
 
there is no way that—when Equanimity has been developed, pursued, 
handed the reins, taken as a basis, steadied, consolidated, and well - 
undertaken as an Awareness - Release—passion would still keep 
overpowering the mind.  That possibility doesn’t exist, for this is the 
escape from passion: Equanimity as an Awareness - Release.”  (AN VI.# 
13) 

“Hơn nữa, có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ có thể nói rằng: “Dù 
cho Sự Trấn Tịnh (Hành Xả) đã được phát triển, đã được tiếp tục thực 
hiện, đã trong tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên định, 
đã gia cố và đã được Tôi thực hiện tốt đẹp với Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát 
của mình, tuy vậy sự khốc ái vẫn cứ áp đảo tâm thức của mình.” Vị ấy 
cần phải được nói như sau: “Đừng có nói như thế.  Người không nên nói 
trong phương thức ấy.  Đừng có xuyên tạc Đức Thế Tôn, thật không tốt 
để xuyên tạc Đức Thế Tôn, và Đức Thế Tôn sẽ không có nói điều đó.  
Đó là bất khả thi, không đời nào có như thế – khi Sự Trấn Tịnh (Hành 
Xả) là Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát đã được phát triển, đã được tiếp tục 
thực hiện, đã trong tầm kiểm soát, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên 
định, đã gia cố và đã được thực hiện tốt đẹp – sự khốc ái sẽ vẫn cứ tiếp 
tục áp đảo tâm thức.  Tính khả thi ấy không có xảy ra, vì đây là sự thoát 
khỏi sự khốc ái: Sự Trấn Tịnh (Hành Xả) là một Pháp Tỉnh Giác Giải 
Thoát.”   (Tăng Chi Bộ Kinh VI.# 13) 

 
“And how is Awareness - Release through Good Will developed, 

what is its destiny, its excellence, its reward, and its consummation ? 
“There is the case where a monk develops mindfulness as a factor 

for Awakening accompanied by Good Will, dependent on seclusion… 
dispassion… cessation, resulting in letting go.  He develops analysis of 
qualities as a factor for Awakening… Persistence as a factor for 
Awakening… Rapture as a factor for Awakening… Calm as a factor for 
Awakening… Concentration as a factor for Awakening… Equanimity as 
a factor for Awakening accompanied by Good Will, dependent on 
seclusion… dispassion… cessation, resulting in letting go. If he wants, 
he remains percipient of loathsomeness in the presence of what is not 
loathsome.  If he wants, he remains percipient of unloathsomeness in the 
presence of what is loathsome.  If he wants, he remains percipient of 
loathsomeness in the presence of what is not loathsome and what is.  If 
he wants, he remains percipient of unloathsomeness in the presence of 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             171 
 
what is loathsome and what is not.  If he wants—in the presence of what 
is loathsome and what is not—cutting himself off from both, he remains 
equanimous, alert, and mindful. 

Or he may enter and remain in the beautiful liberation. I tell you, 
monks, Awareness - Release through Good Will has the beautiful as its 
excellence — in the case of one who has penetrated to no higher release. 

“Và Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm) 
đã được phát triển như thế nào, mệnh vận của nó, sự tuyệt luân của nó, 
sự tưởng lệ của nó, sự hoàn hảo của nó như thế nào ?   

“Có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ phát triển Sự Chú Niệm làm 
thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Niệm Giác Chi) câu hành với Thiện 
Ý (Từ Ái Tâm), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, 
dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Sự Tuyển Trạch các phẩm chất 
làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Trạch Pháp Giác Chi), tùy thuận 
với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị 
ấy phát triển Sự Kiên Trì Bất Giải làm thành một yếu tố cho Sự Giác 
Ngộ (Tinh Tấn Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự 
đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Lạc Bất Khả Chi 
làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Phỉ Lạc Giác Chi), tùy thuận 
với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị 
ấy phát triển Pháp Ninh Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ 
(Khinh An Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình 
chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Định Thức làm thành 
một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Định Giác Chi), tùy thuận với sự tịch 
tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển 
Pháp Trấn Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Xả Giác Chi), 
tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong 
hoài.  Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp 
đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm.  Nếu 
như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp không đáng 
ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm.  Nếu như vị ấy 
muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp đáng ghê tởm trong 
sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm và điều mà đáng ghê tởm.  
Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp không 
đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm và điều mà 
không đáng ghê tởm.  Nếu như vị ấy muốn – trong sự hiện diện của điều 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             172 
 
mà đáng ghê tởm và điều mà không đáng ghê tởm – tự ngã của vị ấy 
thoát ra khỏi cả hai – vị ấy an trú sự trấn tịnh, cảnh tỉnh và chú niệm.   

Hoặc vị ấy có thể dự tri và an trú trong sự giải thoát tuyệt hảo.  
Ta nói với các người, này các vị tu sĩ, Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông 
qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm) có sự tuyệt hảo là sự tuyệt luân của nó – trong 
trường hợp đối với Bậc đã không có được thẩm thấu sự giải thoát ở tầng 
cao hơn. 

 
“And how is Awareness - Release through Compassion 

developed, what is its destiny, its excellence, its reward, and its 
consummation ? 

“There is the case where a monk develops mindfulness as a factor 
for Awakening accompanied by Compassion… etc.… If he wants—in the 
presence of what is loathsome and what is not—cutting himself off from 
both, he remains equanimous, alert, and mindful. Or, with the complete 
transcending of perceptions of [physical] form, with the disappearance 
of perceptions of resistance, and not heeding perceptions of diversity, 
thinking, ‘Infinite space,’ he enters and remains in the sphere of the 
infinitude of space. I tell you, monks, Awareness - Release through 
Compassion has the sphere of the infinitude of space as its excellence—
in the case of one who has penetrated to no higher release. 

“Và Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Lòng Bi Mẫn (sự đồng 
tình) đã được phát triển như thế nào, mệnh vận của nó, sự tuyệt luân của 
nó, sự tưởng lệ của nó, sự hoàn hảo của nó như thế nào ?   

“Có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ phát triển Sự Chú Niệm làm 
thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Niệm Giác Chi) câu hành với Lòng 
Bi Mẫn (sự đồng tình), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự 
đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Tuyển Trạch các 
phẩm chất làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Trạch Pháp Giác 
Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự 
vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Kiên Trì Bất Giải làm thành một yếu 
tố cho Sự Giác Ngộ (Tinh Tấn Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự 
lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Lạc 
Bất Khả Chi làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Phỉ Lạc Giác Chi), 
tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong 
hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Ninh Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác 
Ngộ (Khinh An Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             173 
 
đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Định Thức làm 
thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Định Giác Chi), tùy thuận với sự 
tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát 
triển Pháp Trấn Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Xả Giác 
Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự 
vong hoài.  Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về 
Pháp đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm.  
Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp không 
đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm.  Nếu như vị 
ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp đáng ghê tởm 
trong sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm và điều mà đáng ghê 
tởm.  Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp 
không đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm và 
điều mà không đáng ghê tởm.  Nếu như vị ấy muốn – trong sự hiện diện 
của điều mà đáng ghê tởm và điều mà không đáng ghê tởm – tự ngã của 
vị ấy thoát ra khỏi cả hai – vị ấy an trú sự trấn tịnh, cảnh tỉnh và chú 
niệm.   

Hoặc với sự vượt qua hoàn toàn những suy tưởng về hình sắc 
tướng [thuộc Sắc Pháp], cùng với sự biến mất về các suy tưởng kình 
chống, và không chú ý đến những suy tưởng sai dị tính, nghĩ suy: “Hư 
không là vô hạn,” vị ấy dự tri và an trú trong lĩnh vực của hư không vô 
hạn (Không Vô Biên Xứ).  Ta nói với các người, này các vị tu sĩ, Pháp 
Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình) có lĩnh 
vực của hư không vô hạn (Không Vô Biên Xứ) là sự tuyệt luân của nó – 
trong trường hợp đối với Bậc đã không có được thẩm thấu sự giải thoát 
ở tầng cao hơn. 

 
“And how is Awareness - Release through Empathetic Joy 

developed, what is its destiny, its excellence, its reward, and its 
consummation? 

“There is the case where a monk develops mindfulness as a factor 
for awakening accompanied by Empathetic Joy… etc.…If he wants—in 
the presence of what is loathsome and what is not—cutting himself off 
from both, he remains equanimous, alert, and mindful. Or, with the 
complete transcending of the sphere of infinitude of space, thinking 
‘Infinite consciousness,’ he enters and remains in the sphere of the 
infinitude of Consciousness. I tell you, monks, Awareness - Release 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             174 
 
through Empathetic Joy has the sphere of the infinitude of 
Consciousness as its excellence—in the case of one who has penetrated 
to no higher release. 

“Và Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Lạc Sự Vị Tha (Tùy 
Hỷ) đã được phát triển như thế nào, mệnh vận của nó, sự tuyệt luân của 
nó, sự tưởng lệ của nó, sự hoàn hảo của nó như thế nào ?   

“Có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ phát triển Sự Chú Niệm làm 
thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Niệm Giác Chi) câu hành với Lạc 
Sự Vị Tha (Tùy Hỷ), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình 
chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Tuyển Trạch các phẩm 
chất làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Trạch Pháp Giác Chi), tùy 
thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  
Vị ấy phát triển Pháp Kiên Trì Bất Giải làm thành một yếu tố cho Sự 
Giác Ngộ (Tinh Tấn Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh 
tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Lạc Bất 
Khả Chi làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Phỉ Lạc Giác Chi), tùy 
thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  
Vị ấy phát triển Pháp Ninh Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ 
(Khinh An Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình 
chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Định Thức làm thành 
một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Định Giác Chi), tùy thuận với sự tịch 
tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển 
Pháp Trấn Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Xả Giác Chi), 
tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong 
hoài.  Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp 
đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm.  Nếu 
như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp không đáng 
ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm.  Nếu như vị ấy 
muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp đáng ghê tởm trong 
sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm và điều mà đáng ghê tởm.  
Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp không 
đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm và điều mà 
không đáng ghê tởm.  Nếu như vị ấy muốn – trong sự hiện diện của điều 
mà đáng ghê tởm và điều mà không đáng ghê tởm – tự ngã của vị ấy 
thoát ra khỏi cả hai – vị ấy an trú sự trấn tịnh, cảnh tỉnh và chú niệm.   

Hoặc với sự vượt qua hoàn toàn lĩnh vực của hư không vô hạn, 
nghĩ suy: “Tâm Ý Thức là vô hạn,” vị ấy dự tri và an trú trong lĩnh vực 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             175 
 
vô hạn của Tâm Ý Thức (Thức Vô Biên Xứ).  Ta nói với các người, này 
các vị tu sĩ, Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Lạc Sự Vị Tha (Tùy 
Hỷ) có lĩnh vực vô hạn của Tâm Ý Thức (Thức Vô Biên Xứ) là sự tuyệt 
luân của nó – trong trường hợp đối với Bậc đã không có được thẩm thấu 
sự giải thoát ở tầng cao hơn. 

 
“And how is Awareness - Release through Equanimity developed, 

what is its destiny, its excellence, its reward, and its consummation ? 
“There is the case where a monk develops mindfulness as a factor 

for Awakening accompanied by Equanimity… etc.… If he wants—in the 
presence of what is loathsome and what is not—cutting himself off from 
both, he remains equanimous, alert, and mindful.  Or, with the complete 
transcending of the sphere of infinitude of consciousness, thinking 
‘There is nothing,’ he enters and remains in the sphere of Nothingness. 
I tell you, monks, Awareness - Release through Equanimity has the 
sphere of Nothingness as its excellence—in the case of one who has 
penetrated to no higher release.”  (SN XLVI.# 54) 

“Và Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Sự Trấn Tịnh (Hành 
Xả) đã được phát triển như thế nào, mệnh vận của nó, sự tuyệt luân của 
nó, sự tưởng lệ của nó, sự hoàn hảo của nó như thế nào ?   

“Có trường hợp nơi mà một vị tu sĩ phát triển Sự Chú Niệm làm 
thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Niệm Giác Chi) câu hành với Sự 
Trấn Tịnh (Hành Xả), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự 
đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Tuyển Trạch các 
phẩm chất làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Trạch Pháp Giác 
Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự 
vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Kiên Trì Bất Giải làm thành một yếu 
tố cho Sự Giác Ngộ (Tinh Tấn Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự 
lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Lạc 
Bất Khả Chi làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Phỉ Lạc Giác Chi), 
tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tịnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong 
hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Ninh Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác 
Ngộ (Khinh An Giác Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh… sự lãnh tĩnh… sự 
đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát triển Pháp Định Thức làm 
thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Định Giác Chi), tùy thuận với sự 
tịch tịnh…sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự vong hoài.  Vị ấy phát 
triển Pháp Trấn Tịnh làm thành một yếu tố cho Sự Giác Ngộ (Xả Giác 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             176 
 
Chi), tùy thuận với sự tịch tịnh…sự lãnh tĩnh… sự đình chỉ, dẫn đến sự 
vong hoài.  Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về 
Pháp đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm.  
Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp không 
đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm.  Nếu như vị 
ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp đáng ghê tởm 
trong sự hiện diện của điều mà không đáng ghê tởm và điều mà đáng ghê 
tởm.  Nếu như vị ấy muốn, vị ấy duy trì sự sáng suốt nhận thức về Pháp 
không đáng ghê tởm trong sự hiện diện của điều mà đáng ghê tởm và 
điều mà không đáng ghê tởm.  Nếu như vị ấy muốn – trong sự hiện diện 
của điều mà đáng ghê tởm và điều mà không đáng ghê tởm – tự ngã của 
vị ấy thoát ra khỏi cả hai – vị ấy an trú sự trấn tịnh, cảnh tỉnh và chú 
niệm.   

Hoặc với sự vượt qua hoàn toàn lĩnh vực vô hạn của Tâm Ý Thức, 
nghĩ suy: “Không có chi cả,” vị ấy dự tri và an trú trong lĩnh vực vô hạn 
của Hư Vô (Vô Sở Hữu Xứ).  Ta nói với các người, này các vị tu sĩ, Pháp 
Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua Sự Trấn Tịnh (Hành Xả) có lĩnh vực 
vô hạn của Hư Vô (Thức Vô Biên Xứ) là sự tuyệt luân của nó – trong 
trường hợp đối với Bậc đã không có được thẩm thấu sự giải thoát ở tầng 
cao hơn.  (Tương Ưng Bộ Kinh XLVI.# 54)  

  
“There is the case where an individual keeps pervading the first 

direction [the east]—as well as the second direction, the third, and the 
fourth—with an awareness imbued with Good Will. Thus he keeps 
pervading above, below, and all around, everywhere and in every 
respect the all - encompassing cosmos with an awareness imbued with 
Good Will: abundant, expansive, immeasurable, free from hostility, free 
from ill will. He savors that, longs for that, finds satisfaction through 
that.  Staying there—fixed on that, dwelling there often, not falling away 
from that—then when he dies he reappears in conjunction with the Devas 
of Brahma’s retinue. The Devas of Brahma’s retinue, monks, have a life 
- span of an aeon.  A run – of – the - mill person, having stayed there, 
having used up all the life - span of those Devas, goes to hell, to the 
animal womb, to the state of the hungry shades.  But a disciple of the 
Blessed One, having stayed there, having used up all the life - span of 
those Devas, is unbound right in that state of being.  This, monks, is the 
difference, this the distinction, this the distinguishing factor, between an 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             177 
 
educated disciple of the noble ones and an uneducated run – of – the - 
mill person, when there is a destination, a reappearing. 

“Có trường hợp nơi mà một cá nhân biến mãn tâm thức đến hướng 
thứ nhất (hướng Đông) – cũng như hướng thứ hai, thứ ba và thứ tư – với 
sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm).  Thế là vị ấy 
biến mãn đến hướng trên, hướng dưới và lan tỏa khắp chung quanh, khắp 
mọi nơi, và trên khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một sự 
tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm): chan chứa tấm 
lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.  Vị 
ấy phẩm thưởng điều ấy, khát vọng điều ấy, (do sự cố gắng) đạt được 
niềm hân hoan toại ý qua điều ấy.  Lưu trú ở nơi đó, khắn khít nơi đó, 
thường luôn an trú ở nơi đó, bất thoái đọa khỏi nơi  đó– thế rồi sau khi 
vị ấy mệnh chung, vị ấy tái tục trong sự cộng trú với Chúng Phạm Thiên 
ở Cõi Phạm Phụ Thiên. Chúng Phạm Thiên ở Cõi Phạm Phụ Thiên, 
này các vị tu sĩ, có thọ mạng một thiên kỷ.  Một hạng Phàm Phu - sau 
khi đã lưu trú ở nơi đó, sau khi đã thọ dụng hết thọ mạng của Chúng 
Thiên ở nơi đó - đi đến Địa Ngục, đi đến thai bào động vật, đi đến trạng 
thái của những quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Thế nhưng, một đệ tử 
của Đức Thế Tôn - sau khi đã lưu trú ở nơi đó, sau khi đã thọ dụng hết 
thọ mạng của Chúng Thiên ở nơi đó – thì được phóng thích ngay trong 
trạng thái đang hiện hữu ấy.  Điều này, này các vị tu sĩ, là sự khác biệt, 
đây là tính chất đặc thù, đây là yếu tố thù thắng, giữa một vị đệ tử hữu 
học của Chư Thánh Nhân và một hạng Vô Văn Phàm Phu, khi có một 
mức đến quy định, một sự tái tục.   

 
“Again, there is the case where an individual keeps pervading the 

first direction—as well as the second direction, the third, and the 
fourth—with an awareness imbued with Compassion.… Staying there—
fixed on that, dwelling there often, not falling away from that—then when 
he dies he reappears in conjunction with the Abhassara [Radiant] 
Devas.1  The Abhassara Devas, monks, have a life - span of two aeons. 
A run – of – the - mill person, having stayed there, having used up all the 
life - span of those Devas, goes to hell, to the animal womb, to the state 
of the hungry shades.  But a disciple of the Blessed One, having stayed 
there, having used up all the life - span of those Devas, is unbound right 
in that state of being.  This, monks, is the difference, this the distinction, 
this the distinguishing factor, between an educated disciple of the noble 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             178 
 
ones and an uneducated run – of – the - mill person, when there is a 
destination, a reappearing. 

“Lại nữa, có trường hợp nơi mà một cá nhân biến mãn tâm thức 
đến hướng thứ nhất – cũng như hướng thứ hai, thứ ba và thứ tư – với sự 
tỉnh giác đã được thấm nhuần với Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình). Thế là 
vị ấy biến mãn đến hướng trên, hướng dưới và lan tỏa khắp chung quanh, 
khắp mọi nơi, và trên khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một 
sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình): chan 
chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương 
tư thù.  Vị ấy phẩm thưởng điều ấy, khát vọng điều ấy, (do sự cố gắng) 
đạt được niềm hân hoan toại ý qua điều ấy.  Lưu trú ở nơi đó, khắn khít 
nơi đó, thường luôn an trú ở nơi đó, bất thoái đọa khỏi nơi đó – thế rồi 
sau khi vị ấy mệnh chung, vị ấy tái tục trong sự cộng trú với Chúng 
Phạm Thiên ở Cõi Quang Âm Thiên Giới (Cõi Biến Quang Thiên 
Giới). Chúng Phạm Thiên ở Cõi Quang Âm Thiên Giới, này các vị tu 
sĩ, có thọ mạng hai thiên kỷ.  Một hạng Phàm Phu - sau khi đã lưu trú ở 
nơi đó, sau khi đã thọ dụng hết thọ mạng của Chúng Thiên ở nơi đó - đi 
đến Địa Ngục, đi đến thai bào động vật, đi đến trạng thái của những 
quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Thế nhưng, một đệ tử của Đức Thế 
Tôn - sau khi đã lưu trú ở nơi đó, sau khi đã thọ dụng hết thọ mạng của 
Chúng Thiên ở nơi đó – thì được phóng thích ngay trong trạng thái đang 
hiện hữu ấy.  Điều này, này các vị tu sĩ, là sự khác biệt, đây là tính chất 
đặc thù, đây là yếu tố thù thắng, giữa một vị đệ tử hữu học của Chư 
Thánh Nhân và một hạng Vô Văn Phàm Phu, khi có một mức đến quy 
định, một sự tái tục.   

 
“Again, there is the case where an individual keeps pervading the 

first direction—as well as the second direction, the third, and the 
fourth—with an awareness imbued with Empathetic Joy.… Staying 
there—fixed on that, dwelling there often, not falling away from that—
then when he dies he reappears in conjunction with the Subhakinhā 
[Beautiful Black] Devas.  The Subhakinhā Devas, monks, have a life - 
span of four aeons. A run – of – the - mill person, having stayed there, 
having used up all the life - span of those Devas, goes to hell, to the 
animal womb, to the state of the hungry shades.  But a disciple of the 
Blessed One, having stayed there, having used up all the life - span of 
those Devas, is unbound right in that state of being.  This, monks, is the 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             179 
 
difference, this the distinction, this the distinguishing factor, between an 
educated disciple of the noble ones and an uneducated run – of – the- 
mill person, when there is a destination, a reappearing. 

“Lại nữa, có trường hợp nơi mà một cá nhân biến mãn tâm thức 
đến hướng thứ nhất – cũng như hướng thứ hai, thứ ba và thứ tư – với sự 
tỉnh giác đã được thấm nhuần với Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ). Thế là vị ấy 
biến mãn đến hướng trên, hướng dưới và lan tỏa khắp chung quanh, khắp 
mọi nơi, và trên khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một sự 
tỉnh giác đã được thấm nhuần với Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ): chan chứa 
tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.  
Vị ấy phẩm thưởng điều ấy, khát vọng điều ấy, (do sự cố gắng) đạt được 
niềm hân hoan toại ý qua điều ấy.  Lưu trú ở nơi đó, khắn khít nơi đó, 
thường luôn an trú ở nơi đó, bất thoái đọa khỏi nơi đó – thế rồi sau khi 
vị ấy mệnh chung, vị ấy tái tục trong sự cộng trú với Chúng Phạm Thiên 
ở Cõi Biến Tịnh Thiên Giới.  Chúng Phạm Thiên ở Cõi Biến Tịnh 
Thiên Giới, này các vị tu sĩ, có thọ mạng bốn thiên kỷ.  Một hạng Phàm 
Phu - sau khi đã lưu trú ở nơi đó, sau khi đã thọ dụng hết thọ mạng của 
Chúng Thiên ở nơi đó - đi đến Địa Ngục, đi đến thai bào động vật, đi 
đến trạng thái của những quỷ hồn đói khát (Cõi Ngạ Quỷ).  Thế nhưng, 
một đệ tử của Đức Thế Tôn - sau khi đã lưu trú ở nơi đó, sau khi đã thọ 
dụng hết thọ mạng của Chúng Thiên ở nơi đó – thì được phóng thích 
ngay trong trạng thái đang hiện hữu ấy.  Điều này, này các vị tu sĩ, là sự 
khác biệt, đây là tính chất đặc thù, đây là yếu tố thù thắng, giữa một vị 
đệ tử hữu học của Chư Thánh Nhân và một hạng Vô Văn Phàm Phu, khi 
có một mức đến quy định, một sự tái tục.   

 
“Again, there is the case where an individual keeps pervading the 

first direction [the east]—as well as the second direction, the third, and 
the fourth— with an awareness imbued with Equanimity. Thus he keeps 
pervading above, below, and all around, everywhere and in every 
respect the all - encompassing cosmos with an awareness imbued with 
Equanimity: abundant, expansive, immeasurable, free from hostility, 
free from ill will. He savors that, longs for that, finds satisfaction through 
that.  Staying there—fixed on that, dwelling there often, not falling away 
from that—then when he dies he reappears in conjunction with the 
Vehapphala [Sky - fruit] Devas. The Vehapphala Devas, monks, have a 
life - span of 500 aeons.  A run – of – the - mill person, having stayed 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             180 
 
there, having used up all the life - span of those Devas, goes to hell, to 
the animal womb, to the state of the hungry shades.  But a disciple of 
the Blessed One, having stayed there, having used up all the life - span 
of those Devas, is unbound right in that state of being. This, monks, is 
the difference, this the distinction, this the distinguishing factor, between 
an educated disciple of the noble ones and an uneducated run – of – the 
- mill person, when there is a destination, a reappearing. 

“These are four types of individuals to be found existing in the 
world.” 

“Lại nữa, có trường hợp nơi mà một cá nhân biến mãn tâm thức 
đến hướng thứ nhất (hướng Đông) – cũng như hướng thứ hai, thứ ba và 
thứ tư – với sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Sự Trấn Tịnh (Hành 
Xả). Thế là vị ấy biến mãn đến hướng trên, hướng dưới và lan tỏa khắp 
chung quanh, khắp mọi nơi, và trên khắp mọi phương diện bao trùm cả 
vũ trụ với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Sự Trấn Tịnh (Hành 
Xả): chan chứa tấm lòng vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không 
vương tư thù.  Vị ấy phẩm thưởng điều ấy, khát vọng điều ấy, (do sự cố 
gắng) đạt được niềm hân hoan toại ý qua điều ấy.  Lưu trú ở nơi đó, khắn 
khít nơi đó, thường luôn an trú ở nơi đó, bất thoái đọa khỏi nơi đó – thế 
rồi sau khi vị ấy mệnh chung, vị ấy tái tục trong sự cộng trú với Chúng 
Phạm Thiên ở Cõi Quảng Quả Thiên Giới.  Chúng Phạm Thiên ở Cõi 
Quảng Quả Thiên Giới, này các vị tu sĩ, có thọ mạng năm trăm thiên 
kỷ.  Một hạng Phàm Phu - sau khi đã lưu trú ở nơi đó, sau khi đã thọ 
dụng hết thọ mạng của Chúng Thiên ở nơi đó - đi đến Địa Ngục, đi đến 
thai bào động vật, đi đến trạng thái của những quỷ hồn đói khát (Cõi 
Ngạ Quỷ).  Thế nhưng, một đệ tử của Đức Thế Tôn - sau khi đã lưu trú 
ở nơi đó, sau khi đã thọ dụng hết thọ mạng của Chúng Thiên ở nơi đó – 
thì được phóng thích ngay trong trạng thái đang hiện hữu ấy.  Điều này, 
này các vị tu sĩ, là sự khác biệt, đây là tính chất đặc thù, đây là yếu tố thù 
thắng, giữa một vị đệ tử hữu học của Chư Thánh Nhân và một hạng Vô 
Văn Phàm Phu, khi có một mức đến quy định, một sự tái tục.   

“Đây là bốn hạng cá nhân được nghiệm thấy hiện hữu ở trong thế 
gian.”  

 
NOTES: 
1. The Abhassara, Subhakinhā, and Vehapphala Devas are all 

Brahmas on the level of form. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             181 
 

2. This Sutta, read in conjunction with AN IV.# 123, has given rise 
to the belief that the development of Good Will as an immeasurable state 
can lead only to the first Jhāna, and that the next two immeasurable 
states—Compassion and Empathetic Joy—can lead, respectively, only 
to the second and third Jhānas.  However, as AN VIII.# 63 shows below, 
all four immeasurable states can lead all the way to the fourth Jhāna. 
The difference between that discourse and this lies in how the person 
practicing these states relates to them.  In that Sutta, the person 
deliberately uses the state as a basis for developing all the Jhānas. In 
this Sutta, the person simply enjoys the state and remains in it.  (AN IV.# 
125) 

  Ghi Chú:   
 
1. Chúng Phạm Thiên ở Cõi Quang Âm Thiên Giới, Cõi Biến 

Tịnh Thiên Giới và Cõi Quảng Quả Thiên Giới tất cả đều là Chư Phạm 
Thiên trong cấp độ của Sắc Pháp.  

2. Bài Kinh này, đọc phối hợp với Tăng Chi Bộ Kinh.# 123, đã làm 
phát khởi lên niềm tin rằng sự phát triển về Thiện Ý (Từ Ái Tâm) là một 
trạng thái bất khả hạn lượng chỉ có thể dẫn dắt đến tầng Thiền thứ nhất 
(Sơ Thiền), và rằng hai trạng thái bất khả hạn lượng tiếp theo – Lòng Bi 
Mẫn (sự đồng tình) và Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ) – chỉ có thể, lần lượt 
một cách tương ứng với mỗi trạng thái, đến tầng Nhị Thiền và Tam 
Thiền.  Tuy nhiên, như Tăng Chi Bộ Kinh VIII.# 63 trình bày ở dưới 
đây, thì tất cả bốn trạng thái bất khả hạn lượng đều có thể dắt dẫn đến 
đạo lộ của Tứ Thiền.  Sự khác biệt giữa bài Pháp Thoại ấy và bà Kinh 
này là nằm ở trong cách thức người đã đang thực hành những trạng thái 
hữu quan này đối với họ.  Trong bài Kinh đó, hành giả sử dụng một cách 
cân nhắc thận trọng cái trạng thái làm thành một nền tảng (Thiền Cơ Bản) 
cho việc phát triển tất cả các tầng Thiền.  Trong bài Kinh này, người ta 
một cách đơn giản thụ hưởng trạng thái và an trú ở trong đó.   (Tăng Chi 
Bộ Kinh.# 125) 

 
Then a certain monk went to the Blessed One and, on arrival, 

having bowed down to him, sat to one side. As he was sitting there he 
said to the Blessed One: “It would be good if the Blessed One would 
teach me the Dhamma in brief so that, having heard the Dhamma from 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             182 
 
the Blessed One, I might dwell alone in seclusion: heedful, ardent, and 
resolute.” 

“But it is in just this way that some worthless men make a request 
but then, having been told the Dhamma, think they should tag along 
right behind me.” 

“May the Blessed One teach me the Dhamma in brief ! May the 
One Well - Gone teach me the Dhamma in brief !  It may well be that I 
will understand the Blessed One’s words.  It may well be that I will 
become an heir to the Blessed One’s words.” 

“Then, monk, you should train yourself thus: ‘My mind will be 
established inwardly, well - composed.  No evil, unskillful qualities, once 
they have arisen, will remain consuming the mind.’ That’s how you 
should train yourself. 

Thế rồi một vị tu sĩ nào đó đã đi đến Đức Thế Tôn và khi đến nơi, 
đã cúi đầu đảnh lễ đến Ngài, đã ngồi sang một bên.  Khi vị ấy đã đang 
ngồi nơi đó, vị ấy đã tác bạch đến Đức Thế Tôn: “Sẽ là tốt thay nếu như 
Đức Thế Tôn sẽ giáo đạo Giáo Pháp một cách ngắn gọn nhằm để, sau 
khi đã được nghe Giáo Pháp từ nơi Đức Thế Tôn, con sẽ sống một mình 
trong sự tịch tịnh: không phóng dật, nhiệt tâm và cương quyết.  

“Thế nhưng chỉ bằng với phương thức này mà một số người bất 
trung dụng đưa một sự yêu cầu nhưng rồi, sau khi đã được Thuyết Pháp, 
họ nghĩ rằng cần phải theo sát bên Ta.” 

“Ước mong Đức Thế Tôn giáo đạo Giáo Pháp một cách ngắn gọn 
đến cho con !  Ước mong Đấng Thiện Thệ giáo đạo Giáo Pháp một cách 
ngắn gọn đến cho con !  Rất có thể là con sẽ tuệ tri những huấn từ của 
Đức Thế Tôn.  Rất có thể là con sẽ trở thành một người thừa nhận những 
huấn từ của Đức Thế Tôn.” 

“Vậy thì, này vị tu sĩ, ngươi cần phải tu dưỡng bản thân mình như 
vầy: “Tâm thức của Tôi sẽ được thiết lập tại nội tâm, được khéo trấn tịnh.  
Không có những đặc tính xấu ác, bất thiện xảo; một khi chúng đã khởi 
sinh lên thì sẽ vẫn cứ làm tổn hại đến tâm thức.  Đó là cách thức mà 
ngươi cần phải tu dưỡng bản thân mình.” 

 
“Then you should train yourself thus: ‘Good Will  as my 

Awareness - Release, will be developed, pursued, given a means of 
transport, given a grounding, steadied, consolidated, and well - 
undertaken.’ That’s how you should train yourself.  When you have 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             183 
 
developed this concentration in this way, you should develop this 
concentration with directed thought and evaluation, you should develop 
it with no directed thought and a modicum of evaluation, you should 
develop it with no directed thought and no evaluation, you should 
develop it accompanied by rapture… not accompanied by rapture… 
endowed with a sense of enjoyment; you should develop it endowed with 
equanimity. 

“Sau đó ngươi cần phải tu dưỡng bản thân mình như vầy: “Thiện 
Ý (Từ Ái Tâm) là Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát của Tôi, sẽ được phát triển, 
sẽ được tiếp tục thực hiện, một sự cảm xúc mãnh liệt đã được xác lập, 
một nền tảng đã được xác lập, đã kiên định, đã gia cố, và đã được thực 
hiện tốt đẹp.”  Đó là cách thức mà ngươi cần phải tu dưỡng bản thân 
mình.  Khi ngươi đã phát triển được sự định thức này trong phương thức 
như vậy, ngươi cần phải phát triển sự định thức này với việc nghĩ suy 
(Tầm) và sự bình giá (Tứ) trực tiếp, ngươi cần phải phát triển nó với việc 
không nghĩ suy trực tiếp (Vô Tầm) và một lượng ít của sự bình giá (Tứ), 
ngươi cần phải phát triển nó với việc không nghĩ suy (Vô Tầm) và không 
có sự bình giá (Vô Tứ) trực tiếp, ngươi cần phải phát triển nó được câu 
hành với Lạc Bất Khả Chi (Phỉ Lạc)… bất câu hành với Lạc Bất Khả Chi 
(Phỉ Lạc)… được hội đủ phúc duyên với một cảm thọ hoan hỷ (Lạc), 
ngươi cần phải phát triển nó được hội đủ phúc duyên vơi sự trấn tịnh 
(Xả).    

 
“When this concentration is thus developed, thus well - developed 

by you, you should then train yourself thus: ‘Compassion as my 
Awareness - Release.… Empathetic Joy  as my Awareness - Release.… 
Equanimity as my Awareness - Release, will be developed, pursued, 
given a means of transport, given a grounding, steadied, consolidated, 
and well - undertaken.’ That’s how you should train yourself. When you 
have developed this concentration in this way, you should develop this 
concentration with directed thought and evaluation, you should develop 
it with no directed thought and a modicum of evaluation, you should 
develop it with no directed thought and no evaluation, you should 
develop it accompanied by rapture… not accompanied by rapture… 
endowed with a sense of enjoyment; you should develop it endowed with 
equanimity. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             184 
 

“Khi sự định thức này đã được phát triển như vậy, đã được khéo 
phát triển như vậy, thế rồi ngươi cần phải tu dưỡng bản thân mình như 
vầy: “Lòng Bi Mẫn (sự đồng tình) là Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát của 
Tôi,… Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ) là Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát của Tôi,… 
Sự Trấn Tịnh (Hành Xả) là Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát của Tôi, sẽ được 
phát triển, sẽ được tiếp tục thực hiện, một sự cảm xúc mãnh liệt đã được 
xác lập, một nền tảng đã được xác lập, đã kiên định, đã gia cố, và đã 
được thực hiện tốt đẹp.”  Đó là cách thức mà ngươi cần phải tu dưỡng 
bản thân mình.  Khi ngươi đã phát triển được sự định thức này trong 
phương thức như vậy, ngươi cần phải phát triển sự định thức này với 
việc nghĩ suy (Tầm) và sự bình giá (Tứ) trực tiếp, ngươi cần phải phát 
triển nó với việc không nghĩ suy trực tiếp (Vô Tầm) và một thiếu lượng 
của sự bình giá (Tứ), ngươi cần phải phát triển nó với việc không nghĩ 
suy (Vô Tầm) và không có sự bình giá (Vô Tứ) trực tiếp, ngươi cần phải 
phát triển nó được câu hành với Lạc Bất Khả Chi (Phỉ Lạc)…bất câu 
hành với Lạc Bất Khả Chi (Phỉ Lạc)…được hội đủ phúc duyên với một 
cảm thọ hoan hỷ (Lạc), ngươi cần phải phát triển nó được hội đủ phúc 
duyên vơi sự trấn tịnh (Xả).    

 
“When this concentration is thus developed, thus well - developed 

by you, you should then train yourself thus: ‘I will remain focused on the 
body in and of itself—ardent, alert, and mindful—putting aside greed 
and distress with reference to the world.’ That’s how you should train 
yourself.  When you have developed this concentration in this way, you 
should develop this concentration with directed thought and evaluation, 
you should develop it with no directed thought and a modicum of 
evaluation, you should develop it with no directed thought and no 
evaluation, you should develop it accompanied by rapture… not 
accompanied by rapture… endowed with a sense of enjoyment; you 
should develop it endowed with equanimity. 

“Khi sự định thức này đã được phát triển như vậy, đã được khéo 
phát triển như vậy, thế rồi ngươi cần phải tu dưỡng bản thân mình như 
vầy: “Tôi sẽ vẫn cứ an định vào trong thể xác và tự ngã của nó (Quán 
Thân Trong Thân) – nhiệt tâm, cảnh tỉnh và chú niệm - gạt sang một bên 
sự tham lam và nỗi thống khổ hữu quan ở trong đời.”  Đó là cách thức 
mà ngươi cần phải tu dưỡng bản thân mình.  Khi ngươi đã phát triển 
được sự định thức này trong phương thức như vậy, ngươi cần phải phát 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             185 
 
triển sự định thức này với việc nghĩ suy (Tầm) và sự bình giá (Tứ) trực 
tiếp, ngươi cần phải phát triển nó với việc không nghĩ suy trực tiếp (Vô 
Tầm) và một thiếu lượng của sự bình giá (Tứ), ngươi cần phải phát triển 
nó với việc không nghĩ suy (Vô Tầm) và không có sự bình giá (Vô Tứ) 
trực tiếp, ngươi cần phải phát triển nó được câu hành với Lạc Bất Khả 
Chi (Phỉ Lạc)… bất câu hành với Lạc Bất Khả Chi (Phỉ Lạc)… được hội 
đủ phúc duyên với một cảm thọ hoan hỷ (Lạc), ngươi cần phải phát triển 
nó được hội đủ phúc duyên vơi sự trấn tịnh (Xả).    

 
“When this concentration is thus developed, thus well - developed 

by you, you should train yourself: ‘I will remain focused on feelings in 
and of themselves… the mind in and of itself… mental qualities in and of 
themselves—ardent, alert, and mindful—putting aside greed and distress 
with reference to the world.’ That’s how you should train yourself. When 
you have developed this concentration in this way, you should develop 
this concentration with directed thought and evaluation, you should 
develop it with no directed thought and a modicum of evaluation, you 
should develop it with no directed thought and no evaluation, you should 
develop it accompanied by rapture… not accompanied by rapture… 
endowed with a sense of enjoyment; you should develop it endowed with 
equanimity. 

“Khi sự định thức này đã được phát triển như vậy, đã được khéo 
phát triển như vậy, ngươi cần phải tu dưỡng bản thân mình: “Tôi sẽ vẫn 
cứ an định vào trong các cảm thọ và tự ngã của chúng (Quán Thọ Trong 
Thọ)..vào trong tâm thức và tự ngã của nó (Quán Tâm Trong Tâm)…vào 
trong những đặc tính tinh thần và tự ngã của chúng (Quán Pháp Trong 
Pháp) – nhiệt tâm, cảnh tỉnh và chú niệm - gạt sang một bên sự tham lam 
và nỗi thống khổ hữu quan ở trong đời.”  Đó là cách thức mà ngươi cần 
phải tu dưỡng bản thân mình.  Khi ngươi đã phát triển được sự định thức 
này trong phương thức như vậy, ngươi cần phải phát triển sự định thức 
này với việc nghĩ suy (Tầm) và sự bình giá (Tứ) trực tiếp, ngươi cần phải 
phát triển nó với việc không nghĩ suy trực tiếp (Vô Tầm) và một thiếu 
lượng của sự bình giá (Tứ), ngươi cần phải phát triển nó với việc không 
nghĩ suy (Vô Tầm) và không có sự bình giá (Vô Tứ) trực tiếp, ngươi cần 
phải phát triển nó được câu hành với Lạc Bất Khả Chi (Phỉ Lạc)… bất 
câu hành với Lạc Bất Khả Chi (Phỉ Lạc)… được hội đủ phúc duyên với 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             186 
 
một cảm thọ hoan hỷ (Lạc), ngươi cần phải phát triển nó được hội đủ 
phúc duyên vơi sự trấn tịnh (Xả).    

  
“When this concentration is thus developed, thus well - developed 

by you, then wherever you go, you will go in comfort.  Wherever you 
stand, you will stand in comfort. Wherever you sit, you will sit in comfort.  
Wherever you lie down, you will lie down in comfort.” 

“Khi sự định thức này đã được phát triển như vậy, đã được khéo 
phát triển như vậy, thế rồi bất luận nơi nào ngươi đi, ngươi sẽ đi thoải 
mái.  Bất luận nơi nào người đứng, ngươi sẽ đứng thoải mái.  Bất luận 
nơi nào ngươi ngồi, ngươi sẽ ngồi thoải mái.  Bất luận nơi nào ngươi 
nằm xuống, ngươi sẽ nằm xuống thoải mái.”  

 
Then that monk, having been admonished by the admonishment 

from the Blessed One, got up from his seat and bowed down to the 
Blessed One, circled around him, keeping the Blessed One to his right 
side, and left. Then, dwelling alone, secluded, heedful, ardent, and 
resolute, he in no long time reached and remained in the supreme goal 
of the holy life for which clansmen rightly go forth from home into 
homelessness, knowing and realizing it for himself in the here and now. 
He knew: “Birth is ended, the holy life fulfilled, the task done. There is 
nothing further for the sake of this world.” And thus he became another 
one of the Arahants.  (AN VIII.# 63) 

Thế rồi vị tu sĩ ấy, sau khi đã được khuyên bảo với sự khuyên bảo 
từ nơi Đức Thế Tôn, từ chỗ ngồi của mình đã đứng lên và đã cúi đầu 
đảnh lễ đến Đức Thế Tôn, đã đi nhiễu vòng quanh Ngài, giữ Đức Thế 
Tôn ở hướng bên phải của mình, và đã ra đi.  Sau đó, sống một mình, đã 
tịch tịnh, không phóng dật, nhiệt tâm và cương quyết; không bao lâu vị 
ấy đã đạt được và đã an trú trong mục tiêu tối thượng của đời sống Thánh 
Nhân mà những thành viên của một thị tộc một cách chân chính đã thụ 
giáo từ trong nhà đi vào đời sống vô gia cư, đã liễu tri và đã chứng tri 
điều đó đối với chính tự bản thân mình ngay tức thời.  Vị ấy đã tuệ tri: 
“Sự sinh đã chấm dứt, đời sống Thánh Nhân đã hoàn thành viên mãn, 
phận sự đã hoàn thành.  Không có gì hơn nữa vì lợi ích của thế gian này.”  
Và thế là vị ấy đã trở thành một trong những bậc Vô Sinh nữa.  (Tăng 
Chi Bộ Kinh VIII.# 63) 

 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             187 
 

“There is the case where an individual keeps pervading the first 
direction—as well as the second direction, the third, and the fourth—
with an awareness imbued with Good Will. Thus he keeps pervading 
above, below, and all around, everywhere and in every respect the all - 
encompassing cosmos with an awareness imbued with Good Will: 
abundant, expansive, immeasurable, free from hostility, free from ill will. 
He regards whatever phenomena there that are connected with form, 
feeling, perception, fabrications, and consciousness, as inconstant, 
stressful, a disease, a cancer, an arrow, painful, an affliction, alien, a 
disintegration, an emptiness, not - self.  At the break - up of the body, 
after death, he reappears in conjunction with the Devas of the Pure 
Abodes. This rebirth is not in common with run – of – the - mill people.” 

[Similarly with Compassion, Empathetic Joy, and Equanimity.]  
(AN IV.# 126) 

“Có trường hợp nơi mà một cá nhân biến mãn tâm thức đến hướng 
thứ nhất – cũng như hướng thứ hai, thứ ba và thứ tư – với sự tỉnh giác đã 
được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm).  Thế là vị ấy biến mãn đến 
hướng trên, hướng dưới và lan tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, và 
trên khắp mọi phương diện bao trùm cả thế gian với một sự tỉnh giác đã 
được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm): chan chứa tấm lòng vô 
lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.  Vị ấy thẩm 
thị bất luận ở hiện tượng nào nơi mà hữu quan với “sắc, thọ, tưởng, hành 
và thức,” là bất nhất, áp lực, một bệnh tật, một ung thư, một mũi tên, sự 
đau khổ, một sự thống khổ, xa lạ, một sự tan rã, một sự trống rỗng, vô 
ngã.  Ngay khi thân hoại và sau khi mạng chung, vị ấy tái tục trong sự 
cộng trú với Chúng Phạm Thiên của Cõi Tịnh Cư Thiên Giới.  Sự tái 
sinh này không có phổ thông với hạng Phàm Phu.  

[Một cách tương tự với Lòng Bi Mẫn (Sự Đồng Tình), Lạc Sự Vị 
Tha (Tùy Hỷ), hoặc Sự Trấn Tịnh (Hành Xả)].  (Tăng Chi Bộ Kinh.# 
126)  

 
“Then again, a monk keeps pervading the first direction with an 

awareness imbued with Good Will, likewise the second, likewise the 
third, likewise the fourth. Thus above, below, and all around, 
everywhere, in its entirety, he keeps pervading the all-encompassing 
cosmos with an awareness imbued with Good Will—abundant, 
expansive, immeasureable, without hostility, without ill will.  He reflects 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             188 
 
on this and discerns, ‘This Awareness - Release through Good Will is 
fabricated and intended. Now whatever is fabricated and intended is 
inconstant and subject to cessation.’ Staying right there, he reaches the 
ending of the mental effluents (fermentations). Or, if not, then—through 
this very Dhamma - passion, this Dhamma - delight, and from the total 
wasting away of the five Lower Fetters [self - identity views, uncertainty, 
grasping at habits and practices, sensual passion, and irritation]—he is 
due to be spontaneously reborn [in the Pure Abodes], there to be totally 
unbound, never again to return from that world. 

“Thế rồi một lần nữa, một vị tu sĩ biến mãn tâm thức đến hướng thứ 
nhất với một sự tỉnh giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm), 
tương tự như vậy với hướng thứ hai, tương tự như vậy với hướng thứ ba, 
tương tự như vậy với hướng thứ tư.  Rồi thì đến hướng trên, hướng dưới 
và lan tỏa khắp chung quanh, khắp mọi nơi, hoàn toàn ở trong đó, vị ấy 
biến mãn trên khắp mọi phương diện bao trùm cả vũ trụ với một sự tỉnh 
giác đã được thấm nhuần với Thiện Ý (Từ Ái Tâm): chan chứa tấm lòng 
vô lượng bác ái vị tha, không pha ác cảm, không vương tư thù.  Vị ấy 
phản tỉnh về điều này và nhận thức rõ: “Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát này 
thông qua Thiện Ý (Từ Ái Tâm) là chế tạo và có tác ý (Hữu Vi).  Bấy 
giờ bất luận điều chi đã là chế tạo và có tác ý (Hữu Vi) thời bất nhất, và 
phải chịu sự đình chỉ.”  Lưu trú ngay tại đó, vị ấy đạt được sự chấm dứt 
các Pháp rò rỉ (lên men) thuộc lĩnh vực tinh thần (Pháp Lậu Hoặc).  Hoặc, 
nếu không, thời bấy giờ - thông qua chính Pháp Dục này, chính Pháp Hỷ 
này, và từ sự cạn kiệt dần toàn bộ năm Pháp Hạ Phần Kiết Sử [Hữu Thân 
Kiến, Hoài Nghi, Giới Cấm Thủ, Tham Dục và Sân Hận] – do vậy vị ấy 
tục sinh một cách Hóa Sinh [trong Cõi Tịnh Cư Thiên Giới] nơi đó thì 
hoàn toàn được phóng thích, không bao giờ còn trở lại thế gian đó nữa. 

 
“This too, householder, is a single quality declared by the Blessed 

One—the one who knows, the one who sees, worthy and rightly Self - 
Awakened—where the unreleased mind of a monk who dwells there 
heedful, ardent, and resolute becomes released, or his unended effluents 
(fermentations) go to their total ending, or he attains the unexcelled 
security from the yoke that he had not attained before.”  

[Similarly with Awareness - Release through Compassion, 
through Empathetic Joy, and through Equanimity.]  (MN # 52) 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             189 
 

“Điều này cũng vậy, này gia chủ, là một phẩm chất ưu tú duy nhất 
đã được Đức Thế Tôn – Bậc Trí Giả, Bậc Kiến Giả và Bậc Đã Tự Giác 
Ngộ, Chánh Đẳng Giác tuyên bố - nơi mà tâm thức chưa được giải thoát 
của một vị tu sĩ mà trú ở nơi đó không phóng dật, nhiệt tâm và cương 
quyết thì trở nên được giải thoát; hoặc các Pháp Lậu Hoặc chưa được 
diệt tận của vị ấy đi đến sự đình chỉ chúng một cách viên mãn, hoặc vị 
ấy đạt được sự vô thượng an ổn khỏi các ách phược mà vị ấy đã không 
đạt được trước đó.”  

[Một cách tương tự với Pháp Tỉnh Giác Giải Thoát thông qua 
Lòng Bi Mẫn (Sự Đồng Tình), thông qua Lạc Sự Vị Tha (Tùy Hỷ), 
hoặc thông qua Sự Trấn Tịnh (Hành Xả)].  (Trung Bộ.# 52) 

 
------------------------00000---------------------- 

 
 

The Merit of Stream - Entry 
Thiện Công Đức Của Bậc Dự Lưu 

 
“Monks, there are these four bonanzas of Merit, bonanzas of 

Skillfulness, nourishments of Bliss.  Which four ? 
“There is the case where the disciple of the Noble Ones is 

endowed with verified confidence in the Awakened One: ‘Indeed, the 
Blessed One is worthy and rightly Self - Awakened, consummate in 
knowledge and conduct, Well - Gone, an expert with regard to the world, 
unexcelled as a trainer for those people fit to be tamed, the Teacher of 
divine and human beings, awakened, blessed.’  This is the first bonanza 
of Merit, bonanza, of Skillfulness, nourishment of Bliss. 

“Này các vị tu sĩ, có Pháp hoạch lợi phong hậu về Thiện Công 
Đức, hoạch lợi phong hậu về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh Lạc.  
Thế nào là bốn ? 

“Có trường hợp nơi mà vị đệ tử của Chư Thánh Nhân đã hội đủ 
phúc duyên với niềm xác tín về Bậc Đã Giác Ngộ: “Đúng vậy, Đức Thế 
Tôn là Bậc Ứng Cúng, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô 
Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Bậc Đã Giác Ngộ, 
Thế Tôn.” Đây là Pháp hoạch lợi phong hậu về Thiện Công Đức, 
hoạch lợi phong hậu về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh Lạc thứ 
nhất. 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             190 
 

 
“Furthermore, the disciple of the noble ones is endowed with 

verified confidence in the Dhamma: ‘The Dhamma is well - expounded 
by the Blessed One, to be seen here and now, timeless, inviting 
verification, pertinent, to be realized by the wise for themselves.’  This is 
the second bonanza of Merit, bonanza, of Skillfulness, nourishment of 
Bliss. 

“Thêm nữa, vị đệ tử của Chư Thánh Nhân đã hội đủ phúc duyên 
với niềm xác tín về Giáo Pháp: “Giáo Pháp đã được Đức Thế Tôn khéo 
giảng giải (Svākkhāto Bhagavatā), thiết thực hiện tại (Sandiṭṭhiko – 
Kiến Tính Thấu Minh), không chậm trễ thời gian (Akāliko – Bất Đoạn 
Thời), đến để mà thấy (Ehipassiko – Tha Nhân Khả Khán Tri), có khả 
năng hướng thượng (Opanāyiko – Hữu Quan Tính), được bậc Trí Tuệ 
tự chứng tri (Paccattaṃ veditabbo viññūhīti – Trí Giả Tự Ngã Chứng 
Tri).” Đây là Pháp hoạch lợi phong hậu về Thiện Công Đức, hoạch lợi 
phong hậu về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh Lạc thứ hai. 

  
“Furthermore, the disciple of the noble ones is endowed with 

verified confidence in the Saṅgha: ‘The Saṅgha of the Blessed One’s 
disciples who have practiced well… who have practiced straight - 
forwardly… who have practiced methodically… who have practiced 
masterfully—in other words, the four types of noble disciples when taken 
as pairs, the eight when taken as individual types —they are the Saṅgha 
of the Blessed One’s disciples: worthy of gifts, worthy of hospitality, 
worthy of offerings, worthy of respect, the incomparable field of Merit 
for the world.’  This is the third bonanza of Merit, bonanza, of 
Skillfulness, nourishment of Bliss. 

“Thêm nữa, vị đệ tử của Chư Thánh Nhân đã hội đủ phúc duyên 
với niềm xác tín về Tăng Đoàn: “Tăng Đoàn Chư Đệ Tử của Đức Thế 
Tôn là các bậc đã thực hành một cách chính chắn y theo Chánh Pháp 
(Diệu Hạnh), là các bậc đã thực hành một cách chính trực y theo Chánh 
Pháp (Trực Hạnh), là các bậc đã thực hành một cách hữu điều lý (Như 
Lý Hạnh), là các bậc đã thực hành một cách nhàn thục (Chính Hạnh) – 
nói cách khác, bốn thể loại Chư Thánh Đệ Tử khi được chia ra thành các 
đôi một, có tám bậc khi được chia ra thành các thể loại cá nhân – thích 
đáng được nhận các lễ vật, thích đáng được sự khoản đãi, thích đáng 
được sự kính trọng, là Phước Điền bất thành tỷ lệ cho thế gian.”  Đây là 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             191 
 
Pháp hoạch lợi phong hậu về Thiện Công Đức, hoạch lợi phong hậu 
về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh Lạc thứ ba. 

 
“Furthermore, the disciple of the noble ones is endowed with 

virtues that are appealing to the noble ones: untorn, unbroken, 
unspotted, unsplattered, liberating, praised by the wise, untarnished, 
leading to concentration.  This is the fourth bonanza of Merit, bonanza, 
of Skillfulness, nourishment of Bliss. 

“These are four bonanzas of Merit, bonanzas of Skillfulness, 
nourishments of Bliss.”  (SN LV.# 31) 

“Thêm nữa, vị đệ tử của Chư Thánh Nhân đã hội đủ phúc duyên 
với Giới Đức mà hữu cảm nhiễm lực đối với Chư Thánh Nhân: không 
có bị rách, còn nguyên vẹn, không bị lốm đốm, không bị rơi lộp độp, 
được phóng thích, được các bậc Trí Tuệ tán dương, không có bị hoen ố, 
dắt dẫn đến sự định thức.  Đây là Pháp hoạch lợi phong hậu về Thiện 
Công Đức, hoạch lợi phong hậu về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh 
Lạc thứ tư.  Những Pháp này là bốn Pháp Pháp hoạch lợi phong hậu về 
Thiện Công Đức, hoạch lợi phong hậu về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng 
Sự Tĩnh Lạc.  (Tương Ưng Bộ Kinh LV.# 31)  

  
SN LV.# 32 defines the fourth bonanza of Merit as follows: 

“Furthermore, the disciple of the noble ones lives at home with an 
awareness cleansed of the stain of stinginess, freely generous, 
openhanded, delighting in being magnanimous, responsive to requests, 
delighting in the distribution of alms. 

Tương Ưng Bộ Kinh LV.# 32 định nghĩa Pháp hoạch lợi phong hậu 
về Thiện Công Đức như sau: “Thêm nữa, vị đệ tử của Chư Thánh Nhân 
sinh sống ở tại gia với sự tỉnh giác được tinh khiết khỏi sự cấu uế của 
Pháp Lận Sắc, nhân từ một cách hào phóng, khảng khái, hân hoan duyệt 
ý trong việc khoan hồng đại lượng, đáp ứng yêu cầu, hân hoan duyệt ý 
trong việc phân phát những vật xả thí.   

 
SN LV.# 33 defines it as follows: “Furthermore, the disciple of the 

noble ones is discerning, endowed with Discernment of arising and 
passing away—noble, penetrating, leading to the right ending of stress.” 

Tương Ưng Bộ Kinh LV.# 33 định nghĩa Pháp ấy như sau: “Thêm 
nữa, vị đệ tử của Chư Thánh Nhân nhận thức rõ, hội đủ phúc duyên với 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             192 
 
Động Sát Lực về sự khởi sinh lên và sự diệt vong – thánh thiện, thẩm 
thấu, dắt dẫn đến việc hoàn toàn đoạn diệt được tinh thần áp lực.” 

 
“Just as it’s not easy to take the measure of the water in the great 

ocean as ‘just this many pails of water or hundreds of pails of water or 
thousands of pails of water or hundreds of thousands of pails of water.’  
It is reckoned simply as a great mass of water that is unreckonable, 
immeasurable.  In the same way, when a disciple of the noble ones is 
endowed with these four bonanzas of Merit, bonanzas of Skillfulness, 
it’s not easy to take the measure of the Merit as ‘just this much bonanza 
of Merit, bonanza of Skillfulness, nourishment of Bliss, heavenly, 
ripening in bliss leading to heaven, leading to what is agreeable, 
pleasing, charming, happy, and beneficial.’ It is reckoned simply as a 
great mass of Merit that is unreckonable, immeasurable.” (SN LV.# 41) 

“Cũng như thật là không dễ dàng để đo lường được lượng nước ở 
trong đại dương vì “chính điều này phải rất nhiều thùng nước, hoặc hàng 
trăm thùng nước, hoặc hàng ngàn thùng nước, hoặc hàng trăm ngàn 
thùng nước.” Một cách đơn giản nó được coi như là một khối lượng to 
lớn về nước mà bất khả bàn toán, bất khả hạn lượng. Trong cùng phương 
thức, khi một vị đệ tử của Chư Thánh Nhân với bốn Pháp hoạch lợi 
phong hậu về Thiện Công Đức, hoạch lợi phong hậu về Sự Thiện Xảo 
này; thật là không dễ dàng để đo lường được về Thiện Công Đức vì 
“chính điều này hoạch lợi phong hậu rất nhiều về Thiện Công Đức, 
hoạch lợi phong hậu về Sự Thiện Xảo, bồi dưỡng Sự Tĩnh Lạc, thuộc 
Thiên Giới, thành thục trong sự tĩnh lạc đưa đến Thiên Giới, dắt dẫn đến 
điều mà thân thiết hữu thiện, duyệt ý, mê nhân, an lạc và quả phúc lợi.”  
Một cách đơn giản nó được coi như là một khối lượng to lớn về Thiện 
Công Đức mà bất khả bàn toán, bất khả hạn lượng.”  (Tăng Chi Bộ Kinh 
VI. # 41) 

 
 [Venerable Ānanda is speaking to Anāthapindika concerning 

the first list of bonanzas of Merit:] “A well - instructed disciple of the 
noble ones, when endowed with these four qualities, has no terror, no 
trepidation, no fear at death with regard to the next life.” (SN LV.# 27) 

[Trưởng Lão Ānanda đã nói với bá hộ Anāthapindika hữu quan 
đến danh sách đầu tiên của Pháp hoạch lợi phong hậu về Thiện Công 
Đức:] “Một đệ tử được khéo dạy bảo của Chư Thánh Nhân, khi đã hội 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             193 
 
đủ phúc duyên với bốn phẩm chất ưu tú này, không có nỗi khiếp đảm, 
không có sự hoảng hốt, không có sợ hãi lúc cận tử lâm chung hữu quan 
đến kiếp sống kế tiếp.   (Tương Ưng Bộ Kinh LV.# 27)  

  
“Then there is the case of the person who has no doubt or 

perplexity, who has arrived at certainty with regard to the True 
Dhamma. Then he comes down with a serious disease. As he comes 
down with a serious disease, the thought occurs to him, ‘I have no doubt 
or perplexity. I have arrived at certainty with regard to the True 
Dhamma.’ He doesn’t grieve, isn’t tormented; doesn’t weep, beat his 
breast, or grow delirious.  This, too, is a person who, subject to death, is 
not afraid or in terror of death.”  (AN IV.# 184) 
 “Thế rồi có trường hợp của người mà không có sự nghi ngờ hoặc 
sự khốn hoặc, người mà nhất định đã đạt đến phương diện của Chân 
Pháp.  Thế rồi vị ấy sụp đổ với một căn bệnh nghiêm trọng.  Trong khi 
vị ấy sụp đổ với một căn bệnh nghiêm trọng, sự nghĩ suy nẩy sinh đến vị 
ấy: “Tôi không có sự nghi ngờ hoặc sự khốn hoặc.  Tôi nhất định đã đạt 
đến phương diện của Chân Pháp.” Vị ấy không có sầu khổ, đã không có 
ưu phiền; không có khóc lóc, không có đập vào ngực của mình, hoặc 
không có hôn mê.  Cũng vậy, đây là một hạng người, không tránh khỏi 
sự chết, mà không có sợ hãi hoặc nỗi khiếp đảm về sự chết.  (Tăng Chi 
Bộ Kinh IV.# 184) 

 
[The Buddha is speaking to Nandaka, the chief minister of the 

Licchavis, concerning the first list of bonanzas of Merit:] “A disciple of 
the noble ones endowed with these four qualities is a Stream - Winner, 
steadfast, never again destined for states of woe, headed for Self - 
Awakening. 

“Furthermore, a disciple of the noble ones endowed with these 
four qualities is linked with long life, human or divine; is linked with 
beauty, human or divine; is linked with happiness, human or divine; is 
linked with status, human or divine; is linked with influence, human or 
divine. 

“I tell you this, Nandaka, not having heard it from any other 
Brahman or contemplative.  Instead, I tell you this having known, seen, 
and realized it for myself.” 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             194 
 

When this was said, a certain man said to Nandaka, the chief 
minister of the Licchavis, “It is now time for your bath, Sir.” 

[Nandaka responded,] “Enough, I say, with this external bath.  I 
am satisfied with this internal bath: confidence in the Blessed One.”   (SN 
LV.# 30) 

[Đức Phật đã đang nói với Nandaka, vị quan đại thần của những 
người dân Licchavi, hữu quan đến danh sách đầu tiên của Pháp hoạch 
lợi phong hậu về Thiện Công Đức:]  “Một vị đệ tử của Chư Thánh Nhân 
đã hội đủ phúc duyên với bốn phẩm chất ưu tú này là một Bậc Dự Lưu, 
kiên định, không bao giờ còn có mệnh vận đọa vào các trạng thái thống 
khổ nữa, đã hướng tới Sự Tự Giác Ngộ. 

“Thêm nữa, một vị đệ tử của Chư Thánh Nhân đã hội đủ phúc 
duyên với bốn phẩm chất ưu tú này đã được liên kết với sự trường thọ, 
thuộc Nhân Loại hoặc Chư Thiên; đã được liên kết với sự mỹ lệ, thuộc 
Nhân Loại hoặc Chư Thiên; đã được liên kết với niềm hạnh phúc, thuộc 
Nhân Loại hoặc Chư Thiên; đã được liên kết với địa vị, thuộc Nhân Loại 
hoặc Chư Thiên; đã được liên kết với quyền thế lực, thuộc Nhân Loại 
hoặc Chư Thiên.  

“Ta nói với ngươi về điều này, này Nandaka, không phải đã được 
nghe điều đó từ bất luận một vị Bà La Môn hoặc một bậc hảo trầm tư giả 
nào khác.  Thay vào đó, Ta nói với ngươi điều này là do chính Tự Ta đã 
được tuệ tri, đã được kiến tri và đã được chứng tri về nó.” 

Khi điều này đã được nói ra, một nam nhân nọ đã thưa với 
Nandaka, vị quan đại thần của những người dân Licchavi: “Thưa Ngài, 
bây giờ là thời gian để tắm của Ngài.” 

[Nandaka trả lời] “Đủ rồi, Tôi nói, với việc tắm rửa này là ở ngoại 
thân.  Tôi đã mãn ý với việc tắm rửa ở nội thân như thế này: sự tín thành 
vào Đức Thế Tôn.”  (Tương Ưng Bộ KinhLV.# 30) 

   
Then the Blessed One, picking up a little bit of dust with the tip of 

his fingernail, said to the monks, “What do you think, monks ?  Which is 
greater: the little bit of dust I have picked up with the tip of my fingernail, 
or the great earth ?” 

“The great earth is far greater, Lord. The little bit of dust the 
Blessed One has picked up with the tip of his fingernail is next to nothing. 
It’s not a hundredth, a thousandth, a one hundred - thousandth—this 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             195 
 
little bit of dust the Blessed One has picked up with the tip of his 
fingernail—when compared with the great earth.” 

“In the same way, monks, for a disciple of the noble ones who is 
consummate in view, an individual who has broken through [to Stream - 
Entry], the suffering and stress totally ended and extinguished is far 
greater.  That which remains in the state of having at most seven 
remaining lifetimes is next to nothing: it’s not a hundredth, a thousandth, 
a one hundred - thousandth, when compared with the previous mass of 
suffering.  That’s how great the benefit is of breaking through to the 
Dhamma, monks.  That’s how great the benefit is of obtaining the 
Dhamma eye.” (SN XIII.# 1) 

Thế rồi Đức Thế Tôn, sau khi đã nhặt lên một chút ít bụi với đầu 
ngón tay của Ngài, đã nói với các vị tu sĩ: “Các ngươi nghĩ thế nào, này 
các vị tu sĩ ?  Cái nào thì to lớn hơn: chút ít bụi Ta đã nhặt lên với đầu 
ngón tay của mình, hoặc trái đất to lớn này ?” 

“Quả địa cầu to lớn thì to lớn hơn nhiều, bạch Đức Thế Tôn.  Chút 
ít bụi Đức Thế Tôn đã nhặt lên với đầu ngón tay của mình thì hầu như 
không có chi cả.  Nó không bằng một phần trăm, một phần ngàn, một 
phần trăm ngàn – chút it bụi này Đức Thế Tôn đã nhặt lên với đầu ngón 
tay của mình – khi đã được so sánh với quả địa cầu to lớn.”  

“Trong cùng phương thức, này các vị tu sĩ, đối với một đệ tử của 
Chư Thánh Nhân là Bậc đã được Kiến Giải cụ túc, một cá nhân mà đã 
vượt qua [đạt đến Bậc Dự Lưu], sự khổ đau và tinh thần áp lực đã hoàn 
toàn đoạn diệt và đã diệt tắt thì to lớn hơn nhiều.  Cái mà còn lại trong 
tình trạng hiện hữu nhiều nhất của bảy kiếp sống còn lại thì hầu như 
không có chi cả: nó không bằng một phần trăm, một phần ngàn, một phần 
trăm ngàn, khi đã được so sánh với khối lượng to lớn của sự khổ đau 
trước đó.  Như thế quả phúc lợi to lớn biết bao là việc đã vượt qua đạt 
đến Giáo Pháp, này các vị tu sĩ.  Như thế quả phúc lợi to lớn biết bao là 
việc đạt được Pháp Nhãn.”  (Tương Ưng Bộ Kinh III.# 1) 

 
Sole dominion over the earth, 
going to heaven, 
Lordship over all worlds: 
the fruit of Stream - Entry 
excels them. (Dhp.# 178) 
Hơn thống lãnh Cõi đất, 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             196 
 

Hơn được sinh Cõi trời, 
Hơn chủ trì vũ trụ, 
Quả Dự Lưu tối thắng.”  (Pháp Cú.# 178) 

 
--------------------------00000------------------------- 

 
Beyond Merit 

Siêu Xuất Thiện Công Đức 
 
As he was standing to one side, Uttara the Deva’s son recited this 

verse in 
the Blessed One’s presence: 

Khi vị ấy đã đang đứng sang một bên, Uttara con trai vị Thiên Tử 
đã trùng tụng câu kệ này trong sự hiện diện của Đức Thế Tôn: 

 
“Life is swept along, 
Next – to - nothing its span. 
For one swept on by aging 
no shelters exist. 
Perceiving this danger in death, 
one should do deeds of Merit 
that bring about bliss.” 
Mạng sống bị dắt dẫn, 
Tuổi thọ chẳng là bao, 
Bị dẫn đến già nua, 
Không có nơi dừng bước. 
Ai đem Tâm quán tưởng, 
Sợ hãi Tử Vong này, 
Hãy làm các công đức, 
Ðưa đến chơn an lạc.  
 
The Buddha: 
Đức Phật: 
 
“Life is swept along, 
Next – to - nothing its span. 
For one swept to old age 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             197 
 

no shelters exist. 
Perceiving this danger in death, 
one should drop the world’s bait 
and look for peace.”  (SN II.# 19) 
Mạng sống bị dắt dẫn, 
Tuổi thọ chẳng là bao, 
Bị dẫn đến già nua, 
Không có nơi dừng bước. 
Ai đem Tâm quán tưởng, 
Sợ hãi Tử Vong này, 
Hãy bỏ mọi Thế lợi, 
Tâm hướng cầu tịch tịnh.  (Tương Ưng Bộ Kinh II.# 19) 
 
For a person of unsoddened mind, 
unassaulted awareness, 
abandoning merit and evil, wakeful,  
there is no danger, no fear. (Dhp.# 39) 
Tâm không đầy tràn dục, 
Tâm không (hận) công phá, 
Đoạn tuyệt mọi Thiện Ác, 
Kẻ tỉnh không sợ hãi.  (Pháp Cú.# 39) 
 
He has gone 
beyond attachment here 
for both merit and evil— 
sorrowless, dustless, and pure: 
he’s what I call a Brahman.  (Dhp 412) 
Người sống ở đời này, 
Không nhiễm cả Thiện Ác, 
Không sầu, sạch không bụi, 
Ta gọi Bà La Môn.  (Pháp Cú, Phẩm Bà La Môn, 412) 

 
--------------------------00000-------------------------- 

  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             198 
 

 
 

Glossary 
Bảng Chú Giải 

 
Arahant: A “worthy one” or “pure one”; a person whose mind is 

free of defilement and is thus not subject to further rebirth.  A title for 
the Buddha and his highest level of noble disciples. 

Bậc Vô Sinh: là "một Bậc xứng đáng có phẩm giá - Ứng 
Cúng" hoặc là "một Bậc tinh khiết”; một Bậc với Tâm không có Pháp uế 
nhiễm và do đó không còn phải chịu sự tục sinh nữa.  Một danh hiệu 
dành cho Đức Phật và Chư Thánh Đệ Tử tôn quý bậc nhất của Ngài. 

 
Āsava: Effluent; fermentation. Four qualities—sensuality, views, 

becoming, and ignorance—that “flow out” of the mind and create the 
flood of the round of death and rebirth. 

Lậu Hoặc: Pháp rò rỉ, Pháp lên men thuộc lĩnh vực tinh thần 
(Pháp Lậu Hoặc).  Bốn tính chất (Tứ Lậu Hoặc): Dục Lậu, Kiến 
Lậu, Hữu Lậu và Vô Minh Lậu - là chất thải ra từ nơi Tâm và tạo ra dòng 
cuồn cuộn của vòng sinh tử luân hồi.  

  
Brahma: An inhabitant of the highest heavenly realms of form and 

formlessness. 
Phạm Thiên: Một cư dân của các Cõi Thiên Giới cao nhất thuộc 

về Sắc Giới và Vô Sắc Giới. 
 
Brahman: A member of the priestly caste, which claimed to be the 

highest caste in India, based on birth. In a specifically Buddhist usage, 
“Brahman” can also mean an Arahant, conveying the point that 
excellence is based not on birth or race, but on the qualities attained in 
the mind. 

Vị Bà La Môn: Một thành viên thuộc đẳng cấp Giáo Sĩ, đã tuyên 
bố là đẳng cấp cao nhất ở Xứ Ấn Độ, dựa trên sinh chủng.  Theo cách sử 
dụng cụ thể của Phật giáo, “Bà La Môn” cũng có nghĩa là một Bậc Vô 
Sinh, được truyền đạt quan điểm rằng sự hoàn hảo không dựa trên sinh 
chủng hoặc chủng tộc, nhưng trên những phẩm chất ưu tú đã dĩ đắc trong 
tâm thức. 

https://vi.wikipedia.org/wiki/Lu%C3%A2n_h%E1%BB%93i


                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             199 
 

 
Deva (Devata): Literally, “shining one.” An inhabitant of the 

heavenly realms. 
Chư Thiên: Theo nghĩa đen, “Bậc chiếu sáng.”  Một cư dân thuộc 

các Cõi Thiên Giới.  
 
Dhamma: (1) Event; action; (2) a phenomenon in and of itself; 

(3) mental quality; (4) doctrine, teaching; (5) Nibbāna (although there 
are passages describing Nibbāna as the abandoning of all Dhammas). 
Sanskrit form: Dharma. 

Pháp: (1) Việc xảy ra; hành động; (2) một hiện tượng ở bên trong 
và thuộc tự ngã của nó; (3) phẩm chất ưu tú tinh thần; (4) giáo lý, huấn 
từ; (5) Níp Bàn (mặc dù có những đoạn văn miêu tả Níp Bàn là sự xả ly 
tất cả các Pháp). Tiếng Bắc Phạn: Dharma. 

 
Jhāna: Mental absorption. A state of strong concentration 

focused on a single sensation or mental notion. This term is related to 
the verb Jhayati, which means to burn with a still, steady flame. 

Thiền Na: Trạng thái nhập định (Tập Trung Định Mục).  Một 
trạng thái của sự định thức mạnh mẽ vào một cảm giác hoặc ý niệm tinh 
thần. Thuật ngữ này có liên quan đến động từ Jhayati, có nghĩa là thiêu 
đốt với một ngọn lửa tĩnh lặng, ổn định.   

  
Kamma: Intentional action. Sanskrit form: Karma. 
Nghiệp Lực: Sự tạo tác có chủ ý. Tiếng bắc Phạn: Karma.  
 
Nibbāna: Literally, the “unbinding” of the mind from passion, 

aversion, and delusion, and from the entire round of death and rebirth. 
As this term also denotes the extinguishing of a fire, it carries 
connotations of stilling, cooling, and peace. Sanskrit form: Nirvana. 

Níp Bàn: Theo nghĩa đen, sự cởi bỏ của tâm thức khỏi Tham, Sân 
Hận và Si và thoát khỏi toàn bộ vòng sinh tử luân hồi.  Vì thuật ngữ này 
cũng biểu thị việc dập tắt ngọn lửa, nó mang ý nghĩa tĩnh lặng, mát dịu 
và an lạc. Tiếng Bắc Phạn: Nirvana. 

 
Saṅgha: Community. On the conventional level, this term denotes 

the communities of Buddhist monks and nuns.  On the ideal level, it 



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             200 
 
denotes those followers of the Buddha, lay or ordained, who have 
attained at least the first level of Awakening. 

Tăng Đoaǹ: Đoàn thể.  Theo cấp độ quy ước, từ ngữ này có nghĩa 
là Giáo Hội của các vị Tu Sĩ và những Nữ Tu thuộc Phật giáo.  Theo ý 
nghĩa lý tưởng, nó dùng để chỉ những người môn đồ của Đức Phật, tại 
gia hoặc xuất gia, người đã đạt được ít nhất Quả Vị đầu tiên của Sự Giác 
Ngộ (bậc Dự Lưu).  
 

Sutta: Discourse. Sanskrit form: Sutra. 
Kinh Điển: Pháp Thoại.  Tiếng Bắc Phạn: Sutra. 

 
Tathāgata: Literally, “one who has become authentic (Tatha-

Agata)” or “one who is truly gone (Tatha-Agata).” An epithet used in 
ancient India for a person who has attained the highest religious goal.  
In Buddhism, it usually denotes the Buddha, although occasionally it 
also denotes any of his Arahant disciples. 

Như Lai: Theo nghĩa đen, “một Bậc đã trở thành thuần chủng 
(Tatha-Agata) hoặc một Bậc đã thật sự giải thoát (Tatha-Agata).  Một 
biểu tượng sử dụng ở Xứ Ấn Độ cổ đại cho một người đã đạt được mục 
tiêu tôn giáo cao nhất.  Trong Phật Giáo, nó thường biểu thị Đức Phật, 
mặc dù đôi khi nó cũng biểu thị những Đệ Tử Vô Sinh của Ngài.  

 
Vinaya: The monastic discipline.  
Luật:  Giới luật chốn thiền tự. 

 
--------------------------00000----------------------- 

  



                                                 PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC             201 
 

 
Abbreviations 

Những Từ Ngữ Viết Tắt 
 
  AN:  Aṅguttara Nikaya 

                 Tăng Chi Bộ Kinh 
       Dhp: Dhammapada 
                   Kinh Pháp Cú  

DN: Digha Nikāya 
                  Trường Bộ Kinh 

Iti:  Itivuttaka 
                 Như Thị Ngữ Kinh  

Khp:Khuddakapatha 
                  Tiểu Bộ Kinh 

MN:Majjhima Nikāya 
                  Trung Bộ Kinh  

Mv: Mahāvagga 
                  Đại Phẩm  

SN: Samyutta Nikāya 
                 Tương Ưng Bộ Kinh  

Ud: Udāna 
                 Tự Thuyết Kinh 
 

Sādhu, Sādhu, Sādhu. 
Lành thay, Lành thay, Lành thay 

 


	Sila: Virtue
	The Merit of Stream - Entry
	Glossary

