
 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           3 
 

MAHÀSÌ MEDITATION CENTRE  
YANGON - MYANMAR 

TRUNG TÂM  THIỀN VIỆN MAHASI 
YANGON - MIẾN ĐIỆN 

 

DHAMMA 
DISCOURSES  

By Venerable Sayàdaw 
ASHIN  JATILA 

 

NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA 
NGÀI ĐẠI TRƯỞNG LÃO 

JATILA 
 

Compiled by 
Biên Soạn bởi: 

U HLA KYAING  
President (Hội Trưởng) 

 
Dịch giả: Bhikkhu PASÀDO 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           4 
 

BUDDHA SASANA NUGGAHA ORGANIZATION 
(Hiệp Hội Cư Sĩ Phật Giáo tại Yangon – Miến Điện) 

 

P. L. 2556        D. L. 2012 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dhamma Discourses by Venerable Sayadaw Ashin Jatila  
Translated to Vietnamese with original text in English 
by Bhikkhu Pasado. 
 
Copyright © 2012 by Bhikkhu Pasado. 
All rights reserved. 
ISBN 978-1-4675-5211-0 
November 2012. 
    
Published by Library of Catudisa Sangha Vihara 
5044 Old Shipps Store Rd, Bealeton, VA 22712, USA. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           5 
 

                
Printed by Focus Digital Publishing, 
Annandale, VA 22003, USA. 

 
 
 

BUDDHA SÀSANA NUGGAHA 
ORGANIZATION  

MAHÀSÌ MEDITATION CENTRE 
YANGON – MYANMAR 

 
HIỆP HỘI CƯ SĨ PHẬT GIÁO    

TRUNG TÂM THIỀN VIỆN MAHÀSÌ 
YANGON – MIẾN ĐIỆN 

 
COMPILER’S PREFACE 

LỜI MỞ ĐẦU CỦA BIÊN SOẠN VIÊN 
 

People of this twentieth century are not easily 
satisfied with superficial answers given in their Religious 
Books or by their Elders over the problems confronting 
mankind in this transient world. 

Con người của thế kỷ hai mươi này không dễ gì hài 
lòng với những câu trả lời nông cạn được đưa ra trong 
những quyển sách thuộc Tôn Giáo hoặc do bởi những bậc 
cao niên của họ liên quan đến những vấn đề đối đầu với 
nhân loại trong thế gian ngắn ngủi này. 

 

Quest for knowledge, book knowledge, scientific 
knowledge, religious knowledge, Vipassanà Insight 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           6 
 

knowledge, Enlightenment knowledge or any kind of 
knowledge unknown to them are topics of investigation for 
now and the present moment. 

Đi tìm kiếm kiến thức, kiến thức sách vở, kiến thức 
khoa học, kiến thức tôn giáo, kiến thức Thiền Minh Sát 
Tuệ, kiến thức Giác Ngộ hoặc bất kỳ loại kiến thức nào 
chưa được biết đến đối với họ, là những đề tài của việc tra 
cứu cho ngay bây giờ và khoảnh khắc hiện tại. 

 

Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà (Insight 
Meditation through mindfulness) is also a new field to 
which the westerners are very much attracted.  The 
Venerable Mahàsì Nayaka Sayàdaw U Jatila Mahathera, 
the eminent Meditation Master of Mahàsì Meditation 
Centre, Yangon – Myanmar understook several memorable 
Dhammadhùta missions to America, Britain, Europe, 
Srilanka and South Korea. 

Tu tập Thiền Minh Sát Niệm Xứ (Thiền Tuệ Giác 
thông qua Chánh Niệm) cũng là một tân lãnh địa mà những 
người phương Tây đã bị thu hút rất nhiều.  Ngài Đại 
Trưởng Lão Hướng Dẫn Viên Mahàsì U Jatila, một vị 
Thiền Sư kỳ tài của Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì tại 
Yangon – Miến Điện đã đảm nhiệm một số nhiệm vụ 
phụng sự Phật Pháp đáng ghi nhớ tại Hoa Kỳ, Anh Quốc, 
Âu Châu, Tích Lan và Nam Hàn.   

 

The audiences who heard the Venerable Mahàsì 
Nayaka Sayàdaw’s Dhamma Talk on Vipassanà Meditation 
were greatly interested experience the Path of 
Enlightenment and Deliverance.  
 Những khán thính giả đã rất là hoan hỷ những kinh 
nghiệm về Con Đường Giác Ngộ và Giải Thoát, khi được 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           7 
 

nghe những Pháp Thoại của Ngài Trưởng Lão Hướng Dẫn 
Viên Mahàsì về Thiền Minh Sát.  

 

 Since then many foreigner meditators from all parts 
of the world came to Mahàsì Yeikthà (Meditation Centre) 
in Yangon for meditation and the burden of supervision of 
these meditators fell on the Venerable Nayaka Sayàdaw U 
Jatila, the disciple to the Most Venerable Mahàsì Sayàdaw. 
 Kể từ đó rất nhiều thiền giả ngoại quốc từ tất cả các 
nơi trên thế giới đã đi đến Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì 
tại Yangon để thiền định và gánh nặng của việc giám thị 
vào những thiền giả đã trút lên Ngài Trưởng Lão Hướng 
Dẫn Viên U Jatila, người đệ tử của Ngài Đại Trưởng Lão 
Mahàsì. 
 

 Venerable Nayaka Sayàdaw U Jatila has also to 
accept the invitations from various countries for 
supervision of Retreats sometimes comprising of one 
hundred and over meditators at a time. 
 Ngài Trưởng Lão Hướng Dẫn Viên U Jatila cũng đã 
nhận lời thỉnh mời từ các quốc gia khác nhau cho những 
Khóa Tu Học, đôi khi gồm một trăm thiền giả và hơn nữa 
trong cùng một thời gian.  
 

 Venerable Nayaka Sayàdaw U Jatila had to teach 
many meditators in Yangon Mahàsì Meditation Centre 
from the United States, U.K., France, Switzerland, 
Netherlands, Canada, Italy, Australia, New Zealand, 
Thailnad, Taiwan, China F.R.G., Nepal, Malaysia, Japan 
and Srilanka, etc. 
 Ngài Trưởng Lão Hướng Dẫn Viên U Jatila đã 
giảng dạy rất nhiều thiền giả từ các quốc gia Hoa Kỳ, Anh 
Quốc, Pháp, Thụy Sĩ, Hà Lan, Canada, Italy, Úc Châu, Tân 
Tây Lan, Thailand, Đài Loan, Trung Hoa F.R.G., Nepal, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           8 
 

Malaysia, Nhật Bản và Tích Lan, v.v.  tại Trung Tâm Thiền 
Viện Mahàsì, Yangon - Miến Điện. 
 

 These Dhamma Talks were delivered in Foreign 
Dhammadhuta mission and to the foreigner meditators at 
Mahàsì Meditation Centre, by Venerable Nayaka Sayàdaw 
U Jatila. 
 Những Pháp Thoại này đã được truyền tải trong 
nhiệm vụ phụng sự Phật Pháp ngoại quốc và đến những 
thiền giả ngoại quốc tại Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì, do 
bởi Ngài Trưởng Lão Hướng Dẫn Viên U Jatila. 
 

 We shall be greatly gratified if the foreigner 
meditators who are not familiar with Myanmar language, 
can benefit in some way from this series in their quest for 
true Dhamma. 
 Chúng tôi sẽ vô cùng hoan hỷ nếu những thiền giả 
ngoại quốc là những người không quen thuộc với ngôn ngữ 
Miến Điện, có thể hưởng được lợi ích trong một vài 
phương thức từ một loạt Pháp Thoại này cho việc đi tìm 
Chánh Pháp cho chính mình. 
 

 With Mettà, 
 (Universal Unbounded Loving Kindness To All) 
 HLA KYAING, 
 President, 
 Buddha Sàsana Nuggaha Organization. 
 Yangon, the 22th December 1998. 
 Với lòng Từ Ái, 
 (Từ Ái đến tất cả cùng khắp thế gian) 
 HLA KYAING, 
 Hội Trưởng, 

Hiệp Hội Cư Sĩ Phật Giáo. 
Yangon, ngày 22 Tháng 12 năm 1998 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           9 
 

 

 
A Short Biography of Venerable 

Sayadaw U JATILA 
Tóm Lược Tiểu Sử của Ngài 

Đại Trưởng Lão JATILA 
 

Venerable Sayadaw U Jatila was born in Kadaw 
village, Myingyan, Upper Burma, on 26th November 1935. 
His parents were U Mya Gyi and Daw Phwa Thit. 

Ngài Đại Trưởng Lão Jatila được sanh ra tại làng 
Kadaw, Myingyan, thuộc Thượng Phần Miến Điện, vào 
ngày 26 tháng Mười Một năm 1935.  Song Thân của Ngài 
là Ông Mya Gyi và Bà Phwa Thit. 
 

He began his basic education at the local monastery 
on attaining the age of given under the tutelage of Sayadaw 
U Uttara and at the age of 10 he was initiated there as a 
Samanera (novice) receiving the name of Shin Jatila. 

Khi đến tuổi thích hợp, Ngài khởi sự thọ nền giáo 
dục cơ bản tại một tu viện địa phương, dưới sự giám hộ của 
Ngài Đại Trưởng Lão Uttara.  Và lên đến tuổi 10, Ngài 
được thọ giới Sa Di (Samanera – Người mới tu) với Pháp 
Danh là JATILA. 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           10 
 

 In 1956, he proceeded to the Sagaing Hills, a place 
noted for its priminence as a seat of Buddhist Learning, 
and studied the Canonical Texts and the Pakù kabgyage 
under the able guidance of Venerable Vicàrinda and other 
prominent teachers. 

Vào năm 1956, Ngài đã đi tới Sagaing Hills, một 
địa danh được ghi nhận là nền Phật Học tọa lạc, và đã tu 
học những giáo điển trắc nghiệm cùng với những Pháp 
môn, dưới sự dẫn dắt của Ngài Đại Trưởng Lão Vicàrinda 
và với những Giáo Sư tài danh khác. 

 In that year, he passed the Government 
Abhidhamma Examination (Lower Grade) and in the 
following year, he passed both the Middle Grade and 
Higher Grade, and Vinaya Examinations held by the 
Government. 
 Trong năm đó, Ngài đã trải qua cuộc khảo thí Vô 
Tỷ Pháp (Sơ Cấp) do chánh phủ tổ chức, và trong năm tiếp 
nối, Ngài đã trải qua cả hai cuộc khảo thí  Trung Cấp và 
Cao Cấp cùng với cuộc khảo thí Tạng Luật được tổ chức do 
bởi chánh phủ. 
 
 Venerable Ashin Jatila received the higher 
ordination and was admitted in to the Bhikkhu Sangha on 
24th July, 1955.  After ordination, he continued his studies 
and passed three higher examination relating to the 
Canonical Texts, held under the auspices of the Religious 
Affairs Ministry, winning the title Sàsanadhaja Sìripavara 
Dhammàcariya (Vinaya Pàlipàragù), during the period 
from 1959 to 1961. 
 Ngài Đại Trưởng Lão Jatila đã tiếp thọ Đại Giới và 
được thâu nhận vào Tăng Đoàn Tỳ Khưu vào ngày 24 
tháng Bảy năm 1955.  Sau Lễ thọ giới, Ngài tiếp tục việc tu 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           11 
 

học và đã trải qua ba cuộc khảo thí Cao Cấp liên quan đến 
những giáo điển trắc nghiệm, được tổ chức dưới sự bảo trợ 
của Bộ Tôn Giáo, và đã đoạt cấp danh hiệu Tối Ưu Pháp 
Sư Phật Giáo (Giáo Thọ Pàlì ngữ Tạng Luật), trong suốt 
thời gian từ 1959 cho đến 1961. 
 

 In 1966, he came to Mahasi Sàsana Yeiktha and 
practiced intensive meditation under the guidance of the 
Kammatthànàcariya Sayadaw U Panditabhivamsa, a 
deputy of the most Venerable Mahàsì Sayadaw. 
 Vào năm 1966, Ngài đã đi tới Trung Tâm Thiền 
Viện Mahasi và tu tập chuyên sâu pháp môn thiền dưới sự 
hướng dẫn của Ngài Đại Trưởng Lão Pandita, một Giáo 
Thọ Nghiệp Xứ và là Phụ Tá của Ngài Đại Trưởng Lão 
Mahàsì. 
 
 After the successful completion of the Vipassanà 
Meditation course, he returned to the Sagaing Hills where 
he served as a Pàli Lecturer at the Pàli University for three 
years. 
 Sau khi hoàn thành viên mãn khóa tu học Thiền 
Minh Sát, Ngài trở lại Sagaing Hills và tại nơi đó, Ngài 
phục vụ như một Giảng Viên Pàli ngữ tại Đại Học Đường 
Pàli trong ba năm. 
 
 In 1969, he went to Pyinmana, a town about 200 
miles from Rangoon to organise a Mahàsì Meditation 
centre and served as the Kammatthànàcariya Nàyaka 
Sayadaw of the Pyinmana Mahàsì branch for twenty years.  
 Đến năm 1969, Ngài đi tới Pyinmana, một thị trấn 
cách Rangoon khoảng 200 dặm, để tổ chức một Trung Tâm 
Thiền Viện Mahàsì và Ngài đã phục vụ như một vị Giáo 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           12 
 

Thọ Trưởng Lão Hướng Dẫn Nghiệp Xứ của chi nhánh 
Thiền Viện Mahàsì Pyinmana trong hai mươi năm. 
 
 For the Last 15 years, he has been the President of 
the All Burma Mahàsì Dhammakathikà (Itinerant Dhamma 
Lecturers) Association.  He was elected Joint General 
Secretary of the All Burma Mahàsì Sangha Council in 
1988. 
 Vào những 15 năm sau cùng, Ngài đã trở thành Hội 
Trưởng của tất cả Thuyết Giảng Sư Miến Điện thuộc Hiệp 
Hội Mahàsì (Thuyết Giảng Sư lưu động).  Đến năm 1988, 
Ngài đã được bình bầu làm Tổng Thư Ký Liên Hợp của tất 
cả Hội Đồng Miến Điện Tăng Đoàn Mahàsì. 
 

 At present, Venerable Sayadaw U Jatila is actively 
engaged as a member of the Governing Council of  
Kammatthànàcariyas in addition to his primary duty as a 
Meditation Instructor to foreign yogis in Mahàsì Sàsana 
Yeikthà, Rangoon, Myanmar.  
 Ngày nay, Ngài Đại Trưởng Lão U Jatila đang tích 
cực tham gia như một thành viên của Hội Đồng Quản Trị 
các Giáo Thọ Nghiệp Xứ, thêm vào đó nhiệm vụ chánh yếu 
của Ngài là một Hướng Dẫn Viên Thiền cho những hành 
giả ngoại quốc tại Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì, 
Rangoon, Miến Điện.  
 

 
 
 

[][][] 
 

 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           13 
 

 
 
 
 
 
 
 

MỤC LỤC  
NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA NGÀI 

TRƯỞNG LÃO JATILA 
 

NỘI DUNG 
 
1/  Mahàsì Vipassanà Meditation method  
Phương pháp Thiền Minh Sát Mahàsì .............................. 16 
2/  Do and Don’t for Meditators. 
Những điều nên làm và không nên làm cho những Thiền giả  .. 34 
3/  The Most Important Matter in Life 
Vấn đề tối quan trọng trong đời sống  .............................. 50 
4/  Contemplation of all phenomena from six sense doors 
Thẩm sát tất cả hiện tượng từ sáu giác quan ..................... 68 
5/  Your body is the place to search for the Dhamma 
Xác thân của bạn là nơi tầm cầu của Giáo Pháp  .............. 85 
6/   Four types of people 
Bốn hạng loại người  ....................................................... 101 
7/  Dhamma talk on Sampajanna 
Pháp Thoại về Tỉnh Giác  ............................................... 110 
8/  The benefits of Meditation 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           14 
 

Những lợi ích của Thiền Định  ....................................... 126 
9/  Importance of Balanced Faculties in Meditation 
Tầm quan trọng của sự điều ngự những năng lực trong 
Thiền Định  ..................................................................... 148 
10/ The Basic Principles for All Buddhists 
Những nguyên tắc cơ bản của tất cả Phật Tử .................. 164 
11/ Three Kinds of Persons 
Ba hạng loại người  ......................................................... 183 
 
12/ Five Qualities of a Meditator 
Năm phẩm chất của một Thiền Giả  ............................... 199                     
13/ Full results occur only when time is ripe 
Những quả báo trọn vẹn chỉ hiện bày khi thời gian đã chín 
mùi  ................................................................................. 217 
14/ Sìla Vanta Sutta 
Kinh Giới Đức Hiền Giả  ................................................ 234 
15/ Four Great Elements 
Tứ Yếu Tố Đại Hiển  ...................................................... 253 
16/ Those who can differentiate “Cause and Effect” is a 
Cùla Sotapanna 
Những hành giả nào có thể phân biệt “Nhân và Quả” là một 
Tiểu Tu Đà Huờn (Tiểu Thất Lai) .................................... 268 
17/ Dhamma Therapy for Human Illness 
Giáo Pháp trị liệu cho Bệnh Nhân  ................................. 284  
18/ The four Paths of preference (Part I). 
Tứ Đạo Sở Thích (Phần I)  .............................................. 293 
19/ The four Paths of preference (Part II) 
Tứ Đạo Sở Thích (Phần II)  ............................................ 309 
20/ The four Paths of preference (Part III)                             
Tứ Đạo Sở Thích (Phần III)  ........................................... 328 
21/ The four Paths of preference (Part IV) 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           15 
 

Tứ Đạo Sở Thích (Phần IV)  ........................................... 341 
22/  Sìla Visuddhi (Purification of Conduct) 
Giới Thanh Tịnh (Sự  thanh lọc về Giới Hạnh) .................. 356 
23/  Citta Visuddhi (Purity of Mind) 
Tâm Thanh Tịnh (Sự Tinh Khiết Tâm Thức) .....................369 
24/  Ditthi Visuddhi (Purity of Vision) 
Kiến Thanh Tịnh (Sự Tinh Khiết Kiến Thị) ................... 385 
 
 
25/  Kankhàvitarana Visuddhi (Purity of transcending doubt) 
Đoạn Nghi Thanh Tịnh (Sự Tinh Khiết Siêu Nghiệm Hoài 
Nghi)  .............................................................................. 403  
26/  Three Kinds of  Magga 
Ba thể loại về Đạo ........................................................... 421 
27/  The definition of  Nibbàna 
Định nghĩa về Níp Bàn  ...................................................436 
28/  The Four Auspicious Wheels 
Tứ Luân Kiết Tường  ...................................................... 452 
 
 

 
 

 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           16 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

MAHÀSÌ VÌPASSANA MEDITATION 
METHOD 

PHƯƠNG PHÁP THIỀN MINH SÁT 
MAHÀSÌ 

 
 

 The subject of today’s Dhamma talk is Vipassanà 
Meditation method as expounded by Most Venerable 
Mahàsì Mahà Thera, Aggamahàpandita U Sobhana, the 
Founder of Mahàsì Meditation Centre. 
 Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là Phương Pháp 
Thiền Minh Sát, như đã được giảng giải chi tiết do bởi Ngài 
Đại Trưởng Lão Mahàsì, Thượng Thủ Đại Trí Tuệ U 
Sobhana, người sáng lập Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì. 
 

 The Most Venerable Mahàsì Mahà Thera had 
adopted a simple method of noting the rising and falling of 
the abdomen after he had studied and sifted the various 
discourses from all the scriptures of Buddha’s Dhamma. 
 Ngài Đại Trưởng Lão Mahàsì đã áp dụng một 
phương pháp đơn giản về việc chú niệm phồng lên và xộp 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           17 
 

xuống của bụng, sau khi Ngài đã nghiên cứu và chọn lọc 
rất nhiều Pháp Thoại khác nhau từ tất cả những giáo điển 
của Phật Pháp. 
 

 For the easy understanding of the Dhamma by man-
on-the-street, Mahà Thera had devised a method of 
questions and answers.  The first question posed is: “what 
is to be contemplated to gain Vipassanà Nàna?”. 
 Để cho việc hiểu biết về Phật Pháp một cách thuận 
lợi và dể dàng, Đại Trưởng Lão đã nghĩ ra một phương 
pháp Vấn và Đáp.  Câu hỏi đầu tiên được đặt ra là: “Điều 
chi đã được thẩm sát để thành đạt Tuệ Minh Sát?”.  

 The word Vipassanà has come into vogue recently.  
Everybody quoted the word “Vipassanà” very widely. 
 Từ ngữ Vipassanà (Minh Sát) hiện đang rất được 
phổ biến.  Mọi người đều trích dẫn từ ngữ Vipassanà (Minh 
Sát) rất rộng rãi. 
 

 The word “Vipassanà” means noting the 
impermanent characteristics of phenomena.  By noting thus 
ten kinds of Vipassanà Nàna is achieved.  There are 
Sammasana Nàna, Udayabbaya Nàna, Bhanga Nàna, 
Bhaya Nàna, Àdìnava Nàna, Nibbida Nàna, Mincitu 
Kamyata Nàna, Patisankhà Nàna, Sankhàrupekkhà Nàna 
and Anuloma Nàna.  The total of these Vipassanà Nàna is 
ten. 
 Từ ngữ “Vipassanà” (Minh Sát) có ý nghĩa là chú 
niệm đặc tính Vô Thường của hiện tượng.  Bằng cách chú 
niệm như vậy, Thập Tuệ Minh Sát được chứng đạt.  Đó là: 
Phổ Thông Trí, Sanh Diệt Trí, Hoại Diệt Trí, Bố Úy Trí 
(Họa Hoạn Trí), Quá Hoạn Trí, Yểm Ly Trí (Phiền Yểm 
Trí), Dục Thoát Trí, Quyết Ly Trí (Giãn Trạch Trí), Hành 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           18 
 

Xã Trí và Thuận Tùng Trí (Thuận Lưu Trí).  Tổng cộng 
những Tuệ Minh Sát này là mười. 
 

 Then the question arises.  How do you categorize 
Nàma-Rùpa Pariccheda Nàna and Paccaya Pariggaha 
Nàna, the first two Nànas meditators experienced at the 
beginning of the practice? These two Nànas are to be 
included as Vipassanà Nàna because the effect of the name 
is reflected in the cause. 
 Thế rồi, câu hỏi được đặt ra.  Làm thế nào bạn phân 
loại được Tuệ Phân Biệt Danh Sắc và Tuệ Thủ Chấp Duyên 
Sinh, hai loại Tuệ Trí đầu tiên mà hành giả có được kinh 
nghiệm vào ngay lúc ban đầu của sự tu tập?  Cả hai loại 
Tuệ Trí này được bao gồm như là Tuệ Minh Sát vì lẽ kết 
quả của danh xưng đã được phản ánh ngay nhân tạo tác. 
 

 Therefore, here, the ten Nànaa starting from 
Sammasana Nàna and ending in Anuloma Nàna can be 
counted directly as Vipassanà Nànas.  Nàma – Rùpa 
Pariccheda Nàna and Paccaya Pariggaha Nàna are to be 
included into Vipassanà Nàna indirectly. 
 Như thế, tại đây, Thập Tuệ Trí khởi phát từ Phổ 
Thông Trí và chấm dứt tại Thuận Tùng Trí có thể được tính 
là Tuệ Minh Sát một cách trực tiếp.  Còn Tuệ Phân Biệt 
Danh Sắc và Tuệ Thủ Chấp Duyên Sinh thì được kể vào 
trong Tuệ Minh Sát một cách gián tiếp.   
 

 The alternative interpretations is in the word 
“Vipassanà” in Pàli, the prefix “Vi” has no direct meaning 
only, “Passanà” has the direct meaning of contemplation.  
Nàma  Rùpa Pariccheda Nàna is the knowledge that 
distinguishes between mind and matter. 
 Những lời giải thích khác biệt ở trong từ ngữ Pàli 
“Vipassanà” (Minh Sát), tiếp đầu ngữ “Vi” một cách trực 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           19 
 

tiếp quả thật là vô nghĩa, “Passanà” lại có ý nghĩa trực tiếp 
là sự thẩm sát.  Tuệ Phân Biệt Danh Sắc là tuệ liễu tri về sự 
phân biệt giữa Danh và Sắc. 
 

 Paccaya Pariggaha Nàna is the knowledge that 
distinguishes between cause and effect.  Sammasana Nàna 
is the knowledge of the impermanence, suffering and 
insubstantiality of mind and matter, and Udayabbaya Nàna 
is attained by perceiving the arising and passing away of 
all phenomena.  The other way of counting is direct from 
Nàma Rùpa Pariccheda Nàna to Anuloma Nàna as 
Vipassanà Nànas. 
 Tuệ Thủ Chấp Duyên Sinh là tuệ liễu tri về sự 
phân biệt giữa Nhân và Quả.  Phổ Thông Tuệ là tuệ liễu tri 
về Vô Thường, Khổ Đau và Phi Hiện Thực (giả tạm) của 
Danh và Sắc, và Sanh Diệt Trí được chứng đạt do bởi nhận 
thức sự phát sinh và hoại diệt của các hiện tượng.  Một 
đường lối tính khác về Tuệ Minh Sát là đếm trực tiếp kể từ 
Tuệ Phân Biệt Danh Sắc cho tới Thuận Tùng Tuệ. 
 

 The method of counting is not so important.  The 
important thing is how to master the Vipassanà bhàvanà.  
So the answer to the first question of “what is to be 
contemplated to gain Vipassanà Nàna?” is the 
contemplation of (Upàdànak – khandhà) the five groups of 
clinging.  
 Phương pháp tính đếm quả thật không quan trọng 
lắm.  Điều quan trọng là làm thế nào để thấu triệt được việc 
tu tập Thiền Minh Sát.  Vì vậy, câu trả lời cho câu hỏi đầu 
tiên về “Điều chi đã được thẩm sát để thành đạt Tuệ 
Minh Sát?” là sự thẩm sát về (Ngũ Thủ Uẩn) năm nhóm 
chấp thủ (bám giữ lấy). 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           20 
 

 The simple answer to the question is contemplation 
of the five groups of Rùpa and Nàma which are liable to 
clinging (if not contemplated at the moment of arising).  
The five “Groups of Upàdànakkhandhà” or Groups of 
Clinging are: 

1. Rùpakkhandhà (the Corporeality group) 
2. Vedanàkkhandhà (the Feeling group) 
3. Sannàkkhandhà (the Perception group) 
4. Sankhàràkkhandhà (the Mental–Formations group) 
5. Vinnàkkhandhà (the Consciousness group). 

 Câu trả lời đơn giản cho câu hỏi là sự thẩm sát về 
năm nhóm của Danh và Sắc có liên hệ đến việc bám giữ lấy 
(nếu không thẩm sát ngay sát na khởi sinh). Năm nhóm 
“Thủ Uẩn” hoặc Những nhóm bám giữ lấy, là: 

1. Sắc Uẩn (nhóm cấu tạo vật chất) 
2. Thọ Uẩn (nhóm cảm giác) 
3. Tưởng Uẩn (nhóm tri giác) 
4. Hành Uẩn (nhóm hình thành tinh thần) 
5. Thức Uẩn (nhóm nhận thức). 

 

 If the meditator does not realise that we human 
beings consist of these five groups (of existence), the belief 
in an Ego – entity or Personality such as Atta or I or me, 
men or women, etc. as real is accepted with firm 
determination.  Therefore these five Upàdànakkhandhàs 
are to be contemplated with the right view and right 
understanding.   
 Nếu thiền giả không nhận ra được con người chúng 
ta bao gồm của năm nhóm này (của kiếp sống), niềm tin 
trong một Thực Ngã hay một Bản Ngã, như một Hữu Ngã 
hoặc Tôi hoặc Ta, đàn ông hay đàn bà, v.v. như thực vậy 
được nhìn nhận với một xác định kiên quyết.  Do đó, Ngũ 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           21 
 

Thủ Uẩn này phải được thẩm sát với Chánh Kiến và Chánh 
Tư Duy. 
 

 How do meditators contemplated with right view?  
Do meditators have to look oneself  in the mirror?  Or do 
meditators have to scrunitize the other person’s body?  The 
contemplation of one’s own body is what the meditators are 
practicing now.   
 Làm thế nào những thiền giả thẩm sát được với 
Chánh Kiến?  Có phải các thiền giả tự nhìn chính mình ở 
trong gương soi?  Hoặc là những thiền giả có sự thẩm sát 
kỷ lưỡng ở cơ thể của người khác?  Những gì mà thiền giả 
đang tu tập ngay hiện tại, chính là sự thẩm sát về tự ngã của 
mình. 

 When meditators are doing walking meditation, 
noting of left step, right step or lifting, moving dropping 
and so forth are contemplating of one’s own bodily action 
as instructed in Satipatthàna Sutta “Gacchantovà 
Gacchàmiti, Pàjànàti”.  
 Khi những thiền giả đang tu tập Thiền Hành,  sự 
chú niệm về trái bước, phải bước hoặc nhấc lên, di chuyển, 
hạ xuống và v.v. chính là đang thẩm sát về hành động của 
bản ngã, như được hướng dẫn trong bài kinh Niệm Xứ 
“Bước đi, tuệ tri – bước đi”. 
 

 When meditators note left step  stepping action is 
Rùpàupàdànakkhandhà, feeling of good or bad is 
Vedanàupàdànàkkhandhà, taking note is Sannà– 
upàdànàkkhandhà.  Making effort to take step is Sankhàra 
upàdànàkkhandhà, and the knowing mind is 
Vinnànaupàdànàkkhandhà.  These constitute contemplation 
of the five groups of clinging. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           22 
 

 Khi những thiền giả chú niệm về trái bước, hành 
động bước là Sắc Thủ Uẩn, cảm giác về Thiện hay Bất 
Thiện là Thọ Thủ Uẩn, thực hiện chú niệm là Tưởng Thủ 
Uẩn. Cố gắng để bước đi là Hành Thủ Uẩn, và sự hiểu biết 
của Tâm thức là Thức Thủ Uẩn.  Đây là sự thẩm sát về sự 
hình thành của năm nhóm chấp thủ. 
 

 If the meditators do not contemplate in this right 
view, the meditators come to think I am taking the steps, my 
legs are making steps, knowing the movement is I, which is 
mere illusion.  This is clinging to the five groups of 
Upàdànakkhandhà.  When practicing sitting meditation, the 
meditator notes “sitting, touching, sitting, touching”. 
 Nếu những thiền giả không có thẩm sát với Chánh 
Kiến này, thì những thiền giả đi đến nghĩ suy “Tôi đang 
bước đi”, “đôi chân của tôi đang tạo những bước đi”, nhận 
thức sự chuyển động là Tôi, mà đó chỉ là thuần túy ảo 
tưởng.  Đây là sự chấp thủ vào năm nhóm của Thủ Uẩn.  
Khi tu tập về Thiền Tọa, thiền giả chú niệm “ngồi, đụng, 
ngồi, đụng”. 
 

 The sitting posture is Rùpakkhandhà, feeling of good or 
bad is Vedanàkkhandhà, making note is Sannàkkhandhà, 
making effort to note is Sankhàrakkhandhà, and the knowing 
mind is Vinnànakkhandhà. 
 Oai nghi ngồi là Sắc Uẩn, cảm giác về Thiện hay 
Bất Thiện là Thọ Uẩn, tạo sự chú niệm là Tưởng Uẩn, cố 
gắng để chú niệm là Hành Uẩn và sự hiểu biết của Tâm 
thức là Thức Uẩn. 
 

 When noting the rising and falling of the abdomen, the 
rising and falling of abdomen is Rùpakkhandhà, feeling good 
or bad is Vedanàkkhandhà, making note is Sannàkkhandhà, 
making effort to breathe in is Sankhàrakkhandhà, and the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           23 
 

knowing mind is Vinnàkkhandhà. These constitute 
contemplation of the five groups of clinging. 
 Khi chú niệm sự phồng lên và xộp xuống của bụng, 
thì sự lên xuống của bụng là Sắc Uẩn, cảm giác về Thiện 
hay Bất Thiện là Thọ Uẩn, tạo sự chú niệm là Tưởng Uẩn, 
cố gắng để hít thở vào là Hành Uẩn, và sự hiểu biết của 
Tâm thức là Thức Uẩn.  Đây là sự thẩm sát về sự hình 
thành của năm nhóm chấp thủ. 
 

 The same applies to hearing, seeing, etc.  Therefore, 
all the practices of noting left step, right step, lifting, 
moving, dropping, rising, falling of the abdomen, noting of 
hearing, seeing, and so forth are contemplation of the five 
khandhàs.  This is regarded as “contemplation of the five 
Upàdànakkhandhàs with right view”. 
 Áp dụng tương tự cho việc nghe, việc thấy, v.v..  
Do đó, tất cả mọi tu tập về sự chú niệm trái bước, phải 
bước, nhấc lên, duỗi ra, hạ xuống, phồng lên, xộp xuống 
của bụng, sự chú niệm về việc nghe, việc thấy, và v.v.. 
chính là sự thẩm sát về Ngũ Uẩn.  Điều này được coi như là 
“sự thẩm sát về Ngũ Thủ Uẩn” với Chánh Kiến. 
 

 When practising walking meditation, noting left 
step, right step or lifting, dropping or lifting, moving, 
dropping is correct.  When walking, if the meditators note 
rùpa, nàma, rùpa, nàma, etc. it is not necessary.  It is 
wrong.  Do not note as arising and passing away also.  Just 
note the real action, the real movement at the time of 
occurring at the present moment. The other mental and 
physical phenomena are also to be noted from moment to 
moment. 
 Khi tu tập Thiền Hành, sự chú niệm về trái bước, 
phải bước hoặc nhấc lên, hạ xuống hoặc nhấc lên, duỗi ra, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           24 
 

hạ xuống là chính xác.  Khi Thiền Hành, nếu những thiền 
giả chú niệm là Sắc, Danh, Sắc, Danh, v.v. quả thật không 
cần thiết.  Đó là sai lầm.  Cũng không cần chú niệm về sự 
khởi sinh và hoại diệt.  Chỉ cần chú niệm chính thực hành 
động, chính thực động tác vào chính ngay thời gian hiện tại 
đang hiện bày.  Những hiện tượng khác về tâm lý và thể 
chất cũng được chú niệm trong từng mỗi khoảnh khắc thời 
gian.  
 

 “Why and when is the contemplation?”.  The first 
part says why do meditators contemplate on the five 
khandhas.  Is the aim to get promotion?  Is the aim to get 
more increase in salary?  Is the aim to be healthy?  
 “Tại sao và khi nào có được sự thẩm sát?”  Phần 
đầu tiên nói đến tại sao những thiền giả thẩm sát vào Ngũ 
Uẩn.  Có phải mục tiêu để được thăng tiến?  Có phải mục 
tiêu để có được tăng thêm lương bổng?  Có phải mục tiêu 
để có được sức khỏe? 
 

 The second part of the question deals when do 
meditators have to contemplate.  Is it the past or the 
present or the future?  The answer is “To prevent the 
clinging, contemplation must be done at the time of 
occurring”. 
 Để giải quyết phần hai của câu hỏi là khi nào những 
thiền giả có sự thẩm sát.  Đó có phải là quá khứ hoặc hiện 
tại hoặc vị lai?  Câu trả lời là “Để ngăn ngừa sự chấp thủ, 
sự thẩm sát cần phải được thực hiện ngay thời điểm đang 
hiện bày”. 
 

 If meditators contemplate at the time of rising, 
falling, moving, seeing, hearing, eating, then only the 
clinging can be prevented.  In the Satipatthàna Sutta, it is 
said “Kãye–Kãyã nupassiviharati Àtàpì-Sampajàno-



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           25 
 

Satimà Vineyya Loke-Abhijjhà Domanassam, etc...”  was 
mentioned.  
 Nếu các thiền giả thẩm sát ngay thời điểm của việc 
phồng lên, việc xộp xuống, việc di chuyển, việc thấy, việc 
nghe, việc ăn, chỉ có như thế có thể ngăn ngừa được sự 
chấp thủ.  Trong bài Kinh Niệm Xứ có nói “Quán thân 
trên thân, tinh cần, tỉnh giác, chánh niệm, sau khi chế 
ngự tham ưu ở đời, v.v..” đã được đề cập đến. 
 

 The meaning is– the meditator has to note the 
physical phenomena at the time of occurring to prevent the 
formation of attachment, greed or anger.  The meditator 
has to note at the present moment of occurring to prevent. 
 Có ý nghĩa là– thiền giả cần phải chú niệm hiện 
tượng thể chất ngay sát na đang hiện bày để ngăn ngừa sự 
hình thành việc chấp thủ, tham ái hoặc sân hận.  Thiền giả 
cần phải chú niệm ngay thời gian đang hiện bày để ngăn 
ngừa.  
 

 The meditator has to note the mental phenomena at 
the time of occurring.  If it is not noted at the time of 
occurring greed, anger, and clinging to the mental 
phenomena will develop. 
 Thiền giả cần phải chú niệm hiện tượng tâm lý ngay 
sát na đang hiện bày. Nếu không có sự chú niệm ngay sát 
na đang hiện bày thì tham ái, sân hận, và sự chấp thủ vào 
hiện tượng tâm lý sẽ được phát triển. 
 

 The same applies to feeling.  The feeling should be 
noted at the time of occurring to prevent greed, anger and 
clinging in the feeling.  The same applies to mental 
formations, mental formations should be noted at the time 
of occurring to prevent development of greed, anger, 
clinging, etc.  Therefore, why and when is the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           26 
 

contemplation to be practiced? Is answered as “to prevent 
clinging, greed, anger, all mental and physical phenomena 
should be contemplated at the moment of occurring, at the 
moment of arising. 
 Áp dụng tương tự với sự cảm giác (thọ).  Sự cảm 
giác (thọ) cần phải chú niệm ngay sát na đang hiện bày để 
ngăn ngừa tham ái, sân hận và sự chấp thủ vào cảm giác 
(thọ).  Áp dụng tương tự với những sự hình thành tinh thần 
(hành uẩn), những sự hình thành tinh thần cần phải chú 
niệm ngay sát na đang hiện bày để ngăn ngừa sự phát triển 
của tham ái, sân hận, chấp thủ, v.v.  Như thế, tại sao và khi 
nào sự thẩm sát được tu tập?  Được trả lời là “để ngăn 
ngừa chấp thủ, tham ái, sân hận, mọi hiện tượng tâm lý và 
thể chất cần phải được chú niệm ngay sát na đang hiện bày, 
ngay sát na đang sanh khởi. 
 

 “If one fails to contemplate at the moment of 
occurring, clinging will develop”.  For instance, when 
hearing the sound if one fails to note, the attachment to the 
pleasant sound may develop.  If one fails to contemplate on 
seeing, the clinging to the beautiful sight and handsome 
appearance may develop.  Afterwards one may assume 
these groups of khandhàs are good, beautiful and 
permanent.  One also asserts that the hearing, the seeing is 
I, it belongs to me, etc... 
 “Nếu một ai lãng quên việc thẩm sát ngay sát na 
đang hiện bày, sự chấp thủ sẽ phát triển.  Ví như, nếu một 
ai thất niệm ngay khi đang nghe một âm thanh, sự chấp thủ 
vào âm thanh ưa thích có thể phát triển.  Nếu một ai lãng 
quên việc thẩm sát trong việc nhìn thấy, sự chấp thủ vào 
cảnh quan mỹ lệ và ngoại hình xinh đẹp có thể phát triển.  
Sau đó, người ta có thể nhận thấy rằng những nhóm Uẩn 
này là tốt, xinh đẹp và thường hằng.  Người ta cũng khẳng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           27 
 

định việc đang nghe, việc đang thấy là Tôi, nó thuộc về của 
tôi, v.v... 
 
 To avoid such illusion one has to contemplate every 
occurrence of Nàma–Rùpa (mind and matter) so that the 
clinging will also disappear.  So if meditator notes every 
mental and physical phenomena, he realizes that what 
arises inevitably passes away are Rùpa and Nàma and 
there will be no clinging.  Therefore, meditators should 
note every phenomena moment to moment at the time of 
occurring and dispel the belief in an Ego– entity or 
Personality. 
 Nhằm tránh xa tình trạng ảo tưởng như thế, người ta 
phải thẩm sát từng mỗi diễn biến của Danh–Sắc (tâm lý và 
thể chất) để cho sự chấp thủ cũng có thể biến mất.  Như 
thế, nếu thiền giả chú niệm từng mỗi hiện tượng tâm lý và 
thể chất, họ sẽ nhận ra rằng những gì khởi sinh tất không 
thể tránh được hoại diệt, chỉ là Sắc và Danh, và sẽ không 
còn chấp thủ vào đó nữa.  Do đó, những thiền giả cần phải 
chú niệm từng mỗi hiện tượng trong từng mỗi khoảnh khắc, 
ngay sát na đang hiện bày và xua tan niềm tin trong một 
Thực Ngã hay một Bản Ngã. 
 
 

 If meditators contemplate as such they realised that 
everything is impermanent and full of suffering by their 
own insight knowledge.  This does not imply that the 
meditator will realise the insight knowledge immediately. 
 Nếu những thiền giả thẩm sát như thế, với Tuệ Giác 
của chính mình, họ nhận thức được rằng mọi sự vật là vô 
thường và hoàn toàn khổ đau.  Điều này không ngụ ý nói 
rằng thiền giả nhất thời sẽ nhận thức được Tuệ Giác.   
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           28 
 

 After contemplating for sometime, meditator will 
first comprehend “Sabhàva Lakkhana” (natural or unique 
characteristic) such as stiffness, tension, irritation, pain, 
etc. When meditators contemplate rising and falling, they 
know the characteristics of rising and falling process. 
 Sau vài lần thẩm sát, thiền giả sẽ liễu tri lần đầu tiên 
“Đặc tướng Thực Tính” (thường nhiên hay đặc tướng) 
như là tê cứng, căng phồng, nhức nhối, đau đớn, v.v..  Khi 
những thiền giả thẩm sát sự phồng lên và xộp xuống (của 
bụng), họ thấu hiểu được những đặc tướng của quá trình 
phồng lên và xộp xuống.  

 When meditators contemplate on the Vedanà (the 
feeling or sensation), they know the characteristics of 
sensation.  If they do not contemplate, they will not know it. 
 Khi những thiền giả thẩm sát về Thọ (cảm giác hay 
cảm thọ), họ thấu hiểu được những đặc tướng của cảm thọ.  
Nếu họ không có thẩm sát thì họ sẽ bất liễu tri điều này.   
 

 After understanding “Sabhàva Lakkhana” (natural 
or unique characteristic), then meditators will come to 
know “Sankhata Lakkhana” (the trio of moments) i.e. the 
beginning, the middle, and the end.  
 Sau khi thấu hiểu “Đặc tướng Thực Tính” (thường 
nhiên hay đặc tướng), những thiền giả sẽ tiến tới hiểu biết 
“Đặc tướng Hữu Vi” (Tam Thời) tức là bắt đầu (sanh), 
ngay giữa (trụ), và chấm dứt (diệt). 
 

 After knowing the “Sankhata Lakkhana” 
meditators will come to know “Sankhata Lakkhana” 
common characteristics.  When meditators observe 
properly, they will see each insect moving one after another 
in a line.  After close scrutiny, they will find each insect has 
head, waist, and tail.  So also in the beginning of the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           29 
 

practice, meditators will know only the general features.  
When mindfulness matures meditators know the changing 
conditions moment to moment. 
   Một khi rõ biết “Đặc tướng Hữu Vi”, những thiền 
giả sẽ tiến tới thấu hiểu đặc tướng phổ quát của “Đặc 
tướng Hữu Vi”.  Khi những thiền giả quán sát một cách 
trung thực, họ sẽ thấy từng mỗi chuyển động sai khác của 
mỗi một côn trùng trong một hàng.  Sau khi quán sát kỹ 
lưỡng, họ sẽ nhận ra được từng mỗi cái đầu, lưng và đuôi 
của mỗi côn trùng.  Và cũng như thế, khi bắt đầu của sự tu 
tập, những thiền giả chỉ có thể hiểu biết những đặc tính một 
cách tổng quát.  Đến khi chánh niệm được thuần thục, 
những thiền giả rõ biết sự thay đổi của những hiện trạng 
trong từng mỗi khoảnh khắc. 
 

 After more practice, meditators come to know arising 
and passing away of phenomena. This is comprehension of 
appearing and dissolving nature of objects.  This knowledge 
leads to the conclusion that everything is impermanent but 
just arising and passing away of phenomena.  Such 
knowledge is “Anicca Lakkhana”.  At the same time 
meditators realise, all that arise and immediately pass away 
are not worth cherishing and relying on and are therefore 
suffering.  This is Dukkha Lakkhana. 
 Tu tập nhiều hơn nữa, những thiền giả tiến tới hiểu 
biết sự khởi sanh và diệt mất của hiện tượng.  Đây là sự 
liễu tri bản chất Sanh và Diệt của mỗi đối tượng.  Sự hiểu 
biết này dẫn đến một kết luận rằng mọi sự vật là vô thường, 
mà chỉ là sự khởi sanh và hoại diệt của hiện tượng.  Như 
thế sự hiểu biết là “Đặc tướng Vô Thường”.  Ngay thời 
gian mà thiền giả nhận biết, mọi hiện tượng khởi sinh và 
liền hoại diệt đó, thật không đáng ưa thích và không đáng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           30 
 

nương tựa vào, và quả nhiên là đau khổ.  Đây là “Đặc 
tướng Khổ Đau”. 
 

 Another realisation is that nothing happens in 
obedience to meditators will but only its own accord.  This 
is Anatta Lakkhana.  Now one realizes that the principals 
of Anicca, Dukkha and Anatta are the main characteristics. 
 Một nhận thức khác nữa là mọi diễn biến đã không 
phục tùng theo những thiền giả mà chỉ hòa hợp bởi chính 
nó.  Đây là “Đặc tướng Vô Ngã”.  Bây giờ, người ta nhận 
thức ra rằng chính những sự việc về Vô Thường, Khổ Đau 
và Vô Ngã là những đặc tướng chánh yếu. 
 

 The last part of the answer is “If clinging has 
disappeared the meditators are on the path of Magga and 
finally realizes Nibbàna”.  After meditators have realized 
Anicca, Dukkha and Anatta they accept the fact that there 
is no such thing as Ego – entity but changing conditions of 
Nàma–Rùpa. 
 Phần cuối của câu trả lời là “Nếu sự chấp thủ đã 
biến mất, những thiền giả đang trên con đường hành Đạo 
và cuối cùng chứng tri Níp Bàn”.  Sau khi những thiền giả 
đã thấu triệt được Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã, họ 
chứng nhận được thực tế rằng không có chi là một Thực 
Ngã, mà chỉ là những hiện trạng của Danh–Sắc đang thay 
đổi. 
 

 After this realization, meditators proceed with their 
own contemplation and find that before actual physical 
movement, the intention precedes the act.  Before taking 
step, intention to take the step precedes the act.  When 
sitting, the intention to sit precedes the act.  By this, the 
meditators come to realise the knowledge that distinguishes 
between cause and effect.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           31 
 

 Bởi sau nhận thức này, những thiền giả tiến hành 
với sự thẩm sát của chính mình, và phát hiện ra được trước 
sự chuyển động hiện hành của thể chất, tác ý đến trước 
hành động.  Trước khi bước đi, tác ý muốn bước đến trước 
hành động.  Khi ngồi xuống, tác ý muốn ngồi có trước hành 
động.  Với sự việc này, những thiền giả tiến tới chứng tri 
hiểu biết về sự phân biệt giữa Nhân và Quả. 

 After knowing the knowledge of cause and effect, 
meditators find the disappearance of phenomena after each 
noting.  So meditators know all phenomena dissolving by 
itself. 
 Sau khi chứng tri hiểu biết về Nhân và Quả, những 
thiền giả phát hiện sự biến mất của hiện tượng sau từng mỗi 
chú niệm.  Như thế, những thiền giả liễu tri được tất cả hiện 
tượng tự hoại diệt bởi chính nó.   
 

 After discovering dissolving characteristic, 
meditators successively become aware of the knowledge of 
misery, wearisomeness on disgust and meditators desire for 
deliverance.  The meditators strive for deliverance and with 
more deep practice achieve the knowledge that can view 
psycho –physical phenomena with equanimity. 
 Theo đuổi sự khám phá của thực tính hoại diệt, 
những thiền giả trở nên thấu triệt một cách hoàn toàn về sự 
thống khổ, sự nhàm chán ghê sợ, và những thiền giả tầm 
cầu sự thoát ly.  Nỗ lực cho sự thoát ly và với sự gia công 
tu tập thâm sâu, những thiền giả chứng đạt Tuệ Giác về 
hiện tượng tâm sinh lý với tâm quân bình.  
 

 At this stage, the meditators have to spread noting 
the touching points until the touching points contracted or 
diminish and no physical phenomena remains to be noted.  
Meditators should not search for the disappearing of 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           32 
 

touching points but note the awareness as knowing, 
knowing.  After sometime the awareness become faster and 
faster, and suddenly attain to the realization of cessation of 
all phenomenal processes. 
 Ở giai đoạn này, những thiền giả có thể triển khai 
sự chú niệm vào những điểm tiếp xúc cho đến những điểm 
tiếp xúc được thu súc lại hoặc được thu liễm và đến khi 
không còn tồn tại hiện tượng thể chất để chú niệm.  Những 
thiền giả không nên tìm kiếm sự biến mất của những điểm 
tiếp xúc, nhưng phải chú niệm vào sự nhận thức như là 
“nhận biết, nhận biết”.   Trải qua một vài lần, sự nhận thức 
càng trở nên mau lẹ, và thốt nhiên chứng đạt được sự liễu 
tri của sự diệt tắt mọi diễn tiến của các hiện tượng. 
 

 The Buddha said: “All arising things dissolve by 
itself”.  Meditators after a long struggle of noting the 
arising and passing away of physical and mental 
phenomena come to realise the cessation and absence of 
the body mind sankhàràs or phenomena processes.  This is 
the arising of Magga Nàna. 
  Đức Phật đã nói: “Mọi Pháp khởi sinh tự hoại 
diệt bởi chính nó”. Sau một chuỗi dài nỗ lực chú niệm vào 
sự Sanh và Diệt của hiện tượng tâm sinh lý, những thiền 
giả tiến tới thấu triệt sự chấm dứt và diệt mất những Pháp 
Hữu Vi Thân Tâm hoặc những diễn biến của hiện tượng.  
Đây là sự khởi sinh của Tuệ Đạo. 
 

 When meditators realise the disappearance of all 
clinging to group of Upàdànakkhandhà, meditators are on 
the path of magga and finally realise Nibbàna. 
 Ngay khi những thiền giả thấu triệt được sự biến 
mất của tất cả mọi chấp thủ của nhóm Thủ Uẩn, những 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           33 
 

thiền giả đang trên con đường hành Đạo và cuối cùng 
chứng tri Níp Bàn. 
 

 This method of Vipassanà bhàvanà is the only way 
and should be stored in one’s memory forever.  The Most 
Venerable Mahàsì Mahàthera gave instructions that 
Vipassanà meditation should be practised whenever 
conditions are conducive.  May I conclude this Dhamma 
Talk by requesting all our meditators to obey the noble 
instructions of the Most Venerable Mahàsì Mahàthera and 
by diligent practice of Vipassanà meditation achieve the 
cessation of all Sankhàràs and attain Nibbàna, the end of 
all sufferings. 
 Với phương pháp tu tập Thiền Minh Sát này là con 
đường duy nhất và cần phải tích hợp thường luôn trong ký 
ức của chúng ta.  Ngài Đại Trưởng Lão Mahàsì đã hướng 
dẫn Thiền Minh Sát này thì cần phải tu tập trong bất luận 
hiện trạng nào đưa tới.  Tôi sẽ kết thúc bài Pháp Thoại này 
với một yêu cầu tất cả những thiển giả chúng ta hãy nên 
tuân hành theo những sự chỉ dạy cao quý của Ngài Đại 
Trưởng Lão Mahàsì và do bởi tinh cần tu tập Thiền Minh 
Sát ngõ hầu diệt tắt mọi Pháp Hữu Vi và chứng tri Níp Bàn, 
chấm dứt mọi khổ đau. 
 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành thay! Lành thay! Lành thay! 

 
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           34 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

DO AND DON’T FOR MEDITATORS 
LÀM VÀ KHÔNG LÀM CHO NHỮNG 

THIỀN GIẢ 
 
 
 The Dhamma Talk I am going to deliver today is 
about “Do and Don’t for the Meditators” or “What to do 
and What not to do”.  The aim of practicing Vipassanà 
Meditation is to gain Nibbàna.  To gain this Insight 
Wisdom (Vipassanà Nàna) and the status of 
Sotapannahood, the meditator must strive hard to 
overcome the there fetters of: 
1/ Personality belief, 
2/ Sceptical doubt and 
3/ Attachment to rules and rituals before entry to the 
stream of Nibbàna and he is called stream–winner 
(Sotapanna).  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           35 
 

 To achieve this Sotàpanna status there require four 
conditions to be fulfilled. 
 Pháp Thoại hôm nay Tôi đang truyền tải là vấn đề 
“Làm và không làm cho những thiền giả” hoặc “Điều nên 
làm và điều không nên làm”.  Mục tiêu của việc tu tập 
Thiền Minh Sát là thành đạt Níp Bàn.  Để thành đạt Tuệ 
Giác (Tuệ Minh Sát) và tầng Thánh Thất Lai (Tu Đà 
Hườn), thiền giả cần phải nỗ lực phấn đấu để chiến thắng 
những kiết sử về: 
1/ Niềm tin vào Bản Ngã (Thân Kiến), 
2/ Lưỡng lự nghi ngờ (Hoài Nghi), và 
3/ Chấp thủ vào những quy luật và lễ nghi trước khi tiến 
vào trào lưu của Níp Bàn và vị ấy được gọi là Bậc Dự Lưu 
(Thất Lai–Tu Đà Huờn). 
 Để chứng đắc tầng Thánh Thất Lai này, cần phải 
hội đủ bốn điều kiện để hoàn thành. 
 The first is to have an experienced and competent 
teacher.  The objective of Vipassanà meditation is not only 
to be happy in one or two existences, but also to be 
delivered from the sufferings of all the existences along the 
Samsàra and to be free from the Samsàra itself.  So the 
most important thing for the gaining of Sotàpannahood is 
to have a good and competent teacher– the meditation 
master, having a broader knowledge of Buddhist Scriptures 
and practical meditation experiences.  
 Điều thứ nhất là phải có một Giáo Thọ giàu kinh 
nghiệm và kỹ năng.  Mục tiêu của Thiền Minh Sát không 
phải chỉ được an vui trong một hoặc hai kiếp sống, mà còn 
được vượt thoát khỏi mọi khổ đau trong tất cả những kiếp 
sống trải dài theo Thế Luân và tự giải thoát khỏi vòng luân 
hồi.  Như thế điều tối quan trọng để chứng đạt tầng Thánh 
Thất Lai là phải có một Giáo Thọ giỏi và kỹ năng– một 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           36 
 

Thiền Sư đa văn quảng kiến về những giáo điển Phật Pháp 
và bề dầy kinh nghiệm thực tiễn thiền định. 
 

 The second is that the meditator practicing 
intensive meditation must listen to the instructions and the 
Dhamma Talks very carefully and attentively so that he 
may have a great help in the progress of Vipassanà insight 
meditation.  If the meditator pays serious attention to his 
master and his Dhamma discourse, he can have faith in the 
practice or Saddhà in Pàli, and cannot go astray in the 
erroneous way.  In erery serious teaching there is theory 
and practice.  
 Điều thứ hai là những thiền giả tu tập chuyên sâu về 
thiền, cần phải lắng nghe những lời chỉ dẫn và những Pháp 
Thoại một cách chăm chú và rất cẩn trọng, như thế vị ấy sẽ 
có được một sự hỗ trợ rất lớn trong việc tiến tu Thiền Minh 
Sát Tuệ.  Nếu thiền giả lưu tâm để ý đến vị Thiền Sư cùng 
với những Pháp Thoại một cách nghiêm túc, vị ấy phát 
khởi niềm tịnh tín trong tu tập hoặc Đức Tin trong từ ngữ 
Pàli, và không thể nào đi lạc vào Tà Đạo.  Trong từng mỗi 
lời giáo huấn nghiêm túc bao gồm cả Pháp Học và Pháp 
Hành. 
  

 On the practical side, the mediator practices 
walking, sitting, etc. meditation noticing or noting all 
physical and mental phenomena.  He must be well 
conversant in the theory side also.  For example, according 
to the Buddha’s teaching there are only mind and matter, 
and cause and effect.  Reading alone cannot lead to clear 
understanding, but theory and practice done together will 
have a clear understanding of the practice as well as 
theory.  To understanding the deep Buddhist Philosophy 
and the philosophical aspect of the deep practice, the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           37 
 

meditator must listen attentively to the Dhamma Talks.  
Then only he can grasp the Buddhist philosophy through 
practice which results in the quick progress of his insight 
knowledge. 
 Về phương diện Pháp Hành, thiền giả tu tập Thiền 
Hành, Thiền Tọa, v.v.. chú tâm thiền định hoặc chú niệm 
tất cả hiện tượng tâm sinh lý.  Vị ấy cũng cần phải sáng 
suốt rõ biết trong phần Pháp Học.  Ví dụ như, nương theo 
giáo huấn của Đức Phật, thì chỉ có Danh và Sắc, Nhân và 
Quả.  Nếu tự đọc một mình thì quả thật không thể nào dẫn 
đến sự thấu hiểu rõ ràng, tuy nhiên nếu được thông suốt 
cùng cả hai Pháp Học và Pháp Hành thì sẽ có sự liễu tri 
tường tận về Pháp Hành như đã thấu triệt về Pháp Học.  Để 
thấu hiểu Triết Học Phật Giáo thậm thâm vi diệu và khía 
cạnh triết học của việc tu tập chuyên sâu, thiền giả cần phải 
lắng nghe một cách cẩn trọng về những Pháp Thoại.  Chỉ 
có như thế, vị ấy mới có thể nắm bắt được triết lý Phật Giáo 
thông qua việc tu tập với kết quả trong tiến độ mau lẹ chính 
Tuệ Giác của mình. 
 

 The third is to have an honest and straight forward 
character, in reporting to the teacher.  In the course 
practice, the meditator may sometimes have good noting, 
and sometimes bad noting.  In reporting the experiences, he 
has to report correctly to the teacher.  The meditators in 
some case report the good side of things they experiences 
but usually fail to report plainly and frankly the bad side of 
things.  Though the meditator may think that his sitting is 
not good, but in view of the teacher it may be the opposite.  
To achieve Vipassanà nàna, insight knowledge, it is not 
always smooth practice.  At the beginning, there is bound 
to be some difficulty as it is a new field for most meditators.  
Only after some practice, there can be a little good 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           38 
 

experience due to the development of some concentration.  
After that there will be also bad experience, which can 
have pessimistic effects on the meditators for quite a long 
time, and in fact it becomes only good towards the end of 
practice. 
   Đìều thứ ba phải là người có đức tánh lương thiện 
và chân thật, trong việc trình Pháp với Thiền Sư.  Trong 
khóa tu tập, thiền giả đôi khi có sự chú niệm tốt, và đôi khi 
có sự chú niệm xấu.  Trong lúc trình Pháp về những kinh 
nghiệm, vị ấy phải trình báo một cách chính xác đến Thiền 
Sư.  Những thiền giả trong một vài trường hợp trình Pháp, 
chỉ trình báo về mặt tốt đẹp những điều đã trải qua, tuy 
nhiên một cách thường lệ, lại thiếu sót trình báo một cách 
rõ ràng và trung thực về mặt yếu kém của sự việc.  Thậm 
chí, thiền giả có thể nghĩ rằng Thiền Tọa của mình là không 
tốt, tuy nhiên theo quan niệm của Thiền Sư, nó có thể là 
ngược lại.  Để chứng đắc Tuệ Minh Sát, Tuệ Giác, đó 
không phải là việc tu tập luôn luôn bình lặng.  Ngay lúc 
khởi đầu, sẽ có một vài điều khó khăn nẩy sinh, như đó là 
một lãnh vực hoạt động mới của hầu hết những thiền giả.  
Chỉ khi nào sau một vài lần tu tập, có thể có một ít kinh 
nghiệm tốt đẹp do bởi sự phát triển của một vài định tâm.  
Sau việc đó cũng có thể là kinh nghiệm xấu, có thể có 
những hệ quả bi quan vào những thiền giả cho một thời 
gian khá lâu, và trong thực tế, nó chỉ trở nên tốt đẹp vào 
khoảng kết thúc của việc tu tập.   
  

 When the meditator encounters these difficult 
stages, the teacher expects that the meditator will report his 
bad experiences and seeks his support and encouragement. 
Then only there is chance to give correct advice for the 
development and progress of meditation practice.  Hence it 
is very important for the meditators to report the bad side 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           39 
 

as well as the good side of his experience to the teacher 
very plainly, frankly and correctly. 
 Khi thiền giả gặp phải những giai đoạn khó khăn 
này, Thiền Sư hy vọng rằng thiền giả sẽ trình báo những 
kinh nghiệm xấu và tầm cầu sự hỗ trợ và sự xách tấn của vị 
thầy.   Chỉ có như thế, đây là cơ hội để đưa ra lời khuyên 
giải chính xác cho sự phát triển và tiến độ của việc tu tập 
thiền định.   Vì lẽ đó, nó rất quan trọng cho những thiền giả 
trình báo cả mặt xấu cũng như mặt tốt những kinh nghiệm 
của mình đến vị Thiền Sư một cách rất rõ ràng, trung thực 
và chính xác.  
 

 The fourth is that the meditator must be industrious 
and diligent in his practice.  He must be always alert and 
ready to notice or note with continuous effort as soon as he 
is awake from sleep.  It is the main and primary duty of the 
meditator to note whatever phenomenon that occurs in his 
body and mind, in the sitting, in the walking, in every 
action he does physically and mentality.  Even the minor 
physical movements, he has to look with awareness without 
missing whatsoever, moving of the hands, changing of 
clothes, etc.  A meditator may in a hurry to try to do two 
things at a time.  It should not be done because he may miss 
noting the actions and movements all in detail.  In eating 
also, the meditator must not eat absentmindedly, that is 
without awareness.  He must notice all the movements 
cautiously with awareness without missing whatsoever, in 
the Satipatthàna Way.  According to the late Most 
Venerable Mahàsì Saỳadaw, even going to the toilet has to 
be noted.  Therefore, there is nothing which should not be 
noted.  Every physical and mental phenomenon has to be 
noted carefully.    



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           40 
 

 Điều thứ tư là thiền giả cần phải nỗ lực và tinh cần 
trong việc tu tập của mình.  Vị ấy cần phải luôn luôn cảnh 
giác và sẳn sàng lưu tâm hoặc chú niệm với sự cố gắng liên 
tục ngay sau khi vị ấy vừa tỉnh thức cho đến đi ngủ.  Đây là 
nhiệm vụ chánh yếu và căn bản của thiền giả cần phải chú 
niệm bất cứ hiện tượng đang hiện bày trong cơ thể và tâm 
thức của mình, trong khi đang ngồi, trong khi đang đi, 
trong từng mỗi hành động thuộc về tâm sinh lý vị ấy đang 
làm.  Ngay cả những tiểu oai nghi, vị ấy phải nhìn thấy với 
tỉnh giác không thiếu sót bất luận điều gì, chuyển động 
những cánh tay, thay đổi y phục, v.v... Thiền giả có thể 
trong sự cố gắng làm cùng một lúc hai việc.   Quả thật 
không nên thực hiện, vì lẽ vị ấy sẽ thất niệm tất cả mọi chi 
tiết trong những hành động và động tác.  Ngay cả trong 
việc ăn, thiền giả không nên ăn một cách lơ đãng, thiếu sự 
tỉnh giác.  Vị ấy cần phải lưu ý tất cả những động tác một 
cách thận trọng với sự tỉnh giác, không thể thiếu sót bất 
luận điều gì, theo đường lối của Niệm Xứ. Sau cùng, nương 
theo Ngài Cố Đại Trưởng Lão Mahàsì, ngay cả đi vào nhà 
vệ sinh cũng phải có chú niệm.  Như thế, không có điều chi 
mà không có chú niệm.  Từng mỗi hiện tượng về tâm sinh 
lý cần phải chú niệm một cách cẩn trọng.     
 

 If these four factors are continuously fulfilled with 
sharp intention by the meditators, the achievement of 
Sotapannahood is quite easy. To help the meditators in 
achieving these main objectives, the late Most Venerable 
Mahàsì Sayàdaw had also laid down the rules of conduct to 
be followed by the meditators and also things to be avoided 
by them. 
 Nếu cả bốn yếu tố này được hoàn thành một cách 
liên tục với tác ý khôn khéo do bởi những thiền giả, sự 
chứng đắc Thánh Thất Lai quả là dễ dàng.  Cuối cùng, để 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           41 
 

giúp những thiền giả thành đạt những mục tiêu chánh yếu 
này, Ngài Cố Đại Trưởng Lão Mahàsì cũng đã có đặt ra 
những quy tắc ứng xử phải tuân hành theo do bởi những 
thiền giả, cùng với những điều mà họ cần phải tránh. 
 

 The first is the meditator must restrain talking, 
eating, and sleeping.  Talking is a major retarding factor in 
the practice of meditation.  It is better in no occasion to 
talk while practising intensive meditation.  If unavoidably 
necessary, he must warn himself first and limit his talk.  
Otherwise there can be no end of talking.  Even in the 
talking, the meditator must note the intention to talk and 
the subject of talking.  Next the meditator must eat less.  He 
should never over–eat.  In eating, the Buddha had 
admonished that the meditators must never eat to his 
stomachful, but should leave at last about four or five 
morsels less, and fill the stomach with some liquid like 
water, soup or coffee or fluid of any kind.  It is a great help 
in the practice of meditation.  So the meditators should  be 
very cautious of the way they eat.  
 Điều thứ nhất là thiền giả cần phải thu thúc việc nói, 
việc ăn, và việc ngủ.  Nói là một yếu tố trọng đại làm trì trệ 
trong việc tu tập thiền định.  Tốt hơn hết là không có cơ hội 
để nói chuyện trong khi tu tập chuyên sâu thiền định.  Nếu 
hữu sự không thể tránh khỏi được, vị ấy trước hết phải tự 
nhắc nhở mình và hạn chế trong việc nói.  Nếu không thì 
không thể nào chấm dứt việc nói.  Ngay cả khi đang nói, 
thiền giả cần phải chú niệm tác ý để nói và chủ đề nói 
chuyện.  Tiếp theo, thiền giả cần phải ăn ít lại.  Vị ấy không 
nên bội thực (ăn nhiều quá).  Trong khi đang ăn, Đức Phật 
đã khuyến cáo những thiền giả không bao giờ ăn cho đầy 
bao tử, mà cần phải để lại ít nhất là bốn hoặc năm mẫu nhỏ 
vật thực, và thay thế vào đó là một vài chất lỏng như là 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           42 
 

nước, canh, hoặc cà phê hoặc chất lỏng dưới bất kỳ hình 
thức nào cho vào bao tử.  Đây là sự hỗ trợ rất lớn trong việc 
tu tập thiền định.  Như thế những thiền giả cần phải rất thận 
trọng trong đường lối độ thực của mình. 
 

 Then sleeping should be as little as possible to help 
the practice of meditation.  Out of twelve hours of the night, 
the holy ascetics of the older time slept only four hours and 
utilized the remaining hours for the practice seriously.  Of 
course, there can be some argument that it can effect the 
health of the meditators.  But for the meditators, even in the 
sitting meditation, they are in a way more or less restful 
and comfortable regularly generating energy. Some 
meditators may have experienced refreshment of mind and 
body after one good sitting as if they have awaken from a 
good sleep.  Therefore, intensive meditation with four sleep 
is without any disadvantage or detrimental to health of the 
meditators, and they should not have any anxiety about 
having four hours sleep in their daily schedule.  I would 
like to relate my experience to the meditators when I first 
practiced intensive meditation. I had practiced without any 
sleep continuously for about fifteen days.  After this 
practical experience in this meditation, I was convinced 
that a fully concentrated meditation without sleep for more 
than ten days is not detrimental to health.  Here in this 
Mahàsì Meditation Centre, you will find many meditators 
lying awake during intensive meditation days.    
 Sau đó, để hỗ trợ việc tu tập thiền định, việc ngủ 
nghỉ nên càng ít càng tốt.  Trong số mười hai giờ về đêm, 
các tu sĩ khổ hạnh thánh thiện trong thời xa xưa đã ngủ chỉ 
có bốn giờ và xử dụng những giờ còn lại cho việc tu tập 
nghiêm túc.  Lẽ thường nhiên, có thể có một số tranh luận 
rằng nó có thể ảnh hưởng đến sức khỏe của thiền giả.  Tuy 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           43 
 

nhiên đối với những thiền giả, ngay khi đang Thiền Tọa, là 
họ đang trên con đường, không ít thì nhiều một cách đều 
đặn, tạo ra năng lực thuận tiện cho sự nghỉ ngơi.  Một vài 
thiền giả có thể có kinh nghiệm thư giãn về tâm thức và thể 
xác sau một lần Thiền Tọa hoàn hảo, y như thể họ đã thức 
dậy sau một giấc ngủ ngon.  Như thế, chuyên chú thiền 
định với bốn giờ ngủ nghỉ là không có bất cứ điều bất lợi 
hoặc sự thiệt hại nào đến sức khỏe của những thiền giả, và 
họ không nên có bất cứ điều lo ngại nào vì chỉ có bốn giờ 
ngủ nghỉ trong lịch trình hằng ngày của họ.  Tôi muốn kể 
lại kinh nghiệm của tôi đến những thiền giả khi lần đầu tiên 
tôi tu tập chuyên sâu thiền.  Tôi đã tu tập mà không cần bất 
kỳ một giấc ngủ nào một cách liên tiếp trong khoảng mười 
lăm ngày.  Sau lần kinh nghiệm tu tập trong thiền định này, 
đã làm cho tôi nhận thức được rằng với sự chú tâm hoàn 
toàn trong thiền định không cần một giấc ngủ nào trong 
khoảng hơn mười ngày là không có thiệt hại đến sức khỏe.   
Chính tại Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì này, bạn có thể 
tìm thấy nhiều thiền giả đang nằm tỉnh giác trong suốt 
những ngày chuyên sâu thiền.  
 

 The second is the effort.  In practising intensive 
meditation, the meditator must have resolution, unshakable 
resolution that, “I must carry on with perseverance this 
meditation even if my flesh and blood dry up and skin 
bones and sinews alone remain in my body.  I will practice 
without stopping”.  This kind of steadfast resolution has to 
be made.  When the meditator has to successfully practice 
Vipassanà bhàvanà, insight meditation, the attachment to 
his own body must be disregarded.  If the meditator has too 
much affection of or attachment to his body the progress of 
insight knowledge will be very slow, very hard to achieve 
higher knowledge.  On the eve of His Enlightment night, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           44 
 

Lord Buddha practised on the bank of Neranjarà river 
under the Bodhi Tree. 
 Điều thứ hai là sự tinh cần.  Trong việc tu tập 
chuyên sâu thiền, thiền giả cần phải có sự kiên quyết, một 
sự kiên quyết bất thối chuyển rằng: “Tôi phải tiếp tục kiên 
trì thiền định này cho dù xác thịt và dòng máu của tôi khô 
cạn đi, và chỉ còn xương da và gân tồn tại trong thể xác tôi. 
Tôi sẽ tu tập không ngừng nghỉ”.  Thể loại chí nguyện kiên 
trì này cần phải thực hiện.  Khi thiền giả đã thành tựu viên 
mãn tu tập Thiền Minh Sát, Thiền Tuệ Giác, sự dính mắc 
vào thân xác của mình chắc hẳn là được loại bỏ.  Nếu thiền 
giả có quá nhiều luyến ái hoặc dính mắc vào thân xác mình, 
sự phát triển của Tuệ Giác sẽ rất là chậm, rất khó khăn để 
chứng đắc tầng giác ngộ cao hơn.  Vào đêm hôm trước của 
đêm giác ngộ, Đức Thế Tôn Ngài đã tu tập trên bờ sông Ni 
Liên Thiền, dưới cội cây Bồ Đề. 

 After eating the gruel offered by the woman devotee 
Bodhisatta made a firm resolution that whatever happens 
to his body, even if his flesh and blood dry up and only 
skin, bones and sinews remain he will not rise from his 
meditation until Buddhahood is achieved.  When he 
practised with this unshakable resolve, in the first watch of 
the night, he achieved Pubbenivàsanàna, the divine special 
knowledge that can see former existences.  In the middle 
watch of the night, he had Dibbacakkhunàna, the divine 
eye that can see everything.  In the morning watch, he 
achieve Asavakkhavanàna, which achieve the extinction of 
all Kilesà (defilements) and after that he achieved the 
Buddhahood and became the Omniscient Buddha.  So, 
being desirous of practising the teaching of Lord Buddha, 
all meditators in this Mahàsì Meditation Centre should 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           45 
 

follow the path trodden by Lord Buddha, observing all four 
main requirements.  
 Sau khi được thọ thực bát cháo lỏng do bởi nữ tín 
đồ dâng cúng, Bồ Tát lập chí nguyện kiên quyết rằng bất 
luận có điều gì xảy đến xác thân của Ngài, cho dù xác thịt 
và dòng máu khô cạn đi, và chỉ còn da, xương và gân tồn 
tại, Ngài sẽ không rời khỏi thiền định cho tới Quả vị Giác 
Ngộ được chứng đắc.  Ngay khi Ngài tu tập với sự kiên 
quyết bất thối chuyển này, vào canh đầu tiên của đêm, Ngài 
đã chứng đắc Túc Mạng Thông Trí, tuệ trí thù thắng 
Thiên Nhãn Thắng Trí, có thể nhìn thấy những tiền kiếp 
quá khứ.  Vào canh giữa của đêm, Ngài đạt được thánh 
nhãn có thể nhìn thấy mọi sự vật.  Vào rạng sáng, Ngài 
chứng đắc Lậu Tận Thắng Trí, chứng đắc sự diệt tắt mọi 
lậu hoặc (phiền não) và sau đó Ngài thành đạt quả vị Giác 
Ngộ, và đã trở thành bậc Chánh Đẳng Giác.  Như thế, để 
thỏa lòng khát khao thực hành giáo huấn của Đức Thế Tôn, 
tất cả những thiền giả tại Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì 
cần phải nối bước theo con đường của Đức Thế Tôn, thọ trì 
tất cả bốn điều kiện chánh yếu.  
 The third is that since the meditators are more or 
less purified persons, they should practise Satipatthàna, 
setting forth of mindfulness, all the time.  The meditators 
are persons fastened with full of efforts, really indulged in 
the mindfulness practice all the day so that not a fraction of 
Kilesa, defilement, of any kind can attack or penetrate his 
mind and body.  For example, if a person does not note the 
sound he hears, he will develop attachment to it if the 
sound is pleasant.  Therefore the meditator should always 
note as instructed by the teacher so that sound stays merely 
as sound and it cannot become attachment, cannot arouse 
anger, just pass away as merely the sound.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           46 
 

 Điều thứ ba là từ khi những thiền giả, dù ít hoặc 
nhiều, đã là những người thanh lọc, thì họ cần phải tu tập 
Niệm Xứ, thiết lập quy định về Chánh Niệm, suốt mọi thời 
gian.  Những thiền giả là những người gắn chặt trọn vẹn 
với mọi nỗ lực, thực sự đam mê vào sự tu tập Chánh Niệm 
trọn cả ngày, đến nỗi không còn một tí ti phiền não, cấu uế 
nào, có thể quấy nhiễu hoặc thâm nhập vào tâm lý hoặc cơ 
thể của họ.  Ví như, nếu một người không chú niệm vào âm 
thanh vị ấy nghe, vị ấy sẽ phát triển sự dính mắc vào đó, 
nếu âm thanh là duyệt ý.  Do đó, thiền giả cần phải  luôn 
chú niệm, như lời chỉ dẫn của Thiền Sư, và chỉ dừng lại âm 
thanh đơn thuần chỉ là âm thanh, như thế nó không thể trở 
thành sự dính mắc, không thể khơi động sự sân hận, chỉ để 
trôi qua đơn thuần chỉ là âm thanh. 
 

 So also in noting all the feelings, all the phenomena 
arising at the sense–doors, the meditators can have no 
attachment, no Kilesà (defilement) entering or penetrating 
into their mind and body.  Thus the meditators are 
regarded here, as following the path of Arahats or Buddha, 
as holy persons with noble heart and purity of mind.  They 
are entitled or deserving to have all the dàna food, robes 
and other requisites.  To maintain this status, all meditators 
should seriously endeavour to note all physical and mental 
phenomena continuously all the time.  If they note sometime 
and rest sometime, the concentration will rise up for 
sometime and then fall down when they rest.  When the 
teacher comes to appraise the meditator, he knows well of 
the meditator.  For example, there are persons with long-
term illness who do not take medicine regularly.  The 
doctors are reluctant to attend to such sick patients. So also 
the meditation teachers are annoyed of such meditators 
who are not practicing meditation regularly as instructed, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           47 
 

but off and on.  So I would like to request all the meditators 
to be very earnestly diligent in the noting.  As soon as the 
meditators open their eyes in the morning, they must be 
prepared to note everything to be aware of mental and 
physical phenomenon until they sleep in the night. 
 Cũng như thế, trong khi chú niệm tất cả những cảm 
giác, tất cả những hiện tượng đang sanh khởi ở ngay 
ngưởng cửa giác quan, thiền giả không cho sự dính mắc, sự 
cấu uế (phiền não) xâm nhập hoặc thẩm thấu vào tâm trí 
hoặc thể xác của họ.  Như thế, những thiền giả quán sát nơi 
đây, là đang nối bước theo con đường của những bậc Vô 
Sinh hoặc đấng Giác Ngộ, là những bậc Thánh nhân với 
tấm lòng thanh cao cùng tâm thanh tịnh.  Họ là bậc ứng 
cúng hoặc xứng đáng được cúng dường tất cả vật thực, y 
áo, và những vật dụng khác nữa.  Hầu duy trì được hiện 
trạng này, tất cả thiền giả cần phải nghiêm trì nỗ lực chú 
niệm tất cả những hiện tượng về thể chất và tâm lý một 
cách liên tục thường luôn.  Nếu họ đôi khi có chú niệm và 
đôi khi lại thư giản, năng lực chú tâm sẽ tăng tiến lên được 
một vài lần và nó lại thối giảm xuống ngay khi họ thư giản.  
Khi Thiền Sư đến để thẩm định thì họ sẽ rõ biết về thiền 
giả.  Ví như, có những người với căn bệnh lâu dài mà 
không chịu dùng thuốc một cách đều đặn.  Những thầy 
thuốc đã phải một cách miễn cưởng để chăm sóc những 
bệnh nhân đó.  Cũng như thế, Thiền Sư không hoan hỷ với 
những thiền giả không tu tập thiền định đúng theo lời chỉ 
dẫn một cách đều đặn, mà chỉ từng chặp một.  Do đó, tôi 
muốn yêu cầu tất cả thiền giả phải nỗ lực một cách rất 
nghiêm túc trong sự chú niệm.  Ngay khi vừa mới mở mắt 
ra vào buổi sáng, những thiền giả cần phải chuẩn bị để 
chánh niệm tỉnh giác tất cả mọi hiện tượng về tâm lý và thể 
chất mãi cho đến đi vào giấc ngủ lúc về đêm.   
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           48 
 

 The fourth is that, the meditator must act as if he is 
a sick person because a sick person cannot move very 
quickly whatever he does.  He walks slowly, eats very 
slowly, and even talks very slowly.  So in the case of the 
meditator, if he acts very slowly in whatever he does, he 
can notice and note all the mental and physical phenomena 
all the time without any break.  Some may argue, oh, we 
cannot note slowly as the action are quick.  It may be 
somewhat right at the beginning, but if you acquire the 
habit of noting with mindfulness after some days of 
meditation, you will find yourself always ready in the 
noting without any difficulty, and you will be quite happy to 
do that.  Some jobs should be done very quickly according 
to the situation, when you are passing through the heavy 
traffic road, you have to go quick, otherwise you may be in 
danger.  But when you are practicing meditation in this 
Mahàsì Meditation Centre where the mindfulness is the 
main essential factor, and if you are doing everything 
quickly you cannot note all your pscho–physical 
phenomena in detail.  So the meditator should have to act 
as a sick person and try to note every action if he wishes 
quick progress of insight knowledge which will appear 
gradually and eventually.  
 Điều thứ tư đó là, thiền giả phải hành động như thể 
vị ấy là một bệnh nhân vì lẽ người bệnh không thể chuyển 
động một cách mau lẹ bất luận điều gì vị ấy làm.  Họ đi 
chậm, ăn rất chậm và thậm chí nói rất là chậm.  Như thế, 
trong trường hợp của thiền giả, nếu vị ấy hành động một 
cách chậm chạp trong bất luận điều gì vị ấy làm, vị ấy có 
thể ghi nhận và chú niệm không gián đoạn tất cả hiện tượng 
tâm lý và thể chất trong mọi thời gian.  Có thể có vài điểm 
tranh luận, Ố, chúng tôi không thể nào chú niệm một cách 
chậm lại khi hành động hiện bày nhanh chóng.  Điều đó có 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           49 
 

thể hợp lý vào lúc khởi đầu, nhưng nếu bạn thâu thập được 
thói quen chú ý với chánh niệm sau vài ngày của thiền 
định, bạn sẽ tự nhận thấy mình luôn sẳn sàng trong việc 
chú niệm mà không có bất kỳ khó khăn nào, và rồi bạn sẽ 
được an lạc để làm điều đó.  Một số công việc, tùy theo 
hoàn cảnh, cần phải hoàn thành một cách nhanh chóng, như 
khi bạn đang bước qua một giao lộ nhiều xe, bạn phải đi 
nhanh, nếu không bạn có thể bị nguy hiểm.  Tuy nhiên, khi 
bạn đang tu tập thiền định tại Thiền Viện Mahàsì này, là 
nơi Chánh Niệm là một yếu tố cần yếu, và nếu bạn làm tất 
cả mọi thứ một cách mau lẹ, thì bạn không thể nào chú 
niệm mọi hiện tượng tâm-vật-lý một cách cụ thể.  Như thế, 
thiền giả cần phải hành động như thể một bệnh nhân và cố 
gắng chú niệm mọi hoạt động, nếu vị ấy có ước nguyện tiến 
tu mau lẹ về Tuệ Giác cho được hiện bày một cách tuần tự 
và đến tận cùng.  
 

 The fifth is that, the meditator should make 
persistent effort to make continuous noting of the objects 
without any lapses.  One must note from the moment one 
wakes up in the morning until one falls asleep at night, not 
only in sitting and walking sessions, but also in the daily 
activities.  When the moment to moment concentration is 
sustained, the meditator will be able to develop the 
progressive insight knowledge successfully within a 
reasonable time. 
 Điều thứ năm đó là, thiền giả cần phải nỗ lực kiên 
trì để thực hiện việc chú niệm liên tục không có bất kỳ sai 
sót về các đối tượng.  Người ta phải chú niệm ngay khi vừa 
thức dậy vào buổi sáng cho đến đi vào giấc ngủ lúc về đêm, 
không chỉ trong những thời buổi Thiền Tọa và Thiền Hành, 
mà luôn cả trong những sinh hoạt hằng ngày.  Một khi sự 
chú tâm được duy trì trong từng mỗi khoảnh khắc, thiền giả 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           50 
 

sẽ có thể phát triển một cách viên mãn tiến độ Tuệ Giác 
trong một thời gian hợp lý.  
 

 To conclude the Dhamma Talk for today, I would 
like to request all meditators to follow the detail instructions 
of the late Venerable Mahàsì Sayadaw and obey all the four 
conditions to achieve the Sotapannahood (Stream Winner).  
Following these instructions, I hope all of you meditators 
will come to realise Nibbàna, the cessation of all sufferings 
in the shortest possible time and in the most easiest way. 
 Để kết thúc Pháp Thoại cho hôm nay, Tôi muốn yêu 
cầu tất cả thiền giả noi theo những sự hướng dẫn chi tiết 
của Ngài Cố Đại Trưởng Lão Mahàsì và vâng theo tất cả 
bốn điều kiện để chứng đắc tầng Thánh Thất Lai (bậc Dự 
Lưu).  Noi theo những sự hướng dẫn này, Tôi hy vọng tất 
cả các đạo hữu thiền giả sẽ đi đến liễu tri Níp Bàn, chấm 
dứt mọi đau khổ có thể trong một thời gian ngắn nhất và 
trên con đường thuận lợi nhất. 

Sàdhu!  Sàdhu!  Sàdhu! 
Lành thay!  Lành thay!  Lành thay! 

THE MOST IMPORTANT MATTER IN LIFE 
VẤN ĐỀ TỐI QUAN TRỌNG TRONG 

ĐỜI SỐNG 
 
 

 The subject of today’s talk can be titled “The Most 
Important Matter in Life”.  Ordinarily, there are three 
kinds of business we have to face.  Some are important 
business, some are more important and some are most 
important.  Today’s Dhamma Talk will be the most 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           51 
 

important business in life, or the most important task.  All 
kinds of sentient beings have different kinds of tasks to 
attend to and all tasks are important to them in their own 
priority. 
 Chủ đề của buổi nói chuyện hôm nay có tiêu đề là 
“Vấn Đề Tối Quan Trọng Trong Đời Sống”.  Một cách 
thông thường, có ba loại công việc chúng ta phải đối diện.  
Có một số công việc quan trọng, có một số quan trọng hơn 
nữa, và có một số là tối quan trọng.  Pháp Thoại hôm nay 
sẽ là công việc tối quan trọng trong đời sống, hoặc là nhiệm 
vụ tối quan trọng.  Tất cả các loại hữu tình chúng sanh có 
những loại nhiệm vụ sai khác nhau để quan tâm đến và tất 
cả những nhiệm vụ đều là quan trọng trong điều kiện tiên 
quyết tư hữu đối với họ.  
 

 If we survey the situation the world over, some 
countries are trying for unification, it is their priority job 
because their country had been divided after the war.  
Some countries are engaged in the changing process of 
their political systems and it is a very important problem of 
the moment.  Some countries are building up their military 
strength, so that they can win if there is a war.  That is their 
important function– their priority of the moment.  Some 
countries are trying to negotiate to enter into non– 
aggression pact with each other.  Some countries are 
striving to try and uplift the economic condition of their 
country and it is their most important task of the moment.  
 Nếu chúng ta quan sát hiện trạng của toàn cầu, một 
vài quốc gia đang cố gắng để thống nhất lại, đó là công việc 
tiên quyết của họ vì lẽ đất nước của họ đã bị phân cách sau 
cuộc chiến.  Một vài quốc gia đang tham gia vào chương 
trình thay đổi hệ thống chính trị của họ và đó là vấn đề rất 
quan trọng của thời điểm.  Một vài quốc gia đang xây dựng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           52 
 

sức mạnh quân sự của họ, để họ có thể giành chiến thắng 
nếu có cuộc chiến.  Đó là chức năng quan trọng của họ, ưu 
tiên hàng đầu của thời điểm.  Một vài quốc gia đang cố 
gắng thương lượng để tham gia vào hiệp ước không xâm 
lược với nhau.  Một vài quốc gia đang cố gắng để phấn đấu 
và nâng cao điều kiện kinh tế của đất nước họ và đó là 
nhiệm vụ tối quan trọng của họ trong thời điểm.  
 

 In our society, the head of a family has the 
responsibility to provide for education, health facilities and 
economic well–being of their children.  It is their most 
important task and duty.  Our meditators here may have 
very important matters to attend to at home.  In their 
respective views everything is important to them, but we 
can not define them as the most important one.  
 Trong xã hội của chúng ta, người đứng đầu của một 
gia đình có trách nhiệm cung cấp cho sự giáo dục, điều 
kiện thuận lợi về sức khỏe và kinh tế thịnh vượng cho con 
cái của họ.  Đó là nhiệm vụ và bổn phận tối quan trọng của 
họ.  Những thiền giả của chúng ta tại đây có thể có những 
vấn đề rất quan trọng phải quan tâm đến ở tại nhà.  Trong 
quan điểm tương ứng của họ, tất cả mọi thứ đều quan trọng 
đối với họ, tuy nhiên chúng ta không thể xác định với họ 
điều nào là tối quan trọng nhất.  
 

 The Lord Buddha gave the definition of what is the 
most important business for all human beings.  Buddha 
said “Oh monks, for a person who is pierced by a spear in 
his chest, the most important thing for him is to take out the 
spear, and get the medical attention at once”.  For a 
person whose hair is on fire, the most important thing for 
him is to extinguish the fire and the medical attention at 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           53 
 

once.  Generally speaking these matters are for the present 
life.  
 Đức Thế Tôn đã cho lời định nghĩa về điều chi là 
công việc tối quan trọng cho tất cả nhân loại.  Đức Phật đã 
dạy: “Này chư tỳ khưu, với một người đã bị đâm bởi một 
ngọn giáo vào nơi ngực của hắn, điều tối quan trọng với 
hắn là phải lấy ngọn giáo ra, và được săn sóc thuốc men 
ngay tức khắc”.  Với một người đang bị cháy mái tóc, điều 
tối quan trọng với hắn là phải dập tắt ngọn lửa và được săn 
sóc thuốc men ngay tức khắc.  Một cách tổng quát, những 
điều quan tâm này được đề cập đến ngay kiếp sống hiện tại.   
 

 But if we consider for future existence of the 
Samsàra for all sentient beings, the most important thing is 
to dispel Sakkàya ditthi. Sakkàya ditthi means personality 
belief.  If a family is facing health, education and economic 
problems, the head of the family will regard these as his 
most important business to solve first.  But if an accident 
occurs at that time or somebody throws a spear that pierce 
his chest, then the health, education or economic problems 
are no longer important.  
 Tuy nhiên nếu chúng ta suy nghĩ đến kiếp sống vị 
lai của vòng Luân Hồi cho tất cả hữu tình chúng sanh, điều 
tối quan trọng là thải trừ Thân Kiến.  Thân Kiến có ý nghĩa 
là niềm tin vào bản ngã.  Nếu trong một gia đình đối diện 
với những vấn đề về sức khỏe, giáo dục và kinh tế, người 
chủ gia đình sẽ lưu ý đến những việc này để giải quyết 
trước hết, như là một công việc tối quan trọng của vị ấy.  
Tuy nhiên nếu một tai nạn xảy đến ngay thời điểm đó, hoặc 
một người ném ngọn giáo đâm vào ngực của vị ấy, thế rồi 
những vấn đề về sức khỏe, giáo dục không còn là quan 
trọng lâu dài.  
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           54 
 

 Or suppose a man has to go for a journey and it is 
important business for him to prepare for his trip.  While he 
is preparing for his long journey and if he accidentally 
caught a fire on his head.  Now his most important task of 
preparing the journey became a secondary for him.  The 
most important task for him now is to extinguish the fire on 
his head and get a medical help at once.  
 Hoặc giả sử một người có một cuộc du hành và 
công việc quan trọng cho vị ấy là chuẩn bị cho chuyến đi 
của mình.  Trong khi vị ấy đang chuẩn bị cho chuyến du 
hành lâu dài của mình và nếu rủi thay, vị ấy mắc phải một 
đám cháy trên đầu.  Bây giờ nhiệm vụ tối quan trọng của vị 
ấy cho việc chuẩn bị chuyến du hành đã trở thành thứ yếu 
đối với ông ta.   Nhiệm vụ tối quan trọng cho vị ấy bây giờ 
là dập tắt đám cháy trên đầu và đón nhận sự giúp đở thuốc 
ngay tức khắc.  
 

 These are affairs of worldly things or activities of 
present life.  Lord Buddha said the most important thing for 
the Samsàra (the cycle of being born and dying again and 
again) is to get rid of Sakkaya ditthi, which is the erroneous 
view, that there is a self or soul or atta exist all the time.  
Here I want to explain in detail about Sakkaya ditthi.  
“Sak” is one word, “Kàya” is another word. “Sak” is 
clear. “Kàya” means a group existence of Nàma and Rùpa.  
Sakkàya means clear existence of Nàma and Rùpa.  
 Đây là những vấn đề của Hiệp Thế hoặc những sinh 
hoạt của kiếp sống hiện tại.  Đức Thế Tôn đã dạy điều tối 
quan trọng cho Vòng Luân Hồi (vòng luân chuyền mãi hết 
sanh rồi tử) là giải thoát khỏi Thân Kiến, đó là kiến chấp 
sai lầm (Tà Kiến), luôn luôn cho rằng có một tự ngã, linh 
hồn, hoặc một thực ngã.  Tại đây, tôi muốn giải thích chi 
tiết về từ ngữ Thân Kiến.  “Sak” là một từ ngữ,  “Kàya” là 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           55 
 

một từ ngữ khác.  “Sak” là thực thể.  “Kàya” có nghĩa là 
một nhóm hiện hữu của Danh và Sắc.  “Sakkàya” có nghĩa 
là thực thể hiện hữu của Danh và Sắc.  
 

 If that word says “Clear Existence”, there is 
“Unclear Existence” also.  For instance, we are calling 
men or human being, that being is not in clear existence.  If 
you ask a question – can you call the hair a human being? 
Can you call the bone a human being? Can you call the 
flesh a human being? None can be termed as human being.  
So you cannot say clearly that human being is in clear 
existence.   
 Nếu từ ngữ đó gọi là “Thực thể hiện hữu”, thì cũng 
được gọi là “Phi thực thể hiện hữu”.  Cho ví dụ, ngay khi 
chúng ta gọi những người đàn ông hoặc con người, chúng 
sanh đó quả không là một thực thể hiện hữu.  Nếu bạn đặt 
một câu hỏi – bạn có thể gọi sợi tóc là con người? Bạn có 
thể gọi xương là con người? Bạn có thể gọi xác thịt là con 
người?  Không một ai có thể gọi là con người.   Như thế 
quả thật rỏ ràng, bạn không thể gọi con người đó là một 
thực thể hiện hữu.   

 There is no such things as human being if we define 
by way of Buddhist teaching.  What we have is clear 
existence of Nàma and Rùpa.  If we ask a question is hair 
rùpa or matter?  Yes it is.  Is bone or flesh or kidney or 
other human organs like heart is rùpa?  Yes it is.  The 
consciousness is called Nàma and it can be interpreted as 
mind.  If we analyze the human beings in that sense – there 
is only rùpa, which is physical body and nàma, which is the 
mind.  
 Không có những sự vật như là con người nếu chúng 
ta xác định theo đường lối của lời Phật dạy.  Những gì 
chúng ta có, là thực thể hiện hữu của Danh và Sắc.  Nếu 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           56 
 

chúng ta có một câu hỏi “có phải tóc là sắc pháp hay vật 
chất không? Phải, đúng vậy”.  “Có phải xương hay thịt hay 
thận hoặc những bộ phận khác của con người như là trái 
tim là sắc pháp không? Phải, đúng vậy.  Ý thức thì được 
gọi là Danh và nó được giải thích như là tinh thần.  Nếu 
chúng ta phân tích con người theo khả năng nhận thức đó, 
thì chỉ có Sắc với ý nghĩa là cơ thể vật lý, và Danh với ý 
nghĩa là tinh thần.  
 

 There is only nàma or rùpa, but no men or women.  
So if we speak in the Buddhist conception, there is no self, 
no atta, no ego, no “I”, no “me”, no “mine” – only mind 
and body or only nàma and rùpa.  There is no self – entity, 
there is no individual soul.  So in the definition of human 
beings, we cannot say I or self.  We can not say this is me 
or mine.  What we can say is that, we have mind and 
matter, nàma and rùpa.  
 Chỉ có Danh và Sắc, không có đàn ông hay đàn bà.  
Như thế nếu chúng ta nói theo quan niệm của Phật Giáo, thì 
không có tự ngã, không thực ngã, không bản ngã, không có 
“tôi”, không “là tôi”, không “của tôi”, mà chỉ có Tâm thức 
và thể xác, hoặc chỉ là Danh và Sắc.  Không có thực thể tự 
ngã, không có linh hồn cá nhân.  Như thế, trong sự định 
nghĩa về con người, chúng ta không thể nói là “Tôi” hay 
“tự ngã”.  Chúng ta không thể nói đây “là tôi” hay “của 
tôi”.  Những gì chúng ta có thể nói về điều đó, chúng ta chỉ 
có tinh thần và vật chất, Danh và Sắc. 
 

 Commonly speaking among our human society, we 
refer the persons as men, women, etc. for identification.  In 
the definition of Dhamma field, there is no self, nor me, nor 
I, but mind and matter – nàma and rùpa only, there is no 
self – entity or individual soul.  In that definition of 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           57 
 

Sakkàya – it corresponds to “existing group”, but does not 
imply any bad sense yet.  Buddha and other holy persons of 
Ariyan status have also Sakkàya.  Our meditators here 
ourselves have Sakkàya.  It means that we are group of 
existence of mind and matter.  
 Khi nói chuyện phổ thông giữa xã hội con người 
của chúng ta, để đồng cùng thống nhất, chúng ta nói đến 
con người như là đàn ông, đàn bà, v.v.  Trong sự định 
nghĩa thuộc lãnh vực của Phật Pháp, không có tự ngã, 
không là tôi, cũng không có Tôi, nhưng chỉ là tinh thần và 
vật chất, Danh và Sắc, không có một thực thể tự ngã, hay 
linh hồn cá nhân.  Trong sự định nghĩa đó, về Sakkàya 
(Hữu Thân Mạng) – nó tương ứng với “một nhóm hiện 
hữu”, nhưng nó không bao hàm bất luận ý nghĩa xấu nào 
cả.  Đức Phật và những bậc Thánh Vô Sinh khác cũng vẫn 
có “Hữu Thân Mạng”.  Tại đây, chính những thiền giả của 
chúng ta cũng có “Hữu Thân Mạng”.  Nó có ý nghĩa rằng 
chúng ta là một nhóm hiện hữu của tinh thần và vật chất.    
 

 When that Sakkàya is combined with Ditthi and 
Sakkàya Ditthi, becomes erroneous view of existence of self 
as atta, as I, as personality belief.  In fact mind and matter 
is only nàma and rùpa.  It cannot be expressed as 
belonging to me, to us, to mine.  These groups of Khandhà 
(a group of aggregates) will not obey our wishes, our 
command, but it is going on its own Dhamma process.  If 
this group of Khandhàs really belong to us we can say, 
don’t get old, don’t get sick, don’t get die, it must listen to 
our command.  But this aggregate of mind and matter will 
not obey our command.  That is why we cannot say it is our 
body, our soul, our self, our ego or our self – entity. 
 Khi “Hữu Thân Mạng” (Sakkàya) được kết hợp với 
“Kiến” (Ditthi), trở thành Tà Kiến về thực thể như là tự 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           58 
 

ngã, thực ngã, là Tôi, là niềm tin vào bản ngã. Trong thực 
tế, tinh thần và vật chất, chỉ là Danh và Sắc.  Nó không thể 
được thể hiện như là thuộc về tôi, về chúng tôi, về của tôi.  
Những nhóm của Uẩn (một nhóm của những tổng hợp) sẽ 
không tuân theo những mong muốn của chúng ta, những 
mệnh lệnh của chúng ta, nhưng nó lại đi theo chính tự của 
Pháp hiện bày. Nếu nhóm của những Uẩn này thưc sự 
thuộc về chúng ta, chúng ta có thể nói, đừng có già, đừng 
có bệnh, đừng có chết, nó phải nghe theo mệnh lệnh của 
chúng ta.  Tuy nhiên, Tổng Hợp của tinh thần và vật chất 
này sẽ không tuân theo mệnh lệnh của chúng ta.   Đó là lý 
do tại sao chúng ta không thể nói nó là thể xác của chúng 
ta, linh hồn của chúng ta, tự ngã của chúng ta, bản ngã của 
chúng ta, hoặc thực thể tự ngã của chúng ta.  
 

 The majority of human beings do not embrace this 
fact but believing it as their mind and their body, they are 
prepared to risk any danger, and do mischievous acts, 
unwholesome acts for the benefit of this group of 
Khandhàs.  Since they believe in the Atta theory, they are 
willing to commit unwholesome acts or deeds, thinking they 
are doing it for the benefit of self, sons and daughters and 
relatives.      
 Phần lớn nhân loại không nắm lấy thực tế này, 
nhưng lại tin vào nó như là tinh thần của họ và thể xác của 
họ.  Họ đã chuẩn bị để mạo hiểm bao điều nguy hiểm, và 
tạo tác những Ác Hạnh, Bất Thiện Hạnh nhằm đem lợi lạc 
cho nhóm Uẩn này. Kể từ họ tin vào Thuyết Hữu Ngã này, 
họ sẳn sàng thực hiện những hành động hoặc hành vi bất 
thiện, với nghỉ suy rằng họ đang làm việc đó vì lợi lạc cho 
chính mình, cho con cái (trai và gái) và thân bằng quyến 
thuộc. 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           59 
 

 So he has to suffer for the misdeeds in this present 
life, like getting jail sentences etc, and also in the process 
of the cycle of rebirths, he will have miserable life in the 
coming existences.  The real culprit for their suffering at 
the present life, and miseries in the coming Samsàra is, 
Sakkàya  ditthi.  The erroneous view of “Personality – 
belief”.  That is why Lord Buddha preached that the most 
important task for all human beings is to dispel this 
Sakkàya ditthi, the belief in Atta, self, ego.  To overcome 
and dispel this Sakkàya  ditthi, Buddha expounded in many 
of discourses how to reject this erroneous view.   
 Như thế, vị ấy phải chịu khổ đau về những Ác Hạnh 
ngay kiếp sống hiện tại, như thọ lãnh những lời tuyên án 
lao lý, v.v. và cũng như thế, trong sự vận hành của vòng 
Sanh Tử, vị ấy sẽ thọ lãnh một đời sống thống khổ trong 
những kiếp sống vị lai.  Thủ phạm thực sự cho sự đau khổ 
của họ ngay kiếp hiện tại, và những khổ ưu trong vòng 
Luân Hồi vị lai, chính là Thân Kiến.  Một kiến chấp sai lầm 
về “Niềm tin vào bản ngã”.  Đó là lý do tại sao Đức Thế 
Tôn đã khải thuyết, đó là nhiệm vụ tối quan trọng cho tất cả 
nhân loại là phải thải trừ Thân Kiến này, một niềm tin vào 
Hữu Ngã, tự ngã, thực ngã.  Để chiến thắng và thải trừ 
Thân Kiến, Đức Phật đã giảng giải trong rất nhiều Pháp 
Thoại làm thế nào để loại bỏ kiến chấp sai lầm này. 
 

 To reject this Sakkàya – ditthi, mindfulness is the 
only way.  The method our meditators here are practicing – 
Satipatthàna Vipassanà.  What the meditators do everyday 
in their meditation practice – noting of rising and falling of 
the abdomen, and in walking meditation, lifting, pushing 
forward, and dropping of the feet, etc, are with the main 
purpose of dispelling this Sakkàya ditthi. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           60 
 

 Để loại bỏ Thân Kiến, chỉ có con đường duy nhất là 
Chánh Niệm.  Phương pháp của những thiền giả chúng ta ở 
tại đây là tu tập Niệm Xứ Minh Sát.  Những chi thiền giả 
thực hành hằng ngày trong việc tu tập – chú niệm về phồng 
lên và xộp xuống của bụng, và trong khi Thiền Hành, dở 
chân, duổi chân ra và hạ chân xuống, v.v. đều với mục tiêu 
chánh yếu là thải trừ Thân Kiến.  
 

 The first step to dispel the erroneous view of the 
existence of self is to know clearly the difference between 
nàma and rùpa (mind and matter).  In the beginning, 
meditators think rising and falling is me, taking steps is me, 
I am hearing, I am eating, I am exercising – things like 
that.  He assumes he is doing everything.  When his 
practice gradually matures, he comes to know there is no 
atta, no self, no ego, no self – entity, but only mind and 
matter. 
 Bước thứ nhất để thải trừ kiến chấp sai lầm về thực 
thể của tự ngã, là liễu tri rỏ rảng sự khác biệt giữa Danh và 
Sắc (tinh thần và vật chất).  Lúc khởi đầu, những thiền giả 
nghỉ rằng phồng lên và xộp xuống là của tôi, bước đi là của 
tôi, tôi đang nghe, tôi đang ăn, tôi đang tập luyện, những 
điều như thế.  Vị ấy cho rằng anh ta làm hết mọi thứ.  Khi 
việc tu tập dần dần thuần thục, vị ấy đi đến liễu tri đây 
không phải là hữu ngã, không phải tự ngã, không phải thực 
ngã, không phải thực thể tự ngã, mà đó chỉ là Danh và Sắc.   
 

 The first thing a meditator can differentiate is when 
meditator takes the left step, taking of the step is the 
physical action (rùpa) the noting of the step is mind 
(nàma), so there is no ego, there is no self – entity, but 
nàma and rùpa only.  If the meditator is not conversant 
with the Buddhist term he may not know this nàma or rùpa, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           61 
 

but he will know by his own experience taking of the step is 
the physical movement, noting of it is the mind two different 
things. The same also applies to sitting meditation.  The 
rising of the abdomen is physical, and the noting of 
movement is mental, the falling movement is physical, and 
noting of the movement is mental. 
 Điều đầu tiên, một thiền giả có thể phân biệt là khi 
thiền giả dở bước chân trái, việc dở chân là hành động vật 
lý (Sắc), việc chú niệm vào bước chân là tinh thần (Danh), 
như thế không có thực ngã, không có thực thể tự ngã, 
nhưng chỉ có Danh và Sắc.  Nếu thiền giả không quen 
thuộc với thuật ngữ Phật Giáo, vị ấy có thể không hiểu biết 
về Danh và Sắc này, tuy nhiên vị ấy có thể hiểu biết do 
chính tự kinh nghiệm của mình, việc dở chân là sự chuyển 
động vật lý, việc chú niệm vào việc đó, là tinh thần, hai sự 
việc khác biệt nhau.  Tương tự như thế ứng dụng vào Thiền 
Tọa.  Sự phồng lên của bụng là Sắc, và sự chú niệm vào sự 
chuyển động là Danh, sự chuyển động xộp xuống là Sắc, và 
sự chú niệm của sự chuyển động là Danh.  
 

 The rising movement occurs because when a person 
breathes in, the air pushes the skin of the abdomen and the 
movement of the abdomen is rùpa and the noting mind is 
nàma – these are two different kind of functions.  The 
falling movement of the abdomen is the physical 
phenomena and noting mind is the mental phenomena.  
 Sự chuyển động phồng lên được hiện bày vì lẽ khi 
con người hít vào, không khí đẩy da bụng và sự chuyển 
động của bụng là Sắc, và sự chú niệm Tâm thức là Danh – 
đây là hai loại chức năng khác biệt nhau.  Sự chuyển động 
xộp xuống của bụng là hiện tượng vật lý và sự chú niệm 
Tâm thức là hiện tượng tinh thần.  
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           62 
 

 On noting the hearing of sound, there must have 
three elements, the sound, the hearing consciousness, and 
the ear.  When a meditator practises Vipassanà meditation 
by contemplating all the phenomena that comes in from the 
six sense doors and discovers that there is only mind and 
matter, he will be free from personality – belief and accept 
the fact that there is no atta, no ego, and no soul.  But the 
conviction is not very strong to dispel Sakkàya ditthi 
altogether.  Total rejection comes only when meditator 
attains Sotàpatti Magga and Sotàpatti Phala (Path and 
Fruition of Stream – entry). 
 Trong lúc chú niệm việc nghe âm thanh, cần hội đủ 
ba yếu tố, âm thanh, Tâm Nhỉ Thức và lỗ tai.  Khi thiền giả 
tu tập Thiền Minh Sát với việc thẩm sát tất cả hiện tượng 
được đến từ sáu cửa giác quan và khám phá được rằng đó 
chỉ là tinh thần và vật chất, vị ấy sẽ được giải thoát khỏi 
niềm tin vào bản ngã và chuẩn nhận sự thật đó không là 
hữu ngã, không là thực ngã, và không là linh hồn.  Tuy 
nhiên niềm tin chưa hẳn hoàn toàn vững chắc để thải trừ 
Thân Kiến.  Sự loại bỏ hoàn toàn chỉ có được, một khi 
thiền giả chứng đắc Thất Lai Đạo và Thất Lai Quả (Đạo và 
Quả của Dự Lưu). 
 There is a story of a Brahmà (Heavenly being of the 
Brahmà world) who approached Lord Buddha and 
expressed his opinion. “Lord Buddha, all sentient beings 
should strive to reject Kàma – raga that comes from five 
sense doors by the practice of Jhàna and become Brahmà 
like us.  They should act at once like a person who is 
pierced by a spear in his chest, he should take out the spear 
and get medical attention or like a person whose head is on 
fire, he should extinguish the fire and get medical attention 
at once.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           63 
 

 Có một câu chuyện về một vị Phạm Thiên (chúng 
sanh đang sống ở cỏi trời Phạm Thiên) đã đi đến gần Đức 
Thế Tôn và bày tỏ quan điểm của vị ấy.  “Bạch Đức Thế 
Tôn, tất cả hữu tình chúng sanh nên cố gắng loại bỏ Tham 
Dục đến từ nơi năm cửa giác quan bằng cách tu tập Thiền 
Định và trở thành Phạm Thiên như chúng con.  Họ nên 
hành động ngay tức khắc như một người bị đâm một ngọn 
giáo vào nơi ngực của vị ấy, vị ấy nên lấy ngọn giáo ra và 
được săn sóc thuốc men, cũng như một người bị cháy ở 
trên đầu, vị ấy nên dập tắt lửa và tức khắc được săn sóc 
thuốc men. 
 

 And there are two ways of rejection of Kàma–raga.  
The temporary rejection by practice of Jhàna (absorption) 
meditation, and total rejection by Anàgàmi – Magga.  
Rejection by Jhàna is not totally free from Akusala, and is 
liable to revert to the apàya world when Kusala merits 
expired.  Total rejection of Sakkàya – ditthi by Sotàpatti–
Magga is more reliable and closes the door to Apàya–
world.     
 Và có hai con đường để loại bỏ Tham Dục.  Sự loại 
bỏ tạm thời với tu tập Thiền Na (sự hấp thụ), và sự loại bỏ 
được hoàn toàn do bởi Bất Lai Đạo.  Sự loại bỏ do bởi 
Thiền Na thì không hoàn toàn giải thoát khỏi Bất Thiện, và 
nó có khả năng quay trở lại Khổ Thú một khi Thiện Phước 
không còn.  Hoàn toàn loại bỏ khỏi Thân Kiến do bởi Bất 
Lai Đạo là đáng tin cậy hơn và đóng kín cửa Khổ Thú.  
 

 Buddha felt compassion towards this Brahmà 
because his statement was not in line with the absolute 
truth.  Though a Brahmà, he was still a puthujjana 
(worldling) who had not attained the state of Ariyapuggala 
yet.  Being a puthujjana he is liable to get through the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           64 
 

resultant effects of Kusala and Akusala deeds.  At the end 
of the merit of his Kusala deeds, he can be reborn in the 
Apàya-world (the four lower worlds) of the animal world, 
ghost world, demon world, and hell.  Only after he had 
rejected Sakkàya ditthi by Sotàpatti Magga, as we have 
explained in detail, he will be free from going down to the 
lower levels of existence.  
 Đức Phật tỏ lòng bi mẫn với vị Phạm Thiên này vì 
lẽ lời tuyên bố của vị ấy không phù hợp với Chân Đế.  Tuy 
là một Phạm Thiên, vị ấy vẫn còn là một Phàm Phu (Hiệp 
Thế) là người vẫn chưa đạt đến trạng thái của bậc Thánh 
nhân.  Còn là một Phàm Phu, vị ấy còn phải chịu trách 
nhiệm những ảnh hưởng quả báo từ những Thiện và Bất 
Thiện Hạnh.  Ngay khi chấm dứt quả Phước báu từ Thiện 
Hạnh đã làm, vị ấy có thể bị tái tục vào Khổ Thú (bốn Cỏi 
thấp kém) của Cỏi Bàng Sanh, Cỏi Atula, Cỏi Ngạ Quỷ và 
Địa Ngục.  Chỉ sau khi vị ấy thải trừ Thân Kiến do bởi Thất 
Lai Đạo, như chúng ta đã giải thích chi tiết, vị ấy có thể 
được thoát khỏi sự sa đọa vào các cỏi giới thấp kém.  
 

 So Buddha replied to the Brahmà, that a person 
who had not dispel Sakkàya ditthi, cannot expect to be 
enjoying the blissful existence of celestial being for ever as 
he had expressed.  To dispel this Sakkàya ditthi totally, a 
person has to practice mindfulness (Sati) Vipassanà 
Bhàvanà Meditation.  The first Nàna (Insight Knowledge) 
meditators experienced at the beginning of the practice is 
Nàma Rùpa Pariccheda Nàna, the knowledge that 
distinguishes between mind and matter.  From then on step 
by step, realisation of Vipassanà Nàna is achieved until 
Sotàpatti Magga is realised.  
 Vì thế, Đức Phật đã trả lời với vị Phạm Thiên, rằng 
một người chưa thải trừ được Thân Kiến, thì không thể nào 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           65 
 

hưởng được một đời sống an lạc miên trường trong Thiên 
Giới như là vị ấy đã bày tỏ.  Muốn thải trừ hoàn toàn hết 
Thân Kiến, con người phải tu tập Chánh Niệm (Sati) trong 
việc tiến tu Thiền Minh Sát.  Với Tuệ Giác đầu tiên mà 
những thiền giả đã có kinh nghiệm ngay từ lúc khởi đầu 
của việc tu tập là Tuệ Phân Biệt Danh Sắc (Nàma Rùpa 
Pariccheda Nàna), liễu tri về sự phân biệt giữa tinh thần 
và vật chất.  Từ đó, từng bước một, thực hiện Tuệ Minh Sát 
là phải chứng đạt cho đến thấu tri Thất Lai Đạo. 
 

 His first note of rising, falling, seeing, hearing, and 
left step, right step or lifting, pushing forward, dropping, 
etc. in the walking meditation, carried a meditator to the 
discovery of noting mind “Nàma” and physical movement 
of the body “Rùpa”.  The discovery can be categorized into 
three kinds: 
1/ Book knowledge, 
2/ Common knowledge and 
3/ Practical knowledge by one’s own experience. 
 Việc chú niệm đầu tiên của vị ấy về việc phồng lên, 
việc xuống xộp, việc thấy, việc nghe, và trái bước, phải 
bước hoặc dở lên, đưa tới trước, hạ xuống, v.v. trong khi 
Thiền Hành, đã truyền tải thiền giả đi đến phát hiện việc 
chú niệm, tinh thần là “Danh”, và sự chuyển động vật lý 
của thể xác là “Sắc”.  Sự phát hiện có thể được phân loại 
thành ba thể loại: 
1/ Kiến thức sách vở, 
2/ Kiến thức phổ thông và 
3/ Kiến thức tu tập bằng chính kinh nghiệm bản thân. 
 

 Book knowledge is superfluous.  It elaborates 28 
Rùpas, 89 Citta (mind) and 52 Cetasikà (mental factors) 
etc. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           66 
 

 Kiến thức sách vở quả thật là dư thừa.  Nó giải thích 
tường tận 28 Sắc Pháp, 89 Tâm (tinh thần) và 52 Tâm Sở 
(yếu tố tinh thần) v.v. 
 

 Second is what common people easily say – mind 
and matter is quite simple.  All things including trees, 
forests, mountains that have no consciousness is “Rùpa”.  
They say knowing consciousness is (mind).  In a way it is 
not wrong.  But they said just what everybody hear from 
more educated people but it is not what he knows for 
himself. 
 Điều thứ hai là những gì dân thường hay nói một 
cách dể dàng – và quả thật là đơn giản, là tinh thần và vật 
chất.  Tất cả mọi sự vật bao gồm cây cối, rừng rậm, núi đồi, 
chúng không có tâm thức nên gọi là “Sắc”.  Họ nói kiến 
thức hiểu biết là (tinh thần).  Theo đường lối này quả thật 
không sai.  Tuy nhiên, họ nói chỉ là những gì mọi người 
được nghe từ người có văn hóa kiến thức cao hơn, nhưng 
không phải những gì họ được hiểu biết bởi chính tự mình. 
 

 Our meditators here, of course, come to know this 
mind and matter by their own personal experience while 
practising mindfulness in noting left step, right step or 
while sitting, rising, falling, etc, as explained above. 
 Những thiền giả của chúng ta tại đây, lẽ dĩ nhiên, 
đạt đến sự hiểu biết về tinh thần và vật chất do bởi chính tự 
kinh nghiệm cá nhân của mình, trong khi tu tập Chánh 
Niệm đang ghi chú về trái bước, phải bước, hoặc trong khi 
ngồi, phồng lên, xộp xuống, v.v. như đã được giải thích ở 
phía trên.  
 

 They come to know a pair of knowing consciousness 
and physical phenomenon at the moment of noting.  At 
every moment of noting all kinds of occurrences and 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           67 
 

sensations that appear in one’s six sense organs of eye, ear, 
nose, tongue, body and mind, the pair of (nàma and rùpa) 
mind and matter is clearly discovered.  
  Họ đạt đến sự hiểu biết cả hai về Tâm ý thức và 
hiện tượng vật lý ngay sát na đang chú niệm. Ngay từng 
mỗi sát na chú niệm, mọi ý nghỉ nảy sanh và những cảm 
giác đến hiện bày từ một trong sáu bộ phận giác quan của 
mắt, tai, mủi, lưởi, thể xác và tâm thức, cả hai về (Danh và 
Sắc) tinh thần và vật chất đã được phát hiện một cách rõ 
ràng.  
 

 On this personal discovery, meditators grasp no 
more in seeing, hearing, smelling, tasting, touching or 
thinking.  He accepts the absolute truth that there is no ego, 
no self – entity, no personality – belief and no soul but 
67ractice the impermanence, suffering and not – self nature 
of nàma and rùpa and reject Sakkàya ditthi, the erroneous 
view of personality – belief. 
 Trong việc phát hiện về con người, những thiền giả 
thấu hiểu được không còn ở trong việc thấy, việc nghe, việc 
ngửi, việc nếm, việc đụng hoặc việc nghĩ suy.  Vị ấy chuẩn 
nhận một sự thật tuyệt đối, đó là không có thực ngã, không 
có thực thể tự ngã, không còn niềm tin vào bản ngã và 
không có linh hồn, nhưng chứng tri được thực tướng về Vô 
Thường, Khổ Đau và Vô Ngã về Danh và Sắc, và loại bỏ 
Thân Kiến, một kiến chấp sai lầm về niềm tin vào bản ngã. 
 

 By dispelling Sakkàya ditthi, he is freed.  When 
meditator makes progress in his (or her) meditation , stage 
by stage meditator reaches the cessation of all physical and 
mental phenomenon and achieves Sotàpanna, the Stream 
Winner.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           68 
 

 Do bởi thải trừ Thân Kiến, vị ấy được giải thoát.  
Khi thiền giả có những tiến bộ trong thiền định của mình, 
từng mỗi giai đoạn, thiền giả đi tới sự chấm dứt mọi hiện 
tượng tâm sinh lý và chứng đắc Thánh Thất Lai, Bậc Dự 
Lưu. 
 

 May all our meditators sincerely practise “The 
Most Important Matter In Life” as preached by the Buddha 
and achieve Nibbàna, the ultimate and absolute 
deliverance from all suffering and misery in the shortest 
time. 
 Ước mong tất cả những thiền giả của chúng ta tu tập 
một cách tín thành “Vấn Đề Tối Quan Trọng Trong Đời 
Sống” đã được khải thuyết bởi Đức Phật và chứng đạt Níp 
Bàn, cuối cùng và quả thật vậy giải thoát khỏi mọi đau khổ 
và khổ ưu trong thời gian ngắn nhất. 
 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
CONTEMPLATION OF ALL PHENOMENA 

FROM SIX SENSE DOORS 
THẨM SÁT TẤT CẢ HIỆN TƯỢNG TỪ 

SÁU GIÁC QUAN 
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           69 
 

 The subject of today’s Dhamma Talk is 
“Contemplation of all phenomena from six sense doors”.  
When a person is engaged in Vipassanà meditation, he has 
to note all kinds of of occurrences and sensations that 
appear in one’s six sense  organs.  Six sense organs are 
eye, ear, nose, tongue, body and mind. 
 Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là “Thẩm sát tất cả 
hiện tượng từ sáu cửa giác quan”.  Khi một người đã tham 
gia vào Thiền Minh Sát, vị ấy có sự chú niệm mọi ý nghĩ 
nảy sanh và những cảm giác đến hiện bày từ một trong sáu 
bộ phận giác quan của mình.  Sáu bộ phận giác quan là 
mắt, tai, mũi, lưỡi, thể xác và Tâm thức. 
  

 When engaged in sitting meditation, the primary 
object of noting is “rising and falling” of the abdomen and 
sitting posture and touching points.  In noting touching 
points, a meditator has to spread the touching points from 
three, to five, to ten touch points, when spreading of the 
touch points become necessary to restrict the wandering 
mind. 
 Khi tham gia vào Thiền Tọa, đối tượng chánh yếu 
cùa sự chú niệm là “phồng lên và xộp xuống” của bụng, oai 
nghi ngồi và những điểm tiếp xúc.  Trong khi chú niệm vào 
những điểm tiếp xúc, thiền giả phải trải rộng những điểm 
tiếp xúc ra từ ba, tới năm, tới mười điểm tiếp xúc, một khi 
trải rộng những điểm tiếp xúc ra, trở thành thiết yếu nhằm 
chế ngự Tâm phóng dật. 
 In addition to the primary objects, the meditator has 
to note also all other  phenomena that come to his six sense 
organs.  Noting of rising and falling of the abdomen is the 
primary object and it can be regarded as staying in one’s 
own house, when he is engaged in noting only “rising and 
falling”.  A person is at ease or at leisure when staying in 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           70 
 

his own house.  When he has to learn lessons, he has to go 
to a school, but he comes back to his home after the school.  
A person has to go to the market to buy edibles but he 
comes back to the house after buying what he needs.  A 
person may go to the office to work but comes back to the 
house after the office hours.  
 Ngoài những đối tượng chánh yếu ra, thiền giả cũng 
phải chú niệm những hiện tượng khác được đến từ những 
sáu bộ phận giác quan của mình.  Chú niệm vào sự phồng 
lên và xộp xuống của bụng là đối tượng chánh yếu và nó có 
thể được coi như đang ở trong căn nhà của mình, một khi vị 
ấy đang khắn khít chỉ chú niệm vào “phồng lên và xộp 
xuống”.  Một người được thảnh thơi và nhàn rỗi khi ở trong 
căn nhà của mình.  Khi vị ấy có việc học những bài học, vị 
ấy đi đến ngôi trường, nhưng vị ấy quay trở về nhà của 
mình sau những giờ học.  Một người có việc phải đi chợ để 
mua những thức ăn, nhưng vị ấy quay trở về nhà sau khi đã 
mua những gì mà vị ấy cần thiết.  Một người có thể đi đến 
văn phòng để làm việc, nhưng cũng quay trở về nhà sau 
những giờ làm việc.  
 

 So also, “rising and falling” is like staying in one’s 
own house.  While one is noting “rising and falling”, if one 
hears some sound, one has to stop noting “rising, falling” 
and note the sound as “hearing, hearing”.  When the sound  
goes away, one has to go back to the “rising and falling” 
again.  And when one sees things in his vision, though he 
closes his eyes, one has to note “seeing, seeing”.  When the 
vision goes away, one has to go back to noting “rising and 
falling”.  
 Cũng như thế, “phồng lên và xộp xuống” như thể 
đang ở trong nhà của mình.  Trong khi hành giả đang chú 
niệm vào “phồng lên và xộp xuống”, nếu có nghe được một 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           71 
 

vài âm thanh, hành giả ngưng việc chú niệm vào “phồng 
lên, xộp xuống” và chú niệm vào âm thanh như “nghe, 
nghe”.  Khi âm thanh đã mất đi, hành giả lại quay trở lại 
“phồng lên và xộp xuống”.  Và một khi hành giả nhìn thấy 
những sự vật ở trong thị lực, cho dù đã nhắm mắt, hành giả 
có sự chú niệm “thấy, thấy”.  Khi việc nhìn khuất mắt, 
hành giả quay trở lại chú niệm vào “phồng lên và xộp 
xuống”. 
 

 If the vision do not go away for a long time, do not 
stay with “seeing, seeing” for long, but ignore it, and go 
back to the rising and falling.  When any kind of odour is 
scented, good or bad odour has to be noted and then go 
back to rising and falling.  When tastes appear at the 
tongue, sweet or salty tastes has to be noted and then go 
back to rising and falling.  When wandering mind sets in, 
note “wandering, wandering” or “thinking, thinking” and 
then go back to rising and falling.  When there is aches and 
pains, heat and cold in the body, note the aches and pains, 
heat or cold and then go back to rising and falling. 
 Nếu việc nhìn thấy vẫn không khuất mắt trong thời 
gian lâu dài, không nên duy trì với “thấy, thấy”, mà phớt lờ 
nó đi, và quay trở lại “phồng lên và xộp xuống”.  Khi đã 
ngửi bất luận một khí hơi nào, phải chú niệm vào mùi tốt 
hay xấu và sau đó quay trở lại “phồng lên và xộp xuống”.  
Khi vị giác hiện bày trên lưỡi, phải chú niệm vào vị ngọt 
hay mặn và sau đó quay trở lại “phồng lên và xộp xuống”.  
Khi tâm bắt đầu phóng đi, chú niệm “phóng, phóng” hoặc 
“nghĩ, nghĩ” và sau đó quay trở lại “phồng lên và xộp 
xuống”.  Khi có sự nhức và đau, nóng và lạnh trong cơ thể, 
chú niệm vào nhức và đau, nóng hoặc lạnh và sau đó quay 
trở lại “phồng lên và xộp xuống”.  
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           72 
 

 If the pain persists, the meditator can change the 
posture, but it has to be done step by step and at the same 
time noting the process step by step.  Please note first the 
intention to change, then “changing, changing”, opening of 
eyes, movement of the hands, changing of the posture, 
straightening of the back, reposturing of hands, closing of 
the eyes and so forth, without missing any moment.  Then 
go back to the rising and falling of the abdomen.  Be 
certain that rising and falling to the abdomen is the 
primary object of meditation.  
 Nếu cơn đau kéo dài, thiền giả có thể chuyển đổi 
oai nghi, tuy nhiên cần phải hoàn thành một cách tuần tự 
với cùng một thời gian chú niệm tuần tự sự diễn tiến.  Xin 
vui lòng chú niệm trước tiên vào tác ý muốn đổi, sau đó 
“đổi, đổi”, mở con mắt ra, chuyển động những tay, thay đổi 
oai nghi, giữ lưng cho thẳng, dùng tay sửa oai nghi lại, 
khép con mắt vào, v.v. không thiếu sót một động tác nào.  
Sau đó, trở lại vào sự phồng lên và xộp xuống của bụng.  
Phải xác định rằng sự lên (phồng) và xuống (xộp) của bụng 
là đối tượng chánh yếu của thiền định.  
 

But the meditator also has to note the sight seen, the 
sound heard, the odour scented, the tastes tasted, the body 
impressions felt, and the consciousness of mind object.  The 
maditator may ask why should we note all these 
phenomena from six sense doors.  The aim and object of 
contemplation is to prevent greed, anger, etc. entering from 
these six sense doors.  Vipassanà meditation is to dispel 
greed, anger and delusion from oneself. 

Tuy nhiên thiền giả cũng nên chú niệm khi thấy 
cảnh sắc, nghe âm thanh, ngửi khí hơi, nếm các vị, thân 
cảm xúc, và ý thức biết đối tượng.  Thiền giả có thể vấn hỏi 
vì sao chúng ta cần phải chú niệm tất cả những hiện tượng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           73 
 

này từ nơi sáu cửa giác quan.  Mục tiêu và đối tượng của sự 
thẩm sát là để ngăn ngừa tham dục, sân hận, v.v. xâm nhập 
từ những sáu cửa giác quan này.  Thiền Minh Sát là để diệt 
trừ tham dục, sân hận và si mê ở tự nơi bản thân.  

 

In the Satipatthàna Sutta it is said:“Vineyya loke 
abhijjhà domanassam”.  The meaning of this Pàlì is greed 
and anger are liable to attack the loka of the 
Upàdànakkhandha and by contemplating the phenomena 
only it can be dispelled and dissolved, from moment to 
moment.  Contemplation of these phenomena is the only 
way to prevent greed and anger. 

Trong Kinh Niệm Xứ có nói: “sau khi chế ngự 
tham ưu ở đời”.  Ý nghĩa của câu Pàlì này là tham dục và 
sân hận có khả năng tấn công vào thế giới của Thủ Uẩn và 
do bởi sự thẩm sát vào hiện tượng, chỉ có thể sa thải và diệt 
trừ, trong từng mỗi sát na.  Chỉ có thẩm sát vào những hiện 
tượng này là con đường duy nhất để ngăn ngừa lòng tham 
và sự sân hận.  

 

Greed and anger can enter only through the six 
sense door.  In Pàli, these sense organs are called “Dvàra” 
which means a door.  As door are the entry points to enter 
a house so also greed, anger and delusion will enter into a 
person through the six sense doors of eye, ear, nose, 
tongue, body and mind. 

Tham dục và sân hận chỉ có thể xâm nhập vào 
xuyên qua sáu cửa giác quan.  Theo từ ngữ Pàlì, những bộ 
phận giác quan này được gọi là “Dvàra – Môn” có ý nghĩa 
là Cửa.  Như thế, cửa là những điểm đặt lối đi vào nhà, 
cũng như thế tham dục, sân hận và si mê sẽ đi vào trong 
con người xuyên qua sáu cửa giác quan của mắt, tai, mũi, 
lưỡi, thân và tâm.   

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           74 
 

Unless the doors are closed, especially at night 
time, the thieves, the robbers, the insects, the dogs or 
snakes may enter the house.  To prevent such mishaps, the 
house door have to be closed properly.  So also the 
meditators must close the six sense doors to prevent greed 
and anger.  It means that one is to note every phenomena 
that comes from six sense doors.  

Nếu không đóng các cửa lại, đặc biệt là vào ban 
đêm, những kẻ ăn trộm, kẻ cướp của, những côn trùng, 
những con chó hoặc rắn có thể xâm nhập vào nhà.  Như thế 
để ngăn ngừa những rủi ro, cửa nhà phải được đóng một 
cách cẩn thận.  Cũng như thế, những thiền giả cần phải 
đóng sáu cửa giác quan để ngăn ngừa tham dục, và sân hận.  
Điều đó có nghĩa là hành giả phải chú niệm từng mỗi hiện 
tượng khi nó đi vào từ sáu cửa giác quan.     

 

If the meditators hears a sound, he must note 
“hearing, hearing”.  By noting thus greed and anger 
cannot enter through the ears.  If the meditator ignores 
noting the pleasant sound it will cause attachment, and the 
attachment to the sound will create greed.  If the sound is 
unpleasant, it will create anger. 

Nếu những thiền giả nghe một âm thanh, vị ấy cần 
phải chú niệm “nghe, nghe”.  Do sự chú niệm như thế, 
tham dục và sân hận không có thể xuyên qua lỗ tai mà xâm 
nhập vào.  Nếu thiền giả thất niệm, âm thanh duyệt ý sẽ 
khởi phát một sự dính mắc, và sự dính mắc vào âm thanh sẽ 
tạo ra lòng tham muốn.  Nếu âm thanh là bất duyệt ý thì sẽ 
tạo ra sự sân hận.   

 

Greed and anger will induce Akusala or 
unwholesome deeds.  Akusala deeds are all those karmic 
volition and the mind and mental concomitants associated 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           75 
 

therewith which are accompanied either by greed (lobha) 
and hate (dosa) or merely delusion (moha).  The same with 
the eye door.  When the meditator sees anything, please 
note “seeing, seeing”.  The pretty sight can create greed 
and the ugly sight can create anger.  

Tham dục và sân hận sẽ tạo tác những hành động 
bất thiện hoặc vô tịnh hảo.  Bất Thiện Hạnh là bao gồm Tác 
Ý Nghiệp và Tâm cùng với Tâm Sở phối hợp đi cùng với 
tham dục (lobha) và sân hận (dosa) hoặc si mê (moha).  
Tương tự với nhãn giác quan.  Khi thiền giả nhìn thấy bất 
luận điều chi, xin vui lòng chú niệm “thấy, thấy”.  Cảnh sắc 
đẹp có thể tạo ra lòng tham và cảnh sắc xấu có thể tạo ra sự 
sân hận. 

 

The same with nose door.  Unless the meditator 
notes the odour, the good smell will create greed and the 
stinking smell will cause anger.  The same with eating.  
Unless the meditator notes the taste, good taste will create 
greed and bad taste will create anger.  Greed and anger 
will cause Akusala deeds, which will cause verbal and 
physical unwholesome acts.  

Tương tự với tỷ giác quan.  Nếu thiền giả không 
chú niệm vào khí hơi, với hương khí sẽ tạo ra lòng tham và 
xú khí sẽ tạo ra sự sân hận.  Tương tự với thiệt giác quan.  
Nếu thiền giả không chú niệm vào các vị, với vị tốt sẽ tạo 
ra lòng tham và vị xấu sẽ tạo ra sự sân hận.  Tham dục và 
sân hận sẽ khởi phát Bất Thiện Hạnh, chính đó sẽ tạo ra 
biết bao Ngữ và Thân Bất Thiện Hạnh. 

 

Therefore, as the saying goes “prevention is better 
than cure”, all the phenomena must be contemplated to 
prevent the formation of greed and anger.  On seeing 
sights, note “seeing, seeing”.  If you note the visual objects 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           76 
 

thus, you may have no time to appreciate the good or the 
bad sight just awareness of visual object.  If the meditator 
does not contemplate thus he will have attachment to the 
good visual object, the clinging sets in or anger will 
develop because of bad visual objects. “Ditthedittha 
Mattam Bhavissati”.  The translation of this Pàli is 
“Visual objects when noted at the time of seeing will stay 
as only a visual object, creating no sensation and no 
attachment.  

Do đó, tục ngữ có câu “ngừa bệnh hơn chữa bệnh”, 
tất cả hiện tượng cần phải thẩm sát, để ngăn ngừa sự hình 
thành lòng tham và sự sân hận.  Khi nhìn thấy cảnh sắc, 
chú niệm “thấy, thấy”.  Nếu bạn chú niệm vào đối tượng 
của thị giác như thế, bạn có thể sẽ không có thời gian để 
thưởng thức cảnh sắc là tốt hay xấu, chỉ thuần liễu tri về đối 
tượng của thị giác.  Nếu thiền giả không có sự thẩm sát như 
thế, vị ấy sẽ có thể dính mắc vào cảnh sắc tốt, sự chấp thủ 
được xác lập hoặc sự sân hận sẽ phát triển vì lẽ cảnh sắc 
xấu. “Liễu tri thấy như thấy”.  Câu Pàlì này được dịch 
nghĩa “Cảnh sắc khi được chú niệm ở ngay thời điểm đang 
nhìn sẽ dừng lại chỉ là một đối tượng của thị giác, không 
tạo ra sự cảm xúc và không dính mắc.    

 

“Sute sutamattam Bhavissati”.  The translation of 
this Pàlì is “When sounds are noted at the time of hearing 
it stays only as a sound object”.  There is no time to create 
greed or anger.  So no sensation, no attachment.  Should be 
no time to differentiate between good or bad odour.  In 
eating also, the meditator should note step by step of the 
process of eating.  Thus, greed or anger, will be prevented.  
Body impressions or tactile objects should also be noted as 
and when experienced.  There will be no good or bad 
feeling.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           77 
 

“Liễu tri nghe như nghe”.  Câu Pàlì này được dịch 
nghĩa “Khi chú niệm những âm thanh ngay thời điểm đang 
lắng nghe thì dừng lại nơi đó, chỉ là một cảnh thinh”.  
Không có thời gian để tạo ra lòng tham hay sự sân hận.  
Như thế không có sự cảm xúc, không dính mắc.  Cũng 
không có thời gian để phân biệt giữa hương khí hay xú khí.  
Trong khi ăn cũng vậy, thiền giả nên chú niệm tuần tự của 
sự diễn tiến việc ăn.  Như thế, lòng tham hay sự sân hận, sẽ 
được ngăn ngừa.  Thân thọ cảm hoặc đối tượng cảm xúc 
cũng nên chú niệm như là và khi đã có kinh nghiệm.  Sẽ 
không có cảm giác tốt hay xấu.   

 

“Mute mutamattam Bhavissati”.  The translation 
of this text is “odour, taste and tactile object will stay as it 
is without creating greed or anger if the meditator notes 
them at the time of occurrence. Mind object or 
consciousness also be noted at that moment as “knowing, 
knowing”, and thus prevent the analyzing process not to 
create lobha, dosa, moha (greed, anger and delusion).  
This is Pàlì is “Vinnàte vinnàtamattam Bhavissati”.  

“Liễu tri ngửi như ngửi”.  Đoạn văn này được 
dịch nghĩa “khí hơi, các vị và xúc chạm được dừng lại ngay 
tại đó, thì sẽ không tạo tác lòng tham hay sự sân hận, nếu 
như thiền giả chú niệm chúng nó ngay thời điểm đang hiện 
bày.  Đối tượng tâm thức hay Ý Thức cũng được chú niệm 
ở ngay thời điểm “biết, biết”, và như thế ngăn ngừa tiến 
trình phân tích, không tạo tham lam (lobha), sân hận (dosa), 
si mê (moha).  Câu Pàlì này là “Liễu tri Ý Thức như Ý 
Thức”.     

 

Therefore our meditators here are to note all 
phenomena that strikes the six sense doors.  In the other 
words, the meditators should not be satisfied and 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           78 
 

complacement by being able note the rising and falling of 
the abdomen only.  Contemplation of all arising 
phenomena from six sense doors is also called Pothila 
Precedent.  

Do đó, những thiền giả của chúng ta tại đây phải 
chú niệm tất cả hiện tượng tấn công vào sáu cửa giác quan.  
Nói một cách khác, những thiền giả không nên vừa lòng và 
mãn ý trong sự việc chỉ chú niệm vào sự phồng lên và xộp 
xuống của bụng.  Thẩm sát tất cả những hiện tượng đang 
khởi sinh từ sáu cửa giác quan cũng được gọi là Pothila tiền 
lệ.  
 

    During the time of Buddha, there was a very 
learned abbot by the name Pothila Mahàthera who was a 
renowed Teacher of Scriptures.  He taught to five hundred 
Sanghas from eighteen different Sects of that time and was 
respected by his pupils.  One day this Pothila Mahàthera 
went to the monastery of Lord Buddha to pay respects to 
the Omniscient Buddha.  But Lord Buddha greeted him 
“Ehi Tucca Pothila (Come! Useless Pothila), Vanda 
Tucca Pothila (Bow down! Useless Pothila), Nisida Tucca 
Pothila (Sit! Useless Pothila), Yahi Tucca Pothila (Go! 
Useless Pothila)”. 
 Vào thời kỳ của Đức Phật, có một vị trụ trì rất uyên 
bác có tên gọi là Đại Trưởng Lão Pothila, Ngài là một bậc 
Giáo Thọ Kinh Điển tài ba lỗi lạc.  Vị ấy đã dạy năm trăm 
Tăng Chúng từ mười tám bộ phái khác nhau vào đương 
thời đó, và đã được Tăng đồ kính trọng.  Một ngày, vị Đại 
Trưởng Lão Pothila đã đi đến tu viện của Đức Thế Tôn để 
đảnh lễ bậc Toàn Giác.  Tuy nhiên, Đức Thế Tôn chào đón 
ông ta “Hãy đến đây! Pothila rỗng tuếch”, “Hãy đảnh 
lễ! Pothila rỗng tuếch”, “Hãy ngồi xuống! Pothila rỗng 
tuếch”, “Hãy ra đi! Pothila rỗng tuếch”.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           79 
 

 

 Pothila Mahàthera reflected.  Why Omniscient 
Buddha, called him “Good for nothing Pothila” even 
though he was teaching scriptures to eighteen Sects of 
Sanghas with great success.  Then he practice that he was 
only engaged in Pariyatti, the teaching line but totally 
neglected Patipatti, the practical meditation bhàvanà Line.  
So he decided to remedy his short – coming and stopped his 
teaching lessons and taking three robes and alms- bowl, as 
was the custom for monks, left for a meditation centre, 
where Patipatti was practiced, with a firm determination to 
strive for the attainment of Arahatship.  
 Đại Trưởng Lão Pothila lắng tâm suy nghĩ.  Vì sao 
bậc Toàn Giác, đã gọi ông ta  là “Pothila bất tài vô dụng” 
dù rằng ông ta đã giảng dạy kinh điển cho mười tám bộ 
phái của Tăng chúng với sự thành công to lớn.  Sau đó, ông 
ta đã nhận thức ra là ông ta chỉ khắn khít ở trong Pháp 
Học, phạm vi chuyên môn việc giảng huấn, nhưng hoàn 
toàn đã lãng quên về Pháp Hành, lãnh vực chuyên môn về 
tu tập thiền định.  Thế rồi, ông ta đã quyết định khắc phục 
nhược điểm của mình và chấm dứt việc giảng dạy bài vở và 
đã lấy Tam Y và bình bát, đó là một truyền thống của chư 
tỳ khưu, ra đi đến một Thiền Viện, nơi đó Pháp Hành đã 
được tu tập, với một sự quyết tâm kiên cố là nỗ lực phấn 
đấu để thành đạt bậc Thánh Vô Sinh.           
 Yes it is the right decision. If a person wishes to 
learn Scriptures, it is a best to go to a Pariyatti Centre, 
where there are teachers, books and teaching faculities.  If 
a person wishes to practice Vipassanà Bhàvanà, it is best 
to go to a meditation centre, where there are facilities for 
meditation, good meditation teachers for guidance, and 
accommodations and companions, conducive for the 
intensive meditation practice. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           80 
 

 Quả thật là một quyết định đúng đắn.  Nếu một 
người có sở cầu tu học những Giáo điển, điều tốt nhất là đi 
đến một Trung Tâm Pháp Học, nơi đó có những vị Giáo 
Thọ, sách vở và những khóa giảng huấn.  Nếu một người 
có sở cầu tu tập Thiền Minh Sát, điều tốt nhất là đi đến một 
Trung Tâm Thiền Viện, nơi đó có những khóa tu Thiền, 
những Thiền Sư giỏi cho việc hướng dẫn, với những trú xứ 
thích hợp và những bạn đồng tu, tạo thuận lợi cho việc tu 
tập chuyên sâu thiền định. 
 

 Pothila Mahàthera went to a famous Patipatti 
Centre, where the Abbot – in – charge and all other monks 
of the centre and as well as Sàmaneras (novices) had 
attained the most noble status of Arahatship.  Pothila 
Mahàthera first went to the most senior Abbot and seek 
guidance in the Patipatti bhàvanà meditation.  On seeing 
the famous and learned Pothila Mahàthera, the Senior 
Abbot replied “Bhikkhu Pothila, you are a very famous and 
learned monk with plenty of pupils all over the country.  I 
dare not teach you as my student”.      
      Đại Trưởng Lão Pothila đã đi đến một Trung Tâm Pháp 
Hành nổi tiếng, nơi đó vị Trụ Trì thọ huấn thị, và tất cả 
những vị tỳ khưu khác cùng với các vị Sa Di (người mới 
tu) đã thành đạt trạng thái tầng Thánh cao quý của bậc Vô 
Sinh.  Đại Trưởng Lão Pothilà trước tiên đi đến vị Trụ Trì 
tối cao và tầm cầu sự chỉ dẫn trong việc tu tập Pháp Hành 
thiền định.  Ngay khi vừa thấy Đại Trưởng Lão Pothila, vị 
Trụ Trì cao niên đã trả lời: “Này tỳ khưu Pothila, người là 
một vị tỳ khưu rất uyên bác và tài danh với đông đảo đồ 
chúng khắp cả đất nước.  Tôi không dám dạy Ngài như một 
môn đồ của tôi”. 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           81 
 

 In a way, it was to dispel Venerable Pothila’s 
conceit (màna), of being a learned and famous Abbot, 
which can be a hindrance to the practice.  So Pothila 
Mahàthera requested the second and third senior monks in 
succession.  But they also gave the same reply that since 
Venerable Pothila was a learned and famous abbot, they 
did not dare to accept him as a student.  He was so refused 
by all senior monks of the centre and at last he came to 
young Sàmanera, who has attained Arahatship, though 
very young. 
 Với phương pháp nhằm thải trừ tính kiêu mạn 
(màna – ngã mạn) của Trưởng Lão Pothila, vốn là bản 
chất của vị Trụ Trì uyên bác và tài danh, mà chính đó có 
thể là một chướng ngại cho việc tu tập.  Vì thế, Đại Trưởng 
Lão Pothila đã đến thỉnh cầu hết vị tỳ khưu cao niên thứ hai 
lại đến vị thứ ba tiếp nối nhau.  Tuy nhiên, họ đều cùng trả 
lời như nhau rằng Trưởng Lão Pothila là một vị Trụ Trì 
uyên bác và tài danh, họ không dám nhận ông ta như là một 
môn đồ.  Như thế, ông ta đã bị tất cả các vị tỳ khưu cao 
niên của Trung Tâm từ chối và cuối cùng ông ta đã đi đến 
một vị Sa Di trẻ tuổi, đã thành đạt quả vị Thánh Vô Sinh, 
cho dù còn rất trẻ. 
 

 Pothila Mahàthera paid due respects to young 
Samànera and requested the meditation method and 
implored the Sàmanera to accept him as his meditation 
pupil.  The young Sàmanera also refused at the first 
instance showing the same reason.  But Pothila Mahàthera 
insisted and pleaded and pledged to obey his instructions to 
the letter.  The young Sàmanera, wanting to test his word, 
showed him to a pond and asked him to go in.  Pothila 
Mahàthera at once respectfully obeyed and proceeded to 
the centre of the pond.  As Pothila Mahàthera stepped into 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           82 
 

the edge of the pond, his robes were wet up to the knees but 
he proceeded towards the deep water.   
 Đại Trưởng Lão Pothila bày tỏ lòng tôn kính đến vị 
Sa Di trẻ và thỉnh cầu phương pháp hành Thiền, cùng lúc 
khẩn khoản van nài vị Sa Di thâu nhận ông ta như là một 
Thiền Sinh.  Vị Sa Di trẻ cũng từ chối ngay phút giây ban 
đầu viện dẫn cùng một lý do.  Tuy nhiên Đại Trưởng Lão 
Pothila tha thiết yêu cầu và nài xin cùng với tuyệt đối sự 
đoan thệ, là sẽ tuân thủ những chỉ giáo của vị này.  Vị Sa 
Di trẻ, muốn thử nghiệm lời hứa, đã chỉ một cái ao và bảo 
ông ta đi xuống đó.  Đại Trưởng Lão Pothila tức thời tuân 
thủ một cách tôn kính và tiến tới trung tâm của cái ao.  Như 
thế, Đại Trưởng Lão bước đến cạnh bờ ao, y áo của đã bị 
ướt lên tới đầu gối, nhưng ông ta vẫn tiến bước đến vũng 
nước sâu.   
  

 The young Sàmanera, seeing that the famous abbot 
was quite amenable, he decided to re – call the Abbot from 
the pond and accept him as his pupil.  To convince Pothila 
Mahàthera the importance of noting all phenomena that 
comes to the six sense – doors of human beings, he asked 
the senior abbot how he would catch the Iguana, which 
stays in a mound with six holes.  Pothila Mahàthera replied 
that he would close five holes of the mound leaving only 
one hole open, and catch the Iguana when it comes out 
from the only hole open. 
 Vị Sa Di trẻ, nhìn thấy vị trụ trì cao niên này đã 
hoàn toàn khả huấn luyện, nên quyết định cho gọi vị Trụ 
Trì từ hồ ao và thâu nhận ông ta như một môn đồ.  Để làm 
cho Đại Trưởng Lão Pothila nhận thức được tính chất quan 
trọng của việc chú niệm tất cả hiện tượng đi đến từ nơi sáu 
giác quan của nhân loại, vị ấy đã vấn hỏi vị trụ trì cao niên 
làm thế nào mà bắt được con kỳ đà, khi nó ở trong hang với 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           83 
 

sáu cái lỗ.  Đại Trưởng Lão Pothila đã trả lời rằng ông ta sẽ 
đóng năm cái lỗ của cái hang, chỉ để mở một cái lỗ và bắt 
được con kỳ đà khi nó bò ra chỉ từ duy nhất cái lỗ đã mở.   
   

 The Sàmanera then expounded that all phenomena 
that comes through the five physical sense organs of eye, 
ear, nose, tongue and body should be contemplated by the 
mind consciousness.  By this way with the gradual 
development of Citta Visuddhi, a meditator can achieve 
Magga Phala Nàna, the final goal of meditators. 
 Sau đó, vị Sa Di giảng giải chi tiết rằng tất cả hiện 
tượng đi đến xuyên qua năm bộ phận giác quan vật lý của 
mắt, tai, mũi, lưỡi và thể xác cần phải thẩm sát bởi Tâm Ý 
Thức.  Theo phương pháp này cùng với sự tuần tự phát 
triển của Tâm Thanh Tịnh, thiền giả có thể chứng đắc Tuệ 
Đạo – Quả, mục tiêu cuối cùng của những thiền giả.   
  
 Pothila Mahàthera understood the instructions and 
out of the six sense – doors, he opened the only door of 
mind consciousness and contemplated all the phenomena 
that came to the live physical sense – organs of eye, ear, 
nose, tongue and body.  By this correct meditation practice, 
Pothila Mahàthera attained the cherished goal of 
Arahatship within a reasonable time.  Therefore, 
contemplation of all phenomena from six sense – doors is 
also called Pothila Precedent.  
 Đại Trưởng Lão thấu triệt những chỉ giáo và rời 
khỏi sáu cửa giác quan, ông ta chỉ mở một cửa duy nhất của 
Tâm Ý Thức và thẩm sát tất cả hiện tượng đi đến từ những 
bộ phận sinh lý của mắt, tai, mũi, lưỡi và thể xác.  Do bởi 
việc tu tập thiền định chuẩn xác, Đại Trưởng Lão Pothila 
đã thành đạt mục tiêu cao quý của Thánh Vô Sinh trong 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           84 
 

một thời gian thích hợp.  Do đó, sự thẩm sát tất cả hiện 
tượng từ sáu cửa giác quan cũng được gọi là Pothila tiền lệ. 
 

 May our meditators follow the example of Pothila 
Mahàthera by contemplating the visible object, audible 
object, olfactory object, gustative object, tactil object and 
mind object in a correct way and strive for the attainment 
of Magga and Phala (Path and Fruition). 
 Ước mong tất cả những thiền giả của chúng ta 
nương theo tỷ dụ của Đại Trưởng Lão Pothila bởi do thẩm 
sát đối tượng thị giác (cảnh sắc), đối tượng thính giác (cảnh 
thinh), đối tượng khứu giác (cảnh khí), đối tượng vị giác 
(cảnh vị), đối tượng xúc giác (cảnh xúc) và đối tượng Tâm 
thức theo con đường chuẩn xác và nỗ lực phấn đấu cho 
thành đạt Đạo (Magga) và Quả (Phala). 
 

 May all our meditators be able to practice 
intensively as instructed here and quickly realise the 
cherished goal of Nibbàna in the most easiest way. 
 Ước mong tất cả những thiền giả của chúng ta có 
khả năng tu tập một cách chuyên sâu như sự chỉ dạy tại đây 
và chứng tri một cách mau lẹ mục tiêu cao quý là Níp Bàn 
trên con đường thuận lợi thù thắng. 
 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành thay! Lành thay! Lành thay! 

 
 
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           85 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

YOUR BODY IS THE PLACE TO SEARCH 
FOR THE DHAMMA 

XÁC THÂN CỦA BẠN LÀ NƠI TẦM 
CẦU CỦA GIÁO PHÁP 

 
 

The subject of today’s Dhamma Talk is “Your body 
is the place to search for the Dhamma”.  This is expounded 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           86 
 

by the Lord Buddha in Anguttara Pàlì Text, Rohitassa 
Sutta.  In this sutta, Lord Buddha explained that a person 
can find the four Noble Truths namely Dukkha Sacca, 
Samudaya Sacca, Nirodha Sacca and Magga Sacca in his 
own body. 

Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là “Xác thân của 
bạn là nơi tầm cầu của Giáo Pháp”.  Sự việc này đã được 
Đức Thế Tôn giảng giải chi tiết trong bài Kinh Rohitassa, 
thuộc Tăng Chi Bộ Kinh.  Trong bài Kinh này, Đức Thế 
Tôn đã giải thích rằng con người có thể khám phá được Tứ 
Thánh Đế, cụ thể là Khổ Đế, Tập Đế, Diệt Đế và Đạo Đế ở 
ngay chính xác thân của mình. 

 

1/ Dukkha Saccà is the noble truth of suffering.  
Birth is suffering.  Sorrow, lamentation, pain, grief and 
despair are suffering; decay is suffering, death is suffering, 
separated from loved ones, living together with unloved 
ones, unattainable wishes, etc. are sufferings. 

1/ Khổ Đế: là Thánh Đế về khổ đau.  Sanh là khổ, 
Buồn phiền, khổ sầu, đau đớn, ưu não và thất vọng là khổ.  
Hoại diệt là khổ.  Chết là khổ.  Ái biệt ly, oán tắng hội, cầu 
bất đắc, v.v. là những sự đau khổ. 

 
2/ Samudaya Saccà is the noble truth of the origin 

of suffering.  It is the craving which gives rise to fresh 
rebirth and bound up with lust and greed.  It is the sensual 
craving (kàma tanhà) the craving for existence (bhava 
tanhà) the craving for non – existence or self – annihilation 
(vibhava  tanhà).  The belief in the existence of persisting 
ego – entity, soul or personality existing independently of 
those physical and mental processes that constitute life and 
continuing even after death through eternity – belief 
(sassata – ditthi) that give rise to bhava tanhà. Bhava 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           87 
 

tanhà is also (samudaya saccà) the noble truth of the 
origin of suffering. 

2/ Tập Đế: là Thánh Đế về nguyên nhân của khổ 
đau.  Đó là sự luyến ái làm cho dẫn đến sự tái tục và nẩy 
sanh ái dục và tham muốn.  Đó là sự luyến ái vào ngũ dục 
lạc (Dục Ái), sự luyến ái vào sự hiện hữu (Hữu Ái), sự 
luyến ái vào sự phi hiện hữu hoặc tự hủy diệt (Vô Hữu Ái).  
Niềm tin khẳng định vào sự hiện hữu của Thực Ngã, linh 
hồn hoặc bản ngã hiện hữu một cách độc lập với những 
diễn tiến của tâm sinh lý, tạo thành kiếp sống và luôn mãi 
tiếp tục sau khi chết vẫn luôn thường hằng (Thường Kiến), 
chính đó dẫn đến Hữu Ái.  Hữu Ái cũng là (Tập Đế) Thánh 
Đế về nguyên nhân của khổ đau. 

 

The craving for non – existence or self – 
annihilation (vibhava – tanhà) is caused by Ucchedaditthi.  
This (Ucchedadithi) in believing the dissolution at death 
encourages persons to enjoy in Akusala deeds since it 
believes that there is no resultant effects of merits or 
demerits after death.  These three namely Kàma – tanhà, 
Bhava – tanhà and Vibhava – tanhà cause suffering and is 
called Samudaya Saccà. 

Sự luyến ái vào sự phi hiện hữu hoặc tự hủy diệt 
(Vô Hữu Ái) được khởi phát là do bởi Đoạn Kiến.  Việc 
Đoạn Kiến này tin tưởng vào sự hoại diệt tất cả  ngay khi 
chết, đã thúc đẩy con người tận hưởng trong Bất Thiện 
Hạnh kể từ khi có niềm tin rằng không có quả báo ảnh 
hưởng về Phước hoặc Phi Phước sau khi mãn phần.  Cả ba 
nguyên nhân của khổ đau với danh hiệu là Dục Ái, Hữu Ái 
và Vô Hữu Ái và được gọi là Tập Đế.    

 

3/ Nirodha Saccà is the noble truth of the extinction 
of suffering.  This is the extinction of Dukkha Saccà and 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           88 
 

Samudaya Saccà which is realisation of Nibbàna.  
Everybody has to strive for achievement of this goal. 

3/ Diệt Đế:  là Thánh Đế về sự sát trừ tuyệt mọi khổ 
đau.  Đây là sự sát trừ tuyệt về Khổ Đế và Tập Đế, để được 
chứng tri Níp Bàn. Tất cả mọi người có sự nỗ lực cho được 
chứng đắc mục tiêu này.    

 

4/ Magga Saccà is the noble truth of the Path 
leading to the extinction of suffering.  It is the Noble Eight 
Fold Path which leads to the extinction of Dukkha Saccà, 
Samudaya Saccà and realisation of Nirodha Sacca. 

4/ Đạo Đế: là Thánh Đế của Con Đường dẫn đến sự 
sát trừ tuyệt mọi khổ đau.  Đó là Thánh Đạo Tám Ngành 
đưa đến sự sát trừ tuyệt về Khổ Đế, Tập Đế và chứng tri 
được Diệt Đế. 

 

Magga Sacca are (a) Sammà Ditthi (right view), (b) 
Sammà Sankappa (right thought), (c) Sammà Vàcà (right 
speech), (d) Sammà Kammanta (right action), (e) Sammà 
Àjìva (right livelihood), (f) Sammà Vàyama (right effort), 
(g) Sammà Sati (right mindfulness) and (h) Sammà 
Samàdhi (right concentration).  These eight factors of 
Magganga should be cultivated.  Our meditators here by 
the practice of Vipassanà bhàvanà is also cultivating these 
eight Magganga. 

Đạo Đế gồm có (a) Chánh Kiến (việc thấy đúng), 
(b) Chánh Tư Duy (việc nghĩ suy đúng), (c) Chánh Ngữ 
(việc nói đúng), (d) Chánh Nghiệp (việc hành động đúng), 
(e) Chánh Mạng (việc nuôi mạng đúng), (f) Chánh Tinh 
Tấn (việc nỗ lực đúng), (g) Chánh Niệm (việc ghi nhớ 
đúng), và (h) Chánh Định (việc tập trung đúng).  Đây là 
tám yếu tố của Chi Đạo cần phải được gieo trồng.  Những 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           89 
 

thiền giả của chúng ta cũng đã gieo trồng tám Chi Đạo này 
bằng cách tu tập Thiền Minh Sát. 

 

When meditators practice walking meditation, when 
he takes left step knowing correctly that he is taking left 
step is Sammà ditthi magganga, noting mind in the step – 
actions is Sammà sankappa, making effort to take every 
step – action is Sammàvàyama, consciousness of every 
action is Sammà sati, awareness in serial order of noting 
mind and taking step repeadtedly is Sammàsamàdhi.  These 
are five Pubbabhàga maggas, when meditators take the 
eight precepts.  Sammàvàcà, Sammàkammantà and 
Sammààjìva have been observed already. 

Khi những thiền giả tu tập Thiền Hành, ngay khi vị 
ấy dở chân trái, thì rõ biết một cách chuẩn xác là vị ấy đang 
dở chân trái, đó là chi Đạo Chánh Kiến, Tâm chú niệm 
trong mỗi hành động dở chân là Chánh Tư Duy, cố gắng để 
tạo ra mỗi hành động dở chân là Chánh Tinh Tấn, Tâm ý 
thức từng mỗi hành động là Chánh Niệm, tỉnh giác tuần tự 
nối tiếp nhau vào Tâm đang chú niệm và hành động lặp đi 
lặp lại của việc dở chân là Chánh Định.  Đây là “Năm Tiền 
Đề Đạo – Pubbabhàga magga”, khi những thiền giả đã 
thọ trì Bát Giới.  Với Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp và Chánh 
Mạng quả đã được thọ trì hẳn rồi.   

Therefore, when a meditator practices walking 
meditation, he cultivates eight magganga in his noting of 
every step.  In his noting of rising and falling of the 
abdomen also, he is cultivating the eight magganga from 
moment to moment.  Repeated practice of such kind of 
bhàvanà in numerous moments is emerging oneself  in the 
noble path of eight magganga.  By such intensive practice 
alone, a meditator can achieve extinction of Dukkha and 
Samudaya Saccà and realise Nirodha Saccà which is 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           90 
 

realisation of Nibbàna.  Therefore the subject of our 
Dhamma Talk “Your body is the place to search for the 
Dhamma” is finding the Four Noble Truth of  Dukkha 
Saccà, Samudaya Saccà, Nirodha Saccà and Magga Sacca.  
Searching for Dhamma is the intensive contemplation of 
one’s own mental and physical phenomenon. 

Do đó, khi thiền giả tu tập Thiền Hành, vị ấy gieo 
trồng tám Chi Đạo trong khi chú niệm từng mỗi bước chân.  
Cũng như thế, trong việc chú niệm sự phồng lên và xộp 
xuống của bụng, vị ấy đang gieo trồng tám Chi Đạo trong 
từng mỗi khoảnh khắc (sát na).  Lặp đi lặp lại cách thức 
này với một số lượng thời gian trong việc tu tập, chính là tự 
tiến tu trong Thánh Đạo của tám Chi Đạo.  Qua việc tự tu 
tập chuyên sâu như thế, thiền giả có thể thành đạt việc sát 
trừ tuyệt Khổ Đế và Tập Đế, cùng với thấu tri Diệt Đế qua 
việc chúng ngộ Níp Bàn.  Như thế, chủ đề Pháp Thoại của 
chúng ta “Xác thân của bạn là nơi để tầm cầu của Giáo 
Pháp” là liễu tri Tứ Thánh Đế về Khổ Đế, Tập Đế, Diệt Đế 
và Đạo Đế.  Tầm cầu vào Giáo Pháp là việc thẩm sát 
chuyên sâu ở ngay chính tự các hiện tượng tâm sinh lý của 
mình. 

 

In searching for the Dhamma, it is very important to 
strike the correct method.  In Buddha sàsana, there are 
three chapters namely Pariyatti, Patipatti and Pativeda.  
Without Pariyatti, Patipatti cannot flourish and without 
Pariyatti and Patipatti, Pativeda cannot be achieved.  
Pariyatti is like the embankment in building a pond.  
Patipatti is like water and Pativeda is the lotus flower.  If 
there is no embankment, water cannot be retained and if 
there is no water there cannot be lotus flower.        

Trong việc tầm cầu Giáo Pháp, điều rất quan trọng 
là tìm đúng phương pháp.   Trong Phật Giáo, có ba giai 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           91 
 

đoạn với tên gọi là Pháp Học, Pháp Hành và Pháp 
Thành.  Thiếu Pháp Học, Pháp Hành không thể phát triển 
được và thiếu Pháp Học và Pháp Hành, Pháp Thành không 
thể chứng đạt được.  Pháp Học ví như bờ đê trong việc xây 
dựng cái ao.  Pháp Hành ví như nước và Pháp Thành ví như 
hoa sen.    Nếu không có bờ đê, thì không có thể giữ được 
nước và nếu không có nước thì không thể có hoa sen. 

 

Another example, Pariyatti is the formula of making 
medicine, Patipatti is the treatment and Pativeda is curing.  
If there is no formula, there can be no treatment and if 
there no treatment, there can be no cure.  Therefore the 
correct method is the criteria to walk the right Path of  
Pariyatti, Patipatti and Pativeda.  After finding the correct 
Path the second criteria is perseverance.  If there is no 
perseverance or stamina, success cannot be achieved.  
Intensive practice with perseverance on the right path is 
searching for Dhamma.   

Một ví dụ khác, Pháp Học là phương thức để chế 
tạo y dược, Pháp Hành là cách điều trị và Pháp Thành là 
khôi phục được sức khỏe.  Nếu không có phương thức, thì 
không có thể chữa trị được và nếu không có sự chữa trị, thì 
sức khỏe  không được phục hồi.  Do đó, phương pháp đúng 
đắn là tiêu điểm để bước vào Chánh Đạo của Pháp Học, 
Pháp Hành và Pháp Thành.   Sau khi tìm được Chánh Đạo, 
tiêu điểm thứ hai là sự kiên trì.  Nếu không có sự kiên trì 
hoặc khả năng chịu đựng, thì không thể gặt hái được sự 
thành công.  Tu tập chuyên sâu với sự kiên trì trong Chánh 
Đạo là tầm cầu được Giáo Pháp. 

 

What is the body ?  It is the aggregates of mind and 
matter (nàma and rùpa) including the perception (sannà).  
The dimension of your body is about six feet in length and 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           92 
 

ten inches in width.  Finding the Dhamma is what 
meditators experience during contemplation.  Therefore, 
“your body is the place to search for the Dhamma” means 
the realisation of the Four Noble Truths by intensive 
contemplation of mental and physical phenomenon of one’s 
own body.  

Cơ thể là cái chi? Đó là những tổng hợp của tinh 
thần và vật chất (Danh và Sắc) luôn cả năng lực tri giác 
(Sannà – Tưởng).  Kích thước cơ thể của bạn là độ khoảng 
sáu feet cao và 10 inches ngang.  Tầm cầu Giáo Pháp là 
những gì mà những thiền giả đã có kinh nghiệm trong thời 
gian thẩm sát.  Như thế, “xác thân của bạn là nơi để tầm 
cầu Giáo Pháp” có nghĩa là sự liễu tri vào Tứ Thánh Đế bởi 
do sự thẩm sát chuyên sâu vào hiện tượng tâm sinh lý ngay 
chính tự xác thân của mình. 

 

The source of this talk – “Your body is the place to 
search for Dhamma is from Anguttara Pàlì Text.  During 
Buddha’s time while Buddha was residing in Jetavana 
Monastery in Sàvatthì Province, one being from Brahmà 
World by the name of Rohitassa came to Lord Buddha.  He 
came at midnight and being a Brahmà, he has a body of 
shining lights and after paying respects to Lord Buddha, he 
sat in a suitable place and put a question to Lord Buddha. 

Nguồn gốc của bài Pháp Thoại này – “Xác thân của 
bạn là nơi để tầm cầu Giáo Pháp” là từ trong Tăng Chi Bộ 
Kinh.  Vào thời kỳ của Đức Phật, trong thời gian Đức Phật 
đang trú ngụ tại Kỳ Viên Tự, trong thành Xá Vệ, có một vị 
Phạm Thiên tên gọi là Rohitassa ở tại Phạm Thiên Sắc 
Giới, đã đi đến Đức Thế Tôn.  Vị Phạm Thiên này đến lúc 
nữa đêm, với sắc thân của vị Trời Phạm Thiên chói ngời 
ánh sáng và sau khi bày tỏ lòng tôn kính đến Đức Thế Tôn, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           93 
 

vị Phạm Thiên này đã ngồi xuống ở một nơi thích hợp, và 
đặt ra một câu hỏi đến Đức Thế Tôn.    

 

“O Lord Buddha ! Can a person go on foot to the 
end of the universe, where there is no birth, no death, no 
old age and no decay”.   Lord Buddha replied “Rohitassa 
Brahmà the end of the Universe where there is no old age, 
no decay, no death and rebirth means Nibbàna and to 
travel to Nibbàna on foot is impossible and unreachable”.  
Here Rohitassa Brahmà’s question was the end of Okàsa 
Loka and Buddha’s answer was the end of Sankhàra Loka.  
But Lord Buddha’s answer is not contracditory to the 
question since the end of Sankhàra Loka can also be taken 
as the end of Okàsa Loka.  

“Bạch Đức Thế Tôn ! Có thể nào con người với bộ 
hành đi đến tận cùng của vũ trụ, nơi đó không có sanh, 
không có tử, không có tuổi già và không có hoại diệt”.  Đức 
Thế Tôn trả lời “Này Phạm Thiên Rohitassa, tận cùng của 
vũ trụ, nơi đó không có tuổi già, không có hoại diệt, không 
có tử và tái tục, có nghĩa là Níp Bàn, và du hành tới Níp 
Bàn với bộ hành thì quả là bất thành và bất khả thi”.   Tại 
đây, câu hỏi của Phạm Thiên Rohitassa là tận cùng của Hư 
Không thế gian, và câu trả lời của Đức Phật là chấm dứt 
của Hữu Vi thế gian.  Tuy nhiên, câu trả lời của Đức Thế 
Tôn là không có mâu thuẫn với câu hỏi, quả thật là, chấm 
dứt của Thế Gian Hữu Vi cũng có thể dùng là tận cùng của 
Thế Gian Hư Không.   

 

Rohitassa Brahmà said to Lord Buddha “Lord 
Buddha, your Venerable ‘s answer is very surprising and it 
is very extraordinary.  It is a very good answer that the end 
of the Universe meaning Nibbàna is unreachable by 
travelling on foot.  May I relate an old episode ?  Once 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           94 
 

upon a time, I was the son of a hunter by the name of 
Rohitassa who became a recluse after forsaking the family 
life.  I was leading the life of a hermit in the heart of the 
forest.  I was endowed with supernatural powers and I 
could travel instantly by supernatural powers.  If I may 
describe my ability, I could travel around the universe 
during the short time as an expert archer’s swift arrow 
passes through a palm tree shadow.  I can also take big 
strides.  My steps can be so vast that my one step can reach 
from East ocean bank to the West ocean bank.  I had a very 
strong desire to travel to the end of the universe.  So with 
the obsession of travelling to the end of the universe and 
endowed with the supernatural powers and my swiftness.  I 
proceeded my journey to the end of the world.  Leaving 
aside the time for food and toilets.  I travelled for one 
hundred years with all the powers and swiftness at my 
command but without reaching the end of the Okàsa Loka.  
I died at the edge of one universe.  After that journey and 
death, (without realising my aim) I was born into the 
Brahmà world and I am known as Rohitassa Brahmà”.        

Phạm Thiên Rohitassa đã nói với Đức Thế Tôn 
“Bạch Đức Thế Tôn, câu trả lời của Ngài quả rất ngạc 
nhiên và nó rất là phi thường.  Đó là câu trả lời rất là khôn 
khéo, rằng là tận cùng của Vũ Trụ có nghĩa là Níp Bàn quả 
là bất khả thi với viễn du bằng bộ hành.  Con có thể kể lại 
một câu chuyện quá khứ?   Một thời gian xa xưa, con là 
con trai của một thợ săn với tên gọi là Rohitassa, và trở 
thành một ẩn sĩ sau khi từ bỏ đời sống gia đình.  Con đã trải 
qua đời sống của một vị tu khổ hạnh ở trung tâm rừng già.  
Con đã được Phúc Lộc Thiền với năng lực siêu nhiên và 
con có thể du hành trong nháy mắt bằng năng lực phi 
phàm.  Nếu con có thể diễn tả năng lực của con, là con có 
thể du hành vòng quanh vũ trụ trong một thời gian ngắn, ví 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           95 
 

như một xạ thủ chuyên nghiệp bắn mũi tên xuyên qua bóng 
của một cây cọ.  Con cũng có thể có những bước chân dài.  
Những bước chân của con có thể rất rộng lớn, rằng mỗi 
bước chân có thể trải dài từ bờ biển Đông cho tới bờ biển 
Tây. Con đã khởi lên một ý muốn mãnh liệt là du hành đến 
tận cùng của vũ trụ.  Như thế, với sự nuôi dưỡng tư tưởng 
du hành đến tận cùng  của vũ trụ, với sự Phúc Lộc Thiền có 
năng lực siêu nhiên và với sự thần tốc.  Con đã tiến hành 
cuộc du hành đi đến tận cùng của thế gian.  Loại bỏ một 
bên của thời gian cho sự ăn uống cùng với tiểu tiện và đại 
tiện.  Con đã du hành cho đến một trăm năm với tất cả năng 
lực và thần tốc của sự tinh thông, nhưng con đã không đạt 
đến tận cùng của Hư Không Thế Gian và con đã chết ở một 
bờ biên của vũ trụ.  Sau chuyến du hành đó và chết  (không 
thực hiện được mục đích), con đã tục sinh vào Thế Giới 
Phạm Thiên và con được biết đến là Phạm Thiên 
Rohitassa”. 

 

When he was born into the Brahmà world, he 
remembered his past and came to Lord Buddha and 
questioned Lord Buddha if it is possible to travel to the end 
of Okàsa Loka where there is no old age, no decay, no 
death and no rebirth, etc. to verify his own experience.  So 
Lord Buddha’s answer that the end of Sankhàra Loka 
where there is no old age, no decay, no death and no 
rebirth cannot be reached on foot confirmed his 
experience.   

Khi được tục sinh vào Thế Giới Phạm Thiên, ông ta 
đã nhớ lại kiếp quá khứ và đã đi đến để vấn hỏi Đức Thế 
Tôn, nhằm xác minh qua kinh nghiệm của chính mình là có 
thể thành đạt việc du hành đến tận cùng của Hư Không Thế 
Gian, ở nơi đó không có tuổi già, không hoại diệt, không 
chết và không tái tục, v.v.   Như thế, câu trả lời của Đức 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           96 
 

Thế Tôn đã khẳng định với kinh nghiệm của Ngài, là không 
thể đạt đến bằng chân để chấm dứt Hữu Vi Thế Gian, ở nơi 
đó không có tuổi già, không hoại diệt, không chết và không 
tái tục.      

   

Buddha added that unless Nibbàna is realised, there 
is no place where there is no old age, no decay, no death 
and no rebirth, so there is bound to be sufferings.  
Rohitassa Brahmà was told that the end of all sufferings is 
realisation of Nibbàna.  And the correct way to realise is to 
search the Dhamma from one’s own body.  In this body 
alone Dukkha Saccà, Samudaya Saccà, Nirodha Saccà and 
Magga Saccà can be found. 

Đức Phật bổ túc thêm rằng ngoài ra Níp Bàn đã 
được chứng tri, không còn chỗ nào để không có tuổi già, 
không hoại diệt, không chết và không tái tục, như thế nhất 
định là bị đau khổ.   Phạm Thiên Rohitassa đã được cho 
biết rằng chấm dứt mọi đau khổ là chứng tri Níp Bàn.  Và 
con đường đúng đắn để được thực hiện là tầm cầu Giáo 
Pháp ở ngay chính xác thân của mình.  Chỉ có chính xác 
thân này, mới có thể khám phá ra được Khổ Đế, Tập Đế, 
Diệt Đế và Đạo Đế.  

 

Dukkha Saccà in brief, is the five groups of 
Khandhà.  What our meditators here practice is Dukkha 
Saccà.  Noting of left step, right step is Dukkha Saccà.  
Rising and falling of the abdomen is Dukkha Saccà, seeing 
and hearing is also Dukkha Saccà.  Before the meditation 
practice, a meditator does not know these as Dukkha 
Saccà, but regarded as sensual pleasures misled by Tanhà 
(craving).  Eating, seeing, hearing, etc, are regarded as 
pleasures by ordinary person before the practice of  
Vipassanà bhàvanà.  Not only seeing and hearing but all 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           97 
 

sensations from five physical sense organs are regarded as 
good and pleasurable and become attached to these 
sensations.  

Khổ Đế, một cách vắn tắt, là năm nhóm của Uẩn.  
Những cái chi mà những thiền giả của chúng ta tại đây tu 
tập là Khổ Đế.  Chú niệm vào trái bước, phải bước là Khổ 
Đế.  Sự phồng lên và xộp xuống của bụng là Khổ Đế, và 
cũng như thế, việc thấy và việc nghe là Khổ Đế.  Trước khi 
tu tập Thiền, thiền giả bất liễu tri những điều này là Khổ 
Đế, nhưng được nhìn thấy lầm lẫn như là những dục lạc do 
bởi Ái Dục (luyến ái).  Việc ăn, việc thấy, việc nghe, v.v. 
được nhìn thấy là những dục lạc của hạng người thông 
thường, trước khi tu tập Thiền Minh Sát.  Không chỉ là việc 
thấy và việc nghe, nhưng tất cả những cảm xúc từ năm bộ 
phận giác quan vật lý được nhìn thấy là tốt đẹp và duyệt ý, 
và rồi trở nên dính mắc vào những cảm xúc này. 

 

The attachments is Samudaya Saccà which is 
craving (tanhà).  To lead to the extinction of Dukkha Saccà 
and Samudaya Saccà, a meditator has to cultivate Magga 
Saccà.  The practice of Vipassanà bhàvanà is cultivating 
Magga Saccà.  Every noting by a meditator is cultivating 
Magga Saccà.  By persistent noting of all mental and 
physical phenomenon, a meditator gradually progresses in 
cultivating Magga Saccà and finally reached a stage where 
all physical and mental phenomena cease to function.  This 
is called realisation of Nibbàna.  Such realisation is 
achieved by contemplation of mental and physical 
phenomenon of one’s own body and hence Lord Buddha 
had expounded “Your body is the place to search for the 
Dhamma” the main topic of today’s Dhamma Talk. 

Những sự dính mắc là Tập Đế, đó là luyến ái (Ái 
Dục).  Dẫn đến việc sát trừ tuyệt của Khổ Đế và Tập Đế, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           98 
 

thiền giả phải gieo trồng Đạo Đế.  Việc tu tập Thiền Minh 
Sát là gieo trồng Đạo Đế.  Từng mỗi chú niệm của thiền giả 
là gieo trồng Đạo Đế.  Bằng sự kiên trì chú niệm vào tất cả 
hiện tượng tâm sinh lý, thiền giả dần dần tiến tu trong sự 
gieo trồng Đạo Đế và cuối cùng rồi thành đạt giai đoạn, ở 
nơi đó mọi chức năng của hiện tượng tâm sinh lý dừng lại.   
Điều này gọi là chứng tri Níp Bàn.  Như thế, sự chứng tri là 
được chứng đắc do bởi thẩm sát vào hiện tượng tâm sinh lý 
của chính tự xác thân của mình, và vì thế, Đức Thế Tôn đã 
giải thích chi tiết “Xác thân của bạn là nơi để tầm cầu của 
Giáo Pháp”, chủ đề chánh yếu của Pháp Thoại hôm nay.  

 

Here we have to be cautious about some wrong 
deductions by some critics.  They say, Lord Buddha had 
said that the Four Noble Truths of Dukkha Saccà, 
Samudaya Saccà, Nirodha Saccà and Magga Saccà are 
discovered in one’s body.  Since the Four Noble Truths is 
in one’s own body, no effort, no practice of anything is 
necessary.  This premise is not correct.  Buddha’s teaching 
are deep and difficult.  Some of the teachings need correct 
interpretation by those who are conversant with Dhamma.           

Tại đây, chúng ta phải cẩn trọng về một vài suy luận 
sai lầm của một số nhà phê bình.  Họ nói, Đức Thế Tôn đã 
nói rằng Tứ Thánh Đế về Khổ Đế, Tập Đế, Diệt Đế và Đạo 
Đế được khám phá ra trong cơ thể của con người. Kể từ Tứ 
Thánh Đế ở trong chính cơ thể của con người, thì không 
cần cố gắng, không cần tu tập chi cả.  Tiền đề này quả thật 
không đúng.  Huấn từ của Đức Phật thì thậm thâm và khó 
tầm.  Một vài huấn từ cần phải được giải thích đúng đắn 
với những người đã thông thạo Giáo Pháp. 

 

For example, a forest of “Teak” trees is called 
“Teak” forest.  But it doesn’t mean Teak Trees alone grow 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           99 
 

in this forest or there can be no “Teak” trees in other 
areas.  Other species may also grow in “Teak” forest.  
Second example, when the announcement is made that the 
President of a country has made appearance, it does not 
mean the President alone.  He has his assistants, his 
bodyguards and the whole of his retinue.  But the main 
important person is the President and his designation alone 
is declared and that includes the whole retinue of his 
followers.  This is called “Padhàna method”.   There is 
also (phalànumàna method).  It is by knowing the effect 
one can find out the cause.  When a stream is suddenly 
flooded with great volume of water, one can deduct that 
there is heavy rain at the source of the stream.  Flooding is 
the effect and raining at the source is the cause. 

Cho ví dụ, một rừng những cây Teak thì được gọi là 
rừng “Teak”.  Tuy nhiên nó không có nghĩa là những cây 
Teak chỉ lớn lên trong khu rừng này hoặc không có những 
cây Teak trong những khu vực khác.  Cũng có thể có những 
giống cây khác lớn lên trong rừng Teak.  Thí dụ thứ hai, 
khi sự loan báo được thực hiện rằng Tổng Thống của đất 
nước đã xuất hiện, nó không có nghĩa là chỉ có vị Tổng 
Thống.  Ông ta có những phụ tá, những cận vệ và một khối 
đoàn tùy tùng của ông ta.  Tuy nhiên, chỉ có nhân vật chánh 
quan trọng là vị Tổng Thống và danh tánh của ông ta là 
được tuyên bố chánh thức, và điều đó bao gồm cả khối 
người tháp tùng đi theo ông ta.  Điều này được gọi là 
“Phương Pháp Chủ Vị”.  Đây cũng được gọi là “Phương 
Pháp Kết Luận”.  Điều đó có nghĩa, khi được biết kết quả 
thì người ta  có thể tìm ra được nguyên nhân.  Khi dòng 
sông bất ngờ bị ngập tràn với lưu lượng nước rất lớn, người 
ta có thể suy luận rằng có một cơn mưa to ở đầu nguồn của 
dòng sông.  Ngập lụt là hậu quả và cơn mưa ở đầu nguồn là 
nguyên nhân. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           100 
 

 

Third example is Attha Pannà method.  It is taking 
the meaning of the sentence.  By examining the statement 
“Devadatta” has full stomach, it is to be deducted that he 
eats at night time.  So also, when Lord Buddha said that the 
Four Noble Truths are in one’s own body, it does not mean 
that the Four Noble Truths are in solid form in one’s own 
body.  Dukkha Saccà and Samudaya Saccà can be found in 
the body but Magga Saccà has to be cultivated.  By 
cultivating the cause, contemplation of mental and physical 
phenomenon, the effect is cessation and realisation of 
Nibbàna. 

Thí dụ thứ ba là “Phương Pháp Lý Trí”.   Đó là 
nắm lấy ý nghĩa của câu văn.  Với sự khảo sát lời tuyên bố 
“Devadatta” đã no bụng, điều đó được suy luận là vị ấy ăn 
vào lúc đêm tối.  Cũng như thế, khi Đức Thế Tôn nói rằng 
Tứ Thánh Đế là ở ngay chính trong con người, nó không có 
nghĩa là Tứ Thánh Đế là những thành phần xác quyết ở 
chính trong con người.  Khổ Đế và Tập Đế có thể được tìm 
thấy trong con người, nhưng Đạo Đế thì phải được gieo 
trồng.  Do sự gieo trồng hạt nhân, sự thẩm sát vào hiện 
tượng tâm sinh lý, là quả trổ cho sự chấm dứt và chứng tri 
Níp Bàn.     

As the subject of this talk, “Your body is the place 
to search for the Dhamma”, in conclusion if a meditator 
wants to know the four Noble Truths of Dukkha Saccà, 
Samudaya Saccà, Nirodha Saccà and Magga Saccà, he has 
to contemplate Rùpa and Nàma of his body.  By 
contemplating the mental and physical phenomenon of 
one’s own body finally one can realise cessation of 
suffering, Nibbàna. 

Như chủ đề của Pháp Thoại này, “Xác thân của bạn 
là nơi để tầm cầu của Giáo Pháp”, trong sự kết thúc, nếu 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           101 
 

thiền giả mong cầu hiểu biết Tứ Thánh Đế về Khổ Đế, Tập 
Đế, Diệt Đế và Đạo Đế, vị ấy phải thẩm sát Sắc và Danh 
của xác thân mình.  Do sự thẩm sát hiện tượng tâm sinh lý 
của chính tự xác thân mình, cuối cùng người ta có thể 
chứng tri sự chấm dứt khổ đau, Níp Bàn. 

 

So may all our meditators as expounded by Lord 
Buddha in this Dhamma of “Your body is the place to 
search for the Dhamma” be able to contemplate on his own 
body and find the Four Noble Truths and realise the 
cessation of all suffering in the shortest possible time. 

Như thế, ước mong tất cả những thiền giả của 
chúng ta, qua sự giải thích bởi Đức Thế Tôn trong bài Pháp 
này về “Xác thân của bạn là nơi để tầm cầu của Giáo Pháp” 
có khả năng thẩm sát trong chính xác thân mình và khám 
phá ra Tứ Thánh Đế, cùng với chứng tri sự chấm dứt mọi 
khổ đau trong một thời gian có thể ngắn nhất. 

 
 
 

Sàdhu!  Sàdhu!  Sàdhu! 
Lành Thay!  Lành Thay!  Lành Thay! 

 

 
 

FOUR TYPES OF PEOPLE 
BỐN HẠNG LOẠI NGƯỜI 

 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           102 
 

Today’s Dhamma Talk is about “Four Types of 
People” as expounded by Lord Buddha to King Pasenadi 
Kosala of Sàvattì, a province in India.  Lord Buddha in his 
discourse explained that there are persons who go: 

1/ To darkness from darkness. 
2/ To brightness from darkness. 
3/ To darkness from brightness. 
4/ To brightness from brightness. 
Lord Buddha further elaborated that: 
Pháp Thoại hôm nay là “Bốn hạng loại người” đã 

được Đức Thế Tôn giảng giải chi tiết đến Vua Pasenadi 
Kosala của thành Xá Vệ, một tỉnh lỵ của Ấn Độ.  Trong 
Pháp Thoại của Ngài, Đức Thế Tôn đã giải thích rằng có 
những con người họ đi: 

1/ Từ tối tăm đi vào tối tăm. 
2/ Từ tối tăm đi ra sáng lạng. 
3/ Từ sáng lạng đi vào tối tăm. 
4/ Từ sáng lạng đi ra sáng lạng. 
Đức thế Tôn đã giải thích thêm chi tiết, rằng: 
 

Firstly, a person in born in the lower strata of life, 
with ugly appearance, poor health, with bodily defects such 
as blindness, deafness, inarticulateness, deformation, etc. 
and has no food to eat, no clothes to wear, no house to 
dwell and no medicine for health.  Though born in such a 
miserable state, he has no repentance, but indulges in 
unwholesome activities such as killing, stealing, sexual 
misconduct, lying and taking intoxicants.  He fails to 
observe moral purification.  Committing such unwholesome 
deeds without repentance, he is no doubt, likely to be 
reborn in the nether worlds – as in hell, in the animal 
world or in the ghost worlds.  Such type of a person is 
categorized as one who goes to darkness from darkness. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           103 
 

Trường hợp thứ nhất, có người sinh trong đời ở một 
tầng lớp xã hội thấp kém, với ngoại hình xấu xa, nghèo 
khổ, với xác thân khuyết tật như là bị mù, bị điếc, bị câm, 
tật nguyền,v.v, và không có vật thực để ăn, không có y áo 
để mặc, không có nhà để ở và không có thuốc cho sức 
khỏe.  Dù đã sinh ra trong một tình trạng khốn khổ như thế, 
vị ấy không có sự hối tiếc, mà còn miệt mài trong những 
hành động bất thiện như là sát sanh, trộm cắp, tà hạnh, nói 
dối và dùng các chất say.  Vị ấy hư hỏng trong việc gìn giữ 
thanh lọc hạnh kiểm.  Phạm vào những Bất Thiện Hạnh mà 
không hối hận, vị ấy không có sự nghi ngờ nào cả, có khả 
năng sẽ tục sinh vào Khổ Thú, như vào trong địa ngục, 
trong thế giới bàng sanh hoặc trong hàng ngạ quỷ.  Hạng 
người như vậy được phân loại là một trong những người đi 
từ tối tăm vào trong tối tăm. 

 

Secondly, a person is born poor with bodily defects 
as above.  Though born miserable, he felt repentant and 
realized that due to his unwholesome activities done in the 
past existence, he was consequently born in such miserable 
state and mended his mental attitudes.  He observes 
morality unbroken, does all wholesome activities utmost to 
his ability, giving meritorious dànas (generosity), etc.  
Moreover, he practices wholesome thought, speech and 
actions and totally abstains from killing, stealing, sexual 
misconduct, lying and taking intoxicants.  His status 
gradually rises or ascends higher and higher as one living 
on the ground to sitting on a chair, to riding on a horse, to 
riding on an ornarmented elephant and then on to residing 
in a fully decorated house.  Thus a person who mends his 
ways understandingly is sure to achieve a better kind of 
existence with healthy and wealthy circumstances and even 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           104 
 

may land in the Deva worlds.  Such type of a person is 
categorized as one who goes to brightness from darkness. 

Trường hợp thứ hai, có người sinh ra nghèo khổ với 
xác thân khuyết tật như trên.  Tuy sinh ra khốn khổ như thế, 
vị ấy cảm thấy ăn năn hối tiếc và nhận thức những việc bất 
thiện mà vị ấy đã làm trong kiếp quá khứ, do đó vị ấy phải 
sinh trong một hoàn cảnh khốn khổ như thế và đã tu tỉnh 
những thái độ tâm linh của mình.  Vị ấy luôn gìn giữ hạnh 
kiểm không gián đoạn, tạo tất cả những Thiện Hạnh với hết 
khả năng của mình,  xã thí công đức (rộng lượng), v.v.  
Hơn thế nữa, vị ấy tu tập những Thân, Lời và Ý Thiện 
Hạnh, và hoàn toàn từ bỏ các việc sát sanh, trộm cắp, tà 
hạnh, nói dối và dùng các chất say.  Tình trạng của vị ấy 
dần dần được tăng trưởng hoặc thăng hoa cao lên mãi, ví 
như một người đang sống ở mặt đất lại được lên ghế ngồi, 
lên ngựa cưỡi, ngồi trên thớt tượng được khéo tô điểm và 
rồi đến trú ngụ trong một ngôi nhà được trang trí đầy đủ.  
Do đó, với người cải thiện những hành vi của mình với sự 
hiểu biết, chắc chắn là sẽ thành đạt một kiếp sống tốt đẹp 
hơn với hoàn cảnh an vui và thịnh vượng, luôn cả, có khi 
được sanh vào Thiên Giới.  Hạng người như vậy được phân 
loại là một trong những người đi từ tối tăm ra sáng lạng. 

 

Thirdly, a person born high or rich parents, 
endowed with good appearance, health and wealth without 
having to worry about food, clothing, dwelling and 
medicine, and leads a luxurious life.  Though born 
fortunate, he lacks morality, does not understand the 
benefits of wholesome thoughts, speech and actions, and 
enjoys doing mischievous deeds such as killing, stealing, 
sexual misconduct, lying and taking intoxicants.  Moreover, 
he is inconsiderate towards others and never cultivates 
sympathetic feelings.  Committing such unwholesome 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           105 
 

activities throughout his life, his status falls or descends 
gradually, from the dwelling in the fully decorated house, 
to riding on an ornamented elephant, to riding on a horse, 
to sitting on a chair and then fallen to the ground level.  
Such type of a person is categorized as one who goes to 
darkness from brightness.  He is likely to reborn in the 
nether world after death. 

Trường hợp thứ ba, có người được sanh ra với cha 
mẹ giàu có hoặc thượng lưu, thọ hưởng phước báu với 
ngoại hình tốt đẹp, khỏe mạnh và sung túc, không có điều 
chi phải lo lắng về vật thực, y áo, trú xứ và thuốc men, và 
sống một đời sống lợi dưỡng.  Tuy được sanh ra hạnh phúc, 
vị ấy khiếm khuyết về mặt đạo đức, bất liễu tri những lợi 
ích về Thân, Lời và Ý Thiện Hạnh, và vui thích tạo tác 
những Bất Thiện Hạnh như là sát sanh, trộm cắp, tà hạnh, 
nói dối và dùng các chất say.  Hơn thế nữa, vị ấy lại thiếu 
suy nghĩ hướng đến những người khác và không bao giờ 
gieo trồng những thiện cảm.  Suốt cuộc đời phạm vào 
những Bất Thiện Hạnh, tình trạng của vị ấy suy sụp hoặc đi 
xuống dần dần, từ nơi trú xứ được trang trí đầy đủ, từ việc 
cởi thớt tượng được khéo tô điểm, đến việc cởi ngựa, và 
việc ngồi ở trên ghế, thế rồi tuột rớt xuống mặt đất.  Hạng 
người như vậy được phân loại là một trong những người đi 
từ sáng lạng vào trong tối tăm.  Vị ấy có thể bị tục sinh vào 
Khổ Thú sau khi tử vong. 

 

Fourthly, a person is born high or rich parents, 
fully endowed with all necessary requisities of life as 
above.  Though he enjoys the higher standard of living, he 
is far – sighted, intelligent and practice that his present 
status of richness and amenities of good life is due to his 
wholesome activities of his previous existence.  So he 
carries on the meritorious way of giving charity to the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           106 
 

needy, practising wholesome thoughts, speech and actions, 
observing morality, etc.  He abstains from killing, stealing, 
sexual misconduct, lying and taking intoxicants, is 
considerate to others and always cultivates sympathetic 
feeling towards others.  Leading such as puritanic way of 
life, his status ascends or rise higher and higher as one 
living on the ground to sitting a chair, to riding on a horse, 
to riding on an ornamented elephant and then on to 
residing in a fully decorated house and thus he is sure to 
reborn in the higher Deva worlds or at least in the human 
world at a higher influential position.  Such type of a 
person is categorized as one who goes to brightness from 
brightness. 

Trường hợp thứ tư, có người được sinh ra với cha 
mẹ giàu có hoặc thượng lưu, thọ hưởng đầy đủ phước báu 
với tất cả những nhu yếu phẩm cần thiết trong đời, như vừa 
kể trên.  Tuy được thọ hưởng một đời sống thượng lưu, vị 
ấy có tầm nhìn xa thấy rộng, thông minh, và hiểu biết được 
hiện trạng của vị ấy về sự phong phú và tiện nghi của đời 
sống tốt đẹp là do các Thiện Hạnh đã tạo ra trong kiếp quá 
khứ.  Từ  đó, vị ấy tiếp tục trên con đường tạo xã thí phúc 
hành đến những người nghèo khổ, tu tập những Thân, Lời 
và Ý Thiện Hạnh, gìn giữ hạnh kiểm, v.v. Vị ấy từ bỏ trong 
việc sát sanh, trộm cắp, tà hạnh, nói dối và dùng các chất 
say, có sự suy nghĩ đến những người khác và luôn luôn 
gieo trồng những thiện cảm đến với người.  Chủ đạo với 
một đời sống khắc kỷ, hiện trạng của vị ấy thăng tiến hoặc 
tăng trưởng lớn dần lên, ví như một người đang sống ở mặt 
đất lại được lên ghế ngồi, lên ngựa cưỡi, ngồi trên thớt 
tượng được khéo tô điểm và rồi đến trú ngụ trong một ngôi 
nhà được trang trí đầy đủ.  Và như thế, chắc chắn vị ấy 
được tục sinh vào trong Thượng Thiên Giới, hoặc ít nhất, 
thì ở cỏi Nhân Loại trong một vị trí có uy lực cao quý.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           107 
 

Hạng người như vậy được phân loại là một trong những 
người đi từ sáng lạng đi đến sáng lạng. 

 

Now let me recall to our present position.  Here our 
meditators are well – to – do in the present life with the 
normal health, wealth and intelligence as a result of the 
wholesome deeds of the previous existence.  And also you 
all are endowed  with reasonably comfortable life and have 
a chance to be able to come to this Mahàsì Meditation 
Centre where Satipatthàna Bhàvanà insight meditation can 
be systematically studied and performed or practised under 
the guidance of the experienced meditation masters.  Thus 
you all can be regarded as achieving the brightness of life.  
To be always in this brightness, you all should strictly 
adhere to wholesome activities throughout your life span.  
If you do indulge in both wholesome and unwholesome 
activities, you are not sure of your future destination 
whether it will be in brightness or in darkness.  It is like as 
if you are dropping a piece of paper from a high tree.  The 
paper can land on ground or on the surface of water or on 
thorny bush or in the mud.  A person who is not Ariya that 
is one who has not attained Magga Nàna, is never secure 
about his future existence.  Only Ariya who has attained 
Magga Nàna can be certain to reborn in brightness.  

Bây giờ, hãy để tôi gợi nhắc lại vị trí hiện tại của 
chúng ta.  Tại đây, những thiền giả có một đời sống thịnh 
vượng ngay trong kiếp hiện tại này, với sức khỏe ổn định, 
sung túc và thông minh, đó là kết quả của những Thiện 
Hạnh thuộc kiếp quá khứ.  Và tất cả các bạn cũng thọ 
hưởng phước báu với một kiếp sống an lạc và như ước 
nguyện, và có hạnh duyên để có thể đi đến Trung Tâm 
Thiền Viện Mahàsì này, là nơi có thể được học hỏi và thực 
hành hoặc tu tập Thiền Niệm Xứ (Thiền Tuệ Giác) một 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           108 
 

cách hệ thống hóa, dưới sự hướng dẫn của những Thiền Sư 
kinh nghiệm.  Như thế, để có thể tất cả các bạn được thành 
tựu một đời sống sáng lạng, và luôn luôn ở trong sự sáng 
lạng này, tất cả các bạn phải tuyệt đối gắn bó những Thiện 
Hạnh một cách nghiêm túc, xuyên suốt trọn vẹn cuộc đời 
của mình.  Nếu các bạn dễ duôi trong cả hai những Thiện 
Hạnh và Bất Thiện Hạnh, thì các bạn không đoan chắc về 
sự hoạch định tương lai của mình, không biết nó sẽ ở trong 
sáng lạng hoặc trong tối tăm.  Điều đó tỷ như, nếu bạn 
buông thả một mãnh giấy từ trên một cây cao, tờ giấy có 
thể rớt trên mặt đất, hoặc trên bề mặt của nước, hoặc trên 
bụi cây gai, hoặc trong bùn.  Một người khi chưa là Thánh 
nhân, là người chưa thành đạt được Tuệ Đạo, thì chắc chắn 
không bao giờ đảm bảo về kiếp vị lai của mình.   Quả thật 
vậy, chỉ có bậc Thánh nhân, là người đã thành đạt được 
Tuệ Đạo, là chắc chắn được tái tục vào nơi sáng lạng. 

 

Lord Buddha, in the introduction of the 
Satipatthàna Sutta, said that only meditators practicing the 
four divisions of Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or 
insight meditation namely, 

1/ Contemplation of the physical body 
(Kàyànupassanà), 

2/ Contemplation of the feeling or sensation 
(Vedanànupassanà), 

3/ Contemplation of the mind (Cittànupassanà), 
4/ Contemplation of the mind objects or conditions 

(Dhammànupassanà). 
To the full extent with the utmost desire 

enthusiastically will be able to attain Magga Nàna in this 
very existence.  Thus our meditators should endeavour with 
the best of your abilities to achieve the noble full – fledged 
path knowledge Magga Nàna. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           109 
 

Đức Thế Tôn đã nói, trong lời giới thiệu của bài 
Kinh Niệm Xứ, chỉ có những thiền giả tu tập bốn khu vực 
của Thiền Minh Sát Niệm Xứ, hoặc gọi tên là Thiền Tuệ 
Giác: 

1/ Thẩm sát vào xác thân vật lý (Thân Tùy Quán), 
2/ Thẩm sát vào cảm xúc hoặc cảm thọ (Thọ Tùy 

Quán), 
3/ Thẩm sát vào tâm thức (Tâm Tùy Quán), 
4/ Thẩm sát vào những đối tượng tâm thức hoặc 

những hiện trạng (Pháp Tùy Quán). 
Trong một quy mô hoàn hảo, với chí nguyện cùng 

tột để có khả năng thành đạt Tuệ Đạo chính ngay trong kiếp 
hiện tại này.  Như thế, những thiền giả của chúng ta cần 
phải nỗ lực với những năng lực thù thắng để chứng đắc 
Thánh Đạo viên mãn, liễu tri Tuệ Đạo. 

 

Therefore, it is advisable that since our meditators 
are fortunately born during Buddha Sàsana i.e. Buddha 
Teachings, they should endeavour their utmost effort to 
attain Magga Nàna through Vipassanà Meditation as 
Vipassanà is available only during the Buddha Sàsana.  
After attaining Magga Nàna, all wholesome activities are 
being surmounted by themselves and you are sure to 
achieve brightness human world or heavenly world and 
thence due to the accumulation of wholesome deeds in 
many forth coming existences, you will achieve the most 
cherished goal of  Nibbàna – the cessation of all sufferings.  
Thus with the firm conviction, all meditators will surmount 
all unwholesome thoughts, speech and actions and achieve 
progress of insight knowledge through the stages of 
purification and strive hard for deliverance.  

Do đó, quả là thích hợp cho tất cả những thiền giả 
của chúng ta có được phước duyên, là sanh trong thời Phật 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           110 
 

Giáo, tức là còn những huấn từ của Đức Phật.  Họ cần phải 
nỗ lực phấn đấu cùng tột của mình để thành đạt Tuệ Đạo, 
với phương tiện của Thiền Minh Sát, khi mà Thiền Minh 
Sát chỉ có duy nhất trong thời Phật Giáo.  Sau khi thành đạt 
Tuệ Đạo, tất cả những Bất Thiện Hạnh được chế ngự bởi 
chính mình, và chắc chắn bạn chứng đắc Cỏi Nhân Loại 
hoặc Thiên Giới sáng lạng, và từ đó, thực hiện việc tích lũy 
những Thiện Hạnh trong nhiều kiếp sắp tới, và bạn sẽ 
chứng đắc mục tiêu vô cùng cao quý của Níp Bàn, chấm 
dứt hết mọi sự đau khổ.  Như thế, với niềm tin kiên định, 
tất cả những thiền giả sẽ chế ngự tất cả những Thân, Lời, Ý 
Bất Thiện, và chứng tri diễn tiến của Tuệ Giác xuyên qua 
những giai đoạn phát triển của sự thanh tịnh và nỗ lực phấn 
đấu cho sự giải thoát.       

 

May all meditators be able to practice Satipatthàna 
Vipassanà Bhàvanà meditation steadfastly and 
continuously with perseverance and attain the perpetual 
peace of Nibbàna in the shortest and quickest way. 

Ước mong tất cả những thiền giả của chúng ta có 
khả năng tu tập Thiền Minh Sát Niệm Xứ một cách kiên 
định và liên tục với sự kiên trì và thành đạt sự an lạc miên 
trường của Níp Bàn trên con đường mau lẹ nhất và ngắn 
nhất. 

 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay!  Lành Thay!  Lành Thay! 

DHAMMA TALK ON SAMPAJANNA 
PHÁP THOẠI VỀ TỈNH GIÁC 

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           111 
 

 
The subject of today’s Dhamma Talk is 

“Kàyànupassanà Sampajanna part”.  We shall try to 
explain contemplation on physical phenomena with full 
awareness or clear comprehension through personal 
experiences. 

Chủ đề Pháp Thoại hôm nay là “Phần Tỉnh Giác 
về Thân Tùy Quán”.  Chúng tôi sẽ cố gắng giải thích sự 
thẩm sát về hiện tượng vật lý với sự tỉnh giác  trọn vẹn 
hoặc sự liễu tri rõ ràng xuyên qua những kinh nghiệm cá 
nhân. 

 

The main feature of Satipatthàna is Sati 
(mindfulness).  But there are four divisions and four 
characteristics and dispelling method is four kinds.  

The four divisions of mindfulness are: 
1/  Kàyànupassanà: contemplation of the physical body. 
2/  Vedanànupassanà: contemplation of the feelings. 
3/  Cittànupassanà: contemplation of the mind. 
4/  Dhammànupassanà: contemplation of the mind 

objects. 
Nét đặc trưng chánh yếu của Niệm Xứ là Sati 

(chánh niệm).  Tuy nhiên có bốn phần, bốn đặc tướng và 
bốn thể loại phương thức thải trừ. 

Bốn lãnh vực của Chánh Niệm, là: 
1/ Thân Tùy Quán: sự thẩm sát về xác thân vật lý. 
2/ Thọ Tùy Quán: sự thẩm sát về những cảm thọ. 
3/ Tâm Tùy Quán: sự thẩm sát về tâm thức. 
4/ Pháp Tùy Quán: sự thẩm sát về những đối tượng 

của tâm thức. 
Or in other words: 
1/  Mindful noting of physical phenomena is 

Kàyànupassanà satipatthàna. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           112 
 

2/  Mindful noting of feelings is Vedanànupassanà 
satipatthàna. 

3/ Mindful noting of wandering and thinking minds 
is Cittànupassanà satipatthàna. 

4/ Mindful noting of mind objects like seeing, 
hearing, palpitation, pulsation, etc. is Dhammànupassanà 
satipatthàna. 

Hoặc nói một cách khác: 
1/ Sự chánh niệm ghi nhớ về hiện tượng vật lý là 

Thân Tùy Quán Niệm Xứ. 
2/ Sự chánh niệm ghi nhớ về những cảm thọ là Thọ 

Tùy Quán Niệm Xứ. 
3/ Sự chánh niệm ghi nhớ về những phóng tâm và 

nghĩ suy là Tâm Tùy Quán Niệm Xứ. 
4/ Sự chánh niệm ghi nhớ về những đối tượng của 

tâm thức như là sự thấy, sự nghe, sự run rẩy, sự rung động 
(tim đập) v.v là Pháp Tùy Quán Niệm Xứ. 

 

To contemplate on four characteristics is: 
1/ Anicca – or impermanent character. 
2/ Dukkha – or suffering character. 
3/ Anatta – or (non–self) uncontrollable character. 
4/ Asubha – or loathsomeness character.  
Thẩm sát trên bốn đặc tướng, là: 
1/ Vô Thường – hoặc đặc tướng không thường. 
2/ Khổ Đau – hoặc đặc tướng khổ đau. 
3/ Vô Ngã – hoặc đặc tướng bất khả kiểm soát (vô 

ngã). 
4/ Bất Tịnh – hoặc đặc tướng nhờm gớm. 
 
To dispel by four methods is: 
1/ To dispel Nicca by Anicca character. 
2/ To dispel Sukha by Dukkha character. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           113 
 

3/ To dispel Atta by Anatta character. 
4/ To dispel Subha by Asubha character. 
Thải trừ với bốn phương pháp, là: 
1/ Thải trừ Thường Tồn do bởi đặc tướng Vô Thường. 
2/ Thải trừ An Lạc do bởi đặc tướng Khổ Đau. 
3/ Thải trừ Hữu Ngã do bởi đặc tướng Vô Ngã. 
4/ Thải trừ Thanh Tịnh do bởi đặc tướng Bất Tịnh. 
 

In Kàyànupassanà, Buddha divides into fourteen 
kinds: 1/ Ànàpàna pabba, 2/ Iriyàpatha pabba, 3/ 
Sampajanna pabba, 4/ Patikùla Manasikàra pabba, 5/ 
Dhàtu Manasikàra pabba, 6/ Navasivathika pabba, which 
has nine parts, so altogether the total is fourteen. 

1/ Ànàpàna pabba: is contemplation of breathe – 
in, breathe – out. 

2/ Iriyàpatha pabba: is four positions of the body – 
standing, walking, sitting and lying. 

3/ Sampajanna pabba: is noting of all physical 
phenomena with clarity of consciousness. [NOTE: Mahàsì 
Meditation Method is besed on 2 – 3]. 

4/ Patikùla Manasikàra pabba: is contemplating 
on the 32 parts the body.  They are (hair of head, hair of 
body, nails, teeth, skin, flesh, sinews, bones, marrow, 
kidney, heart, liver, membranes, spleen, lungs, intestines, 
mesentery, gorge, faeces, brain, bile, phlegm, pus, blood, 
sweat, solid fat, tears, liquid fat, saliva, mucus, synovial 
fluid, urine. 

5/ Dhàtu Manasikàra pabba: is contemplation on 
the four physical elements (mahàbhùta) popularly called 
earth, water, fire and wind. 

6/ Navasivathika pabba is the death body 
contemplation that are called meditation subjecta of 
impurity (loathsomeness, foulness).  This category consists 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           114 
 

of nine kinds of Asubha Kammatthàna (nine kinds of 
loathsomeness of the dead body). 

Trong Thân Tùy Quán, Đức Phật phân chia ra mười 
bốn thể loại: 1/ Phần Sổ Tức, 2/ Phần Tứ Oai Nghi, 3/ Phần 
Tỉnh Giác, 4/ Phần Tác Ý Uế Trược, 5/ Phần Tác Ý Giới, 6/ 
Phần Cửu Hài Cốt Tướng, gồm có chín phần, như thế tổng 
cộng có tất cả là mười bốn. 

1/ Phần Sổ Tức: là sự thẩm sát về hơi thở vô và ra. 
2/ Phần Tứ Oai Nghi: là bốn oai nghi của xác thân: 

đứng, đi, ngồi và nằm. 
3/ Phần Tỉnh Giác: là chú niệm vào tất cả hiện 

tượng vật lý với sự ý thức tinh tường. [Ghi chú: Phương 
Pháp Hành Thiền Mahàsì dựa trên điều 2 và 3]. 

4/ Phần Tác Ý Uế Trược: là sự thẩm sát trên 32 thể 
trược.  Đó là (tóc, lông, móng, răng, da, thịt, gân, xương, 
tủy, thận, tim, gan, màng nhầy, lá lách, phổi, ruột già, ruột 
non, bao tử, phẩn, não, mật, đàm, mủ, máu, mồ hôi, mở 
đặc, nước mắt, mở lỏng, nước miếng, nước nhớt mũi, chất 
lỏng hoạt dịch, nước tiểu). 

5/ Phần Tác Ý Giới: là sự thẩm sát về bốn yếu tố 
vật lý phổ thông (Đại Hiển) được gọi là: đất, nước, lửa và 
gió. 

6/ Phần Cửu Hài Cốt Tướng: là sự thẩm sát những 
đối tượng thiền thuộc về bất tịnh (nhờm gớm, hôi thúi).  
Thể loại này bao gồm chín hạng mục của Bất Tịnh Nghiệp 
Xứ (chín loại nhờm gớm của tử thi). 

 

So Kàyànupassanà Satipatthàna alone has fourteen 
chapters.  Today’s Dhamma Talk will be on the third 
chapter called Sampajanna Pabba (Clarity consciousness, 
clear comprehension).  It is not only contemplation of four 
positions of the body (standing, walking, sitting and lying) 
but clearly conscious is he in going and coming and clearly 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           115 
 

conscious in looking forward and backward, clearly 
conscious in bending and stretching his body, clearly 
conscious in eating, drinking, chewing and tasting clearly 
conscious in discharging excrement and urine, clearly 
conscious in walking, standing, sitting, falling asleep and 
awakening, clearly conscious in speaking and keeping 
silent.  Buddha had expounded in detail how to note the 
movements of the body.  

Như thế,  Thân Tùy Quán Niệm Xứ có tới mười bốn 
phần.  Pháp Thoại hôm nay sẽ là phần thứ ba được gọi là 
Phần Tỉnh Giác (sự ý thức tinh tường, sự liễu tri rõ ràng).  
Đó không phải chỉ là sự thẩm sát ở trong Tứ Oai Nghi của 
xác thân (đứng, đi, ngồi và nằm) mà phải ý thức rõ ràng 
trong khi vị ấy đang đi và đi tới; ý thức rõ ràng trong việc 
nhìn tới trước và ngoái lại sau; ý thức rõ ràng trong việc 
gập người xuống và duỗi thẳng người ra; ý thức rõ ràng 
trong việc ăn, việc uống, việc nhai và việc nếm; ý thức rõ 
ràng trong việc đại tiện và tiểu tiện; ý thức rõ ràng trong 
việc đi, việc đứng, việc ngồi, đi vào giấc ngủ và vừa thức 
dậy; ý thức rõ ràng lúc đang nói và đang giữ im lặng.  Đức 
Phật đã giải thích chi tiết làm thế nào để chú niệm những 
cử động của xác thân. 

 

When moving forward or backward, a meditator 
has to do with clear consciousness (mindfulness).  A 
meditator should not do forward or backward movements 
without knowledge (consciousness).  A meditator has to 
note that movement he made with clear consciousness 
whether it is forward or backward.  Normally movements 
note forward movements alone ignoring the backward 
movement.  So note the movements as “moving forward, 
moving forward” and also “moving backward, moving 
backward”.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           116 
 

Khi đang chuyển động tới trước hoặc lui lại, thiền 
giả phải có sự ý thức rõ ràng (chánh niệm).  Thiền giả sẽ 
không tạo sự cử động tiến tới hoặc lui lại, mà thiếu sự hiểu 
biết (nhận thức).  Thiền giả phải chú niệm vào cử động mà 
mình đã tạo với sự hiểu biết một cách rõ ràng, cho dù đó là 
tiến tới hoặc giả thoái lui.  Một cách thông thường, có khi 
chỉ chú niệm vào những cử động tiến tới, lại lãng quên cử 
động lui lại.  Như thế, chú niệm những cử động như “bước 
tới, bước tới”, và cũng phải chú niệm vào “lui lại, lui lại”.   

 

When looking straight ahead or sideways, please 
note “looking straight, looking straight”, and when looking 
sideways “looking sideways, looking sideways”. 

Khi đang nhìn thẳng phía trước hoặc nhìn sang một 
bên, xin vui lòng chú niệm “nhìn thẳng, nhìn thẳng”, và khi 
đang nhìn về một phía, chú niệm “nhìn nghiêng, nhìn 
nghiêng”. 

 

When bending and stretching the body, please note 
“stretching, stretching”.  In the course of daily routine 
movements of drinking, eating, there will be movements of 
bending, stretching of hand or body and so forth.  All these 
movements are to be noted in detail. 

Khi gập xuống hoặc duỗi căng người ra, xin vui 
lòng chú niệm “duỗi căng ra, duỗi căng ra”.  Trong những 
cử động theo thói quen hằng ngày của việc uống, việc ăn, 
luôn cả những cử động gập lại hoặc duỗi căng ra về tay 
hoặc xác thân, và v.v.. Tất cả những cử động này phải được 
chú niệm từng chi tiết.  

 

When monks are putting on robes, it should be done 
with clear consciousness.  For lay persons also when 
engaged in wearing clothes, it should be done with clear 
consciousness.  Meditators should not do wearing clothes 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           117 
 

while walking because two things cannot be done with 
clear consciousness at the same time.  While doing walking 
meditation, if there is occasion to re – do the robes or make 
changes to be clothing, please stop walking and do your 
changes with step by step, noting each step.  For monks, 
taking additional double robe or taking or changing 
position of alm – bowl, etc... should only be done after 
stopping the walking movement.  For lay person, changes 
or remarking of clothing, etc.., or even combing of the hair, 
etc... has to be done with awareness (noting) after he had 
stopped the walking. 

Khi những vị tỳ khưu mặc y áo, phải nên hoàn 
thành với sự ý thức rõ ràng.  Với hàng cư sĩ cũng vậy, khi 
đang bận y phục, phải nên hoàn thành với sự ý thức rõ 
ràng.  Những thiền giả không nên mặc y phục ngay khi 
đang đi, vì lẽ hai việc không thể hoàn thành trong cùng một 
lúc với sự ý thức rõ ràng. Trong khi đang tu tập Thiền 
Hành, nếu có dịp khiến phải mặc lại y áo hoặc phải thay đổi 
y phục, xin vui lòng dừng bước lại và thực hiện việc thay 
đổi của bạn theo từng bước một, chú niệm từng mỗi động 
tác.  Với những vị tỳ khưu, khi mặc thêm y áo vào, hoặc 
lấy hay là thay đổi oai nghi ôm bình bát, v.v.. chỉ được 
hoàn thành sau khi đã dừng lại động tác bước đi.  Với 
người cư sĩ, thay đổi hoặc mặc lại y phục, v.v.. hoặc thậm 
chí chải tóc, v.v.. phải được hoàn thành với sự tỉnh giác 
(đang chú niệm) sau khi vị ấy đã dừng bước đi.  

 

When drinking, eating, chewing, tasting it should be 
done only with clear comprehension.  At the time of eating, 
all the actions starting from sitting at the table, looking at 
the dishes, taking of the spoon, collecting of the dishes, 
bringing the morsel of food to the mouth, opening of the 
mouth, putting the food into mouth, chewing and so forth 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           118 
 

should all be noted.  At the time of eating, the meditator 
should eat with down – cast eyes, keeping steady hand and 
note “chewing, chewing” “swallowing, swallowing”.    

Khi đang uống, đang ăn, đang nhai, đang nếm, chỉ 
nên được hoàn thành với sự liễu tri rõ ràng.  Ngay khi vào 
ăn, tất cả mọi động tác khởi xuất, từ khi ngồi vào bàn, nhìn 
vào các đĩa, lấy cái muỗng, chọn nhặt lấy đĩa, đưa từng 
miếng nhỏ vật thực tới miệng, mở miệng ra, đưa vật thực 
vào trong miệng, nhai và v.v. phải nên chú niệm tất cả.  
Ngay thời gian đang ăn, thiền giả nên ăn với đôi mắt nhìn 
xuống, giữ tay cho đều đặn và chú niệm “nhai, nhai”, 
“nuốt, nuốt”. 

 

Even in discharging excrement and urine, it should 
be done with clear conscious noting, so that nothing should 
be done un – noted.  At the time of bathing, it should be 
done with clear conscious noting of all the steps, leading to 
the bath, brushing of the teeth, applying of the soap to the 
body, splashing of water and so forth should all be noted in 
detail. 

Ngay cả khi đại tiện và tiểu tiện, nên được hoàn 
thành với sự ý thức chú niệm rõ ràng, như thế không có 
điều chi được hoàn thành mà bị thất niệm. Vào thời gian đi 
tắm, nên được hoàn thành với sự ý thức chú niệm rõ ràng 
tất cả mỗi bước, chủ động việc tắm, đánh chải răng, xát xà 
phòng lên cơ thể, xối giội nước, và v.v. tất cả nên được chú 
niệm từng chi tiết. 

At the time of morning wash, all the detail steps 
leading to the washing and the drying of the face by towels 
and so forth should also be noted.  Awakening, sitting, 
walking, stopping and so forth should also be noted in 
detail.  At the time of sleeping, just do not get into the bed 
and sleep as a routine.  Coming back to the room, opening 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           119 
 

the lock, opening of the door, switching of the light, putting 
down the mosquisto netting, taking out slippers, getting into 
bed, lying down, closing of eyes, and the rising – falling of 
abdomen and so forth should be noted in clear 
comprehension.  

Vào buổi sáng rửa mặt, tất cả mọi bước tiểu tiết chủ 
động trong việc rửa và lau khô mặt bằng khăn và v.v. cũng 
nên được chú niệm.  Thức dậy, ngồi lên, bước đi, dừng lại, 
và v.v. cũng nên được chú niệm từng chi tiết.  Quay trở về 
phòng (ngủ), mở ổ khóa ra, mở cánh cửa vào, vặn đèn lên, 
thả mùng xuống, bỏ dép ra, đi lên giường, và nằm xuống, 
nhắm mắt lại, và sự lên xuống của bụng và v.v. nên được 
chú niệm với sự liễu tri rõ ràng.   

 

By noting thus if the noting is sharp, the meditator 
may not fall asleep but can meditate for a long time.  If the 
noting is not sharp, the meditator may fall asleep.  If the 
meditator awakes in the middle of the night, please note 
rising, falling of abdomen, or touching, lying of the body.  
If the mindfulness is sharp, the meditator may not fall 
asleep but do not worry and carry on the noting.  The 
meditator may feel fresh in the morning as if he had a 
sound sleep.  If the meditator falls asleep then he needs not 
have to note, because the sleeping person has no functional 
consciousness.   

Với sự chú niệm như thế, giả như chú niệm được 
sắc bén, thiền giả có thể không rơi vào giấc ngủ, mà lại có 
thể hành thiền trong một thời gian lâu dài.  Nếu sự chú 
niệm không được sắc bén, thiền giả có thể rơi vào giấc ngủ.   
Nếu thiền giả thức giấc vào lúc nữa đêm, xin vui lòng chú 
niệm vào sự lên xuống của bụng, hoặc  điểm tiếp xúc, đang 
nằm của cơ thể.  Nếu chánh niệm được sắc bén, thiền giả 
có thể không rơi vào giấc ngủ, nhưng đừng lo lắng và hãy 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           120 
 

tiếp tục chú niệm.  Thiền giả có thể cảm thấy sảng khoái 
vào buổi sáng như thể vị ấy đã có một giấc ngủ ngon.  Giả 
như thiền giả rơi vào giấc ngủ, thế thì vị ấy không cần phải 
chú niệm, vì lẽ người đang ngủ không có chức năng ý thức.   

 

At the time of awakening, the process of noting 
every physical and mental phenomena is essential again.  
Start with the opening of the eyes, then wanting to get up 
and getting up, going down from the bedstead, lifting the 
moquisto net, folding of the blankets and tidying the bed 
and so forth should be noted step by step.     

Vào lúc vừa thức dậy, tiến trình của chú niệm từng 
mỗi hiện tượng tâm sinh lý lại là điều thiết yếu.  Khởi sự 
với việc mở mắt, sau đó ý muốn ngồi lên và ngồi lên, bước 
xuống khỏi vạt giường, giở mùng lên, xếp mền lại và sắp 
gọn giường, và v.v. nên được chú niệm từng mỗi bước một.  

 

When going to the washing room, start with the 
taking of towels, tooth – brush and soap and then opening 
the door, walking to the toilet room, etc. should all be noted 
step by step.  By this way, a meditator will not miss 
anything from the time of awakening until the time of 
sleeping. The meditator will become a model meditator 
with very sharp mindfulness.  Even if meditator has to talk, 
do not talk absent mindedly. Try and talk with a clear 
comprehension and stop as soon as the required 
communication has been made.  By these ways of mindful 
noting, Sampajanna is well observed. 

Khi đi vào phòng rửa mặt, bắt đầu với việc lấy 
khăn, bàn chải răng, cùng với xà phòng, và sau đó mở cánh 
cửa, bước vào phòng vệ sinh, v.v. nên được chú niệm từng 
mỗi bước một.  Với đường hướng này, thiền giả sẽ không 
thiếu sót bất luận điều chi, kể từ lúc vừa thức dậy cho đến 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           121 
 

thời gian đi vào giấc ngủ. Thiền giả sẽ trở thành một mẫu 
mực thiền giả với chánh niệm rất sắc bén.  Ngay cả giả như 
thiền giả có việc phải nói, không nên nói một cách đãng trí.  
Cố gắng và nói với sự liễu tri rõ ràng và sớm dừng lại ngay 
khi nhu cầu việc thông tin liên lạc đã được thực hiện. Với 
những đường hướng này, Tỉnh Giác khéo được tiến hành.  

 

These are four kinds of Sampajanna: 
1/ Clarity of consciousness regarding assessing the 

purpose is Satthaka Sampajanna.  When talking or 
engaging in some purpose whether it is beneficial or 
disastrous is to be considered.  If there is personal benefit, 
it is acceptable.  There is no personal benefit, but if it is 
beneficial to other people such kind of task is also 
acceptable. 

Đây là bốn thể loại của Tỉnh Giác: 
1/ Ý thức tinh tường về việc đánh giá mục đích là 

Hữu Lý Tỉnh Giác.  Khi nói chuyện hoặc tham gia vào một 
số mục đích, cho dù đó là lợi ích hoặc tai hại, thì phải được 
xem xét.  Nếu đó là lợi ích vị kỷ thì có thể chấp nhận được.  
Tuy nhiên, nếu đó không phải là lợi ích cho vị kỷ, mà nó lại 
là lợi ích đến vị tha, xem như một thể loại công việc thì 
cũng có thể chấp nhận được. 

 

The other criteria is if it is beneficial for the 
present, it should be acceptable or no benefits for the 
present but it can be beneficial in the future then such kind 
of a purpose or task is acceptable and should be done.  But 
if the task is not beneficial, neither for the present nor for 
the future, or if the task has no personal benefit nor 
beneficial to others such kind of task should be discarded. 

Một tiêu điểm khác là nếu nó là lợi ích cho hiện tại, 
thì nó phải được chấp nhận, hoặc không có lợi ích cho hiện 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           122 
 

tại nhưng nó có thể là lợi ích cho vị lai, thế rồi như một thể 
loại của mục đích hoặc công việc, thì có thể chấp nhận 
được và phải nên được hoàn thành.   Tuy nhiên nếu công 
việc không có lợi ích, cho hiện tại luôn cả vị lai, hoặc nếu 
công việc không đem lại lợi ích cho vị kỷ hoặc đến vị tha, 
như thế thể loại công việc nên được loại bỏ. 

 

For beginner meditator with the progress of the 
practice, Saddhà (Faith) develops and meditator desires to 
give Dàna, to give services to the cause or religion, etc. are 
not beneficial for his present practice, so such thoughts 
should be kept in abeyance. 

 Đối với tiến độ tu tập cho thiền giả sơ cơ, Đức Tin 
phát triển và thiền giả sở cầu cho xã thí, buông bỏ nhằm 
phục vụ tác nhân hoặc vì tôn giáo, v.v. quả không đem lợi 
ích cho việc tu tập ngay hiện tại của mình, và như thế 
những suy nghĩ nên được trì hoản lại. 

 

2/ The second criteria is – Even if a task is right or 
beneficial, the suitability of the task is to be considered.  
Some people think that if a task is right and beneficial, they 
do not want to wait for the suitability of purpose or time.  
Such kind of haste is not advisable.  

2/ Tiêu điểm thứ hai là – Thậm chí nếu như công 
việc là đúng hoặc có lợi ích, sự thích hợp của công việc thì 
phải được xem xét.  Vài người suy nghĩ rằng nếu công việc 
là đúng và có lợi ích, họ không có sự mong mỏi để chờ đợi 
vì sự thích hợp của mục đích hoặc vì thời gian.   Như thế, 
thể loại nóng vội quả thật không thích hợp.  

 

Even the right speech cannot be advantages if 
spoken at the wrong time or to the wrong audience. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           123 
 

Ngay cả, trung ngôn cũng không có lợi lạc nếu việc 
nói không đúng thời hoặc không đúng đối tượng (người 
nghe).   

 

Buddha had laid down the criteria for making 
speech. They are six in number: 

1/ Right, beneficial and pleasing (to the audience) 
2/ Right, beneficial but not pleasing 
3/ Right, not beneficial but pleasing 
4/ Right, not beneficial and not pleasing 
5/ Wrong, not beneficial but pleasing 
6/ Wrong, not beneficial and not pleasing. 
Có sáu chi pháp tiêu điểm mà Đức Phật đã đề ra cho 

việc thuyết giảng: 
1/ Đúng đắn, lợi lạc và an vui (đến người nghe) 
2/ Đúng đắn, lợi lạc nhưng không được an vui 
3/ Đúng đắn, không lợi lạc nhưng an vui 
4/ Đúng đắn, không lợi lạc và không an vui 
5/ Sai lầm, không lợi lạc nhưng an vui 
6/ Sai lầm, không lợi lạc và không an vui. 
 

Out of the only (1) and (2) are to be spoken.  Even 
the second speech which is right, beneficial but not 
pleasing is to be spoken only at the appropriate time.  
Words to be used are also important.  Some words which 
are civil in one locality can be rude in another locality.  
Some customs which are quite common to one nationality 
can be an insult to another nationality.  So it is important 
to choose the right place, the right time and the right 
moment.  Such kind of consideration is called Sappàya 
Sampajanna. 

Ngoài tất cả, chỉ có điều 1 và 2 là nên nói.  Ngay cả 
việc phát biểu ở điều thứ hai, là đúng đắn, có lợi lạc nhưng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           124 
 

không an vui thì chỉ nên nói khi hợp thời.  Ngôn từ được 
dùng cũng là quan trọng.  Một vài ngôn từ là lễ phép lịch sự 
cho địa phương này, có thể là vô lễ khiếm nhã ở địa 
phương khác.  Một vài phong tục tập quán hoàn toàn phổ 
thông với dân tộc này, có thể xúc phạm miệt thị với dân tộc 
khác.  Do đó, chọn lọc đúng chỗ, đúng thời và đúng lúc, 
quả là quan trọng.  Như thế thể loại của việc cân nhắc suy 
nghĩ được gọi là Thích Nghi Tỉnh Giác.  

 

3/ The third one is Gocara Sampajanna.  It can be 
translated as domain.  If  it is one’s own domain one can 
fight back the enemy with energy.  Therefore meditators 
should stay in their own domain.  The meditator’s domain 
is Satipatthàna field.  Practising Satipatthàna all the time is 
living in one’s own domain.  If meditators go out of their 
domain (i.e) living without Satipatthàna mindfulness, they 
are liable to be attacked by lobha, dosa, and moha (greed, 
anger, and delusion). 

3/ Điều thứ ba là Thông Hành Tỉnh Giác.  Nó có 
thể được dịch như là một lãnh vực.  Nếu như đó là lãnh vục 
của người, thì với năng lực của người ta có thể chống trả lại 
kẻ thù.  Như thế, những thiền giả phải ở trong lãnh vực của 
mình.  Lãnh vực của thiền giả là lãnh địa Niệm Xứ.  Tu tập 
Niệm Xứ trọn thời gian là đang sống trong lãnh vực của 
mình.  Nếu những thiền giả đi ra ngoài lãnh vực của mình, 
là sống ngoài Chánh Niệm trong Niệm Xứ, họ có thể sẽ bị 
tấn công bởi Tham (lobha), Sân (dosa) và Si (moha). 

4/ The fourth is Asammoha Sampajanna.  The 
meaning of Asammoha is knowing the truth without 
wavering or (the undeluded conception of the activity 
concerned). Before practising Satipatthàna meditation, 
persons know with delusion as I walk, I take step, I sleep, I 
see and so forth.  When the meditator 124 ractice 124 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           125 
 

Satipatthàna meditation by mindful noting of mental and 
physical phenomena, meditator comes to know Nàma and 
Rùpa.  Walking is Rùpa  and knowing is Nàma. Then before 
walking, intention to walk is the cause and walking is the 
effect. The meditator comes to know cause and effect. 

4/  Điều thứ tư là Vô Si Tỉnh Giác. Ý nghĩa của 
Asammoha là sự hiểu biết chân lý, không còn dao động, 
hoặc (sự nhận thức trong sáng về hoạt động có liên quan).  
Trước khi tu tập Thiền Niệm Xứ, nhiều người hiểu biết với 
sự lầm lạc là Tôi đi, Tôi dở chân, Tôi ngủ, Tôi thấy, và v.v.  
Khi thiền giả tu tập Thiền Niệm Xứ với phương pháp chánh 
niệm ghi nhớ vào hiện tượng tâm sinh lý, thiền giả đi tới 
hiểu biết Danh và Sắc. Việc đi là Sắc, và việc hiểu biết là 
Danh.  Sau đó, trước khi đi, tác ý để đi là tác nhân và việc 
đi là kết quả.  Thiền giả đi tới hiểu biết về nhân và quả. 

 

After that, meditators discovers the dissolving and 
disappearing phenomena.  And then meditators come to 
know the impermanence of all mental and physical 
phenomena. With the progress of the practice, meditators 
come to know Anicca, Dukkha, Anatta, Dhammas.  These 
practical insight knowledge is gained through Satipatthàna 
Bhàvanà meditation only and is called Asammoha 
Sampajanna.  When meditators practice and observe the 
four Sampajannas (Satthaka Sampajanna, Sappàya 
Sampajanna, Gocara Sampajanna, Asammoha 
Sampajanna) with diligent mindful practice, meditators 
will at a reasonable time achieve Magga Nàna and Phala 
Nàna (knowledge of the Path and knowledge of the fruition 
of the Path). 

Sau việc đó, những thiền giả khám phá sự hoại diệt 
và sự biến mất hiện tượng.  Và như thế, những thiền giả đi 
tới liễu tri sự vô thường của các hiện tượng tâm sinh lý.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           126 
 

Với sự tiến độ của tu tập, những thiền giả đi tới liễu tri Vô 
Thường, Khổ Đau, Vô Ngã, Vạn Pháp.  Một cách thực tế, 
Tuệ Giác chỉ được thành đạt do bởi tu tập Thiền Niệm Xứ, 
và được gọi là Vô Si Tỉnh Giác.  Khi những thiền giả tu tập 
và quán sát bốn Tỉnh Giác (Hữu Lý Tỉnh Giác, Thích 
Nghi Tỉnh Giác, Thông Hành Tỉnh Giác, Vô Si Tỉnh 
Giác) với sự tu tập chánh niệm kiên trì, những thiền giả sẽ 
chứng đắc Tuệ Đạo và Tuệ Quả trong một thời gian thích 
hợp (liễu tri về Đạo và liễu tri thành quả của Đạo). 

 

Therefore our meditators should try to embrace the 
teaching of Buddha and practice accordingly to achieve the 
four Sampajannas and in due course experience, the 
peaceful and blissful Nibbàna, the cessation of all suffering 
in the easiest way. 

Do đó, những thiền giả của chúng ta phải cố gắng 
nắm lấy huấn từ của Đức Phật và tu tập nương theo bốn 
Tỉnh Giác cùng với kinh nghiệm trong khóa học, để chứng 
đắc Níp Bàn an vui và hạnh phúc, chấm dứt mọi khổ đau 
trên con đường thuận lợi thù thắng. 

 
Sàdhu!  Sàdhu!  Sàdhu! 

Lành Thay!  Lành Thay!  Lành Thay! 

 
THE BENEFITS OF MEDITATION 

NHỮNG LỢI ÍCH CỦA THIỀN ĐỊNH 
 

 
The subject of today’s Dhamma Talk is the benefits 

of Meditation practice.  The details of the benefits that can 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           127 
 

derive through meditation practice is explained in this 
treatise.  At one time, a certain Deva (a celestial being) 
approach Buddha respectfully and expressed his views by 
way of verification.  He said: “Lord Buddha, if I may 
express my opinion.  I believe all sentient beings love their 
children the most.  The richest man is a person who owns 
the most numerous cattle.  The sun’s rays are the brightest 
light of the universe.  Among the lakes which contain large 
volume of water, the ocean is the biggest and widest”.  He 
expressed his views by making these four statements. 

Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là những lợi ích 
của sự tu tập Thiền Định.  Sự đi vào chi tiết của những lợi 
ích có thể bắt nguồn từ sự tu tập Thiền Định đã được giải 
thích trong luận thuyết này.  Vào một thời, có một Thiên 
Tử (chúng sanh ở Thiên Giới) đi đến gần Đức Phật một 
cách tôn kính và biểu kiến quan điểm của mình theo đường 
lối xác minh. Vị ấy nói: “Bạch Đức Thế Tôn, giả như con 
có thể biểu kiến quan điểm của con.  Con tin tưởng tất cả 
hữu tình chúng sanh thương yêu con cái của họ hơn hết. 
Người đàn ông giàu nhất là người sở hữu số lượng gia súc 
nhiều nhất.  Những tia sáng của mặt trời là ánh sáng rực rỡ 
nhất của vũ trụ.  Trong số những hồ chứa khối lượng lớn 
của nước, đại dương là lớn nhất và rộng nhất”.  Vị ấy biểu 
kiến quan điểm của mình bằng cách hình thành bốn lời phát 
biểu này. 

Thương ai bằng thương con, 
Của nào bằng bò nhà, 

Sáng nào bằng mặt trời, 
Nước nào hơn biển cả. 

(Tương Ưng Bộ Kinh – Chương I – Chư Thiên) 
 

His statements look like conventional truth.  Yes, 
people love their off spring so much that they carry their 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           128 
 

children in their aims, on their shoulders, and on their 
heads.  Even if the children urinate or excrete on them, they 
do not get angry or feel repulsive but showered more love 
and loving kindness. 

Những lời phát biểu của ông ta trông giống như một 
chân lý quy ước.  Đúng vậy, con người thương yêu con cái 
của mình rất nhiều, họ đã ẵm bồng con cái trong tay, trên 
đôi vai, và ở trên đầu của họ.  Ngay cả, nếu như con cái đại 
tiện và tiểu tiện trên người của họ, họ không giận hoặc cảm 
thấy ghê tởm, trái lại còn bộc lộ tình thương hơn nữa với 
lòng từ ái.  

 

So this Deva deduced from these observations that 
sentient beings love their offspring the most.  His second 
observation that the person who owns the largest number 
of cattle is the richest also seems practical.  Since 
Buddha’s native place in India, where the cattle is 
regarded with esteem as sacred.  Hindus culture is non – 
meat eating and to get the required protein, milk is the 
nature source.  Butter, yoghurt and cheese, etc. are 
extracted from milk to get nutrients for the population.  
Therefore, Hindu raise cattle in large numbers and the 
person who owns the largest number of cattle is regarded 
as the richest man. 

Như thế, vị Thiên Tử này đã suy luận từ những 
quán sát này và cho rằng những hữu tình chúng sanh 
thương yêu con cái của họ hơn hết.  Sự quán sát thứ hai của 
ông ta là con người sở hữu một số lượng lớn về gia súc là 
người giàu nhất, cũng có vẻ là thực tế.  Là do từ sanh quán 
của Đức Phật tọa lạc nơi Ấn Độ, là nơi gia súc được nhìn 
tới với sự tôn kính linh thiêng.  Văn hóa Ấn Độ Giáo là 
không ăn thịt, và yêu cầu để có được chất đạm, sữa phải từ 
nguồn gốc thiên nhiên.  Bơ đặc, sữa chua và phó mát, v.v. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           129 
 

được trích ra từ sữa để thành chất dinh dưỡng cho dân 
chúng.  Do đó, Ấn Độ Giáo nuôi dưỡng gia súc với số 
lượng lớn và người sở hữu một số lượng lớn về gia súc 
được xem như là người giàu nhất. 

 

His statement that sun – rays are the brightess 
seems to be true.  Because other lights such as electric 
light, battery lights or other sources of light can not be 
compared to sunlight in brightness.  His statement that 
among the lakes the ocean is the widest and largest is also 
quite plausible, and the appropriateness of these statements 
look like conventional truths.  Here we have to compare the 
difference in cleverness between normal knowledge of 
ordinary people and the Divine Wisdom of Omniscient 
Buddha.  After considering the all aspects of the Deva’s 
words, Buddha replied the following counter – statements 
to the Deva: 

1/ Every sentient being love onself the most, 
2/ The richest man is the person who owns the 

largest quantity of grain (paddy), 
3/ The light of wisdom is the brightest, 
4/ The rain and spring water is the main source of 

water to ocean. 
Lời phát biểu của vị ấy cho rằng những tia sáng của 

mặt trời là sáng chói nhất, có vẻ như đúng thật.  Vì lẽ 
những ánh sáng khác như là ánh sáng của điện, của bình 
ắcqui hoặc những nguồn ánh sáng khác không thể so sánh 
được với ánh sáng chói ngời của tia sáng mặt trời.  Lời phát 
biểu của ông ta cho rằng trong số những hồ, thì đại dương 
là rộng nhất và lớn nhất, cũng có vẻ khá chính đáng và rất 
thích hợp, trông giống như một chân lý quy ước.  Tại đây, 
chúng ta phải so sánh sự khác biệt về trí tuệ nhạy bén giữa 
kiến thức phổ thông của hạng người thông thường và trí tuệ 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           130 
 

Siêu Thế của Đức Thế Tôn.  Sau khi xem xét tất cả mọi 
khía cạnh những lời nói của vị Thiên Tử, Đức Phật đã trả 
lời tuần tự đối chiếu lại những tuyên bố của Thiên Tử: 

1/ Mỗi hữu tình chúng sanh tự thương yêu mình 
hơn hết, 

2/ Người đàn ông giàu nhất là người sở hữu một số 
lượng lớn về hạt giống (hạt thóc), 

3/ Ánh sáng của trí tuệ là chói sáng thù thắng, 
4/ Mưa và nước suối nguồn là nguồn chánh yếu của 

nước cho đại dương.  
 

Thương ai bằng thương mình, 
Của nào bằng lúa gạo, 
Sáng nào bằng trí tuệ, 

Nước nào hơn mưa rào. 
(Tương Ưng Bộ Kinh – Chương I – Chư Thiên) 

  

Buddha explained the statements.  All the assertions 
the Deva made were wrong when compared to Buddha’s 
revelations. 

Đức Phật đã giải thích những lời tuyên bố.  Tất cả 
những lời phát biểu của vị Thiên Tử khẳng định, đã sai trật 
khi so sánh với lời Đức Phật khải thuyết. 

Naturally, people love their offspring, but a time 
may come when there are differences and they may part 
their ways.  One can see parents disowning their sons and 
daughters on various grounds. Dearest husbands and wives 
who loved each other so much also divorce when there are 
differences.  It shows they love to a certain degree but not 
to utmost level as one loves oneself.  Therefore, Buddha 
pointed out to the Deva that his statement that sentient 
beings love their offspring the most is not correct and that 
all beings love one oneself the most. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           131 
 

Một cách thường nhiên, con người thương yêu con 
cái của họ, nhưng một thời gian có thể đến khi có những sự 
khác biệt và họ có thể tách ra đi theo đường hướng của họ. 
Người ta có thể nhìn thấy cha mẹ từ bỏ những người con 
(trai và gái) với nhiều lý do sai khác.  Thương yêu nhất là 
người chồng và vợ yêu thương với nhau rất nhiều, cũng vẫn 
ly dị ngay khi có những điểm dị biệt.  Điều đó cho thấy, họ 
thương yêu trong một mức độ nhất định, nhưng chưa đến 
mức tối đa, như chính họ tự thương yêu chính mình.  Do 
đó, Đức Phật đã chỉ điểm cho vị Thiên Tử rằng lời tuyên bố 
của ông ta cho là hữu tình chúng sanh thương yêu con cái 
của họ hơn hết, quả thật không đúng, và chính là tất cả 
chúng sanh tự thương yêu mình hơn hết.    

 

The second statement is also wrong because during 
the time of need or famine the most important material for 
survival is paddy (grain).  It can even cause disastrous 
miseries and death if paddy is not available.  It is true for 
all people – even for those who eat “chapatti” or bread 
because there are seven kinds of paddy (grain or cereal). 

Lời tuyên bố thứ hai cũng sai lầm, vì lẽ trong thời 
gian nghèo khổ hoặc đói kém, chất liệu tối quan trọng để 
sống còn là hạt thóc (hạt giống).  Nó cũng có thể là nguyên 
nhân tai hại khốn khổ và chết chóc nếu hạt thóc không đủ 
để tiêu thụ.  Nó quả thật thích hợp với mọi người – ngay cả 
đối với những người thích ăn “bánh ngọt” hoặc bánh mì, vì 
lẽ có tới bảy thể loại hạt thóc (hạt giống hoặc ngũ cốc). 

 

They can be categorized as: paddy, barley, oats, 
corn, maize, millet and wheat.  The person who owns the 
largest amount of paddy is the richest. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           132 
 

Chúng nó có thể được phân loại như sau: hạt thóc, 
lúa mạch, lúa kiều mạch, bắp, hạt bắp, hạt kê và hạt lúa mì. 
Người sở hữu với số lượng lớn về hạt thóc là bậc đại phú.  

 

Sunlight from outside appearance seems to be the 
brightess, but it cannot give light to depths or deep caves. 
And it cannot give light to persons who are immersed in 
lobha, dosa and moha.  And the sunlight cannot make a 
person clever and good if he is bad and foolish.  People 
can be taught to become good, clever and civilized by 
wisdom only.  Therefore the light of the wisdom is the 
brightest.  The wise saying that “There is no light brighter 
than the light of wisdom” is very true. 

Ánh sáng mặt trời trông từ bên ngoài thì có vẻ sáng 
chói nhất, nhưng nó không có thể cho ánh sáng đi tới 
những hang động khuất lấp hoặc thâm sâu.  Và nó cũng 
không có thể cho ánh sáng đến những người đã đắm chìm 
vào Tham, Sân và Si. Và ánh sáng mặt trời cũng không có 
thể làm cho con người được thông minh và thiện hảo nếu vị 
ấy là bất thiện và si mê.  Duy chỉ có trí tuệ, con người có 
thể được dạy bảo để trở thành thiện hảo, thông minh và có 
văn hóa.  Do đó, ánh sáng của trí tuệ là ánh sáng thù thắng.  
Có câu nói đã nói rằng “không có ánh sáng nào sáng hơn 
ánh sáng của trí tuệ” quả rất đúng.  

 

The seas and oceans will not be filled if rains and 
spring waters do not flow towards the ocean.  The spring 
water and the rain water flow into the ocean by way of 
many small rivers and large rivers.  The relevant assertions 
here is to prove the most important point that sentient 
beings love oneself the most.  When house is on fire, the 
person living in the house runs away from the house to save 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           133 
 

his own life.  Every sentient being is seeking safety and 
comfort for oneself, they want to be rich and happy. 

Biển cả và đại dương sẽ không thể được đầy tràn 
nếu những cơn mưa và nước suối nguồn không chảy hướng 
về đại dương.  Nước suối nguồn và nước mưa chảy ra đại 
dương do bởi rất nhiều những con sông lớn và nhỏ. Những 
lời phát biểu thích hợp tại đây đã chứng minh điểm tối quan 
trọng rằng hữu tình chúng sanh tự thương yêu mình hơn 
hết.  Ngay khi căn nhà bị phát hỏa, con người đang sống 
trong căn nhà đã bỏ chạy ra khỏi nhà để cứu lấy mạng sống 
của mình.  Mỗi hữu tình chúng sanh đang tầm cầu sự an 
toàn và tiện lợi cho chính mình, họ mong cầu được thịnh 
vượng và hạnh phúc. 

 

Therefore, the Buddha’s word that every sentient 
being loves oneself the most is the absolute truth.  So if a 
person loves oneself best how should he lead his life to get 
the utmost benefit? 

Do đó, huấn từ của Đức Phật dạy rằng mỗi hữu tình 
chúng sanh tự thương yêu mình hơn hết, quả thật đúng vậy.  
Như thế, nếu chính con người thương yêu mình nhất, thì 
làm thế nào để lèo lái cuộc đời của họ đạt được lợi ích tối 
thượng?  

 

Enjoying the pleasurable sensual objects only will 
not amount to loving oneself in a proper way.  The learned 
persons of the previous generations had stated that those 
persons who are not lazy to participate and take active 
parts in Kusala, Dhammas can only be called as persons 
loving oneself in the right way.  If one loves oneself, one 
should take active part in wholesome deeds with heart and 
soul.  In doing wholesome deeds it is important to have the 
right view and correct faith also. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           134 
 

Chỉ thụ hưởng những đối tượng dục lạc sẽ không 
tương ứng với việc tự thương chính mình trong con đường 
thích hợp.  Những người đã học kinh nghiệm của các thế hệ 
trước đã tuyên bố rằng những người không có lười biếng để 
tham gia và hoạt động các lãnh vực Thiện Sự, Phật Pháp, 
chỉ có thể được gọi là người thương yêu chính mình trong 
con đường chân chánh.  Nếu tự thương chính mình, ta phải 
tạo tác các việc trong Thiện Hạnh với cả tâm hồn.  Trong 
khi thực hiện những Thiện Hạnh, điều quan trọng là cũng 
cần phải có Chánh Kiến và Chánh Tín.  

    

Kusala deeds must be innocent and it must result in 
good kamma benefits.  One should not be lazy to do 
wholesome deeds.  Giving alms Dàna is for one’s own 
benefit.  The receiver of Dàna is beneficial but the objective 
of Dàna is for the donor to get rid of his lobha (greed) by 
giving away his property with generosity and the receiver 
reciprocates the donor’s loving kindness which is 
meritorious.  Observing Sìla is also wholesome deed.  

Những Thiện Hạnh phải là thanh tịnh và chắc hẳn 
được kết quả những lợi ích trong Thiện Nghiệp. Ta không 
nên lười biếng để tạo những Thiện Hạnh.  Cúng dường để 
bát là tạo lợi ích cho chính mình.  Người thọ thí được 
hưởng lợi ích, tuy nhiên mục tiêu của việc xã thí là cho 
người cúng dường được thoát khỏi lòng tham (lobha) bằng 
cách cho đi tài sản của mình với lòng quảng đại và người 
thọ nhận đáp lại tấm lòng từ ái của người cúng dường với 
lời ca ngợi tán thán.  Thọ trì giới luật cũng là Thiện Hạnh. 

To abstain from killing, stealing and not committing 
other evil actions and speeches is Kusala deed.  It can 
check lobha, dosa and the resultant benefit is healthiness 
and longevity of life.  Now for Pannà, Vipassanà Bhàvanà 
is also Kusala deed. Vipassanà bhàvanà is to prevent lobha 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           135 
 

and dosa, arising from the six senses.  So a person is free 
from lobha, dosa and enjoys purity of mind free from 
sorrow and anxiety. 

Ngăn ngừa việc sát sanh, trộm cắp và không phạm 
phải những Ác Hạnh, cùng với những lời nói, là Thiện 
Hạnh.  Nó có thể kiểm soát lòng tham, sự sân hận và kết 
quả lợi ích là được khỏe mạnh và tuổi thọ lâu dài.  Bây giờ 
là phần Trí Tuệ, tu tập Thiền Minh Sát cũng là Thiện Hạnh.  
Tu tập Thiền Minh Sát là để ngăn ngừa tham và sân, phát 
sinh từ sáu giác quan.  Như thế, con người được giải thoát 
khỏi tham, sân và thọ hưởng tâm thanh tịnh thoát khỏi sự 
sầu khổ và ưu não. 

 

The final goal of Bhàvanà is to gain Magga Nàna, 
Phala Nàna and practising of Nibbàna, so it is the most 
desirable Kusala deed.  By practising Dàna, Sìla and 
Bhàvanà with heart and soul will only amount to loving 
oneself in the right way. The meditators here who are 
practising Vipassanà meditation also amount to loving 
oneself in the right way. Their very own practice is not for 
anybody else but for the benefit of oneself. Dàna, Sìla, 
Samatha Bhàvanà (practising meditation) and Vipassanà 
Bhàvanà (insight meditation) are all Kusala deeds.  But the 
degree of merit accrued is not the same. 

Mục tiêu cuối cùng của sự tu tập là thành đạt Tuệ 
Đạo, Tuệ Quả và chứng tri Níp Bàn, như thế đó là sự mong 
cầu Thiện Hạnh tối thượng.  Chỉ có sự tu tập xã thí, trì giới 
và hành Thiền với cả tâm hồn sẽ tương ứng với việc tự 
thương chính mình trong chánh đạo.  Những thiền giả tại 
đây, là người đang tu tập Thiền Minh Sát cũng tương ứng 
với việc tự thương chính mình trong chánh đạo.  Xã thí, trì 
giới, hành Thiền Chỉ (Thiền An Tĩnh) và hành Thiền Quán 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           136 
 

(Thiền Tuệ Giác) đều là những Thiện Hạnh. Tuy nhiên mức 
độ phước báu được tích lũy không giống nhau. 

 

Dàna and Sìla are Kusala deeds and the resultant 
benefits will be richness and happiness in the, human world 
and deva world.  Practising Samatha Bhàvanà will send 
one to Brahmà world.  Where the Brahmàs stay in jhànic 
bliss requiring no food nor water nor other nutrients.  The 
life span of Brahmà is also very very long.  But the defect of 
this Brahmà world is that after that long and blissful life a 
person can revert to human world and Apàya world (i.e. 
animal world, ghost world, demon world and hell).  

Xã thí và trì giới là những Thiện Hạnh, và kết quả 
những lợi ích là sẽ được thịnh vượng và hạnh phúc ở trong, 
Nhân Giới và Thiên Giới.  Tu tập hành Thiền Chỉ sẽ đưa ta 
tới Phạm Thiên Giới.  Những Phạm Thiên ở trong Phước 
Lộc Thiền nơi trú xứ, không có nhu cầu về vật thực, hoặc 
nước, hoặc các dinh dưỡng khác.  Chiều dài tuổi thọ của vị 
Phạm Thiên cũng rất là lâu dài. Tuy nhiên, khuyết điểm của 
Phạm Thiên Giới là sau khi thọ hưởng Phúc Lộc lâu dài, 
người ta có thể quay trở lại cõi Nhân Loại và cõi Khổ Thú 
(tức là cõi bàng sanh, ngạ quỷ, atula và địa ngục).   

 

Vipassanà Bhàvanà if properly practice and 
achieve the status where Sakkàya Ditthi can be expelled 
altogether (i.e. reaching the Path of Stream – winning 
Sotàpatti – Magga), a person can hope to attain the 
cherished goal of Nibbàna through the Path of Magga and 
Phala.  So among the four Kusala deeds, the Vipassanà 
Bhàvanà is the best. 

Tu tập Thiền Minh Sát, nếu được tu tập chính chắn 
và chứng đạt trạng thái, là nơi Thân Kiến có thể được diệt 
trừ hoàn toàn (tức là thành đạt Đạo Dự Lưu, bậc Thất Lai), 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           137 
 

con người có thể hy vọng đạt đến mục tiêu cao quý của Níp 
Bàn xuyên qua con đường của Đạo và Quả.  Như thế, trong 
số bốn Thiện Hạnh, thì tu tập Thiền Minh Sát là tốt nhất.  

 

To summarize – Dàna and Sìla Kusala deeds can 
give resultant benefits in Deva world and among human 
beings. 

Tóm lại, Xã thí và Trì giới Thiện Hạnh có thể cho 
kết quả những lợi ích trong Thiên Giới và trong số Nhân 
loại. 

 

Samatha Bhàvanà Kusala deeds can have resultant 
benefits in Brahmà world.  Vipassanà Bhàvanà Kusala 
deeds can give Nibbàna bliss.  Our meditators here are 
practising Vipassanà Bhàvanà to achieve the cherished 
goal of Nibbàna.  A question can be asked at this stage.  
Can Nibbàna be attained by practising meditation at the 
present time? 

Tu tập Thiện Hạnh Thiền Chỉ có thể cho kết quả 
những lợi ích trong Phạm Thiên Giới. Tu tập Thiện Hạnh 
Thiền Minh Sát có thể cho an vui Níp Bàn.  Những thiền 
giả của chúng ta tại đây đang tu tập Thiền Minh Sát chứng 
đắc mục tiêu cao quý của Níp Bàn. Một câu hỏi có thể 
được đặt ra ở giai đoạn này.  Có thể được thành đạt Níp 
Bàn do tu tập thiền định ở ngay hiện tại hay không? 

 

Yes, one can realise Nibbàna by practising 
Vipassanà meditation at the present time.  Buddha himself 
had told ascetic Subhadda just before Buddha’s 
parinibbàna time (final passing way).  Buddha said “Even 
after my passing away if all the devotees whether be it 
monks or laymen follow the instructions contained in my 
discourses and practice Vipassanà meditation, in a proper 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           138 
 

perspective there will be no scarcity of Arahats at all 
times”. 

Được, do tu tập Thiền Minh Sát, ta có thể chứng tri 
Níp Bàn ở ngay hiện tại.  Chính Đức Phật đã nói với tu sĩ 
khổ hạnh Subhadda ngay trước thời gian Đức Phật viên tịch 
Níp Bàn (hoàn toàn tịch diệt).  Đức Phật nói: “Ngay cả sau 
khi Ta tịch diệt, nếu tất cả các đệ tử, dù là tu sĩ hoặc cư sĩ 
tuân hành theo những chỉ dẫn chứa đựng trong những Pháp 
Thoại của Ta và tu tập Thiền Minh Sát, trong một bối cảnh 
thích hợp, thì thường luôn sẽ không thiếu vắng bậc Vô 
Sinh”.   

 

Here “practice in a proper perspective” means – 
persons after attaining Udayabbaya Nàna (awareness of 
ever new phenomena rapidly arising and passing away) 
will encourage other meditator or othor friends to practice 
like him and if the same result is achieved then it can be 
regarded as practising in a proper perspective. 

Tại đây, “tu tập trong một bối cảnh thích hợp” có ý 
nghĩa – con người sau khi chứng đạt Sanh Diệt Trí (sự 
nhận thức của từng hiện tượng mới khởi sanh và diệt mất 
một cách mau lẹ) sẽ khuyến khích thiền giả khác hoặc 
những bạn đạo khác tu tập giống như vị ấy và nếu được 
chứng đắc cùng một kết quả, trong trường hợp đó có thể 
được xem như là tu tập trong một bối cảnh thích hợp.  

A meditator after proper practice achieved the 
status of cessation of mental and physical phenomena and 
be turn encourages other meditator to try and reach the 
status of cessation of mental and physical phenomena then 
can it be regarded as practicing in proper perspective.  In 
our Mahàsì Meditation Centre, the old meditator try to help 
the new meditator so that they also realise what they 
themselves had achieved in their meditation practice.  This 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           139 
 

also is leading a good Buddhist life and practising in 
proper perspective. 

Thiền giả sau khi tu tập thích hợp đã chứng đắc 
trạng thái của sự chấm dứt hiện tượng tâm sinh lý và quay 
trở lại khuyến khích thiền giả khác để cố gắng và đạt tới 
trạng thái của sự chấm dứt hiện tượng tâm sinh lý, như thế 
có thể được coi như là tu tập trong một bối cảnh thích hợp.  
Tại Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì của chúng ta, thiền giả 
cũ cố gắng để giúp đỡ thiền giả mới, như thế họ cũng được 
chứng tri về điều mà họ đã được chứng đắc trong việc tu 
tập thiền định.  Điều này cũng dẫn đến một đời sống của 
người Phật Tử tốt đẹp và tu tập trong một bối cảnh thích 
hợp.    

 

If the Buddhists obey the words of Buddha and 
helped each other in their Vipassanà meditation as Buddha 
prophesied there can be no disappearance of Arahats.  If 
Arahatship can be achieved at the present time, naturally 
Anagàmi persons Sakadàgàmi persons and Sotàpatti 
persons will be existing at the present time.  Therefore if 
meditators practice in proper perspective, it is possible to 
reach the status of Ariya Puggala at the present time 
without any doubt. 

Nếu những Phật Tử tuân hành theo những huấn từ 
của Đức Phật và giúp đỡ lẫn nhau trong Thiền Minh Sát 
của họ, như thể Đức Phật đã tiên đoán có thể sẽ không có 
sự biến mất của những bậc Vô Sinh.  Nếu có thể chứng đắc 
bậc Vô Sinh ở ngay hiện tại, một cách thường nhiên, bậc 
Bất Lai, bậc Nhất Lai, bậc Thất Lai cũng sẽ hiện hữu ở 
ngay hiện tại này.  Do đó, không còn điều chi để nghi ngờ, 
nếu những thiền giả tu tập trong bối cảnh thích hợp, điều đó 
có thể đạt đến trạng thái của bậc Thánh Nhân ở ngay hiện 
tại.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           140 
 

 

Even persons who are sick and have no ability to 
practise effectively now they should not be discouraged 
because in “Majjhimapannàsa Mahà Rahulovàda Sutta 
Atthakathà” it is stated that: 

 1/ person who had experience in meditation 
practice can achieve Ariya Puggala status in one of the 
sitting practice during his lifetime at one time or another.  
Since they are familiar with meditation technique, at the 
proper time and place when the conditions are conducive 
they know how to take the opportunity to engage in serious 
meditation and there is ample chance of attaining Magga 
and Phala Nàna at that moment.  This is the first occasion 
the meditators got for fulfillment of their cherished goal. 

Thậm chí ngay bây giờ, những người bệnh và 
không có khả năng tu tập một cách có hiệu quả, họ cũng 
không nên nản chí ngã lòng, vì lẽ trong “Bộ Chú Giải bài 
kinh thứ 50 thuộc Trung Bộ Kinh – Kinh Đại Giáo Giới 
Rahùla”  đã có nhận định rằng: 

1/ với người đã có kinh nghiệm trong việc tu tập 
thiền định thì có thể chứng đắc trạng thái bậc Thánh Nhân 
chỉ trong một lần của tu tập Thiền Tọa, vào bất luận thời 
gian trong suốt cả cuộc đời của mình.  Kể từ khi họ đã quen 
thuộc với kỹ thuật thiền định, vào thời gian và địa điểm 
thích hợp, khi những điều kiện dẫn đến thuận lợi mà họ biết 
làm thế nào nắm bắt lấy cơ hội để khắn khít vào thiền định 
nghiêm túc và đó là thật đại hạnh cho việc thành đạt Tuệ 
Đạo và Tuệ Quả ngay thời lúc đó.  Đây là cơ duyên đầu 
tiên mà những thiền giả được thực hiện thành tựu mục tiêu 
cao quý của mình.   

 

2/ if this does not materialize still there is a second 
chance at the time when he is about to die. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           141 
 

When nearing death any sentient beings look for 
solace and support because they are afraid to die.  Every 
being is afraid of death.  There are two kinds of beings, 
who are not afraid of death. 

a/ one kind of being is four – fold: superhero, 
elephant hero and bull hero. They are not afraid of death 
because their Sakkàya ditthi is too strong. 

b/ there are second type of persons who are not 
afraid of death.  There are: 

1. Pacceka Buddha (Silent or Private Buddha), 
Anàgàmi persons, Arahats. 

2. and fully enlightened Buddha.  Because they have 
eliminated Sakkàya Ditthi and they have also eliminated 
the fear – producing dosa (anger).   

2/ Nếu điều này không được thực hiện thì vẫn còn 
một cơ may lần thứ hai ở vào thời gian cận tử của vị ấy. 

Vào lúc cận tử, bất kỳ hữu tình chúng sanh đều tầm 
cầu sự an ủi và hỗ trợ, vì lẽ họ sợ hãi tử vong.  Mỗi chúng 
sanh đều lo sợ sự chết.  Có hai hạng loại chúng sanh không 
có sợ hãi sự chết.   

a/ một hạng loại chúng sanh là gấp bốn lần:  vị siêu 
anh hùng, con voi anh hùng và con bò mộng anh hùng.  Họ 
không sợ hãi sự chết vì Thân Kiến của họ rất mạnh. 

b/ hạng loại thứ hai của con người mà không sợ hãi 
sự chết.  Đó là: 

1. Độc Giác Phật (Phật Tịnh Lặng hoặc Cô Độc), 
bậc Bất Lai, bậc Vô Sinh. 

2. và bậc Toàn Giác. Vì lẽ các Ngài đã diệt trừ Thân 
Kiến và cũng diệt trừ nguyên nhân phát sinh sợ hãi – sự sân 
hận (dosa). 

   

All other persons are afraid of death.  Death is a 
fearful event, because nobody is sure what will happen 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           142 
 

after death or where he is to be re-born, etc. When looking 
for support, some look to their children, some look to the 
their doctors whoever is near them.  But at the time of 
actual death, no medicine effective, no help can be useful 
from the children.  The real support needed at the time of 
death is Dhamma. Those who had no experience in 
Dhamma or Bhàvanà meditation, they will not know how to 
contemplate the Dhamma.  The last resort they will do is 
lament for the children to help them from death. 

Tất cả mọi chúng sanh khác đều sợ hãi về sự chết.  
Cái chết là một sự kiện sợ hãi, vì lẽ không một ai đoan chắc 
điều gì sẽ xảy ra sau cái chết, hoặc giả họ sẽ tái tục ở đâu, 
v.v.  Khi tầm cầu sự hỗ trợ, một vài tầm cầu ở con cái của 
họ, một vài tầm cầu vào bất luận những thầy thuốc nào ở 
gần với họ.  Tuy nhiên thật sự ngay thời điểm của sự chết, 
thuốc men vô hiệu, hỗ trợ nhi tử vô lực.  Chỉ có sự hỗ trợ 
thật sự khẩn thiết ngay thời tử là Giáo Pháp.  Với những ai 
không có kinh nghiệm trong Giáo Pháp hoặc tu tập thiền 
định, họ sẽ không có hiểu biết làm thế nào thẩm sát Giáo 
Pháp.  Phương cách cuối cùng họ sẽ làm khi cận tử, đó là 
than khóc cầu sự giúp đỡ của con cái.      

 

As bird deprived of its wings cannot fly and 
becomes the meat for dogs or cats. And if a human being 
does not know how to contemplate the Dhamma at the time 
of death, he is liable to land in the Apàya world.  But for 
those persons who had experience in meditation practice 
can contemplate the Vipassanà bhàvanà and there is a 
second chance for him to attain Magga and Phala Nàna 
and became Ariya puggala just before the time of death.  
Suppose he had no chance to contemplate the Dhamma at 
the time of his death, his previous Vipassanà bhàvanà will 
not be wasted.   



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           143 
 

Ví như chim mất đi đôi cánh, không thể bay xa và 
trở thành vật thực cho chó hoặc mèo.  Và nếu như con 
người không hiểu biết làm thế nào thẩm sát Giáo Pháp ngay 
phút lâm chung, vị ấy có khả năng bị rớt vào Khổ Thú.  
Tuy nhiên với những người đã có kinh nghiệm trong tu tập 
Thiền định, thì có thể thẩm sát vào việc tu tập Thiền Minh 
Sát và đó là một cơ may lần thứ hai cho vị ấy để thành đạt 
Tuệ Đạo và Tuệ Quả, và trở thành bậc Thánh nhân ngay 
trước thời điểm của sự chết. Giả sử vị ấy không có cơ may 
để thẩm sát Giáo Pháp lúc cận tử lâm chung, việc tu tập 
Thiền Minh Sát trước kia của ông ta sẽ không bị lãng phí.     

 

3/ Though he did not become Ariya puggala, the 
very fact that he died contemplating the Dhamma, 
prevented his landing in Apàya worlds and will certainly 
help him to become Heavenly Beings of Deva world. He 
has a sure chance of meeting those Heavenly Beings who 
had practised Bhàvanà meditation at the time of Gotama 
Buddha and by association with these pious Heavenly 
Beings he can have another chance to become Ariya 
puggala. 

3/ Mặc dù vị ấy không được trở thành bậc Thánh 
nhân, một sự chắc thật là vị ấy đã chết trong lúc thẩm sát 
Giáo Pháp, đã ngăn chận không bị rớt vào Khổ Thú và một 
cách đoan chắc là giúp ông ta trở thành một Thiên Tử ở 
Thiên Giới.  Vị ấy chắc chắn có cơ may được hội hợp với 
những Thiên Tử đã có được sự tu tập Thiền Định vào thời 
kỳ của Đức Phật Gotama, và do bởi Hội Chúng Thiên 
ngoan đạo này, vị ấy lại có thể có một cơ may để trở thành 
bậc Thánh nhân. 

 

In Deva world, the conditions are similar to the 
human world. As there are Devas who are seeking 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           144 
 

enjoyable sensual pleasures there are Devas who are 
seeking the Dhamma and practising Vipassanà Bhàvanà.  
So when the person who had landed in Deva world due to 
his contemplation of the Dhamma at the time of his death, 
he will associate with other pious Devas and the Deva 
world being more intelligent he can become a Deva Ariya 
without much difficulty.  This is the third chance of 
deliverance for thous persons who had experience in 
meditation practice. 

Ở trong Thiên Giới, những hoàn cảnh cũng tương tự 
như ở cỏi Nhân Loại.  Như có những Thiên Tử tầm cầu thọ 
hưởng những thú vui dục lạc, có những Thiên Tử tầm cầu 
Giáo Pháp và tu tập Thiền Minh Sát.   Như thế, một khi con 
người được đến Thiên Giới bởi do việc thẩm sát Giáo Pháp 
ngay lúc lâm chung, vị ấy sẽ hòa nhập vào những Thiên Tử 
ngoan đạo khác với Hội Chúng Thiên Giới cũng thông 
minh hơn (Chúng Thiên khác), và vị ấy có thể trở thành bậc 
Thánh Thiên chẳng mấy khó khăn.   Đây là cơ may lần thứ 
ba của sự giải thoát cho những người đã có kinh nghiệm 
trong việc tu tập Thiền Định. 

 

4/ Supposing he failed to make the third chance of 
deliverance in the Deva world, but through the cycle of 
“Round of Rebirth” of Samsàra, he may become a human 
being in the world where there is no Buddha and Buddha 
Sàsana. The fact that he had practised Vipassanà Bhàvanà 
at various existences will result in his becoming a Pacceka 
Buddha.  A Pacceka Buddha is an “Independently 
Enlightened one” outside Buddha Sàsana.  Such kind of 
Pacceka Buddha are called separately or individually 
Enlightened One.  He comprehends the four Noble Truth by 
his own effort but has no capacity to proclaim the teaching 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           145 
 

effectively to others as a Universal Buddha (Sammà 
Sambuddha) and may be called a lesson Buddha. 

Womenfolk can also achieve manhood at that time 
and can inspire to become Pacceka Buddhas.  

4/ Giả như vị ấy hỏng mất cơ may lần thứ ba để 
được giải thoát ở trong Thiên Giới, tuy nhiên xuyên qua 
vòng luân chuyển của “Luân Hồi Tái Tục”, ông ta có thể 
trở thành con người trong thế gian nơi đó không có Đức 
Phật và Giáo Pháp Đức Phật.  Với sự chắc thật, do vị ấy đã 
tu tập Thiền Minh Sát qua nhiều kiếp sống khác nhau, vị ấy 
sẽ được kết quả trở thành bậc Độc Giác Phật.  Bậc Độc 
Giác Phật là bậc Giác Ngộ một cách độc lập, ngoài Giáo 
Pháp Đức Phật.  Như thế, hạng Độc Giác Phật được gọi là 
bậc Giác Ngộ đơn độc hoặc riêng lẽ.  Do bởi sự tự nỗ lực 
của chính mình, vị ấy liễu tri Tứ Thánh Đế, nhưng không 
có khả năng giáo hóa công truyền một cách hiệu quả đến 
với mọi người như bậc Toàn Giác (Chánh Đẳng Giác) và 
có thể được gọi là bậc Giáo Chủ. 

Hàng nữ giới cũng có thể thành đạt nam giới vào 
thời lúc đó, và có thể thọ cảm trở thành bậc Độc Giác Phật.         

 

5/ Supposing he failed to attain this Pacceka 
Buddha hood as the fourth chance, by dint of his previous 
meditation practice he can become an Arahat easily during 
the time of next coming Sàsana.  There is precedent, during 
the time of Gotama Buddha, one “Bàhiya dàrucariya” who 
had previous meditation experience at the time of Kassapa 
Buddha for seven full days but achieved no Ariya puggala 
status.  So during Gotama Buddha’s time, he became an 
Arahat with one good sitting very easily and comfortably 
knowing the four Noble Truths at once. 

5/ Giả như vị ấy hỏng mất việc thành đạt bậc Độc 
Giác Phật vào cơ may lần thứ tư, do nhờ năng lực của việc 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           146 
 

tu tập Thiền Định trước kia, vị ấy có thể trở thành bậc Vô 
Sinh một cách dễ dàng vào trong thời kỳ của Giáo Pháp kế 
tiếp.  Điều này là tiền lệ, vào trong thời kỳ của Đức Phật 
Gotama, vị giáo thọ “Bàhiya dàrucariya” đã có kinh 
nghiệm thiền định trước kia, trong thời kỳ của Đức Phật Ca 
Diếp, trọn cả bảy ngày đêm nhưng không chứng đắc trạng 
thái bậc Thánh nhân.  Và đến thời của Đức Phật Gotama, vị 
ấy đã trở thành bậc Vô Sinh chỉ qua một lần Thiền Tọa 
thuận lợi và an lạc, liễu tri Tứ Thánh Đế ngay tức thời.  

 

In conclusion, the practice of meditation (Bhàvanà) 
is very beneficial and every meditator should endeavour 
not to miss the chance of engaging Vipassnà meditation at 
this very moment. 

Để kết luận, tu tập Thiền Định (Tiến Tu) rất là hữu 
ích và mỗi thiền giả nên cố gắng không bỏ qua cơ may của 
việc khắn khít Thiền Minh Sát vào ngay thời lúc này. 

 

By practising Vipassanà Bhàvanà: 
1/ A person can achieve Magga and Phala Nàna at 

the first chance, 
2/ If he failed to achieve Ariya puggala at the first 

chance, he can succeed achieving it at the time of dying as 
the second chance, 

3/ If he failed on the second chance, he can achieve 
Magga and Phala Nàna, as a Heavenly Being od Deva 
world, as the third chance. 

4/ If he failed at the third chance, he can achieve 
Pacceka Buddhahood, even in the outside of Buddha 
Sàsana, as the fourth chance. 

5/ If he failed on the fourth chance of becoming a 
Pacceka Buddha, he can easily realise the four Noble Truth 
and become an Arahat in the coming Buddha Sàsana. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           147 
 

Do bởi tu tập Thiền Minh Sát: 
1/ Con người có thể chứng đắc Tuệ Đạo và Tuệ Quả 

ngay lần cơ may đầu tiên. 
2/ Nếu vị ấy hỏng mất việc chứng đắc bậc Thánh 

nhân vào cơ may lần đầu tiên, vị ấy có thể thành tựu việc 
chứng đắc vào thời điểm tử vong, đó là cơ may lần thứ hai. 

3/ Nếu vị ấy hỏng mất cơ may lần thứ hai, vị ấy có 
thể chứng đắc Tuệ Đạo và Tuệ Quả khi là một Thiên Tử ở 
Thiên Giới, đó là cơ may lần thứ ba. 

4/ Nếu vị ấy hỏng mất cơ may lần thứ ba, vị ấy có 
thể chứng đắc bậc Độc Giác Phật, ngay cả bên ngoài Giáo 
Pháp Đức Phật, đó là cơ may lần thứ tư. 

5/ Nếu vị ấy hỏng mất cơ may lần thứ tư, để trở 
thành bậc Độc Giác Phật, vị ấy có thể chứng tri Tứ Thánh 
Đế và trở thành bậc Vô Sinh trong thời kỳ Giáo Pháp Đức 
Phật (kế tiếp).   

  

Since the benefits of meditation is so great and sure 
of achievement, every meditator should make the greatest 
effort to practice Vipassanà meditation at the present time 
and may I conclude my Dhamma Talk by wishing you all to 
quickly realise the cherished goal of Nibbàna in the most 
easiest way. 

Khi mà những lợi ích của Thiền Định quả là to lớn 
vĩ đại và đoan chắc thành đạt, mỗi thiền giả phải cố gắng 
hết cả tâm lực để tu tập Thiền Minh Sát ngay hiện tại này, 
và để kết thúc bài Pháp Thoại này, tôi cầu chúc tất cả các 
bạn sớm mau chứng tri mục tiêu cao quý Níp Bàn trên con 
đường thuận lợi thù thắng.  

 
 
 

Sàdhu!  Sàdhu!  Sàdhu! 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           148 
 

Lành Thay!  Lành Thay!  Lành Thay! 
  
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

IMPORTANT OF BALANCED FACULTIES 
IN MEDITATION 

TẦM QUAN TRỌNG CỦA SỰ ĐIỀU 
NGỰ 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           149 
 

NHỮNG NĂNG LỰC TRONG THIỀN 
ĐỊNH 

 
 
The subject of today’s Dhamma Talk is “Important 

of balanced faculties in Meditation”.  Five main faculties 
are mindfulness, concentration, effort (or energy), faith and 
wisdom.  Out of these five falculties concentration and 
effort, faith and wisdom should equally be balanced in 
meditation, over- emphasis of saddhà (faith), viriya (effort) 
or samàdhi (concentration) is not desirable.  There is no 
over- emphasis in mindfulness (sati).  The more emphasis 
on mindfulness the better for the meditation practice. 

Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là “Tầm quan 
trọng của sự điều ngự những năng lực trong Thiền Định”.  
Có năm năng lực chánh yếu là Niệm, Định, Tấn (hoặc năng 
lượng), Tín và Tuệ.  Trong số những năm năng lực này, 
Định và Tấn, Tín và Tuệ cần phải điều ngự một cách quân 
bình trong Thiền Định, không nên mong cầu chú trọng quá 
nhiều vào Tín (saddhà), Tấn (viriya) hoặc Định 
(samàdhi).  Cũng không nên quá chú trọng nhiều vào 
chánh niệm (sati).  Điều tốt nhất cho việc tu tập Thiền 
Định là chú trọng hơn hết vào chánh niệm.   

 

There are four kinds of body positions in the 
meditation practice.  They are standing, walking, sitting 
and lying.  Out of these four, standing and walking practice 
encourages in the developing or building up of viriya 
(effort or energy).  Of course concentration is also included 
but the emphasis is more in development of viriya (effort).  
While standing, a meditator has to make an effort no to fall 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           150 
 

down.  In walking also, a meditator has to make special 
effort to take one step after another while staying erect.  
Therefore, we regard the standing and walking meditation 
is more conducive to the development of viriya (effort). 

Có bốn thể loại oai nghi trong việc tu tập Thiền 
Định.  Đó là đứng, đi, ngồi và nằm.  Trong số cả bốn đây, 
tu tập Thiền Trụ và Thiền Hành, khuyến khích trong việc 
phát triển hoặc tăng trưởng về Tấn (nỗ lực hoặc năng 
lượng).  Lẽ đương nhiên, Định cũng được kể đến, nhưng 
chú trọng nhiều hơn vào việc phát triển về Tấn (nỗ lực).  
Trong khi đứng, thiền giả phải cố gắng để không ngã 
xuống.  Và cũng trong khi đi, thiền giả phải đặc biệt cố 
gắng để dở bước chân sau khi chân kia đang đứng vững.  
Do đó, khi chúng ta lưu tâm vào Thiền Trụ và Thiền Hành 
là tạo thêm thuận lợi cho việc phát triển về Tấn (nỗ lực). 

   

Whereas sitting and lying meditation practice is 
more conduccive to the development of samàdhi 
(concentration), viriya is there also but it plays a minor 
part.  In the practice of  lying position the body posture of  
lying is keeping still and with the eyes closed it encourages 
the buiding up of concentration.  Therefore we regard 
sitting and lying postures as having more emphasis to the 
development of concentration. 

Trong khi đó, tu tập Thiền Tọa và Thiền Ngọa là tạo 
thêm nhiều thuận lợi cho việc phát triển về Định (tập 
trung), Tấn cũng có trong đó, nhưng chỉ đóng một phần thứ 
yếu.  Trong việc tu tập về oai nghi nằm, tư thế của cơ thể 
vẫn còn đang nằm với đôi mắt nhắm lại, đó là kích thích 
cho việc phát triển về Định.  Do đó, khi chúng ta lưu tâm 
vào oai nghi ngồi và nằm, là có thêm nhiều sự chú trọng 
vào việc phát triển về Định.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           151 
 

Therefore in the scriptures it is specifically 
mentioned that Ariyas (noble persons) uttered words of 
praise to those meditators whose meditation is balanced 
between concentration and effort as well as between faith 
and progress of vipassanà bhàvanà is achieved quickly 
only when concentration and effort, faith and wisdom are 
equally developed. 

Như thế, trong những Giáo Điển, một cách đặc biệt 
đề cập đến những bậc Vô Sinh (những bậc Thánh Thiện) đã 
thốt lên những lời ca ngợi đến những thiền giả tu tập về 
Thiền đã điều ngự được giữa Định và Tấn cũng như giữa 
Tín và tiến độ tu tập Thiền Minh Sát chỉ được chứng đắc 
một cách mau lẹ một khi Định và Tấn, Tín và Tuệ được 
phát triển một cách quân bình. 

 

When you observe a bicycle the two wheels must be 
equally aired to have a good and swift motion.  If one of the 
wheel tyre is flat the movement of the bicycle is impaired.  
The same with human beings.  A person is only normal if 
his two eyes and two ears are equally functioning correctly.  
If one eye and one ear is defective, he can see but 
effectiveness is not as good as a person who has two good 
eyes.  So also he can hear but the hearing is not as good as 
a person who has two good ear.  The same with two hands 
and two legs.  If one of them is defective the normal actions 
cannot be exercised as persons who have good pair of 
hands and legs. 

Khi bạn quán sát một chiếc xe đạp, với hai lốp xe 
phải đồng đều hơi thì mới có sự chuyển động tốt và mau lẹ.  
Nếu một trong hai lốp xe bị xì hơi, sự chuyển động của xe 
bị sụt giảm.  Con người cũng như vậy.  Một người được là 
bình thường nếu với đôi mắt và hai tai đồng cùng hoạt động 
một cách chính xác.  Nhỡ như có một mắt và một tai bị 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           152 
 

khiếm khuyết, vị ấy có thể nhìn thấy, nhưng hiệu quả 
không được tốt như một người có đôi mắt sáng.  Cũng như 
thế, vị ấy có thể nghe, nhưng việc nghe không được tốt lắm 
như một người có đủ hai tai.  Tương tự với đôi tay và hai 
chân.  Nhỡ như một trong những cái đó bị khiếm khuyết, 
thì sự hoạt động thường lệ không có thể diễn đạt như một 
người có đủ đôi tay và hai chân lành mạnh.   

 

For meditators also the progress of insight is 
normal and quick if concentration and effort, faith and 
wisdom are in proper balance.  If not properly balanced it 
is mentioned in scriptures that those who has more faith but 
less wisdom tend to believe in the wrong ways.  Saddhà is 
faith and believing in one thing is also faith.  Having faith 
is good but blind faith is undesirable.  They tend to believe 
in wrong views.  They mistook wrong persons as holy.  
During Buddha’s time even, there were persons who 
worshipped the nude persons thinking that such persons 
had shed their lobha and dosa by not wearing clothes.  
Some worshipped those who imitated the habits of dogs and 
bulls.  Some worshipped persons whose garments were 
made of human hairs or who adorned peculiar garments.  
The cause of such behavior is, though they have faith they 
have no wisdom to differentiate between right and wrong.  
They have no proper perspective that persons going in the 
nude had no sense of modesty and how can they be 
regarded as persons of worthiness, to pay respects to, by 
decent and intelligent population. 

Cũng như thế với những thiền giả, tiến độ của tuệ 
giác là thông thường và mau lẹ nếu Định và Tấn, Tín và 
Tuệ được điều ngự thích hợp.  Nếu không được điều ngự 
thích hợp, như trong Giáo Điển đã đề cập đến, với những ai 
có nhiều Tín nhưng Tuệ kém, thì có xu hướng ngả Tín vào 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           153 
 

trong Tà Đạo. Tín là sự tin tưởng và điều được tin tưởng 
cũng phải đáng tin cậy.  Phải có Chánh Tín, nhưng chẳng 
mong cầu Mê Tín.  Nó có khuynh hướng đưa Tín vào Tà 
Kiến.  Họ hiểu sai những người lầm lạc như bậc Thánh.  
Thậm chí trong thời của Đức Phật, đã có những người tôn 
kính những người lõa thể khi nghĩ rằng những người đó đã 
diệt tham (lobha) và sân (dosa) của họ bằng cách không 
vận y phục.  Một vài người tôn kính những người bắt 
chước những tập quán của những chó và bò.  Một vài người 
tôn kính những người lấy tóc con người bện làm trang phục 
hoặc mặc những trang phục kỳ lạ.  Nguyên nhân của cách 
đối xử như vậy, là vì tuy họ có Tín nhưng họ không có Tuệ 
để phân biệt được đúng hay sai.  Họ không có bối cảnh 
thích hợp, rằng những người đang trong sự lõa thể là đã 
không có ý thức của sự khiêm cung và làm thế nào có thể 
họ được xem là những người khả kính, được đón nhận sự 
tôn kính, bởi quần chúng thông minh và không mù quáng. 

  

Some cannot see properly which persons can teach 
the right dhamma and which persons were fakes and follow 
the wrong path, resulting in various kinds of miseries and 
some even lost their live by following the fake Gods. 

Một vài người không có được nhận thấy một cách 
chân chánh với những người có khả năng giảng dạy Chánh 
Pháp với những người giả mạo và đi theo Tà Đạo, dẫn đến 
những sai khác của bất hạnh khổ đau và thậm chí có một 
vài người bị mất cả cuộc sống bởi tin theo những Tà Thần. 

 

Such kinds of mishaps can happen to those persons 
who have ardent faith only but no wisdom to differentiate 
the right path and the wrong path.  They can become the 
followers of imitation Buddhas, imitation Dhamma and 
imitation Sangha, easily.    



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           154 
 

Những thể loại bất hạnh như thế, có thể xảy đến với 
những người chỉ có những niềm tin mãnh liệt nhưng không 
có trí tuệ để phân biệt Chánh Đạo và Tà Đạo.  Họ có thể trở 
thành những người đi theo Tà Phật, Tà Pháp và Tà Tăng, 
một cách dễ dàng.  

 

There is a Myanmar saying that “Persons who have 
ardent blind faith only but lack wisdom can land in 
following the wrong path”.  And persons who are sharp 
and intelligent but have no ardent faith and honesty can 
become cunning and wicked.  Our meditators may find 
some persons who had mastered book knowledge but lack 
in saddhà will have no generosity to give alms-dàna, no 
intention of practising purity of mind-sìla, no inclination of 
meditating Vipassanà bhàvanà. 

Người dân Miến Điện đã nói rằng: “Những người 
chỉ có niềm tin mù quáng mãnh liệt nhưng thiếu trí tuệ có 
thể dắt dẫn đi theo Tà Đạo”.  Và những người có sự sắc sảo 
và thông minh nhưng không có niềm tin mãnh liệt và trung 
thực, có thể trở thành xảo quyệt và độc ác.  Những thiền giả 
của chúng ta có thể phát hiện một vài người đã nắm vững 
kiến thức sách vở nhưng thiếu Tín (saddhà), sẽ không có sự 
rộng lượng xã thí cúng dường để bát, không có tác ý cho 
việc tu tập thanh lọc tâm và giới luật, không có thiện chí tu 
tập Thiền Minh Sát.  

 

Not only are they lacking in dàna, sìla and bhàvanà 
but they obstruct the paths of others who are pious and 
observe dàna and sìla, by commenting adverse remarks 
such as “Do not give dàna, it will only prolong the miseries 
of samsàra”.  They remark dàna is an easy thing.  If you 
wash your dishes and throw away the remains, the insects 
can eat the food and it is also dàna.  Of course, it is a kind 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           155 
 

of dàna but such kind of dàna is inferior dàna resulting 
only inferior kind of merit. 

Họ không những chỉ khiếm khuyết về xã thí, trì giới 
và tu tập, mà họ còn gây trở ngại  tiến trình của những 
người khác vốn dĩ là người ngoan đạo và tuân hành xã thí 
và giới luật, với những lời nhận xét phê bình bất lợi như là 
“Không nên xã thí cúng dường, nó chỉ sẽ làm kéo dài 
những đau khổ của vòng luân hồi”.  Họ nhận xét xã thí là 
một việc làm dễ dàng.  Nếu bạn rửa những bát đĩa và vứt 
bỏ những vật còn lại, những côn trùng có thể ăn vật thực và 
đó cũng là xã thí vậy.  Lẽ  đương nhiên, đó cũng là một loại 
xã thí, tuy nhiên loại xã thí như thế là hạ liệt thí, quả phước 
báu cũng chỉ là loại hạ liệt. 

 

Such kind of adverse remarks are made by cunning 
and wicked persons by obstructing the good ways of pious 
and generous folks.  They also discourage those who are 
conventional in religious ways in going to monasteries to 
observe sìla respectfully under the guidance of disciplined 
and pristine abbot.  They made fun of such piety by 
remarking there is no need to go to a monastery to observe 
sìla, one can stay at home and practise purity of mind, etc. 

Với thể loại của những lời nhận xét phê bình bất lợi 
được tạo ra bởi những người xảo quyệt và độc ác đã cản trở 
tiến trình phát triển của những bà con ngoan đạo và hiền 
lương.  Họ cũng làm thối giảm đức tin với những người 
tuân theo truyền thống của Đạo Giáo, đi vào những tự viện 
để thọ trì giới luật một cách nghiêm minh dưới sự hướng 
dẫn của vị trụ trì có kỷ cương và duy trì truyền thống 
nguyên thủy.  Họ còn đùa cợt vào sự ngoan đạo với lời 
bình luận là không nhất thiết phải vào tự viện để thọ trì giới 
luật, người ta có thể ở nhà và tu tập thanh lọc tâm, v.v.  

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           156 
 

Even taking a solemn now to observe the sìla in the 
presence of pristine abbots can sometimes be broken, such 
flippant observance at home by oneself is more liable to 
discard at will, he may commit killing or eat after midday 
without any restraint. Therefore observing the sìla in front 
of a respectful teacher is liable to be more solemn and 
adherence is more reliable and serious and advantageous. 

Bây giờ chính ngay việc thọ trì giới luật một cách 
nghiêm cẩn ở ngay hiện tại với vị trụ trì giữ truyền thống 
nguyên thủy đôi khi còn có thể bị hư hoại, như thế  thì việc 
tự thọ trì thiếu nghiêm túc ở tại nhà rất có khả năng vứt bỏ 
bất cứ khi nào theo ý muốn, vị ấy có thể vi phạm việc sát 
sanh hoặc ăn sau ngọ mà không có bất kỳ sự tự hạn chế 
nào.  Do đó, thọ trì giới luật trước mặt vị thầy khả kính là 
rất có khả năng được nhiều sự nghiêm cẩn và tín thọ phụng 
hành một cách nghiêm minh với nhiều lợi lạc.  

 

So called learned persons also make sarcastic 
remarks about Vipassanà bhàvanà meditation.  The line 
they take is “Why should a person go to meditation 
centres?” Didn’t Buddha preached that contemplation of 
one’s own body is Dhamma, which can be done by oneself 
in one’s own body is Dhamma, which can be done by 
oneself in one’s own house”.     

Tuy nhiên những người được gọi là có học thức 
cũng vẫn có lời bình luận mai mỉa về việc tu tập Thiền 
Minh Sát.  Họ đã kẻ vạch rằng “Tại sao người ta phải đi 
đến Trung Tâm Thiền Viện ?”  Có phải Đức Phật đã giảng 
dạy rằng hãy thẩm sát ở ngay chính xác thân của mình – đó 
là Pháp, có thể tự thành đạt ở ngay chính xác thân của mình 
– đó là Pháp, và có thể tự hoàn thành ở chính ngay căn nhà 
của mình.   

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           157 
 

Every kind of undertaking or task need systematic 
approach and a good teacher who can show the method or 
technique correctly.  Vipassanà bhàvanà, meditation is one 
solemn task that needs the utmost preparation and correct 
guidance.  In addition to these there should also be a place 
where there can be inspiration and Dhamma friends who 
will be encouraging to each other. 

Tất cả thể loại của việc quyết tâm hoặc công việc, 
đòi hỏi một phương tiện tiếp cận có hệ thống và một Minh 
Sư có thể hướng dẫn phương pháp hoặc kỹ thuật chính xác.  
Tu tập Thiền Minh Sát, là một công việc nghiêm cẩn, nó 
đòi hỏi sự chuẩn bị tối đa và sự hướng dẫn chính xác.  
Thêm vào đó, cũng cần phải có một trú xứ là nơi có thể là 
nguồn cảm hứng và những Pháp Hữu sẽ khuyến khích lẫn 
nhau. 

 

The environment is also very important.  In a 
meditation centre, the environment for quietude is the 
special feature and the time- table for repeated sitting and 
walking is a set rule.  The environment, the atmosphere, the 
inspiration and noble features of a meditation centre 
cannot be found in one’s own home.  In all homes all 
worldly activities cannot be avoided and one will easily get 
involved in the daily routine of multifarious human affairs. 

Môi trường cũng rất quan trọng.  Trong một Trung 
Tâm Thiền Viện, môi trường yên tĩnh là một tính năng đặc 
biệt và thời khóa biểu cho việc lặp đi lặp lại ngồi và đi là 
một nội quy định sẵn.  Môi trường, cảnh sinh thái, nguồn 
cảm hứng và những tính năng thánh thiện của một Trung 
Tâm Thiền Viện không có thể tìm thấy trong nhà của mình.  
Trong tất cả những ngôi nhà với tất cả những sinh hoạt của 
thế gian không thể tránh được và người ta dễ dàng bị cuốn 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           158 
 

hút vào trong thói lệ hằng ngày của những mối quan tâm đa 
dạng của nhân loại.   

 

Therefore so called learned persons make such 
remarks for the detriment of Bhàvanà, which they have no 
inclination to practice themselves.  Our meditators here 
also are following the preaching of Buddha by 
contemplating the physical and mental phenomena almost 
all the time except for the resting period of four hours, put 
aside for sleep. 

Do đó, với những người được gọi là có học thức với 
những lời bình luận như thế, làm tổn hại đến việc tu tập, vì 
họ không có thiện chí tự tu tập.  Những thiền giả của chúng 
ta tại đây cũng đã tuân hành theo huấn từ của Đức Phật qua 
việc thẩm sát hiện tượng tâm sinh lý hầu như trọn cả thời 
gian, ngoại trừ với bốn giờ của thời gian nghỉ ngơi, dành 
cho sự ngủ nghỉ.  

 

There is a Myanmar saying “Persons who are too 
learned but lack faith or conviction become cunning and 
wicked”. Therefore, the wisdom and faith should be 
balanced in the practice of meditation, to avoid the 
undesirable effects and achieve systematic progress. We 
must believe in things which are reasonable and practical.  
The only thing is we should not follow any doctrine in blind 
faith.  Every consideration must be made pros and cons 
should be examined before believing in anything. 

Người dân Miến Điện đã nói “Với những người đa 
văn nhưng thiếu Tín hoặc niềm tin, trở thành xảo quyệt và 
độc ác”.  Do đó, Tuệ và Tín phải được điều ngự trong khi 
tu tập Thiền Định, nhằm tránh những kết quả bất toại 
nguyện và chứng đắc tiến trình có hệ thống. Chúng ta chỉ 
nên tin vào những điều hợp lý và thực tế.  Điều duy nhất là 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           159 
 

chúng ta không nên làm theo những giáo điều mê tín.  
Trước khi tin tưởng vào bất luận điều chi, mọi suy nghĩ 
chín chắn cần phải được thực hiện vào việc khảo chứng cả 
hai lãnh vực ưu và khuyết.  

 

Those who are intelligent and have earnest Saddhà 
(faith or conviction) will become an asset to the populace.  
He will be a good friend to everybody living together and 
to the society in general.  This is the resultant benefit of 
having a balance of wisdom and faith.  Concentration and 
effort should also be balanced.  Concentration is one 
pointedness of mind and effort is energy or vitality. 

Với những người thông minh và có Tín một cách 
nghiêm túc (tín hoặc niềm tin) sẽ trở thành một bảo vật của 
quần chúng.  Vị ấy sẽ là một hảo bằng hữu với tất cả mọi 
người sống chung với nhau và với xã hội nói chung.  Đây 
là kết quả lợi ích có được do điều ngự Tuệ và Tín.  Định và 
Tấn cũng nên được điều ngự.  Định là một điểm nhấn mạnh 
của Tâm và Tấn là năng lượng hoặc sinh lực. 

 

As explained at the beginning of this talk sitting and 
lying postures in meditation encourages the development of 
concentration.  Standing and walking postures encourages 
Viriya (effort or energy).  Therefore our meditation 
schedule here is one hour sitting and one hour walking.  If 
sitting alone is conducive to the progress of meditation the 
teachers will instruct the meditators to practise sitting all 
the time, but it is not so.  If over-emphasis is given to sitting 
alone there will be over-development of concentration.  

Như đã được giải thích ngay lúc bắt đầu của Pháp 
Thoại này, những oai nghi ngồi và nằm trong Thiền Định 
khuyến khích sự phát triển của Định.  Những oai nghi đứng 
và đi khuyến khích Tấn (nỗ lực hoặc năng lượng).  Do đó, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           160 
 

lịch trình hành Thiền của chúng ta là một giờ ngồi và một 
giờ đi.  Nếu chỉ ngồi không, thì tạo thuận lợi cho tiến trình 
của sự hành Thiền, và Thiền Sư sẽ hướng dẫn những thiền 
giả tu tập Thiền Tọa suốt cả thời gian, nhưng quả thật 
không phải như thế.   Nếu chỉ quá chú trọng cho việc Thiền 
Tọa thì sẽ làm phát triển quá độ của Định. 

 

In scriptural directions, it is mentioned that persons 
who over-emphasis concentration but lack in Viriya tend to 
develop laziness, sloth and torpor.  Meditators who 
practise sitting meditation and lying postures more but less 
walking tends to develop laziness, dullness and sleepiness.  
If such kinds of symptoms occur a meditator should know it 
is over concentration.  At the end of each progressive stage 
of Nàna some kind of sleepiness such as nodding of one’s 
head very often tends to develop.  Then meditator should 
know he must increase Viriya.  Increasing Viriya, means 
increasing from four touching points to ten touching points 
and so forth and practise more walking.  When Viriya and 
concentration is balanced sloth and torpor can be 
overcome. 

Theo sự chỉ dẫn của kinh điển, đã có đề cập đến, 
những người quá chú trọng vào Định nhưng thiếu Tấn, dẫn 
dắt đến việc phát triển sự lười biếng, giải đãi và hôn trầm.  
Những thiền giả tu tập nhiều vào Thiền Tọa và oai nghi 
nằm nhưng kém Thiền Hành, dẫn dắt đến việc phát triển sự 
lười biếng, muội lược và thụy miên.  Nếu những loại triệu 
chứng như thế hiện bày, thiền giả nên biết đó là Định đã 
quá độ.  Vào cuối của mỗi giai đoạn tiến trình của Tuệ Trí, 
một vài thể loại của thụy miên như làm gục đầu của thiền 
giả thường có xu hướng phát triển.  Trong trường hợp đó, 
thiền giả phải nên biết tăng cường Tấn.  Tăng cường Tấn, 
có nghĩa là tăng cường từ bốn điểm tiếp xúc đến mười điểm 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           161 
 

tiếp xúc và v.v. và tu tập thêm về Thiền Hành.  Một khi 
Tấn và Định đã được điều ngự thì có thể sẽ chế ngự được 
giải đãi và hôn trầm. 

 

But if the meditator practice more walking (in 
excess than required) but less sitting, over emphasis of 
Viriya will set in.  The symptom of over Viriya is more 
wandering mind or day dreaming in sitting practice.  
Meditator may not be aware of this at once but after a long 
time only.  In the walking also he can only note the steps, at 
the beginning and lapse into wandering mind the rest of his 
walking meditation. The remedy is to increase 
concentration. By this way, the meditator can balance his 
concentration and effort.  During Buddha’s time, there was 
the example of a millionaire’s son by the name of Sona.  
Being a millionaire’s son, he was very delicate and fragile.  
It was said the soles of his feet were covered by solft hair. 

Tuy nhiên, nếu thiền giả tu tập nhiều vào Thiền 
Hành (vượt hơn yêu cầu) nhưng lại ít về Thiền Tọa, việc 
quá chú trọng vào Tấn sẽ được xác lập.  Triệu chứng của 
Tấn quá độ là Tâm phóng dật nhiều hơn hoặc rơi vào mộng 
tưởng trong lúc tu tập Thiền Tọa.  Thiền giả có thể không 
nhận thức về điều này ngay tức thời, nhưng sau một thời 
gian lâu dài. Trong Thiền Hành cũng vậy, vị ấy có thể chú 
niệm những bước chân vào lúc ban đầu và một lát sau Tâm 
rơi vào phóng dật phần thời gian còn lại của tu tập Thiền 
Hành.  Biện pháp khắc phục là tăng cường Định.  Với 
phương thức này thiền giả có thể điều ngự Định và Tấn của 
mình.  Dẫn chứng một thí dụ về con trai của một Trưởng 
giả có tên là Sona trong thời của Đức Phật. Là con trai của 
Trưởng giả, vị ấy rất thanh mảnh và yếu đuối.  Điều được 
nói đến là đôi lòng bàn chân của vị ấy được bao phủ bởi 
lông mềm mịn. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           162 
 

 He decided to practice Bhàvanà meditation with 
heart and soul and got ordained as a monk.  After 
ordination, the new monk Sona Thera thought “I led a life 
of comfort and easiness as a millionaire’s son so I must 
now practice with zeal and perseverance without any 
regard to physical comforts”.  He practiced walking 
meditation and since his foot was so fragile and smooth, he 
got blisters by walking on uneven ground.  Even then he 
could not develop concentration. As he could not practice 
walking meditation he crawled on his knees and hands.  He 
tired so hard that the path of his walking meditation is 
covered by his blood.  But since he did not achieve any 
Vipassanà nàna, he got discouraged and thought that “I 
am not destined to see and realise the Dhamma” and was 
on the verge of giving up the practice altogether. 

Vị ấy quyết định tu tập Thiền Định với cả tâm hồn, 
và thụ giới như một tỳ khưu.  Sau việc thụ giới, tân tỳ khưu 
Sona đã suy nghĩ “Ta đã trải qua một đời sống an lạc và 
thanh nhàn với tư cách con trai của một Trưởng giả, như 
thế bây giờ Ta phải tu tập với nhiệt tâm và kiên trì, bất kể 
mối quan ngại nào về điều thuận lợi của xác thân”.  Vị ấy 
đã tu tập Thiền Hành và kể từ khi đôi bàn chân vốn dĩ 
mỏng manh và mềm mại, ông ta đã làm sưng phồng lên do 
bởi bước trên mặt đất gồ ghề lởm chởm. Cho dù như vậy 
ông ta vẫn không phát triển được Định.  Khi không thể tu 
tập Thiền Hành được nữa, ông ta đã bò bằng hai đầu gối và 
đôi tay. Vị ấy đã quá mệt mỏi khổ nhọc, và trên đường đi 
của Thiền Hành đã phủ đầy máu của ông ta. Nhưng kể từ 
khi vị ấy không chứng đắc được bất luận Tuệ Minh Sát 
nào, ông ta đã nản lòng, khởi lên suy nghĩ “Ta quả không 
có phần số để thấy và chứng tri Giáo Pháp” và đứng trên bờ 
ranh của sự từ bỏ mọi tu tập.       

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           163 
 

Buddha himself came to the walking path and 
enquired why it was covered with blood as if a butcher had 
carried out his job at the place.  The Bhikkhus related how 
the millionaire’s son, Venerable Sona’s feet bled by 
walking meditation. Buddha went to the new monk 
Venerable Sona and enquired whether he had played harp 
in his younger days. When Venerable Sona asserted that he 
can play the harp very well. Buddha asked him how he 
managed to keep the strings of the harp to get good sound. 
Venerable Sona answered that strings should have to be 
neither too loose or neither too tight.  So Buddha counseled 
him to act as playing his harp because too loose a string 
will wrap and too tight a string will snap.  In meditation 
practice following the middle path is the best way to 
achieve results.  Buddha instructed Venerable  Sona to 
practise walking and sitting evenly, to have a balance of 
Viriya and Samàdhi, to eat regularly and to use medicine 
when occasions called for. 

Đức Phật tự thân hành đi đến con đường của Thiền 
Hành và hỏi lý do vì sao nó đã phủ đầy máu như người đồ 
tể đã thực hiện công việc của mình tại nơi đây.  Chư Tỳ 
Khưu thuật lại vì lẽ đôi chân của tỳ khưu Sona, con trai của 
Trưởng giả, đã chảy máu do bởi Thiền Hành.  Đức Phật đã 
đi đến tân tỳ khưu Sona và đã hỏi có phải ông ta đã chơi 
đàn tỳ bà trong những ngày niên thiếu.  Khi tỳ khưu Sona 
tuyên bố rằng ông ta có thể chơi đàn tỳ bà rất giỏi.  Đức 
Phật đã hỏi ông ta làm thế nào điều chỉnh để giữ những sợi 
dây của đàn tỳ bà có được âm thanh tốt.  Tỳ khưu Sona đã 
trả lời rằng những sợi dây cần phải có là không được quá 
lỏng hoặc quá căng.  Như thế, Đức Phật đã khuyên ông ta 
hãy hành động như là đang chơi đàn tỳ bà của mình, vì lẽ 
quá lỏng dây đàn sẽ bị chùng và quá căng dây đàn sẽ bị 
đứt.  Để thành đạt những kết quả, cách tốt nhất trong việc 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           164 
 

tu tập Thiền Định là tuân hành theo Trung Đạo.  Đức Phật 
đã chỉ dạy tỳ khưu Sona tu tập Thiền Hành và Thiền Tọa 
một cách quân bình, phải điều ngự Tấn và Định, phải ăn 
uống đều đặn và phải dùng thuốc khi hữu sự nhu cầu.   

 

The new monk Venerable Sona obeyed Buddha’s 
instructions.  He used medicine to cure his blistered feet, he 
ate properly and practised Viriya and concentration in an 
even way. In a reasonable time, Venerable Sona realised 
Magga and Phala Nàna, and achieve Ariya puggala status.  
May our meditators also practise evenly between 
concentration and effort and between wisdom and faith and 
realise the cherished goal of Nibbàna, the end of all 
sufferings, in the most easiest and shortest way. 

Tân tỳ khưu Sona vâng theo những sự chỉ dạy của 
Đức Phật.  Vị ấy đã dùng thuốc để chữa đôi chân bị sưng 
phồng, đã ăn uống một cách thích hợp và tu tập Tấn và 
Định theo Trung Đạo.  Với một thời gian hợp lý, tỳ khưu 
Sona đã chứng tri Tuệ Đạo và Tuệ Quả, thành đạt trạng thái 
của bậc Thánh nhân.  Ước mong những thiền giả của chúng 
ta cũng tu tập một cách quân bình giữa Định và Tấn, giữa 
Tuệ và Tín, thế rồi chứng tri mục tiêu cao quý của Níp Bàn, 
chấm dứt mọi khổ đau trên con đường ngắn nhất và thuận 
lợi thù thắng.  

   
 
 

Sàdhu!  Sàdhu!  Sàdhu! 
Lành Thay!  Lành Thay!  Lành Thay! 

 

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           165 
 

THE BASIC PRINCIPLES FOR ALL 
BUDDHISTS 

NHỮNG NGUYÊN TẮC CƠ BẢN CỦA 
TẤT CẢ PHẬT TỬ 

 
 

The subject of today’s Dhamma Talk is “The basic 
principles for all Buddhists”.  Buddha is the person who 
knows the ultimate truth of Four Saccas (The Four Noble 
Truths).  To be called “Buddha”, he needs to have two 
qualifications: 1/ A Buddha knows the Four Noble Truths 
by his own personal and intelligence and 2/ He knows how 
to teach others to know the Four Noble Truths.  The Four 
Noble Truths are: 

1/ Dukkha Sacca: The Noble Truth of Suffering 
2/ Samudaya Sacca: The Noble Truth of the Cause 

of Suffering 
3/ Nirodha Sacca: The Noble Truth of the Cessation 

of Suffering 
4/ Magga Sacca: The Noble Truth of the Path 

Leading to the Cessation of Suffering. 
Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là “Những nguyên 

tắc cơ bản của tất cả Phật Tử”.  Đức Phật là bậc đã thấu 
triệt tột cùng chân lý của Tứ Đế (Tứ Thánh Đế).  Được gọi 
là “Đức Phật”, vị ấy cần hội đủ hai điều kiện:  

1/  Đức Phật liễu tri Tứ Thánh Đế bởi do chính tự 
cá nhân và trí tuệ của Ngài, 

2/  Ngài liễu tri làm thế nào để giáo hóa những 
người khác thấu hiểu được Tứ Thánh Đế. 

Tứ Thánh Đế là: 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           166 
 

1/ Khổ Đế: Thánh Đế về sự khổ đau. 
2/ Tập Đế: Thánh Đế về nguyên nhân của sự khổ 

đau. 
3/ Diệt Đế: Thánh Đế về sự chấm dứt của sự khổ 

đau. 
4/ Đạo Đế: Thánh Đế về con đường dẫn đến chấm 

dứt của sự khổ đau. 
 

A person who knows there Four Noble Truths by his 
own wisdom and knows how to teach others to know the 
Four Noble Truths is called “Buddha”.  Buddhists mean 
persons who believe, embrace and practise Buddha’s 
teachings (or doctrine) with heart and soul.  We have here 
quite a number of people who claim to be Buddhists.  They 
are traditional Buddhists- who claim themselves as 
Buddhists because they are born of Buddhist parents.  They 
are not unshakable believers with firm convictions.  They 
do not try to understand the real doctrine of Buddha but 
follow the general religious ceremonies as practised by 
their parents and relatives.  Such persons do not have deep 
religious understanding and faith of a true Buddhist and 
they can be converted to other religions if circumstances 
are favourable to them. 

Một người thấu triệt Tứ Thánh Đế này, do bởi chính 
trí tuệ của mình và liễu tri làm thế nào để giáo hóa những 
người khác thấu hiểu được Tứ Thánh Đế, được gọi là “Đức 
Phật”.  Những Phật Tử có nghĩa là những người có đức tin, 
thụ nhận và thực hành những huấn từ của Đức Phật (hoặc 
giáo điển) với cả tâm hồn.  Tại nơi đây, chúng ta có một số 
người được xác nhận hoàn toàn là những Phật Tử.  Họ là 
những Phật Tử truyền thống – chính họ được xác nhận là 
những Phật Tử vì lẽ họ được sanh ra với cha mẹ là những 
Phật Tử.  Họ không phải là những tín đồ bất thối chuyển 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           167 
 

với niềm tin kiên cố.  Họ không cố gắng để hiểu biết những 
chân giáo điển của Đức Phật, nhưng họ lại thực hành theo 
cha mẹ và những quyến thuộc của họ qua những nghi lễ tôn 
giáo mang tính chất phổ thông.  Như thế, những người 
không có sự hiểu biết sâu sắc về tôn giáo và đức tin của 
một Phật Tử chân chánh và họ có thể thay đổi tín ngưỡng 
đến những tôn giáo khác nếu những tình huống làm cho họ 
được hài lòng.  

 

Such traditional Buddhists, who have no deep faith 
yet cannot claim that they had dissociated with four Apàya 
worlds forever.  Therefore it is very important to become a 
real Buddhist with deep faith and a fair knowledge of the 
fundamentals of Buddhism.  True Buddhist with deep faith 
means persons observing the three main features of 
Buddha’s teachings.  They are: 

1/ Refraining from unwholesome actions (akusala). 
2/ Trying to do wholesome deeds (kusala) all the 

time. 
3/ Keeping the mind pure and free from defilements 

(kilesa). 
The following verse is more concise: 
To refrain from all evil. 
To do what is good. 
To purify the mind. 
This is the teaching of all Buddhas. 
Như thế, những Phật Tử truyền thống, với những 

người chưa có đức tin sâu sắc thì chưa có thể xác nhận rằng 
họ đã vĩnh viễn xa lìa khỏi Tứ Khổ Thú.  Do đó, để trở 
thành một Phật Tử chân chánh với niềm tin sâu sắc và một 
kiến thức vừa đủ của những nguyên tắc cơ bản Phật Giáo, 
quả là hết sức quan trọng.  Một Phật Tử chân chánh với 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           168 
 

niềm tin sâu sắc có ý nghĩa là những người tuân thủ ba tính 
năng chánh yếu của những huấn từ Đức Phật.  Đó là: 

1/  Không làm những Ác Hạnh (Bất Thiện). 
2/  Luôn cố gắng tạo những Thiện Hạnh (Thiện).  
3/  Giữ Tâm thanh tịnh và thoát khỏi mọi uế trược 

(Phiền Não). 
Pháp Cú tiếp theo đây được ngắn gọn hơn: 

Không làm mọi điều Ác. 
Thành tựu các Hạnh lành. 
Tâm ý giữ trong sạch. 
Chính lời Chư Phật dạy. (P.C. 183) 

 
Chớ làm điều Ác hại ai, 

Gắng làm Thiện Hạnh chẳng hoài uổng công, 
Giữ Tâm giữ Ý sạch trong, 

Là lời Phật dạy tạc lòng chẳng quên. 
 

What are Akusala deeds? 
Akusala deeds can be defined as deeds that are not 

innocent and that have bad resultants.  For instance, taking 
others ‘s life.  Killing itself is guilty.  If human beings are 
killed, the guilt is more severe not only guilt but the 
resultant effects are short life, poor conditions and low 
birth, etc. in future lives. Stealing is also Akusala deed.  It 
is guilty in the present life and the resultant effect is poor 
and miserable lives in the future existences. Telling lies, 
slandering, foolish babble are also Akusala speeches.  Bad 
mental thinking, bad speech and bad deeds are all Akusala 
actions. These acts are not innocent and have resultant bad 
Kammic effects. 

Những cái chi là Bất Thiện Hạnh? 
Bất Thiện Hạnh có thể được định nghĩa như những 

hành động không được thanh tịnh và có những quả báo xấu 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           169 
 

xa.  Ví như, đoạt mạng người.  Hành động tự sát cũng có 
tội.  Nếu sát mạng người, cảm giác tội lỗi không chỉ dừng 
lại ở mức độ nghiêm trọng hơn sự phạm tội, nhưng còn 
những ảnh hưởng của quả báo là đoản thọ, tình trạng nghèo 
khổ và sanh trong giai cấp hạ liệt, v.v.. trong những kiếp vị 
lai.  Sự trộm cắp cũng là Bất Thiện Hạnh.  Đó là sự phạm 
tội ngay trong kiếp hiện tại và ảnh hưởng quả báo là có đời 
sống nghèo khó và khốn khổ trong những kiếp vị lai.  Vọng 
ngữ, lưỡng thiệt, nói lảm nhảm vô ích cũng là những Ngữ 
Bất Thiện Hạnh.  Suy nghĩ bất thiện, nói lời bất thiện và 
những hành động bất thiện đều là những Bất Thiện Hạnh.  
Những hành động này là không thanh tịnh và phải chịu thọ 
lãnh những tác hại quả báo Bất Thiện Nghiệp.          

 

So Buddha preached to refrain from such acts. If a 
mother see that her child is trying to play with sharp 
bamboo pieces or coins by putting them into the mouth, she 
will force out the things from the baby’s mouth, 
immediately.  Or if a child try to play by putting beans or 
seeds into the nose, the mother will force them out because 
she has good will to prevent harm coming to the child.  But 
the child, not understanding the reason of such action, will 
cry or react angrily.  The mother’s action is with 
compassion, she wants to protect the child from harm.  So 
also Buddha’s prohibition not to kill, steal to commit sexual 
misconduct, tell lies and not to commit other mental, verbal 
and physical Akusala deeds, such as slandering, rude 
speech and foolish babble is to prevent persons from bad 
resultant Kammic effects. 

Như thế, Đức Phật giảng dạy hãy tự kiềm chế 
những hành động đó. Ví như một người mẹ khi nhìn thấy 
con của bà nô đùa với những mảnh hay thanh tre sắc bén và 
đang bỏ vào miệng, ngay lập tức, bà ta sẽ cố gắng lấy 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           170 
 

những vật đó ra khỏi miệng của trẻ.  Hoặc giả một trẻ con 
cố gắng để nô đùa bằng cách bỏ những hạt đậu hay hạt 
giống vào trong mũi, người mẹ sẽ cố gắng lấy chúng ra vì 
lẽ bà ta có tác ý Thiện để ngăn ngừa điều nguy hại đang 
đến với trẻ.  Tuy nhiên trẻ không hiểu lý do của hành động 
như vậy, sẽ khóc la hoặc phản ứng một cách giận dữ.  Hành 
động của người mẹ với lòng từ ái, bà ta muốn bảo vệ trẻ 
khỏi điều nguy hại.  Cũng như thế, sự ngăn cấm của Đức 
Phật về bất sát, trộm đạo, tà hạnh, vọng ngữ và những vi 
phạm khác về Thân, Ngữ, Ý Bất Thiện Hạnh, như là lưỡng 
thiệt, thô ác ngữ và nói lời vô ích là để ngăn ngừa con 
người thoát khỏi những tác hại quả báo Bất Thiện Nghiệp. 

 

The second feature of a true Buddhist is to engage 
in Kusala deeds all the time.  Kusala deeds mean giving 
Dàna generously, observing purity Sìla, and practising 
Bhàvanà meditation.  Kusala deeds (wholesome) is 
innocent and give good Kammic effects (results).  Giving 
Dàna is innocent, not only innocent the receivers of Dàna 
reciprocates with (mettà) loving – kindness in the present 
life.  It also accumulate Kamma that ripens in the next birth 
and result in prosperity.  Observing Sìla is also very 
laudable.  By observing purity Sìla, a person is free from 
Lobha, Dosa, (greed and anger) and attain longevity of life 
even in the present existence and in the coming existences.   

   Tính năng thứ hai của một Phật Tử chân chánh là 
luôn gắn bó trong những Thiện Hạnh.  Những Thiện Hạnh 
có ý nghĩa là việc xã thí cúng dường rộng lớn, thọ trì giới 
luật thanh tịnh, và tu tập Thiền Định.  Những Thiện Hạnh 
(tịnh hảo) là thanh tịnh và thọ lãnh những quả Thiện 
Nghiệp (kết quả).  Xã thí cúng dường (tịnh hảo) là thanh 
tịnh, không chỉ thanh tịnh với người thọ thí tương ứng với 
tâm từ ái (mettà) ngay trong kíếp hiện tại.  Nó còn tích lũy 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           171 
 

Nghiệp báo sẽ chín mùi trong kiếp kế tiếp và thụ hưởng sự 
thịnh vượng.  Thọ trì giới luật cũng đáng được tán thán.  
Với sự thọ trì thanh tịnh Giới, con người được thoát khỏi 
Tham, Sân (lòng tham và sự sân hận) và thành đạt sự 
trường thọ ngay trong kiếp hiện tại mãi đến những kiếp vị 
lai.  

 

Practising Mettà- bhàvanà is also meritorious and 
innocent. The benefit of Mettà bhàvanà is eleven fold: 

1/ peaceful sleep and 
2/ fresh awakening, 
3/ good dreams, 
4/ loved by people, 
5/ as well as devas, 
6/ helped by devas, 
7/ free from danger of fire, poison and weapons, 
8/ mental stability, 
9/ radiant and calm facial expression, 
10/ tranquility at the time of death, 
11/ achieve better birth after death, etc. 
Are the beneficial results of Mettà bhàvanà.  All 

these Kusala deeds mentioned above are for the good 
resultant effects when a person is going through a round of 
rebirth (samsàra).  All of us are travellers of Samsàra the 
continuous process of ever again and again being born, 
growing old, suffering and dying.  This continuous process 
can only be stopped when a person achieves the status of 
Arahatship. 

Tu tập Thiền Từ Ái cũng có công đức và thanh tịnh.  
Có mười một quả phước báu của tu tập Từ Ái: 

1/ ngủ được an vui và 
2/ thức dậy tươi tỉnh, 
3/ những giấc mộng an lành, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           172 
 

4/ nhân loại thương yêu, 
5/ tốt đẹp như Chư Thiên, 
6/ Được Chư Thiên hỗ trợ, 
7/ thoát khỏi mọi điều nguy hiểm của lửa, thuốc độc 

và vũ khí, 
8/ tinh thần ổn định, 
9/ biểu hiện trên gương mặt rạng rỡ và an tịnh, 
10/ yên tĩnh ngay lúc lâm chung, 
11/ thành tựu sự tái tục nơi tốt hơn sau khi tử vong. 

v.v... 
Đây là những quả phước báu của sự tu tập Từ Ái.  

Tất cả những Thiện Hạnh đã đề cập ở trên cho những quả 
phước báu khi con người đang trôi lăn trong vòng tái tục 
(Luân Hồi).  Tất cả chúng ta là những lữ hành của vòng 
Luân Hồi, quá trình cứ mãi liên tục luôn lặp đi lặp lại của 
sự sinh, già nua, đau khổ và tử vong.  Quá trình cứ mãi liên 
tục như vậy và chỉ có thể được dừng lại một khi con người 
chứng đắc trạng thái của bậc Thánh Vô Sinh. 

 

Therefore before achieving Arahatship, we need 
provisions for the long journey of samsàra.  Even for our 
travels from country to country, place to place, we need 
money, air tickets, train tickets and provisions, etc.  So also 
for the long ever-repeating journey of samsàra, we need all 
the commendable provisions.  But we cannot take money, 
air tickets, train tickets, provision, etc. from this life. The 
only provisions we can take is the meritorious deeds by 
giving dàna, observing sìla and practising bhàvanà, which 
will give good resultant effects that will be the supporting 
comforts in the long journey of samsàra. That is why 
Buddha preached to refrain from Akusala deeds and 
engage in Kusala deeds. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           173 
 

Do đó, trước khi chứng đắc bậc Thánh Vô Sinh, 
chúng ta cần có những tư lương cho cuộc viễn trình lâu dài 
của vòng Luân Hồi.  Ngay cả cho việc du hành của chúng 
ta từ nước này đến nước khác, địa điểm này đến địa điểm 
khác, chúng ta cần có tiền, vé máy bay, vé tàu hỏa, tư 
lương, v.v...  Cũng như thế cho cuộc hành trình không 
ngừng lặp đi lặp lại của vòng Luân Hồi, chúng ta cần có tất 
cả những tư lương đáng khích lệ.  Tuy nhiên, chúng ta 
không có thể dùng tiền, vé máy bay, vé tàu hỏa, tư lương, 
v.v.. cho kiếp sống này.  Những tư lương duy nhất mà 
chúng ta có thể dùng được, là những công đức hạnh do bởi 
việc xã thí cúng dường, thọ trì giới luật và tu tập Thiền 
Định, mà cho thọ lãnh những quả phước Thiện, sẽ là những 
tiện nghi hỗ trợ trong cuộc hành trình dài của vòng Luân 
Hồi.  Đó là lý do tại sao Đức Phật đã giảng dạy hãy kiềm 
chế những Bất Thiện Hạnh và gắn bó trong những Thiện 
Hạnh. 

 

The third main feature of Buddha’s teaching is 
keeping one’s mind pure and free kilesa (defilements). 
Generally people adhere to physical cleanliness.  Morning, 
afternoon and evening or all day people wash their faces, 
bathe their bodies, change their clothes which is for 
physical tidiness and cleanliness. Very few people engage 
in purifying the mind to be free from defilements.  Physical 
dirtiness cannot send a person to Apàya world.  But 
impurity of mind can send a person to four Apàya worlds 
(the animal world, ghost world, demon world and hell). 

Tính năng chánh yếu thứ ba của huấn từ Đức Phật 
là giữ tâm con người được thanh tịnh và thoát khỏi Phiền 
Não (uế trược).  Một cách thông thường, con người tuân 
thủ tính vệ sinh thân thể.  Sáng, trưa và chiều tối hoặc cả 
ngày, con người rửa mặt, tắm rửa xác thân, thay đổi y phục, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           174 
 

là nhằm cho việc vệ sinh và gọn gàng thân thể.  Rất ít 
người gắn bó vào việc thanh lọc Tâm cho thoát khỏi những 
uế trược.  Thể xác nhơ bẩn không có thể đưa con người tới 
Khổ Thú.  Tuy nhiên với Tâm bất tịnh có thể đưa con 
người đi tới Tứ Khổ Thú (Cõi Súc Sanh, Cõi Atula, Cõi 
Ngạ Quỹ và địa ngục).   

 

Meditators may all see the miseries of the animal 
world-cattle, horses, pigs, chickens and ducks, etc.  They 
are suffering not because failed to keep physical 
cleanliness but because they failed to keep purity of mind 
and keep their mind free from kilesas in their previous 
existences.  They had committed cruelties and other 
Akusala deeds to resultant effects of this present sufferings.  
By this we do not mean to say physical cleanliness is to be 
discouraged.  People have to maintain cleanliness for their 
health, but more important is to strive for purity of mind. 

Những thiền giả đều có thể nhìn thấy những khốn 
khổ của thế giới động vật –gia súc, ngựa, heo, gà và vịt, 
v.v.. Chúng nó đang đau khổ không phải vì thất bại trong 
việc giữ vệ sinh thân thể, nhưng vì chúng nó đã thất bại 
trong việc giữ sự tinh khiết của Tâm thức và giữ Tâm thoát 
khỏi những phiền não trong những kiếp quá khứ.  Chúng 
nó đã phạm phải những Ác Hạnh và Bất Thiện Hạnh khác, 
để thọ lãnh kết quả của đau khổ hiện tại này.  Qua việc này, 
chúng ta không có ý muốn nói để cản ngăn việc vệ sinh 
thân thể.  Con người cần phải giữ gìn vệ sinh để cho sức 
khỏe của mình, nhưng quan trọng hơn hết là cố gắng giữ sự 
tinh khiết của Tâm thức. 

 

How to strive for purity of mind ? Buddha said 
“Ekàyano ayam bhikkhave maggo sattànam visuddhiyà”. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           175 
 

“O Monks, the only way that leads to attainment of purity 
of mind is Satipatthàna.  They are: 

1/ Kàyànupassanà Satipatthàna: contemplation of 
physical body. 

2/ Vedanànupassanà Satipatthàna: contemplation 
of the feelings. 

3/ Cittànupassanà Satipatthàna: contemplation of 
the mind. 

4/ Dhammànupassanà Satipatthàna: contemplation 
of mind-objects. 

Practising the four divisions of Satipatthàna 
Dhamma is the only way to purify the mind.  When napkins 
are new they are clean and white.  When people use to wipe 
their hands and mouths they become dirty and they have to 
be washed with soap and water to clean the dirt.  So also 
when mind becomes impure due to lobha, dosa (greed, 
anger) the mind has to be purified by Satipatthàna 
Dhamma soap and water. The characteristic function of the 
mind is to think and observe the sense and mental 
impressions (impression by sensorial reaction).  Meditators 
are aware of their activities of going and coming by their 
mind consciousness.  Mind is also very strange and 
peculiar.  Meditators may argue that nowadays, strange 
things have been invented like radio, radar, computer, 
television, satellite, rocket, atomic, bomb, and space 
shuttle, etc. and our present drawings and paintings are 
also peculiar and strange.  

Làm thế nào để cố gắng cho tinh khiết Tâm thức?  
Đức Phật đã nói “Này chư Tỳ Khưu, chỉ có Độc Đạo với 
Thất Thanh Tịnh”. “Này chư Tỳ Khưu, có một con đường 
duy nhất dẫn đến cho thành tựu việc tinh khiết của Tâm 
thức là Niệm Xứ.  Đó là: 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           176 
 

1/ Thân Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào xác 
thân vật lý. 

2/ Thọ Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào những 
cảm thọ. 

3/ Tâm Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào Tâm 
thức. 

4/ Pháp Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào những 
đối tượng của Tâm.     

Tu tập về bốn lãnh vực của Pháp Niệm Xứ là con 
đường duy nhất để thanh lọc Tâm.  Khi những khăn tay còn 
mới thì chúng nó được sạch và trắng.  Khi con người dùng 
để lau tay và miệng, chúng nó trở nên bẩn thỉu và phải 
được giặt rửa với xà phòng và nước để làm sạch sự nhơ 
bẩn.  Cũng như thế, khi Tâm trở nên bất tịnh do bởi Tham, 
Sân (lòng tham và sự sân hận) Tâm cần phải được thanh lọc 
do bởi xà phòng và nước của Pháp Niệm Xứ.  Chức năng 
đặc trưng của Tâm là nghĩ suy và quán sát các cảm giác và 
những ấn tượng tinh thần (ấn tượng bằng phản ứng cảm 
quan).  Những thiền giả phải tỉnh giác những sinh hoạt đi 
và đến bởi Tâm Ý Thức của mình. Tâm cũng rất kỳ lạ và 
đặc biệt.  Những thiền giả có thể tranh luận rằng ngày nay, 
những điều kỳ lạ đã được phát minh như máy phát thanh, 
radar, máy vi tính, vô tuyến truyền hình, vệ tinh nhân tạo, 
hỏa tiễn, nguyên tử, quả bom, và tàu con thoi, v.v. và 
những bản vẽ cùng với những bức hội họa đương thời của 
chúng ta cũng đặc biệt và kỳ lạ.   

 

But we have to assert that mind is stranger than all 
these new scientific inventions or paintings, because to 
create these new inventions, scientists have to think by their 
mind first to invent the new commodities. Therefore mind is 
more strange and peculiar.  In some way mind can be 
compared to water.  To contain the water it has to be 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           177 
 

stored in cups and pans, or in the farm lands, water can 
retained only by embankments or earth mounds in the field.  
Similarly, the mind is to be kept in check by Satipatthàna 
Vipassanà meditation. Otherwise, it will wander towards 
the five sensual pleasures unless it is restrained by Kusala 
Dhammas.  Five sensual pleasures are good sights, good 
sound, good taste, good smell, good body sensations. 

Tuy nhiên chúng ta phải khẳng định rằng Tâm quả 
thật kỳ lạ hơn tất cả những phát minh của khoa học hiện 
đại, vì lẽ để tạo ra những phát minh hiện đại này, những 
khoa học gia trước hết đã phải nghĩ suy bởi Tâm trí của họ 
để phát minh ra những mặt hàng mới.  Do đó, Tâm quả rất 
kỳ lạ và đặc biệt hơn cả.  Trong một đường lối khác, Tâm 
có thể được so sánh với nước.  Để chứa đựng nước, người 
ta đã lưu trữ trong những cái ly hoặc chảo, hoặc ở trong các 
vùng đất trang trại, nước chỉ có thể được giữ lại bởi những 
bờ đê hoặc những gò đất cao trong cánh đồng.  Một cách 
tương tự, Tâm trí được kiểm thúc do bởi tu tập Thiền Minh 
Sát Niệm Xứ.  Nếu không, Tâm sẽ đi lang thang đến ngũ 
dục lạc, trừ khi nó được kiềm chế bởi những Thiện Pháp.  
Ngũ dục lạc là cảnh sắc đẹp, thinh hay, vị ngon, hương 
thơm, những cảm xúc thể xác thích hợp. 

 

Originally, water is clear and pure.  If lime is 
added, the water will become milky, if green colour is 
added it will become green, if black powder is added it will 
become black.  So also mind is originally pure but when 
influenced by lobha, dosa (greed and anger) it is tainted.  
Mind can also be compared to sculpture wood.  A sculptor 
can carve dragons or demons out of wooden blocks.  He 
can also carve images of pretty prince and princess.  In 
puppet shows, the ugly and cruel character comes out of 
demons and dragons and cultural dances depicting love 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           178 
 

and sympathetic action come out of prince and princess, as 
the respective actors have to stay tune to the characters of 
the various modes of sculptures. 

Khởi thủy, nước trong sạch và tinh khiết.  Nếu bỏ 
thêm vôi vào, nước sẽ trở thành màu trắng đục, nếu bỏ 
thêm màu xanh vào thì nước sẽ trở nên xanh lá, nếu bỏ 
thêm bột đen vào thì nước sẽ trở thành thẩm đen.  Cũng 
như thế, Tâm khởi thủy là thuần tịnh nhưng một khi bị ảnh 
hưởng bởi Tham, Sân (lòng tham và sự sân hận), Tâm đã bị 
nhiễm độc.  Tâm cũng có thể so sánh với một mảnh gỗ điêu 
khắc. Một điêu khắc gia có thể khắc chạm những con rồng 
hay những ác quỷ trên những khối gỗ.  Ông ta cũng có thể 
chạm khắc những hình ảnh của hoàng tử và công chúa xinh 
đẹp.  Trong những màn múa rối, tính chất xấu xa và ác độc 
được diễn xuất với những ác quỷ và những con rồng, trong 
những vũ điệu văn hóa miêu tả tình yêu và hành động thiện 
cảm được diễn xuất với hoàng tử và công chúa, như thể 
riêng từng mỗi diễn viên phải hoàn chỉnh các nhân vật 
trong nhiều phương thức khác nhau của tác phẩm điêu 
khắc.  

 

When the sculptor carves the figures in a state of 
mind full of lobha, dosa, and moha, the carvings come out 
in the form of animals and demons or people of low and 
poor birth.  They have to act the character they are carved 
for.  If the sculptor carves the figures with mixed kusala 
and akusala mind, the images of human beings itself will be 
with deformed figures or of lower class devas.  Such 
carvings being made in mixed kusala and akusala mood, 
images of human beings or lower class devas come out in 
poor circumtances, disfigured and with incomplete limbs 
and legs.       



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           179 
 

 Khi nhà điêu khắc gia chạm khắc những hình ảnh 
trong một trạng thái của Tâm thức đầy Tham, Sân và Si, 
những tác phẩm nghệ thuật được hiện bày trong một hình 
thức của những súc sanh và ác quỷ hoặc là con người được 
sanh ra nghèo khổ và hạ liệt.  Tác phẩm hiện bày tính năng 
của nghệ thuật chạm khắc.  Nếu nhà điêu khắc chạm khắc 
những hình ảnh của Tâm thức trộn lẫn Thiện và Bất Thiện, 
đó là hình ảnh của những con người sẽ bị dị dạng hoặc của 
những Chư Thiên bậc thấp.  Như thế, những tác phẩm nghệ 
thuật khi được làm trong tâm trạng trộn lẫn Thiện và Bất 
Thiện, những hình ảnh của con người hoặc Chư Thiên bậc 
thấp được hiện bày trong những tình trạng nghèo khổ, dị 
dạng và không đầy đủ chân tay.  

 

When the sculptor carves the figures with mind full 
of Kusala Dhammas the figures are pretty and handsome 
and the carvings itself are of higher class human beings, 
higher class devas.  In the life style they have to play in the 
loka platform it is higher class, rich and comfortable life 
conditions.  The mind is also compared to wild elephant of 
the forest.  The wild elephant is not advantageous to human 
beings but only bring harm to the people.  

Khi điêu khắc gia chạm khắc những hình ảnh với 
Tâm thức đầy những Thiện Pháp, thì những hình ảnh là mỹ 
lệ và xinh đẹp, và những tác phẩm nghệ thuật chính là của 
những con người thượng lưu, Chư Thiên bậc cao.  Trong 
phong cách sống, họ hiện bày trong tầng lớp thế gian của 
bậc thượng lưu, với những điều kiện sống giàu có và thoải 
mái.  Tâm thức cũng được so sánh với voi hoang trong 
rừng già.  Voi hoang quả thật không đem lợi lạc đến cho 
con người mà chỉ đưa tới điều tổn hại. 

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           180 
 

So wild elephant are not allowed to stay as it is but 
human beings tame them to become harmless and usefull.  
They are lured into the big trenches by tamed female 
elephants and kept them without food and water.  When 
they are weak and thirsty they are put on to the iron chains 
and gradually tame them by giving small amount of food 
and water at a time until they become tamed elephants for 
the use of human beings.  As the wild elephant of the forest, 
the untamed mind takes enjoyment in good sensual 
pleasures of good sight, good sound, good taste, good smell 
and good body impressions.  If we keep the mind in this 
Kilesa field, it will land in the four Apàya worlds.  To tame 
the wild mind, Saddhà and Chanda should be used as a bait 
and brought the mind into the trenches of Sìla and 
Bhàvanà.  By observing precepts not to kill, not to tell lies, 
etc. is putting the wild mind into the trenches for taming 
process.  

Như thế, những voi hoang không được cho giữ tình 
trạng như thế, mà con người thuần hóa chúng để trở nên vô 
hại và hữu ích.  Chúng đã bị dẫn dụ đi tới một hào lũy to 
lớn do bởi một voi cái đã được thuần hóa và giữ chúng lại 
tại đó, không có vật thực và nước uống.  Đến khi chúng đã 
kiệt sức và khát nước, ngay lúc đó, chúng bị đưa vào những 
sợi dây xích sắt, và dần dần thuần hóa chúng bằng cách đưa 
cho một số lượng nhỏ vật thực và nước uống, cho đến khi 
chúng trở thành những con voi đã thuần hóa cho việc xử 
dụng của con người.  Cũng như những voi hoang trong 
rừng già, Tâm chưa thuần hóa thụ hưởng trong những dục 
lạc ưa thích của sắc đẹp, thinh hay, vị ngon, hương thơm và 
những ấn tượng duyệt ý của xác thân.  Nếu chúng ta duy trì 
Tâm thức ở trong lãnh vực phiền não này, nó sẽ dắt dẫn vào 
trong Tứ Khổ Thú.  Để thuần hóa Tâm hoang dã, Tín và 
Dục nên được dùng như một mồi nhữ và dẫn dắt đi tới 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           181 
 

những hào lũy của Giới Luật và Tu Tập.  Bằng cách thọ trì 
điều học không sát sanh, không nói dối, v.v.. là đưa Tâm 
hoang dã vào trong những hào lũy của quá trình thuần hóa.      

The sensual pleasures have to be prevented.  
Therefore when a meditator is in intensive meditation 
singing or listening to music, looking at dancing and 
television etc. has to be prohibited.  Taking of food all the 
time of the day taking excessive amount or tasty food is 
also to be limited as in the process of taming wild 
elephants.  The mind also should be chained to the mindful 
training of Bhàvanà meditation as wild elephants are 
chained in the trenches to be tamed.  As tamed elephants 
become valuable assets to the people the tamed mind 
become the vehicle to carry the beings to good and better 
existences of human and Deva worlds.  The mind which is 
like wild elephant should be purified.  When hands and legs 
become dirty with dust or mud, it has to be washed by 
water.  When mind is impure the purifying method is to 
contemplate all the physical and mental phenomena by 
diligent mindfulness.     

 Những dục lạc có thể được ngăn ngừa.  Do đó, một 
khi thiền giả đang ở trong thiền định chuyên sâu, việc hát 
hoặc lắng nghe âm nhạc, việc xem nhảy múa và truyền 
hình, v.v... đã bị nghiêm cấm.  Cũng như thế, kể cả việc 
hạn chế dùng vật thực trọn cả ngày với số lượng lớn hoặc 
vật thực ngon trong quá trình thuần hóa những voi hoang 
dã.  Như những voi hoang đã xích xiềng trong những hào 
lũy để được thuần hóa, thì Tâm thức cũng nên xích xiềng 
trong quá trình rèn luyện chánh niệm của tu tập Thiền 
Định.  Như những voi được thuần hóa trở thành những bảo 
vật có giá trị của con người, thì Tâm được thuần hóa trở 
thành cỗ xe vận chuyển con người đến những kiếp sống tốt 
đẹp và hoàn hảo của Nhân Giới và Thiên Giới. Tâm thức tợ 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           182 
 

như voi hoang cần được thanh lọc.  Khi đôi tay và chân bị 
nhơ bẩn bởi bụi bặm hoặc bùn, nó phải được rửa sạch bằng 
nước.  Thẩm sát tất cả những hiện tượng tâm sinh lý với sự 
kiên trì chánh niệm là phương pháp thanh lọc khi Tâm thức 
bị bất tịnh. 

By such mindfulness meditation, the meditators will 
gain the purity of mind and view by gradual stages from the 
knowledge that distinguishes between mind and matter or 
the knowledge that distinguishes between cause and effect 
until the meditators attain the status of Sotàpannahood.  
There by the purity of mind is achieved.  Then the three 
main features – To refrain from all evil, to do what is good, 
and to purify the mind are automatically fulfilled and the 
person will become a true Buddhist.  He will become an 
unshakable believer dissociated from four Apàya worlds 
for ever.  He will be comfortable in the cycle of life until he 
achieved Nibbàna, the end of all sufferings. 

Nhờ vào chánh niệm Thiền Định, những thiền giả 
sẽ thành đạt Tâm Thanh Tịnh và Kiến Thanh Tịnh qua từng 
giai đoạn, từ sự hiểu biết điều khác biệt giữa Tâm thức và 
vật chất hoặc sự hiểu biết điều khác biệt giữa nhân và quả, 
cho đến những thiền giả đạt đến tầng Thánh Thất Lai.  Tại 
đây, sự thanh tịnh của Tâm thức đã thành tựu.  Thế rồi ba 
tính năng chánh yếu -Không làm mọi điều Ác, Thành tựu 
các Hạnh lành và Tâm ý giữ trong sạch- được viên mãn 
một cách tự động và con người sẽ trở thành một Phật Tử 
chân chánh.  Vị ấy sẽ trở thành một tín đồ bất thối chuyển, 
mãi mãi xa lìa khỏi Tứ Khổ Thú.  Vị ấy sẽ được thoải mái 
trong Thế Luân cho đến khi vị ấy chứng đắc Níp Bàn, 
chấm dứt mọi khổ đau. 

 

May I conclude my Dhamma Talk today by wishing 
all our meditators to follow the teaching of Buddha to 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           183 
 

refrain from all evil, to do what is good and to purify the 
mind and achieve your cherished desire to attain Nibbàna 
through Magga and Phala Nàna in the easiest way and 
quickest possible time! 

Để kết thúc bài Pháp Thoại hôm nay, với lời cầu 
chúc tất cả những thiền giả của chúng ta tuân hành theo 
huấn từ của Đức Phật để không làm mọi điều ác, thành tựu 
các hạnh lành và Tâm ý giữ trong sạch, cùng với chứng tri 
sở cầu cao quý là thành đạt Níp Bàn, xuyên qua Tuệ Đạo 
và Tuệ Quả trên con đường thuận lợi thù thắng với thời 
gian thích hợp sớm viên thành.  

 
 
 

Sàdhu!  Sàdhu!  Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
 

 

 

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           184 
 

 

 

THREE KINDS OF PERSONS  
BA HẠNG LOẠI NGƯỜI 

 
 
 The subject of today’s Dhamma Talk is the 
definition of Three Kinds of Persons, the aim of this talk is 
to help people to become clever and intelligent persons, 
who will have two - sided visions on the problems of life. 
 Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là định nghĩa về 
Ba Hạng Loại Người, mục tiêu của Pháp Thoại này nhằm 
giúp cho con người trở thành những người khôn ngoan và 
thông minh, là những người sẽ có tầm nhìn hai hướng về 
mọi vấn đề của cuộc sống. 
 

 Generally, in our world today people tend to pay 
more attention and strive to get material abundance and to 
get rich in the present life.  Every person wants to be 
qualified to be named as clever and good person.  The title 
of clever and good person cannot be given to persons who 
know how to get rich and successful in this present life 
alone.  In our Buddhist scriptures, “clever and good 
persons” are those who are not only wise enough to strive 
for the wealth and well – being of a single lifetime but also 
far – sighted enough to cultivate or invest for the welfare of 
coming existences of Samsàric cycle of rebirths. 
  Một cách phổ thông, trong thế giới của chúng ta 
ngày nay, con người có xu hướng chú ý nhiều hơn và phấn 
đấu để có được sự phong phú về vật chất và đạt sự thịnh 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           185 
 

vượng trong đời sống hiện tại.  Mọi người đều mong muốn 
có đủ điều kiện để được gọi là bậc thông minh và thiện hảo.  
Danh hiệu của bậc thông minh và thiện hảo không thể được 
trao cho người chỉ biết làm thế nào để được giàu có và 
thành công ngay trong kiếp sống hiện tại này.  Trong giáo 
điển Phật Giáo của chúng ta, “bậc thông minh và thiện 
hảo” là những người không chỉ đủ khôn ngoan để phần đấu 
cho sự giàu có và hạnh phúc chỉ có trong một đời, mà còn 
phải có tầm nhìn xa thấy rộng vừa đủ để vun trồng hoặc 
đầu tư cho sự phúc lạc trong những kiếp sống vị lai của 
vòng Luân Hồi Tái Tục.   
 

 Buddha  expounded in his discourses that there are 
three kinds of persons as follows: 
 1. Persons with both eyes blind. 
 2. Persons with one good eye and blind eye 
(persons with one – sided vision) 
 3. Persons with two good eyes (persons who have 
two – sided visions). 
 Here the word “eye” is used as a metaphor.  It does 
not mean to say the physical eye – organ of human beings. 
“Cleveness and wisdom” of human beings is symbolized as 
the eye here. 
 The Buddha asked “Oh, Monks! Do you know who 
are persons with both eyes blind?”. 
 Đức Phật đã giảng giải chi tiết trong Pháp Thoại của 
Ngài rằng có ba hạng loại người, như sau: 
 1. Những người với cả hai mắt mù. 
 2. Những người với một mắt tốt và một mắt mù 
(những người với tầm nhìn một hướng). 
 3. Những người với cả hai mắt tốt (những người có 
tầm nhìn hai hướng). 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           186 
 

 Tại đây, từ ngữ “mắt” được dùng như một ẩn dụ.  
Nó không có ý nghĩa để nói đến con mắt vật lý của con 
người.  Tại đây, mắt được biểu tượng như “sự thông minh 
và trí tuệ” của con người. 
 Đức Phật đã vấn hỏi “Này Chư Tỳ Khưu! Các 
người có biết những ai là người với cả hai mắt mù?”.   
 

 Buddha used to put preliminary questions to 
prepare the audience for his answers.  Buddha’s questions 
can be categorized into five kinds: 
 1. A question asked to solicit answer. 
 2. A question asked to consult other’s point of view. 
 3. A question asked to determine other’s wishes. 
 4. A question asked to test other’s view point. 
 5. A question asked to answer the question himself. 
 Đức Phật thường đặt những câu hỏi dẫn nhập để 
cho đối tượng chuẩn bị câu trả lời của Ngài.  Những câu 
hỏi của Đức Phật có thể được phân ra làm năm loại: 
 1. Một câu hỏi được đặt ra để đón nhận câu trả lời. 
 2. Một câu hỏi được đặt ra để tham khảo quan kiến 
của người. 
 3. Một câu hỏi được đặt ra để xác định sở nguyện 
của người. 
 4. Một câu hỏi được đặt ra để kiểm tra quan kiến 
của người. 
 5. Một câu hỏi được đặt ra để chính Ngải trả lời câu 
hỏi đó.  
 

 Buddha’s above question is of the fifth category – to 
answer the question himself, since Omniscient Buddha had 
infinite knowledge of Dibbacakkhu nàna (the Divine Eye). 
It is one of the six Higher Powers achieved at the time of 
Enlightenment, they are (1) Iddhividha nàna (magical 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           187 
 

powers), (2) Dibbasota nàna (divine ear), (3) Cetopariya 
nàna (penetration of the mind of others), (4) Pubbenivàsa 
nàna (recollection of former existences), (5) Àsavakkhaya 
nàna (extinction of all defilments). 
 Câu hỏi của Đức Phật ở phần trên là thuộc thể loại 
thứ năm – tự trả lời câu hỏi của mình, từ khi Đức Thế Tôn 
có sự liễu tri vô hạn về Thiên Nhãn Thắng Trí (Thánh 
Nhãn).  Đó là một trong sáu Năng Lực Thù Thắng mà Ngài 
đã chứng tri vào thời điểm của sự Giác Ngộ, đó là (1) Thần 
Túc Thắng Trí (những năng lực huyền diệu), (2) Thiên 
Nhĩ Thắng Trí (Thánh Nhĩ), (3) Tha Tâm Thắng Trí 
(thẩm tri Tâm thức của người), (4) Túc Mạng Thắng Trí 
(sự tinh tâm những kiếp quá khứ), (5) Lậu Tận Thắng Trí 
(sát trừ tuyệt tất cả những phiền não). 
 

 Buddha answered his own question: 
 1. Oh Monks! Persons with both eyes blind means 
he is not successful in this present life.  He has no 
economic impulse and he does not know how to run a 
profitable business.  He has no skill in handling money 
matters to accumulate wealth.  He has no energy (vìriya) 
nor business acumen and is therefore poor and a failure in 
the present life.  Nor is he wise and clever to invest for the 
benefit of Samsàric round of rebirths.  He cannot 
differentiate which action is meritorious and pure, or which 
action is unwholesome and impure.  He cannot understand 
Kusàla and Akùsala deeds.  So he is a failure for the 
present and for the future also. 
 Đức Phật đã trả lời câu hỏi của Ngài: 
 1. Này Chư Tỳ Khưu! Những người với cả hai mắt 
mù có ý nghĩa là vị ấy không thành công ngay trong kiếp 
sống này. Vị ấy không có năng động lực thúc đẩy kinh tế 
và vị ấy bất liễu tri làm thế nào để vận hành doanh nghiệp 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           188 
 

cho có được lợi nhuận. Vị ấy không có kỹ năng trong việc 
xử lý tiền bạc để tích lũy tài sản. Vị ấy không có nỗ lực 
(Tinh Tấn) cũng không có sự nhạy bén kinh doanh và do đó 
bị nghèo khổ và thất bại ngay trong kiếp hiện tại. Vị ấy 
cũng không có khôn ngoan và thông minh để đầu tư vì lợi 
ích của vòng Luân Hồi Tái Tục. Vị ấy không phân biệt 
được hành động nào là phúc thiện và tịnh khiết, hoặc hành 
động nào là vô tịnh hảo và bất tịnh.  Vị ấy không có khả 
năng để liễu tri Thiện Hạnh và Bất Thiện Hạnh.  Do đó, vị 
ấy là người thất bại trong kiếp sống hiện tại và luôn cả 
trong kiếp sống vị lai. 
 

 Such a human being is called a person with both 
eyes blind. Once, in Benares, a State in India, there was a 
rich man’s son.  When he was young, the parents looked 
after him well and since they were rich, the son was 
endowed with all the necessities of life.  As he was the only 
son, the parents loved him without any limit.  He was not 
educated but led an easy life of merry – making in pomp 
and grandeur.  He became a spoiled child and knew 
nothing of the intricacies of life.  When both his parents 
died, he had no ability to manage the business of his 
parents.  Since he was uneducated and easy going, he had 
no means of preserving the riches left by his parents. He 
had neither wisdom nor knowledge to invest for the future 
by organising meritorious deeds but squandered all the 
riches left by the parents. Such being are persons with both 
eyes blind (blind in two aspects).  
 Như thế, hạng người đó được gọi là người với hai 
mắt mù. Một thuở, tại thành phố Benares của xứ Ấn Độ, có 
một con trai của vị bá hộ.  Khi vị ấy còn niên thiếu, anh ta 
đã được cha mẹ chăm sóc tốt và kể từ khi giàu có, người 
con trai được ưu đãi với tất cả những nhu cầu thiết yếu của 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           189 
 

cuộc sống. Vì là con trai duy nhất, cha mẹ đã thương yêu 
anh ta vô hạn.  Vị ấy không có được giáo dục nhưng lại 
được dắt dẫn vào một đời sống dễ dãi ăn chơi, xa xỉ và 
phóng khoáng.  Vị ấy trở thành một đứa trẻ hư hỏng và 
chẳng biết chi về những phức tạp của cuộc đời.  Đến khi cả 
hai cha mẹ của anh ta qua đời, vị ấy không có khả năng để 
quản lý doanh nghiệp của cha mẹ anh ta. Từ khi vị ấy 
không có được giáo dục và sống phóng đãng, anh ta không 
có phương cách để giữ gìn sự giàu có đã được để lại từ nơi 
cha mẹ.  Vị ấy cũng chẳng có trí tuệ lẫn kiến thức để đầu tư 
cho vị lai bằng cách tạo bày những Phúc Thiện Hạnh, 
nhưng lại lãng phí tất cả sự giàu có đã được để lại từ nơi 
cha mẹ.  Như thế, đó là những người với hai mắt mù (mù 
trong cả hai phương diện).    
 
 2. The second category is a person with one good 
eye and one blind eye.  Buddha asked again “Oh Monks! 
What is meant by persons with one good eye and one blind 
eye? Buddha himself answered “Oh Monks! Some were 
clever in handling the money matters and they can manage 
to multiply their wealth. Though they have business 
acumen, they lacked in Dàna, Sìla and Bhàvanà 
(almsgiving, morality and metal development).  
 They cannot differentiate between worthy and 
unworthy deeds. They do not know which deed is beneficial 
and pure, which one is dirty and unwholesome. Though 
they may be successful in business in this present life, due 
to lack of meritorious deeds, their next existence will be 
poor, degraded and landed in the four lower worlds 
(Apàya) namely worlds of animal, ghost, demon and hell. 
Such kind of human beings are persons with one good eye 
and one blind eye. We have many persons belonging to this 
category. Though they can be categorized as wealthy and 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           190 
 

successful in the present single life – time, they lack in the 
observance of Dàna, Sìla and Bhàvanà (almsgiving, 
morality and metal development). The majority of our 
present human beings can be included in this category. 
 2. Thể loại thứ hai là một người với một mắt tốt và 
một mắt mù. Đức Phật lại đặt câu hỏi “Này chư tỳ khưu! 
Có ý nghĩa gì với người có một mắt tốt và một mắt mù? 
Đức Phật tự trả lời “Này chư tỳ khưu! Có một số người 
khôn ngoan trong việc xử lý các vấn đề tiền bạc và họ có 
khả năng quản lý sự thịnh vượng của họ cho được gia bội.  
Mặc dù họ có sự nhạy bén trong lãnh vực kinh doanh, họ 
lại khiếm khuyết trong việc xã thí, trì giới và tu tập (buông 
bỏ cho ra, trau giồi đức hạnh và phát triển tâm linh).  Họ 
không có khả năng phân biệt giữa những việc đáng làm và 
không đáng làm.  Họ bất liễu tri với việc nào là hữu ích và 
tịnh khiết, việc nào là bất tịnh và vô tịnh hảo.  Mặc dù họ 
có thể thành công trong lãnh vực kinh doanh ngay trong 
kiếp sống hiện tại này, do bởi khiếm khuyết những Phúc 
Thiện Hạnh, kiếp sống kế tiếp của họ sẽ nghèo khổ, ty liệt 
và rớt xuống trong những Tứ Khổ Thú (Apàya) như sau: 
Cõi Súc Sanh, Cõi Atula, Cõi Ngạ Quỷ và địa ngục. Với 
hạng nhân loại như vậy là những người với một mắt tốt và 
một mắt mù.  Chúng ta hiện có rất nhiều người thuộc thể 
loại này.  Cho dù họ có thể được xếp vào hạng giàu có và 
thành công chỉ trong kiếp sống hiện tại này, họ lại khiếm 
khuyết trong việc phụng hành xã thí, trì giới và tu tập 
(buông bỏ cho ra, trau giồi đức hạnh và phát triển tâm linh).  
Đại đa số nhân loại của chúng ta ngày nay có thể được liệt 
kê vào trong thể loại này.  
 
 3. Buddha put the third question “Oh Monks! What 
kind of human beings are persons with two good eyes?” 
(Persons who have two – sided vision). Buddha himself 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           191 
 

answered “Oh Monks! Some are clever and intelligent in 
managing their business affairs. They know the technique 
of increasing their wealth. In short, they are successful and 
become very rich in their present life. But they are far – 
sighted enough to reason thus. “Now I am rich and I have 
all the necessities of comfortable life. But these riches 
cannot be relied upon as permanent. It can be destroyed by 
fire or by flood or by robbers or by bad and foolish heirs. 
In case of my death also these riches will have to be 
abandoned”.  So with rightful thinking they invested in 
meritorious deeds such as Dàna and Sìla (alms – giving 
and observing morality).  They obtain from committing 
unwholesome physical deeds or verbal speech. They also 
engage in contemplation of their physical body (in 
Vipassana meditation).  In other words, they know how to 
accumulate Dàna, Sìla nad Bhàvanà at the present life.  
Riches are prone to be exhausted one day and one’s own 
body has to be surrendered to the law of death and decay 
(i.e. the inevitable law of the impermanence). 
 Đức Phật đặt câu hỏi thứ ba “Này chư tỳ khưu! 
Hạng nhân loại nào là những người với hai mắt tốt? 
(Những người có tầm nhìn hai hướng). Đức Phật tự trả lời 
“Này chư tỳ khưu!  Có một số người khôn ngoan và thông 
minh trong việc quản lý những công việc kinh doanh.  Họ 
hiểu biết về kỹ thuật làm gia tăng sự thịnh vượng của họ.  
Trong thời hạn ngắn, họ đã thành công và trở nên rất giàu 
có trong kiếp sống hiện tại của họ.  Tuy nhiên họ là bậc có 
kiến thức sâu rộng vừa đủ để suy nghĩ như sau “Bây giờ ta 
được giàu có và ta có tất cả những nhu cầu thiết yếu của 
cuộc sống thoải mái. Tuy nhiên những sự giàu có này 
không thể tín nhiệm một cách vĩnh hằng. Nó có thể bị tiêu 
hoại do bởi hỏa hoạn, hoặc do bởi lũ lụt, hoặc do bởi đạo 
tặc, hoặc do bởi người thừa tự bất lương và ngu dại.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           192 
 

Trong trường hợp sự mạng chung của ta, những tài sản này 
cũng phải bị bỏ lại”.  Và như thế với Chánh Tư Duy, họ đã 
đầu tư vào những Phúc Thiện Hạnh, như là xã thí và trì giới 
(buông bỏ cho ra và trau giồi đức hạnh).  Họ ngăn ngừa, xa 
khỏi sự vi phạm những Bất Thiện Hạnh về thân hoặc về lời.  
Họ cũng khắng khít trong việc thẩm sát về xác thân vật lý 
của họ (trong Thiền Minh Sát).  Nói một cách khác, họ biết 
làm thế nào để tích lũy xã thí, trì giới và tu tập ngay kiếp 
sống hiện tại.  Sự giàu có và xác thân vật lý, chính nó 
không thể được coi như là tài sản của chính mình.  Tài sản 
có xu hướng sẽ bị cạn kiệt vào một ngày và chính xác thân 
này sẽ giao trả lại cho định luật của Thần Chết và hoại diệt 
(tức là định luật bất khả kháng của sự Vô Thường).    
 
 Such kind of human beings, possessing the 
cleverness and wisdom to accumulate riches and wealth at 
the present life and at the same time wise enough to invest 
in meritorious deeds such as Dàna, Sìla and Bhàvanà for 
the next existence can be called as persons with two good 
eyes of persons who have two sided visions. 
 Với hạng người như vậy, sở hữu sự khôn ngoan và 
trí tuệ để tích lũy sự giàu có và tài sản ngay kiếp sống hiện 
tại và cùng lúc ấy có đủ sự khôn ngoan để đầu tư vào 
những Phúc Thiện Hạnh như là xã thí, trì giới và tu tập cho 
kiếp sống kế tiếp, như thế có thể gọi những người này là 
hạng người với hai mắt tốt có tầm nhìn cả hai hướng. 
 
 During Buddha’s time in Benares, a general 
merchant by the name of Mahàdhana was shrewd business 
man.  When he came to know that there will be a great 
gathering for Traditional Festival in the state of “Sàvatthì” 
he collected an abundant supply of silk clothing, a common 
pink wear which is popular at that time at reasonable 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           193 
 

prices. He organised his subordinates with 500 bullock 
carts and proceeded to Sàvatthì. When they came to the 
bank of a river near Sàvatthì in the evening, they decided to 
break journey for the night, intending to cross the river the 
next day.  
 Trong thời Đức Phật trú ngụ tại thành Ba La Nại, có 
một vị thương buôn với tên gọi là Mahàdhana (Đại Phú) là 
một doanh gia khôn ngoan.  Khi vị này đi đến kinh thành 
Sàvatthì và được biết sẽ có một sự tụ tập vĩ đại cho ngày Lễ 
Hội Truyền Thống, ông ta đã thu thập được một nguồn 
cung cấp dồi dào của quần áo luạ, với hàng mặc màu hồng 
rất phổ biến vào thời điểm đó với giá cả hợp lý. Vị này đã 
tổ chức với những người phụ giúp cùng với 500 cỗ xe bò 
và tiến hành đến thành Sàvatthì.  Khi họ đến bên bờ một 
con sông gần thành Sàvatthì vào lúc chiều tối, họ đã quyết 
định tạm dừng cuộc hành trình vào đêm khuya, có ý định 
vượt qua con sông vào ngày hôm sau.  
  

 In the middle of the night, it rained heavily and the 
rain did not stop for seven whole days.  The general 
merchant and his entourage of 500 bullock carts could not 
cross the river and were stranded on the other bank.  When 
raining stopped after seven days, Mahàdhana, the 
merchant and his party crossed over the river but to his 
dismay, the festival had ended and he could not find 
anybody to sell his merchandise of “pink clothing”.  He 
pondered over the situation and decided to stay on to sell 
his goods in coming winter season since the transportation 
costs will be very high to carry back to Benares.  Even if he 
could not sell out his goods in winter, he considered 
staying on to summer and rainy season until his 
merchandise were all sold and made a handsome profit.  
He made his travel plans accordingly. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           194 
 

 Vào lúc nửa đêm, trời đổ mưa to và mưa mãi không 
ngừng suốt trọn cả bảy ngày. Vị thương buôn và đoàn tùy 
tùng với 500 cỗ xe bò của ông ta không thể nào vượt qua 
sông và đã kẹt lại bên bờ sông này.  Cơn mưa đã dừng lại 
sau trọn bảy ngày, Mahàdhana, vị thương buôn cùng với 
nhóm đoàn của ông ta vượt qua sông, tuy nhiên đã làm cho 
vị này mất hết tinh thần, lễ hội đã chấm dứt và ông ta 
không tìm thấy một ai để bán hàng hóa “quần áo màu 
hồng”.  Ông đã cân nhắc tình hình và quyết định ở lại để 
bán những hàng hóa của ông vào mùa đông sắp tới, quả 
thật với lệ phí chuyên chở rất cao cho việc vận tải về lại 
thành Ba La Nại.  Ngay cả nếu ông không bán hết hàng hóa 
của ông trong mùa đông, ông đã nghĩ tới ở lại cho đến mùa 
hè và mùa mưa, mãi cho tới những hàng hóa của ông được 
bán hết và thực hiện một lợi nhuận đáng kể.  Ông đã thực 
hiện kế hoạch du hành của ông tùy thuộc vào hoàn cảnh.     
 

 At that same day, Buddha came for alms round 
accompanied by his faithful assistant Venenarable  
Ànandà.  Lord Buddha smiled on seeing Trader 
Mahàdhana camped on the river bank.  When Buddha 
smiled, fluorescent rays flash from his holy teeth and Ven. 
Ànanda knew at once that Buddha had smiled as the 
glowing light from his holy teeth brightened the 
environment, and asked Buddha, the reason of his smiling. 
 Vào cùng ngày đó, Đức Phật đi trì bình khất thực 
cùng với thị giả trung thành của Ngài là Đại Đức Anandà.  
Đức Thế Tôn đã mỉm cười khi nhìn thấy vị thương buôn 
Mahàdhana dựng trại trên bờ sông.  Khi Đức Phật mỉm 
cười, tia huỳnh quang nhấp nháy từ chót răng của Ngài và 
ngay lúc đó, trưởng lão Ànanda hiểu được Đức Phật đã 
mỉm cười để hé lộ ánh sáng từ chót răng, đã làm chói sáng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           195 
 

môi trường và vấn hỏi Đức Phật về nguyên do sự mỉm cười 
của Ngài. 

 Buddha explained to Ven. Ànanda pointing out the 
Trader Mahàdhana that the Trader planned to stay on here 
for the whole winter, summer and even the next rainy 
season until his goods were all sold. But that man had only 
seven days to live.  Buddha reiterated that all human 
beings make plans for buying, selling and staying for a 
long time until they can make profits with their business 
enterprises, but what they do not know is the ineluctable 
law of old age, sickness and death, which will overwhelm 
them before their plans are realised.  They are not counting 
this natural law nor are they aware of the ineluctable law 
of impermanence.            
 Đức Phật đã chỉ đến thương buôn Mahàdhana và 
giải thích cho trưởng lão Ànanda rằng vị thương buôn này 
đã lên kế hoạch để ở lại đây cho cả mùa đông, mùa hè và 
luôn cả mùa mưa kế tiếp, cho đến khi hàng hóa của ông ta 
được bán hết. Nhưng nam nhân đó chỉ còn có bảy ngày để 
sống. Đức Phật đã lặp lại rằng tất cả con người lên kế 
hoạch cho việc mua, bán và lưu trú trong một thời gian dài 
cho đến khi họ có thể tạo ra lợi nhuận với hoạt động kinh 
doanh của họ, tuy nhiên họ đã bất liễu tri về định luật bất 
khả kháng của lão mại, bệnh hoạn và tử vong, sẽ áp đảo 
những người đó trước khi những kế hoạch của họ được 
thực hiện.  Họ không tính được định luật cố nhiên này và 
luôn cả họ cũng bất liễu tri về định luật bất khả kháng của 
sự Vô Thường.  
 

 Venerable Ànandà felt pity that Trader Mahàdhana 
should die without having done any meritorious deeds and 
asked permission from Buddha to caution the Trader of his 
imminent tragedy. On attaining permission from Buddha he 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           196 
 

went into the camp of 500 bullock carts of Trader 
Mahàdhana. On being welcomed by the trader group 
Venerable Ànandà enquired the Trader Group, who they 
were, what their plans were and why they were camping on 
the river bank. Trader Mahàdhana explained how they 
came from Benares to Sàvatthì to sell pink silk clothings 
and how they were stopped by seven days of heavy rain and 
how they missed the chance to sell their merchandise at the 
Festival. Now that they had missed the festival they 
intended to stay for the winter, summer and rainy season 
also to sell their goods and make profit. Venerable Ànandà 
related how Buddha prophesied that Trader Mahàdhana 
would live only for seven more days and not to commit 
plans of long duration. Venerable Ànandà convinced the 
Trader that words of Buddha never went wrong.  
 Trưởng Lão Ànandà cảm xúc bi mẫn cho thương 
buôn Mahàdhana sẽ phải chết mà chưa được thực hiện một 
Phúc Thiện Hạnh nào, và đã thỉnh nguyện cầu Đức Phật 
cho được khuyên bảo vị thương buôn về thảm trạng sắp xảy 
đến với ông ta.  Đạt được sự thuận ý của Đức Phật, Ngài 
Ànandà đã đi đến lều trại của thương buôn Mahàdhana 
cùng với 500 cỗ xe bò. Được nghênh tiếp ân cần và trưởng 
lão Ànandà đã thẩm tra về nhóm thương buôn, về họ là ai, 
kế hoạch của họ là chi và vì sao họ lại dựng lều trại trên bờ 
sông. Thương buôn Mahàdhana đã giải thích làm thế nào 
họ đã từ thành Ba La Nại đi đến thành Sàvatthì để bán 
những quần áo lụa màu hồng, và làm thế nào họ đã bị dừng 
lại trọn bảy ngày bởi cơn mưa lớn, và làm thế nào họ đã bỏ 
lỡ cơ hội để bán những hàng hóa của họ tại Lễ Hội.  Xét 
rằng họ đã bỏ lỡ Lễ Hội, họ đã có ý định ở lại cho mùa 
đông, mùa hè và mùa mưa, cũng là để bán những hàng hóa 
của họ và tạo ra lợi nhuận.  Trưởng Lão Ànandà thuật lại vì 
sao Đức Phật đã tiên kiến rằng thương buôn Mahàdhana chỉ 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           197 
 

còn sống bảy ngày nữa và không cam kết những hoạch định 
với thời gian lâu dài.  Trưởng Lão Ànandà đã thuyết phục 
vị thương buôn về những huấn từ Đức Phật không bao giờ 
sai trật.  
 On realising the true situation, Trader Mahàdhana 
asserted that all these properties and riches were of no 
value to him when he is dead. He said “Before I die I want 
to offer dàna, observe sìla and practise bhàvanà. Buddha 
and his followers to come to his camp of 500 bullock carts 
the next day for alms dàna through Venerable Ànandà. 
 Nhận thức được thực trạng, thương buôn 
Mahàdhana đã khẳng định rằng tất cả những tài sản này và 
sự giàu có, quả thật không có giá trị đối với ông ta, một khi 
ông qua đời.  Ông nói “Trước khi tôi chết, tôi muốn được 
xã thí cúng dường, thọ trì giới luật và trau giồi tu tập”.  Vào 
ngày hôm sau, thông qua Trưởng Lão Ànandà,  Đức Phật 
và những đệ tử của Ngài đi tới lều trại của ông ta với 500 
cỗ xe bò cho việc xã thí cúng dường. 
 

 When Venerable Ànandà brought the Buddha and 
the Sangha to the camp the next day. Trader Mahàdhana 
and his entourage gave alms dàna and they themselves 
observed morality, sìla and practised bhàvanà meditation 
for seven whole days. At the end of seven days, Trader 
Mahàdhana taking the almsbowl of Buddha respectfully, he 
accompanied Buddha to his monastery. On his return to the 
camp, he died peacefully and came into existence in the 
Deva world, due to his meritorious deeds for seven days. 
 Khi trưởng lão Ànandà đưa Đức Phật và Chư Tăng 
đi đến lều trại vào ngày hôm sau.  Thương buôn 
Mahàdhana và những tùy tùng của ông ta đã xã thí cúng 
dường và họ tự nguyện trau giồi hạnh kiểm, giới luật (sìla) 
và tu tập Thiền Định suốt cả bảy ngày.  Vào lúc cuối của 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           198 
 

bảy ngày, thương buôn Mahàdhana ôm bình bát của Đức 
Phật một cách tôn kính và đã đi theo Đức Phật đến Tự Viện 
của Ngài. Trong lúc quay trở về lều trại, ông đã mệnh 
chung một cách an lành và tục sinh về Thiên Giới, do nhờ 
những Phúc Thiện Hạnh mà ông đã làm trong bảy ngày 
qua.  
 

 A person who possesses the cleverness and wisdom 
to earn riches and wealth for the present life and at the 
same time wise enough to practise dàna, sìla, bhàvanà for 
the next samsàric existences should be categorized as 
person with two good eyes or who has two – sided visions. 
 Với một người sở hữu sự khôn ngoan và trí tuệ để 
kiếm được sự giàu có và tài sản cho kiếp sống hiện tại và 
cùng một lúc có đủ sự khôn ngoan để thực hiện xã thí, trì 
giới và tu tập cho kiếp sống luân hồi kế tiếp, nên được phân 
loại là hạng người với hai mắt tốt hoặc có tầm nhìn cả hai 
hướng. 

 

 Our meditators here are to be included in the 
category of person with two good eyes who possess 
cleverness and wisdom to earn reasonable income for the 
present life but more important is their vision to consider 
with the wisdom eye to do Kusala deeds sìla and bhàvanà 
for the benefit of samsàra (round of rebirths) by coming to 
this retreat. 
 Tại đây, những thiền giả của chúng ta được kể vào 
hạng người với hai mắt tốt, là người sở hữu sự khôn ngoan 
và trí tuệ để có được nguồn thu nhập hợp lý cho kiếp sống 
hiện tại, nhưng quan trọng hơn nữa là tầm nhìn của họ với 
tuệ nhãn lưu tâm đến việc thực hiện những Thiện Hạnh, trì 
giới và tu tập cho sự lợi lạc trong vòng tục sinh (samsàra – 
luân hồi) qua việc tham dự khóa tu tập này. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           199 
 

 Surely our meditators belong to the third category 
of persons who have two – sided vision. Among the three 
categories: 

 
1. Person with both eyes blind, 
2. Person with one blind eye and one good eye, 
should not be associated with, but person with two good 
eyes or person who has two – sided vision should be sought 
- after as associates or friends. 
 May our meditators here possess cleverness and 
wisdom for the present life as well as for the future 
existences and by their diligent practice of Satipatthàna 
Vipassanà meditation achieve the perpetual peace of 
Nibbàna in the shortest possible time.  
 May I conclude this Dhamma Talk  with the best 
wishes to all our meditators here. May all beings be happy. 
 Một cách chắc chắn, những thiền giả của chúng ta 
thuộc về hạng người thứ ba, là người có tầm nhìn hai 
hướng.  Trong ba hạng loại: 
1. Người với cả hai mắt mù, 
2. Người với một mắt mù và một mắt tốt, 
không nên kết hợp với, nhưng người với hai mắt tốt hoặc 
người có tầm nhìn hai hướng phải nên được kết giao như là 
những thành viên hoặc bạn hiền.   
 Ước mong những thiền giả của chúng ta tại đây, sở 
hữu sự khôn ngoan và trí tuệ cho kiếp sống hiện tại và cũng 
cho những kiếp sống vị lai, và qua sự nỗ lực tu tập Thiền 
Minh Sát Niệm Xứ, chứng đắc sự an lạc miên trường của 
Níp Bàn trong một thời gian có thể ngắn nhất. 
 Tôi mong rằng kết thúc bài Pháp Thoại này, với 
những lời chúc tốt đẹp nhất đến tất cả những thiền giả của 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           200 
 

chúng ta tại đây.  Ước mong tất cả chúng sanh đều được an 
vui.    

 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

FIVE QUALITIES OF A MEDITATOR 
NĂM PHẨM CHẤT CỦA MỘT THIỀN 

GIẢ 
 

  
 The Dhamma Talk for today is PADHÀNIYANGA 
– Elements of Effort or qualities of a meditator. The five 
qualities are (1) Faith (2) Health (3) Honest mind or 
outlook (Sincerity) (4) Industriousness (Energy) (5) 
Knowing (Wisdom) the arising and passing away 
phenomena. 
 Pháp Thoại cho hôm nay là CẦN MIỄN CHI 
PHẦN – Những yếu tố của sự nỗ lực hoặc phẩm chất của 
một thiền giả.  Có năm phẩm chất là (1) Đức Tin (2) Sức 
Khỏe (3) Tâm hoặc quan điểm lương thiện (Chân Thành) 
(4) Sự nỗ lực (năng lượng) (5) Liễu tri (Trí Tuệ) sự khởi 
sanh và hoại diệt của hiện tượng. 
 

 (1) Faith: The confidence in the practice of insight 
meditation is a very important factor and unless a person 
has an unwavering faith in the practice. Buddha 
propounded advantages of the practice of Satipatthàna 
Vipassanà bhàvanà.  

1. Purification of mental defilements. 
2. Overcoming of sorrow. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           201 
 

3. Overcoming of lamentation. 
4. Destruction of physical suffering. 
5. Destruction of mental suffering. 
6. Attainment of Path and fruition. 
7. Realisation of Nibbàna. 

In the middle part of the sutta, Buddha expounded the 
detail method of practice. Buddha said “If a meditator, 
intending to practice Satipatthàna meditation, while 
moving, the meditator has to note all the characteristics of 
moving” – noting left step, right step or noting lifting, 
moving, dropping is noting the characteristics of the 
moment”  when stopping, the meditator should note the 
stopping. 
 1. Đức Tin: Niềm tin vào sự tu tập Thiền Minh Sát 
Tuệ là một yếu tố rất quan trọng và trừ khi, là một người có 
niềm tin bất thối chuyển trong sự tu tập. Đức Phật đã nêu ra 
những lợi lạc của việc tu tập về Thiền Minh Sát Niệm Xứ. 

1. Thanh lọc những phiền não tinh thần. 
2. Chế ngự sự khổ sầu. 
3. Chế ngự sự ta thán. 
4. Diệt trừ nỗi khổ đau thể xác. 
5. Diệt trừ nỗi khổ đau tinh thần. 
6. Thành tựu Đạo và Quả. 
7. Chứng tri Níp Bàn. 

Trong phần giữa của bài kinh, Đức Phật đã giải 
thích một cách chi tiết của việc tu tập.  Đức Phật nói “Nếu 
một thiền giả, có ý định tu tập Thiền Niệm Xứ, trong khi 
duỗi ra, thiền giả phải có sự chú niệm tất cả đặc tướng của 
sự duỗi ra. Khi chú niệm trái bước, phải bước hoặc nhấc 
lên, duỗi ra, hạ xuống là chú niệm những đặc tướng của sự 
chuyển động.  Khi dừng lại, thiền giả cần phải chú niệm sự 
dừng lại”. 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           202 
 

 When sitting, the meditator must note to know the 
characteristics of sitting. When lying down, the meditator 
should note the characteristics of lying. As rising, falling 
and touching is physical phenomena, bending, stretching is 
also physical phenomena. All these phenomena should be 
noted in detail as experienced personally and in the sutta it 
is instructed how to note practically everything, without 
missing anything. 
 Khi ngồi xuống, thiền giả phải chú niệm để liễu tri 
những đặc tướng của sự ngồi xuống.  Khi nằm xuống, thiền 
giả phải chú niệm những đặc tướng của sự nằm xuống.  
Như phồng lên, xộp xuống và đụng chạm là hiện tượng vật 
lý, gập xuống, duỗi căng ra cũng là hiện tượng vật lý. Tất 
cả những hiện tượng này cần phải chú niệm một cách chi 
tiết xem như kinh nghiệm cá nhân, và trong bài kinh, đã 
được hướng dẫn làm thế nào chú niệm hầu như tất cả mọi 
chi tiết, không bỏ sót bất luận điều nào. 
 

 In the conclusion part of the sutta, Buddha gave 
guarantee.  The tendency of people is having more 
confidence and trust in guaranteed results.  Buddha 
practically declared that “A meditator who practise 
according to Satipatthàna Sutta instructions for 7 years, 
can achieve the status of Arahatship. If a meditator has 
remaining Upàdàna (Clinging) a meditator can achieve 
Anagàmi status.  There are 4 kinds of Clinging: 
1. Sensuous clinging (Kamupàdàna). 
2. Clinging to views (Ditthupàdàna). 
3. Clinging to mere Rules and Ritual (Silabbatupàdàna). 
4. Clinging to Personality – Belief (Attavàdupàdàna). 
 Our meditators here may say 7 years is too long – 
how can we practise for 7 years? But Buddha gave 
exceptions. If 7 years is too much and too long one can 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           203 
 

strive earnestly for 6 years or 5 years or 4 years or 3 years 
or at least one year. Buddha gave guarantee of Arahatship 
or Anàgàmi status to those who actually practise according 
to the letter and spirit of Satipatthàna Sutta. 
 Trong phần kết luận của bài kinh, Đức Phật đã có 
lời đoan chắc.  Khuynh hướng của con người có được thêm 
niềm tin và tin tưởng vào những kết quả được bảo chứng.  
Đức Phật tuyên bố một cách xác thực rằng “Thiền giả nào 
tu tập nương theo những chỉ dạy của Kinh Niệm Xứ trong 7 
năm, có thể chứng đắc tầng Thánh Vô Sinh.  Nếu thiền giả 
vẫn còn Chấp Thủ (sự bám giữ lấy), thì có thể chứng đắc 
tầng Thánh Bất Lai.  Có 4 loại Chấp Thủ: 
1. Chấp Thủ Dục Lạc (Dục Thủ). 
2. Chấp Thủ vào quan điểm (Kiến Thủ). 
3. Chấp Thủ vào những quy luật và lễ nghi thuần túy (Giới 
Cấm Thủ). 
4. Chấp Thủ vào niềm tin của bản ngã (Ngã Chấp Thủ). 
 Những thiền giả của chúng ta tại đây có thể nói 7 
năm là quá lâu – làm thế nào chúng ta có thể tu tập trong 7 
năm?  Tuy nhiên Đức Phật đã cho những trường hợp ngoại 
lệ.  Nếu 7 năm là quá nhiều và quá lâu, người ta có thể nỗ 
lực một cách nghiêm túc trong 6 năm, hoặc 5 năm, hoặc 4 
năm, hoặc 3 năm, hoặc ít nhất là một năm.  Đức Phật đã có 
lời đoan chắc về tầng Thánh Vô Sinh hoặc Thánh Bất Lai 
với những người thực sự tu tập nương theo văn bản và tinh 
thần của bài kinh Niệm Xứ. 
 
 Buddha gave another exception again – for those 
who think one year is too much and too long – he can try 
for 7 months duration or 6 months or 5 months or 4 months 
or 3 months or 1 month and for those who have Pàramì 
(Perfection) 15 days or even 7 days is sufficient to attain 
Arahatship or Anàgàmi status. Of course achievement 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           204 
 

within 7 days or 15 days is quite rare and to those who had 
accumulate Pàramì (Perfection) in their previous 
existences are qualified for this short period.   
 Đức Phật lại cho một ngoại lệ khác nữa – với những 
người nghĩ rằng một năm là quá nhiều và quá lâu – vị ấy có 
thể nỗ lực với thời gian 7 tháng, hoặc 6 tháng, hoặc 5 
tháng, hoặc 4 tháng, hoặc 3 tháng, hoặc 1 tháng và với 
những người có Pháp Độ (Ba La Mật – Sự Hoàn Hảo) 15 
ngày hoặc thậm chí 7 ngày là đủ để chứng đạt tầng Thánh 
Vô Sinh hoặc Thánh Bất Lai.  Lẽ dĩ nhiên, sự chứng đắc 
trong vòng 7 ngày hoặc 15 ngày, quả thật khá hiếm hoi và 
với những người có tích lũy Pháp Độ (Sự Hoàn Hảo) trong 
những kiếp quá khứ, làm cho họ có đủ khả năng với thời 
gian ngắn ngủi này.       
 

 Normally a matter of 2 or 3 months is needed for 
successful achievement. Buddha’s teaching are most 
reliable and assured of positive results, since he taught 
only what he had tested by his own experience. At the 
beginning part of Satipatthàna Sutta, the advantages are 
explained and in the middle part, the practical methods of 
meditation and in the final part, the guaranteed results.  
 Một cách thông thường, một vấn đề với hai hoặc ba 
tháng là cần thiết cho thành tựu sự chứng đắc.  Những huấn 
từ của Đức Phật là đáng tín cậy hơn hết và đảm bảo cho 
những kết quả tuyệt đối, Ngài chỉ giảng dạy từ những gì mà 
Ngài đã kiểm nghiệm qua chính kinh nghiệm của Ngài.  
Ngay phần khởi đầu của bài kinh Niệm Xứ đã giải thích 
những lợi ích và trong phần giữa, những phương pháp thực 
tiễn của thiền định, và vào phần cuối, những kết quả được 
bảo chứng.  
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           205 
 

 Therefore, the meditators should have absolute faith 
in the practice of Dhamma. Buddha himself expounded the 
method only after he had personal experience and personal 
achievement, not on the theory of the philosophy. 
 Do đó, những thiền giả cần phải có niềm tin tuyệt 
đối trong sự tu tập vào Giáo Pháp.  Chính ngay Đức Phật 
chỉ giải thích phương pháp sau khi Ngài đã có kinh nghiệm 
cá nhân và sự chứng đắc cá nhân, chẳng phải trên lý thuyết 
của nền triết học. 
 The second factor is that the Teachers of 
Satipatthàna meditation are not theorists but practical 
persons who had themselves gone through the Path. The 
third factor is to have confidence in one own capability.  
Some have modest aims only thinking that they cannot 
achieve liberation in this present existence.  In their view 
the practice only undertaken to build (Pàramì) Perfection 
for future achievements.  Such kind of thinking is defeatist 
thinking. 
 Yếu tố thứ hai là những vị Giáo Thọ của Thiền 
Niệm Xứ chẳng phải là những lý luận gia, mà lại là những 
con người thực tiễn bởi chính tự bản thân đã viên thành 
Con Đường. Yếu tố thứ ba là có sự tự tín trong chính khả 
năng của mình.  Một số có những mục tiêu khiêm tốn, là 
chỉ nghĩ rằng họ không có khả năng chứng đắc sự giải thoát 
ngay trong kiếp sống hiện tại này.  Trong quan điểm của 
họ, sự tu tập chỉ để thực hiện việc kiến tạo (Pháp Độ) sự 
Hoàn Hảo cho sự chứng đắc ngày vị lai.  Loại tư duy như 
thế là tư duy theo chủ nghĩa chủ bại.  
 

 The fact that we become human beings in this 
Buddha Sàsanà itself is a rare privilege to work for 
liberation. The fact that you all become interested in 
Buddha’s Dhamma shows that you all must have some 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           206 
 

Pàramì (Perfection) formed from previous existence, to 
come and practise Vipassanà at this competent centre in 
Myanmar, where Buddha’s original teachings are 
maintained, according to the traditions.  
 Thực tế là chúng ta trở thành những con người ngay 
trong thời Phật Giáo này, chính đó là một đặc ân hiếm có 
để làm việc cho sự giải thoát. Thực tế là tất cả các bạn trở 
nên hoan hỷ duyệt ý trong Phật Pháp, cho thấy rằng tất cả 
các bạn phải có vài Pháp Độ (Ba La Mật – Sự Hoàn Hảo) 
đã được hình thành từ kiếp sống quá khứ, đi đến và tu tập 
Thiền Minh Sát ngay tại Trung Tâm hội đủ thẩm quyền tại 
Miến Điện, là nơi giáo lý nguyên thủy của Đức Phật đã 
được duy trì, nương theo những truyền thống.  
   

 Do not have doubts with regard to the ability of the 
meditation teachers. If you have doubts whether the teacher 
really know the practice or not, whether the teacher is 
teaching the method by learning from the books etc. will 
not help for you achievement of the Path. The Teachers in 
this Mahàsì Meditation Centre have mastered the theory as 
well as the practical aspects of Satipatthàna Vipassanà 
meditation.      
 Không nên có sự bất tín nhiệm về phương diện khả 
năng của những Thiền Sư. Nếu bạn có cảm giác nghi ngờ 
về Thiền Sư có thực sự liễu tri sự tu tập hay không, có phải 
Thiền Sư đang giảng dạy phương pháp được học hỏi từ 
những sách vở hay không, v.v.. sẽ không giúp ích cho bạn 
sự chứng đắc Con Đường.  Những vị Giáo Thọ trong Trung 
Tâm Thiền Viện Mahàsì này có sự hiểu biết tường tận về lý 
thuyết cũng như các khía cạnh thực tế của Thiền Minh Sát 
Niệm Xứ.  
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           207 
 

 To trace the source of Mahàsì Meditation Method is 
of old tradition.  During the reign of King Midon (i.e. about 
1850 A.D.) there was a renown meditation master by the 
name of Venerable Theelon Sayàdaw. After that Venerable 
Theelon Sayàdaw, his disciple from Mingun Monastery by 
the name of Venerable U Minzutha Sayàdaw, and Thaton 
Mingun Zetawun Sayàdaw continued teaching the method. 
 Theo nguồn gốc của phương pháp Thiền Mahàsì là 
thuộc truyền thống cổ điển. Trong triều đại của Vua Midon 
(tức là vào 1850 sau Công Nguyên), có một Thiền Sư nổi 
tiếng với tên gọi là Ngài Đại Trưởng Lão Theelon.  Sau 
Ngài Đại Trưởng Lão Theelon, người đệ tử của Ngài từ Tu 
Viện Mingun, với tên gọi là Ngài Đại Trưởng Lão 
Minzutha và Đại Trưởng Lão Thaton Mingun Zetawun, 
tiếp tục giảng dạy phương pháp. 
 

 The founder of this Mahàsì Meditation Centre, the 
most Venerable Mahàsì Sayàdaw Aggamahàpandita was 
the disciple of Venerable Thaton Mingun Zetawun 
Sayàdaw.  The Teachers in this Centre were trained by the 
close supervision of the Most Venerable Mahàsì Sayàdaw 
U Sobhana Mahàthera, who was the most eminent 
meditation master of this Century. 
 Người sáng lập Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì, 
Ngài Đại Trưởng Lão Thượng Thủ Đại Trí Tuệ Mahàsì là 
đệ tử của Ngài Đại Trưởng Lão Thaton Mingun Zetawun.  
Những Thiền Sư tại Trung Tâm này đã được huấn luyện 
với sự giám sát cận kề của Ngài Đại Trưởng Lão Mahàsì U 
Sobhana, là một Giáo Sư kỳ tài xuất chúng về môn Thiền 
Học của Thế Kỷ này. 
 

 Therefore, all our meditators here should not have 
any doubt about the competency of your teachers. Then 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           208 
 

only it will be an additional element in the progress of the 
meditator, in following the Path. So, the main criteria for 
progress of meditation is faith in Buddha, faith in Dhamma, 
faith in the teacher and confidence in one’s own capability.       
 Do đó, tất cả những thiền giả của chúng ta tại đây 
không nên có bất kỳ sự nghi ngờ nào về năng lực những 
Thiền Sư của các bạn.  Chỉ có như thế, nó sẽ là một yếu tố 
gia bội trong việc tiến tu của thiền giả, thuận tùng theo Con 
Đường. Như vậy, tiêu điểm chánh yếu cho việc tiến tu 
Thiền Định là niềm tin vào Phật, niềm tin vào Pháp, niềm 
tin vào Giáo Thọ và tự tín vào chính năng lực của mình. 
 

 (2) The second quality or requirement, is health of 
the meditator.  Some do not take proper care of one’s 
health during intensive meditation.  Some tend to indulge in 
excessive sitting hours. Some tend to eat less with the 
mistaken belief that eating less is conducive to meditation 
achievement. 
 (2) Phẩm chất hoặc điều yêu cầu thứ hai, là sức 
khỏe của thiền giả.  Một số không chăm sóc đúng đắn về 
sức khỏe của mình trong thời gian chuyên sâu thiền định.  
Một số có xu hướng miệt mài quá nhiều giờ trong Thiền 
Tọa.  Một số có xu hướng ăn ít hơn với niềm tin sai lầm 
rằng ăn ít là tạo thuận lợi để thành tựu Thiền Định.  
 

 Such kind of behaviour is the source of poor health 
and poor health will not help the meditation. Therefore 
every meditator should take proper care of ones health by 
eating nutrient diet, by sticking to the balanced physical 
exercises to stay fit and energetic. 
 Với cách sinh hoạt như thế, là nguồn gốc của sức 
khỏe suy kém, và sức khỏe suy kém chẳng giúp ích thiền 
định.  Do đó, mọi thiền giả cần phải chăm sóc sức khỏe của 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           209 
 

mình một cách thích hợp bằng cách ăn theo chế độ dinh 
dưỡng, và bằng cách gắn bó với những bài tập quân bình 
thể lực để duy trì sức khỏe tốt và tràn đầy năng lượng.   
 

 (3) The third quality or requirement is to have 
honest mind and honest outlook.  Straightforwardness is 
one of the qualities, required of a good meditator. Some 
meditators are reluctant to report bad experiences but 
always try to report all good ones only to the teacher. By 
not reporting the true happenings, the teacher is at a loss to 
determine the status of meditators progress.  At some stage 
meditators experience pessimistic outlook, awareness of 
fearfulness, knowledge of misery, wearisomeness or 
disgust.  Such kind of experience should be reported 
truthfully.  Then only the teacher will know the real stage a 
meditator has reched or correct his practice if there is 
some error.  If a teacher cannot give his meditator a proper 
guidance, the progress can be very very slow.  Do not 
exaggerate the good sitting and do not hide the bad sitting 
(i.e. straightforwardness). 
 (3) Phẩm chất hoặc điều yêu cầu thứ ba là phải có 
Tâm lương thiện và quan điểm lương thiện.  Sự chân thật là 
một trong những phẩm chất, nhu cầu của một thiền giả tốt.  
Một vài thiền giả đã miễn cưỡng để trình báo những kinh 
nghiệm xấu, nhưng luôn luôn chỉ trình báo tất cả những 
điều tốt đến vị Thiền Sư.  Không trình báo những diễn biến 
trung thực đến Thiền Sư là một mất mát để xác định tình 
trạng tiến tu của những thiền giả.  Ở một vài giai đoạn, 
những thiền giả có kinh nghiệm với cái nhìn bi quan, nhận 
thức sự sợ hãi, liễu tri sự thống khổ, nhàm chán  và sự ghê 
tởm.  Loại kinh nghiệm như vậy cần phải trình báo một 
cách trung thực.  Chỉ có như thế, Thiền Sư sẽ hiểu biết giai 
đoạn thực sự của thiền giả đã đạt đến hoặc sửa chữa việc tu 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           210 
 

tập của vị ấy nếu có một vài sai lầm.  Nếu Thiền Sư không 
có thể cho thiền giả của mình một sự hướng dẫn đúng đắn, 
tiến độ tu tập có thể sẽ rất chậm chạp.  Không nên phóng 
đại việc Thiền Tọa tốt và không nên che dấu việc Thiền 
Tọa xấu (tức là sự chân thật). 
 

 (4) The fourth quality or requirement is 
industriousness.  Buddha expounded  that the achievement 
of Nibbàna is not an easy matter. One has to put up one’s 
utmost effort (viriya).  The aim of meditation is deliverance 
from this whole cycle of Samsàra.  Meditator is expected to 
be mindful of one’s physical and mental phenomena since 
his awakening time until his sleeping time. 
 (4) Phẩm chất hoặc điều yêu cầu thứ tư là sự nỗ lực.  
Đức Phật đã giảng giải rằng sự chứng tri Níp Bàn quả 
không là một vấn đề dễ dàng.  Con người phải dốc toàn nỗ 
lực tối đa của mình (tinh cần).  Mục tiêu của thiền định là 
sự giải thoát khỏi trọn vẹn của vòng Luân Hồi này. Thiền 
giả có dự kiến phải chánh niệm vào hiện tượng thể chất và 
tinh thần, kể từ thời gian của sự thức dậy cho đến thời gian 
ngủ nghĩ của mình.   
 

 By following this mindfulness diligently all the time, 
a meditator is regarded as industrious.  By noting in such a 
way the meditator will come to know the true nature of 
Nàma and Rùpa at the time of happening or at the time of 
passing away. When meditator practises walking 
meditation, left step, right step, noting is Nàma, physical 
step is Rùpa.  When noting hearing, hearing, ear and sound 
is Rùpa and hearing is Nàma.  When noting rising and 
falling – rising and falling of the abdomen is Rùpa and 
noting is Nàma.  It means noting at the present moment of 
happening and passing away.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           211 
 

 Một thiền giả được xem là nỗ lực, do nương theo sự 
Chánh Niệm này một cách tinh cần trọn cả thời gian.  Theo 
đường lối chú niệm như vậy, thiền giả sẽ đi đến liễu tri bản 
chất thực sự của Danh và Sắc ngay thời gian đang diễn biến 
hoặc ngay thời gian đang hoại diệt.  Khi thiền giả tu tập 
Thiền Hành, trái bước, phải bước, sự chú niệm là Danh, 
bước đi của thể xác là Sắc.  Khi chú niệm việc nghe, nghe 
à, lỗ tai và âm thanh là Sắc và việc nghe là Danh.  Khi chú 
niệm sự phồng lên và xộp xuống – sự lên xuống của bụng 
là Sắc và sự chú niệm là Danh.  Nó có nghĩa là sự chú niệm 
ngay thời điểm hiện tại của sự diễn biến và hoại diệt.    
 

 (5) By noting the present moment the true 
characteristist is realised. Meditator became aware or the 
impermanence in the disappearing. Meditator came to 
know that nothing happened as one wished. Conditions 
were uncontrollable, arising and passing away by 
themselves, devoid of self – entity and is nothing but just 
phenomena of Dhamma.      
 (5) Do chú niệm ngay thời điểm hiện tại, chân thực 
tướng đã được chứng tri.  Thiền giả trở nên nhận thức hoặc 
sự vô thường đang biến mất.  Thiền giả đi tới liễu tri bất sở 
cầu mọi sự việc đã diễn biến.  Những hiện trạng quả là bất 
khả kiểm soát, khởi sinh và hoại diệt do bởi chính nó, một 
sự trống rỗng của tự ngã và không có chi cả, mà đó chỉ là 
hiện tượng của Pháp.  
 

 By observing thus one experiences the dissolving or 
vanishing of both the object of noting and the noting itself 
and achieved Sammasana Nàna.  After Sammasana Nàna, 
the meditator matures in his insight knowledge and 
Udayabbaya Nàna appears.  When this Nàna appears 
noting tends to become easy and comfortable without 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           212 
 

Vedana (unpleasant feelings). One is likely to experience 
unusual visions of lights, rapture and ecstasy are also likely 
to develop, with whole of ones body becoming light.  Some 
even experience a certain degree of levitation. All these 
phenomena have to be noted as lifting, lifting, seeing, 
seeing, swaying, swaying, liking, liking and so forth.  If the 
meditator has attachment to such kind of rapture or Pìti it 
can lead to unnecessary delay. 
 Với sự quán sát như thế, người ta có kinh nghiệm 
vào sự tan rã hoặc biến mất của cả hai đối tượng về sự đang 
chú niệm và chính sự chú niệm, và chứng đắc Phổ Thông 
Trí.  Sau Phổ Thông Trí, thiền giả trở nên chín chắn trong 
Tuệ Giác của mình và Sanh Diệt Trí hiện bày.  Khi Tuệ 
Trí này hiện bày, sự chú niệm có xu hướng trở nên dễ dàng 
và thoải mái vượt ngoài Cảm Thọ (những cảm giác bất 
duyệt ý).  Có người có thể có sự kinh nghiệm về nhìn thấy 
những ánh sáng khác thường, sự phỉ lạc sung sướng và 
trạng thái ngất ngây cũng có thể được phát triển, với toàn 
cả châu thân của người trở nên phát sáng.  Thậm chí có một 
vài người kinh nghiệm ở một vài mức độ của sự bay bổng.  
Tất cả những hiện tượng này phải có sự chú niệm như nhấc 
bổng lên, nhấc bổng lên, nhìn thấy, nhìn thấy, lắc lư, lắc lư, 
vui thích, vui thích, và v.v. Nếu thiền giả có sự chấp thủ 
vào thể loại của sự phỉ lạc sung sướng hoặc Phỉ Lạc (Pìti), 
nó có thể dẫn đến sự chậm trể không cần thiết.   
  

 In some cases, the meditator feels the whole body 
erect and stone – like having a cool and peaceful sensation 
all over the body.  While such sensations occurs, do not feel 
attached to this feeling, because it is only “Passaddhi” 
(Tranquility Sensation). It is also to be noted as usual. If 
meditator becomes attached to this Passaddhi feeling there 
will be no progress. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           213 
 

 Trong một vài trường hợp, thiền giả có cảm giác 
như cả toàn thân cứng ngắt và như núi đá – lại có cảm giác 
mát lạnh và an lạc khắp cả toàn thân.  Khi những cảm giác 
như thế hiện bày, không nên có cảm giác chấp thủ vào 
những cảm giác này, vì lẽ nó chỉ là “Khinh An” (Cảm giác 
tĩnh lặng).  Nó cũng được chú niệm như thường lệ.  Nếu 
thiền giả trở nên chấp thủ vào sự cảm giác Khinh An này, 
sẽ không có sự tiến độ tu tập. 
 After that “Adhimokkha”, which can be translated 
as determination can also develop – assuming one has now 
achieved good Dhamma, one has reached the stage of 
enlightenment and so forth. 
 Sau đó “Thắng Giải”, mà có thể được dịch như là 
sự kiên quyết cũng có thể phát triển – giả định một người 
ngay bây giờ có sự thành tựu Thiện Pháp, một người đã đạt 
đến sự giác ngộ, và v.v.  
 

 Sometimes eagerness to give Dàna (alms) to the 
whole community, to preach Dhamma to friends and to 
propagate Buddha Sàsana to ones own country overwhelms 
oneself.  If meditator succumbs to such eager motivations 
the progress of the meditation can be retarded.  Therefore 
in such a case the meditator must contemplate thus “Now is 
the time for my own progress and deliverance, I must 
postpone my eagerness to promote Dhamma to others for 
the the time being”, and note diligently. 
 Đôi khi sự nôn nóng để xã thí (chẩn tế) đến khắp cả 
quần chúng, giảng dạy Phật Pháp đến bạn hữu và truyền bá 
Phật Giáo đến những người tự làm chủ đất nước mình đã 
chinh phục.  Nếu thiền giả không chế ngự được những 
động lực háo hức thúc đẩy, như thế sự tiến độ của thiền 
định có thể bị trì trệ.  Do đó, trong trường hợp như vậy, 
thiền giả phải thẩm sát như sau “Bây giờ là thời gian cho 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           214 
 

việc tiến tu của ta và sự giải thoát, ta phải chế ngự sự háo 
hức của ta lại, việc thúc đẩy xúc tiến Phật Pháp đến nhũng 
người khác, hãy để trong thời gian phải lẽ” và chú niệm 
một cách tinh cần.   
 

 Sometimes over zealousness overwhelms the 
meditator and he is satisfied with his own energetic 
enthusiasm. Such kind of eagerness should be discarded by 
noting diligently as “satisfaction, satisfaction” etc.  At this 
stage after a long struggle with pain, restlessness and 
misery of Vedanàs for a long time, the meditator will enjoy 
calmness, lightness of the body, tranquility of mind etc. and 
thinks he has attained enlightenment. But is not so yet.  
This is “Sukha” which is one of the five factors of jhànic 
bliss or (Absorption). 
 Đôi khi sự tích cực thái quá lấn át thiền giả và vị ấy 
hoan hỷ với chính sự nhiệt tình năng động của mình.  Loại 
háo hức như vậy cần phải được loại bỏ bằng cách chú niệm 
một cách nỗ lực như là “hoan hỷ, hoan hỷ” v.v.  Vào giai 
đoạn này, sau một cuộc đấu tranh vật lộn với sự đau đớn, 
sự bất an và thống khổ của những cảm thọ trong một thời 
gian lâu dài, thiền giả sẽ thụ hưởng sự bình yên, sự khinh 
an của cơ thể, sự tĩnh lặng của Tâm thức, v.v. và suy nghĩ 
khởi lên là vị ấy đã thành đạt sự giác ngộ.  Nhưng quả 
chẳng phải như vậy.  Đây là “An Lạc”, là một trong năm 
Chi Thiền của Phúc Lộc Thiền hoặc (Sự Hấp Thụ). 
 

 Sometimes sharpness in knowledge, sharpness in 
sati (awareness) develops, but the meditator should not get 
conceited. It is only the maturity of concentration. Another 
misleading development is “Nikanti” which is conceit in 
ones own achievement of Dhamma.  Sometimes the 
sharpness of mindfulness can foresee some events.  When 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           215 
 

such forecast comes true a meditator can be very pleased 
with his own achievement and gone astray from the Path.  
There can also be wrong Path in the practice of Vipassanà 
meditation.  When meditators experience “Pìti”, 
“Passadhi” and sharpness in Sati, lightness of body, vision 
of lights, calmness and tranquility of mind occurs and these 
can elevate meditator’s spirits and meditator thinks he has 
achieved special enlightenment and stop practising.  
 Đôi khi, sự nhạy bén trong sự hiểu biết, sự tinh 
tường trong Chánh Niệm (tỉnh giác) được phát triển, nhưng 
thiền giả chẳng nên kiêu mạn.  Đó chỉ là đặc tính chín chắn 
của Định.  Một sự phát triển khác dẫn đến sự hiểu lầm, là 
“Nikanti – Sự khát vọng”, là sự kiêu mạn của bản thân về 
sự thành đạt Phật Pháp.  Đôi khi, sự tinh tường của Chánh 
Niệm có thể thấy trước một vài sự kiện.  Khi đó sự dự tính 
đi đến hiện thực, thiền giả có thể rất duyệt ý với sự thành 
đạt của mình và đã đi lạc ra khỏi Con Đường.  Đó cũng có 
thể là Tà Đạo trong sự tu tập Thiền Minh Sát.  Khi những 
thiền giả có kinh nghiệm về “Phỉ Lạc”, “Khinh An” và 
tinh tường trong Chánh Niệm, khinh an của cơ thể, nhìn 
thấy những ánh sáng, bình yên và tĩnh lặng của tâm thức 
hiện bày, với những điều này có thể nâng tinh thần của 
thiền giả lên cao, và thiền giả nghĩ rằng mình đã thành đạt 
sự giác ngộ một cách đặc biệt, và dừng lại sự tu tập.       
  

 If meditators have attachment to such physical and 
mental pleasantness, then the meditators are in the wrong 
path.  After taking heed of teacher’s advise, if meditator 
note all the physical and mental pleasantness diligently, 
meditator will achieve the upperlevel of “Udayabbaya 
Nàna” and all these pleasantness will disappear.  After 
passing this stage the meditator can be sure of gradual 
progress and will be freed from falling into the wrong Path. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           216 
 

 Nếu những thiền giả có sự chấp thủ vào những vui 
thích duyệt ý về thể chất và tinh thần, như thế những thiền 
giả đã đi lầm đường. Sau khi lưu ý đến lời khuyên bảo của 
Thiền Sư, nếu thiền giả chú niệm một cách nỗ lực tất cả 
những vui thích duyệt ý về thể chất và tinh thần, thiền giả 
sẽ chứng đắc tầng cấp cao hơn của “Sanh Diệt Trí” và tất 
cả những vui thích duyệt ý này sẽ biến mất. Sau khi qua 
khỏi giai đoạn này, thiền giả có thể chắc chắn là có sự tiến 
độ một cách tuần tự và sẽ thoát khỏi phải bị rơi vào trong 
Tà Đạo.    
 

 Therefore to avoid deviation from the right path, a 
meditator should be closely supervised by a teacher until 
he can very clearly understand the fifth quality or 
requirement of “knowing the arising and passing away 
phenomena of his own body”. 
 Do đó, để tránh khỏi sự lệch lạc từ nơi Chánh Đạo, 
thiền giả cần phải được giám sát một cách chặt chẽ do bởi 
Thiền Sư cho đến khi vị ấy có thể thấu hiểu một cách rõ 
ràng phẩm chất hoặc điều yêu cầu thứ năm về “liễu tri sự 
khởi sinh và hoại diệt của hiện tượng trong chính xác thân 
mình”.  
      

 This completes the five qualities or requirements of 
a meditator.  Therefore Sayàdaw would like to end the 
Dhamma Talk by wishing “May our meditators here be 
able to fulfill the five qualities of faith, good health, 
straightforwardness, industriousness and knowing the 
arising and passing away phenomena by insight wisdom, 
overcome the “Amagga” Dhamma and achieve Magga 
Dhamma and attain the cherished goal of Nibbàna, the end 
of all suffering, the extinction of all craving in the most 
easiest way and in the shortest possible time. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           217 
 

 Điều này hoàn thành năm phẩm chất hoặc điều yêu 
cầu của một thiền giả. Do đó, Ngài Đại Trưởng Lão muốn 
kết thúc Pháp Thoại với sự cầu chúc “Mong rằng những 
thiền giả của chúng ta tại đây có khả năng làm hoàn thành 
năm phẩm chất về đức tin, sức khỏe tốt, sự chân thật, sự nỗ 
lực và liễu tri sự khởi sinh và hoại diệt của hiện tượng do 
bởi Tuệ Giác, vượt qua khỏi “Phi Đạo” Pháp và thành tựu 
Đạo Pháp, thành đạt mục tiêu cao quý của Níp Bàn, chấm 
dứt mọi khổ đau, tuyệt diệt tất cả mọi tham ái trên con 
đường thuận lợi nhất và trong một thời gian có thể ngắn 
nhất”.    

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           218 
 

 
 
 
 
 
 
 

FULL RESULTS OCCUR ONLY WHEN 
TIME IS RIPE 

NHỮNG TRỌN VẸN QUẢ BÁO CHỈ 
HIỆN BÀY 

KHI THỜI GIAN CHÍN MÙI 
 
 

 The subject of today’s Dhamma Talk is “Full 
results occur only when time is ripe”.  All sentient beings 
will reap the results of their wholesome or unwholesome 
deeds when the time is ripe.  Buddhist philosophy is “belief 
in Kamma” and Kamma is one’s own action.  According to 
Kamma only, sentient beings are shaped in all different 
existences in the cycle of Samsàric life.  Lord Buddha 
expounded –The only possession of all sentient beings is 
one’s own Kamma.  The cause of all happening (whether 
good or bad) of this present life (effect) is one’s own 
Kamma.  Kamma is the only relative, Kamma is the only 
refuge of all sentient beings.  The resultant kammic effect is 
the sole cause of all different destinies of all beings. “And 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           219 
 

such good or bad full results occur only when the time is 
ripe”. 
 Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là “Những trọn 
vẹn quả báo chỉ hiện bày khi thời gian chín mùi”.  Tất cả 
chúng sanh chỉ sẽ thọ lãnh những quả báo của những Thiện 
Hạnh hoặc Bất Thiện Hạnh khi thời gian chín mùi.  Triết 
Học Phật Giáo thì “ có niềm tin vào Nghiệp Báo” và 
Nghiệp chính là hành động của mình.  Chỉ nương vào 
Nghiệp Báo, chúng sanh đã được hình thành trong tất cả 
những kiếp sống khác nhau trong quỷ đạo của cuộc sống 
luân hồi.  Đức Phật đã giải thích cặn kẽ -vật sở hữu duy 
nhất của tất cả chúng sanh chính là Nghiệp của mình.  
Nguyên nhân của tất cả các diễn biến (cho dù tốt hay xấu) 
của kiếp sống hiện tại này (kết quả) chính là Nghiệp Báo 
của mình.  Chính Nghiệp là quyến thuộc duy nhất.  Chính 
Nghiệp là nơi trú ẩn của tất cả chúng sanh.  Kết quả của 
dòng Nghiệp Báo là nguyên nhân duy nhất của tất cả những 
số phận khác nhau của tất cả chúng sanh.  “Và như thế trọn 
vẹn của những quả báo tốt hoặc xấu chỉ hiện bày khi thời 
gian chín mùi”. 
 

 The fundamental factor that causes wholesome or 
unwholesome actions and deeds is mind.  Therefore 
Buddha said –Mind is the leading factor, every action 
follows as dictated by mind.  If a person acts and talks with 
good intention, he will reap the good results.  It can be 
compared with the shadow. As the shadow always 
accompany the person, the wholesome deeds will 
accompany the doer in his samsàric life.  If a person acts 
or talks with bad intention, he will reap the bad results as 
the wheel follows closely befind the feet of bull in a cart.  
The good or the bad result will occur when the time is ripe.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           220 
 

 Chính Tâm thức là yếu tố cơ bản gây ra những tạo 
tác và hành động Thiện hoặc Bất Thiện.  Do đó Đức Phật 
đã nói – Tâm thức là yếu tố dẫn đầu, mọi hành động tạo tác 
đi theo quyết định do bởi Tâm thức.  Nếu một người nói 
năng và hành động với chủ đích tốt, vị ấy sẽ thọ lãnh những 
kết quả an vui.  Nó có thể được so sánh với một cái bóng.  
Ví như cái bóng lúc nào cũng đi theo con người, những 
Thiện Hạnh sẽ đi theo người tạo tác trong cuộc sống luân 
hồi của mình.  Nếu một người nói năng hoặc hành động với 
chủ đích xấu, vị ấy sẽ thọ lãnh những kết quả khổ đau, ví 
như bánh xe theo sát phía sau của chân con bò đang kéo xe.  
Kết quả an vui hoặc khổ đau sẽ hiện bày một khi thời gian 
chín mùi.  
 
 At one time, King Milinda asked the learned 
Venerable Nàgasena – “Venerable Nàgasena – you said 
that good Kusala deeds will result in good achievements.  
Since I am a practical man I want to believe only when I 
can see for myself.  Can the Venerable Sir, show me where 
about of this good achievement? Is it one foot away or is it 
3 feet away or 6 feet away?”. 
 Vào một thời, Vua Milinda đã vấn hỏi Trưởng Lão 
thông thái Nàgasena – “Kính Trưởng Lão Nàgasena – Ngài 
đã nói rằng những Thiện công đức sẽ được thọ lãnh trong 
những quả báo tốt đẹp.  Kể từ khi Trẫm là một nam nhân 
thực tiễn, Trẫm chỉ muốn có niềm tin một khi do chính 
Trẫm có thể nhìn thấy.  Kính bạch Ngài Trưởng Lão, có thể 
nào– hãy chỉ cho Trẫm chỗ nào là thuộc về sự quả báo tốt 
đẹp này?   Nó có phải là một foot xa, hoặc là 3 feet xa, hoặc 
là 6 feet xa hay không?  
 

 Venerable Nàgasena answered the King in his own 
kind of language by posing questions.  Noble King, I also 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           221 
 

have a question to ask of you.  Now have a look at this tree. 
The tree is quite mature, it enjoys enough water and the 
land seems to be fertile, can you give me the answer 
whether this tree will bear fruit?  The King replied 
“Venerable Sir, this tree is mature and since it enjoys 
water and fertility of land it will surely give fruit”. 
Venerable Nàgasena followed up his question “If you are 
sure this tree is going to bear fruit can you show me now 
the fruits – where are they? Are they in the roots, or are 
they in the trunk or in the leaves or the branches? I am also 
a practical monk, I believe what I see only”.   
 Trưởng Lão Nàgasena đã trả lời Đức Vua theo 
phương pháp diễn đạt của mình bằng cách đặt ra những câu 
hỏi.  Thưa Đại Vương, Sư cũng có một câu hỏi để vấn hỏi 
đến Ngài.  Bây giờ hãy nhìn vào cội cây này.  Cây đã phát 
triển trọn vẹn, nó được thọ hưởng lượng nước vừa đủ và 
mặt đất có vẻ màu mỡ, vậy Ngài có thể cho Sư câu trả lời là 
cây này sẽ trổ sanh trái quả hay không? Đức Vua đã trả lời 
“Thưa Ngài Trưởng Lão, cây này được mọc lớn lên và từ 
khi nó được thọ hưởng nước và phân bón đất đai thì một 
cách chắc chắn, nó sẽ trổ sinh trái quả”.  Trưởng Lão 
Nàgasena tiếp liền theo sau với câu hỏi “Nếu Ngài đoan 
chắc cây này sẽ trổ sanh trái quả, vậy bây giờ Ngài có thể 
chỉ cho Sư những trái quả- chúng nó ở đâu?  Có phải chúng 
ở trong những rễ cây, hoặc chúng ở trong thân cây, hoặc 
trong những lá, hoặc ở những nhánh cây?  Sư cũng là một 
vị tỳ khưu thực tiễn, Sư chỉ tin điều gì Sư được thấy.  
 

 The King replied “Venerable Sir, how can one show 
the fruits before it came out.  But I am sure that this tree 
will bear fruit, when the time is ripe and environment is 
correct.  Venerable Nàgasena then replied that the same is 
the case with the results of Kusala and Akusala deeds – one 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           222 
 

cannot yet show by pointing the whereabouts of the 
resultant effects.  But as the tree will give fruits when 
mature and conditions are correct, the results of good or 
bad deeds will surely occur when the time is ripe.  The 
King then accepted the answer of Venerable Nàgasena.  
 Đức Vua trả lời “Kính bạch Trưởng Lão, làm thế 
nào người ta có thể hiển thị những trái cây trước khi nó trổ 
sanh.  Tuy nhiên, Trẫm đoan chắc rằng cây này sẽ trổ sanh 
trái quả, vào thời gian chín mùi và ở môi trường thích hợp”.   
Sau đó, Trưởng Lão Nàgasena đã trả lời một cách tương tự 
về trường hợp quả báo của những Thiện và Bất Thiện Hạnh 
– người ta không thể nào chỉ điểm hiển thị về nơi chốn của 
những ảnh hưởng quả báo.  Tuy nhiên, ví như cây sẽ cho 
trái quả một khi đã trưởng thành với những tình trạng thích 
nghi, cùng thế ấy, quả báo của những Thiện hoặc Bất Thiện 
Hạnh sẽ hiện bày một cách chắc chắn một khi thời gian 
chín mùi.  Sau đó, Đức Vua đã thuận ý câu trả lời của 
Trưởng Lão Nàgasena.  
 

 In some cases there can be doubts.  Some people 
argue thus– our household is engaged in meritorious deeds 
such as Dàna, Sìla and Bhàvanà, but we have to face 
lamentation, pain, sadness and distress whereas the other 
house enjoys good health, prosperiry and happiness despite 
the fact that they are committing unwholesome deeds.  Do 
their unwholesome deeds give good results and our 
wholesome deeds give us bad results?  Of course such is 
not the case.  Since the time is not ripe yet for their Akusala 
deeds, they are still enjoying good life.  But when their 
Akusala deeds mature and the time is ripe for resultant 
effects their good life will suddenly change into the worse 
side.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           223 
 

 Có thể có những sự nghi ngờ trong một vài trường 
hợp.  Một vài người tranh luận như sau – những người nhà 
của chúng tôi đã tham gia vào những Phúc Thiện Hạnh như 
là xã thí, trì giới và tu tập, nhưng chúng tôi phải đối diện 
với sự khóc than, đau khổ, ưu não và sự khốn khổ; trong 
khi đó ở căn nhà khác thụ hưởng sức khỏe tốt, thịnh vượng 
và hạnh phúc mặc dù rằng thực tế là họ đã phạm phải 
những Bất Thiện Hạnh.  Vậy có phải những Bất Thiện 
Hạnh của họ cho những quả báo an vui và những Thiện 
Hạnh của chúng tôi đã cho chúng tôi những quả báo khổ 
đau?  Lẽ dĩ nhiên quả thật không nên bàn luận như vậy.  
Ngay khi thời gian những Bất Thiện Hạnh của họ vẫn chưa 
chín mùi thì họ vẫn thụ hưởng một đời sống an lành. Tuy 
nhiên, một khi những Bất Thiện Hạnh của họ đã trưởng 
thành và thời gian đủ chín mùi cho những quả báo, thì một 
cách đột nhiên, đời sống an lành của họ sẽ chuyển sang 
hướng thảm khốc.  
 Buddha had said those who committed 
unwholesome deeds may enjoy good life before the ripe 
time come for the resultant effect of their unwholesome 
deeds. But when the time is ripe they are sure to face the 
full resultant effects of the unwholesome deeds.  The same 
thing can happen to those who practise good and 
wholesome deeds.  Before the time is ripe they may face 
adversity of life but good results will occur for their good 
deeds when the time is ripe and they can overcome the 
adversity and enjoy good results of their wholesome deeds. 
 Đức Phật đã nói những ai phạm phải những Bất 
Thiện Hạnh, họ có thể thụ hưởng một đời sống an lành 
trước khi thời gian chín mùi trổ sanh quả báo những Bất 
Thiện Hạnh của họ.  Nhưng một khi thời gian đã chín mùi, 
quả thật vậy họ phải đối diện trọn vẹn những quả báo của 
những Bất Thiện Hạnh.  Điều tương tự có thể xảy ra với 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           224 
 

những ai thực hiện những việc tịnh hảo và Thiện Hạnh.  
Trước khi thời gian chín mùi, họ có thể phải đối diện với 
nghịch cảnh của cuộc đời, nhưng những quả báo an lành sẽ 
hiện bày khi thời gian chín mùi của những Thiện Hạnh mà 
họ đã thực hiện và họ có thể chiến thắng được nghịch cảnh, 
và thụ hưởng những quả báo an lành từ những Thiện Hạnh 
của họ.  
 

 The aphorism to be accepted is that full results 
occur only when time is ripe. Akusala deeds give bad 
results and Kusala deeds give good results.  Akusala or 
unwholesome deeds are killing, stealing and sexual 
misconduct, etc. and Kusala deeds or wholesome deeds are 
Dàna, Sìla and Bhàvanà.  Even in doing wholesome deeds 
Putthujjanas “worldings” do the deeds with good 
underlying motive and they become their Kamma.  But 
Buddhas, Arahats and Pacceka Buddhas (Independently 
Enlightened One) do good without motives but to create 
good precedents.  They do not have objectives of good life, 
good results for the act. Buddha may ofter robes to 
Venerable Sàriputta, Venerable Ànandà may offer robes to 
Venerable Sàriputta of other offering by Ariyapuggalas to 
creat good precedents, therefore good acts do not become 
good Kamma for them.    
 Cách ngôn đã được đồng thuận là những quả báo 
trọn vẹn chỉ hiện bày khi thời gian chín mùi.  Những Bất 
Thiện Hạnh cho quả báo đau khổ và những Thiện Hạnh cho 
quả báo an lành.  Những Bất Thiện Hạnh hoặc vô tịnh hảo 
là sát sanh, trộm cắp và tà hạnh v.v.. và những Thiện Hạnh 
hoặc tịnh hảo là xã thí, trì giới và tu tập.  Ngay cả trong lúc 
thực hiện những Thiện Hạnh, hạng Phàm Phu “Hiệp Thế” 
thực hiện những việc với động cơ tạo thành nền tảng thiện 
hảo và chúng trở thành Nghiệp Báo của họ.  Tuy nhiên, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           225 
 

Chư Phật, các bậc Vô Sinh và Chư Độc Giác Phật (bậc 
Giác Ngộ một cách độc lập) thực hiện những Thiện Hạnh 
không có động cơ thúc đẩy, mà chỉ tạo nên những tiền lệ 
tốt đẹp. Họ thực hiện những hành động không nhằm vào 
mục tiêu cho cuộc sống tốt đẹp, gặt hái những quả báo an 
lành.  Đức Phật có thể ban tặng y áo đến Trưởng Lão 
Sàriputta, Trưởng Lão Ànanda có thể dâng cúng y áo đến 
Trưởng Lão Sàriputta, và những việc cúng dường khác do 
bởi những bậc Thánh Nhân, chỉ tạo nên những tiền lệ tốt 
đẹp, và như thế những Thiện Hạnh không trở thành những 
Thiện Nghiệp của họ.  
 

 When Putthujjanas (worldings) do any wholesome 
deeds their main aim is to achieve better life amenities or 
to attain better existences in coming samsàric lives. Such 
kind of wholesome deeds though they can be termed as 
Kusala deeds is somehow connected with desire elements 
(Kilesà element), which in turn can result in good or bad 
results.  Out of the two fields, if it turns out to be Akusala 
Kamma bad results can occur, thus giving rise to 
lamentation and distress. 
 Khi hạng Phàm Phu (Hiệp Thế) thực hiện bất kỳ 
những Thiện Hạnh, nhằm mục tiêu chính của họ là thành 
đạt cuộc sống tiện nghi tốt đẹp hơn hoặc đạt được kiếp 
sống tốt đẹp hơn trong cuộc sống luân hồi.  Mặc dù những 
việc làm tịnh hảo mà có thể được gọi là những Thiện Hạnh, 
bằng cách này hay cách khác có sự liên hệ với những yếu 
tố dục vọng (yếu tố Phiền Não), từ đó có thể dẫn đến những 
quả báo tốt hoặc xấu.  Ngoài ra cả hai lãnh vực, nếu nó 
chuyển sang thành Bất Thiện Nghiệp, những quả báo khổ 
đau có thể hiện bày, như thế làm cho dẫn đến sự khóc than 
và khốn khổ.    
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           226 
 

 Due to mental and physical suffering, one can land 
in Apàya world that is animal world, ghost world, demon 
world and hell.  The only remedy to avoid such kind of bad 
results is to strive for gaining of Sotàpatti Magga (to gain 
the status of stream – winner).  A person who had attained 
Sotàpatti Magga can reject the bad resultant effects and 
thus can be free from landing in the four Apàya worlds. 
 Do bởi đau khổ về tinh thần và thể chất, người ta có 
thể rơi vào trong Khổ Thú, đó là cỏi bàng sanh, cỏi ngạ 
quỷ, cỏi Atula và địa ngục.  Như thế, biện pháp khắc phục 
duy nhất để tránh khỏi những loại quả báo khổ đau là nỗ 
lực để thành đạt Đạo Thất Lai (thành đạt tầng Thánh Dự 
Lưu).  Một người khi đã thành đạt Đạo Thất Lai thì có thể 
thải trừ những ảnh hưởng quả báo khổ đau và như thế có 
thể thoát khỏi rơi vào trong Tứ Khổ Thú.  
 A person who had rejected these Akusala Kamma 
can expect to enjoy the Kusala alone.  These Kusala 
Kammas will landing in Human world, Deva world and 
Brahmà worlds (Heaven Beings).  In the eyes of 
Putthujjana (Wordlings) these achievements are good 
existences.  But to Ariya–Puggala (Noble persons) these 
life existences are undesirable.  Since its round of rebirths, 
this continuous process of being born, growing old, 
suffering and dying (samsàra) is vicious cycle.  
 Một người khi đã thải trừ những Bất Thiện Nghiệp 
này, có thể mong cầu thụ hưởng duy nhất Thiện Nghiệp.  
Những Thiện Nghiệp này sẽ đưa đến cỏi Nhân Loại, Thiên 
Giới và Phạm Thiên Giới (Chúng Thiên Tử).  Trong ánh 
mắt của hạng Phàm Phu (Hiệp Thế) những thành tựu này là 
những kiếp sống tốt đẹp.  Nhưng với bậc Thánh Nhân 
(những người Thánh Thiện) những kiếp sống này là bất khả 
cầu. Từ đó, tiến trình của vòng Tái Tục này mãi tiếp nối 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           227 
 

nhau về sự Sanh, Già, Đau Khổ và Tử vong (luân hồi) là 
một chu kỳ lẩn quẩn.  
 

 Ariya–puggalas regards these samsàric lives as 
excrements of Human beings.  Excrements are disgusting 
whether the amount is small or big.  So also samsàric lives 
are disgusting to Ariya–puggalas even as Heavenly beings. 
Therefore to reject all “Round of Rebirth” process one has 
to strive for attainment of Arahatta Magga (the one 
realising the Path of Holiness).  Once one had attained 
Arahatta Magga all kinds of Kammas are extinguished and 
there will be no more birth, old age and deaths (end of all 
suffering).  Until a person is free of Kammic effect, one is 
liable to reap good effects for good deeds and reap bed 
effects for bad deeds when the time is ripe.  Here let us 
relate the frightful chain of rebirths, Venerable Ànandà had 
to go through before he became the attendant of Lord 
Buddha.  
 Những bậc Thánh Nhân nhìn những vòng luân hồi 
này như những chất bài tiết của con người.  Những chất bài 
tiết là ghê tởm cho dù số lượng nhỏ hay lớn.  Như thế, đối 
với những bậc Thánh Nhân thì vòng luân hồi cũng quả thật 
ghê tởm, cho dù là hạng Thiên Tử.  Do đó, để thải trừ tất cả 
tiến trình của vòng Tái Tục, con người cần phải nỗ lực để 
thành đạt Đạo Vô Sinh (bậc chứng tri Thánh Đạo).  Ngay 
khi con người thành đạt Đạo Vô Sinh thì tất cả thể loại của 
Nghiệp Báo được diệt trừ và sẽ không còn sự Sanh, Già và 
Tử vong (chấm dứt tất cả mọi đau khổ).  Người ta có thể 
thọ nhận những quả báo an lành từ những Thiện Hạnh và 
thọ nhận những quả báo khổ đau từ những Bất Thiện Hạnh 
khi thời gian chín mùi, mãi cho đến khi con người thoát 
khỏi ảnh hưởng của Nghiệp Báo.  Tại đây, cho phép chúng 
tôi thuật lại một chuỗi tái tục khủng khiếp của Trưởng Lão 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           228 
 

Ànandà đã trải qua trước khi Ngài trở thành thị giả của Đức 
Thế Tôn.    
 

 At one time, the future Venerable Ànandà was born 
into the family of goldsmiths.  Being handsome and wealthy 
as a goldsmith, he led a life of a playboy and committed 
sexual misconducts by having affairs with other person’s 
wives.  When he died he landed again in the rich family by 
being born as rich man’s son.  The resultant effect of this 
Akusala deeds of sexual misconduct had not ripen as yet 
and he led a normal life as a rich man’s son.  At the second 
life cycle he engaged in Kusala deeds such as dàna, Sìla 
and Bhàvanà.  When he died this time, the time was ripe for 
reaping the bad deeds he committee as goldsmith and he 
landed in “Yoruva” hell, and suffered a miserable life for a 
long time. 
 Vào một thời, tiền thân của Trưởng Lão Ànandà 
được sanh trong một gia đình của thợ kim hoàn.  Là người 
xinh đẹp và giàu có như thợ kim hoàn, vị ấy được dắt dẫn 
một đời sống của một kẻ ăn chơi và đã phạm vào tà hạnh 
do bởi quan hệ tình ái với những người vợ của người khác.  
Sau khi ông ta chết, vị ấy lại được đi đến một gia đình giàu 
có, được sanh làm con trai của một vị bá hộ.  Ảnh hưởng 
quả báo của những Bất Thiện Hạnh về việc tà hạnh vẫn 
chưa được chín mùi, và vị ấy được dẫn dắt trong một đời 
sống bình thường của người con trai một vị bá hộ.  Vào chu 
kỳ của đời sống thứ hai, vị ấy tham gia vào những Thiện 
Hạnh như là xã thí, trì giới và tu tập.  Khi ông ta qua đời 
vào thời gian này, thời gian đã chín mùi cho việc thọ nhận 
những Bất Thiện Hạnh mà ông ta đã phạm phải khi làm thợ 
kim hoàn, như thế ông ta bị rớt xuống địa ngục Yoruva, và 
thọ lãnh một đời sống khốn khổ trong một thời gian lâu dài.  
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           229 
 

 After “Yoruva” hell, he landed in animal world and 
became a hegoat.  The hegoat was big and strong and was 
castrated and became a common plaything of the children 
of the village.  When the hegoat grew old, he was sent to 
the butcher to be killed for the meat.  After that he became 
a male monkey.  The leader of the monkey group was 
jealous of him and declaring that the new – born male 
monkey was strong and healthy and can become a rival to 
him, he crushed the testicles of the young born and killed 
him.  After being killed by the leader of the monkey group, 
he landed as a bull in the next life cycle. 
 Sau địa ngục Yoruva, vị ấy thọ sanh trong cõi Bàng 
sanh và trở thành một con dê đực.  Dê đực to và khỏe, lại bị 
thiến và trở thành món đồ chơi chung của những trẻ con 
trong làng.  Khi dê đực già đi, nó bị đưa đến người đồ tể 
giết để lấy thịt. Sau đó, nó trở thành một khỉ đực.  Khỉ chúa 
của đàn khỉ có lòng ganh tỵ với nó, và đã tuyên bố rằng khỉ 
đực mới sanh rất mạnh khỏe, và có thể trở thành đối thủ 
của khỉ chúa, nên nó đã đập vỡ nát ngọc hoàn của khỉ con 
và giết chết nó. Sau khi bị giết bởi khỉ chúa của đàn khỉ, nó 
được thọ sanh làm bò đực trong một chu kỳ kiếp sống kế 
tiếp.     
         

 As the bull was strong and healthy, the owners 
castrated the animal by crushing the testicle for use as a 
good burden carrying animal.  When the bull became old 
and weak, it was sent to the butcher again.  After that he 
was born a human being of neuter gender (having no 
sexual organs).  On the death of this miserable existence, 
he was born a celestial being as the wife of Devas and 
Sakka for five consecutive existences.  At the end of five 
existences as woman, he was born as “Rùca” the daughter 
of King Engati.  Because of the unwholesome deeds 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           230 
 

(adultery) he committed as a wealthy goldsmith, the 
resultant bad Kamma occurred and he suffered until the 
end of his birth as “Rùca” the King’s daughter. 
     Là con bò đực khỏe mạnh, người chủ đã thiến 
con vật bằng cách đập vỡ nát ngọc hoàn để dùng nó như vật 
chuyển tải hàng hoá nặng.  Khi bò đực trở nên già yếu, lại 
một lần nữa nó bị đưa tới người đồ tể.  Sau đó, vị ấy được 
tái tục làm một người thuộc trung tính (không có bộ phận 
sinh dục).  Qua cái chết của kiếp sống khốn khổ này, vị ấy 
được tái tục làm một Thiên Tử, như là vợ của Chư Thiên và 
Vua Trời Đế Thích suốt trọn năm kiếp.  Vào cuối của năm 
kiếp sống làm hạng nữ giới, vị ấy được tái tục làm “Rùca” 
con gái của Vua Engati.  Do bởi những Bất Thiện Hạnh (sự 
gian dâm) mà vị ấy đã phạm phải, như lúc làm thợ kim 
hoàn giàu có, ảnh hưởng của Ác Nghiệp hiện bày và vị ấy 
đã thọ lãnh sự đau khổ mãi cho đến cuối kiếp sống của vị 
ấy làm “Rùca” con gái của Đức Vua.  
 

 After the life of the King”s daughter “Rùca” the 
time ripened for good Kusala deeds, he did as a rich man’s 
son and he was born as a celestial being (a male Deva), 
thus freeing from ill resultant effects for his unwholesome 
deeds.  After being free from all evil resultant effects of his 
Akusala deeds, he was born into Human world as a cousin 
of Prince Siddhatta, the future Buddha Gotama.     
 Sau kiếp sống làm “Rùca” con gái của Vua, thời 
gian đã chín mùi cho những Thiện công đức, vị ấy được 
làm con trai của một vị bá hộ, và vị ấy được tái tục làm một 
Thiên Tử (một Thiên Nam), như vậy đã thoát khỏi mọi ảnh 
hưởng quả báo xấu ác từ những Bất Thiện Hạnh mà mình 
đã làm.  Sau khi được thoát khỏi mọi ảnh hưởng quả báo 
xấu ác từ những Bất Thiện Hạnh của mình, vị ấy được tái 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           231 
 

tục vào Cỏi Nhân Loại, làm anh em họ của Thái Tử 
Siddhatta, sau này là Phật Gotama.  
 

 When Prince Siddhatta attained Perfect 
Enlightenment and became Sammàsambuddha (Universal 
Buddha), Venerable Ànandà became a close attendant of 
Omniscient Buddha.  As a close attendant and being 
endowed with a very special intelligence and remarkable 
memory he was the only person fully conversant with all 
the 84,000 Dhammas preached by Lord Buddha in 45 years 
of Buddhahood.   
 Khi Thái Tử Siddhatta chứng đắc sự Hoàn Toàn 
Giác Ngộ và trở thành bậc Chánh Đẳng Giác (Toàn Giác), 
Trưởng Lão Ànandà trở thành một vị thị giả thân cận của 
Đức Thế Tôn.  Là một thị giả thân cận và là một người hội 
phúc duyên với sự thông minh rất đặc biệt và một bộ nhớ 
phi thường, Ngài là vị duy nhất thông suốt trọn vẹn với cả 
84,000 Pháp môn đã được giáo truyền do bởi Đức Thế Tôn 
trong 45 năm cuộc đời của Đức Phật.  
 

 When Buddha passed away (Parinibbàna) the 
remaining Disciples of Lord Buddha comprising of 499 
Arahats and Venerable Ànandà were chosen to convene the 
First Synod to record all the Teaching of Lord Buddha.  
Venerable Ànandà was only a Sotàpannà, but due to the 
fact that he was the only person who was conversant with 
all 84,000 Dhammas, Buddha had preached during 45 
years he was also chosen. 
 Khi Đức Phật qua đời (Viên Tịch Níp Bàn), số đệ tử 
còn lại của Đức Thế Tôn bao gồm có 499 vị Vô Sinh và 
Trưởng Lão Ànandà đã được chọn cho việc triệu tập cuộc 
Hội Nghị đầu tiên để ghi lại tất cả những huấn từ của Đức 
Thế Tôn. Trưởng Lão Ànandà chỉ là bậc Thất Lai, nhưng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           232 
 

trên thực tế Ngài là người duy nhất đã được chọn lựa là bậc 
thông suốt với tất cả 84,000 Pháp môn do Đức Phật đã giáo 
truyền trong suốt 45 năm.  
 

 When other Arahatta Sangha participants bantered 
Venerable Ànandà that one of the 500 was still enmeshed 
with Kilesà (defilements) he decided to practise until he 
achieved Arahatta Magga before Synod time.  He practised 
Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà diligently for the whole 
day alternating between sitting and walking meditation.  
With the arrival of night time he became tired and when 
sloth and torpor overwhelmed him, he practised walking 
meditation until midnight but he did not achieve 
Arahatship. 
 Khi các bậc Vô Sinh khác là tham dự viên Tăng 
Đoàn đã nói đùa Trưởng Lão Ànandà rằng Ngài là một vị 
duy nhất trong 500 vị còn vương mang với Phiền Não (uế 
trược), Ngài đã quyết định tu tập cho đến khi Ngài chứng 
đắc Đạo Vô Sinh trước thời gian Hội Nghị.  Ngài đã tu tập 
Thiền Minh Sát Niệm Xứ một cách nỗ lực trọn cả ngày 
bằng cách xen kẽ giữa Thiền Tọa và Thiền Hành.  Với thời 
gian của màn đêm tiến dần tới, Ngài trở nên mỏi mệt và khi 
sự giải đãi và hôn trầm đã chinh phục Ngài, Ngài tu tập 
Thiền Hành cho đến nửa đêm, nhưng Ngài vẫn chưa chứng 
đắc bậc Vô Sinh.  
 

 He wondered why he did not progress in his 
meditation in spite of the fact that Buddha himself 
predicted that he can attain Arahatship if he practised 
diligently and intensively since he was fully endowed with 
Pàrami (perfection).  After midnight Venerable Ànandà 
was very tired and thinking he must relax a little he went 
towards his bedroom noting his walking steps and arriving 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           233 
 

at his bed he noted standing, standing and taking out his 
slippers was also noted, alighting onto his bed was also 
noted and afterwards noting his lying down posture as 
lying he lowered down his back and head towards the 
pillow.  Before his head reached the pillow and when the 
feet was in the air free from the floor, Venerable Ànandà 
attained realisation of three successive Maggas of 
Sakadàgàmi, Anàgàmi and Arahatta.   
 Ngài đã tự hỏi vì sao thiền định của Ngài không 
được tiến triễn, mặc dù rằng thực tế chính ngay Đức Phật 
đã báo trước là Ngài có thể thành đạt bậc Vô Sinh nếu Ngài 
tu tập một cách nỗ lực và chuyên sâu kể từ khi Ngài đã hội 
túc duyên với Pháp Độ (Sự Hoàn Hảo). Quá nửa đêm, 
Trưởng Lão Ànandà đã quá mỏi mệt và khởi Tâm suy nghĩ  
Ngài phải nghỉ ngơi một chút.  Ngài đã tíến về phòng ngủ 
của mình trong khi chú niệm vào những bước đi, và khi đến 
ngay giường ngủ Ngài đã chú niệm đứng, đứng, và khi rời 
bỏ đôi dép Ngài cũng có sự chú niệm, ngã lưng xuống 
giường Ngài cũng có chú niệm, và sau đó Ngài chú niệm 
vào oai nghi nằm xuống như là ngã thấp người xuống với 
lưng và đầu tiến dần tới cái gối.  Trước khi đầu của Ngài 
chạm vào cái gối và khi đó đôi chân đã vào khoảng trống 
của không gian xa lìa khỏi sàn nhà, Trưởng Lão Ànandà đã 
thành đạt sự chứng tri cả ba Đạo tiếp nối nhau của Nhất 
Lai, Bất Lai và Vô Sinh.  
 

 He became the only Arahatta who attain 
enlightenment, free of the four postures of meditation 
namely, walking, sitting, standing and lying, in Buddha 
Gotama Sàsanà. When Venerable Ànandà became an 
Arahatta, he shed all Kamma and with no Kamma, three 
can be no more “Process of Existence” i.e. Bhava in Pàli. 
Venerable Ànandà was a Sotàpannà since his ordination 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           234 
 

and he had rejected Akusala deeds already.  On becoming 
an Arahatta he was free from all Kammas and no more 
existences can arise again in this life cycle of Samsàra. 
 Ngài đã trở thành bậc Vô Sinh duy nhất khi thành 
đạt sự giác ngộ, vượt ngoài bốn oai nghi của thiền định, cụ 
thể là đi, ngồi, đứng và nằm, trong Giáo Pháp Đức Phật 
Gotama.  Khi Trưởng Lão Ànandà trở thành bậc Vô Sinh, 
Ngài đã gột rữa tất cả Nghiệp Báo cùng với không còn 
Nghiệp Lực, cả ba có thể không còn “Tiến trình của kiếp 
sống” tức là Hữu trong từ ngữ Pàli.  Trưởng Lão Ànandà đã 
là bậc Thất Lai từ khi sự thụ giới của mình và Ngài đã hoàn 
toàn thải trừ những Bất Thiện Hạnh.  Trên con đường trở 
thành bậc Vô Sinh, Ngài đã thoát khỏi tất cả mọi Nghiệp 
Báo và chẳng còn kiếp sống nào có thể khởi sinh lại nữa 
ngay trong chu kỳ của kiếp sống Luân Hồi này.  
 
 Now may all meditations, on knowing that full 
results of wholesome or unwholesome deeds occur when 
time is ripe, strive to abstain from committing Akusala 
deeds and do all Kusala deeds always.  May I conclude this 
talk by wishing our meditators be also to practise diligently 
and achieve Arahatta Magga, so that they can escape this 
Round of Rebirths (Samsàra) and realise Nibbàna, the end 
of all suffering, in the quickest possible period.  
 Bây giờ có thế tất cả thiền giả, dựa trên sự nhận 
thức rằng những quả báo trọn vẹn của những Thiện hoặc 
Bất Thiện Hạnh hiện bày khi thời gian chín mùi, cố gắng 
phấn đấu để ngăn ngừa khỏi sự phạm phải những Bất Thiện 
Hạnh và thường luôn thực hiện tất cả những Thiện Hạnh.  
Tôi mong rằng kết thúc Pháp Thoại này với lời cầu chúc 
những thiền giả của chúng ta cũng tu tập một cách nỗ lực 
và thành đạt Đạo Vô Sinh, như thế họ có thể thoát khỏi 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           235 
 

vòng Tái Tục này (Luân Hồi) và chứng tri Níp Bàn, chấm 
dứt mọi khổ đau, trong một thời gian có thể mau lẹ nhất. 
 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 

 
 
 

SÌLA VANTA SUTTA 
KINH GIỚI ĐỨC HIỀN GIẢ 

 
 

 The subject of today’s Dhamma Talk is “Sìla Vanta 
Sutta” as mentioned in Khandha Vagga – Samyutta.  In this 
Sutta, the detail method of Vipassanà Bhàvanà is 
expounded.  This Sutta is very suitable for meditators as it 
clarifies meditation procedures.  The question were raised 
by Venerable Mahà Kotthika and the answers were given 
by Venerable Sàriputta Mahàthera.  At the compilation 
time during Buddhist Synod, the Sutta was edited in the 
most complete form, starting with the introduction. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           236 
 

 Chủ đề Pháp Thoại hôm nay là “Kinh Giới Đức 
Hiền Giả” như đã được đề cập đến trong Phẩm Uẩn – 
Tương Ưng Bộ Kinh.  Trong bài kinh này, sự đi vào chi tiết 
của phương pháp Thiền Minh Sát được giải thích cặn kẽ.  
Bài kinh này rất thích hợp cho những thiền giả qua việc 
làm sáng tỏ những tiến trình tu tập thiền định.  Những câu 
hỏi được nêu lên do bởi Ngài Trưởng Lão Mahà Kotthika 
và những câu trả lời được đưa ra là do Ngài Đại Trưởng 
Lão Sàriputta.  Vào thời điểm  sưu tập tài liệu trong suốt 
khoảng thời gian Hội Nghị Phật Giáo, bài kinh đã được 
hiệu đính trong một hình thức đầy đủ nhất, khởi đầu với 
phần giới thiệu. 
 

 It was explained thus “Once upon a time, Venerable 
Sàriputta Mahàthera and Venerable Mahà Kotthika were 
staying together Isipatana Migadavana forest monastery in 
Benares Province.  One afternoon, Venerable Mahà 
Kotthika after practising Phala Samàpatti visited 
Venerable Sàriputta Mahàthera.  After exchainging a few 
compliments between the two Mahàthera, Venerable Mahà 
Kotthika put a question to Venerable Sàriputta Mahàthera.  
Here we should know the qualifications of these two well 
known Mahàtheras.  Venerable Sàriputta Mahàthera was 
the most learned and the chief disciple of Lord Buddha.  
Venerable Mahà Kotthika was the most outstanding in 
Patisambhida (Analytical knowledge).  
 There are four Patisambhidàs namely: 
 1. Attha Patisambhidà, 
 2. Dhamma Patisambhidà, 
 3. Nirutti Patisambhidà, 
 4. Patibhàna Patisambhidà. 
  Bài kinh đã được giải thích như sau “Vào một thuở 
nọ, Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta và Trưởng Lão Mahà 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           237 
 

Kotthika cùng trú ngụ với nhau tại Tịnh Xá khu vườn Lộc 
Uyển Isipatana trong thành Ba La Nại.  Vào một buổi trưa, 
Trưởng Lão Mahà Kotthika sau khi xuất khỏi Thiền Quả, 
đã đi đến viếng thăm Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta.  Sau 
khi trao đổi qua lại với nhau những lời thăm hỏi giữa hai 
Đại Trưởng Lão, Trưởng Lão Mahà Kotthika đã nêu một 
câu hỏi đến Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta.  Tại đây, 
chúng ta nên biết trình độ phẩm hạnh của nhị vị Đại 
Trưởng Lão lừng danh này.  Ngài Đại Trưởng Lão 
Sàriputta là một bậc uyên bác đệ nhất và đệ tử trưởng của 
Đức Thế Tôn.  Trưởng Lão Mahà Kotthika là một bậc thù 
thắng đệ nhất về Vô Ngại Giải (Phân giải kiến thức). 
 Cụ thể về Tứ Vô Ngại Giải như sau: 

1. Nghĩa lý vô ngại giải, 
2. Pháp lý vô ngại giải, 
3. Từ ngữ vô ngại giải, 
4. Ứng biện vô ngại giải. 

 

 1. Attha Patisambhidà means understanding the 
true meaning, purpose, result and functional consciousness 
of all the Teachings of Lord Buddha. 
 2. Dhamma Patisambhidà means understanding 
every cause producing result, the Noble Path, the spoken 
word that reflects in the law, any knowledge falling within 
the category concerned with law. 
 3. Nirutti Patisambhidà means understanding the 
knowledge of the language, corresponding to reality and 
the unfailing mode of expression concerning the language. 
 4. Patibhàna Patisambhidà means understanding 
the analytical knowledge of Ready Wit and can relate the 
Dhamma in flowery and beautiful terms so that everybody 
will understanding the meaning easily.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           238 
 

 Among all the Arahats who possessed the four 
Patisambhidàs, Venerable Mahà Kotthika is the greatest, 
after Lord Buddha. And both the Mahàtheras were Ariya 
puggala (Noble Persons) who had realized the 8 stages of 
holiness (the 4 supermundane path– Magga and 4 
supermundane fruitions – Phala). 

1. Nghĩa lý vô ngại giải có ý nghĩa là liễu tri một 
cách trung thực về ý nghĩa, mục đích, kết quả và chức năng 
ý thức về tất cả những huấn từ của Đức Thế Tôn. 

2. Pháp lý vô ngại giải có ý nghĩa là liễu tri từng 
mỗi nhân sản sinh ra quả, Thánh Đạo, lời nói phản ánh 
trong quy định của Pháp Luật, mọi kiến thức diễn tiến ở 
trong thể loại có liên quan với Pháp Luật. 

 3. Từ ngữ vô ngại giải có ý nghĩa là liễu tri các kiến 
thức về ngôn ngữ, tương ứng với thực tế và phương thức 
của sự diễn đạt không sai lỗi liên quan với ngôn ngữ.  

 4. Ứng biện vô ngại giải có ý nghĩa là liễu tri về trí 
tuệ nhạy bén trong việc phân giải kiến thức và có khả năng 
thuật lại Giáo Pháp trong điều kiện đầy hoa sắc và tốt đẹp, 
để tất cả mọi người sẽ hiểu biết ý nghĩa một cách dễ dàng. 
Trong số tất cả bậc Vô Sinh có được về Tứ Vô Ngại Giải 
thì Trưởng Lão Mahà Kotthika là bậc thành thạo nhất, chỉ 
sau Đức Thế Tôn.  Và cả hai Đại Trưởng Lão đều là bậc 
Thánh Nhân (những bậc Thánh Thiện) là bậc đã chứng tri 
tám tầng Thánh (bốn Đạo Siêu Thế và bốn Quả Siêu Thế).    
  

Therefore the questions and answers recorded in 
this Sutta is to be regarded as clarification of the Bhàvanàs 
from all aspects.  These recorded answers could be 
regarded as precedents and references for the coming 
generations.  Venerable Mahà Kotthika’s question is “For 
a person who had fully observed the noble Sìlas, what kind 
of Bhàvanà should be practised?”. The important wording 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           239 
 

here is “person who had fully observed the noble Sìlas”.  
He did not ask simply “how should a person pratise the 
Bhàvanà?”.  Therefore it is essential to note that a person 
who desires to practice Bhàvanà must first of all fully 
observe the noble Sìlas.  It is also mentioned in Sìla Vanta 
Sutta that general knowledge of the Dhamma is also 
necessary before a person understakes to practise 
seriously. 

Do đó, những câu hỏi và trả lời được ghi lại trong 
bài kinh này là được coi như làm sáng tỏ cho việc tu tập từ 
mọi khía cạnh.  Những câu trả lời được ghi lại có thể được 
coi như là tiền lệ và tài liệu tham khảo cho những thế hệ 
sắp tới.  Câu hỏi của Trưởng Lão Mahà Kotthika là “Thể 
loại tu tập nào nên được thực hiện với người đã thọ trì 
Thánh Giới một cách viên mãn?”.  Vị ấy đã không có hỏi 
một cách đơn giản như là “Người ta nên thực hiện việc tu 
tập như thế nào?”.  Như thế, đó là điều thiết yếu để lưu ý 
rằng một người có sở cầu thực hiện việc tu tập, thì trước hết 
phải thọ trì trọn vẹn tất cả những Thánh Giới.  Nó cũng 
được đề cập đến trong bài kinh Giới Đức Hiền Giả rằng 
một kiến thức tổng quát về Giáo Pháp cũng là cần thiết 
trước khi một người có chí nguyện tu tập một cách nghiêm 
túc.  

 

What is the minimum requirement of the knowledge 
of Dhamma for that purpose? According to the late 
Venerable Mahàsì Sayàdaw “If a person is Dukkha 
(suffering) and Anatta (egolessness), that person can be 
taught Vipassanà Bhàvanà.  Venerable Sàriputta 
Mahàthera’s reply was – A person who has fully observed 
the Noble Sìlas should contemplate the five 
Upàdànakkhandhàs (5 groups of body – mind process).  
They are: 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           240 
 

1. Rùpàkkhandhà (the corporeality group), 
2. Vedanakkhandhà (the feeling group), 
3. Sannakkhandhà (the perception group), 
4. Sankhàrakkhandhà (the mental formation group), 
5. Vinnànakkhandhà (the consciousness group). 
Contemplation of the five Upàdànakkhandhà is 

what our meditators here are practising according to the 
instructions contained in Satipatthàna Sutta. 

Như thế nào là điều yêu cầu tối thiểu về kiến thức 
Giáo Pháp cho mục đích đó?  Nương theo Ngài Cố Đại 
Trưởng Lão Mahàsì “Nếu một người là Đau Khổ (Dukkha) 
và Vô Ngã (Anatta) thì người đó có thể được giảng dạy 
Thiền Minh Sát”.  Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta đã trả lời 
rằng “Một người đã thọ trì Thánh Giới một cách viên mãn 
thì nên thẩm sát Ngũ Thủ Uẩn (năm nhóm về thân - tâm 
đang diễn biến).  Đó là: 

1. Sắc Uẩn (nhóm cấu tạo vật chất) 
2. Thọ Uẩn (nhóm cảm giác) 
3. Tưởng Uẩn (nhóm tri giác) 
4. Hành Uẩn (nhóm hình thành tinh thần) 
5. Thức Uẩn (nhóm nhận thức). 

 Thẩm sát vào Ngũ Thủ Uẩn đó là những thiền giả 
của chúng ta đang tu tập nương theo những hướng dẫn đã 
bao hàm trong bài kinh Niệm Xứ. 
 

 When meditators note left – step and right – step, 
the movement of legs is Rùpakkhandhà (the corporeality 
group), the feeling of good or bad is Vedanakkhandhà 
(feeling). Noting of the steps is Sannakkhandhà 
(perception), making effort to take steps is 
Sankhàrakkhandhà (mental formation). The awareness of 
taking steps is Vinnànakkhandhà (consciousness).  So these 
are five Upàdànakkhandhà (five groups of body – mind 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           241 
 

processes).  In summasy, taking steps is Rùpa (matter) and 
noting of the steps is Nàma (mind) and there is mind and 
matter only.  In detail, it is five Upàdànakkhandhàs as 
mentioned above. 
 Khi những thiền giả chú niệm trái bước và phải 
bước, sự chuyển động của đôi chân là Sắc Uẩn (nhóm cấu 
tạo vật chất), cảm giác về Thiện hay Bất Thiện là Thọ Uẩn 
(cảm giác).  Chú niệm vào những bước chân là Tưởng Uẩn 
(tri giác), cố gắng để thực hiện những bước chân là Hành 
Uẩn (hình thành tinh thần).  Sự nhận thức về thực hiện 
những bước chân là Thức Uẩn (nhận thức).  Như thế, đây là 
những Ngũ Thủ Uẩn (năm nhóm về thân – tâm đang diễn 
biến).  Một cách tóm tắt, thực hiện những bước chân là Sắc 
(thể chất) cùng với chú niệm vào những bước chân là Danh 
(tâm thức) và duy nhất chỉ có Danh và Sắc.  Một cách chi 
tiết, đó là Ngũ Thủ Uẩn như đã được đề cập đến ở phía 
trên. 

 If meditators do not note the true nature of mind 
and matter, meditators may assume “I am going, a person 
is going or a woman is going” and this belief is the wrong 
notion of ego entity.  It is called Upàdànakkhandhà 
(clinging).  When meditators note the rising and falling of 
the abdomen, the same principle applies.  The rising and 
falling of the abdomen is Rùpakkhandhà.  The feeling of 
good or bad is Veddanakkhandhà, noting the rising and 
falling is Sannakkhandhà, making effort to note rising and 
falling is Sankhàrakkhandhà.  The awareness of rising and 
falling is Vinnàkkhandhà. 
 Nếu những thiền giả không chú niệm tính chất trung 
thực của Danh và Sắc, những thiền giả có thể giả định “Tôi 
đang đi, một người đang đi hoặc một nữ nhân đang đi” và 
niềm tin này là một quan niệm sai lầm về Thực Ngã.  Nó 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           242 
 

được gọi là Thủ Uẩn (bám giữ lấy).  Nguyên tắc tương tự 
cũng được áp dụng khi những thiền giả chú niệm sự phồng 
lên và xộp xuống của bụng.  Sự phồng lên và xộp xuống 
của bụng là Sắc Uẩn.  Cảm giác về Thiện hoặc Bất Thiện là 
Thọ Uẩn, chú niệm sự phồng lên và xộp xuống là Tưởng 
Uẩn, cố gắng chú niệm vào sự phồng lên và xộp xuống là 
Hành Uẩn.  Sự nhận thức về sự phồng lên và xộp xuống là 
Thức Uẩn.    
 

 The same in seeing sight.  The eye and object is 
Rùpakkhandhà, the feeling of good or bad sight is 
Vedanakkhandhà.  Noting is Sannakkhandhà, making effort 
is Sankkhàrakkhandhà and the awareness is 
VInnànakkhandhà.  Every noting is five 
Upàdanakkhandhàs, but in brief the five Khandha, concist 
of Rùpa and Nàma only (mind and matter).  If meditators 
are not aware of the true nature of these five Khandhas, 
meditators may think that there is an ego entity as I, man, 
woman and such notion is called Upàdàna (Upàdàna 
means clinging).  The four kinds of clinging are (1) 
sensuous clinging (2) clinging to views (3) clinging to mere 
rules and rituals and (4) clinging to the personality – 
belief. 
 Tương tự trong việc nhìn thấy cảnh sắc.  Con mắt 
và đối tượng là Sắc Uẩn, cảm giác về cảnh sắc tốt hoặc xấu 
là Thọ Uẩn.  Chú niệm là Tưởng Uẩn, cố gắng là Hành Uẩn 
và sự nhận thức là Thức Uẩn.  Từng mỗi chú niệm là Ngũ 
Thủ Uẩn, nhưng một cách tóm lược về Ngũ Uẩn, chỉ gồm 
có Danh và Sắc (tâm thức và thể chất).  Nếu những thiền 
giả không nhận thức tính chất trung thực của những Ngũ 
Uẩn này, những thiền giả có thể nghĩ suy rằng đó là một 
thực thể bản ngã như là Tôi, một người nam, một người nữ 
và quan niệm như thế được gọi là Chấp Thủ (Thủ có nghĩa 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           243 
 

là bám giữ lấy).  Có bốn loại bám giữ lấy, đó là: 1. Dục 
Thủ, 2. Kiến Thủ, 3. Giới Cấm Thủ, 4. Ngã Chấp Thủ. 
 

 The answer given by Venerable Sàriputta 
Mahàthera is to contemplate the five Upàdanakkhandhàs.  
What one expects to find by contemplating the five 
Khandhàs?  The answer is quite wide but if we draw the 
summary conclusion – contemplation is to be done until 
one realises Anicca, Dukkha and Anatta (impermanence, 
Suffering and Non – self characteristics).  By such kind of 
contemplation what kind of benefits can be obtained was 
the next question.  
 Câu trả lời được đưa ra do bởi Ngài Đại Trưởng 
Lão Sàriputta là thẩm sát vào Ngũ Thủ Uẩn.  Người ta 
mong đợi để khám phá điều chi qua việc thẩm sát Ngũ 
Uẩn?  Câu trả lời có mực độ rộng lớn, tuy nhiên nếu chúng 
ta rút ra một kết luận tóm tắt – sự thẩm sát được thực hiện 
cho đến khi người ta chứng tri Vô Thường, Khổ Đau và Vô 
Ngã (những đặc tướng về sự bất thường, nỗi đau khổ, và 
chẳng phải tự ngã).  Qua thể loại của sự thẩm sát như thế là 
thể loại của những lợi ích có thể được đón nhận vào câu hỏi 
kế tiếp.   
  

 Venerable Sàriputta Mahàthera answered: 
“Thànam kho panetam àvuso vijjati”.  It means “My 
Dhamma friend Venerable Kotthika, a person who fully 
observed noble sìlas and contemplated the 
Upàdànakkhandhàs (five groups of body – mind process), 
the meditator will gradually achieve the progress of 
Vipassanà Nàna like the knowledge that distinguishes 
between mind and matter, the knowledge that disguitinshes 
between cause and effect, and awareness of ever new 
phenomena rapidly arising and passing away, and so forth 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           244 
 

until one realises the cessation of all mental and physical 
phenomena and finally achieve Sotàpatti Magga and 
Phala, and become a full fledged Sotàpana ariyapuggala. 
 Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta đã trả lời “Này 
Hiền Giả, như thực điều đó được chứng tri”.  Nó có 
nghĩa là “Này Trưởng Lão Kotthika, Pháp Hữu của Ta, một 
người đã thọ trì Thánh Giới một cách viên mãn và thẩm sát 
những Thủ Uẩn (năm nhóm về thân – tâm đang diễn biến), 
một cách tuần tự, thiền giả sẽ thành đạt tiến độ của Minh 
Sát Tuệ, như sự liễu tri phân biệt giữa Danh và Sắc, sự liễu 
tri phân biệt giữa nhân và quả, và thấu tri một cách mau lẹ 
từng mỗi hiện tượng mới về sự khởi sinh và hoại diệt, v.v. 
cho đến khi người ta chứng tri sự chấm dứt tất cả mọi hiện 
tượng tinh thần và thể chất, và cuối cùng chứng đắc Đạo và 
Quả Thất Lai, và chính thức thành tựu viên mãn bậc Thánh 
Thất Lai”.          
 

 When a person has finally achieved Sotàpatti 
Magga Nàna, we have to verify by giving “Adhitthàna” 
(making solemn vow or determination). What we usually 
ask to make a solemn determination is: 
 8.“Let me reach the state of cessation of mental and 
physical phenomena for a long time”.  For a long time 
means for the whole 30 minutes or 45 minutes or one or 
two hours.  When such vow is successfully achieved the 
second vow we test is 
 9.“Let me reach the state of cessation of all 
phenomena in the quickest time”.  When such a vow is 
successful, the meditator may not have to note very long.  
In a short period of time the cessation of all phenomena is 
achieved easily.  After that, the third vow we test is 
 10.“Let me reach the cessation of all phenomena 
quite often”.  Some meditators are successful and reached 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           245 
 

the cessation of mental and physical phenomena quite often 
or every now and then.  The fourth vow we test is 
 11.“Let me reach the cessation status at this 
sitting” and “Let us not reach the cessation state during 
the next sitting”. 
 12. The fith type of solemn determination 
(Adhitthàna), we test is this way “After achieving cessation 
of mental and physical phenomena, let me regain 
consciousness at 8 PM or 10 AM as the case may be, or let 
me regain consciousness in 30 minutes etc.”.  Some 
meditators are quite successful in their solemn vow, some 
are not.  The meditators should not be discouraged but try 
again and again until he is successful.  After verification 
process is successful and the achievement is certain the 
next step is to gain practice toward the upper level. 

Cuối cùng rồi khi người được chứng đắc Tuệ Thất 
Lai Đạo, chúng ta phải xác minh bằng cách cho ra “Chí 
Nguyện” (thiết lập lời thệ nguyện hoặc sự kiên quyết một 
cách nghiêm cẩn).  Điều mà chúng ta thường yêu cầu để 
thiết lập một sự kiên quyết nghiêm cẩn, đó là: 

8. “Nguyện cho tôi đạt đến trạng thái của sự chấm 
dứt tất cả mọi hiện tượng về tinh thần và thể chất trong một 
thời gian lâu dài”.  Trong một thời gian lâu dài có nghĩa là 
trọn cả 30 phút, hoặc 45 phút, hoặc một hay hai giờ đồng 
hồ.  Khi lời thệ nguyện như thế được thành đạt một cách 
viên mãn, chúng ta thử nghiệm lời thệ nguyện thứ hai như 
sau: 

9. “Nguyện cho tôi đạt đến trạng thái sự chấm dứt 
tất cả mọi hiện tượng về tinh thần và thể chất trong một 
thời gian cực kỳ mau lẹ”.  Khi lời thệ nguyện như thế được 
viên mãn, thiền giả có thể không phải chú niệm lâu dài.  
Trong một khoảnh khắc ngắn của thời gian sẽ thành đạt “sự 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           246 
 

chấm dứt tất cả mọi hiện tượng” một cách dễ dàng.  Sau đó, 
chúng ta thử nghiệm lời thệ nguyện thứ ba như sau: 

10. “Nguyện cho tôi đạt đến sự chấm dứt tất cả mọi 
hiện tượng trọn vẹn lâu dài”.  Một vài thiền giả đã thành 
công và đạt đến sự chấm dứt hiện tượng về tinh thần và thể 
chất có mức độ thường xuyên hoặc ngay bây giờ và sau 
này.  Chúng ta thử nghiệm lời thệ nguyện thứ tư như sau: 

11. “Nguyện cho tôi đạt đến trạng thái sự chấm dứt 
ngay lúc Thiền Tọa này” và “Nguyện cho tôi không đạt đến 
trạng thái của sự chấm dứt trong suốt thời gian của Thiền 
Tọa kế tiếp”.  

12. Thể loại thứ năm của sự kiên quyết nghiêm cẩn 
(Chí Nguyện), chúng ta thử nghiệm theo đường lối này, là 
“Sau khi thành đạt sự chấm dứt hiện tượng về tinh thần và 
thể chất, nguyện cho tôi trở lại ý thức vào lúc 8 PM hoặc 10 
AM như trường hợp có thể, hoặc nguyện cho tôi trở lại ý 
thức trong 30 phút, v.v..”.  Có một vài thiền giả được thành 
tựu viên mãn trong lời thệ nguyện nghiêm cẩn của mình, có 
một vài thiền giả lại bất thành.  Những thiền giả không nên 
thối chí nãn lòng, nhưng hãy cố gắng thử lại nhiều lần cho 
đến khi có được sự thành tựu. Sau khi thành tựu qua sự xác 
minh và sự chứng đắc đã được quả quyết, bước kế tiếp là 
thành đạt sự tiến tu ở tầng cấp cao hơn.  

 

Here also Venerable Mahà Kotthika raised a 
question again to Venerable Sàriputta Mahàthera. 
“Venerable Sàriputta, a person after attaining Sotàpatti 
Magga, what should be contemplated to achieve 
Sakadàgàmi Magga (the Path of Once Return)?”.  
Venerable Sàriputta Mahàthera answered “Sotàpanna 
person wishing to strive for Sakadàgàmi Magga has to 
contemplate the same five Upàdànakkhandhàs (five groups 
of body –mind process).  The procedure for upper level is 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           247 
 

that.  A meditator has to make Adhitthàna (a solemn 
determination) that “I forsake all previously acquired 
Dhammas and let me attain the higher Dhammas which I 
have not yet experienced.  And the same method and the 
same practice is to be repeated.  

Cũng tại đây, Trưởng Lão Mahà Kotthika lại nêu 
lên một câu hỏi đến Đại Trưởng Lão Sàriputta.  “Bạch 
Trưởng Lão Sàriputta, một người sau khi đã thành đạt Đạo 
Thất Lai thì phải thẩm sát điều chi để chứng đắc Đạo Nhất 
Lai (con đường chỉ trở lại một lần)?”.  Ngài Đại Trưởng 
Lão Sàriputta đã trả lời “Bậc Thất Lai có sở nguyện nỗ lực 
cho Đạo Nhất Lai, thì cũng phải thẩm sát vào Ngũ Thủ Uẩn 
(năm nhóm về thân – tâm đang diễn biến)”.  Đó là tiến trình 
cho tầng cấp cao hơn.  Thiền giả phải lập “Chí Nguyện” (sự 
kiên quyết nghiêm cẩn) rằng “Tôi lìa bỏ tất cả những Pháp 
trước đây đã có được và nguyện cho tôi thành đạt những 
Pháp cao hơn mà tôi chưa từng có kinh nghiệm”.  Và cùng 
một phương pháp và việc tu tập cũng được lặp lại một cách 
tương tự.  

 

Such kind of meditator do not fall back to the 
beginners stage of Nàma – Rùpa Pariccheda Nàna etc. 
Usually they start with the awareness of ever new 
phenomena rapidly arising and passing away which is 
(Udayabbaya Nàna).  From there the meditator passes 
through Bhanga Nàna, Bhaya Nàna, Àdinava Nàna, 
Nibbidà Nàna, Mincitu Kamyatà Nàna, Patisankhà Nàna, 
Sankhàrupekkha Nàna and Anuloma Nàna etc. and finally 
reached the cessation of all mental and physical 
phenomena and thus realise Sakadàgàmi Magga and Phala 
Nàna.  

Hạng thiền giả như thế sẽ không rơi trở lại những 
giai đoạn ban đầu của Tuệ Phân Biệt Danh Sắc, v.v. Thông 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           248 
 

thường, họ bắt đầu với Sanh Diệt Trí, là sự nhận thức một 
cách mau lẹ về từng mỗi hiện tượng mới khởi sanh và hoại 
diệt. Bắt đầu từ đó, thiền giả trải qua Hoại Diệt Trí, Bố Úy 
Trí, Quá Hoạn Trí, Yểm Ly Trí, Dục Thoát Trí, Quyết Ly 
Trí, Hành Xã Trí và Thuận Tùng Trí, v.v. cuối cùng thì đạt 
tới sự chấm dứt tất cả hiện tượng về tinh thần và thể chất, 
và tới mức độ đó chứng tri Tuệ Đạo và Quả Nhất Lai.        

  

After achieving thus the same process of 
verification is applied by giving (Adhitthànas) making 
solemn vow or determination for cessation for a long time. 
Cessation in the quickest time, cessation quite often, and to 
regain consciousness at the required fixed time and so 
forth, until all verifications are successful.  Venerable 
Mahà Kotthika again enquired Venerable Sàriputta 
Mahàthera how Sakadàgàmi person should practise to gain 
Anàgàmi Magga and Phala Nàna (the Path of Non Return).  

Như thế sau khi đã chứng đắc, tiến trình xác minh 
cũng được áp dụng bằng cách cho ra (Chí Nguyện) thiết lập 
lời thệ nguyện hoặc sự kiên quyết một cách nghiêm cẩn cho 
sự chấm dứt trong một thời gian lâu dài.  Sự chấm dứt 
trong một thời gian cực kỳ mau lẹ, chấm dứt có mức độ 
thường xuyên, và trở lại ý thức ngay thời gian theo sở cầu 
cố định và v.v. cho đến khi tất cả sự xác minh được thành 
tựu.  Trưởng Lão Mahà Kotthika lại vấn hỏi Ngài Đại 
Trưởng Lão Sàriputta “Bậc Nhất Lai phải tu tập thế nào để 
thành đạt Tuệ Đạo và Quả Bất Lai (con đường không có 
quay trở lại)?”. 

 

Venerable Sàriputta Mahàthera answered that a 
Sakadàgàmi person wishing to achieve Anàgàmi Magga 
and Phala Nàna should contemplate the same five 
Upàdànakkhandhàs (five group of body – mind process).  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           249 
 

Such Sakadàgàmi person usually will start from 
(Udayabbaya Nàna) and passes through the progressive 
stages of Nànas serially and attain Anàgàmi Magga and 
Phala Nàna in due course.  When Anàgàmi Magga and 
Phala Nàna is attained a person has no more Kàma Ràga, 
Vyàpàda and Dosa (Kàma Ràga is sensual craving, 
Vyàpàda is ill – will and Dosa is anger). Therefore 
Anàgàmi person will not enjoy family life, he will observe 
eight precepts perpetually.  He has no more active anger 
nor passive anger.  He will have no anxiety nor 
lamentations.  The achievement of Anàgàmi Magga and 
Phala Nàna has also to be verified by Adhitthànas.  Making 
solemn vow or determination for cessation for a long time, 
cessation in the quickest time, cessation quite often and 
regain consciousness at the fixed time etc. till all 
verifications are successful.  

Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta đã trả lời rằng: “Với 
bậc Nhất Lai có sở nguyện chứng đắc Đạo và Quả Bất Lai 
thì cũng phải thẩm sát tương tự Ngũ Thủ Uẩn (năm nhóm 
về thân – tâm đang diễn biến).  Như thế, thông thường bậc 
Nhất Lai sẽ bắt đầu từ (Sanh Diệt Trí) và trải qua những 
giai đoạn tiến độ nối tiếp của Trí Tuệ, và thành đạt Tuệ Đạo 
và Quả Bất Lai trong tiến trình tu tập.  Khi đã thành đạt 
Tuệ Đạo và Quả Bất Lai, vị ấy không còn Tham Dục, Oán 
Độc và Sân Hận (Tham Dục là ngũ dục lạc, Oán Độc là tức 
giận ác độc và Sân Hận là sự giận dữ). Do đó, bậc Bất Lai 
sẽ không thụ hưởng đời sống gia đình, vị ấy thọ trì bát giới 
trọn đời.  Vị ấy không còn sân tích cực (sân thô) luôn cả 
sân tiêu cực (sân tế).  Vị ấy cũng không có ưu não hoặc 
những khóc than.  Sự chứng đắc Tuệ Đạo và Quả Bất Lai 
cũng phải có việc xác minh qua Chí Nguyện.  Thiết lập lời 
thệ nguyện hoặc sự kiên quyết nghiêm cẩn cho việc chấm 
dứt trong một thời gian lâu dài, sự chấm dứt trong một thời 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           250 
 

gian cực kỳ mau lẹ, sự chấm dứt có mức độ thường xuyên 
và trở lại ý thức ngay thời gian cố định v.v.. mãi cho đến 
những xác minh được thành tựu.  

 

Venerable Mahà Kotthika enquired again how 
should Anàgàmi person practise if he wants to proceed for 
higher status.  Venerable Sàriputta Mahàthera answered 
that Anàgàmi person wishing to achieve Atahatta Magga 
(the Path of Holiness) should also contemplate the same 
five Upàdànakkhandhàs.  If Anàgàmi person contemplate 
the same Upàdànakkhandhàs (five group of body – mind 
process) by gradual progress of Vipassanà Nànas, he will 
attain the Arahatship in due course of time.  When 
Anàgàmi person contemplates the five Upàdànakkhandhà, 
he will also revert to “Udayabbaya Nàna” and progress 
through the different stages of Vipassanà Nànas and 
reached the cessation of all mental and physical 
phenomena again and thus realised the Arahatta Magga 
and Phala Nàna. 

Trưởng Lão Mahà Kotthika lại vấn hỏi “Bậc Bất 
Lai nên tu tập như thế nào nếu vị ấy có sở nguyện tiến tu 
đến tầng cấp cao hơn?”.  Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta trả 
lời rằng “Bậc Bất Lai với sở nguyện chứng đắc Đạo Vô 
Sinh (con đường của bậc Thánh Thiện) cũng phải thẩm sát 
tương tự Ngũ Thủ Uẩn.  Nếu bậc Bất Lai thẩm sát tương tự 
Ngũ Thủ Uẩn (năm nhóm về thân - tâm đang diễn biến) qua 
tiến độ tuần tự của những Tuệ Minh Sát, vị ấy sẽ thành đạt 
bậc Thánh Vô Sinh trong thời gian tu tập.  Khi bậc Bất Lai 
thẩm sát Ngũ Thủ Uẩn, vị ấy cũng sẽ trở lại “Sanh Diệt 
Trí” và trải qua những giai đoạn khác nhau của những 
Minh Sát Tuệ và đạt tới sự chấm dứt tất cả hiện tượng về 
tinh thần và thể chất một lần nữa, và tới mức độ đó chứng 
tri Tuệ Đạo và Quả Vô Sinh. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           251 
 

 

The achievement of Arahatta Magga and Phala 
Nàna should have the same process of verification by 
giving “Adhitthànas” for cessation for a long time, 
cessation a quickest time, cessation quite often and to 
regain consciousness at a fixed time and so forth till all 
verification are successful.  After verifying with those 
methods and the achievement is ascertained Arahatta 
Magga person (the one realising the Path of Holiness) will 
continued practice will reach and enjoy Arahatta Phala  
(the one realising the fruition of holiness).  But it needs 
continued practice to be able to reach and enjoy the 
supermundane fruitions (Phala).  The same principle 
applies to other three supermundane Paths (Magga) 
winners. 

Sự chứng đắc Tuệ Đạo và Quả Vô Sinh cũng phải 
có một cách tương tự tiến trình của việc xác minh bằng 
cách cho ra “Chí Nguyện” cho việc chấm dứt trong một 
thời gian lâu dài, sự chấm dứt trong một thời gian cực kỳ 
mau lẹ, sự chấm dứt có mức độ thường xuyên và trở lại ý 
thức ngay thời gian cố định, và v.v. mãi cho đến tất cả việc 
xác minh được thành tựu.  Sau việc xác minh với những 
phương pháp đó và sự chứng đắc đã xác định thành bậc 
Đạo Vô Sinh (bậc chứng tri con đường Thánh Thiện) sẽ 
phải tiếp tục tu tập để đạt đến và thụ hưởng Quả Vô Sinh 
(bậc chứng tri Quả Thánh Thiện).  Tuy nhiên cần phải tiếp 
tục tiến tu để có thể đạt đến và thụ hưởng những Quả Siêu 
Thế (Phala).  Cùng một nguyên tắc được áp dụng cho 
những bậc chiến thắng ba Đạo Siêu Thế (Magga) khác. 

 

The one realising the Path of Stream winning 
(Sotapatti Magga) cannot easily reach and enjoy Sotapatti 
Phala (one realising the fruition of Stream winning) if he 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           252 
 

has no continued regular practice.  The one realizing the 
Path of Once Return (Sakadàgàmi Magga) cannot easily 
reach and enjoy Sakadàgàmi Phala (one realising the 
fruition of Once Return) if he has not continued regular 
practice.  The one realising the Path of Non Return 
(Anàgàmi Magga) cannot easily reach and enjoy Anàgàmi 
Phala (one realising the fruition of Non Return). It needs 
continued and diligent practice to overcome and totally 
dispel one’s idiosyncrasies. Venerable Mahà Kotthika 
again asked “A person after attaining the Arahatship, what 
Dhamma should be contemplate?”. 

Bậc đã chứng tri Đạo Dự Lưu (Đạo Tu Đà Hườn) 
cũng không dễ đạt đến và thụ hưởng Quả Thất Lai (bậc 
chứng tri Quả Dự Lưu) nếu vị ấy không có tiếp tục tu tập 
thường xuyên.  Bậc đã chứng tri Đạo Nhất Lai (Đạo Tư Đà 
Hàm) cũng không dễ đạt đến và thụ hưởng Quả Nhất Lai 
(bậc chứng tri Quả Nhất Lai) nếu vị ấy không có tiếp tục tu 
tập thường xuyên.  Bậc đã chứng tri Đạo Bất Lai (Đạo A 
Na Hàm) cũng không dễ đạt đến và thụ hưởng Quả A Na 
Hàm (bậc chứng tri Quả Bất Lai).  Cần phải tiếp tục và nỗ 
lực tu tập để chiến thắng và hoàn toàn thải trừ những tập 
quán của mình.  Trưởng Lão Mahà Kotthika lại vấn hỏi 
“Pháp nào phải được thẩm sát với người đã thành đạt bậc 
Thánh Vô Sinh?”.     

 

Venerable Sàriputta Mahàthera answered 
“Venerable Kotthika a person after attaining Arahatship 
shall have to contemplate the five Upàdànakkhandhàs also.  
A person who had attained Arahatship cannot attain the 
higher status of Pacceka Buddha (Independently 
Enlightened One) or Sammàsambuddha (Perfect 
Enlightenment, Universal Buddhahood) by contemplating 
the five Khandhàs but he will enjoy blissful Dhamma 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           253 
 

during his present lifetime.  By his continued and diligent 
practice of the five Khandhàs, he can enjoy supermundane 
fruition (Phala) at his will with ease and since he had 
expelled his idiosyncracies totally, he will have no contact 
with all the wordly affairs and free from all sufferings 
connected with Lobha, Dosa and Moha. 

Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta đã trả lời “Này 
Trưởng Lão Kotthika, bậc đã thành đạt tầng Thánh Vô Sinh 
cũng cần phải thẩm sát Ngũ Thủ Uẩn. Với bậc đã thành đạt 
tầng Thánh Vô Sinh thì không thể nào thành đạt tầng cấp 
cao hơn của Độc Giác Phật (bậc đã giác ngộ một cách độc 
lập) hoặc Chánh Đẳng Giác (bậc Toàn Giác, Chánh Biến 
Tri) qua việc thẩm sát Ngũ Uẩn, tuy nhiên vị ấy sẽ thụ 
hưởng an lạc của Giáo Pháp trong suốt thời gian của kiếp 
sống hiện tại.  Do bởi sự tiếp tục và nỗ lực tu tập về Ngũ 
Uẩn, vị ấy cỏ thể thụ hưởng Quả Siêu Thế (Phala) theo sở 
cầu một cách dễ dàng và từ khi vị ấy đã loại trừ hoàn toàn 
những tập quán của mình, vị ấy sẽ không còn liên hệ với tất 
cả mọi Pháp Thế Gian và giải thoát khỏi mọi khổ đau liên 
hệ với Tham, Sân và Si. 

 
To conclude, a person who has Sìla and Suta, a 

general knowledge of the Dhamma can attain the 
Sotapannahood by contemplating the five 
Upàdànakkhandhàs and by repeated performance of the 
same process, he can achieve Sakadàgàmi state, Anàgàmi 
state and Arahatta state in successive achievements.  
Therefore by having the chance of listening to the questions 
and answers of Venerable Mahà Kotthika and Venerable 
Sàriputta Mahàthera, the two well – known distinguished 
disciples of Lord Buddha’s Sàsanà as expounded in Sìla 
Vanta Sutta, may all our meditators also be able to 
contemplate the five Upàdànakkhadhàs and achieve 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           254 
 

Nibbàna, the end of all sufferings in the quickest possible 
time.  

Để kết luận, một người thọ trì Giới Luật và tu học 
với một kiến thức tổng quát về Phật Pháp có thể thành đạt 
tầng Thánh Thất Lai qua việc thẩm sát Ngũ Thủ Uẩn, và 
lặp lại hiệu suất của quá trình tương tự, vị ấy có thể chứng 
đắc một cách nối tiếp những tầng Thánh Nhất Lai, tầng 
Thánh Bất Lai và tầng Thánh Vô Sinh. Do đó, hội túc 
duyên được lắng nghe những câu hỏi và trả lời của Trưởng 
Lão Mahà Kotthika và Ngài Đại Trưởng Lão Sàriputta, hai 
vị đệ tử lừng danh xuất chúng của Giáo Pháp Đức Thế Tôn 
như được giải thích trong bài kinh Giới Đức Hiền Giả, 
mong rằng tất cả những thiền giả của chúng ta cũng có thể 
thẩm sát Ngũ Thủ Uẩn và chứng đắc Níp Bàn, chấm dứt 
mọi khổ đau trong một thời gian có thể mau lẹ nhất. 

     

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

FOUR GREAT ELEMENTS 
TỨ YẾU TỐ ĐẠI HIỂN 

 
 

Subject of today’s Dhamma Talk is 
“Dhàtumanasikàra” meaning “Classification and division 
of Elements”.  Elements are the ultimate constituent of a 
whole.  When Lord Buddha expounded the Dhamma “Sati” 
he exemplified “Sati” (mindfulness) to a bamboo.  He 
divided “Sati” into four divisions namely Kàya (physical), 
Vedanà (feeling), Citta (mind) and Dhamma (mind 
objects), as a bamboo cutter cuts the bamboo into four 
equal parts. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           255 
 

Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là “Tác Ý Giới” 
có ý nghĩa là “sự phân loại và chia vùng của những yếu tố”.  
Những yếu tố là thành phần cơ bản của một tổng thể.  Khi 
Đức Phật giảng giải về  Pháp “Niệm”, Ngài đã minh họa 
“Niệm” (chánh niệm) với một cây tre.  Ngài đã phân chia 
“Niệm’ ra làm bốn khu vực như sau Thân (thể chất), Thọ 
(cảm giác), Tâm (tâm thức) và Pháp (những đối tượng tâm 
thức), như người thợ cắt đã cắt cây tre ra làm bốn phần 
bằng nhau.  

 

Again Buddha divided the Kàya (Physical) into 
subdivisions such as 

1. Anàpàna pabba (mindfulness on, In and Out 
breathing) 

2. Iriyà – pathapabba (way of movement) 
3. Sampajanna pabba (clarity of consciousness), 
and so forth as the bamboo cutter shreds the 

bamboo into thin strips.  Out of these 14 subdivisions the 
subject of today’s Dhamma Talk (classification and 
division of elements) is the No. 5 subdivision.  By 
expounding this 5th subdivision, I hope to achieve the 
advantage that our meditators here will have less clinging 
on Attaditthi (ego – belief), Sakkàyaditthi (personality 
belief) and see with clarity all the physical and mental 
phenomena of existence.  

Lại nữa, Đức Phật đã phân chia cái Thân (thể chất) 
ra làm những phân khu, như là: 1. Phần Sổ Tức: (chánh 
niệm vào sự vô và ra của hơi thở). 

  2. Phần Tứ Oai Nghi: (trạng thái của sự chuyển 
động). 

  3. Phần Tỉnh Giác: (sự tinh tường của ý thức). 
và v.v. như thể người thợ cắt đã cắt cây tre ra thành những 
thanh mỏng.   



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           256 
 

Trong số 14 phân khu này, chủ đề của Pháp Thoại 
hôm nay (sự phân loại và chia vùng của những yếu tố) là 
phân khu thứ năm.  Với sự giảng giải phân khu thứ năm 
này, Tôi hy vọng thành đạt sự lợi lạc đến những thiền giả 
của chúng ta tại đây sẽ giảm thiểu sự chấp thủ vào Ngã 
Kiến (niềm tin vào Thực Ngã), Thân Kiến (niềm tin vào 
Bản Ngã) và được thấy một cách tinh tường tất cả hiện 
tượng về thể chất và tinh thần của kiếp sống.  

 

Lord Buddha preached “Oh Bhikkhus! All our 
meditators of Buddha Sàsana should contemplate this 
physical body by dividing into elements.  The way to 
contemplate is – This physical body is composed of Earth, 
Water, Fire and Wind elements.  If meditators contemplates 
this way, he comes to know this physical body, after all, is 
not mine, not my body, not my possession but only a group 
of above mentioned elements.  When meditator analyses the 
physical body he may realise (Rùpakkhandha) as 
comprising of Four Elements: (Pathavìdhàtu) the solid or 
earth elements, (Àpodhàtu) the liquid or water element, 
(Tejodhàtu) heat or fire element, (Vàyodhàtu) motion or 
wind element.  There are twenty numbers of Earth element. 

Đức Thế Tôn đã thuyết giảng “Này Chư Tỳ Khưu! 
Tất cả những thiền giả trong Phật Giáo của chúng ta phải 
thẩm sát xác thân vật lý này qua việc phân chia ra thành 
những yếu tố”.  Phương hướng thẩm sát là – xác thân vật lý 
này được hợp thành của những yếu tố Đất, Nước, Lửa và 
Gió.  Nếu những thiền giả thẩm sát theo phương hướng 
này, vị ấy đi đến liễu tri xác thân vật lý này, rốt cuộc rồi, 
chẳng phải là của tôi, chẳng phải là xác thân của tôi, chẳng 
phải là sở hữu của tôi, nhưng chỉ là một nhóm của những 
yếu tố đã được đề cập đến ở phần trên.  Khi thiền giả phân 
tích xác thân vật lý, vị ấy có thể chứng tri (Sắc Uẩn) được 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           257 
 

bao gồm bởi bốn yếu tố: (Địa Giới) chất cứng hoặc yếu tố 
đất, (Thủy Giới) chất lỏng hoặc yếu tố nước, (Hỏa Giới) 
chất nóng hoặc yếu tố lửa, (Phong Giới) sự chuyển động 
hoặc yếu tố gió. Yếu tố đất có số lượng là hai mươi.   

 

They are (1) head hair, (2) body hair, (3) nails, (4) 
teeth, (5) skin, (6) flesh, (7) sinews, (8) bones, (9) marrow, 
(10) kidneys, (11) heart, (12) liver, (13) membranes 
(including the pleura and diaphram), (14) spleen, (15) 
lungs, (16) stomach, (17) intestines, (18) gorge, (19) faeces 
and (20) brain. 

Đó là (1) tóc, (2) lông, (3) móng, (4) răng, (5) da, 
(6) thịt, (7) gân, (8) xương, (9) tủy, (10) thận, (11) tim, (12) 
gan, (13) màng nhầy, (bao gồm cả màng phổi và cơ hoành), 
(14) lá lách, (15) phổi, (16) bao tử, (17) ruột già, (18) ruột 
non, (19) phẩn, và (20) óc não. 

 

In the human body is divided into component parts, 
you may find 42 items.  The above 20 items starting from 
head hair to brain is (Pathavidhàtu) the solid or earth 
element.  The characteristic of earth element is hardness – 
softness, roughnes s– smoothness, heaviness – lightness, 
etc. Yes if you touch the bones, it is hard. If you touch head 
hair, it is rough and if flesh is touched, it is soft and 
smooth.  These are different characteristics. When you take 
steps to walk by lifting legs sometimes it is heavy and 
sometimes light.  When meditator contemplates on these 
elements, meditator should not note according to the names 
of elements contemplated. 

Trong cơ thể con người khi được phân chia ra 
những phần hợp thành, bạn có thể tìm thấy 42 khoản mục.  
Hai mươi khoản mục ở trên, bắt đầu từ tóc cho đến óc não 
là (Địa Giới) là chất cứng hoặc yếu tố đất.  Đặc tính của 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           258 
 

yếu tố đất là cứng rắn - mềm mại, thô nhám - mịn màng, 
nặng nề - nhẹ nhàng, v.v. Quả thật vậy, nếu bạn đụng vào 
xương thì nó cứng. Nếu bạn đụng vào tóc thì nó thô nhám 
và nếu đụng vào thịt thì nó mềm và mịn.  Đây là những đặc 
tính khác biệt nhau.  Khi bạn thực hiện những bước đi bằng 
cách dỡ đôi chân, có đôi khi thì nó nặng và đôi khi thì nó 
nhẹ.  Khi thiền giả thẩm sát vào những yếu tố này, thiền giả 
không nên chú niệm nương theo những tên gọi của những 
yếu tố đang thẩm sát.    

 

So when meditator experiences heaviness in lifting 
the legs, he should note “heavy, heavy”.  Some meditator 
experiences heaviness in the head while he is engaged in 
sitting meditation, he must note “heavy, heavy”.  By noting 
this he is noting Pathavìdhàtu (the solid or earth element).  
When meditators note roughness and hardness in his 
buttock, touching the floor, it is the solid or earth element 
(Pathavì).  In walking meditation, meditator sometimes 
experiences smoothness or softness when meditators drops 
the foot on the ground or floor, then meditator is supposed 
to be noting the Pathavìdhàtu. 

Như thế, khi thiền giả có kinh nghiệm đặc tính nặng 
trong lúc dỡ chân, vị ấy phải chú niệm “nặng, nặng”.  Một 
vài thiền giả có kinh nghiệm đặc tính nặng ở đầu trong khi 
vị ấy đang khắn khít vào Thiền Tọa, vị ấy phải chú niệm 
“nặng, nặng”.  Với việc chú niệm này là vị ấy đang chú 
niệm vào Địa Giới (chất cứng hoặc yếu tố đất).  Khi những 
thiền giả chú niệm đặc tính thô nhám và cứng rắn ở bàn tọa 
của mình, đang đụng chạm sàn nhà, đó là chất cứng hoặc 
yếu tố đất (Địa).  Trong lúc Thiền Hành, có đôi khi thiền 
giả có kinh nghiệm đặc tính mịn màng hoặc mềm mại khi 
những thiền giả hạ bàn chân trên mặt đất hoặc sàn nhà, khi 
đó thiền giả cần phải chú niệm vào Địa Giới. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           259 
 

 

Sometimes meditator on taking steps is heavy, 
sometimes light and at other times the meditator feels the 
whole body is afloat.  If meditators note these 
characteristics as it occurs it is noting the Pathavìdhàtu 
(the earth element).  Though meditator may not spell as 
Pathavì, he has contemplated one of the four elements, 
solid or earth element.  The Pathavì element has 20 items. 

Có đôi khi thiền giả cảm giác nặng nề khi thực hiện 
những bước đi, đôi khi thì nhẹ và trong những lúc khác có 
cảm giác cả toàn thân lơ lững.  Nếu những thiền giả chú 
niệm vào những đặc tính này như nó hiện bày, đó là đang 
chú niệm vào Địa Giới (yếu tố đất).  Cho dù thiền giả có 
thể không đánh vần được từ ngữ Pathavì, vị ấy đã thẩm sát 
một trong bốn yếu tố, chất cứng hoặc yếu tố đất.  Địa Giới 
có hai mươi khoản mục.    

 

The hardness or softness, the roughness and 
smoothness, the heaviness or lightness are defined in that 
way in the conventional definition (Pannatti name).  But 
they are the same in the analysis of element.  Let us analyze 
the word hardness.  If you compare iron and brick, you 
may say iron is hard and brick is soft.  When you compare 
brick and an earth block, you will define brick as hard and 
earth as soft.  Examine the status of brick.  When compared 
to iron it is soft and when compared to earth it is hard.  
Therefore in the analysis of element hardness and softness 
can be regarded as the same.  This is called in Pàli as 
(Upanìta pannatti).  Again, if earth is to compared to mud 
earth become hard and mud is soft.  Earth - when 
compared with brick is soft but when compared to mud it is 
hard.  Therefore, we can say hardness and softness is the 
same in the classification of element.      



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           260 
 

 Sự cứng rắn hoặc sự mềm mại, sự thô nhám hoặc 
sự mịn màng, sự nặng nề hoặc sự nhẹ nhàng được định 
nghĩa theo đường lối đó, là sự định nghĩa có tính qui ước 
(Danh xưng chế định).  Nhưng chúng nó cũng tương tự 
trong việc phân tích yếu tố.  Chúng ta hãy phân tích từ ngữ 
“ sự cứng rắn”.  Nếu bạn so sánh sắt và gạch, bạn có thể nói 
sắt cứng và gạch mềm.  Khi bạn so sánh gạch và một cục 
đất, bạn sẽ xác định gạch cứng và đất mềm.  Khảo sát trạng 
thái của gạch.  Khi đem so với sắt thì nó mềm và khi sánh 
với đất thì nó cứng.  Do đó, trong việc phân tích yếu tố 
cứng và mềm có thể được xem như là tương tự.  Điều này 
trong từ ngữ Pàlì gọi là “Dẫn chứng thực nghiệm chế 
định” .  Lại nữa, nếu đất được so sánh với bùn thì đất trở 
thành cứng và bùn lại mềm.  Đất – khi so với gạch, thì 
mềm nhưng khi sánh với bùn thì nó cứng.  Do đó, chúng ta 
có thể nói sự cứng rắn hoặc sự mềm mại cũng tương tự 
trong việc phân loại yếu tố.   

Let us examine the roughness and smoothness, 
clothing made of coarse cotton is rough but poplin cloth 
made of fine cotton is smooth.  But poplin cloth is rough 
when compared to silk.  And silk becomes rough when 
compared to other cloth of finer material.  Roughness and 
smoothness is defined though comparison.  Therefore, we 
can say roughness and smoothness as the same in the 
classification of element. 

Chúng ta hãy khảo sát sự thô nhám và sự mịn màng, 
y phục được làm bởi bông vải thô thì thô nhám nhưng y 
phục mỏng được làm bởi bông vải mịn thì mịn màng. Tuy 
nhiên, y phục mỏng sẽ thô nhám khi so sánh với hàng lụa.  
Và lụa trở thành thô nhám khi so sánh với những y phục 
khác với chất liệu mịn hơn.  Như thế, sự thô nhám và sự 
mịn màng đã được xác định qua việc so sánh.  Do đó, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           261 
 

chúng ta có thể nói sự thô nhám và sự mịn màng cũng 
tương tự trong việc phân loại yếu tố. 

 

Heaviness and lightness is also the same.  In 
comparison it is different between a 10 viss measurement 
and 5 viss and 1 viss.  Five viss is heavier and 1 viss 
lighter. The same with ½ viss measurement and ¼ 
measurement.  If compared to 1 viss, ½ viss is lighter and 1 
viss is heavier.  These are conventional definitions 
(Upanìta pannatti names) so unreal.  Therefore, heaviness 
and lightness are the same in the classification of element.  
So when our meditators contemplate hardness or softness, 
heaviness or lightness, roughness or smoothness it can be 
called meditators are noting Pathavìdhàtu (earth element).  
As mentioned above the earth element has 20 groups in 
one’s own body starting from head hair to brain.  Next 
comes Àpodhàtu.  The character of Àpo is fluidity and 
cohension.  It is water element. In one’s own body there are 
12 groups of Àpodhàtu.  

Cũng tương tự với sự nặng nề và sự nhẹ nhàng.  
Trong sự so sánh, nó có sự khác biệt giữa khối lượng 10 
viss và 5 viss và 1 viss.  Năm viss thì nặng hơn và 1 viss thì 
nhẹ hơn.  Tương tự với khối lượng ½ viss và ¼ viss.  Nếu 
so sánh với 1 viss, ½ viss thì nhẹ hơn và 1 viss thì nặng 
hơn.  Những định nghĩa có tính qui ước này (có tên gọi 
“Dẫn chứng thực nghiệm chế định”) quả không thực.  Do 
đó, sự nặng nề và sự nhẹ nhàng cũng tương tự trong việc 
phân loại yếu tố.  Như thế, khi những thiền giả của chúng ta 
thẩm sát sự cứng rắn hoặc sự mềm mại, sự nặng nề hoặc sự 
nhẹ nhàng, sự thô nhám hoặc sự mịn màng, thì có thể nói 
những thiền giả đang thẩm sát Địa Giới (yếu tố đất).  Như 
đã đề cập ở phần trên, yếu tố đất có 20 nhóm trong cơ thể 
của mình, bắt đầu từ tóc cho đến óc não. Kế tiếp là đến 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           262 
 

Thủy Giới.  Đặc tính của Thủy là chảy loang ra và quến tụ 
lại.  Đó là yếu tố nước. Có 12 nhóm của Thủy Giới ở trong 
cơ thể của mình. 

 

They are (1) bile, (2) phlegm, (3) pus, (4) blood, (5) 
sweat, (6) solid fat, (7) tears, (8) liquid fat, (9) saliva, (10) 
mucous, (11) synovial fluid, and (12) urine. When 
meditators notes tears or saliva or blood or sweat or urine, 
meditator is noting (Àpodhàtu) water element. 

Đó là (1) mật, (2) đờm, (3) mủ, (4) máu, (5) mồ hôi, 
(6) mở đặc, (7) nước mắt, (8) mở lỏng, (9) nước miếng, 
(10) chất nhầy, (11) chất lỏng hoạt dịch, và (12) nước tiểu. 
Khi những thiền giả chú niệm nước mắt, hoặc nước miếng, 
hoặc máu, hoặc mồ hôi, hoặc nước tiểu, thiền giả đang 
thẩm sát (Thủy Giới) yếu tố nước. 

The characteristic of Àpodhàtu is fluidity and 
cohesion.  Dried parts are joined together by water element 
which is cohesion. When one wants to bake bread or 
chapati (indian bread) one has to mix the flour with water 
to have cohesive effect.  Then only it can be baked into 
bread.  Water is the main instrument of binding the flour.  
Therefore if meditator contemplates the fluidity, cohesion 
and the flowing movement, it is noting water element (Àpo) 
in one’s own body (noting of “crying, crying, sweating, 
sweating, urinating, urinating” are inclusive in Àpo 
element). 

Đặc tính của Thủy Giới là chảy loang ra và quến tụ 
lại.  Do bởi yếu tố nước, là sự quến tụ lại đã làm những 
phần khô ráo được kết nối lại với nhau. Khi người ta muốn 
nướng bánh mì hoặc bánh ngọt (bánh mì Ấn Độ), người ta 
đã trộn bột mì với nước có tác dụng quến tụ lại. Chỉ có như 
thế, mới có thể nướng thành bánh mì.  Nước là công cụ 
chánh yếu làm quến tụ bột mì lại.  Do đó, nếu thiền giả 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           263 
 

thẩm sát sự chảy loang ra, sự quến tụ lại và sự chuyển động 
chảy loang, đó là việc thẩm sát yếu tố nước (Thủy Giới) 
trong cơ thể của mình (chú niệm vào “khóc, khóc, đổ mồ 
hôi, đổ mồ hôi, đi tiểu, đi tiểu” là bao hàm trong yếu tố 
nước). 

(Àpo) water element is 12 in number and (Pathavì) 
earth element is 20 and we have a total of 32 groups by 
adding these 2 elements.  The details of 32 Kotthàsas are: 

(1) head hair, (2) body hair, (3) nails, (4) teeth, (5) 
skin, (6) flesh, (7) sinews, (8) bones, (9) marrow, (10) 
kidneys, (11) heart, (12) liver, (13) membranes, (14) 
spleen, (15) lungs, (16) stomach, (17) intestines, (18) 
gorge, (19) faeces (20) brain, (21) bile, (22) phlegm, (23) 
pus, (24) blood, (25) sweat, (26) solid fat, (27) tears, (28) 
liquid fat, (29) saliva, (30) mucous, (31) synovial fluid, and 
(32) urine. 

(Thủy Giới) yếu tố nước có số lượng 12 và (Địa 
Giới) yếu tố đất có số lượng 20, khi kết hợp hai yếu tố này 
lại thì chúng ta có tổng số là 32 nhóm. Những chi tiết của 
32 bộ phận là (1) tóc, (2) lông, (3) móng, (4) răng, (5) da, 
(6) thịt, (7) gân, (8) xương, (9) tủy, (10) thận, (11) tim, (12) 
gan, (13) màng nhầy, (14) lá lách, (15) phổi, (16) bao tử, 
(17) ruột già, (18) ruột non, (19) phẩn, (20) óc não, (21) 
mật, (22) đờm, (23) mủ, (24) máu, (25) mồ hôi, (26) mở 
đặc, (27) nước mắt, (28) mở lỏng, (29) nước miếng, (30) 
chất nhầy, (31) chất lỏng hoạt dịch, và (32) nước tiểu. 

 

Since one’s body consists of four great elements if 
you add two more elements, there will be 42 groups 
(Kotthàsas).  There are four kinds of (Tejo) heat element. 

1. Santappana Tejo: is the normal body heat before 
the feverish temperature is reached. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           264 
 

2. Jirana Tejo: is the aging process of heat that 
mature a person in to old age. When mangoes cannot ripe 
readily we have to give heat to ripen the mangoes. So also 
this Jirana Tejo give heat to persons to become mature and 
grow into oldage. 

3. Daha Tejo: is very severe and a person has to 
cry for help due to unbearable heat when Daha Tejo 
attacks one’s body. 

4. Pàcaka Tejo: is the heat that help digest the food. 
If a meditator notes the heat or the cold in one’s own body 
“heat, heat” or “cold, cold” the contemplation of Tejo (fire 
or heat element) is accomplished.  

Từ khi cơ thể của con người gồm có bốn yếu tố đại 
hiển, nếu bạn thêm vào hai yếu tố nữa thì nó sẽ là 42 nhóm 
(bộ phận).  Có bốn thể loại về (Lửa) yếu tố nhiệt khí. 

1. Hỏa Nhiệt Khí: là nhiệt độ cơ thể bình thường 
trước khi đạt đến nhiệt độ của cảm sốt.  

2. Lão Nhiệt Khí: là quá trình lão hóa nhiệt làm 
con người tiến tới độ tuổi già nua.  Khi những trái xoài 
không thể chín một cách dễ dàng, chúng ta có thể cung cấp 
nhiệt độ để làm chín những trái xoài. Cũng như thế, chính 
Lão Nhiệt Khí này cung cấp nhiệt độ cho con người để 
được trưởng thành và tiến dần tới độ tuổi lão mại.  

3. Hỏa Hóa Nhiệt Khí: là rất nghiêm trọng và con 
người phải bật khóc để có sự cứu giúp với nhiệt độ không 
thể chịu đựng nỗi khi Hỏa Hóa Nhiệt Khí tấn công vào cơ 
thể của con người.  

4. Tiêu Hóa Nhiệt Khí: là nhiệt độ giúp tiêu hóa 
vật thực.  

Nếu thiền giả chú niệm vào sự nóng hoặc sự lạnh 
trong cơ thể của mình “nóng, nóng”, hoặc “lạnh, lạnh”, là 
đã thực hiện sự thẩm sát về Hỏa Giới (yếu tố lửa hoặc nhiệt 
khí).  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           265 
 

 

The last one is (Vàyodhàtu) motion or wind 
element.  There are six kinds of wind element. 

1. Uddhangama Vàyo: is the wind that moves 
upwards (like yawning, hiccupping, belching, etc.) 

2. Adhogama Vàyo: is wind that moves downward 
(it helps pushing excrements urinating, faring etc.) 

3. Kussittha Vàyo: is wind that play havoc inside 
the stomach, making noises, etc. 

4. Kotthàsaya Vàyo: is wind inside the intestines (it 
pressures the food in the intestine). 

5. Engànusàri Vàyo: is wind that plays an 
important part in the movement of legs, hands, opening and 
closing eyes and so forth. 

6. Assàsapassàsa Vàyo: in breathing and out 
breathing. How to contemplate the Vàyodhàtu, supporting 
of the body to stay upright is Vàyodhàtu. So when 
meditator notes standing, standing it is noting Vàyo(wind 
element). Rising and falling of the abdomen is wind 
element, when meditator notes “rising, falling” he is noting 
Vàyodhàtu. 

Điều cuối cùng là (Phong Giới) sự lay động hoặc 
yếu tố gió. Có sáu thể loại về yếu tố gió: 

1. Hướng Thượng Phong: là gió chuyển hướng lên 
trên (như ngáp, nấc cục, ợ hơi v.v.). 

2. Hạ Lạc Phong: là gió chuyển hướng xuống thấp 
(như thải những chất bài tiết tiểu tiện, xì hơi, v.v.).  

3. Nội Tạng Phong: là gió chuyển vận tàn phá bên 
trong bao tử, tạo ra những tiếng động, v.v. 

4.Tràng Y Phong: là gió ở trong ruột già (nó thúc 
đẩy vật thực vào trong ruột).  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           266 
 

5. Chuyển Động Phong: là gió đóng một phần 
quan trọng trong sự chuyển động chân, tay, đóng và mở 
mắt, và v.v. 

6. Sổ Tức Phong: hởi thở vô và ra.  
Làm thế nào thẩm sát Phong Giới?  Việc hỗ trợ cơ 

thể cho được thẳng đứng là Phong Giới.  Như thế, khi thiền 
giả chú niệm việc đứng, đứng, đó là sự chú niệm Phong 
(yếu tố gió).  Sự phồng lên và xộp xuống của bụng là yếu 
tố gió, khi thiền giả chú niệm “phồng, xộp”, là vị ấy đang 
chú niệm Phong Giới.   

 

When sitting the stiffness occurs at the backside and 
it is (Vàyo) wind element.  Walking, stepping forward is 
also Vàyodhàtu.  Pushing towards inclined direction is also 
Vàyodhàtu.  When meditator notes all these movements of 
the limbs, legs, hands and so forth are all (Vàyodhàtu) 
wind or motion element. 

Khi Thiền Tọa, sự cứng đờ hiện bày ngay phía sau 
và đó là (Phong) yếu tố gió. Thiền Hành, bước tới trước 
cũng là Phong Giới. Thúc đẩy nghiêng về phía trước cũng 
là Phong Giới.  Khi thiền giả chú niệm tất cả những chuyển 
động về chân tay, đôi chân, cánh tay và v.v. tất cả những 
việc đó là (Phong Giới) yếu tố gió hoặc yếu tố lay động.  

 

The grand total is 42 items (Kotthàsas).  The detail 
counting will be Pathavìdhàtu is 20, Àpodhàtu is 12, 
Tejodhàtu is 4 and Vàyodhàtu is 6 making the total 42.  
Buddha further explained, if the butcher or his assistant 
killed a bull and placed it at the crossroad, everybody 
regarded this as a carcass of a bull.  But when the butcher 
dissected the meat into small bundles weighing one viss 
each the people will see these meat as beef. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           267 
 

Tổng cộng là 42 khoản mục (Bộ Phận).  Việc đếm 
chi tiết thì Địa Giới sẽ là 20, Thủy Giới là 12, Hỏa Giới là 4 
và Phong Giới là 6, làm cho tổng số là 42.  Đức Phật đã 
giải thích thêm, nếu người đồ tể hoặc người phụ giúp của 
ông ta đã giết một con bò và đặt tại ngã tư đường, mọi 
người đều coi đây như là xác của một con bò.  Tuy nhiên, 
khi người đồ tể mổ xẻ thịt ra thành những mảnh nhỏ có 
trọng lượng một viss, mọi người sẽ thấy những thịt này là 
thịt bò.    

 

So also the Khandhà aggregates of one’s own body 
is regarded as my body, my possession and so forth.  But 
when it is divided into four different elements of earth 
element, water element, heat element and wind element, 
there is no such thing as self, ego, atta or personality to be 
attached to the group of 42 items (Kotthàsas).  By such 
realisation one cannot and will not cling to ego – entity, 
ego belief and his Sakkàya Ditthi is entirely abandonned 
and such kind of a meditator will strive towards the 
attainment of Magga Nàna and Phala Nàna and thus 
realise Nibbàna. 

Cũng như thế, tập hợp lại những Uẩn của chính cơ 
thể mình, thì được xem như là cơ thể của tôi, sở hữu của 
tôi, v.v.  Tuy nhiên khi phân chia ra làm bốn yếu tố khác 
nhau của yếu tố đất, yếu tố nước, yếu tố lửa và yếu tố gió, 
thì quả thật chẳng phải là một Tự Ngã, Thực Ngã, Hữu Ngã 
hoặc Bản Ngã, chỉ được kết thành một nhóm của 42 khoản 
mục (Bộ Phận).  Do việc thực hiện như thế, người ta sẽ 
không thể nào bám giữ lấy một Thực Ngã, một Bản Ngã và 
Thân Kiến về mình được hoàn toàn buông bỏ, và hạng 
thiền giả như thế sẽ nỗ lực hướng tới sự thành đạt Tuệ Đạo 
và Quả, và do vậy chứng tri Níp Bàn.  

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           268 
 

Therefore our meditators here should contemplate 
on Pathavìdhàtu (the solid or earth element), Àpodhàtu 
(the liquid or water element), Tejodhàtu (heat or fire 
element) and Vàyodhàtu (motion or wind element), the four 
great elements which form into a group of aggregates 
called Khandhà. 

Do đó, những thiền giả của chúng ta nên thẩm sát 
vào Địa Giới (chất cứng hoặc yếu tố đất), Thủy Giới (chất 
lỏng hoặc yếu tố nước), Hỏa Giới (chất nóng hoặc yếu tố 
lửa) và Phong Giới (sự chuyển động hoặc yếu tố gió), cả 
bốn yếu tố đại hiển khi tập hợp lại vào một nhóm được gọi 
là Uẩn. 

 

By contemplating thus may our meditators realise 
that human bodies are after all groups of four great 
elements but no such ego – entity or personality belief to be 
relied on.  By persistent noting of these four elements and 
realising the true nature of one’s own body, may all our 
meditators attain Nibbàna, the end of all suffering in the 
shortest possible time. 

Qua sự thẩm sát như thế, mong rằng những thiền 
giả của chúng ta nhận thức được rằng những xác thân con 
người, rốt cuộc rồi, chỉ là những nhóm của bốn yếu tố đại 
hiển, nó chẳng phải là một Thực Ngã hoặc niềm tin vào 
Bản Ngã mà có thể nương tựa vào.  Với sự kiên trì chú 
niệm vào bốn yếu tố này và liễu tri tính chất trung thực của 
chính cơ thể mình, mong rằng tất cả những thiền giả của 
chúng ta chứng đắc Níp Bàn, chấm dứt mọi khổ đau trong 
một thời gian có thể ngắn nhất. 

    
 
 

Sàdhu! Sàdhu!  Sàdhu! 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           269 
 

Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 
 
 
 

 
 
 
 
 

 

THOSE WHO CAN DIFFERENTIATIVE 
“CAUSE AND EFFECT” 

IS A CÙLA SOTAPANNA 

NHỮNG HÀNH GIẢ NÀO CÓ THỂ 
PHÂN BIỆT 

“NHÂN VÀ QUẢ” LÀ MỘT TIỂU THẤT 
LAI 

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           270 
 

 
The name of today’s Dhamma Talk is those who can 

differentiate “Cause and Effect” is a Cùla Sotàpanna, Cùla 
meaning “small”, so I interpret as junior Sotàpanna.  It 
means not a full – fledged Sotàpanna  yet.  A meditator 
after a certain time of practice came to know that there is 
only Nàma and Rùpa but no self, no ego – entity, no man, 
no woman.  After that stage, a meditator will come to know 
“Cause and Effect”.  Paccaya Pariggaha Nàna, the 
knowledge that distinguishes between cause and effect.  

Tên của Pháp Thoại hôm nay là “những hành giả 
nào có thể phân biệt “nhân và quả” là một Tiểu Thất Lai”.  
Cùla có ý nghĩa “nhỏ”, như thế Tôi dịch là “tiểu Thất Lai”.  
Nó có ý nghĩa vẫn chưa là bậc Thất Lai trọn vẹn.  Thiền 
giả, quả thật vậy sau một thời gian tu tập, đi đến liễu tri 
rằng chỉ là Danh và Sắc, mà chẳng phải Tự Ngã, chẳng 
phải Thực Ngã, chẳng phải người nam, chẳng là người nữ.  
Sau giai đoạn đó, thiền giả sẽ tiến tới liễu tri “Nhân và 
Quả”.  Tuệ Thủ Chấp Duyên Sinh, tuệ liễu tri về sự phân 
biệt giữa nhân và quả. 

Until Cause and Effect theory is digested a clear 
vision, a proper perspective on the cycle of life is not 
possible.  Some have belief there is a soul which never 
perishes but transfer to another body – another existence.  
Living beings after discarding the old body, transfer into a 
new body and believes that the human soul is a permanent 
entity.  Such a belief is called “Sassata Ditthi” Eternity 
belief – the belief in the existence of a persisting Ego – 
entity, Soul or Personality, existing independently of those 
physical and mental processes that constitute life and 
continuing even after death. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           271 
 

Cho đến khi nguyên lý Nhân và Quả đã được nhìn 
thấy một cách thấu hiểu rõ ràng thì một bối cảnh thích hợp 
trong Thế Luân không còn tồn tại.  Một vài người có niềm 
tin rằng linh hồn không bao giờ bị hoại diệt, nó chỉ chuyển 
đổi sang một cơ thể khác – một kiếp sống khác.  Chúng 
sanh sau khi loại bỏ xác thân củ, chuyển sang một xác thân 
mới và có niềm tin rằng linh hồn của con người là một thực 
thể thường hằng.  Niềm tin như thế được gọi là “Thường 
Kiến” niềm tin vào thường hằng – niềm tin vào sự hiện hữu 
của một Thực Ngã, linh hồn hoặc Bản Ngã hiện hữu độc 
lập với những diễn biến của những tâm sinh lý, tạo thành 
kiếp sống và luôn mãi tiếp tục thường hằng sau khi chết. 

 

On the other hand, there are people who believe in 
“Uccheda Ditthi” Annihilation belief – the belief in the 
existence of an Ego – entity or Personality as being, more 
or less identical with those physical and mental processes, 
and which therefore at the dissolution at death, will come 
to be annihilated.  

Về mặt khác, có nhiều người tin vào “Đoạn Kiến” 
niềm tin vào sự hoại diệt hoàn toàn – niềm tin vào sự hiện 
hữu của một Thực Ngã hoặc Bản Ngã như thể chúng sanh, 
cho dù nhiều hơn hoặc ít hơn, cũng giống nhau với những 
diễn biến về tâm sinh lý, và như thế vào lúc của sự tan rã, 
vào lúc của sự tử vong, sẽ đi đến hoại diệt hoàn toàn.   

Some belief sentient beings are created by God.  We 
are here not to criticize, not to give judgment which belief 
is right or wrong.  Here we want to expound Buddha’s 
doctrine.  According to Buddha in the samsaric existence 
beings arise as effects of resultant causes.  In the doctrine 
of Paticcasamuppada or Dependent Origination is 
expounded thus – Avijjà paccaya Sankhàrà.  Through 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           272 
 

ignorance (Avijjà) there arises Sankhàrà (effort or Kamma 
formation).  

Một vài người có niềm tin là Thượng Đế đã tạo ra 
chúng sanh.  Tại đây, chúng ta chẳng phải chỉ trích, chẳng 
phải nêu lên lời phán quyết rằng niềm tin đó là đúng hay 
sai.  Tại đây, chúng ta chỉ muốn trình bày chi tiết những 
giáo lý của Đức Phật.  Nương theo Đức Phật, chúng sanh 
khởi thủy hiện hữu trong vòng luân hồi là do ảnh hưởng 
bởi tác động những nhân tố.  Trong giáo lý của Liên Quan 
Tương Sinh hoặc Tùy Thuộc Nguyên Nhân đã có giải thích 
cặn kẽ như sau – Vô Minh Duyên Hành.  Xuyên qua sự bất 
liễu tri (Vô Minh) chính nơi đó bắt nguồn ra Hành (sự nỗ 
lực hoặc Nghiệp Báo). 

 

Sankhàra paccayà Vinnànam: through the Kamma 
formation (in the past life) is conditioned Consciousness (in 
the present life). 

Hành Duyên Thức: xuyên qua Nghiệp Báo (trong 
kiếp sống quá khứ) đã tạo điều kiện cho sự nhận thức 
(trong kiếp sống hiện tại). 

 

Vinnàna paccayà Nàma Rùpam: through 
consciousness are conditioned the Mental and Physical 
Phenomena (Nàma – Rùpa) i.e. that which makes up our so 
– called individual existences.  

Thức Duyên Danh Sắc: xuyên qua sự nhận thức đã 
tạo điều kiện cho hiện tượng tinh thần và thể xác (Danh – 
Sắc) có ý nghĩa chính việc đó hình thành cái gọi là những 
hiện hữu cá nhân.  

 

Nàma Rùpa paccayà Salàyatanam: through the 
mental and physical phenomena are conditioned the six 
bases: i.e. the five physical sense – organs, and 
consciousness as the sixth. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           273 
 

Danh Sắc Duyên Lục Xứ: xuyên qua hiện tượng 
tinh thần và thể xác đã tạo điều kiện sáu trú xứ: có nghĩa là 
năm giác quan thuộc thể chất và ý thức là sáu. 

 

Salàyatana paccayà Phasso: through the six bases 
is conditioned the (sensorial mental) impression (contact). 

Lục Xứ Duyên Xúc: xuyên qua sáu trú xứ tạo điều 
kiện (cảm xúc tinh thần) sự cảm xúc (xúc chạm).  

 

Phassa paccayà Vedanà: through the impression is 
conditioned feeling. 

Xúc Duyên Thọ: xuyên qua sự cảm xúc tạo điều 
kiện cảm thọ. 

 

Vedanà paccayà Tanhà: through feeling is 
conditioned craving. 

Thọ Duyên Ái: xuyên qua sự cảm thọ tạo điều kiện 
luyến ái. 

 

Tanhà paccayà Upàdànam: through craving is 
conditioned clinging. 

Ái Duyên Thủ: xuyên qua sự luyến ái tạo điều kiện 
sự bám giữ lấy. 

 

Upàdàna paccayà Bhavo: through clinging is 
conditioned the process of Becoming, “consisting in the 
active and the passive life process i.e. the rebirth – 
producing Kamma  process (Kamma Bhava) and as its 
result, the rebirth  process (Upapatti  Bhava). 

Thủ Duyên Hữu: xuyên qua sự bám giữ lấy tạo 
điều kiện tiến trình của sự Trở Thành, bao gồm tiến trình 
tích cực và tiêu cực trong đời sống, có ý nghĩa là sự tái tục 
– được sản sinh bởi tiến trình Nghiệp (Nghiệp Hữu) và kết 
quả của nó, tiến trình sự tái tục (Tái Tục Hữu).  

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           274 
 

Bhava paccayà Jàti: through the (rebirth producing 
Kamma) Process of Becoming is conditioned rebirth. 

Hữu Duyên Sanh: xuyên qua (sự tái tục được sản 
sinh bởi Nghiệp) tiến trình của sự Trở Thành tạo điều kiện 
sự tái tục. 

 

Jàti paccayà Jaràmaranam etc: through Rebirth 
are conditioned old age, death (sorrow, lamentation, grief 
and despair). Thus arises this whole mass of suffering 
again in the future. 

Sanh Duyên Lão Tử v.v: xuyên qua sự Tái Tục tạo 
điều kiện lão mại, tử vong (ưu não, khóc than, sầu khổ và 
tuyệt vọng).  Như thế một khối lớn của sự đau khổ này lại 
khởi sanh lần nữa trong tương lai. 

 

This is how the doctrine of Dependent Origination 
is to be understood.  The second definition of cause and 
effect is an account of Kammic effect.  Please have a look 
at the persons through they are all human beings why are 
they not exactly alike, only the protruding head and 
shoulders are alike. 

Tại đây làm thế nào giáo lý về Tùy Thuộc Nguyên 
Nhân phải được liễu tri. Định nghĩa thứ hai về Nhân và 
Quả là một sự giải thích về Nghiệp Quả.  Xin hãy có một 
cái nhìn vào những người ở giữa tất cả mọi người mà tại 
sao họ lại không hoàn toàn giống nhau, chỉ có việc nhô ra ở 
đầu và hai vai là giống nhau.  

 

Regarding this unsimilarities among human beings, 
in one Sutta – A young man by the name of Subha put 
forward a question to Buddha: “Venerable Sir, some 
people have long life, some short life, some are sickly, some 
are healthy, some are pretty, some ugly some people have 
plenty of friends and servants, some have none, some are 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           275 
 

wealthy, some poor, some are of noble birth, some of low – 
class, some learned some illiterate.  Will the Venerable Sir 
explain the causes? Buddha wanted to test Subha young 
man and answered in brief “the unsimilarities are due to 
Karmic effects”. 

Về việc bất tương xứng ở giữa nhân loại đây, trong 
bài kinh – một thanh niên có tên gọi Subha nêu lên một câu 
hỏi với Đức Phật “Kính bạch Ngài, có một vài người được 
trường thọ, một vài lại đoản thọ; một vài người bệnh hoạn, 
một vài lại khỏe mạnh; một vài người xinh đẹp, một vài lại 
xấu xa; một vài người có đầy đủ bạn bè và người phục vụ, 
một vài lại chẳng có một ai; một vài người giàu có, một vài 
lại nghèo khổ; một vài người sinh ra ở giai cấp thượng lưu, 
một vài lại ở giai cấp hạ liệt; một vài người có học vấn, một 
vài lại thất học.  Kính xin Ngài giải thích những nguyên 
nhân?”.  Đức Phật muốn thử nghiệm thanh niên Subha và 
đã trả lời ngắn gọn “sự bất tương xứng là do bởi những 
Nghiệp Quả”.  

 

Young man Subha requested the Buddha to explain 
in detail as he could not understand the brief answer.  
Buddha expounded “Young man Subha, the longevity of life 
depends on their previous actions, those who indulge in 
killing others were short lived, those who refrain from 
killing enjoyed longevity of life.  The killing is the cause 
and short life is the effect.  Refraining from killing is the 
cause and longevity of life is the effect.    

Thanh niên Subha đã thỉnh cầu Đức Phật giảng giải 
thêm chi tiết vì anh ta đã bất liễu tri với câu trả lời ngắn 
gọn.  Đức Phật giảng giải chi tiết “Này thanh niên Subha, 
một đời sống trường thọ tùy thuộc vào những hành động 
trước đó của họ, với những ai dễ duôi trong việc sát sanh 
mạng khác thì sẽ bị đoản thọ, với những ai tự kềm chế 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           276 
 

trong việc sát mạng thì được hưởng một đời sống trường 
thọ.  Việc sát mạng là nhân và đoản thọ là quả.  Tự kềm 
chế trong việc sát mạng là nhân và một đời sống trường thọ 
là quả. 

    

Those who indulge in cruelties on others with all 
kinds of weapons are poor in health.  Those who were kind 
to others enjoyed good health.  Young man Subha, there 
are some who were easily aroused to anger and when in 
anger their appearance were cruel and ugly and used 
abusive language on others and due to their unwholesome 
deeds and speech such kind of persons were born to 
(Apàya) nether worlds even if they are born to human 
world they have ugly appearances.  

Với những ai dễ duôi trong những hành động tàn ác 
vào những chúng sanh khác với đủ loại vũ khí thì có sức 
khỏe yếu kém.  Với những ai có tâm từ ái với những chúng 
sanh khác thì được hưởng sức khỏe tốt.  Này thanh niên 
Subha, với những ai dễ bị kích động trong việc sân hận và 
trong khi sân thì ngoại hình của họ trông độc ác và xấu xí, 
và dùng những ngôn từ thóa mạ vào những người khác, và 
họ tạo tác những Ngữ và Thân Bất Thiện Hạnh, thể loại 
những người như thế sẽ tái tục vào những cõi giới ty liệt 
(Khổ Thú), nếu họ tục sinh vào cõi Nhân Loại thì họ có 
ngoại hình xấu xa.   

 

Those who were kind and patient have handsome 
appearances.  Patience and kindness is the cause and the 
handsome appearance is the effect.  Some were jealous of 
other people, they envy other persons success and 
prosperity, such kind of persons have no friends and 
assistants.  Some persons are happy and generate Mudita 
(sympathetic joy) for other persons success and prosperity 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           277 
 

and such kind of persons have plenty of friends and 
assistants. 

Với những ai có Tâm Từ Ái và kiên nhẫn thì có 
ngoại hình xinh đẹp.  Tính kiên nhẫn và Tâm Từ Ái là nhân 
và ngoại hình xinh đẹp là quả.  Một vài người đố kỵ với 
người khác, họ ganh tỵ về sự thành công và sự thịnh vượng 
của người khác, thể loại những người như thế không có bạn 
hữu và những người phục vụ.  Một vài người hoan hỷ và 
phát sinh lòng Bi Mẫn (niềm thiện cảm) đến sự thành công 
và thịnh vượng của những người khác, và thể loại những 
người như thế có đầy đủ bạn hữu và những người phục vụ. 

 

Having Mudita (sympathetic joy) is the cause and 
having plenty of friends and assistants is the effect.  Being 
jealous and envious is the cause and having no friends and 
assistants is the effect.  Persons who were generous and 
gave Dàna to other needy persons are successful and 
wealthy.  Some persons were miserly and never gave Dàna 
to other persons, such kind of persons are poor. 

Có lòng Bi Mẫn (niềm thiện cảm) là nhân và có đầy 
đủ những bạn hữu và những người phục vụ là quả.  Có lòng 
đố kỵ và ganh tỵ là nhân và không có bạn hữu và những 
người phục vụ là quả.  Với những người có tâm rộng lượng 
và ban bố xã thí đến những người nghèo khổ khác thì được 
thành công và giàu có.  Một vài người có lòng bỏn xẻn và 
chẳng bao giờ ban bố xã thí đến những người khác, thể loại 
những người như thế thì nghèo khổ.   

 

Buddha continued “Young man Subha, some 
persons did not want to learn and they did not impart their 
knowledge to others and such kind of persons became 
illiterate as a result.  Some persons try to learn and they 
willing impart the knowledge to others and such kind of 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           278 
 

persons are intelligent and learned.  These are Kamma – 
Samudaya, Kammic cause and effect.  Meditators should 
know about Khanika Samudaya. It denotes ever changing 
cause and effects.  

Đức Phật tiếp tục “Này thanh niên Subha, một vài 
người chẳng mong cầu việc học hỏi và họ chẳng phổ biến 
kiến thức đến những người khác, và với kết quả thể loại 
những người như thế là trở thành thất học.  Một vài người 
nỗ lực học hỏi và họ sẵn lòng phổ biến kiến thức đến những 
người khác, và thể loại những người như thế thì thông minh 
và có học thức.  Đó là Tập Thành Nghiệp, Nghiệp Báo 
Nhân và Quả.  Những thiền giả nên liễu tri về Sát Na Tập 
Thành.  Nó biểu thị việc luôn chuyển đổi của nhân và quả.  

 

When our meditators make a detail study of their 
present meditation practice they will find everything has 
cause and effect.  In the walking meditation, intention to 
step is cause and stepping is effect and the stepping is 
cause and noting of the step is effect.  The same analogy 
applies in lifting, moving and dropping of the log.  
Intention to lift is cause, lifting is the effect and lifting is the 
cause and noting of lifting is the effect.  

Khi những thiền giả của chúng ta thực hiện một sự 
nghiên cứu cặn kẽ vào việc tu tập thiền định của họ ngay 
hiện tại, họ sẽ tìm thấy mọi thứ đều có nhân và quả.  Trong 
việc Thiền Hành, tác ý muốn dỡ là nhân và việc bước đi là 
quả; khi việc bước đi là nhân và việc chú niệm vào bước đi 
là quả. Áp dụng tương tự vào việc dỡ bước, duỗi chân và 
hạ xuống khúc gỗ.  Tác ý để dỡ là nhân, việc dỡ là quả; và 
việc dỡ là nhân và việc chú niệm vào việc dỡ là quả.  

 

When noting rising and falling of the abdomen, 
breathing in is the cause, the rising of the abdomen is the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           279 
 

effect, the rising of the abdomen is cause and the noting of 
the rising is the effect.  In the falling process, intention to 
breath – out is the cause, the falling of the abdomen is 
effect, next, the falling of the abdomen is cause and noting 
the falling of the abdomen is effect.  When seeing an object 
a meditator may think seeing is I, it is not so, but the cause 
and effect process is working. 

Khi chú niệm sự phồng lên và xộp xuống của bụng, 
hơi thở vào là nhân, sự phồng lên của bụng là quả, sự 
phồng lên của bụng là nhân và sự chú niệm vào sự phồng 
lên là quả.  Trong diễn biến của sự xộp xuống, tác ý của hơi 
thở ra là nhân, sự xộp xuống của bụng là quả, kế tiếp, sự 
xộp xuống của bụng là nhân và sự chú niệm vào sự xộp 
xuống của bụng là quả.  Khi nhìn một cảnh Sắc, thiền giả 
có thể nghĩ việc thấy là Tôi, quả thật không phải vậy, đó 
chỉ là sự diễn biến nhân và quả đang vận hành. 

 

  When noting sight, there should be (1) good eye 
sight, (2) presence of light, (3) presence of seeing object (4) 
presence of consciousness.  These four elements are the 
cause and seeing is the effect.  Next, seeing is the cause and 
noting of seeing is the effect.  When noting hearing, there 
must be (1) good ear, (2) presence of sound, (3) absence of 
obstacles between sound and ear, (4) presence of 
consciousness.  These four elements are the cause and 
hearing is the effect, next hearing is cause and noting of 
hearing is the effect. 

  Khi chú niệm việc thấy, cần phải có (1) thần kinh 
nhãn (nhãn thanh triệt), (2) ánh sáng hiện hữu, (3) cảnh sắc 
hiện hữu, (4) ý thức hiện hữu.  Bốn yếu tố này là nhân và 
việc thấy là quả.  Kế tiếp, việc thấy là nhân và việc chú 
niệm vào việc thấy là quả.  Khi chú niệm việc nghe, cần 
phải có (1) thần kinh nhĩ (nhĩ thanh triệt), (2) âm thanh hiện 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           280 
 

hữu, (3) không có vật cản ngăn giữa âm thanh và lỗ tai, (4) 
ý thức hiện hữu.  Bốn yếu tố này là nhân và việc nghe là 
quả, kế tiếp, việc nghe là nhân và việc chú niệm vào việc 
nghe là quả. 

 

When noting eating, there must be (1) good tongue, 
(2) some taste (whether hot, sweet or salty), (3) presence of 
fluid, (4) presence of consciousness.  These four elements 
are the cause and the discovery of taste is the effect.  Next 
discovery of taste is the cause, noting the taste is the effect.  
When noting the sensation, there must be (1) body 
consciousness – sensitive material qualities of body (note if 
the body consciousness is marred it has no sensations, end 
of finger nails, defective or dead skin have also no 
sensations), (2) presence of object, (3) presence of actual 
touching, (4) presence of sensations consciousness. 

Khi chú niệm việc ăn, cần phải có (1) thần kinh 
thiệt, (2) một vài cảm vị (bất luận nóng, ngọt hoặc mặn), 
(3) lưu chất (nước miếng) hiện hữu, (4) ý thức hiện hữu.  
Bốn yếu tố này là nhân và sự phát hiện ra cảm vị là quả.  
Kế tiếp, sự phát hiện ra cảm vị là nhân, việc chú niệm là 
quả.  Khi chú niệm sự cảm xúc, cần phải có (1) phẩm chất 
ý thức nhậy cảm của cơ thể (ghi chú: nếu phần ý thức cơ 
thể bị hư hoại thì nó không có cảm xúc, cho tới cuối móng 
tay, khiếm khuyết hoặc da chết cũng không có cảm giác), 
(2) đối tượng xúc hiện hữu, (3) cảm xúc hiện hữu, (4) ý 
thức cảm xúc hiện hữu.  

 

These four elements are the cause and touching 
sensation is the effect.  Next touching sensation is the cause 
and the noting is the effect.  When noting the smell, there 
must be (1) presence of good nose, (2) presence of smell, 
(3) smell bearing wind, (4) presence of consciousness.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           281 
 

These four factors are the cause and the smell is the effect, 
next the smell is the cause, the noting is the effect. 

Bốn yếu tố này là nhân và sự cảm xúc là quả.  Kế 
tiếp, sự cảm xúc là nhân và sự chú niệm là quả.  Khi chú 
niệm ngửi mùi, cần phải có (1) thần kinh tỷ, (2) mùi hơi 
hiện hữu, (3) gió mang mùi hơi đi, (4) ý thức hiện hữu.  
Bốn yếu tố này là nhân và sự ngửi mùi là quả, kế tiếp, việc 
ngửi mùi là nhân và việc chú niệm là quả. 

 

Therefore, seeing, hearing, smelling, eating, 
touching are all cause and noting of them are the effects.  
By their own experience, the meditator came to know, that 
the effect arise out of the causes.  The effect do not appear 
without causes and if there is no cause there can be no 
effect.  Sentient beings also appear with causes.  Whatever 
actions done by sentient beings with sensual desire is 
transformed into Kammic effects.  These are causes for a 
cycle of samsaric effects. 

Do đó, tất cả việc thấy, việc nghe, việc ngửi, việc 
ăn, việc đụng là nhân và việc chú niệm vào những việc đó 
là quả.  Qua kinh nghiệm của bản thân, thiền giả đi tới liễu 
tri rằng quả khởi thủy bởi do nhân.  Quả không hiện bày 
ngoài yếu tố nhân và nếu không có nhân thì quả sẽ không 
có.  Hữu tình chúng sanh hiện bày cũng bởi do nhân.  Với 
lòng dục vọng mà hữu tình chúng sanh đã tạo tác ra bất 
luận những hành động nào, sẽ được chuyển động thành 
những Nghiệp Quả.  Đây là những nguyên nhân cho quả 
báo của vòng luân hồi. 

 

These causes and effects will repeat by itself until 
process can be terminated by Arahatta Magga.  When 
Kammic causes exist the effect is becoming of Nàma-Rùpa. 
Therefore these factors causes rebirth, shaping the destiny 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           282 
 

of beings.  In the scriptures, it is described thus– when 
sounds are made into the forest the echo comes back.  
Sound made from this side is cause and coming back echo 
sound is the effect.  If a person look into the mirror, he can 
see his own image, person is the cause and image is the 
effect.  The same with rubber stamp example.  After 
applying ink from ink pad on rubber stamp and stamp it on 
paper there is the marking on the paper.  Rubber stamp is 
the cause and marking is effect. 

Những nhân và quả này sẽ lặp đi lặp lại bởi tự chính 
nó cho đến khi sự diễn biến có thể được chấm dứt do bởi 
Đạo Vô Sinh.  Khi nhân tố Nghiệp Báo hiện hữu thì quả trở 
thành Danh – Sắc.  Do đó, những yếu tố này gây ra sự tái 
sinh, hình thành vận mệnh của chúng sanh. Trong giáo 
điển, nó được diễn tả như sau – khi thực hiện những âm 
thanh trong rừng già, âm thanh vang dội lại.  Âm thanh 
được thực hiện tại chỗ này là nhân và âm thanh vang dội lại 
là quả.  Nếu một người ngắm nhìn trong gương, vị ấy sẽ 
nhìn thấy hình ảnh của mình, người là nhân và hình ảnh là 
quả.  Thí dụ tương tự với con dấu.  Sau khi dùng con dấu 
cho vào trong hộp mực và đóng dấu trên tờ giấy, đó là tạo 
một dấu hiệu trên tờ giấy.  Con dấu là nhân và dấu hiệu là 
quả. 

 

The next example is– fire in the candle. If the 
second candle is lighted from the first candle, there are two 
lighted candles, but the first candle is the cause and the 
second candle is the effect.  As mentioned above the 
becoming of Nàma-Rùpa of sentient beings is the effect, the 
rebirth – producing Karma is the cause. By this profound 
Dhamma, we realise the conditionality and dependent 
nature of that uninterrupted flux of manifold physical and 
mental phenomena of existence. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           283 
 

Ví dụ kế tiếp là– ngọn lửa trên cây nến.  Nếu ngọn 
nến thứ hai được thắp sáng từ ngọn nến thứ nhất, là có hai 
ngọn nến cháy sáng, tuy nhiên ngọn nến thứ nhất là nhân 
và ngọn nến thứ hai là quả.  Như đã đề cập đến ở phần trên, 
sự Trở Thành của Danh Sắc của chúng sanh là quả, sự tái 
tục do Nghiệp sản sinh ra là nhân.  Qua bài Pháp thậm thâm 
này, chúng ta nhận thức được tính chất Điều Kiện và Tùy 
Thuộc của sự thay đổi liên tục không ngừng ở hiện tượng 
tinh thần và thể xác đa dạng của kiếp sống.        

 
There is no such thing as the existence of a 

persisting ego–entity, soul or personality existing 
independently of these physical and mental processes that 
constitute life, called Man or Animal etc. There is no 
Creator of sentient beings. Through the rebirth– producing 
Karma process of Becoming, arises as Nàma-Rùpa. 
Through good Karma formations in the past life, the 
resultant good present life is formed, but the bad Karma 
formations in the past life will be the cause of present bad 
life. 

 
Quả thực chẳng có chi là sự hiện hữu của một thực 

ngã, linh hồn hoặc Bản Ngã hiện hữu độc lập với những 
diễn biến của những tâm sinh lý, tạo thành kiếp sống, được 
gọi là Người hoặc Súc Sanh, v.v..  Chẳng có Đấng Tạo Hóa 
của chúng sanh.  Xuyên qua sự tái tục – sản sinh do bởi 
Nghiệp, diễn biến của sự Trở Thành, khởi thủy chỉ là Danh 
– Sắc.  Xuyên qua Thiện Báo Nghiệp trong kiếp quá khứ, 
quả an vui được hình thành ngay kiếp sống hiện tại. Tuy 
nhiên, với Bất Thiện Báo Nghiệp trong kiếp quá khứ sẽ là 
nhân của kiếp sống hiện tại khổ đau. 

 

The doctrine of Cause and Effect can now be 
understood properly.  Therefore a person who understands 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           284 
 

this Cause and Effect Dhamma by his own experience 
through the practical meditation can be called Cùla 
Sotàpanna (a junior Sotàpanna). When such a clear view 
has been realized there can be no way of having rebirth in 
the lower worlds (Apàya world). 

Bây giờ, giáo lý về Nhân và Quả có thể được liễu tri 
một cách đúng đắn.  Do đó, một người khi đã liễu tri Pháp 
Nhân và Quả qua bởi kinh nghiệm của mình xuyên qua 
việc tu tập thiền định thì có thể được gọi là Tiểu Thất Lai 
(một Tiểu Tu Đà Hườn).  Như thế, một khi đã chứng tri 
được cái nhìn trong sáng thì không thể nào có con đường 
tái tục vào những cỏi giới ty liệt (Những Khổ Thú).   

 

Therefore, Sayàdaw would like to end today’s talk 
by wishing “May all our meditators here, having acquired 
the knowledge that distinguishes between Cause and Effect 
achieve progress stage by stage until they realise Nibbàna, 
the end of all sufferings in the easiest way in the shortest 
possible time. 

Do đó, Trưởng Lão muốn chấm dứt Pháp Thoại 
hôm nay với lời cầu chúc “Mong rằng những thiền giả của 
chúng ta tại đây, thấu triệt được kiến thức phân biệt giữa 
Nhân và Quả, thành đạt sự tiến tu qua từng giai đoạn, mãi 
cho đến chứng tri Níp Bàn, chấm dứt mọi khổ đau trên con 
đường thuận lợi nhất trong một thời gian có thể ngắn nhất.  

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           285 
 

 

 
 
 
 

DHAMMA THERAPY FOR HUMAN ILLNESS 
GIÁO PHÁP TRỊ LIỆU CHO BỆNH NHÂN 

 
 

Today, I am going to deliver a talk entitled 
“Dhamma therapy for human illness”.  Some of the human 
afflictions have been reported to get cured or relieved by 
administering the “Dhamma therapy”.  This talk is given 
with the hope of elucidating the Dhamma therapy for 
certain disorders.  

Hôm nay, Tôi đang truyền tải một Pháp Thoại có 
tựa đề “Giáo Pháp trị liệu cho bệnh nhân”.  Một vài sự 
phiền não của con người đã được báo cáo là được chữa 
khỏi hoặc giảm bớt căng thẳng do bởi sự trợ cấp của “Giáo 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           286 
 

Pháp trị liệu”.  Pháp Thoại này được đưa ra với hy vọng 
làm sáng tỏ về Giáo Pháp trị liệu cho một vài sự rối loạn.  

 

There are innumerable diseases afflicting this 
human world.  It is said in the olden days that there are 96 
major groups of diseases, out of which, 32 are phlegm 
related diseases, 32 are bile related diseases and 32 are 
related to wind element. Nowadays the modern scientific 
discoveries have added to the list the incalculable number 
of abominable diseases like AIDS, Malignant diseases etc. 

Có vô số bệnh tật đang gây ra bao phiền não trong 
thế gian này. Nó đã được nói đến trong những ngày xa xưa 
rằng có tới 96 nhóm lớn của bệnh tật, trong số đó, có 32 
căn bệnh liên quan về đờm, 32 căn bệnh liên quan về mật 
và 32 căn bệnh liên quan đến yếu tố gió. Ngày nay, những 
khám phá khoa học hiện đại đã thêm vào danh sách một số 
lượng không thể đếm được của những căn bệnh kinh tởm 
như là AIDS, những căn bệnh ác tính, v.v.   

 

The combat such disorders, a correspondingly 
varied number of both scientific and indigenous 
medicaments are flourishing in the market.  But, 
unfortunately no single product has been proved to be 
ideally effective in any affection.  That is why the Lord 
Buddha has admonished thus: “Bhikkhus, disciple sons and 
daughters, there is no medicine that is effective like 
Dhamma medicine. So take the Dhamma therapy by 
diligently practising it”.  Surely, the Dhamma medicine is 
curative not only of the physical ailments, but also those 
disorders caused by mental defilements or Kilesas. By 
practising the Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or insight 
meditation both the physical and mental sufferings can be 
eradicated.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           287 
 

Quả là một cuộc chiến hỗn loạn, một số lượng sai 
biệt một cách tương ứng đua nhau nở ra trên thị trường của 
cả hai lãnh vực, khoa học và những y dược bản xứ.  Nhưng 
tiếc thay, không có một sản phẩm nào đã chứng minh có 
hiệu quả một cách lý tưởng trong bất cứ một thiện chí nào.  
Đó là lý do tại sao Đức Thế Tôn có lời khuyến cáo như sau: 
“Này Chư Tỳ Khưu, nam nữ đệ tử, không có một loại thuốc 
nào mà có hiệu quả như là Pháp Dược.  Như thế, dùng Giáo 
Pháp trị liệu qua sự nỗ lực tu tập”.  Quả thật vậy, Pháp 
Dược đã chữa trị không những chỉ là những ốm đau thuộc 
thể xác mà luôn cả những rối loạn gây ra do bởi những uế 
trược hoặc phiền não thuộc tinh thần. Với sự tu tập Thiền 
Quán Niệm Xứ hoặc Thiền Tuệ Giác, cả hai sự khổ đau 
thuộc tinh thần và thể xác có thể được diệt trừ.   

 

All human sufferings can be summarized as 
physical suffering and mental suffering.  To be free from 
such sufferings, we should take Dhamma Therapy.  Just for 
an example, when one is walking one should make heedful 
noting as left step, right step or lifting (of the foot), 
dropping (of the foot), or lifting, dropping.  At the end of 
the walk note standing, standing.  Then turning, turning, 
etc.  When sitting, one should make note of the rising and 
falling of the abdomen or all the phenomena occurring at 
the six sense doors as seeing, hearing, smelling, tasting, 
sensations like aches and pains and also thoughts or the 
wandering mind.  That briefly is the Dhamma Therapy.  

Tất cả những đau khổ của nhân loại có thể được 
tóm tắt là khổ thân và khổ tâm.  Nhằm thoát khỏi những 
khổ đau này, chúng ta nên dùng Giáo Pháp trị liệu.  Nào 
cho một ví dụ, khi ta đang đi thì ta phải lưu tâm chú niệm 
vào trái bước, phải bước hoặc việc dỡ lên (bàn chân), việc 
hạ xuống (bàn chân), hoặc dỡ lên, hạ xuống.  Vào cuối của 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           288 
 

đường đi bộ, chú niệm đứng à, đứng à.  Thế rồi xoay à, 
xoay à, v.v.  Khi ngồi xuống, ta nên chú niệm vào sự phồng 
lên và xộp xuống của bụng, hoặc tất cả hiện tượng đang 
hiện bày ngay sáu cửa giác quan, như là việc thấy, việc 
nghe, việc nếm, việc đụng, sự cảm xúc như là những đau 
nhức và luôn cả những nghĩ suy hoặc sự phóng tâm.  Điều 
đó, một cách ngắn gọn là Giáo Pháp trị liệu. 

 

The Lord Buddha, on some occasions treated his 
disciples by administering the Dhamma Therapy.  Once, 
the two Mahàtheras, Venerable MahàKassapa and 
Venerable Moggallàna fell ill and the Lord Buddha went to 
their bedside and recited the Bojjhanga Sutta – the seven 
factors of enlightenment. Mindfulness (Sati Bojjhanga), 
Investigation of the Law (Dhamma Vicaya), Energy 
(Viriya), Rapture (Pìti), Tranquility (Passaddhi), 
Concentration (Samàdhi), Equanimity (Upekkhà), because 
they lead to enlightenment, therefore they are called factors 
of Enlightenment. 

Trong một vài trường hợp, Đức Thế Tôn đã điều trị 
những đệ tử của Ngài qua việc trợ cấp Giáo Pháp trị liệu.  
Một thuở, hai vị Đại Trưởng Lão, Trưởng Lão 
MahàKassapa và Trưởng Lão Moggallàna ngã bệnh và Đức 
Thế Tôn đã đi đến bên cạnh giường của các vị này và đã 
trùng tụng bài kinh Giác Chi – bảy yếu tố của sự giác ngộ.  
Chánh Niệm (Niệm Giác Chi), Nghiên cứu về Luật Pháp 
(Trạch Pháp), Năng Lượng (Tấn), Sự Sung Sướng (Phỉ 
Lạc), Sự Tĩnh Lặng (Khinh An), Sự Tập Trung (Định), Sự 
Bình Thãn (Xã), vì lẽ chúng đưa đến sự giác ngộ, do đó 
chúng được gọi là những yếu tố của sự Giác Ngộ.  

 

While heedfully listening to the Lord Buddha’s 
recitation of Bojjhanga phenomenas invigorating all the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           289 
 

seven factors of enlightenment (Bojjhanga), thereby 
enabling them to convalesce from their illnesses.  

Trong khi chú tâm lắng nghe Đức Thế Tôn trùng 
tụng tất cả những bảy yếu tố của sự giác ngộ để tăng cường 
sinh lực (Giác Chi), và như thế đã trợ giúp cho các Ngài 
phục hồi sức lực, thoát khỏi những bệnh tật.    

 

In another time, the Lord Buddha himself was laid 
up in bed with some illness and the Venerable Cunda Thera 
was asked to recite the Bojjhanga Sutta. The Lord Buddha 
also completely recovered from that illness after mindfully 
listening and vitalizing all the seven factors of 
Enlightement (Bojjhanga). 

Trong một lần khác, chính Đức Thế Tôn đã nằm dài 
trên giường với một vài chứng bệnh và Trưởng Lão Cunda 
đã được yêu cầu trùng tụng bài kinh Giác Chi.  Sau khi chú 
tâm lắng nghe với tất cả bảy yếu tố của sự Giác Ngộ tiếp 
truyền sinh lực, Đức Thế Tôn cũng vượt khỏi bệnh đau và 
được phục hồi một cách hoàn hảo. 

 

Here, three reasons can be given for the cure of 
diseases by listening to the Bojjhanga Sutta: 

7. The suffering due to illnesses is the resultant 
affect of past unwholesome deeds and that is replaced by 
the good deeds of listening to the Dhamma. The same 
mechanism as in reestablishing the continuos flow of the 
water in the suction pump supply pipe by expelling the 
entrapped blocking air by filling the pipe with some water 
from outside. 

8. The Lord Buddha’s Dhamma is well expounded 
in the beginning, in the middle and in the end.  It has the 
noble virtue of immediate personal benefit for those who 
practise Dhamma.  To cite as an example, we had one 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           290 
 

meditator by the name U Thein Mg, who was given a life 
expectancy of one month for his disease by local 
physicians, but lived an extended years of life by practising 
Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or insight meditation. 

9. The meditator who earnestly practise the 
Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or Insight meditation 
incessantly for some time usually develop all or some of the 
seven factors of enlightenment (Bojjhanga) for example, 
when a meditator is noting rising and falling of the 
abdomen in sitting meditation, whenever his mindfulness is 
present and undisturbed, at such a time he is developing 
the factor of enlightenment mindfulness or Sati 
Sambojjhanga.  While dwelling with mindfulness, he wisely 
investigates, examines and thinks over the law, clearly 
perceiving the physical object of rising and falling of the 
abdomen and the mental factor of noting mind, he is 
developing the factor of enlightenment “Investigation of the 
Law” or DhammaVicaya Sambojjhanga.  Whenever his 
effort is firm and unshaken, he is developing the factor of 
enlightenment “Energy” or Viriya Sambojjhanga.  Then 
supersensuous rapture such as lighteness of the body, 
vibration and coolness of the whole body, etc. arises and he 
is developing the factor of enlightenment “Rapture” or Pìti 
Sambojjhanga.  While enraptured in mind, his body and his 
mind become composed and calm.  At such a time, he is 
developing the factor of enlightenment “Tranquility” or 
Passaddhi Sambojjhanga.  

Tại đây, có ba lý do có thể dùng việc lắng nghe bài 
kinh Giác Chi cho việc chửa bệnh: 

7. Sự đau khổ do bởi những bệnh tật là ảnh hưởng 
kết quả của những Bất Thiện Hạnh quá khứ và điều đó 
được thay thế do bởi những Thiện Hạnh qua việc lắng nghe 
Pháp Bảo. Tương tự như cơ chế trong việc tái lập cho 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           291 
 

nguồn nước chảy được liên tục, qua việc cung cấp những 
ống bơm hút để trục xuất đả thông không khí bị tắc nghẽn, 
bằng cách đổ đầy vào ống nước với một số lượng nước từ 
bên ngoài.  

8. Giáo Pháp của Đức Thế Tôn đã được khéo thuyết 
giảng hay ở phần đầu, hay ở phần giữa và hay ở phần cuối.  
Nó có đức tính thánh thiện của quyền lợi cá nhân ngay tức 
thời cho những người tu tập Giáo Pháp.  Trích dẫn một thí 
dụ, chúng ta có một thiền giả với tên gọi là U Thein Mg, 
qua những bác sĩ địa phương đã cho biết đời sống của vị 
này chỉ có triển vọng trong một tháng với căn bệnh của 
mình, nhưng cuộc sống đã được kéo dài một năm do bởi tu 
tập Thiền Quán Niệm Xứ hoặc Thiền Tuệ Giác. 

9. Thiền giả tu tập một cách nghiêm túc Thiền Quán 
Niệm Xứ hoặc Thiền Tuệ Giác trong một thời gian liên tục 
không ngừng thì thông thường phát triển tất cả hoặc một 
vài trong bảy yếu tố của sự giác ngộ (Giác Chi), cho ví dụ, 
khi thiền giả đang chú niệm vào sự phồng lên và xộp xuống 
của bụng trong lúc Thiền Tọa, khi mà chánh niệm của vị ấy 
đang hiện hữu và nhất quán, thì ngay tại lúc ấy, vị ấy đang 
phát triển yếu tố “Chánh Niệm” của sự giác ngộ hoặc Niệm 
Giác Chi.  Ngay khi đang an trú với chánh niệm, một cách 
khôn ngoan, vị ấy thẩm xét, kiểm tra và nghĩ suy về giới 
luật, nhận thấy một cách rõ ràng đối tượng thể chất của sự 
phồng lên và xộp xuống của bụng, và yếu tố tâm lý của sự 
chú niệm tâm thức, vị ấy đang phát triển yếu tố “Nghiên 
cứu về Luật Pháp” của sự giác ngộ hoặc Trạch Pháp Giác 
Chi.  Ngay khi sự nỗ lực của vị ấy được kiên cố và bất 
biến, là vị ấy đang phát triển yếu tố “Năng Lượng” của sự 
giác ngộ hoặc Cần Giác Chi.  Thế rồi, sự sung sướng ngoại 
hạng như là thân nhẹ bổng, sự rung động và lạnh cả toàn 
thân, v.v. được khởi sanh và vị ấy đang phát triển yếu tố 
“Sự Sung Sướng” của sự giác ngộ hoặc Phỉ Lạc Giác Chi. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           292 
 

Trong khi sự phỉ lạc còn ở trong tâm thì thể xác và tâm 
thức của vị ấy trở nên trấn tĩnh và an tịnh.  Như thế, tại thời 
điểm đó, vị ấy đang phát triển yếu tố “Sự Tĩnh Lặng” của 
sự giác ngộ hoặc Khinh An Giác Chi.     

 

Whenever his mind is clam and his body composed 
his noting mind becomes fixed and synchronized with the 
object to be noted.  As such a time he is developing the 
factor of enlightenment “Concentration” or Samàdhi 
Sambojjhanga. 

Ngay khi tâm thức của vị ấy yên lặng và thể xác 
được trấn tĩnh, sự chú niệm của tâm thức trở nên cố định và 
nhất thống vào đối tượng đang chú niệm.  Như thế vào thời 
gian đó, vị ấy đang phát triển “Sự Tập Trung” của sự giác 
ngộ hoặc Định Giác Chi.   

 

Finally regardless of good or bad, pleasant or 
unpleasant whenever he contemplates with complete 
indifference on all the objects, he is developing the factor 
of enlightenment “Equanimity” or Upekkhà Sambojjhanga.  
The resultant peace and tranquillity of the mind in turn 
enhances the recuperation of physical disorders. 

Và cuối cùng, ngay khi vị ấy thẩm sát một cách 
hoàn toàn bất phân biệt vào tất cả đối tượng, bất luận là tốt 
hoặc xấu, duyệt ý hoặc bất duyệt ý, vị ấy đang phát triển 
yếu tố “Sự Bình Thãn” hoặc Xã Giác Chi.  Kết quả sự an 
lạc và tĩnh lặng của tâm thức lần lượt làm tăng cường sự 
hồi phục những rối loạn của thể xác. 

 

We have relevant evidences of one Japanese lady 
meditator, whose long suffering low back pain resulting 
from car accident has been completely relieved after 
practising Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or Insight 
meditation.  Another Korean Bhikkhu Venerable 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           293 
 

Amarayano gained total recovery from his chronic heart 
disease by practising Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or 
Insight meditation. 

Chúng tôi có những bằng chứng liên hệ, như về một 
nữ thiền giả Nhật Bản có sự đau khổ lâu dài vùng đau thắt 
lưng do hậu quả của tai nạn xe cộ, đã hoàn toàn giảm bớt 
cơn đau sau khi tu tập Thiền Quán Niệm Xứ hoặc Thiền 
Tuệ Giác.  Một bằng chứng khác, vị tỳ khưu Hàn Quốc là 
Trưởng Lão Amarayano đã được hoàn toàn phục hồi căn 
bệnh tim mãn tính của mình do việc tu tập Thiền Quán 
Niệm Xứ hoặc Thiền Tuệ Giác. 

 

So to conclude my Dhamma Talk, I wish may you 
all meditators be free from all kinds of physical and mental 
disorders by diligent contemplation in accordance with 
Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or Insight meditation. 

Như thế, để kết thúc bài Pháp Thoại của tôi, Tôi 
mong ước tất cả những thiền giả được thoát khỏi tất cả 
những thể loại rối loạn thuộc thể xác và tinh thần qua việc 
nỗ lực thẩm sát trong sự tương hợp với Thiền Quán Niệm 
Xứ hoặc Thiền Tuệ Giác. 

 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
 
 
 
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           294 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

THE FOUR PATHS OF PREFERENCE  
(PART I) 

BỐN CON ĐƯỜNG CỦA SỞ THÍCH 
(PHẦN I) 

 
 

I would like to expound today the four different 
paths that all sentient beings choose according to one’s 
own preference.  The four paths are: 

 1. The bad path. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           295 
 

 2. The good path. 
 3. The better path and 
 4. The best path. 
Hôm nay, Tôi muốn giảng giải về bốn con đường 

sai biệt mà tất cả hữu tình chúng sanh đã chọn lựa nương 
theo sở thích của mình.  Bốn con đường đó là: 

 1. Khổ Ác Đạo. 
 2. An Lạc Đạo. 
 3. Thiện Hảo Đạo và  
 4. Thù Thắng Đạo. 

The first path leads to four Apàya world i.e. the 
lower worlds of animal–world, ghost world, demon world 
and hell (the demon is the inferior kind of a spiritual 
being).  This path is regarded as the bad path.  The second 
path which is regarded as the good path leads to existences 
as human beings and celestial beings (heavenly beings).  
The third path which is regarded as the better path leads to 
Brahmà kàyika deva.  Brahmà world is regarded as more 
nobler than Deva world. The fourth path, which is 
regarded as the best path, is realisation of Nibbàna, the 
final goal of all Buddhists is defined as the end of all 
suffering. 

Con đường thứ nhất dẫn dắt đến Tứ Khổ Thú, có 
nghĩa là những cõi giới ty liệt của Cõi Súc Sanh, Cõi Atula, 
Ci Ngạ Quỷ và Địa Ngục (ngạ quỷ là một thể loại chúng 
sanh có mặt tâm linh thấp kém).  Con đường này được coi 
như là Khổ Ác Đạo.  Với con đường thứ hai được coi như 
là An Lạc Đạo dẫn dắt đến những kiếp sống của Nhân Loại 
và Thiên Chúng (chúng sanh ở Thiên Giới).  Với con 
đường thứ ba được coi như là Thiện Hảo Đạo dẫn dắt đến 
Phạm Chúng Thiên.  Cỏi Phạm Thiên Giới được coi như là 
thanh cao hơn Cỏi Thiên Giới.  Con đường thứ tư được coi 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           296 
 

như là Thù Thắng Đạo, là sự chứng tri Níp Bàn, mục tiêu 
cuối cùng của tất cả Phật Tử đã được xác định là chấm dứt 
tất cả sự khổ đau. 

 

Out of these four different paths, all sentient beings 
have the option to choose the path of one’s own preference.  
Human existence is like landing on a mountain which is full 
of precious gems.  In this mountain of precious gems, there 
are rubies, sapphire, peridot, topaz, cat’s eye, quartz and 
other ordinary stones like grinding stones or road stones.  

Trong bốn con đường sai biệt này, tất cả hữu tình 
chúng sanh đều có quyền để chọn lựa con đường theo sở 
thích của mình.  Kiếp sống con người như thể đang đứng 
trên một ngọn núi được phủ đầy những ngọc ngà châu báu.  
Trong ngọn núi ngọc ngà châu báu này, có được hồng 
ngọc, thanh ngọc, thạch ngọc, hoàng ngọc, ngọc mắt mèo, 
thạch anh và những đá thông thường khác nữa, như là đá 
mài hoặc đá đường lộ. 

 

On going down the mountain, a sentient being can 
pick up a ruby or a sapphire or he can pick up a peridot or 
topaz.  He is in a position to make a choice or is he going 
to pick a grinding stone or an ordinary road stone, it is his 
choice. It is the choice of preference that is being available 
on achieving human existence out of the four paths.  Is he 
going to choose the bad path or the good path?  Is he going 
to choose the better path or the best path? It is his option.  

Trên đường đi xuống núi, một hữu tình chúng sanh 
có thể nhặt một hồng ngọc hoặc thanh ngọc, hoặc vị ấy có 
thể nhặt một thạch ngọc hoặc là hoàng ngọc.  Vị ấy trong vị 
trí để thực hiện sự chọn lựa, hoặc là vị ấy sẽ nhặt một viên 
đá mài, hoặc là một viên đá thông thường, đó là sự chọn 
lựa của anh ta.  Đó là sự chọn lựa theo sở thích trong bốn 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           297 
 

con đường mà kiếp nhân sinh đương thời có quyền thực 
hiện.  Vị ấy sẽ chọn Khổ Ác Đạo hay An Lạc Đạo?  Vị ấy 
sẽ chọn Thiện Hảo Đạo hay Thù Thắng Đạo?  Đó là quyền 
chọn lựa của anh ta. 

 

The bad path means committing Akusala deeds 
(unwholesome activities) which leads to four nether worlds 
of animal world, ghost world, demom world and hell.  
Those who perform wholesome activities such as Dàna 
(generosity) and observe Sìla (morality) leads to existences 
of human beings and heavenly beings. Those who perform 
(loving kindness) Metta bhàvanà and Samatha bhàvanà 
(tranquility meditation) lands in more nobler Brahmà 
worlds.  Those who perform Sìla, Samàdhi and (Vipassanà 
Bhàvanà) insight meditation will achieve the path of 
Nibbàna, the best path out of the four. 

Khổ Ác Đạo có ý nghĩa đã phạm phải những Bất 
Thiện Hạnh (những hoạt động vô tịnh hảo) dẫn dắt vào Tứ 
Khổ Thú của Cỏi Súc Sanh, Cỏi Ngạ Quỷ, Cỏi Atula, và 
Địa Ngục.  Với những người thực hiện những hoạt động 
tịnh hảo như là xã thí (rộng lượng) và thọ trì giới luật (đức 
hạnh) dẫn dắt đến hiện hữu ở Nhân Loại và Thiên Chúng.  
Với những người thực hiện (tình thân ái) tu tập Từ Ái và tu 
tập Thiền Chỉ (Thiền An Tĩnh) đi đến Cỏi Phạm Thiên Giới 
thanh cao hơn.  Với những người thực hiện Giới, Định và 
(Thiền Quán) Thiền Tuệ Giác sẽ chứng đắc con đường Níp 
Bàn, là con đường thù thắng trong cả bốn. 

 

Out of the four paths of preference, Sayàdaw as a 
preacher would like to encourage all listeners to follow the 
good, better and the best paths.  Today I would like to 
expound exegesis of Akusala deeds (unwholesome 
activities) which result in four Apàya worlds.  Akusala is 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           298 
 

Pàlì word.  In English, it can be translated as “sinful deeds 
with bad resultant effect”.  Yes, if one commits sinful deeds 
– however done secretly will result in bad resultant effects.  
Suppose one committed a sinful deed alone without 
anybody knowing it, it cannot be kept a secret, because 
though nobody knows he is conscious that one knows his 
sinful deed – that is “himself”.    

Trong bốn con đường của sở thích, như một vị Giáo 
Thọ, Trưởng Lão muốn khuyến khích tất cả thính chúng đi 
theo An Lạc Đạo, Thiện Hảo Đạo và Thù Thắng Đạo.  
Hôm nay, Tôi muốn giảng giải chi tiết phần chú giải về Bất 
Thiện Hạnh (những hoạt động vô tịnh hảo) với quả báo đi 
đến Tứ Khổ Thú.  Theo từ ngữ Pàlì “Akusala” – Bất 
Thiện.  Theo phần Anh Ngữ, nó được chuyển dịch là 
“những hành động xấu ác với ảnh hưởng quả báo khổ đau”.  
Đúng vậy, nếu một người phạm phải những hành động xấu 
ác – cho dù đã tạo tác một cách ẩn khuất cũng sẽ gặt hái kết 
quả trong ảnh hưởng quả báo khổ đau.  Giả sử, một người 
tự mình đã phạm phải những hành động xấu ác mà không 
một ai biết đến điều đó, nó cũng không thể giữ sự bí mật 
được, vì lẽ cho dù không một ai biết, vị ấy có nhận thức 
rằng có một người biết được những hành động xấu ác của 
mình – đó là “chính mình”.  

 

It will become an obsession and one despise onself 
for his own misdeeds.  One accused oneself as imposter to 
be a noble person whereas in truth he is a wicked and 
immoral person.  In Pàlì such kind of self accusation or self 
criticism is Attànuvàda Affliction.  If somebody happens to 
see such mischief done, they are sure to accuse that this 
person has committed unwholesome deed or speech. This in 
Pàlì is called Parànuvàda Affliction or accusation by 
others. If one committed a crime, he can be convicted of 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           299 
 

jail sentence for such crime.  It is called Danda–Affliction. 
In such case monetary fine or reprisal by weapons can also 
happen.  

Nó sẽ trở thành một nổi ám ảnh và một sự tự khinh 
miệt về những tà hạnh của mình.  Người ta tự buộc tội lấy 
như một kẻ mạo danh làm một người cao quý mà trong khi 
sự thật anh ta là một kẻ ty liệt và vô đạo đức.  Trong từ ngữ 
Pàlì, với hạng người tự kết tội hoặc tự chỉ trích lấy mình là 
Nỗi Đau Khổ Tự Ngã Giáo Giới.  Nếu một người nào đó 
ngẫu nhiên nhìn thấy việc làm tổn hại đó, một cách chắc 
chắn, họ sẽ kết tội rằng người này đã phạm phải về Thân 
hoặc Ngữ Bất Thiện Hạnh. Trong từ ngữ Pàlì được gọi là 
Nỗi Đau Khổ Tha Nhân Giáo Giới hoặc sự kết tội do bởi 
người khác.  Nếu một người đã phạm tội, vị ấy có thể bị kết 
án với những lời tuyên án lao lý cho hành động phi pháp 
đó.  Đó gọi là Nỗi Đau Khổ Hành Phạt.  Trong trường hợp 
như thế, bị phạt tiền hoặc sự trả thù bằng vũ khí cũng có thể 
xảy ra.       

 

After the death, he can also land in four Apàya 
worlds which can be termed as Duggati Affliction.  This is 
the resultant effect of Akusala deeds. Therefore these are 
four kinds of resultant bad effects of Akusala deeds such as 
killing, stealing and committing adultery collectively 
(collectively defined as three physical immoral acts).  And 
four kinds of immoral acts committed by speech are telling 
lies, slandering, abusive language and frivolous gossips.  
To elaborate these immoral acts.  

Sau khi mạng vong, vị ấy cũng có thể đọa vào trong 
Tứ Khổ Thú, mà có thể dùng thuật ngữ là Nỗi Đau Khổ của 
Khổ Thú.  Đây là ảnh hưởng quả báo của những Bất Thiện 
Hạnh.  Do đó, bốn loại ảnh hưởng quả báo khổ đau này là 
từ những Bất Thiện Hạnh được kết hợp lại, như là sát sanh, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           300 
 

trộm cắp, phạm tà hạnh (kết hợp lại được xác định là ba 
Thân Ác Hạnh).  Và bốn thể loại phạm vào Ngữ Ác Hạnh 
là nói dối, lưỡng thiệt (vu khống), thô ác ngữ và nói phù 
phiếm vô ích. Giải thích chi tiết những Ác Hạnh này, là:  

 

a/ telling untruths with the object of causing 
detriment to others is called Mùsavàda (telling lies). 

b/ Pisunavàcàya is (slandering) with the object of 
causing disharmony among intimate friends. 

c/ Pharusavàcàya is abusing with harsh words 
causing hatred. 

d/ Samphappalàpa is talking frivolous gossips 
which has no benefit and no advantages to society.  And 
lastly there are three kinds of mental immoral acts. They 
are: 

1/ Abhijjhà is covetousness and unrighteous greed 
i.e. wishing other’s possessions to be his own. 

2/ Vyàpàda is ill will towards those who are 
wealthy and happy.  It is a kind of anger or jealousy 
wishing other’s adversity to one’s own advantage. 

3/ Micchà Ditthi is the wrong view that no benefit 
can be obtained by doing wholesome deeds and no 
disadvantages is attained by doing unwholesome deeds or 
in other words, disbelief in meruts and demerits.  
Therefore, there are 10 Akusala deeds (3 physical immoral 
acts, 4 oral or verbal immoral acts and 3 mental immoral 
thinking). 

a/ Nói lời không thật với mục đích gây tổn hại 
người khác, được gọi là Vọng Ngữ (nói dối). 

b/ Ly Gián Ngữ là (lưỡng thiệt) với mục đích gây 
mối bất hòa giữa những bạn hữu thân ái. 

c/ Thô Ác Ngữ là lạm dụng với những ngôn từ thô 
lỗ gây ra sự oán hận. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           301 
 

d/ Hồ Ngôn Loạn Ngữ là nói những lời phù phiếm 
vô ích, chẳng đem lại sự lợi ích và lợi lạc cho xã hội.  Và 
cuối cùng có ba Ý Ác Hạnh, đó là: 

1/ Tham Ác là sự khao khát và xan tham bất chánh, 
có ý nghĩa là sự mong muốn những tài sản của người làm 
của mình. 

2/ Cừu Hận là tức giận ác độc đối với những người 
giàu có và hạnh phúc.  Đó là một thể loại sân hận hoặc đố 
kỵ, với sự mong muốn bất hạnh khổ đau đến cho người và 
lợi lạc đến cho mình.  

3/ Tà Kiến là quan điểm sai lầm cho rằng có thể 
chẳng có lợi ích qua việc thực hiện những Thiện Hạnh và 
chẳng có điều kiện bất lợi nào qua việc thực hiện những 
Bất Thiện Hạnh, hoặc nói cách khác, sự bất tín về phước và 
phi phước.  Do đó, có Thập Bất Thiện (Ác) Hạnh (3 Thân 
Ác Hạnh, 4 Ngữ (hoặc lời) Ác Hạnh và 3 Ý Ác Hạnh).     

 

These ten kinds of Upakkilesa or impurities can 
only give bad resultant effects.  At one time, young man 
Subha raised a question to Lord Buddha. His question was 
“Respected Sir, why are people not have the same 
privileges, for instance some enjoy long life while others 
are short lived?”.  

Duy chỉ mười loại Phiền Não này hoặc sự bất tinh 
khiết có thể cho ảnh hưởng quả báo khổ đau.  Vào một 
thuở, thanh niên Subha đưa lên một câu hỏi đến Đức Thế 
Tôn. Câu hỏi của vị ấy là “Kính bạch Ngài, vì sao con 
người không có những đặc quyền như nhau, ví như một vài 
người thụ hưởng trường thọ, trong khi đó những người 
khác lại phải đoản thọ?”. 

 

Lord Buddha replied “Youngman Subha, some 
people committed killing. By killing, such kind of persons 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           302 
 

landed in hell and even after they regain human existences, 
they are short – lived.  Therefore one must refrain from 
killing.  Those who refrain from killing enjoys long life.  
Those who committed stealing also will have resultant 
effect of adversity.  In every existence, he is liable to be 
disturbed and destroyed by five enemies namely: water, 
fire, unscrupulous kings, robbers and ill–disposed heirs. 

Đức Thế Tôn trả lời “Này thanh niên Subha, một 
vài người phạm phải việc sát sanh.  Do việc sát sanh, những 
hạng người như thế đọa vào Địa Ngục và ngay cả sau khi 
họ trở lại kiếp sống làm người, họ bị đoản thọ.  Do đó, 
người ta phải từ bỏ việc sát sanh.  Với những người từ bỏ 
việc sát sanh, được thọ hưởng trường thọ.  Với những 
người phạm phải việc trộm cắp cũng sẽ có ảnh hưởng quả 
báo của sự bất hạnh khổ đau.  Trong mỗi kiếp sống, vị ấy 
có khả năng bị quấy nhiễu và bị tàn phá do bởi năm kẻ thù, 
như sau: lũ lụt, hỏa hoạn, vua quan vô đạo, đạo tặc và 
những kẻ thừa tự bất lương.  

 

Those who committed sexual misconduct, earned 
the hatred of others, plenty of enemies and resulted in poor 
life.  The other bad resultant effect is one can be born as a 
human being of neuter gender (neither male or female).  
The resultant effect of liars can be born as a mute or 
having slurring speech.  They can also suffer from uneven 
teeth, foul smelling mouth and ugly appearance.  They tend 
to have the habit of rude speech and restless mind.  The 
resultant effect of slandering can result in separation from 
loved ones.  Committing Vyàpàda (ill–will) can also result 
in economic ruin.         

 Với những người đã phạm phải tà hạnh, đón nhận 
sự oán hận của những người khác, rất nhiều kẻ thù và dẫn 
đến đời sống nghèo khổ.  Ảnh hưởng quả báo khổ đau khác 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           303 
 

nữa là có thể sanh làm người thuộc trung tính (chẳng phải 
nam lẫn nữ).  Ảnh hưởng quả báo của người nói dối có thể 
sanh làm người câm hoặc phát âm ngọng nghịu.  Họ cũng 
có thể chịu đựng về những răng không đều, miệng có mùi 
hôi thúi và diện mạo xấu xa.  Họ có xu hướng theo thói 
quen về thốt lời khiếm nhã và tâm trí bất an.  Ảnh hưởng 
quả báo của sự lưỡng thiệt có thể bị hậu quả làm xa cách 
những người thương yêu.  Phạm phải sự Sân Độc (tức giận 
ác độc) cũng có thể dẫn đến bị tiêu hoại kinh tế.  

 

Therefore Lord Buddha elucidated that wholesome 
deeds and unwholesome deeds have enormous differences 
in resultant effects.  Wholesome deeds or acts will give 
good and happy results but unwholesome acts or deeds can 
give undesirable and bad results in next existences like 
being born into four Apàya world (i.e. animal world, ghost 
world, demom world and hell). 

Do đó, Đức Thế Tôn giải thích rõ thêm rằng những 
Thiện Hạnh và Bất Thiện Hạnh có những sai biệt rất lớn 
trong ảnh hưởng kết quả.  Những hành động hoặc Thiện 
Hạnh sẽ cho những quả báo an vui và hạnh phúc, tuy nhiên 
những hành động hoặc Bất Thiện Hạnh có thể đưa đến 
những quả báo bất toại nguyện và khổ đau trong những 
kiếp sống kế tiếp, như là tái tục vào Tứ Khổ Thú (có nghĩa 
là Cõi Súc Sanh, Cõi Ngạ Quỷ, Cõi Atula và Địa Ngục).   

 

Some critics argued that Buddha had not explicitly 
elucidated that Akusala deeds indeed land in Apàya world.  
It is not true.  In Devadùta Sutta, Buddha expounded “Oh 
Bhikkhus! In my vision, I can clearly see with my Divine 
Eye the states of all sentient beings as a person with good 
eye can see the activities of inhabitants of the two adjacent 
houses.  I can clearly see those who committed physical 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           304 
 

immoral acts, oral immoral speeches, and mental immoral 
thinkings, or those who harmed Ariyapuggala or who 
practise and propagate Micchà Ditthi (wrong view) to 
others, when they die some landed in hell, some landed in 
animal world, some landed in demon world.   

Một số nhà bình luận cho rằng Đức Phật đã không 
làm sáng tỏ một cách rõ ràng những Bất Thiện Hạnh thực 
sự dắt dẫn vào Tứ Khổ Thú.  Quả thật không đúng như vậy.  
Trong bài kinh Thiên Sứ, Đức Phật đã giảng giải chi tiết 
“Này Chư Tỳ Khưu! Trong ánh mắt của Ta, Ta có thể nhìn 
thấy một cách rõ ràng với Thiên Nhãn thù thắng, những 
trạng thái của tất cả những hữu tình sanh mạng, ví như một 
người với đôi mắt tốt có thể nhìn thấy những hoạt động của 
những cư dân ở tại hai nhà kế cận.  Ta có thể nhìn thấy một 
cách rõ ràng với những người đã phạm phải về Thân Ác 
Hạnh, Ngữ Ác Hạnh và Ý Ác Hạnh, hoặc với những người 
làm tổn hại đến bậc Thánh Nhân, hoặc với người tu tập và 
truyền bá Tà Kiến (kiến chấp sai lầm) đến những người 
khác, khi họ mất đi thì một số đọa vào trong Địa Ngục, một 
số đi vào Cõi Súc Sanh, một số đi đến Cõi Ngạ Quỷ.        

 

Since Lord Buddha had Divine Eye, he could see 
sentient beings suffering according to degree of mischief 
they had committed.  Therefore we should be very careful 
not to commit any kind of immoral act, speech or thought 
however slight, small or trivial it may be.  As raindrops can 
fill big containers in due course, tiny or slight immoral acts 
can accumulate Akusala effect and give rise to very grave 
resultant bad effects.  

Từ khi Đức Thế Tôn có được Thiên Nhãn thù 
thắng, Ngài có thể nhìn thấy những hữu tình chúng sanh 
chịu sự đau khổ nương theo mức độ tổn hại mà họ đã phạm 
phải.  Do đó, chúng ta phải hết sức thận trọng để không 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           305 
 

phạm phải bất luận một loại nào về Thân, Ngữ hoặc Ý Ác 
Hạnh, cho dù nó có thể là nhẹ, nhỏ hoặc tầm thường. Ví 
như những hạt nước mưa có thể làm đầy những bồn chứa 
nước lớn trong lúc trời đổ mưa, những Ác Hạnh nhỏ hoặc 
nhẹ có thể tích lũy quả Bất Thiện và gây ra rất nghiêm 
trọng những ảnh hưởng quả báo khổ đau.   

 

During Buddha’s time, there was an episode that 
can be regarded as a proof of these theories.  At one time, 
Venerable Moggallàna Mahàthera, the famous Disciple 
who was the most renown in supernatural powers among 
Arahats, was returning from “Gijjhakuta” mountain 
together with Venerable Lakkhana.  On the way, Venerable 
Moggallàna saw something and smiled. Venerable 
Lakkhana asked him the reason of his smiling. Venerable 
Moggallàna replied to Venerable Lakkhana to ask of his 
reasons for smiling only in the presence of Lord Buddha.  
Venerable Lakkhana again asked why Venerable 
Moggallàna smiled on the way down, in front of Lord 
Buddha.  

Trong thời gian của Đức Phật, có một tình tiết mà 
có thể được xem như là một kiểm chứng của những lý 
thuyết này. Vào một thuở, Ngài Đại Trưởng Lão 
Moggallàna, một đệ tử xuất sắc với thinh danh thù thắng về 
những năng lực siêu nhiên giữa các bậc Vô Sinh, từ núi 
Linh Thứu đang quay trở về và đi cùng với Trưởng Lão 
Lakkhana.  Trên đường đi, Trưởng Lão Moggallàna nhìn 
thấy một điều lạ và mỉm cười tiếu sinh.  Trưởng Lão 
Lakkhana vấn hỏi Ngài về nguyên do của sự mỉm cười.  
Trưởng Lão Moggallàna trả lời với Trưởng Lão Lakkhana 
chỉ nên vấn hỏi nguyên do sự mỉm cười của Ngài trong sự 
hiện diện của Đức Thế Tôn.  Và trước mặt của Đức Thế 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           306 
 

Tôn, Trưởng Lão Lakkhana lại vấn hỏi vì sao Trưởng Lão 
Moggallàna đã mỉm cười tiếu sinh trên đường đi xuống núi. 

 

Then, Vennerable Moggallàna answered in front of 
Lord Buddha:  “Venerable Lakkhana, on the way down the 
mountain, I saw big serpent, 25 yojana long (one yojana is 
rougly 8 miles and therefore the big serpent is 200 miles 
long).  And that big serpent was covered with fire from 
head to tail and from tail to head.  Sometimes the fire 
started from different ends and came to meet in the middle 
part.  The big serpent was writhing with heat and pain and 
suffering but would not die.  I did not smile on this account, 
I smiled because I realised that we are free from such 
miseries.  (Such kind of suffering can no longer occur to 
Arahats).  

Thế rồi, trước mặt Đức Thế Tôn, Trưởng Lão 
Moggallàna đã trả lời: “Này Trưởng Lão Lakkhana, trên 
đường đi xuống núi, Tôi đã nhìn thấy một đại mãng xà có 
chiều dài 25 do tuần (một do tuần ước chừng 8 dặm và như 
thế đại mãng xà có chiều dài là 200 dặm).  Và đại mãng xà 
đó đã bị bao phủ với lửa cháy đốt từ đầu tới đuôi và từ đuôi 
tới đầu.  Đôi khi, lửa bắt đầu từ những điểm khác nhau và 
đi đến gặp nhau ở giữa thân mình.  Đại mãng xà đang quằn 
quại với sức nóng và thọ lãnh thống khổ đau đớn nhưng 
không thể chết được.  Tôi không mỉm cười vào sự việc này, 
Tôi mỉm cười vì lẽ Tôi đã liễu tri rằng chúng ta đã thoát 
khỏi những sự bất hạnh này. (Những loại khổ đau như thế 
không thể hiện bày đến những bậc Vô Sinh).  

 

Lord Buddha confirmed Venerable Moggallàna’s 
assertion by declaring “My disciples who had achieved 
Arahatship had power to see what ordinary people cannot 
see.  When I attained the Omniscient Buddhahood, I also 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           307 
 

had such visions though my Divine Eye. But I kept this 
visions to myself.  Now since my disciples had also seen 
such visions I should relate the episode of this burning 
serpent.  

Đức Thế Tôn đã xác thực lời xác tín của Trưởng 
Lão Moggallàna bằng cách tuyên bố: “Này chư đệ tử của 
Ta, với người đã chứng đắc bậc Thánh Vô Sinh có năng lực 
nhìn thấy điều mà người bình thường không thể nhìn thấy.  
Cũng như thế, ngay khi Ta thành đạt bậc Chánh Đẳng Giác, 
Ta cũng đã nhìn thấy như thế với Thiên Nhãn thù thắng của 
Ta.  Tuy nhiên Ta đã tự giữ lấy việc nhìn thấy này. Bây 
giờ, những đệ tử của Ta cũng đã nhìn thấy như thế, Ta sẽ 
thuật lại tình tiết về con mãng xà đang bị đốt cháy này.  

 

Ages ago during the time of Buddha Kassapa, one 
rich man by the name of Sumangala built a big monastery 
and donated to Kassapa Buddha.  He was so respectful of 
Buddha Kassapa that he went daily to this monastery and 
did cleaning, tidying and sweeping of the monastery by 
himself.  One day on his return home, he saw a man 
sleeping at a rest house covered by yellow Sangha robe 
over his body as a blanket.  Sumangala lifted the yellow 
robe and saw a man with hairs on his head and his feet 
were also covered with mud. And he thought this man must 
be a thief and after committing immoral acts in the night, 
he was impersonating as a monk by covering himself with 
yellow robe.  He remarked this man must be an imitation 
monk.  On hearing this remark, the thief was very angry 
and vowed to revenge this richman one day.  Then he put 
on fire to Sumangala’s rich farmland, and after that he cut 
the veins of the richman’s cattle out of spite.  But the 
richman Sumangala was very tolerant and patient.  He just 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           308 
 

contemplated that these were the laws of Kamma that 
nobody can prevent or alter and he did not suffer any how.  

    Vào một thời gian quá khứ của thời kỳ Đức Phật 
Kassapa, có một bá hộ với tên gọi là Sumangala xây dựng 
một đại tự viện và cúng dường đến Đức Phật Kassapa.  Vị 
này rất tôn kính Đức Phật Kassapa rằng mỗi ngày ông ta đã 
đi đến tự viện này và chính tự tay ông ta đã lau chùi, sắp 
xếp gọn gàng và quét dọn tự viện.  Một ngày, trong lúc trở 
về nhà, vị bá hộ đã nhìn thấy một nam nhân đang ngủ ở nhà 
khách, được chùm phủ cả toàn thân của ông ta bởi một 
mảnh y vàng của Chư Tăng, như là một tấm mền.  
Sumangala đã giở tấm y vàng lên và đã nhìn thấy người 
đàn ông với tóc còn ở trên đầu và đôi bàn chân của anh ta 
cũng phủ đầy bùn. Và vị bá hộ đã nghĩ ra người đàn ông 
này phải là một tên trộm và sau khi đã phạm phải những Ác 
Hạnh vào đêm tối, ông ta đã đóng vai như một vị tu sĩ bằng 
cách tự bao phủ mình với mảnh y vàng.  Vị bá hộ đã nhận 
ra người đàn ông này quả là một tu sĩ giả mạo.  Được nghe 
việc nhận xét này, tên trộm rất tức giận và đã thề sẽ báo thù 
vị bá hộ này vào một ngày. Rồi thì, ông ta đã đốt cháy nông 
trại của bá hộ Sumangala và sau đó thì ông ta đã cắt tĩnh 
mạch đàn gia súc của vị bá hộ vì lòng thù hận.  Tuy nhiên 
bá hộ Sumangala đã rất khoan dung và nhẫn nại.  Ông chỉ 
thẩm sát thấy rằng đây là những quy luật của Nghiệp Báo, 
rằng không một ai có thể ngăn chận hoặc thay đổi tính 
cách, và bá hộ không chút đau khổ nào cả.  

 

The thief did not feel revenged since the richman 
was tolerant and no lamentation occurred to him. He came 
to know Sumangala’s most dearest esteem was the big 
monastery donated to Buddha Kassapa and one day while 
Buddha Kassapa and the Bhikkhus were in almsround he 
set fire to big monastery and burnt the building to ashes. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           309 
 

Kẻ trộm không cảm thấy sự trả thù chỉ vì vị bá hộ 
đã khoan dung và không khóc than những việc đã xảy đến 
ông ta.  Kẻ trộm đi đến hiểu biết điều mà bá hộ Sumangala 
kính yêu quý trọng nhất là đại tự viện đã cúng dường đến 
Đức Phật Kassapa, và một ngày, trong khi Đức Phật 
Kassapa và Chư Tỳ Khưu đi trì bình khất thực, ông ta đã 
nổi lửa đại tự viện và đã đốt cháy tòa nhà thành tro bụi.  

 

As a result of this great immoral act, the thief 
suffered in hell for a long time.  After suffering in the hell, 
he became a big serpent and the remnants of his Akusala 
deeds followed him and the serpent was being burned from 
head to tail.  This suffering was going on for a long time 
and Lord Buddha said that these were the resultant bad 
kammic effects of his burning of the big monastery of 
Kassapa Buddha.  Hence committing of Kusala deeds such 
as physical, oral and mental immoral acts should be 
avoided.  If such immoral acts cannot be avoided one is 
sure to land in four Apàya worlds (animal world, ghost 
world, demon world and hell). 

Như thế, quả báo của Cực Trọng Ác Nghiệp này, kẻ 
trộm đã thọ lãnh đau khổ trong Địa Ngục một thời gian lâu 
dài.  Sau khi chịu khổ đau trong Địa Ngục, ông ta trở thành 
một đại mãng xà và quả dư sót của những Bất Thiện Hạnh 
rượt đuổi ông ta và mãng xà phải bị đốt cháy từ đầu tới 
đuôi.  Nỗi đau khổ này đã kéo dài trong một thời gian lâu 
dài, và Đức Thế Tôn nói rằng đó là ảnh hưởng Nghiệp Quả 
khổ đau của việc ông ta đã hỏa thiêu đại tự viện của Đức 
Phật Kassapa.  Bởi lý do đó, cần phải tránh phạm phải về 
những Thân, Ngữ và Ý Ác Hạnh.  Nếu như không thể tránh 
được những Ác Hạnh đó, thì một cách đoan chắc, người ta 
sẽ đọa vào trong Tứ Khổ Thú (cõi súc sanh, cõi ngạ quỷ, 
cõi atula và địa ngục). 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           310 
 

 
If a person had committing such Akusala deeds, the 

only way to rescue oneself is to strive to attain Magga and 
Phala Nàna (the Path and Fruition) which will 
automatically prevent the Akusala resultant effects 
occurring to onself by practising Vipassanà Bhàvanà or 
Insight meditation. 

Như thế nếu một người đã phạm phải những Bất 
Thiện Hạnh, con đường duy nhất để tự giải cứu lấy mình là 
nỗ lực để chứng đắc Tuệ Đạo và Quả (Đạo và Quả) và sẽ tự 
động ngăn ngừa những ảnh hưởng quả báo Bất Thiện của 
chính mình qua việc tu tập Thiền Minh Sát hoặc Thiền Tuệ 
Giác. 

 
May I conclude this Dhamma Talk by wishing our 

meditatiors here to be able to strive for the attainment of 
Nibbàna, the end of all suffering, in the shortest and easiest 
way.  

Tôi có thể kết thúc Pháp Thoại này với sự ước 
mong những thiền giả của chúng ta tại đây, để có thể nỗ lực 
cho việc chứng tri Níp Bàn, chấm dứt mọi khổ đau trên con 
đường ngắn nhất và thuận lợi nhất. 

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

THE FOUR PATHS OF PREFERENCE  
(PART II) 

BỐN CON ĐƯỜNG CỦA SỞ THÍCH 
(PHẦN II) 

 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           311 
 

By our talk of Part I, we had explained that sentient 
beings committing Akusala deeds (unwholesome activities) 
could land in four Apàya world, the lower worlds of animal 
world, ghost world, demon world and hell.  

Qua Pháp Thoại của chúng tôi ở phần I, chúng tôi 
đã có giải thích rằng những hữu tình chúng sanh phạm phải 
những Bất Thiện Hạnh (những hoạt động vô tịnh hảo) sẽ 
phải đọa vào Tứ Khổ Thú, những cỏi giới ty liệt của Cõi 
Súc Sanh, Cõi Ngạ Quỷ, Cõi Atula và Địa Ngục. 

 

Today, I would like to elucidate the second path of 
preference to sentient beings who perform Kusala deeds 
(wholesome activities) such as Dàna, Sìla which leads to 
existences of human beings and heavenly beings.  

Hôm nay, Tôi muốn giải thích rõ thêm con đường 
thứ hai của sở thích mà những hữu tình chúng sanh đã thực 
hiện những Thiện Hạnh (những hoạt động tịnh hảo) như là 
Xã Thí, Trì Giới sẽ dắt dẫn đến hiện hữu ở Nhân Loại và 
Thiên Chúng.  

 

All worldlings are travelling towards the four Paths 
of Preference. They are: 

1. The path leading to Apàya world. 
2. The path leading to human world and Deva world. 
3. The path leading to Brahmà world and 
4. The path leading to realisation of Nibbàna. 
Tất cả chúng sanh Hiệp Thế đang du hành hướng về 

bốn con đường của sở thích.  Đó là:  
1. Con đường dắt dẫn đến Cõi Khổ Thú. 
2. Con đường dắt dẫn đến Cõi Nhân Loại và Cõi 

Thiên Giới. 
3. Con đường dắt dẫn đến Cõi Phạm Thiên Giới, và 
4. Con đường dắt dẫn đến sự chứng tri Níp Bàn. 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           312 
 

Worldly beings are travelling in these four paths 
according to their own preferences.  Those who indulged in 
unwholesome activities can be called as travelling the path 
that led to four Apàya world.  Those who immersed oneself 
with wholesome activities can be called as travelling the 
path that led to Human Beings and Celestial Beings.  Those 
who had achieved the Human existences can be regarded 
as a driver of a motorcar, who had come to a cross – road 
traffic point controlled by electric lights.  He can turn to 
the East or to the West and he can turn and drive to the 
South or to the North, it is his own choice. 

Những chúng sanh Hiệp Thế đang du hành trong 
bốn con đường này nương theo sở thích của mình.  Với 
những người dễ duôi trong những hoạt động vô tịnh hảo có 
thể được gọi là đang du hành vào con đường dắt dẫn đến 
Tứ Khổ Thú.  Với những người tự gắn bó vào những hoạt 
động tịnh hảo có thể được gọi là đang du hành vào con 
đường dắt dẫn đến Nhân Loại và Thiên Chúng.  Với những 
người đã thành đạt kiếp nhân sinh có thể xem như là một 
người lái xe hơi, đã đi đến điểm giao lộ ở ngã tư được kiểm 
soát bằng đèn điện.  Vị ấy có thể quẹo qua hướng Đông 
hoặc hướng Tây và vị ấy có thể quẹo và lái về hướng Nam 
hoặc về hướng Bắc, đó là sự chọn lựa của anh ta. 

 

After making his own choice, he can drive his car 
towards the chosen direction.  If he had chosen the eastern 
direction, he had to wait for the green light and raised his 
engine released the clutch and turn his steering towards the 
east and drive his car.  If he had chosen the Western 
direction the same procedure is to be followed and drive 
towards the Western direction on the show of the green 
light. According to the above example of driving a car to 
the path of one’s own preference, worldy beings who 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           313 
 

indulge in unwholesome activities chose to drive towards 
the direction of four Apàya world. There were those who 
immersed oneself in wholesome activities and chose to 
drive towards the direction of human and celestial beings.  
So also there were those who practise Samatha Bhàvanà 
and choose to drive towards Brahmà Loka (more noble 
hevenly beings).  Those who practise Vipassanà Bhàvanà 
chose to drive towards the path of Nibbàna (the end of all 
suffering).  The latter three paths are the paths of good, 
better and best choices only to be achieved by those who 
immersed themselves with good and meritorious 
wholesome activities called Kusala deeds.  In Pàlì, Kusala 
is (ANAVAJJA  SUKHA VIPÀKA LAKKHANÀ) in 
Burmese. “It is innocent and give good resultant effect” (in 
English).   

Sau khi thực hiện việc tự lựa chọn của mình, vị ấy 
có thể lái xe của mình hướng về phía đã chọn.  Nếu vị ấy 
đã chọn hướng Đông, vị ấy chờ cho đến đèn xanh và gia 
tăng động cơ, giảm nhẹ bộ phận ly hợp, quay tay lái và lái 
xe hướng về phía Đông.  Nếu vị ấy đã chọn hướng Tây, 
cũng tương tự tiến trình được nương theo, và lái xe hướng 
về phía Tây khi đèn xanh được hiện lên.  Nương theo tỷ dụ 
của việc lái xe đi theo con đường của chính sở thích của 
mình ở phía trên, với những chúng sanh Hiệp Thế mà dễ 
duôi trong những hoạt động vô tịnh hảo đã chọn lựa việc lái 
xe hướng về phía của Tứ Khổ Thú.  Với những người tự 
gắn bó trong những hoạt động tịnh hảo và đã chọn lựa việc 
lái xe hướng về phía Nhân Loại và Thiên Chúng.  Cũng 
như thế, với những người tu tập Thiền Chỉ và đã chọn lựa 
việc lái xe hướng về Cõi Phạm Thiên Giới (thánh thiện hơn 
những Thiên Chúng).  Với những người tu tập Thiền Minh 
Sát và đã chọn lựa việc lái xe hướng về con đường của Níp 
Bàn (chấm dứt mọi khổ đau).  Ba con đường sau cùng là 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           314 
 

An Lạc Đạo, Thiện Hảo Đạo và Thù Thắng Đạo chỉ được 
thành đạt với những người tự gắn bó vào những hoạt động 
tịnh hảo, thiện lành và phước thiện, được gọi là những 
Thiện Hạnh. Trong từ ngữ Pàlì, THIỆN là (TRẠNG 
THÁI KHÔNG SAI LỖI, QUẢ BÁU AN VUI) trong từ 
ngữ Miến Điện.  Đó là sự thanh tịnh và cho ảnh hưởng quả 
báo an vui (trong Anh Ngữ).  

 

For example: When one decides to give Dàna (alms 
–giving) one has to reject attachment to one’s own 
property.  This is in a way rejecting greed.  One has to 
kindle Mettà (loving kindness) towards the recipient. 

Cho ví dụ: Khi người ta quyết định cho việc Xã Thí 
(buông bỏ cho ra), là người ta đã loại bỏ việc dính mắc vào 
chính tài sản của mình.  Đây là con đường để loại bỏ lòng 
tham.  Người ta có tấm lòng thân thương Từ Ái (tình thân 
ái) hướng tới người thọ nhận.  

 

After rejection of attachment on one’s own property 
one is free from one’s Akusala deed of greed in property.  
By radiating loving kindness on the recipient one is free 
from anger since loving kindness has replaced the anger.  
When one believes that Dàna will result in meritorious 
effects one is free from Moha (delusion), one of the three 
unwholesome roots. 

Sau khi loại bỏ sự dính mắc vào chính tài sản của 
mình, người ta thoát khỏi Bất Thiện Hạnh của mình vào sự 
tham đắm trong tài sản.  Do việc tỏa ra Tâm Từ Ái đến 
người thọ nhận, là người ta đã thoát khỏi Tâm Sân Hận, từ 
đó Tâm Từ Ái đã thay thế sự sân hận.  Khi người ta có 
niềm tin rằng Xã Thí sẽ gặt hái những quả phước thiện, là 
người ta đã thoát khỏi Si Mê (sự mê mờ), một trong ba căn 
vô tịnh hảo.  

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           315 
 

When one is free from Lobha, Dosa, and Moha 
(greed, anger, delusions), one becomes innocent and 
resultant advantages are also accrued.  

Khi người ta thoát khỏi Tham, Sân và Si (tham lam, 
sân hận, mê mờ), là người ta trở nên thanh tịnh và những 
quả báo lợi lạc cũng được tích lũy. 

 

The general public have high esteem and adored the 
donor. The noble persons and learned elders are happy to 
visit the donor’s house and by such visit one can benefit 
because such noble persons and learned elders usually 
lecture words of Dhamma and words of advice. 

Công chúng có lòng trân trọng và quý kính đến vị 
thí chủ.  Những bậc trưởng thượng và những bậc cao niên 
học thức rất hoan hỷ để viếng thăm nhà của vị thí chủ, và 
qua việc viếng thăm đó, người ta có thể gặt hái được lợi ích 
vì lẽ những bậc trưởng thượng và cao niên học thức thường 
diễn thuyết những lời của Pháp Bảo và những lời khuyên 
nhũ. 

 

The donor is courageous and harmonious in social 
gatherings and the public have high esteem towards the 
donor’s good deeds.  In addition to these advantages in this 
present life the donor can be sure to land in the world of 
human and celestial beings, in the next existences.  
Therefore giving Dàna is defined as wholesome activity. 
Sìla is also regarded as a good deed.  Persons observing 
the Sìla (morality precepts) will refrain from killing. 

Vị thí chủ có lòng dũng cảm và hài hòa trong những 
sự hội tụ của xã hội và công chúng có lòng trân trọng cao 
quý hướng về những Thiện Hạnh của vị thí chủ. Ngoài 
những lợi lạc ngay trong kiếp hiện tại này, vị thí chủ có thể 
một cách đoan chắc đi đến Cỏi Nhân Loại và Thiên Chúng, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           316 
 

trong những kiếp sống kế tiếp.  Do đó, việc Xã Thí cho ra 
được xác định như là một hoạt động tịnh hảo.  Trì Giới 
cũng được xem như là một Thiện Hạnh.   Những người thọ 
trì Giới Luật (những điều học đức hạnh) sẽ từ bỏ việc sát 
mạng. 

 

If one commits killing with the intention of eating 
the flesh it is greed – connected Akusala deed. If killing is 
committed with mischievous intention it is anger – 
connected Akusala deed.  When one refrains from killing, 
the Akusala deeds of greed and anger is extinguished.  
When one realises that committing Akusala deeds will 
result in bad effects one will eliminate moha (delusion). 

Nếu một người phạm phải việc sát mạng với tác ý 
để ăn thịt, đó là Bất Thiện Hạnh liên kết với tham.  Nếu 
phạm phải việc sát mạng với tác ý làm tổn hại, đó là Bất 
Thiện Hạnh liên kết với sân.  Khi người ta từ bỏ việc sát 
mạng thì những Bất Thiện Hạnh về tham và sân sẽ được 
diệt trừ.  Khi người ta liễu tri rằng việc phạm phải những 
Bất Thiện Hạnh sẽ gặt hái những quả báo khổ đau thì người 
ta sát trừ được si mê (sự mê mờ).  

 

Therefore, a person by observing Sìla can be free 
from Lobha, Dosa and Moha (greed, anger and delusion).  
Not only is he free from these unwholesome Karmical 
volitions and the consciousness and mental concomitants 
associated therewith, he can gain advantageous merits 
such as good memory and healthy and rich conditions 
during the present existence.  A person who is observing 
morality Sìla earns good reputation among the populace.  
He is also respected by society and he has the courage and 
boldness to face any kind of audience under any 
circumstances.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           317 
 

Do đó, một người - do việc thọ trì Giới Luật - có thể 
thoát khỏi Tham, Sân và Si (tham lam, sân hận và sự mê 
mờ).  Điều đó chẳng phải chỉ là vị ấy thoát khỏi những tác 
ý Bất Thiện Nghiệp và luôn cả ý thức và tinh thần đồng câu 
sanh kết hợp với nhau, vị ấy có thể thâu đạt được những 
phúc lạc thiện như có trí nhớ và sức khỏe tốt, và có tình 
trạng giàu có ngay trong kiếp sống hiện tại.  Với người có 
sự gìn giữ đức hạnh giới luật thì đạt được thinh danh tốt ở 
trong quần chúng. Vị ấy cũng được xã hội kỉnh mộ và vị ấy 
có sự can đảm cùng với sự dũng cảm để đối diện bất luận 
sự tiếp xúc nào dưới mọi trường hợp.     

 

The other advantage to observers of morality Sìla is 
gaining peaceful and clear conscious mind states at the 
time of their death.  Such persons will also land in good 
and better future existences in the cycle of samsàric 
rebirths. 

Sự phúc lợi khác của việc gìn giữ đức hạnh giới luật 
là đạt được sự an lạc và trạng thái tâm thức sáng suốt vào 
lúc cận tử lâm chung.  Những hạng người như thế cũng sẽ 
đi đến những kiếp sống vị lai được an lạc và thiện hảo 
trong vòng tái tục luân hồi.   

 

That is why Lord Buddha defined morality Sìla as 
innocent, merit earning and noble Kusala deed, with 
resultant good effects in future Samsàric existences. In 
Devadùta Sutta, Lord Buddha elucidated “Oh Bhikkhus! In 
my vision I can clearly see with my Divine Eye the fates of 
all sentient beings as a person with good eyes can see the 
activities of inahabitants of the two adjacent houses.  I can 
clearly see those who committed physical immoral acts, 
oral immoral speeches and mental immoral thinking, or 
those who harmed Ariyapuggala, when they die they landed 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           318 
 

in the lower worlds of Apàya. Those who abstained from 
such Akusala deeds as killing, stealing and observed 
morality Sìla, giving Dàna etc. and gave due respects to 
Ariyapuggala and had right – view and puggala propagate 
the right view to others when they die they landed in better 
Sugati (Happy Course of Existence).  

Đó là lý do tại sao Đức Thế Tôn đã xác định đức 
hạnh giới luật là thanh tịnh (vô tội), thọ lãnh phước báu và 
Thiện Hạnh cao quý, với những ảnh hưởng quả báo an vui 
trong những kiếp sống vị lai của vòng luân hồi.  Trong bài 
kinh Thiên Sứ, Đức Thế Tôn đã giải thích chi tiết “Này 
Chư Tỳ Khưu! Trong ánh mắt của Ta, Ta có thể nhìn thấy 
một cách rõ ràng với Thiên Nhãn thù thắng, những số phận 
của tất cả những hữu tình sanh mạng, ví như một người với 
đôi mắt tốt có thể nhìn thấy những hoạt động của những cư 
dân ở tại hai nhà kế cận.  Ta có thể nhìn thấy một cách rõ 
ràng với những người đã phạm phải về Thân Ác Hạnh, Ngữ 
Ác Hạnh và Ý Ác Hạnh, hoặc với những người làm tổn hại 
đến bậc Thánh Nhân, khi họ mất đi thì phải đọa vào trong 
Tứ Khổ Thú.  Với những người biết ngăn ngừa khỏi những 
Bất Thiện Hạnh như việc sát mạng, trộm đạo và biết gìn 
giữ đức hạnh giới luật, xã thí cho ra, v.v. biết tỏ lòng tôn 
kính đến bậc Thánh Nhân, có Chánh Kiến và truyền bá 
Chánh Kiến đến những người khác, ngay khi họ thọ mạng 
chung thì họ đi đến những Thiện Hảo Thú (Tiến trình hạnh 
phúc của kiếp sống). 

 

Buddha saw these people by using His Divine Eye 
(Dibbacakkhu) the fates of all these good people achieving 
good existences. Those who engage in wholesome deeds in 
the previous existences became rich and wealthy men in the 
present life.  The Kings, Emperors and feudal lords or the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           319 
 

rich and wealthy men were also persons who had engaged 
in wholesome deeds in their previous lives. 

Đức Phật đã nhìn thấy - do bởi vận dụng Thiên 
Nhãn thù thắng của Ngài (Thiên Nhãn Thắng Trí) - những 
số phận của tất cả những thiện nhân này thành đạt những 
kiếp sống tốt lành. Với những người đã khắng khít những 
Thiện Hạnh trong những kiếp sống quá khứ thì được trở 
nên những nam nhân giàu có và thịnh vượng ngay trong 
kiếp hiện tại này.  Những vị vua, hoàng đế, và lãnh chúa 
phong kiến hoặc những nam nhân giàu có và thịnh vượng 
cũng là những người đã khắn khít trong những Thiện Hạnh 
ở những kiếp sống quá khứ của họ. 

 

Those who attain celestial world due to their 
wholesome deeds land in Tvatimsà and 
Catumahàrajikadeva (2 of the 6 classes of heavenly beings 
of the sensuous sphere).  On analysis it is found that these 
good achievements were resultant effects of previous 
Kusala deeds. We want to relate an episode during 
Buddha’s time as an example.   

Với những người thành đạt Cõi Thiên Giới qua việc 
tạo tác những Thiện Hạnh của họ, đi đến Cõi Tứ Đại 
Thiên Vương và Đao Lợi Thiên (hai trong sáu Cõi Thiên 
Dục Giới).  Qua sự phân tích thì được thấy rằng những 
thành quả tốt đẹp này là do những ảnh hưởng quả báo của 
những Thiện Hạnh quá khứ.  Chúng tôi muốn thuật lại một 
tình tiết như một sự dẫn chứng trong thời kỳ của Đức Phật.  

 

At one time, Lord Buddha was staying in 
Nigyawdàw, one monastery in Kapilavatthu province.  
Venerable Anuruddhà, the most renown Arahat who 
achieved Dibbacakkhu, came to pay respect to Lord 
Buddha.  Since Venerable Anuruddhà Mahàthera was 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           320 
 

native of Kapilavatthu, he had plenty of relatives and 
pupils.  After many of the relatives had gone back 
Venerable Anuruddhà enquired of his uncles why his 
younger sister “Rohini” was not present.  When Venerable 
Anuruddhà came to know that his sister was ashamed of 
her disease he sent for her.  When Rohini came to see her 
brother, she was covered with a cloth over her body.  When 
her brother demanded the reason of her absence, she 
replied “Dear brother, I am afflicted with leprosy.  My skin 
and my face are disfigured and I am ashamed of putting in 
appearance with the crowd”.    

Vào một thời, Đức Thế Tôn trú ngụ tại Nigyawdàw, 
một tự viện trong thành Kapilavatthu. Trưởng Lão 
Anuruddhà, một bậc Vô Sinh với thinh danh thù thắng đã 
chứng đắc Thiên Nhãn Thắng Trí, đi đến bày tỏ lòng tôn 
kính đến Đức Thế Tôn.  Từ khi Ngài Đại Trưởng Lão 
Anuruddhà sinh trưởng tại Kapilavatthu, nên Ngài có rất 
đông quyến thuộc và môn đồ.  Sau bao nhiêu quyến thuộc 
đã quay trở lại, Trưởng Lão Anuruddhà đã hỏi thăm những 
người chú của Ngài vì sao người em gái của Ngài “Rohini” 
đã không có hiện diện.  Khi Trưởng Lão Anuruddha đi đến 
sự hiểu biết rằng em gái của Ngài đã xấu hổ về căn bệnh 
của mình, và Ngài đã cho gọi nàng đến.  Khi Rohini đến để 
nhìn anh của mình, nàng đã dùng một tấm vải để bao phủ 
toàn thân của nàng.  Khi người anh hỏi lý do của sự vắng 
mặt thì nàng đã trả lời “Thưa anh thân yêu, tôi đã phiền não 
với bệnh phong hủi.  Da thịt và gương mặt của tôi đã bị 
biến dạng và tôi đã xấu hổ khi xuất hiện ở chốn đông 
người”. 

 

Venerable Anuruddhà said that such kind of 
calamities had befallen to her due to her Akusala deeds of 
her previous life. “To get relief from such calamities you 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           321 
 

should perform alms – giving and other wholesome deeds” 
advised Venerable Anuruddhà. 

Trưởng Lão Anuruddhà nói rằng căn bệnh tai hại 
này đã xảy đến cho nàng là do nàng đã tạo tác những Bất 
Thiện Hạnh trong kiếp quá khứ.  Trưởng Lão Anuruddhà 
có lời khuyên nhủ “Nhằm giảm bớt căn bệnh tai hại này, 
nàng nên thực hiện việc buông bỏ xã thí cùng với những 
Thiện Hạnh khác”.   

 

She replied “Oh course, I want to do alms–giving 
(Dàna), but with what shall I do Dàna?”. 

Nàng trả lời “Lẽ tất nhiên, tôi muốn thực hiện việc 
buông bỏ cho ra (Xã Thí) tuy nhiên với cái chi tôi sẽ làm 
việc xã thí?”. 

 

Being brother and sister, Venerable Anuruddhà 
knew she had a necklace and he asked “What happened to 
your necklace?”.  She replied she till had the necklace and 
it was worth 10,000 kyats. Venerable Anuruddhà advised 
her to sell the necklace and do Kusala deeds. 

Là chỗ anh em, Trưởng Lão Anuruddhà biết nàng 
có một vòng đeo cổ và Ngài đã hỏi “Chuyện gì đã xảy ra 
với vòng đeo cổ của nàng?”.  Nàng trả lời là vòng đeo cổ 
của nàng vẫn còn đó và nó trị giá là 10,000 kyats.  Trưởng 
Lão Anuruddhà đã có lời khuyên bảo nàng nên bán vòng 
đeo cổ và làm những Thiện Hạnh. 

She replied “who will organise for me, I am 
helpless to do anything by myself”.  Venerable Anuruddhà 
requested the help of their uncles and directed her to sell 
her necklace and build a monastery and a dining hall.  He 
also instructed her to give manual labor in clearing the site 
and cleaning of the site by sweeping etc.  When the upper 
storey was completed she was asked to sweep the floor 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           322 
 

daily.  She was also advised to practise Dàna, Sìla, 
Bhàvanà and organize the merit –sharing libation 
ceremony after the completion of the monastery.  Sister 
Rohini did what her brother told her by giving her necklace 
to the uncles, who sold it and started organising the 
building of the monastery and the dining hall.  She also 
participated in cleaning, clearing, sweeping of the sites and 
building of the monastery by giving manual labour. From 
that time onwards her leprosy subsided.  

Nàng đã trả lời “Ai sẽ tổ chức cho tôi, tôi đã bất lực 
để làm bất cứ điều chi cho bản thân mình”.  Trưởng Lão 
Anuruddhà yêu cầu sự giúp đỡ của những người chú của họ 
và đã hướng dẫn nàng bán vòng đeo cổ để xây dựng một tự 
viện và một trai đường.  Ngài cũng chỉ dẫn nàng thực hiện 
việc lao động thủ công trong việc dọn dẹp và lau chùi hiện 
trường bằng cách việc quét sạch, v.v.. Khi tầng trên đã 
được hoàn thành, nàng cũng được yêu cầu để quét sàn nhà 
mỗi ngày.  Nàng cũng được khuyên nhủ thực hành xã thí, 
trì giới, tham thiền và tổ chức lễ hỷ tế hồi hướng phước báu 
sau khi tự viện được hoàn thành.  Em gái Rohini đã thực 
hiện điều mà anh nàng đã dạy bảo bằng cách đưa vòng đeo 
cổ của mình đến những người chú, họ đã bán nó đi và bắt 
đầu tổ chức việc xây dựng tòa nhà của tự viện và trai 
đường.  Nàng cũng tham gia với việc lau chùi, dọn dẹp, 
quét sạch hiện trường và tòa nhà của tự viện bằng cách ra 
công sức lao động.  Từ thời điểm trở đi, bệnh phong hủi 
của nàng được thuyên giảm.    

 

When the time comes for merit – sharing and 
libation ceremony Venerable Anuruddhà invited Lord 
Buddha and his follower bhikkhus on Rohini’s behalf for 
lunch Dàna. Rohini did not come to the ceremony and Lord 
Buddha had to send for Rohini, she came and gave excuse 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           323 
 

of her absence because of the leprosy.  Then Lord Buddha 
explained her that was her own fault and recounted events 
of the previous existence.  

Khi đến thời gian làm lễ hỷ tế hồi hướng phước báu, 
Trưởng Lão Anuruddhà đã thay mặt Rohini, thỉnh mời Đức 
Thế Tôn cùng với chư tỳ khưu đệ tử của Ngài dự buổi cúng 
dường thọ trai.  Rohini đã không đến trong buổi lễ và Đức 
Thế Tôn cho gọi Rohini đến, nàng đã tới và viện dẫn lý do 
vắng mặt của nàng là do bởi bệnh phong hủi.  Thế rồi, Đức 
Thế Tôn đã giải thích cho nàng biết rằng đó chính là lỗi 
lầm của nàng và Ngài kể lại chi tiết những sự kiện trong 
kiếp quá khứ.   

 

“Ages ago you were a queen of the king of a state.  
There was a very pretty maid-of-honour, whom the king 
favoured and out of sheer jealousy, you managed to spread 
harmful and itchy powder on the woman’s bed and she was 
disfigured. Due to that Akusala deed, you were suffering 
leprosy now. Therefore you must perform wholesome deeds 
now to get relief”.   

“Khoảng thời gian trước đây, con là một hoàng hậu 
của vua một đất nước.  Có một nữ tỳ vô cùng xinh đẹp mà 
được vua sủng ái và vì lòng ghen tương tuyệt đối, con đã 
thực hiện việc rải bột nguy hại và ngứa ngáy lên giường 
của cô nữ tỳ và đã làm cho cô ta bị biến dạng.  Do đã tạo 
Bất Thiện Hạnh đó, bây giờ con phải chịu khổ đau bệnh 
phong hủi.  Như thế, con phải thực hiện những Thiện Hạnh 
ngay bây giờ nhằm để giảm bớt khổ đau”.  

 

After that, Lord Buddha preached her the libation 
and merit sharing discourse for her dàna of monastery and 
lunch.  He also advised her to practise meditation then and 
there.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           324 
 

Sau đó, Đức Thế Tôn đã giảng giải Giáo Pháp cho 
nàng về lễ hỷ tế và hồi hướng phước báu qua việc nàng 
cúng dường tự viện và buổi thọ trai.  Ngài cũng đã khuyên 
bảo nàng tu tập thiền định tức thời và ngay tại đó.   

 

After the completion of libation ceremony, Rohini 
practised as she was told by Lord Buddha.  She cleaned 
and swept the monastery, she filled the pots with drinking 
water for the monks, she observed the purity Sìla precepts 
and she also practised Vipassanà Bhàvanà meditation.  By 
continued practise of these Kusala deeds, and Bhàvanà 
meditation she achieved Sotàpatti Magga Nàna and shed 
all her Akusala resultant effect of her previous existence. 
Her leprosy was also cured and she led a normal life. At 
the time of her natural death, she landed in the Deva world.  

Sau cuộc lễ hỷ tế được hoàn mãn, Rohini đã thực 
hiện điều mà Đức Thế Tôn đã dạy bảo cho nàng.  Nàng đã 
lau chùi và quét sạch tự viện, nàng đã đổ nước uống vào 
những chậu cho Chư Tăng, nàng đã thọ trì những huấn từ 
giới luật thanh tịnh và nàng cũng tu tập Thiền Minh Sát.  
Do liên tục thực hành những Thiện Hạnh này và tu tập 
Thiền Định, nàng đã chứng đắc Tuệ Thất Lai Đạo và diệt 
trừ tất cả những ảnh hưởng quả báo Bất Thiện trong kiếp 
quá khứ.  Bệnh phong hủi của nàng cũng được chữa khỏi 
và nàng trở lại một đời sống bình thường.  Vào thời gian 
của cái chết thường nhiên, nàng đã đi đến Thiên Giới. 

 

In becoming a celestial being in Deva world, it is 
called instant birth. They suddenly appear as a full grown 
Deva.  If she landed on the breast, she became a daughter.  
Sometimes the landing may be in the neutral location.  In 
such a case dispute arose and the distance had to be 
measured and the nearest household claim possession. If 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           325 
 

the landing is right in the middle the ownership goes to the 
dwelling she faces.     

Việc trở thành một Thiên Tử, điều đó được gọi là 
Hóa Sanh. Họ đột nhiên xuất hiện như một Thiên Tử đã 
trưởng thành trọn vẹn.  Nếu nàng đi đến ở nơi ngực, nàng 
đã trở thành một con gái.  Đôi khi việc đi đến có thể là ở vị 
trí trung lập.  Trong trường hợp khởi sanh sự tranh chấp và 
khoảng cách đã được đo và căn hộ gần nhất có quyền đòi 
sở hữu.  Nếu đi đến ở ngay trung tâm trú xứ của gia chủ thì 
nàng phải đối diện.  

 

Now Rohini landed right in the middle of the field 
and she faced nowhere and nobody can claim her.  She was 
very pretty and all male Devas of the vicinity were 
clamouring for possession.  So the matter was reported to 
Sakka (the king of Devas).  When the king of Deva saw 
Rohini, he also fell in love with her.  

 Bây giờ, Rohini đã đi đến ở ngay trung tâm điểm 
và nàng phải đối diện không nơi nào và không một ai có 
quyền đòi hỏi ở nàng.  Nàng rất xinh đẹp và tất cả Thiên 
Nam ở vùng lân cận đã đòi quyền làm sở hữu. Như thế, vấn 
đề này đã được phúc trình đến Trời Đế Thích (Thiên Chủ 
của Chư Thiên).  Và khi Thiên Chủ vừa thấy Rohini thì 
Ngài cũng lụy tình với nàng.  

 

So Sakka (the king of Deva) opened a Court of 
Enquiry who should claim Rohini as his own.  There were 
four Devas males who could claim Rohini. 

Như thế, Thiên Chủ Đế Thích đã mở một phiên tòa 
thẩm vấn để coi ai có quyền đòi Rohini làm của riêng mình.  
Có bốn Thiên Nam muốn có quyền đòi Rohini.  

 

Sakka (the king of Devas) put a question to the first 
Deva: “When you first saw Rohini what is your reaction?”. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           326 
 

The Deva replied “O Noble Sakka! when I saw Rohini I felt 
the big war drum was being beaten very loudly in my chest. 
Bang! Bang! Bang! I shall be in misery until I possess 
Rohini”. The King commented “Your plight is 
understandable”.  Then he asked the second Deva how he 
felt on seeing Rohini.  The second Deva replied “O King 
Sakka, when I saw Rohini my love flowed like a mountain 
torrent so let me claim Rohini as my wife”. The King Sakka 
commented “You also seem to be in a terrible fix”.  And he 
asked the third Deva what his feelings were when he saw 
Rohini.  The third Deva answered “As soon as I saw Rohini 
my eyes were locked on her as the eyes of a crab cannot be 
closed. I cannot help staring at Rohini all the time”. 

Thiên Chủ Đế Thích đặt một câu hỏi đến Thiên 
Nam thứ nhất “Phản ứng của ngươi ra sao ngay lần đầu 
nhìn thấy Rohini?”.  Thiên Tử trả lòi “Ồ Ngài Đế Thích cao 
quý! Tôi cảm giác một cái trống lớn ở chiến trường đang 
đánh rất lớn ở trong lồng ngực của tôi.  Bang! Bang! Bang! 
Tôi phải bị thống khổ mãi cho đến tôi có được Rohini”.  
Đức Vua đã phán quyết “Hoàn cảnh bi đát của ngươi có thể 
thông cảm được”.  Thế rồi Ngài vấn hỏi Thiên Tử thứ hai 
về cảm giác của vị ấy như thế nào khi nhìn thấy Rohini.  Vị 
Thiên Tử thứ hai trả lời “Ồ Thiên Chủ Đế Thích, khi tôi 
nhìn thấy Rohini thì tình yêu của tôi như một thác nước đổ 
ở núi cao, như thế hãy cho tôi được quyền sở hữu Rohini 
như là người vợ của tôi”.  Đức Vua đã phán quyết “Tình 
thế lưỡng nan của ngươi cũng quả thật khủng khiếp”.  Và 
Ngài đã vấn hỏi vị Thiên Tử thứ ba về cảm giác ra sao khi 
vị ấy nhìn thấy Rohini.  Vị Thiên Tử thứ ba đã trả lời 
“Ngay sau khi tôi nhìn thấy Rohini thì đôi mắt của tôi đã 
dính chặt vào nàng, như thể đôi mắt của con cua không thể 
khép lại.  Tôi không thể nào dời đi việc luôn mãi nhìn đắm 
đuối vào Rohini”.   



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           327 
 

 

The King Sakka commented “In that case you are 
also in trouble”. Then he asked the forth Deva how he 
faired on seeing Rohini.  The forth Deva replied that when 
he saw Rohini, he felt like the flag on the top of the post.  
When the wind blows the flag flutters and my love for 
Rohini is also fluttering like the flag. Therefore I should be 
awarded Rohini” he said.  The king Sakka of Devas 
declared “What you all suffering is nothing compared to 
my own feeling and suffering. If I am denied of Rohini, I am 
certained going to die on the spot. What shall I do ?”. 

Thiên Chủ Đế Thích đã phán quyết “Trong trường 
hợp đó, quả là ngươi cũng đang gặp điều khó khăn”.  Thế 
rồi, Ngài vấn hỏi ThiênTử thứ tư về thiện ý của vị ấy như 
thế nào khi nhìn thấy Rohini.  Vị Thiên Tử thứ tư đã trả lời 
rằng khi vị ấy thấy Rohini, cảm giác của vị ấy ví như lá cờ 
ở trên đỉnh đầu của cây cột. Vị ấy nói “Khi gió thổi thì cờ 
tung bay và tình yêu của tôi dành cho Rohini cũng xao 
xuyến như lá cờ.  Do đó tôi phải được thưởng nàng 
Rohini”.  Thiên Chủ Đế Thích tuyên bố “Tất cả những nỗi 
khổ đau của các ngươi cũng chẳng so sánh được cái cảm 
giác và nỗi khổ của riêng Ta.  Nếu Ta bị nàng Rohini từ 
chối thì quả thật là Ta sẽ chết ngay tại chỗ.  Vậy Ta phải 
làm sao đây?”.   

 

The other Devas replied “In that case our miseries 
are tolerable since the King Sakka will die, we do not want 
the death of Sakka, the king Deva.  The king Sakka may 
take possession Rohini”. 

Chúng Thiên Tử trả lời “Trong trường hợp đó, nỗi 
khổ đau của chúng tôi có thể chịu đựng được, còn Thiên 
Chủ Đế Thích sẽ phải chết, quả thật chúng tôi không muốn 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           328 
 

cái chết của Đế Thích, Thiên Chủ của Chúng Thiên.  Vậy 
Thiên Chủ Đế Thích hãy chiếm hữu nàng Rohini đi”.  

 

So Rohini became the Queen of the Devas since 
Rohini was very beautiful, the King loved her dearly.  
Rohini became very powerful and lived for a long time 
enjoying the joyful bliss of the celestial beings.  These are 
the resultant effects of Dàna and Sìla. 

Như thế, Rohini trở thành Thiên Hậu của Chúng 
Thiên Tử, từ đó Thiên Chủ đã yêu thương nàng một cách 
tha thiết vì Rohini quả là vô cùng xinh đẹp.  Rohini trở nên 
rất có uy quyền và thọ hưởng tuổi thọ lâu dài cùng với 
những phúc lạc thiên ở Thiên Giới.  Đây là những ảnh 
hưởng quả báo của việc Xã Thí và thọ trì Giới Luật. 

 

Therefore according to the words of Lord Buddha 
those who observed wholesome deeds of Dàna (almsgiving) 
and Sìla (moral precepts) can be regarded as travelling 
towards the good path that leads to the existences of human 
and celestial beings.  

Do đó, nương theo những lời dạy của Đức Thế Tôn, 
với những ai phụng hành những Thiện Hạnh về Xã Thí 
(buông bỏ cho ra) và thọ trì Giới Luật (những huấn từ đức 
hạnh) có thể xem như là đang du hành hướng về An Lạc 
Đạo và dắt dẫn đến những kiếp sống ở Nhân Loại và Thiên 
Chúng. 

May all our meditators here also be able to travel 
the best path by practising wholesome deeds of Dàna and 
Sìla during the interim and finally achieve the noble goal of 
Nibbàna, the end of all suffering quickly and easily. 

Mong rằng tất cả những thiền giả của chúng ta tại 
đây cũng có thể du hành vào Thù Thắng Đạo qua việc thực 
hành những Thiện Hạnh của việc Xã Thí và thọ trì Giới 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           329 
 

Luật trong thời gian chuyển tiếp và cuối cùng thành đạt 
mục tiêu cao quý của Níp Bàn, chấm dứt mọi khổ đau một 
cách mau lẹ và thuận lợi. 

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu!  
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
 

 

 
 
 
 
 

THE FOUR PATHS OF PREFERENCE 
(PART III) 

BỐN CON ĐƯỜNG CỦA SỞ THÍCH 
(PHẦN III) 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           330 
 

 
 

 Today’s Dhamma Talk is Part III of the Four Paths 
of Preference which we had expounded in our previous 
Dhamma Talks.  In those talks, we have explained that 
those who committed Akusala deeds (unwholesome 
activities) will travel towards the path of four Apàya 
worlds, the lower worlds of animal world, ghost world, 
demon world and hell, and those who indulged in Kusala 
deeds (wholesome activities) such as Dàna and Sìla will 
travel towards existences of Human and Heavenly beings. 
 Pháp Thoại hôm nay là Phần III về Bốn Con Đường 
Của Sở Thích mà chúng tôi đã giảng giải chi tiết trong 
những Pháp Thoại trước đây.  Trong những Pháp Thoại đó, 
chúng tôi đã giải thích rằng với những người phạm phải 
những Bất Thiện Hạnh (những hoạt động vô tịnh hảo) sẽ du 
hành hướng tới con đường của Tứ Khổ Thú, những cõi giới 
ty liệt của Cõi Súc Sanh, Cõi Ngạ Quỷ, Cõi Atula và Địa 
Ngục, và với những người thích thú trong những Thiện 
Hạnh (những hoạt động tịnh hảo) như là Xã Thí và thọ trì 
Giới Luật sẽ du hành hướng tới những kiếp sống của Nhân 
Loại và Thiên Chúng. 
 

 Today I would like to elucidate the better path, the 
third path of preference out of the four.  The better path 
means the path leading to Heavenly Beings of the Brahmà 
world, regarded as more noble than Deva world.  The 
longevity of life is more than Deva world. Moreover there 
is no anxiety for sensual pleasures as in Deva world.  Dàna 
and Sìla alone is not enough to travel the path of Brahmà 
world.  Samatha Bhàvanà (tranquility meditation) can only 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           331 
 

lead to Brahmà world. Nivaranas (hindrances) can be 
extinguished by the practice of Samatha Bhàvanà. 
 Hôm nay, Tôi muốn giải thích rõ thêm Thiện Hảo 
Đạo, là con đường thứ ba của sở thích trong bốn con 
đường.  Thiện Hảo Đạo có ý nghĩa là con đường dắt dẫn 
đến Thiên Chúng ở Cõi Phạm Thiên Giới, được xem như là 
thánh thiện hơn ở Cõi Thiên Giới.  Tuổi thọ lâu dài hơn ở 
Cõi Thiên Giới. Hơn thế nữa, không có ưu não về những 
dục lạc như ở Cõi Thiên Giới.  Chỉ có Xã Thí và thọ trì 
Giới Luật thì không hội đủ để du hành tới con đường của 
Cõi Phạm Thiên Giới.  Chỉ có tu tập Thiền Chỉ (Thiền An 
Tĩnh) mới có thể dắt dẫn đến Cõi Phạm Thiên Giới.  Những 
Triền Cái (những chướng ngại tinh thần) có thể được diệt 
trừ do bởi tu tập Thiền Chỉ. 
 

 Person who had gained the Human existences can 
be described as a traveller who had reached the railway 
junction. At the junction station, the traveller can buy a 
ticket to go to up – country or he may buy to go to the 
leftward and rightward directions according to his wish. 
 Với người đã thành đạt kiếp sống Nhân Loại có thể 
được mô tả như là kẻ du hành đã đi đến điểm tiếp nối của 
đường sắt.  Ngay tại trạm tiếp nối, kẻ du hành có thể mua 
vé để đi về hướng trên của đất nước, hoặc vị ấy có thể mua 
vé đi về huớng phải và hướng trái thuận theo sở nguyện của 
mình.    
 

Person who had achieved Human world have the 
option to do unwholesome deeds and travel towards the 
four Apàya worlds.  He can also practise wholesome deeds 
of Dàna and Sìla and travel towards Human and Heavenly 
worlds. By practising Samatha Bhàvanà, he can also travel 
towards Brahmà world.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           332 
 

Với người đã thành tựu ở Cõi Nhân Loại có quyền 
lựa chọn để tạo tác những Bất Thiện Hạnh và du hành 
hướng tới Tứ Khổ Thú.  Vị ấy cũng có thể thực hiện những 
Thiện Hạnh về Xã Thí và thọ trì Giới Luật và du hành 
hướng tới Cõi Nhân Loại và Cõi Thiên Giới.  Qua việc trau 
giồi tu tập Thiền Chỉ, vị ấy cũng có thể du hành hướng tới 
Cõi Phạm Thiên Giới. 

 

Samatha has attributes of extinguishing the 
hindrances. There are five hindrances (Nìvaranas) namely: 

1. Kàmacchanda Nìvarana (sensuous desire), 
2. Byàpàda Nìvarana (ill will), 
3. Thìna Middha Nìvarana (sloth and torpor), 
4. Uddhacca Kukkucca Nìvarana (restlessness and 

scruples), 
5. Vìcikicchà Nìvarana (sceptical doubt). 
Thiền Chỉ có những phẩm chất về sự diệt trừ những 

chướng ngại tinh thần.  Có năm Pháp chướng ngại (Triền 
Cái) như sau: 

1. Tham Dục Triền Cái (tham muốn dục vọng), 
2. Sân Độc Triền Cái (tức giận ác độc), 
3. Hôn Thùy Triền Cái (giải đãi và hôn trầm), 
4. Trạo Hối Triền Cái (bất an và do dự), 
5. Hoài Nghi Triền Cái (lưỡng lự nghi ngờ). 
 

A person practising Samatha Bhàvanà has cast 
away sensuous desire, he dwells with a heart free from 
sensuous desire, from desire he cleanses his heart.  But it is 
not total annihilation. It is a temporary suspension called 
“overcoming through repression”.  He may cast away the 
sensuous desire during the life time of Brahmà world.  
Brahmà life span is extraordinarily long world cycles or 
Kappa (long space of time, an aeon).  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           333 
 

Với người trau giồi tu tập Thiền Chỉ đã loại bỏ mọi 
tham muốn dục vọng, vị ấy an trú với trái tim thoát khỏi 
mọi tham muốn dục vọng, vị ấy tinh lọc trái tim của mình 
khỏi mọi tham dục. Tuy nhiên nó không hẳn hoàn toàn tiêu 
diệt.  Nó chỉ là sự tạm đình chỉ, được gọi là “sự khắc phục 
xuyên qua sự kềm chế”. Vị ấy có thể loại bỏ mọi tham dục 
trong suốt thời gian ở Cõi Phạm Thiên Giới.  Chiều dài tuổi 
thọ của Phạm Thiên là vòng thế gian lâu dài một cách phi 
thường hoặc một Kiếp trái đất (khoảng thời gian dài ở 
trên hư không, thời gian dài vô tận).  

 

Sensuous desire can also be suppressed by 
practising Asubha (loathsome) Bhàvanà (meditation 
subjects of impurity). Person practising tranquility 
meditation can also suspend Vyàpàdà (ill will) though it is 
not total annihilation. Total annihilation of ill will can only 
be done by Anàgàmimagga and Phala Nàna. Person 
engaged in Mettà Bhàvanà can also reject anger.  Anger 
cannot arise since he is immersed in loving kindness.  Even 
if he visualizes a person to be angry with, he can 
contemplate the 32 parts of the person’s body such as head 
hair, body hair, etc. and prevent anger towards that 
person.  There is also an alternative method. In the round 
of rebirths of this Samsàra, a single lifetime constitutes 
only a tiny and fleeting fraction.  At one turn or other 
existences that person may be a relative, a brother or a 
sister or a mother or son.  On this assumption of previous 
relationship, the anger can be subside towards that person.  
In such a way, he can cast away ill will, he dwells with a 
heart free from ill will cherishing love and compassion 
towards all living beings, he cleanses his heart from ill will.  

Tham Dục cũng có thể được chế ngự qua việc tu tập 
Bất Tịnh (ghê tởm) (những đề mục thiền định về bất tinh 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           334 
 

khiết).  Với người tu tập Thiền An Tĩnh cũng có thể đình 
chỉ Sân Độc (tức giận ác độc) cho dù nó không hoàn toàn 
tiêu diệt.  Sự tiêu diệt hoàn toàn về Sân Độc chỉ có thể viên 
mãn do bởi Tuệ Bất Lai Đạo và Quả.  Với người khắn khít 
trong tu tập Từ Ái cũng có thể loại bỏ được sự sân hận. 
Tâm Sân không thể nào khởi sanh một khi vị ấy đắm chìm 
trong tình thân ái.  Ngay cả nếu vị ấy hình dung đến một 
người với sự tức giận, vị ấy có thể thẩm sát về 32 thể trược 
như là tóc, lông, v.v.. và ngăn chận sự sân hận hướng về 
người đó.  Đó cũng là một phương pháp hoán chuyển.  
Trong vòng tái tục luân hồi này, một đời sống đơn lẽ được 
tạo thành chỉ là một phân tử nhỏ bé và phù du. Ngay tại 
một vòng xoay hoặc những kiếp sống khác, người đó có thể 
là một quyến thuộc, người anh, người chị, hoặc là mẹ hay 
là con.  Trên sự giả thiết của mối quan hệ quá khứ này, sự 
sân hận hướng về người đó có thể được thuyên giảm.  Theo 
đường lối như thế, vị ấy có thể loại bỏ Sân Độc, vị ấy an trú 
với trái tim thoát khỏi Sân Độc, trân quý tình thương và 
lòng từ ái hướng tới tất cả chúng sanh, vị ấy tinh lọc trái 
tim của mình khỏi Sân Độc. 

 

In this way by practising Samatha Bhàvanà, a 
person can reject Thìna Middha (sloth and torpor). He can 
also reject UddhaccaKukkucca (restlessness and scruples). 
He can cast away restlessness and scruples, dweeling with 
mind undisturbed, with heart full of peace, he cleanses his 
mind from restlessness and scruples. He can also reject 
Vicikicchà Nìvarana (sceptical doubt); dweeling free from 
doubt, full of confidence in the good, he cleanses his heart 
from doubt. 

Theo đường lối do bởi tu tập Thiền Chỉ này, một 
người có thể loại bỏ Hôn Thùy (giải đãi và hôn trầm).  Vị 
ấy cũng có thể loại bỏ Trạo Hối (sự bất an và do dự). Vị ấy 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           335 
 

có thể loại bỏ sự bất an và do dự, an trú với tâm nhất quán, 
với trái tim tràn đầy an lạc, vị ấy tinh lọc trái tim của mình 
khỏi sự bất an và do dự. Vị ấy cũng có thể loại bỏ Hoài 
Nghi Triền Cái (nghi ngờ lưỡng lự); an trú thoát khỏi sự 
nghi ngờ, tràn đầy niềm tin trong Thiện Sự, vị ấy tinh lọc 
trái tim của mình khỏi sự nghi lự. 

 

In Samatha Bhàvanà, there are 40 subjects 
prescribed for meditation. One of them is Pathavì Kasina – 
a round piece of earth, called Parikammanimitta.  One has 
to concentrate one’s full and undivided attention on this 
round piece of earth until at last one perceives, even with 
the eyes closed, a mental reflex, the acquired image called 
Uggahanimitta.  This kind of Samatha Bhàvanà is called 
Parikamma Bhàvanà.  Now, while continuing to direct 
one’s attention to this image there may arise the spotless 
and immovable counter concentration like clean and 
shining full moon called Patibhàganimitta.  By repeated 
contemplation of Patibhàganimitta, Upacàra Samàdhi 
(neighbourhood concentration) is achieved.  While still 
persevering in the concentration on the Pathavì Kasina, 
one finally reach a state mind where all sense – activity is 
suspended, where there is no more seeing and hearing, no 
more perception of bodily impression and feeling called 
Appanà Samàdhi or the state of mental absorptions which 
will eventually lead to Jhànic achievement. 

Trong sự tu tập Thiền Chỉ có 40 đề mục quy định 
cho thiền định.  Một trong những đề mục đó, là Đề mục 
Đất Hoàn Tịnh –một miếng đất tròn được gọi là Chuẩn Bị 
Tướng.  Người ta phải tập trung sự chú ý của mình một 
cách đầy đủ và không xa rời miếng đất tròn này mãi cho 
đến cuối cùng người ta nắm bắt được, cho dù với đôi mắt 
nhắm kín lại, một sự phản ánh ở tâm linh, hình ảnh được 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           336 
 

thâu nhận, gọi là Cận Hành Tướng.  Thể loại của sự tu tập 
Thiền Chỉ này được gọi là Chuẩn Bị Tu Tập.  Bây giờ, 
trong khi tiếp tục sự chú ý của mình trực tiếp vào hình ảnh 
này thì có thể khởi sinh một năng lực tập trung đối chiếu lại 
bất động và không tỳ vết, tợ như trăng tròn sáng tỏ và chiếu 
sáng, gọi là Quang Tướng.  Do lặp đi lặp lại sự thẩm sát 
vào Quang Tướng, Cận Hành Định (sự tập trung lân cận) 
được thành tựu.  Trong khi vẫn kiên trì trong sự tập trung 
vào Đất Hoàn Tịnh, cuối cùng thì người ta đạt đến một 
trạng thái tâm thức, nơi đó tất cả hoạt động của giác quan 
bị đình chỉ, nơi đó không còn việc thấy và việc nghe, không 
còn năng lực tri giác về ấn tượng của thể xác và sự cảm 
giác, gọi là Nhập Định hoặc trạng thái tâm thức chú mục 
vào và cuối cùng sẽ dẫn đến sự chứng đắc tầng thiền. 

 

The attainment of such Jhànic states will finally 
lead to Brahmà world.  There were many examples of such 
achievements.  

Sự thành tựu về những trạng thái nhập định như thế, 
cuối cùng sẽ dắt dẫn đến Cõi Phạm Thiên Giới. Có rất 
nhiều thí dụ về những sự chứng đắc này. 

 

During Lord Buddha’s time, one heavenly being 
from Brahmà world known as Rohitassa came to pay 
respects to Lord Buddha and put the following question. 

Trong thời kỳ của Đức Thế Tôn, có một Thiên Tử 
từ Cõi Phạm Thiên Giới được biết với tên gọi là Rohitassa, 
đã đi đến bày tỏ lòng tôn kính đến Đức Thế Tôn và đặt ra 
câu hỏi sau đây. 

 

“Lord Buddha! Could a person go on foot to the 
end of the universe, where there is no birth, no death, no 
old age and no decay”. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           337 
 

“Kinh bạch Đức Thế Tôn! Có thể nào con người với 
bộ hành đi đến tận cùng của vũ trụ, nơi đó không có sanh, 
không có tử, không có tuổi già và không có hoại diệt?”.                  

 

Lord Buddha replied “Rohitassa Brahmà! It is 
impossible and unreachable the end of the universe by 
travelling on foot”, since Omniscient Buddha knew by his 
intuitive insight wisdom. 

Đức Thế Tôn đã trả lời “Này Phạm Thiên 
Rohitassa! Quả là bất thành và bất khả thi cho việc du hành 
trên những bàn chân đến tận cùng của vũ trụ”, là do Bậc 
Chánh Đẳng Giác đã liễu tri qua sự nhận thức Tuệ Giác của 
Ngài. 

 

Rohitassa Brahmà said to Lord Buddha “Lord 
Buddha! Your answer is surprisingly correct.  I raised this 
question  after knowing by my own experience that the end 
of the universe cannot be reached by travelling on foot. Let 
me relate my own experience”. 

Phạm Thiên Rohitassa đã nói với Đức Thế Tôn 
“Kính bạch Đức Thế Tôn! Câu trả lời của Ngài quả là rất 
ngạc nhiên.  Con nêu lên câu hỏi này sau khi liễu tri bởi do 
chính kinh nghiệm của con rằng không thể nào đạt đến tận 
cùng của vũ trụ với viễn du bằng bộ hành.  Xin cho con 
được thuật lại kinh nghiệm bản thân”. 

 

Age ago, I was the son of a hunter by the name of 
Rohitassa. I became a recluse after forsaking the family 
life. As a recluse I practised the noble life of hermit in the 
heart of the forest.  After attaining Jhànic achievements, I 
was  endowed with supernatural powers and I can travel 
instantly by such powers.  If I may describe my speed, I can 
travel around the universe during the short time as an 
expert archer’s swift arrow passes through a palm tree 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           338 
 

shadow.  I can also take big strides.  My steps can be so 
vast that my one step can reach from East ocean bank to 
the West ocean bank.  I had a very strong desire to travel to 
the end of the universe.  So with the obsession of travelling 
to the end of the universe and endowed with the 
supernatural powers of swiftness.  I prepared my journey to 
the end of the world.  Leaving aside the time for rest and 
toilets, I travelled for full one hundred years with all the 
powers and swiftness at my command but after one 
hundred years, without reaching the end of the Okàsa 
Loka.  I died at the edge of one universe.  Though not 
realising my aim, I was endowed with Jhànic achievements, 
I was born into the Brahmà world. Though my past 
experience I came to know that the end of the universe 
cannot be reached by travelling on foot, related Rohitassa. 

Khoảng thời gian trước đây, con là con trai của một 
thợ săn với tên gọi là Rohitassa, và trở thành một ẩn sĩ sau 
khi từ bỏ đời sống gia đình.  Là một ẩn sĩ, con đã tu tập đời 
sống thánh thiện của một vị tu khổ hạnh ở trung tâm rừng 
già.  Sau khi thành đạt những tầng thiền đã chứng đắc, con 
đã được Phúc Lộc Thiền với năng lực siêu nhiên và con có 
thể du hành trong nháy mắt bởi những năng lực này.  Nếu 
con có thể diễn tả tốc độ của con, là con có thể du hành 
vòng quanh vũ trụ trong một thời gian ngắn, ví như một xạ 
thủ chuyên nghiệp bắn mũi tên xuyên qua bóng của một 
cây cọ.  Con cũng có thể có những bước chân dài.  Những 
bước chân của con có thể rất rộng lớn, rằng mỗi bước chân 
có thể trải dài từ bờ biển Đông cho tới bờ biển Tây. Con đã 
khởi lên một ý muốn mãnh liệt là du hành đến tận cùng của 
vũ trụ.  Như thế, với sự nuôi dưỡng tư tưởng du hành đến 
tận cùng  của vũ trụ, với sự Phúc Lộc Thiền có năng lực 
siêu nhiên và với sự thần tốc, con đã chuẩn bị cuộc du hành 
của con đi đến tận cùng của thế gian.  Loại bỏ một bên của 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           339 
 

thời gian cho sự nghỉ ngơi cùng với tiểu tiện và đại tiện, 
con đã du hành cho trọn một trăm năm với tất cả năng lực 
và thần tốc với sự quyết định của con, nhưng sau một trăm 
năm, không đạt đến tận cùng của Hư Không Thế Gian và 
con đã chết ở một bờ biên của vũ trụ.  Rohitassa đã thuật lại 
“Mặc dù không thực hiện được mục đích của con, từ khi 
con hội phúc duyên với những tầng thiền đã chứng đắc, con 
đã tục sinh vào Cõi Phạm Thiên Giới.  Xuyên qua kinh 
nghiệm của bản thân, con đã đi đến liễu tri rằng không thể 
nào đạt đến tận cùng của vũ trụ với sự viễn du bằng bộ 
hành”. 

 

This Rohitassa Brahmà was the son of a hunter who 
became a hermit and practised as a recluse. By dint of his 
Samatha Bhàvanà meditation, he was endowed with 
Abhinnà (magical powers) such as floating through the air 
and passing through the earth without being obstructed.  
When such person died, he will land in Brahmà world.  
Therefore by practicing Samatha Bhàvanà one can gain the 
third path of preference which we have named the better 
path. 

Vị Phạm Thiên Rohitassa này là con trai của một 
thợ săn và đã trở thành một vị tu sĩ khổ hạnh, và đã tu tập 
như một ẩn sĩ.  Với năng lực của tu tập Thiền Chỉ, vị ấy hội 
phúc duyên với Thắng Trí (những năng lực thần thông) như 
đi trên hư không và xuyên qua quả địa cầu, không gặp một 
điều trở ngại nào.  Khi thọ mạng chung, vị ấy sẽ đi đến Cõi 
Phạm Thiên Giới.  Do đó, qua việc tu tập Thiền Chỉ, con 
người có thể thành đạt con đường thứ ba của sở thích, mà 
chúng ta gọi là Thiện Hảo Đạo. 

 

The Brahmà world in the widest sense, is a name 
for the fine material (Rùpa Loka) and immaterial world 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           340 
 

(Arùpa Loka). The Brahmà have their own shining 
reflection of body and they don’t need other artificial 
lights. 

Cõi Phạm Thiên Giới trong ý nghĩa rộng lớn, là tên 
gọi của Cõi Vật Chất vi tế (Sắc Giới) và Cõi Phi Vật Chất 
(Vô Sắc Giới).  Tự thân của chư Phạm Thiên phản chiếu 
ánh sáng và họ không cần những ánh sáng nhân tạo nào 
khác.  

 

The Brahmà do not need food like human beings or 
deva beings.  Pìti (joy) is gained by absorption Jhàna and 
this Pìti alone is their way of comfortable life. The eyes of 
Brahmà are to see visions of Buddha alone to worship him 
but not for on other purposes in eye consciousness such as 
movies, or (other entertainments). The ears of Brahmà are 
entirely for hearing Buddha’s words or Dhamma and not 
for hearing consciousness of songs or other entertainments.  
The tongue and noses of Brahmà have no consciousness of 
taste or odour.  Therefore Brahmà do not need good smell 
nor good edibles, nor good body impressions.  Brahmà do 
not enjoy sensual pleasure but enjoy Jhànic bliss of the four 
meditative absorptions of the Fine-Material Sphere 
attained through Full Ecstatic Concentration.  

Chư Phạm Thiên không cần vật thực như Nhân Loại 
và Thiên Chúng.  Phỉ Lạc (sự hân hoan) được thành đạt là 
do việc chú mục vào Thiền và chỉ có niềm Phỉ Lạc này là 
phương cách sống an lạc của Chúng Phạm Thiên.  Đôi mắt 
của Phạm Thiên là chỉ nhìn duy nhất vào thị lực của Đức 
Phật để lễ bái Ngài, và chẳng nhằm vào những mục đích 
khác của Nhãn Thức như là những phim ảnh hoặc (những 
sự giải trí nào khác).  Đôi tai của Phạm Thiên là hoàn toàn 
cho việc nghe những ngôn từ hoặc Giáo Pháp của Đức 
Phật, và chẳng nhằm vào Nhĩ Thức để nghe âm nhạc hoặc 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           341 
 

những sự giải trí nào khác.  Lưỡi và mũi của Phạm Thiên 
chẳng cho việc nhận thức về vị hoặc mùi.  Do đó, Phạm 
Thiên chẳng cần mùi thơm cũng chẳng muốn vị ngon, luôn 
cả ấn tượng tốt về hình sắc.  Phạm Thiên không màng vui 
thú dục lạc, tuy nhiên thụ hưởng Phúc Lộc Thiền trong sự 
chú mục vào Tứ Thiền Sắc Giới đã được thành đạt xuyên 
qua sự Nhập Định thẩm thấu viên mãn.     

  

To achieve such kind of innocent, carefree and 
noble life, one has to practise Samatha Bhàvanà which is 
the only way to land in Brahmà world.  Lord Buddha had 
elucidated that persons who practise Samatha Bhàvanà 
alone can achieve Brahmà Loka. 

Nhằm đạt được trạng thái thanh tịnh, an nhàn và 
cuộc sống thanh cao, người ta phải trau giồi tu tập Thiền 
Chỉ, đó là con đường duy nhất đưa đến Cõi Phạm Thiên 
Giới.  Đức Thế Tôn đã giải thích rõ thêm rằng chỉ có duy 
nhất với người trau giồi tu tập Thiền Chỉ có thể đạt đến 
Phạm Thiên Giới.  

 

Therefore our meditators here are engaged in the 
best and highest meditation of Vipassanà Bhàvanà, but they 
should also know how Samatha Bhàvanà can lead to the 
attainment of the noble Brahmà world. 

Do đó, những thiền giả của chúng ta tại đây đã khắn 
khít vào việc tu tập Thiền Minh Sát thù thắng cùng tột, 
nhưng cũng nên hiểu biết làm thế nào tu tập Thiền Chỉ có 
thể dắt dẫn đến sự thành tựu của Cõi Phạm Thiên cao quý.  

Let me conclude this Dhamma Talk by wishing our 
meditators to be able to choose the path of preference but 
finally realise Nibbàna, the end of all suffering, in the 
immediate future. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           342 
 

Cho phép Tôi được kết thúc Pháp Thoại này với sự 
ước mong những thiền giả của chúng ta có thể chọn lựa con 
đường theo sở thích, nhưng cuối cùng chứng tri Níp Bàn, 
chấm dứt mọi khổ đau trong vị lai gần nhất.  

 
 

 
Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 

Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 
     

 

 
 
 

 
 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           343 
 

THE FOUR PATHS OF PREFERENCE 
(PART IV) 

BỐN CON ĐƯỜNG CỦA SỞ THÍCH 
(PHẦN IV) 

 
 

The subject of today’s Dhamma Talk is about the 
fourth path of preference, which is regarded as the Best 
Path. It is the realisation of Nibbàna by contemplating 
Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or Insight Meditation.  
Nibbàna is the most cherished and the ultimate goal of all 
Buddhists.  All Buddhists aspire for Nibbàna and so in any 
kind of religious activities, the final wish is to attain 
Nibbàna in the shortest possible time.  When Buddhist pay 
respect to the triple Gems (Buddha, Dhamma and Sangha) 
it is Nibbàna that they wish for.  When they pay respects to 
parents or to the elders or when they observe the Precepts, 
their final wish is to attain Nibbàna by doing so. Why do all 
Buddhists aspire for Nibbàna? Because it was, it is and it 
will always be the best, the noblest and the perfect 
passionless happiness. 

Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là về con đường 
thứ tư của sở thích, mà được xem như là Thù Thắng Đạo.  
Đó là sự chứng tri Níp Bàn qua việc thẩm sát Thiền Minh 
Sát Niệm Xứ hoặc Thiền Tuệ Giác.  Níp Bàn là mục tiêu 
cùng tột và cao quý thù thắng của tất cả Phật Tử.  Tất cả 
Phật Tử khao khát được Níp Bàn và như vậy trong tất cả 
mọi hoạt động về tôn giáo, niềm mong ước cuối cùng là 
thành đạt Níp Bàn trong một thời gian có thể ngắn nhất.  
Khi Phật Tử bày tỏ lòng tôn kính đến Tam Bảo (Phật, Pháp 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           344 
 

và Tăng) đó là họ mong ước được Níp Bàn.  Khi họ bày tỏ 
lòng tôn kính đến Cha Mẹ hoặc các vị trưởng lão hoặc khi 
họ thọ trì những Điều Học, qua những việc làm đó với 
niềm mong ước cuối cùng của họ là thành đạt Níp Bàn.  Vì 
sao tất cả Phật Tử khao khát được Níp Bàn?  Vì lẽ nó đã, 
đang và sẽ luôn luôn là thù thắng, tối thượng và an vui tịnh 
lạc tuyệt đối.  

 

But some may have doubts when stated that there is 
nothing, no sensual pleasures nor sensation in Nibbàna.  
Those who are addicted to betel chewing do not like the 
place where here is no betel leaves.  Those who are 
addicted to smoking do not like places where smoking is 
prohibited. Those who are accustomed to watching 
entertainment do not like places where there is no 
entertainment. The same with any person who enjoys in 
sensual pleasures –the pleasures that attribute to contact 
with five internal bases– eye and the visible object, ear and 
the audible object, nose and the odour, tongue and the 
taste, body and the tactile object, the consciousness and the 
mind object.  These are called Vedayika Sukha, the 
pleasure that is attributed to contact with sense organs.  

Nhưng có một số người có thể có sự nghi ngờ khi 
nói rằng nơi đó chẳng có chi cả, chẳng có dục lạc và cũng 
chẳng có cảm xúc nơi Níp Bàn.  Với những người nghiện 
nhai trầu thì chẳng ưa thích địa điểm mà không có lá trầu.  
Với những người nghiện hút thuốc thì chẳng ưa thích 
những địa điểm cấm hút thuốc. Với những người đã quen 
với việc xem giải trí thì chẳng ưa thích những nơi không có 
giải trí.  Cũng như thế, với một ai mà vui thích hưởng dục 
lạc -những dục lạc được xem là do liên hệ tiếp xúc với Ngũ 
Nội Xứ- mắt và cảnh sắc, tai và cảnh thinh, mũi và cảnh 
khí, lưỡi và cảnh vị, thân và cảnh xúc, ý thức và cảnh pháp 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           345 
 

(đối tượng tâm thức).  Những điều này gọi là Thụ Cảm 
Lạc Thọ, dục lạc được xem là do liên hệ tiếp xúc với 
những giác quan. 

 
Another kind of pleasure is Santi Sukha, it is not 

connected with sense organs.  It is a supreme 
consciousness of peace and tranquility– a perfect 
passionless happiness.  In the case of any sensual pleasure, 
effort has to be made acquire the material.  To enjoy good 
sights, a person has to search for films or video tapes.  
Expenses have to be incurred to look at the films or tapes.  
To enable to pay for expenses, a person has to work.  Even 
if he can afford the expences, there is the physical trouble 
to watch with the eye and eyes can get tired or affected to 
the detriment of the eyesight.  

Một thể loại vui thích khác là Tịnh Lạc, chẳng có 
liên hệ với những giác quan.  Đó là một sự ý thức tối 
thượng về an lạc và tĩnh lặng– một sự an vui tịnh lạc tuyệt 
đối.  Trong trường hợp của bất cứ dục lạc nào, sự nỗ lực 
phải được thực hiện để có được vật chất.  Để hưởng thụ 
những cảnh sắc tốt, người ta phải đi tìm kiếm những cuốn 
phim hoặc những cuộn băng video.  Để được xem những 
cuốn phim hoặc những cuộn băng đã phát sinh ra những chi 
phí.  Để có khả năng chi trả những chi phí, người ta phải đi 
làm.  Ngay cả nếu vị ấy có thể có đủ tiền trả những chi phí 
thì có điều trở ngại vật lý về mắt qua việc nhìn xem và đôi 
mắt có thể mệt mỏi hoặc bị ảnh hưởng đến sự thiệt hại về 
thị lực. 

 

The same with good taste.  A person has to 
accumulate edibles, prepare and cook a good meal for 
having a good feed.  Good edibles are hard to get since 
other persons may also try to collect the same for 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           346 
 

themselves and there can be a rush, a competition for the 
same material and the rivalry may involve great risks.  
After acquiring the good food there is the process of eating, 
chewing, swallowing, etc. etc.  If the food happens to be 
disgreable with a person there can be food poisoning.  
There are the risks and physical, financial and mental 
efforts to have a good feed.  Even after a successful tasty 
meal there is the trouble of excretion and urination.  
Therefore the sensual pleasures of good visual objects, 
good audible object, good odour, good tastes, good tactile 
objects, etc. are no just plain happiness, it is a mixed event 
of Dukkha and Sukha or suffering and pleasure.  

Cũng tương tự với vị ngon.  Để có một bữa ăn 
ngon, người ta đã phải tích lũy những vật thực, chuẩn bị và 
nấu thức ăn bổ dưỡng.  Những thức ăn ngon quả là khó 
kiếm, vì những người khác cũng có thể cố gắng tìm kiếm 
một cách tương tự cho họ và có thể có một cuộc đổ xô đi 
mua hàng, sự tranh giành cho cùng một thứ hàng và sự hơn 
thua có thể đòi hỏi rất nhiều sự may rủi.  Sau khi có được 
vật thực tươi tốt thì đến tiến trình ăn, nhai, nuốt, v.v..  Nếu 
thực phẩm xảy ra điều không thích hợp với người thì có thể 
bị ngộ độc thực phẩm.  Để có được một bữa ăn ngon đã có 
nhiều rủi ro và nhiều nỗ lực về thể xác, tiền bạc và tinh 
thần.  Ngay cả sau khi thành tựu một bữa ăn ngon miệng, 
lại có nhiều trở ngại về việc đại tiện và tiểu tiện.  Do đó, 
những thú vui dục lạc về những cảnh sắc tốt, âm thanh hay, 
ngửi mùi thơm, nếm vị ngon, cảnh xúc thích hợp, v.v.. 
không chỉ là niềm vui thuần túy, mà nó là sự kiện hỗn hợp 
giữa Hạnh Phúc và Khổ Đau hoặc niềm vui và nỗi khổ.     

 

In contrast, “Santi Sukha” is a kind of happiness 
untained by sensual pleasure.  It may be defined as 
deliverance from the trammels of the body, a fine feeling of 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           347 
 

peace and rest, a perfect happiness, as extinction of all 
suffering.  It is very hard to good a similar example of it but 
to have an idea of it, the following can be quoted.  Let us 
say someone is in jail for his crimes.  Naturally, he is very 
sad, physically maltreated and the condition of his living 
there is also very miserable.  The quarter allotted for him is 
very cramped, filled with pests and mosquitoes, full of foul 
small and he suffered mental and physical agonies during 
his stay as a convict.  At this very moment, if he is suddenly 
released from his imprisonment and free from all miseries 
that is associated with his jail life.  He may not be endowed 
with materal luxuries of a wealthy person in normal sense 
but the very fact that he has been set tree is of immense 
happiness, the great achievement of his freedom from 
sufferings. 

Trái ngược lại, Tịnh Lạc là một thể loại hạnh phúc 
vô nhiễm khỏi những thú vui dục lạc. Nó có thể được định 
nghĩa là một sự giải thoát mọi trở ngại về thể xác, một cảm 
giác vi tế của sự an lạc và thư giãn, niềm hạnh phúc hoàn 
hảo, sự sát trừ tuyệt mọi khổ đau.  Quả thật là khó, để đưa 
ra một thí dụ tương tự cho thích hợp về điều này, tuy nhiên 
để có một ý tưởng về nó thì sau đây có thể trích dẫn đôi 
điều. Xin cho chúng tôi được nói về một người đang ở 
trong tù về những tội phạm của anh ta.  Lẽ tất nhiên, vị ấy 
rất là buồn, thể xác bị ngược đãi và điều kiện của cuộc sống 
anh ta tại nơi đó rất là khốn khổ.  Một phần tư góc phòng 
cho anh ta rất là chật chội, cùng khắp những sâu bọ và 
muỗi mòng, đầy mùi hôi thúi, và anh ta chịu đau khổ về thể 
xác và thống khổ về tinh thần suốt thời gian lưu trú tại nơi 
đó như một kẻ tội phạm.  Vào ngay thời điểm này, nếu 
bỗng dưng anh ta được tha bổng khỏi vòng lao lý và được 
thoát khỏi mọi thống khổ đã gắn liền vào đời sống tù tội 
của anh ta.  Trong ý nghĩa thông thường, vị ấy có thể không 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           348 
 

hội phúc duyên với những vật chất xa xỉ của một người 
giàu có, tuy nhiên trong thực tế vị ấy đã xây dựng một cổ 
thụ của niềm hạnh phúc to lớn, một thành tích tuyệt vời về 
sự tự do của anh ta thoát khỏi mọi khổ đau.   

 

The second example: A person is suffering from 
leprosy disease.  He is disfigured, his sores are wet all over 
and nobody wants to be associated with him socially.  He is 
an outcast.  He suffered from pains and aches as a result of 
the disease and he is helpless since he is not able physically 
and financially.  He is almost starving.  Such kind of a 
person is at the lowest moral and very unhappy. Then, he 
met a kind and able physician who gave him the latest 
medicine and cured him of his miserable disease.  Imagine 
how happy he will be.  It can be said it is the happiest 
moment of his life.  But he did not have any material 
abundance or any riches.  But his total cure of the disease 
is so overwhelming that his happiness is no less than the 
happiness derived from sensual pleasures.  So also the bliss 
of Nibbbàna is not associated with material acquirement 
nor connected with sensual pleasures.  As stated in the 
beginning of this talk it is a supreme consciousness of 
peace and tranquillity, a perfect passionless happiness, the 
final release from all kinds of sufferings. 

Thí dụ thư hai: một người đang thọ lãnh sự đau khổ 
về bệnh phong hủi.  Vị ấy bị biến dạng, vết thương của vị 
ấy lở loét cùng khắp và không một ai muốn liên hệ với đời 
sống xã hội của anh ta.  Anh ta là người bị xã hội ruồng bỏ.  
Vị ấy chịu khổ đau từ những sự đau nhức như một kết quả 
của căn bệnh và vị ấy bất lực bởi vì  không có khả năng về 
thể xác và tài chánh.  Vị ấy gần như bị chết đói.  Hạng 
người như thế bị sa sút tinh thần cùng cực và rất là bất 
hạnh.  Thế rồi, vị ấy đã gặp một y sĩ có tài đức, người đã 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           349 
 

cho anh ta loại thuốc mới nhất và đã chữa trị căn bệnh khốn 
khổ của anh ta.  Hãy tưởng tượng biết bao hạnh phúc mà 
anh ta sẽ có.  Có thể nói rằng đó là thời điểm hạnh phúc 
nhất của cuộc đời anh ta.  Nhưng anh ta không có bất luận 
sự phong phú nào về vật chất cũng như sự giàu có.  Tuy 
nhiên, với căn bệnh của anh ta đã được hoàn toàn chữa 
khỏi, là một niềm hạnh phúc vượt trội và chẳng thua kém 
niềm hạnh phúc được xuất phát từ những thú vui dục lạc.  
Cũng như thế, niềm an lạc của Níp Bàn chẳng kết hợp với 
sự thâu đạt vật chất và cũng chẳng liên kết với những thú 
vui dục lạc.  Như đã phát biểu trong phần mở đầu của Pháp 
Thoại này, đó là một sự ý thức tối thượng về an lạc và tĩnh 
lặng – một sự an vui tịnh lạc tuyệt đối và cuối cùng giải 
thoát khỏi tất cả mọi khổ đau.  

 

Some try to describe Nibbàna as a magnificent 
palace and try to paint a very beautiful capital city of 
Utopa.  Some visualize Nibbàna as a shining glass palace, 
and some imagine Nibbàna as a place where there is a cool 
and peaceful atmosphere surpassing all kinds of artificial 
creations of luxurious human abodes.  Such kinds of 
imaginations are all illusions.  Let us try and determine the 
definition of Nibbàna by questions and answers.  What is 
Nibbàna?  Is Nibbàna a grand or is it a grand and 
pompous capital city? Is it a shining glass house? Is it a 
cool and peaceful atmosphere? 
 Một số người cố gắng để mô tả Níp Bàn như một 
cung điện tráng lệ và cố gắng tô vẻ ra một thành phố rất 
xinh đẹp của sự Không Tưởng.  Một số hình dung Níp Bàn 
như một cung điện thủy tinh chiếu sáng, và một số tưởng 
tượng Níp Bàn như một cảnh sinh thái mát lạnh và an lành 
vượt trội tất cả các thể loại trú xứ thuộc công trình sáng tạo 
nhân tạo của hạng người sang trọng.  Những thể loại của trí 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           350 
 

tưởng tượng đều là ảo tưởng.  Xin cho chúng tôi cố gắng và 
xác định lời định nghĩa của Níp Bàn qua phương cách vấn 
đáp.  Níp Bàn là cái chi?  Có phải Níp Bàn là hùng vĩ hoặc 
nó là một kinh đô hùng vĩ và tráng lệ?  Có phải nó là một 
nhà kính chói sáng? Có phải nó là một cảnh sinh thái mát 
lạnh và an lành? 

 

The answer is “No” to all these questions. Some 
definitions are relevant by the following Pàli sentences.  

1. Nibbàti vattam Dukkham etthàti Nibbànam i.e. 
Nibbàna is peace established with the annihilation of 
suffering. The state of peaceful cooleness or “santi” in Pàli 
is a characteristic of Nibbàna. When meditators while 
contemplating physical and mental phenomena, suddenly 
achieve the cessation of all phenomena and when such 
cessation occurs the number of suffering are extinguished.  

2. Nibbàti vattam Dukkham etasmin adhigatetvà 
Nibbànam that is, when the peaceful coolness is achieved, 
the round of suffering in the realm of defilement (kilesa 
vatta), of action (kamma vatta), and result of action 
(vipàka vatta) is extinguished or annihilated. There is now 
three complete severance of the world of existence which 
signified annihilation in sight of Nibbàna. 

3. Nibbàyate Nibbànam that is, in Nibbàna, the 
round of suffering comes to a peaceful end.  Hence 
cessation of suffering is Nibbàna.  

Câu trả lời là “Không” cho tất cả những câu hỏi 
này.  Một số định nghĩa có liên quan với những câu Pàli 
sau đây.   

1. Níp Bàn tại đây làm diệt tắt sự khổ đau có ý 
nghĩa Níp Bàn là sự an lạc được thành lập với sự tiêu diệt 
khổ đau.  Trạng thái an lành tĩnh lặng hoặc trong từ ngữ 
Pàli “Tịnh” là đặc tướng của Níp Bàn.  Khi những thiền 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           351 
 

giả trong khi đang thẩm sát hiện tượng thể xác và tinh thần, 
một cách đột nhiên chứng tri sự diệt tắt tất cả hiện tượng và 
khi sự diệt tắt hiện bày thì số lượng khổ đau được diệt trừ. 

2. Diệt tắt vòng khổ đau, chính đó chứng tri Níp 
Bàn đó là, một khi đã chứng tri trạng thái an lành tĩnh lặng, 
vòng đau khổ của lãnh vực uế trược (vòng phiền não), của 
hành động (vòng nghiệp lực), và quả báo của hành động 
(vòng dị thục quả) được diệt trừ hoặc hoàn toàn tiêu diệt.  
Bây giờ cả ba vòng của Thế Luân hoàn toàn chặt đứt là 
biểu thị của sự tiêu diệt hoàn toàn trong kiến thị của Níp 
Bàn.  

3. Níp Bàn là trở nên tĩnh lặng đó là, trong Níp 
Bàn, cuối cùng rồi vòng khổ đau đi đến sự an lành. Vì lẽ 
đó, sự diệt tắt khổ đau là Níp Bàn.  

 

What are extinguished ? 
a. Kilesa vatta that is Avijja (not knowing the four 

Noble Truth), Tanhà (craving) and Upàdàna (clinging) are 
all extinguished.  These three defilements contribute to the 
endless round of suffering. 

b. Kamma vatta is the realm of action that includes 
both meritorious and de-meritorious deeds that contribute 
to the emergence of the endless round of rebirth and 

c. Vipàka vatta is the realm of the result of action 
usually called Kamma result, relates to the consequences of 
actions good or bad.  Every action produces a resultant of 
mind, matter, feeling, etc. and causes rebirth in superior or 
inferior existences as a result of good or bad actions.  On 
realising Nibbàna these there “vattas” are extinguished. 

Diệt trừ những điều chi? 
1. Vòng phiền não đó là Vô Minh (bất liễu tri Tứ 

Đế), Ái Dục (luyến ái) và Thủ (bám giữ lấy) hoàn toàn 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           352 
 

được diệt trừ.  Cả ba phiền não này góp phần vào vòng khổ 
đau bất tận.  

2. Vòng nghiệp lực là lãnh vực của hành động, bao 
gồm cả hai: Phúc Thiện Hạnh và Bất Thiện Hạnh, điều đó 
góp phần vào sự hiện bày của vòng tái tục bất tận, và 

c. Vòng dị thục quả là lãnh vực của quả báo hành 
động, một cách thông thường gọi là Nghiệp quả, có liên 
quan đến những kết quả của những Thiện Hạnh hoặc Bất 
Thiện Hạnh. Từng mỗi hành động sản sinh ra kết quả của 
tâm thức, sắc pháp, cảm thọ, v.v.. và khởi phát sự tái tục 
trong những kiếp sống thuộc thượng giới hoặc hạ giới, như 
là một kết quả của những Thiện Hạnh hoặc Bất Thiện 
Hạnh.  Khi chứng tri Níp Bàn thì cả ba “vòng” này đều diệt 
trừ.      

 

Meditators may not understand clearly as the words 
are couched in scriptural language.  In plain language 
what is this realisation of Nibbàna, the meditators may ask.  
Such question was asked before.  At one time the king 
Milinda asked Venerable Nàgasena.  The learned 
Venerable Nàgasena answered “Oh! Noble King, a 
meditator contemplating his mental and physical 
phenomena all the time without any skipping, suddenly 
reached into a state where all mental and physical 
phenomena disappeared.  Oh! Noble King by the rightful 
practice when a meditator reached a stage of cessation of 
all mental and physical phenomena, such stage is called 
realisation of Nibbàna”.    

Những thiền giả có thể không hiểu một cách rõ ràng 
với những từ ngữ đã được diễn đạt trong ngôn ngữ thuộc 
giáo điển.  Trong ngôn ngữ đơn giản, những thiền giả có 
thể vấn hỏi “sự chứng tri Níp Bàn là cái chi?”.  Loại câu 
hỏi như thế đã được vấn hỏi trước kia.  Vào một thời, Vua 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           353 
 

Milinda đã vấn hỏi Trưởng Lão Nàgasena.  Trưởng Lão 
Nàgasena uyên bác đã trả lời “ Ồ! Thưa Đại Vương, một 
thiền giả đang chăm chú thẩm sát hiện tượng tâm sinh lý 
của mình suốt trọn thời gian và không bỏ sót bất luận điều 
chi, một cách đột nhiên đạt đến trạng thái tất cả hiện tượng 
tâm sinh lý đều biến mất.  Ồ! Thưa Đại Vương, do bởi sự 
tu tập chân chánh, một khi thiền giả đạt đến giai đoạn của 
sự chấm dứt tất cả hiện tượng tâm sinh lý thì giai đoạn đó 
được gọi là sự chứng tri Níp Bàn. 

 

In other words, a meditator since the time of 
awakening from sleep is contemplating his mental and 
physical phenomena of rising, falling, sitting, touching, 
walking, seeing, hearing, smelling, eating, thinking and 
knowing etc. without missing a moment, suddenly finds 
nothing to note – not only missing the noting objects but 
also there is no noting mind itself nothingness. Such kind of 
experience (cessation of phenomena) is called realization 
of Nibbàna.  

Nói một cách khác, kể từ khi thức dậy sau một giấc 
ngủ, thiền giả luôn thẩm sát vào hiện tượng tâm sinh lý của 
mình về phồng lên, sộp xuống, ngồi, đụng, đi, thấy, nghe, 
nếm, ăn, nghĩ suy và sự hiểu biết, v.v.. không bỏ sót một 
thời điểm nào, một cách đột nhiên khám phá ra chẳng có 
chi để chú niệm – không chỉ mất đối tượng của chú niệm 
mà ngay cả cũng chẳng có sự chú niệm ở tâm thức, tự nó 
rỗng không.  Thể loại kinh nghiệm như thế (sự chấm dứt 
của hiện tượng) được gọi là sự chứng tri Níp Bàn.   

 

What do meditators know at the moment of 
realization of Nibbàna?  It is to be know by characteristic, 
function and manifestation. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           354 
 

a. Characteristic: Meditator know the realisation of 
Nibbàna by the characteristic of peacefulness by the 
characteristic of peacefulness by the characteristic of 
cessation of mental and physical phenomena. (It is not 
sleep, it is no death, not unconsciousness).  Some 
meditators must take some of the symptoms like violent 
vibration of body and legs, losing consciousness and falling 
down etc. are realizations of Nibbàna. It is not so.  

b. Function: Javana. Impulsion has a very solemn 
and calm characteristic. There should be no ungracious 
composure of body posture.  If cessation of phenomena 
occurred while sitting the body position will be very erect 
and composed and if it occurred while standing, it must 
stay without bending, without swaying of falling down but 
stay in proper, graceful and still composure.  

c. Manisfestation: At time of realization of 
Nibbàna, the meditators will not be conscious of the form, 
vision or the shadow of the body etc. Becoming and 
disappearing of mind and matter ceased altogether and 
become peaceful. All motions, forms and visions and 
shadow vanished.  These are the symptoms of the 
realization of Nibbàna. 

Làm thế nào những thiền giả nhận thức được thời 
điểm của sự chứng tri Níp Bàn?  Điều đó được biết đến do 
bởi đặc tướng, chức năng và sự biểu tri.  

a. Đặc tướng: thiền giả nhận thức sự chứng tri Níp 
Bàn do bởi đặc tướng an tịnh, do bởi đặc tướng của sự 
chấm dứt hiện tượng tâm sinh lý. (Điều đó chẳng phải ngủ, 
cũng chẳng phải chết và chẳng phải vô ý thức).  Một số 
thiền giả phải có một vài triệu chứng như sự rung động 
mãnh liệt về thân và đôi chân, mất cả tri giác và ngã người 
xuống, v.v.. là những sự chứng tri Níp Bàn.  Quả thật 
không phải như vậy. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           355 
 

b. Chức năng: Tâm Đổng Lực. Sự đưa tới có đặc 
tính rất trân trọng và an tịnh.  Có một sự điềm tĩnh thanh 
thản trong oai nghi ngồi.  Nếu sự chấm dứt hiện tượng hiện 
bày trong lúc Thiền Tọa thì tư thế của cơ thể sẽ rất thẳng 
đứng và điềm tĩnh, và nếu nó hiện bày trong lúc Thiền 
Hành thì nó vẫn giữ ở vị trí thích hợp, thanh nhã và vẫn giữ 
sự điềm tĩnh, chẳng phải gập người xuống và cũng chẳng 
lắc lư đổ ngã người.   

c. Sự biểu tri: vào thời điểm của sự chứng tri Níp 
Bàn, những thiền giả sẽ không có ý thức về hình tướng, sự 
nhìn thấy hoặc hình dáng của cơ thể, v.v.. Sự trở thành và 
sự biến mất của Danh và Sắc đồng cùng chấm dứt, và trở 
nên an tịnh. Tất cả mọi chuyển động, hình tướng, sự nhìn 
thấy và hình dáng đều biến mất.  Đây là những triệu chứng 
của sự chứng tri Níp Bàn.  

 

Here, for meditators, how do they strive to achieve 
for the attainment of Nibbàna? Buddha said “Oh Bhikkhus! 
To achieve Nibbàna, Bhikkhus have to contemplate 
Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà, because it is the only 
way to the realization of Nibbàna. Therefore our 
meditators here must note left step, right step, rising, 
falling, seeing, hearing, etc. all the time until cessation of 
all mental and physical phenomena is achieved.  Because 
this is the only way to achieve Magga Nàna, Phala Nàna 
and Nibbàna. 

Tại đây, cho những thiền giả, họ phải nỗ lực như thế 
nào để được thành tựu cho việc chứng đắc Níp Bàn?  Đức 
Phật đã dạy “Này Chư Tỳ Khưu! Để chứng đắc Níp Bàn, 
chư tỳ khưu phải tu tập thẩm sát Thiền Minh Sát Niệm Xứ, 
vì lẽ, đó là con đường duy nhất để chứng tri Níp Bàn”.  Do 
đó, những thiền giả của chúng ta tại đây phải chú niệm trái 
bước, phải bước, phồng lên, xộp xuống, việc thấy, việc 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           356 
 

nghe, v.v.. suốt mọi thời gian mãi cho đến chứng đắc sự 
chấm dứt mọi hiện tượng tâm sinh lý.  Vì lẽ, đây là con 
đường duy nhất để chứng đắc Tuệ Đạo, Tuệ Quả và Níp 
Bàn.  

 

 During the time of Buddha, “Soreyya”, a rich 
man’s son, on his way to the river for bathing, saw a very 
handsome monk namely “Venerable Kaccàyana”. At the 
very moment of seeing that very handsome monk, he failed 
to note the phenomena in his mind and he wished that the 
monk to become his wife.  But the monk was an Arahat (a 
purified and noble monk), and “Soreyya” was transformed 
into woman due to his insulting wish towards an Arahat.  
On realising his sin, he apologized for forgiveness by 
paying respects to the Arahat and finally he regained his 
manhood.  Then he became repentant on this event and 
decided to ordain as a monk and practised Vipassanà 
Bhàvanà meditation.  He contemplated his foot movements 
in walking meditation, noting rising and falling of the 
abdomen in the sitting meditations and all the mental and 
physical phenomena of seeing, hearing, thinking, eating, 
touching until he achieved Magga and Phala Nàna.  In 
other words, he reached the state of realisation of Nibbàna.  
So, contemplating the Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà or 
Insight Meditation is tantamount to selecting the Best Path- 
Nibbàna. 

Vào thời kỳ của Đức Phật, “Soreyya” con trai của vị 
bá hộ, trên đường ra bờ sông để tắm, đã nhìn thấy một vị tỳ 
khưu rất xinh đẹp có tên gọi là “Trưởng Lão Kaccàyana”.  
Ngay trong lúc nhìn thấy vị tỳ khưu rất xinh đẹp đó, vị ấy 
đã thất niệm về đối tượng trong tâm thức và vị ấy đã mong 
ước rằng vị tỳ khưu trở thành người vợ của mình.  Nhưng 
vị tỳ khưu là một bậc Vô Sinh (tỳ khưu thanh tịnh và thánh 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           357 
 

thiện), và “Soreyya” đã bị biến đổi thành người nữ do ước 
muốn của anh ta có sự xúc phạm hướng đến phẩm giá của 
bậc Vô Sinh.  Nhận ra tội lỗi của mình, vị ấy đã sám hối để 
xin được tha thứ qua việc bày tỏ lòng tôn kính đến bậc Vô 
Sinh, và cuối cùng thì vị ấy đã được phục hồi thành nam 
nhân.  Thế rồi, vị ấy trở nên hối hận về sự kiện này và đã 
quyết định xuất gia thành một vị tu sĩ, và trau giồi tu tập 
Thiền Minh Sát.  Vị ấy thẩm sát vào mỗi chuyển động của 
bước chân đi trong Thiền Hành, chú niệm vào sự phồng lên 
và xộp xuống của bụng trong Thiền Tọa, và trong tất cả 
mọi hiện tượng tâm sinh lý về việc thấy, việc nghe, việc 
nghĩ suy, việc ăn, việc đụng, mãi cho tới vị ấy chứng đắc 
Tuệ Đạo và Quả.  Nói một cách khác, vị ấy đã đạt đến trạng 
thái của sự chứng tri Níp Bàn.  Như thế, việc thẩm sát tu 
tập Thiền Minh Sát Niệm Xứ hoặc Thiền Tuệ Giác quả là 
tương đương với việc chọn lựa Thù Thắng Đạo – Níp Bàn.     

 

May all our meditators achieve the final release 
from all kinds of sufferings extinction of all defilements and 
enjoy a perfect passionless happiness – the realisation of 
Nibbàna. 

Mong rằng tất cả những thiền giả của chúng ta 
thành đạt sự giải thoát cuối cùng khỏi mọi thể loại khổ đau, 
sát trừ tuyệt mọi phiền não và thọ hưởng niềm an vui hạnh 
phúc hoàn hảo– sự chứng tri Níp Bàn. 

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           358 
 

 
SÌLA VISUDDHI (PURIFICATION OF 

CONDUCT) 
GIỚI THANH TỊNH (SỰ THANH LỌC 

VỀ GIỚI HẠNH) 
 
 

Today’s Dhamma Talk is about Sìla Visuddhi 
(Purification of Conduct) is the foundation or the first of 
the seven Visuddhi.  Without observing Sìla – Morality, the 
higher Magga – Phala Nàna is hardly attainable.   

Pháp Thoại hôm nay là về Giới Thanh Tịnh (Sự 
thanh lọc về Giới Hạnh) là nền tảng hoặc chi pháp đầu tiên 
của Thất Thanh Tịnh.  Nếu không thọ trì Giới Luật – Đức 
hạnh, các tầng Tuệ Đạo – Quả cao hơn hầu như không thể 
đạt được.  

 

Sìla- morality here means, for the laity, the 
observation of either the five or the eight precepts and for 
the bhikkhus, that of the Patimokkhas- the code of monk’s 
rules.  Sìla-morality with regard to it’s solemnity is of three 
kinds. Namely, 

1. the ordinary Sìla, 
2. the noble upa Sìla and 
3. the ultimate paramattha Sìla. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           359 
 

By observing the said Sìla, one can be reborn in the 
human world at a higher position of influence, or in the 
world of noble devas, or if with Vipassanà meditation can 
realise Nibbàna- the extinction of all sufferings. 

Giới luật- Đức hạnh tại đây có ý nghĩa, dành cho 
hạng người tại gia, sự thọ trì về một trong hai là năm hoặc 
tám điều học, và dành cho chư tỳ khưu, đó là Biệt Biệt Giải 
Thoát Giới – bộ luật về những giới điều của vị tu sĩ.  Giới 
Luật – Đức hạnh, về phương diện của sự trang trọng thì có 
ba thể loại. Như sau: 

1. Giới thông thường, 
2. Giới cao quý và  
3. Giới tột cùng cao quý. 
Do việc thọ trì Giới Luật, người ta có thể được tái 

tục trong Cõi Nhân Loại ở địa vị cao sang quyền thế, hoặc 
vào trong Cõi Thiên Giới cao quý, hoặc nếu tu tập Thiền 
Minh Sát có thể chứng tri Níp Bàn –sự diệt tuyệt mọi khổ 
đau.   

 

There are also five benefits available if one 
observes the precepts steadfastly and permanently.  There 
are: 

1. to gain great wealth in the present life, 
2. to gain great fame and reputation, 
3. to be able to appear with courage and confidence 

in any public gathering, 
4. to be able to face death with calmness and 

serenity, 
5. to be reborn at a noble deva world or at least in 

the human world at a higher position. 
Ngoài ra, có năm quả phước hữu ích nếu một người 

thọ trì những điều học một cách kiên định và thường luôn. 
Đó là: 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           360 
 

1. Đạt được sự thịnh vượng to lớn ngay trong kiếp 
sống hiện tại. 

2. Đạt được thinh danh và uy tín to lớn. 
3. Có khả năng xuất hiện với lòng can đảm và sự tự 

tin ở trong bất cứ sự tụ tập công cộng.  
4. Có khả năng đối diện cái chết với sự điềm tĩnh và 

thanh thản. 
5. Được tái tục về Cõi Thiên Giới cao quý hoặc tối 

thiểu, ở bậc cao thượng trong Cõi Nhân Loại. 
 

Morever, Sìla-morality is an ageless virtue and 
fragrant at all times.  Ornaments and dresses that one 
wears, seem pretty and elegant only at the appropriate time 
and place whereas, Sìla-morality shines at all ages, young 
or old.  The Pàli sentence “Sìlam yogissa lankaro” means, 
Sìla-morality is the ornament of the meditator- the very one 
practising Vipassanà meditation.   

Hơn thế nữa, Giới Luật – Đức Hạnh là một đức tính 
bất luận niên hạn và luôn mãi tỏa ngát hương thơm.  Những 
vật trang sức và trang phục mà con người vận mặc, chỉ có 
vẻ xinh xắn và thanh lịch khi phải hợp thời và hợp cảnh, 
trái ngược lại thì Giới Luật – Đức Hạnh sáng ngời với mọi 
niên kỷ, trẻ hoặc già.  Với câu Pàli nói rằng “Giới Luật 
trang sức hành giả” có nghĩa là Giới Luật – Đức Hạnh là 
vật trang sức của thiền giả - ngay chính với người tu tập 
Thiền Minh Sát.  

 

In the time of Lord Buddha, a certain youth, by the 
name of Subha once asked Him as to why some people are 
weak and sick some are strong and healthy. “Oh young 
Subha” Lord Buddha replied “Some people who fail to 
observe Sìla and get into the habit of doing unwholesome 
acts and deeds become sick and weak, and those who 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           361 
 

observe Sìla steadfastly and continuously appear strong 
and healthy. “Thus it is evident that Sìla-morality becomes 
a support in whatever existence you are and happens to be 
an ornament of the meditator.  Fragance, sweetness of 
smell travels in the direction of the wind only, whereas, 
Sìla-morality radiates in all directions at all times.  

Trong thời kỳ của Đức Thế Tôn, có một thanh niên 
với tên gọi là Subha, một hôm vấn hỏi Ngài “là vì sao có 
một vài người yếu đuối và bệnh tật, một vài người lại tráng 
kiện và khỏe mạnh”.  Đức Thế Tôn đã trả lời “Này thanh 
niên Subha, một vài người hư hỏng trong việc gìn giữ Giới 
Luật, lại khắng khít vào thói quen tạo tác những hành động 
vào Bất Thiện Hạnh thì trở nên bệnh tật và yếu đuối.  Với 
người thọ trì Giới Luật một cách kiên định và liên tục thì 
hiện bày tráng kiện và khỏe mạnh”.  Như thế, đó là điều 
hiển nhiên rằng Giới Luật – Đức Hạnh trở thành một sự hỗ 
trợ trong bất luận kiếp sống nào của bạn và dẫn đến thành 
vật trang sức của thiền giả.  Hương thơm, vị ngọt chỉ du 
hành theo chiều hướng của gió, trái ngược lại, Giới Luật – 
Đức Hạnh luôn tỏa ra cùng khắp mọi phương.   

 

Once, Lord Buddha spoke on the value of a virtuous 
life with reference to Sàmanera Samkicca.  In the time of 
Lord Buddha, thirty bhikkhus, after taking a subject on 
meditation object from Him, managed to leave for a large 
village. Lord Buddha, foreseeing a danger in their 
practising meditation and that danger would be overcome 
by Sàmanera Samkicca who was staying with Thera 
Sàriputta, advised them to go and pay homage to their 
brother Sàriputta before going to the village.  Thera 
Sàriputta foreseeing the Buddha’s wish, sent Sàmanera 
Samkicca to accompany as a kappiya, an attendant when 
they paid homage to him before their departure.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           362 
 

Một thuở, Đức Thế Tôn đã nói đến giá trị của một 
đời sống đức hạnh với tài liệu tham khảo về Sa Di 
Samkicca.  Vào thời kỳ của Đức Thế Tôn, có ba mươi vị tỳ 
khưu, sau khi đã thọ lãnh chủ đề với đề mục thiền định từ 
nơi Ngài, đã chuẩn bị ra đi đến một làng mạc rộng lớn.  
Đức Thế Tôn, vì đã nhận thấy có một sự nguy hiểm trong 
việc tu tập thiền định của họ và sự nguy hiểm đó sẽ được 
khắc phục do bởi Sa Di Samkicca, là người đang cùng ở 
với Trưởng Lão Sàriputta, nên Ngài đã có lời khuyên với 
họ là nên đi tới và bày tỏ lòng tôn kính đến Pháp Huynh 
Sàriputta của họ, trước khi đi đến làng mạc.  Trưởng Lão 
Sàriputta nhận thức được điều mong muốn của Đức Phật, 
nên đã cho Sa Di Samkicca đi tháp tùng theo như một thị 
giả, một người phục vụ ngay khi họ bày tỏ lòng tôn kính 
đến Ngài trước lúc khởi hành. 

 

Here you should know something about Sàmanera 
Samkicca.  He was only seven years of age and had already 
attained Arahatship.  His mother met a certain death when 
she had been conceived with the child Samkicca-to-be, 
about to be born. During the cremation of the corpse, the 
whole body except the womb, was burnt to ashes.  At night, 
a watchman who had burnt the corpse, pierced the unburnt 
womb with a bamboo staff and hit a little at the corner of 
an eye.  The next morning, the child was seen curiously 
lying on the fire that had burnt the corpse. He was then 
taken to his relatives who gradually brought him up.  A 
fortune teller, when asked about the child’s future, 
predicted that if he would be adopted, his seven 
generations would become poor and that if ordained in the 
Order as a novice, he would become very famous with a 
great retinuein the Order.  As the child grew up, he was 
told about his recovery-from- death and became greatly 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           363 
 

moved.  So he thought he would not let his life in vain, and 
would go into the Order so that he could do meritorious 
deeds to make him free from the cycles of rebirth.  His 
relatives agreed when asked permission and he was sent to 
Thera Sàriputta for ordination as a novice.  While holding 
a shaving of hair from his head, he meditated Vipassanà 
and at the end of shaving, he attained the Arahatship at the 
age of only seven years.  

Tại đây, bạn nên biết một vài điều về Sa Di 
Samkicca.  Vị ấy chỉ mới bảy tuổi đời mà đã thành đạt Quả 
vị Vô Sinh.  Mẹ của vị ấy đã thọ mạng chung ngay khi 
đang có mang và chuẩn bị hạ sanh trẻ Samkicca.  Trong khi 
đang hỏa táng tử thi, ngoại trừ tử cung, toàn cả cơ thể đã bị 
đốt cháy thành tro bụi.  Vào ban đêm, người thức canh hỏa 
thiêu tử thi, đã chọc thủng vào tử cung vẫn chưa cháy với 
một gậy tre và đụng vào một góc nhỏ của con mắt.  Sáng 
hôm sau, một cách lạ kỳ, một đứa bé đã được nhìn thấy 
đang nằm trên ngọn lửa đã hỏa thiêu tử thi.  Thế rồi, đứa bé 
được mang đến người thân của nó để được nuôi dưỡng lớn 
dần lên.  Một người thầy bói, khi được hỏi về tương lai của 
đứa bé, đã tiên đoán rằng nếu nó được nhận nuôi dưỡng thì 
sẽ phải bị nghèo khổ trong bảy đời và nếu nó được xuất gia 
trong Tăng Đoàn như một Sa Di thì nó sẽ trở nên rất nổi 
tiếng với một đoàn tùy tùng to lớn trong Tăng Đoàn.  Và 
như thế đứa bé lớn dần lên, nó đã bị kích động mãnh liệt 
khi được nghe kể lại về sự việc nó vừa thoát khỏi cái chết.  
Ngay sau đó, nó đã suy nghĩ không muốn sống một cuộc 
đời vô ích và nó muốn gia nhập Tăng Đoàn nhằm thực hiện 
những Thiện Hạnh, để cho nó được thoát khỏi vòng luân 
hồi tái tục.  Sau khi ngõ lời xin phép và được quyến thuộc 
đồng ý, thế rồi nó được đưa đến Trưởng Lão Sàriputta để 
được xuất gia làm một vị Sa Di.  Trong khi nắm tóc vừa 
cạo ở trên đầu, nó đã tu tập Thiền Minh Sát và khi vừa dứt 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           364 
 

việc cạo tóc, đứa bé đã thành đạt Quả vị Vô Sinh ở vào lứa 
tuổi chỉ vừa lên bảy.    

 

Now let me continue my Dhamma Talk.  With this 
young novice Samkicca, the thirty bhikkhus started 
meditating Vipassanà Insight in the forest near the village.  
While thus meditating, five hundred robbers hiding in the 
thich forest wanted  to make an offering of the blood of a 
man’s throat to the guardian spirits of the forest with the 
delusion that their stealing and robbing could be done 
successfully.  So the robbers came up to the village 
monastery and demanded that one of the bhikkhus be given 
as a sacrifice.  It was the very danger that Lord Buddha 
had foreseen.  

Bây giờ xin cho tôi được tiếp tục Pháp Thoại.  Cùng 
với vị Sa Di trẻ Samkicca này, ba mươi vị tỳ khưu khởi sự 
tu tập Thiền Minh Sát Tuệ ở trong rừng già cạnh bên làng.  
Trong lúc thiền định như thế, có năm trăm tên cướp đang 
ẩn trốn trong rừng cây rậm rạp muốn thực hiện một cuộc 
hiến tế máu tươi từ cổ họng của một người nam đến vị 
Thần bảo vệ khu rừng với một ý nghĩ cuồng si rằng việc 
trộm cướp của chúng sẽ được thành công viên mãn. Do đó, 
bọn cướp đã đi đến tu viện ở làng và đòi hỏi một trong 
những vị tỳ khưu cho làm vật hy sinh.  Đó là điều rất nguy 
hiểm mà Đức Thế Tôn đã nhìn thấy trước. 

 

When the meditating bhikkhus came to know of that 
demand, the eldest of them stood up and proudly said “Oh 
young brothers, this is my responsibility to go after the 
robbers.  You all the rest should continue practising 
Vipassanà Insight Meditation peacefully and I’ll follow 
along with the robbers”.  Again the second elder stood up 
and requested “No elder brother, you should not do like 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           365 
 

this.  The youngers will be left without a Nàyaka – 
chieftain, so please do not go after the robbers”.  Again the 
third elder brother stood up and requested in the same 
manner.  From the eldest to the youngest bhikkhu, each 
voluntarily requested to go with the robbers.  At last the 
Sàmanera Samkicca interfered “Oh Reverend Bhikkhus, 
this is my responsibility: my teacher Thera Sàriputta 
foreseeing the danger in advance, had purposedly sent me 
to accompany you all”.  So saying he went along with the 
robbers.  The bhikkhu chief requested the robbers not to 
show the novice the sword as he was so young and to treat 
him properly not to be frightened.  The robbers took the 
Sàmanera to the forest and placed him under a shady tree 
and sharpened their swords.  While they were making 
preparations for the sacrifice, the young Sàmanera had 
attained the supreme ecstasy under the shady tree.  When 
everything was ready for the occasion, the leader robber 
came to the Sàmanera Samkicca who was the seated with 
his mind fixed on a kind of samàpatti concentration.  The 
leader lifted his sword and swung and struck hard at the 
neck of the young Sàmanera.  “Dunn” came out the sound 
of striking as if the blade of sword had struck a stone.  The 
blade curled up and again he tried, the same was the result.  
The young Sàmanera was invulnerable, could not be 
attacked.  Then the leader robber shook the novice and said 
“Oh young novice, I cut you with this sword.   Are you not 
afraid of going to die?”.  You seem not to be afraid of 
going to be killed.  Your face looks very serene, peaceful 
and tranquil and your behaviour is very calm.  Are you not 
frightened?”.  The Sàmanera Samkicca replied “ Oh leader 
robber, an Arahat like us is not afraid of going to die, this 
Khandhà or this body is a heavy burden to us.  To feed the 
body everyday is nothing but suffering”.  The day to put 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           366 
 

down the burden of this Khandhà or this body is the 
happiest day for us.  Arahats like us have no fear nor 
unhappiness”.      

Khi chư tỳ khưu hành thiền đi đến hiểu biết về lời 
đòi hỏi đó, vị trưởng lão cao niên nhất của họ đã đứng lên 
và long trọng thốt lời “Này Chư Pháp Đệ, đây là trách 
nhiệm của tôi phải đi theo những tên cướp.  Tất cả các bạn 
còn lại phải tiếp tục tu tập Thiền Minh Sát Tuệ một cách an 
tịnh và tôi sẽ đi theo với bọn cướp này”.  Lại nữa, vị trưởng 
lão thứ hai đã đứng lên và thỉnh cầu “Dạ thưa không Pháp 
Huynh trưởng lão, Ngài không nên làm như vậy.  Những vị 
trẻ tuổi sẽ không thể thiếu mất vị thầy lãnh đạo, vậy kính 
xin Ngài không đi theo những tên cướp”.  Lại nữa, vị 
trưởng lão thứ ba đã đứng lên và thỉnh cầu cũng cùng một 
cách thức. Từ vị tỳ khưu cao niên nhất đến vị tỳ khưu trẻ 
tuổi nhất, từng mỗi vị tự nguyện thỉnh cầu để đi với bọn 
cướp.  Cuối cùng, Sa Di Samkicca can thiệp vào “Kinh 
bạch Chư Tỳ Khưu tôn kính, đây là trách nhiệm của con.  
Đức Tôn Sư của con là Trưởng Lão Sàriputta đã nhận thấy 
trước về điều nguy hiểm này và đã có ý định cho con đi 
theo cùng với tất cả quý Ngài”.  Vừa dứt lời, vị ấy đã đi 
cùng với những tên cướp.  Vị tỳ khưu lãnh đạo đã yêu cầu 
bọn cướp không nên hiển thị cây gươm vì Sa Di còn quá 
trẻ, nên đối xử một cách tử tế và chẳng nên làm kinh sợ.  
Bọn cướp đã dẫn Sa Di đi vào rừng và đặt vị ấy ở dưới 
bóng mát của cội cây, và đi mài bén thanh gươm của 
chúng.  Trong khi bọn chúng lo chuẩn bị lễ hiến tế, Sa Di 
trẻ đã đạt đến sự nhập định tột bực (Nhập Đại Định) ở dưới 
bóng mát của cội cây.  Khi tất cả mọi việc đã sẵn sàng cho 
sự kiện, vị chủ bọn cướp đi đến Sa Di Samkicca đang ngồi 
với tâm khắng khít Nhập Đại Định.  Vị chủ bọn giở gươm 
lên và vung tay chém mạnh vào cổ của Sa Di Samkicca. 
“Dunn” âm thanh của việc chém vang dội như là lưỡi gươm 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           367 
 

đã chém vào tảng đá.  Lưỡi gươm bật lên và anh ta đã thử 
lại một lần nữa và kết quả cũng vẫn tương tự.  Sa Di trẻ 
không bị tổn thương cũng không bị làm hại được. Thế rồi, 
vị chủ bọn lúc lắc Sa Di và nói “Này Sa Di trẻ, ta đã chém 
ngươi với lưỡi gươm này.  Vậy ngươi không có lo sợ về sự 
chết hay sao? Trông ngươi có vẻ không có sợ hãi về sự giết 
này.  Gương mặt của ngươi rất thanh thản, an tịnh và điềm 
tĩnh còn thái độ của ngươi quả thật rất thản nhiên.  Vậy 
ngươi không có nỗi lo sợ hay sao?”.  Sa Di Samkicca trả lời 
“Này người thủ lãnh, một bậc Vô Sinh như chúng tôi không 
có lo sợ về sự chết.  Chính xác thân ngũ uẩn này là một 
gánh nặng cho chúng tôi.  Dưỡng nuôi xác thân mỗi ngày 
chẳng tầm cầu lợi ích chi mà chỉ có khổ đau.  Ngày nào đặt 
được gánh nặng của xác thân ngũ uẩn này xuống đó là ngày 
hạnh phúc nhất của chúng tôi.  Các bậc Vô Sinh như chúng 
tôi không kinh sợ cũng không ưu não”.   

 

Listening to what the young novice said and holding 
his sword up, the leader robber uttered “Oh, he is an 
Arahat.  This lifeless sword knows the good qualities of an 
Arahat and yetp I, having the mind, know nothing.  I have 
been wrong”.  Thus realizing his misdeed, he dropped his 
sword and knelt at the feet of the Sàmanera Samkicca and 
asked for his pardon. “Oh Sàmanera, let me enter the 
Order and let me take the suitable precepts beginning right 
from here.  I’ll never steal or rob”. 

Cầm thanh gươm ở trong tay và lắng nghe điều mà 
vị Sa Di đã nói, vị chủ bọn bật thốt lên lời “Ồ, vị này là bậc 
Vô Sinh.  Thanh gươm vô tâm vô tính này còn biết được 
phẩm chất của bậc Vô Sinh còn như ta đây có tâm có thức 
mà chẳng biết chi cả.  Quả thật là Ta đã lầm”.   Và như thế, 
nhận thức lỗi lầm của mình, ông ta đã buông bỏ gươm và 
quỳ xuống dưới chân của Sa Di Samkicca, ngõ lời xin tha 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           368 
 

thứ lỗi lầm của mình “Ồ Ngài Sa Di, xin cho tôi được gia 
nhập vào Tăng Đoàn và xin cho tôi được thọ những điều 
giới học thích hợp bắt đầu ngay tại đây.  Tôi sẽ vĩnh viễn 
không còn trộm đạo”.  

All the five hundred robbers were terror stricken, 
repented for their wrong deeds and asked permission to 
become as Sàmaneras.  The young Sàmanera Samkicca 
complied with their request and gave them ten precepts. 

Cả năm trăm tên cướp rúng động kinh sợ, bày tỏ ăn 
năn về những hành động sai lỗi của mình và thỉnh cầu xin 
được trở thành những vị Sa Di.  Sa Di trẻ Samkicca đã 
hoan hỷ với những thỉnh nguyện và truyền trao cho họ 
mười điều giới học.  

 

Sàmanera Samkicca accompanied by his new five 
hundred disciples in yellow robes, returned to the thirty 
bhikkhus who were anxiously waiting what would happen 
to him.  They felt very much relieved on hearing the happy 
news events and said “Oh Samkicca, you should go and see 
your teacher. Thera Sàriputta who will be very glad, if he 
see you and your disciples”. 

Sa Di Samkicca đã đi cùng với năm trăm đệ tử mới 
của mình trong những bộ y vàng, quay trở lại với ba mươi 
tỳ khưu đang nóng lòng chờ đợi việc gì sẽ xảy đến Sa Di.  
Họ đã cảm thấy rất nhẹ nhõm khi được nghe những tin vui 
về sự kiện và nói “Này Samkicca, con phải đi và gặp Thầy 
của con.  Trưởng Lão Sariputta Ngài sẽ rất hoan hỷ nếu 
Ngài nhìn thấy con và các đệ tử của con”. 

 

Then the Sàmanera Samkicca and his disciples 
continued on their way to pay respect to his teacher.  Thera 
Sàriputta who after receiving them, advised them to pay 
homage to Lord Buddha.  On seeing them, “Oh, Sàmanera 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           369 
 

Samkicca, how wonderful it is, you have so many disciples” 
the Exalted One exclaimed.  Then Samkicca explained that 
is was true that all robbers had taken precepts from him 
and had become Sàmaneras novices in the Order.  “Ah 
Sàmaneras, it is fine, you old robbers, you lived so long for 
many years without virtue and concentration. It was all in 
vain.  Now you yourselves are full of virtue and so also is 
your teacher.  A short but virtuous life is better than a long 
immoral life”.  Lord Buddha remarked.  

Thế rồi Sa Di Samkicca cùng các đệ tử tiếp tục 
hành trình đến bày tỏ lòng tôn kính đến Tôn Sư của mình.  
Sau khi đón tiếp hội chúng, Trưởng Lão Sàriputta có lời 
khuyên bảo với họ nên tỏ lòng tôn kính đến Đức Thế Tôn.  
Vừa trông thấy hội chúng, Đức Thế Tôn đã thốt lên  “Này 
sa Di Samkicca, quả thật là tuyệt vời, con hôm nay có rất 
nhiều đệ tử”.  Thế rồi Samkicca đã giải thích rằng đó là sự 
thật, rằng tất cả bọn cướp đã thọ những điều giới học từ nơi 
mình và đã trở thành những vị Sa Di trong Tăng Đoàn.  
Đức Thế Tôn có lời nhận xét “Lành thay các vị Sa Di, đã 
bao nhiêu năm dài các con đã sống không có đức hạnh và 
tu thiền, với đời sống những kẻ trộm đạo.  Quả thật là vô 
ích.  Bây giờ, chính tự các con đã có đầy đủ đức hạnh và 
cũng cùng như vậy với thầy của các con.  Với một đời sống 
tuy ngắn ngủi mà có đạo đức còn tốt hơn một chuỗi dài 
sống vô đạo đức”.   

 

Then Lord Buddha spoke in verse as follows: 
“Better than a hundred years in the life of an immoral 
person who has no control over his senses, is a day in the 
life of virtuous person who cultivates Tranquillity and 
Insight Development Practice”.  

Sau đó Đức Thế Tôn đã thốt lên một bài kệ như sau 
“ Dầu sống một trăm năm với người vô đạo đức, không 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           370 
 

kiểm soát được những tri giác của mình, tốt hơn chỉ sống 
một ngày với người có đức hạnh, biết vun bồi sự An Tịnh 
và tu tập Phát Triển Tuệ Giác”.  

                    
Dầu sống một trăm năm 

Ác Giới, không thiền định, 
Tốt hơn sống một ngày, 

Trì Giới, tu Thiền Định (P.C. 110) 
 

Trăm năm sống có ích chi, 
Buông lung, phóng dật, Ác Tri Ác Tà! 

Một ngày trong cỏi Ta Bà, 
Trì Giới – Thiền Định, quả là tốt hơn.  

 

So meditators, let me concluded here for the day by 
expressing the most sincerest blessing, that may you all 
make effort to be full of purity of virtue which is the very 
basis of the seven purities and that may you attain Magga 
Phala Nàna in the serial order of stages of seven purities 
and that may you all realise Nibbàna, the extinction of all 
suffering very soon. 

Như thế, này những thiền giả, xin cho tôi được kết 
thúc tại đây cho hôm nay với niềm bày tỏ chân thành chúc 
phúc, mong rằng tất cả các bạn nỗ lực để có được đầy đủ 
đức hạnh tinh khiết, đó là nền tảng của Thất Thanh Tịnh và 
bạn có thể chứng đắc Tuệ Đạo Quả trong tuần tự của những 
giai đoạn nối tiếp nhau của Thất Thanh Tịnh, và tất cả các 
bạn có thể chứng tri Níp Bàn, một cách mau lẹ diệt trừ 
tuyệt mọi khổ đau.  

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           371 
 

Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 
 

 
CITTA VISUDDHI –  PURITY OF MIND 
TÂM THANH TỊNH – SỰ TINH KHIẾT 

TÂM THỨC 
 

 
The Dhamma to be delivered is Citta Visuddhi, the 

second of the Seven Visuddhis.  Having purified morality, 
the meditator should go on with making effort to purify his 
mind.  The purification of mind is termed “Citta Visuddhi” 
in Pàli.  The way of purifying the mind contains many 
kinds. First of all, I want to tell you about Vipassanà 
Kammatthàna which can purify our minds. 

Pháp Thoại được truyền tải là Tâm Thanh Tịnh, 
chi pháp thứ hai của Thất Thanh Tịnh.  Khi đức hạnh đã 
được thanh lọc, thiền giả nên tiếp tục nỗ lực để thanh lọc 
Tâm thức của mình.  Trong thuật ngữ Pàli về sự thanh lọc 
Tâm thức là “Tâm Thanh Tịnh”.  Con đường thanh lọc 
Tâm thức bao gồm nhiều thể loại.  Trước hơn hết, tôi muốn 
nói với các bạn về Quán Nghiệp Xứ mà có thể thanh lọc 
Tâm thức của chúng ta.  

 

Vipassanà Kammatthàna is again subdivided into 
(a) Samatha Yànika, one who takes up the basic exercise 
of Samatha Kammatthàna for realizing Nibbàna.  A 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           372 
 

person who has already practiced, at first, the Upacàra 
Samàdhi and Appanà Samàdhi continue Vipassanà Insight 
contemplation basing his Samatha calm (b) Suddha 
Vipassanà Yànika, one who directly carries out the 
practice of Vipassanà without the basic exercise of 
Samatha Kammatthàna for realizing Nibbàna.  Now, the 
way you are practising is called Suddha Vipassanà 
Yànika. 

Quán Nghiệp Xứ lại được phân chia ra làm (a) Tịnh 
Chỉ Thiền Giả, là người nắm bắt căn bản thiền tập của Chỉ 
Nghiệp Xứ để chứng tri Níp Bàn.  Với người đã có sự tu 
tập, trước hết ở tại, Cận Định và Nhập Định rồi tiếp tục 
thẩm sát Minh Sát Tuệ dựa trên sự An Tịnh Thiền Chỉ của 
mình (b) Tịnh Quán Thiền Giả, là người tiến tu một cách 
trực tiếp trau giồi Thiền Minh Sát mà chẳng qua căn bản 
thiền tập của Chỉ Nghiệp Xứ để chứng tri Níp Bàn.  Bây 
giờ, con đường mà bạn đang tu tập gọi là Tịnh Quán 
Thiền Giả.  

 

In Vipassanà Bhàvanà, however, all physical and 
mental phenomena that occur at the six sense-doors have to 
be observed.  From the very beginning, the meditator must 
note every object whenever it arises with Khanika 
Samàdhi (momentary concentration of Insight).  At the 
beginning of concentration, the meditator’s mind wanders 
about.  When the concentration is weak it is very difficult to 
control the mind.  As soon as it wanders to other objects 
the mental state is immediately noticed and contemplated 
on and then it ceases to wander any longer.  When the 
wandering mental state is contemplated on repeatedly in 
this manner for many times there will hardly be any 
wandering.  Contemplating the wandering mind is called 
Cittànupassanà.  Observing the mind is also Dhamma.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           373 
 

Tuy nhiên, trong tu tập Thiền Minh Sát cần phải 
quán sát tất cả hiện tượng vể thể xác và tinh thần đang hiện 
bày ngay tại sáu cửa giác quan.  Từ lúc bắt đầu, hành giả 
phải chú niệm từng mỗi đối tượng bất luận lúc nào nó khởi 
sanh với Sát Na Định (khoảnh khắc định mục của Tuệ 
Giác).  Ngay lúc bắt đầu của sự định mục, Tâm thức của 
thiền giả phóng dật đó đây.  Khi sự định mục còn yếu thì 
rất khó kiểm soát được Tâm thức.  Vào ngay lúc Tâm thức 
phóng dật đến những đối tượng khác thì một cách tức thời, 
trạng thái ý thức nhận biết được và thẩm sát vào nơi đó, và 
sau đó Tâm thức không còn phóng dật nữa. Khi lặp đi lặp 
lại nhiều lần với phương cách này vào trạng thái Tâm 
phóng dật thì quả thật khó còn có bất luận sự phóng dật 
nào.  Việc thẩm sát vào sự phóng dật của Tâm thức được 
gọi là Tâm Tùy Quán.  Việc gìn giữ Tâm thức cũng là 
Pháp. 

 

At this level of the contemplation it is found that the 
mind which is contemplating on its object, always come 
together closely and fixedly.  This fixedness of the mind on 
its object is “Vipassanà-Khanika-Samàdhi” (momentary 
concentration of Insight).  It is termed “Citta Visuddhi”.  
Therefore, the late Venerable Mahàsì Sayàdaw, our 
benefactor, said “Only the observing mind which is not 
wandering to other objects and concentrating only on the 
object to be observed is termed Citta Visuddhi, Purity of 
Mind.  Thus you are to exert to purify your mind.    

Ở ngay mức độ này của sự thẩm sát thì khám phá 
rằng việc thẩm sát của Tâm thức vào đối tượng của nó luôn 
luôn đi chung với nhau một cách chặt chẽ và cố định.  Việc 
định mục của Tâm thức trên đối tượng của nó gọi là “Sát 
Na Định Minh Sát” (khoảnh khắc định mục của Tuệ 
Giác).  Theo thuật ngữ Pàlì là “Tâm Thanh Tịnh”.  Do đó, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           374 
 

Ngài Cố Đại Trưởng Lão Mahàsì, bậc ân nhân của chúng 
ta, đã nói “Chỉ có gìn giữ Tâm thức không để cho phóng 
dật đến những đối tượng khác và thẩm sát duy nhất trên đối 
tượng đã được gìn giữ, theo thuật ngữ Pàli gọi là Tâm 
Thanh Tịnh, Sự Tinh Khiết Tâm Thức”.  Như thế, bạn 
đang nỗ lực thanh lọc Tâm thức của bạn.     

Generally people try to purify their bodies. In the 
morning, people rising from bed, wash their faces, brush 
their teeth and go to latrine.  In doing so they are cleansing 
or purifying their bodies.  In midday, they take bath, 
change their clothes, comb their hair and use make up.  
Doing these things are also purifying their bodies.  In the 
evening they do the same again.  In the same way they 
purify their bodies three times a day everyday. Only a few 
people purify their minds. Because of one’s impurity of 
body, one will not reach anyone of the four lower planes of 
existence, namely, the animal world, ghost world, demon 
world and hell.  If one’s mind is not pure, one will reach 
anyone of the four lower planes of existence.  Now, we 
human beings can see buffaloes, sows, oxen, dogs, ducks, 
pigs and hens etc. with our own eyes.  These animal are 
getting low, base and depraved lives, not because of the 
impurity of their bodies but because of that of their minds.  
In consequence of their past evil thoughts, words and 
actions these animals fell into the low and miserable words. 

Một cách thông thường, con người cố gắng để thanh 
khiết thân thể của mình. Vào buổi sáng, người ta đứng dậy 
khỏi giuờng, rửa mặt, đánh răng và đi đến nhà vệ sinh.  
Trong khi làm như thế, là họ đang làm sạch sẽ và thanh 
khiết thể xác của họ. Vào giữa ngày, họ đi tắm, thay đổi y 
phục, chải lại mái tóc và trang điểm. Thực hiện những việc 
này cũng là làm thanh khiết thể xác của họ. Vào buồi chiều, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           375 
 

họ cũng lại thực hiện một cách tương tự.  Trong cùng một 
phương thức, mỗi ngày họ đã làm sạch sẽ xác thân của họ 
tới ba lần.  Chỉ có một vài người thanh lọc Tâm thức của 
mình. Vì lẽ, với một cơ thể bất tinh khiết, người ta sẽ 
không có thể bất luận một ai phải đi đến Tứ Khổ Thú như 
là Cõi Súc Sanh, Cõi Atula, Cõi Ngạ Quỷ và Địa Ngục.  
Nếu với một Tâm thức bất thuần tịnh, con người có thể bất 
luận một ai sẽ phải đi đến Tứ Khổ Thú.  Bây giờ, chúng ta 
là nhân loại và với chính con mắt của mình có thể nhìn thấy 
những con trâu, lợn nái, bò, chó, vịt, lợn và những con gà, 
v.v.  Những con thú này đang lâm vào những cuộc sống 
thấp hèn, ty liệt và đồi bại, chẳng phải do bởi sự bất tinh 
khiết ở những xác thân của chúng mà đó là do chính bởi 
Tâm thức của chúng.  Là hậu quả của những nghĩ suy, lời 
nói và hành động ác trong quá khứ của chúng, những con 
thú này đã phải bị sa đọa vào những cỏi giới thấp hèn và 
khốn khổ.   

 

In order to purify the mind, Buddha said thus 
“Ekàyano ayam bhikkhave maggo sattànam visuddhiyà” 
in the introduction of Mahàsatipatthàna Sutta.  The 
meaning is this “Bhikkhus, this is the one and only way for 
the purification (of the minds) of beings. Therefore, if you 
want your minds to be pure, you should develop that way of 
steadfast mindfulness, Satipatthàna. 

Nhằm để tinh khiết Tâm thức, Đức Phật đã dạy rằng 
“Này chư tỳ khưu, chỉ có Độc Đạo với Thất Thanh Tịnh” 
trong phần giới thiệu bài kinh Đại Niệm Xứ.  Ý nghĩa này 
là “Này chư tỳ khưu, đây chỉ có một con đường duy nhất để 
thanh lọc (Tâm thức) của chúng sanh”.  Do đó, nếu bạn 
muốn Tâm thức của bạn được thuần tịnh, bạn nên phát triển 
vào con đường Chánh Niệm kiên định, Niệm Xứ. 

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           376 
 

That (only way) is the practice of the four methods 
of steadfast mindfulness, Satipatthàna. What are the four 
Satipatthànas? (1) Mindfulness as regards body, (2) 
Mindfulness as regards feelings, (3) Mindfulness as 
regards thoughts (4) Mindfulness as regards Dhamma.  If 
all beings apply themselves most assiduously and 
continuously in strict accordance with the instruction 
contained in Patipatti Sàsana, all of them will surely gain 
purity of mind.  Practising Satipatthàna, steadfast 
mindfulness, Buddhas, too, gain purity of mind.  Similarly 
Pacceka Buddhas – semi- Buddhas, Arahats and Noble 
disciples, too attain the purity of their minds.  That is why, 
you are to exert and develop Satipatthàna if you want the 
purity of mind.  There are many defilements or impurities 
that make mind impure. Lobha (greed) which wants more 
and more is a defilement. Dosa (anger) and Màna (conceit) 
are also defilements.  If you want to be free from the 
defilements, you are to practise and develop Satipatthàna, 
steadfast-mindfulness. Therefore, our late Mahàsì 
Sayàdaw, too, said “In order to be free from defilements, 
you must develop the steadfast mindfulness, Satipatthàna”.  
For purifying your minds, practising and developing 
Satipatthàna is the very best way.  

Đó (con đường duy nhất) là việc tu tập về bốn 
phương pháp Chánh Niệm kiên định, Niệm Xứ.  Tứ Niệm 
Xứ là những chi? (1) Thân Niệm Xứ, (2) Thọ Niệm Xứ, (3) 
Tâm Niệm Xứ, (4) Pháp Niệm Xứ.  Nếu tất cả chúng sanh 
tự áp dụng một cách chuyên cần và liên tục đúng theo 
những chỉ dạy có trong huấn từ của Pháp Hành thì quả thật 
vậy, tất cả chúng sanh sẽ đạt sự tinh khiết của Tâm thức.  
Tu tập Niệm Xứ với Chánh Niệm kiên định, hàng Chư Phật 
cũng đạt sự tinh khiết của Tâm thức.  Một cách tương tự, 
Chư Độc Giác Phật, những bậc Vô Sinh và Chư Thánh 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           377 
 

Thinh Văn đệ tử cũng thành đạt sự tinh khiết của Tâm thức.  
Đó là lý do tại sao bạn phải nỗ lực và phát triển Niệm Xứ 
nếu bạn muốn tinh khiết Tâm thức. Có biết bao phiền não 
hoặc bất tinh khiết đã làm cho Tâm thức bất tịnh.  Tham 
(lòng tham) với sự mong muốn có nữa và nhiều hơn nữa, là 
một phiền não.  Sân – sự sân hận và Ngã Mạn – tính kiêu 
mạn cũng là những phiền não.  Nếu bạn muốn được giải 
thoát khỏi những phiền não, bạn phải tu tập và phát triển 
Niệm Xứ, Chánh Niệm kiên định.  Do đó, Ngài Cố Đại 
Trưởng Lão Mahàsì của chúng ta cũng đã nói “Nhằm để 
giải thoát khỏi những phiền não, bạn phải phát triển Chánh 
Niệm kiên định, Niệm Xứ”.  Để thanh lọc Tâm thức của 
bạn, tu tập và phát triển Niệm Xứ là con đường thù thắng 
cùng tột.  

 

The mind is also like a wild elephant. The wild 
elephant is delighted only in the forest, it is not happy in 
the towns where there are buildings.  However, if the wild 
elephant are set free, they will not be useful, and will be 
harmful to men.  Therefore, the wild elephants are not 
usually kept as they are, but are lured by tamed and trained 
elephants, put into stockade, left them in it without food and 
water. After sometime, they are taken out from it, tied to a 
post, given a little food and water and tamed by the 
elephant trainers. After thus taming, they become well-
trained elephants and very useful. Just so, the mind, wild 
elephant, must not be allowed to indulge in the midst of 
sensualities. That mind will send one to hell.  Therefore the 
mind, wild elephant, must be lured by the other trained 
elephant.  The trained elephant means the faith and 
confidence, desire, Saddhà and Chanda. Saddhà means 
believing that practising Dhamma is good, it can free one 
from the sufferings of Apàya, it can make one realise 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           378 
 

Nibbàna. Chanda, desire, means not to dispel the desire, 
he must endeavour to practise thus he must have such a 
desire. The mind, wild elephant, must be lured by this 
Saddhà-Chanda, faith and confidence and desire. Then it 
must be put into the stockade. The mind is cut away from 
wordly objects, such as seeing the films, pictures, listening 
to the songs, music and plays etc. This cutting away is 
called not giving food and water to the mind, wild elephant. 
This mind is tied to a post of meditation object and will be 
tamed. The Buddha spoke in verse as follows: 

“The mind wanders far and moves about alone, 
thoughts appear and disappear one after another it is non-
material. Those who control their mind will be free from 
evil passions”.        

Tâm thức cũng như một voi hoang dã. Voi hoang 
chỉ vui thích nơi rừng già, chẳng phải vui thích ở nơi có 
những tòa nhà của chốn thị thành. Tuy nhiên, nếu những 
voi hoang đã được tự do thì chúng chẳng hữu ích và sẽ có 
hại đến cho con người. Do đó, những voi hoang thường 
không được giữ trong tình trạng như chúng hiện đang có, 
mà bị dẫn dụ bởi những voi đã được huấn luyện và thuần 
hóa, đưa vào khu vực có hàng rào bằng cọc, để chúng nơi 
đó và không có vật thực và nước uống.  Sau một thời gian, 
chúng được dẫn ra khỏi nơi đó, buộc vào một cái cột, cho 
một ít vật thực và nước uống, và được thuần hóa bởi những 
nài voi.  Sau việc thuần hóa như thế, chúng trở nên những 
voi khéo huấn luyện và rất hữu ích.  Quả thật vậy, Tâm 
thức, voi hoang dã, không cho phép được dễ duôi ở giữa 
những thú vui dục lạc. Tâm thức đó sẽ đưa con người đến 
Địa Ngục.  Do đó, Tâm thức, voi hoang dã, phải được dẫn 
dụ bởi những con voi khác đã được huấn luyện. Những voi 
đã được huấn luyện có nghĩa là đức tin và tự tín, sự ước 
muốn, Tín và Dục.  Tín có nghĩa là niềm tin rằng việc tu 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           379 
 

tập Giáo Pháp là tốt đẹp, nó có thể giải thoát người ta ra 
khỏi những khổ đau của Tứ Khổ Thú, nó có thể làm cho 
người ta chứng tri Níp Bàn.  Dục, sự ước muốn, chẳng có 
nghĩa là thải trừ sự ước muốn, vị ấy nỗ lực tu tập như thế 
tất nhiên vị ấy phải có sự mong cầu.  Tâm thức, voi hoang 
dã, phải được dẫn dụ do bởi Tín-Dục này, đức tín và tự tín, 
và sự ước muốn.  Sau đó, nó được đưa vào trong khu vục 
có hàng rào bằng cọc.  Tâm thức phải cắt bỏ mọi đối tượng 
Hiệp Thế, như là việc xem những cuốn phim, hình ảnh, 
việc lắng nghe những bài hát, âm nhạc và vui đùa, v.v.. 
Việc cắt bỏ này gọi là chẳng cho vật thực và nước uống đến 
Tâm thức, voi hoang dã.  Tâm thức này được buộc vào một 
cái cột của đề mục thiền định và sẽ được thuần hóa.   

Đức Phật đã thốt lên một câu kệ như sau: “Tâm 
thức phóng dật xa xôi và di chuyển đơn độc, nghĩ suy hiện 
bày và biến mất đi đến một cái khác, là phi vật chất. Với 
người kiểm soát được Tâm thức của mình thì sẽ thoát khỏi 
những Ác Ma”.  

 
Chạy xa, sống một mình, 
Không thân, ẩn hang sâu 
Ai điều phục được Tâm, 

Thoát khỏi Ma trói buộc”. 
 (P.C.37) 

Xa xôi diệu vợi lữ trình, 
Đến đi đơn độc, ẩn mình hang sâu. 
Điều Tâm, hạnh phúc nhiệm mầu, 

Vui thay! thoát khỏi khổ sầu Ác Ma! 
 

It is essential to subdue the mind.  If it is not 
controlled, it can reach the place where it wants to.  The 
foregoing verse was uttered by the Buddha with reference 
to the nephew of Thera Sangharakkhita.  The name of the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           380 
 

nephew was Sangharakkhita Bhagineyya.  He was also a 
monk.  Being assigned by the uncle monk, the nephew 
stayed in a village monastery as the head of the monastery.  
The villagers offered the nephew monk some cloths to make 
robes as they were pious.  He intended to offer the cloths to 
his uncle for making robes. Intening to go to his uncle just 
after lent (October), he folded the cloth and kept them. 
After lent, he went to his uncle, carrying the cloths and 
paid homeage to him.  As the uncle was sitting, the nephew 
fanned the Thera and said “Oh Venerable, may I offer you 
the cloths as robes. Reverend Sir, would you be kind 
enough to accept the cloths and out of your compassion 
receive my offer”. But the uncle declied to accept the 
cloths, saying that he had enough and you yourself should 
use them.  Then, the nephew said “Oh, No! Reverend Sir, I 
have reserved them to offer you”. Although he repeated his 
request, the Thera would not accept.  The young bhikkhu 
felt disheartened and thought that since his uncle did not 
love him, so he was unwilling to share the requisites with 
him, it would be better for him to leave the Order and live 
the life of a layman. 

“Quả là sự cần thiết để điều phục Tâm thức.  Nếu 
Tâm không được kiểm soát thì nó có thể đi đến nơi mà nó 
muốn”. Câu kệ vừa đề cập trên đã được Đức Phật thốt lên 
với tài liệu tham khảo về người cháu trai của Trưởng Lão 
Sangharakkhita.  Tên gọi của người cháu trai là 
Sangharakkhita Bhaggineyya.  Vị ấy cũng là một tu sĩ.  
Được sự phân công của Sư Chú, Sư Cháu như là một vị trụ 
trì ở tại một tịnh xá làng quê.  Những dân làng ngoan đạo 
đã cúng dường đến Sư Cháu những mảnh vải để may thành 
những tấm y. Vị ấy có ý định cúng dường những mảnh vải 
đến Sư Chú của mình để may thành những tấm y.  Dự định 
sẽ đi đến Sư Chú ngay sau mùa lễ an cư (Tháng Mười), vị 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           381 
 

ấy đã xếp những vải lại và cất giữ chúng.  Sau mùa an cư, 
vị ấy đã đi đến Sư Chú, mang những xấp vải và bày tỏ lòng 
tôn kính đến Sư Chú. Vị Sư Chú đang ngồi, Sư Cháu hầu 
quạt Trưởng Lão và thưa “Kính bạch Sư Chú, con muốn 
được cúng dường đến Ngài những mảnh vải y.  Kính bạch 
Ngài Tôn Kính, ngưỡng mong Ngài từ ái thọ nhận những 
mảnh vải và mở lòng lân mẫn của Ngài thọ nhận sự cúng 
dường của con”.  Nhưng Sư Chú đã khước từ thọ nhận 
những mảnh vải, nói với vị ấy là Ngài đã có vừa đủ và 
“chính con nên dùng chúng đi”.  Thế rồi, Sư Cháu lại thưa 
“Dạ thưa không, kính bạch Ngài Tôn Kính, con đã cất giữ 
chúng để cúng dường đến Ngài”.  Mặc dù vị ấy đã lặp lại 
lời thỉnh cầu của mình, Trưởng Lão vẫn không thọ nhận. Vị 
tỳ khưu trẻ cảm thấy chán nản và khởi Tâm nghĩ suy rằng 
“Sư Chú không còn thương yêu mình nữa, vì vậy Ngài đã 
không hoan hỷ chia sẻ những vật dụng cần thiết với mình, 
tốt hơn là mình rời khỏi Tăng Đoàn và sống đời sống của 
một nam cư sĩ”.  

 
From that point, his mind wandered and a train of 

thoughts followed. He thought that after leaving the Order 
as a layman who has just left monkhood, shoud be rich and 
that if he was poor he would be blamed. His thought went 
on that he would sell the cloths and buy a shegoat for his 
livelihood that shegoat would breed a lot of goats and kids 
and soon he would sell some of the goats and he would 
make enough money to enable him to marry. After tending 
his goats, and returned home, he had to cook the food for 
himself and so he was very tedious. He thought that he 
would look for a helpmate and would find a spouse; that he 
would marry her, his wife would give birth to a son. His 
son would resemble the grand uncle. He would take a box 
of food with a conical cover and show his uncle his son.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           382 
 

Having bought a small cart and a pair of blue bulls, he 
would say to his wife “Oh, dear, would you like to go to my 
uncle monk with me and cook rice and curry for him. He 
would take his wife and child in a small cart to visit his 
uncle at the monastery.  He would yoke the blue bulls in the 
cart and put the box of food in the cart. Getting on the cart 
and pulling hard the rein of the bulls yoked in the cart, he 
would say to his wife “Oh, dear! Could you like to pass me 
the child”. She would tell him only to drive the cart and to 
bother about the child. He would insist and grab the child 
from her, between them the child would drop on the cart-
track and the wheel would pass over the child.  He would 
get so furious with his wife that wheel would pass over the 
child.  He would get so furious with his wife that he would 
strike her with the goading-stick. 

Ngay tại thời điểm đó, Tâm thức của vị ấy đã phóng 
dật và một luồng tư tưởng rượt đuổi theo.  Vị ấy đã suy 
nghĩ rằng sau khi rời khỏi Tăng Đoàn, thành một cận sự 
nam ngay khi từ bỏ đời sống một vị tu sĩ, thì phải giàu có 
và nếu vị ấy bị nghèo khổ thì sẽ bị chê trách.  Sự suy nghĩ 
của vị ấy lại đi đến rằng anh ta sẽ bán những tấm vải và 
mua một dê cái cho việc mưu sinh của mình, rằng con dê 
cái sẽ sản sinh ra rất nhiều dê con, vị ấy sẽ bán một số dê 
và sẽ tạo ra vừa đủ số tiền để có thể vị ấy sẽ kết hôn.  Sau 
khi chăm sóc những con dê và quay trở về nhà, vị ấy phải 
tự nấu thức ăn cho mình và vì thế đời sống của anh ta rất tẻ 
nhạt.  Vị ấy nghĩ suy rằng anh ta phải tìm kiếm người phụ 
giúp và vị ấy sẽ tìm người phối ngẫu, rằng anh ta sẽ kết hôn 
với cô ấy.  Vợ của vị ấy sẽ cho anh ta một con trai.  Con 
trai của vị ấy sẽ giống Sư Ông Chú.  Vị ấy sẽ lấy một hộp 
đựng thức ăn với cái nắp đậy hình nón và sẽ giới thiệu con 
trai của mình đến Sư Chú.  Mua xong một chiếc xe nhỏ với 
một cặp bò mộng, vị ấy sẽ nói với người vợ “Này em thân 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           383 
 

yêu, em có muốn đi cùng với tôi đến Sư Chú để nấu cơm 
carry cho Ngài hay không?”.  Vị ấy sẽ đưa người vợ và đứa 
con trên chiếc xe nhỏ để viếng thăm Sư Chú của mình tại 
Tự Viện.  Vị ấy sẽ thắng đôi bò vào cái ách và đặt hộp 
đựng thức ăn trên xe.  Đã lên xe và đang thúc khó nhọc dây 
cương của đôi bò đã ách vào chiếc xe, vị ấy sẽ nói với 
người vợ “Này em thân yêu, nàng có thể hoan hỷ trao đứa 
bé cho tôi”.  Cô ta sẽ nói với vị ấy “chỉ nên lái xe và không 
phải bận tâm về con trẻ”.  Vị ấy cố nài và túm lấy đứa con 
từ nơi cô ấy và giằng co giữa chúng, đứa con đã bị rớt 
xuống xe và bánh xe đã cán qua nó.  Vị ấy sẽ quá đỗi điên 
tiết với vợ hắn và anh ta sẽ đánh đập cô ta với cây gậy nhọn 
thúc bò.  

 

At that time, he was fanning the Thera with a 
palmyra fan and he absent – mindedly struck the head of 
the Thera with the fan. The Thera, knowing the thoughts of 
the young bhikkhu, said “you were unable to beat your 
wife, why have you beaten an old bhikkhu?”. Young 
Sangharakkhita was very much surprised and embarrassed 
at the words of the old bhikkhu, he also became extremely 
frightened. So he fled. Young Bhikkhus and novices of the 
monastery chased him and finally took him to the presence 
of the Buddha.  

Ngay lúc đó, vị ấy đang hầu quạt Trưởng Lão với 
cây quạt bằng cọ và một cách đãng trí, vị ấy đã đánh vào 
đầu của Trưởng Lão với cây quạt.  Trưởng Lão biết được 
những nghĩ suy của vị tỳ khưu trẻ, đã nói “Con không thể 
đánh được vợ của con, thế vì sao con lại đánh vị tỳ khưu 
già?”.  Tỳ khưu trẻ Sangharakkhita vô cùng ngạc nhiên và 
hổ thẹn về những ngôn từ của vị tỳ khưu già, vị ấy cũng trở 
nên sợ hãi một cách cùng tột.  Như thế, vị ấy đã bỏ chạy 
trốn.  Những vị tỳ khưu trẻ và Sa Di của tự viện đã rượt 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           384 
 

đuổi vị ấy và cuối cùng dẫn anh ta đi đến diện kiến Đức 
Phật. 

 

When told about the whole episode, the Buddha 
said that the mind has the ability to think of an object even 
though it might be far away, and that one should strive 
hard for liberation from the bondage of passion, ill will and 
ignorance. The Buddha said “It is not easy to subdue the 
mind, it is very swift in arising and passing away, it is 
impossible to dispel it, you are to control your mind to 
overcome it, if you subdue the mind, you are freed from the 
bond of passion”. Then the young bhikkhu observed Citta, 
mind and practised Vipassanà meditation. He noted Ràga, 
lust, if it appears. He observed anger as soon as it arises. If 
he was angry, he noted “angry, angry”. If he was happy, 
he noted “happy, happy”. He was lazy, he noted “lazy, 
lazy”. Noting like this is Cittànupassanà.  Thus noting 
repeatedly, the young bhikkhu became an Ariya, Noble 
One. That is why, after purifying Sìla, virtue, you should 
exert to purify Citta, mind. 

Khi được nghe kể lại trọn vẹn tình tiết câu chuyện, 
Đức Phật nói rằng Tâm thức có khả năng suy nghĩ về một 
đối tượng cho dù nó có thể xa xôi diệu vợi, và con người sẽ 
phải nỗ lực khó khăn cho việc giải thoát khỏi ách nô lệ của 
tham dục, sân hận và si mê.  Đức Phật đã dạy “Quả thật 
không dễ dàng để điều phục Tâm thức, nó khởi sanh và diệt 
vô cùng mau lẹ, và không thể thải trừ được nó.  Để khắc 
phục được nó, con phải kiểm soát Tâm thức của mình. Nếu 
con điều phục được Tâm thức thì con thoát khỏi sự ràng 
buộc của tham dục”.  Thế rồi, vị tỳ khưu trẻ đã quán sát 
Tâm thức và tu tập Thiền Minh Sát. Vị ấy đã chú niệm vào 
Tham Dục, dục vọng, nếu nó hiện bày.  Vị ấy đã quán sát 
vào Sân Hận ngay khi nó vừa khởi sinh.  Nếu vị ấy nổi giận 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           385 
 

dữ, vị ấy chú niệm “giận dữ, giận dữ”.  Nếu vị ấy hạnh 
phúc, vị ấy chú niệm “hạnh phúc, hạnh phúc”.  Nếu vị ấy 
lười biếng, vị ấy chú niệm “lười biếng, lười biếng”.  Việc 
chú niệm như thế này là Tâm Tùy Quán.  Do lặp đi lặp lại 
việc chú niệm như thế, vị tỳ khưu trẻ trở thành một Thánh 
Nhân, bậc Thánh Thiện.  Đó là lý do tại sao bạn phải nỗ lực 
thanh lọc Tâm thức, ngay sau khi đã thanh lọc Giới Luật, 
đức hạnh. 

The dirt of mind arises because of mind. For 
example rain turns soil into mud.  If you are besmeared or 
besmirched with mud, you are to clean or wash the dirt in 
water. Similarly, greed and anger appear because of mind. 
If your mind is besmirched, you are to note it by your mind.  
Next one is Burmese saying “If a boat is floating, you 
should chase it by another boat. If some money is lost, you 
should use the money left for getting back the lost money. 
Likewise, you are to note the mind if it is wandering. If you 
can note so, Citta, mind will be pure.  Then the mind will 
not wander and it becomes serene and calm.  Therefore, the 
late Venerable Mahàsì Sayàdaw said “Only the observing 
mind which is not wandering to the other objects and 
concentrating only on the object to be observed is termed 
Cittavisuddhi, Purity of Mind”.  

Sự ô uế của Tâm khởi sinh do bởi Tâm thức.  Ví dụ, 
mưa biến đất thành bùn. Nếu bạn bị dính bùn hoặc bị bùn 
vấy bẩn thì bạn phải lau chùi hoặc rửa sạch chất dơ bẩn 
trong nước.  Một cách tương tự, lòng tham và sự sân hận 
hiện bày do bởi Tâm thức.  Nếu Tâm thức của bạn bị vấy 
bẩn thì bạn chú niệm vào nó với Tâm thức của mình.  Kế 
tiếp, người dân Miến Điện đã nói “Nếu một chiếc thuyền 
trôi đi thì bạn phải đi kiếm nó bởi một chiếc thuyền khác.  
Nếu mất một số tiền thì bạn phải dùng số tiền còn lại để lấy 
lại số tiền đã mất.  Tương tự như vậy, bạn phải chú niệm 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           386 
 

Tâm thức nếu nó đang phóng dật.  Nếu bạn có thể chú niệm 
như thế, Tâm thức sẽ được thuần tịnh.  Khi đó, Tâm thức sẽ 
không phóng dật và nó trở nên thanh thản và an tịnh.  Do 
đó, Ngài Cố Đại Trưởng Lão Mahàsì đã nói “Chỉ có gìn giữ 
Tâm thức không để cho phóng dật đến những đối tượng 
khác và thẩm sát duy nhất trên đối tượng đã được gìn giữ, 
theo thuật ngữ Pàli gọi là Tâm Thanh Tịnh, Sự Tinh Khiết 
Tâm Thức”.   

And so meditators, I conclude by expressing the 
most sincerest blessing, that may you all observe the object 
whenever it arises in order to purify your mind and that 
may you realise Nibbàna, the extinction of all suffering 
soon, in the serial order of stages of seven purities such as 
Purity of Virtue and Purity of Mind, ect.  

Và này những thiền giả, Tôi xin kết thúc với niềm 
bày tỏ chân thành chúc phúc, mong rằng tất cả các bạn 
quán sát đối tượng bất luận lúc nào nó khởi sinh nhằm để 
thanh lọc Tâm thức của bạn và điều đó có thể làm cho bạn 
chứng tri Níp Bàn, sớm mau sát trừ tuyệt mọi khổ đau, 
trong tuần tự của những giai đoạn nối tiếp nhau của Thất 
Thanh Tịnh, như là Sự Tinh Khiết về Đức Hạnh và Sự Tinh 
Khiết về Tâm Thức, v.v.. 

 
 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           387 
 

 
 
 

DITTHI VISUDDHI (PURITY OF VISION) 
KIẾN THANH TỊNH (SỰ TINH KHIẾT 

KIẾN THỊ) 
 
 

Today’s Dhamma Talk I am going to deliver is 
about “Purity of Vision- Ditthi Visuddhi”, the third of the 
seven Visuddhis.  As one steps on a flight of stairs, the 
meditator aspirant should purify his morality (Sìla). 
Securing a firm footing on the ground of morality, he 
should go on with making effort to purify his mind.  By 
contemplating on the psycho-physical phenomena, the mind 
no longer wanders and his attention settles on the objets of 
mindfulness. Thus purity of mind (Citta Visuddhi) is gained 
through momentary concentration at the instant of noting.  
When noting becomes comfortable, without the mind 
wandering any where, the Insight knowledge that 
distinguishes between mind and matter arises with every 
act of noting. If mind and matter can be distinguished, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           388 
 

personality-belief (Sakkàya Ditthi) is perceptibly removed. 
This stage is known as purity of view (DitthiVisuddhi). 

Pháp Thoại hôm nay, Tôi đang truyền tải là vấn đề 
“Sự Tinh Khiết Kiến Thị - Kiến Thanh Tịnh”, chi pháp 
thứ ba của Thất Thanh Tịnh.  Ví như người ta bước lên 
những bậc cầu thang của chuyến bay, thiền giả có nguyện 
vọng phải thanh lọc đức hạnh của mình (Giới Luật).  Đứng 
vững vàng kiên cố trên nền tảng của đức hạnh, vị ấy nên 
tiếp tục nỗ lực để thanh lọc Tâm thức của mình.  Trong lúc 
thẩm sát hiện tượng tâm sinh lý, Tâm thức không còn 
phóng dật và làm cho định tâm trên những đối tượng của 
chánh niệm.  Như thế, sự tinh khiết Tâm thức (Tâm Thanh 
Tịnh) được thành đạt xuyên qua sát na Định ngay lúc nhất 
tâm chú niệm. Khi việc chú niệm trở nên thích nghi, với 
Tâm thức không còn phóng dật bất luận nơi nào, Tuệ Giác 
phân biệt giữa Danh và Sắc được khởi sanh với từng mỗi 
hành động của sự chú niệm.  Nếu có khả năng phân biệt 
được Danh và Sắc thì cảm giác vể niềm tin vào bản ngã 
(Thân Kiến) đã được loại trừ.  Giai đoạn này được biết đến 
là Sự Tinh Khiết Kiến Thị (Kiến Thanh Tịnh). 

 

There are sixty two kinds of wrong views (Ditthis).  
The most common wrong views are: 

1. eternity – belief (Sassata Ditthi), 
2. annihilation – belief (Uccheda Ditthi), and 
3. personality – belief (Sakkàya Ditthi) respectively.  
Có sáu mươi hai thể loại về Tà Kiến (Kiến).  Những 

Tà Kiến phổ biến nhất lần lượt tương ứng, là: 
1. Niềm tin về sự thường hằng (Thường Kiến), 
2. Niềm tin về sự tiêu diệt hoàn toàn (Đoạn Kiến) 

và 
3. Niềm tin về bản ngã (Thân Kiến).      

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           389 
 

1. Eternity-belief is the belief in the existence of a 
persisting ego-entity, soul or personality, existing 
independently or those physical and mental processes that 
constitute life, and continuing even after death.  Soul never 
dies, but only the body dies. After the dissolution of the 
present body in this life, soul from the present life goes or 
escapes to the next life unremittingly or without stopping.  
A lot of people belive that soul exists eternally.  Therefore 
they invite the soul of a person who has died recently and 
share their merits to the soul.  In fact, there is no soul 
separating and when a person dies, his present mind and 
matter (Nàma and Rùpa) stop and cease for the present 
life.  But what remains is the cause which are his merits 
and demerits, volitions, ignorance and craving.  If the 
causes still remain, then his new mind and matter still arise 
in the new life.  After death, some reborn ghost (Peta) 
realm as ghosts. From such a realm, they may rejoice the 
merits of others by saying well-done (Sàdhu). Some people 
think that the so-called soul comes. In reality, it does not 
come, but says well-done (Sàdhu) from other realm. 

1. Niềm tin về sự thường hằng là niềm tin khẳng 
định vào sự hiện hữu của Thường Ngã, linh hồn hoặc bản 
ngã hiện hữu một cách độc lập với những diễn tiến của tâm 
sinh lý, tạo thành kiếp sống và luôn mãi tiếp tục sau khi 
chết.  Linh hồn không bao giờ chết mà chỉ có thể xác chết.  
Sau khi sự hoại diệt của xác thân hiện tại trong kiếp sống 
này, linh hồn từ kiếp sống hiện tại thoát ra hoặc ra đi đến 
kiếp sống kế tiếp một cách không gián đoạn hoặc không 
ngừng lại.  Có rất nhiều người tin tưởng rằng linh hồn hiện 
hữu một cách vĩnh hằng.  Do đó, họ đã cho mời linh hồn 
của người vừa mới quá vãng và hồi hướng phước báu của 
họ cho đến linh hồn. Trên thực tế, không có linh hồn tách 
biệt và một khi người đã quá vãng thì sự hiện diện thể xác 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           390 
 

và tinh thần (Danh và Sắc) của vị ấy ngừng lại hoặc chấm 
dứt ở ngay kiếp sống hiện tại.  Nhưng những gì vẫn còn 
tiếp tục, là tác nhân, đó là những phước báu và phi phước, 
những tác ý, vô minh và ái dục.  Nếu những tác nhân vẫn 
tiếp tục duy trì, thế rồi một thể xác và tinh thần mới lại tiếp 
tục khởi sinh trong kiếp sống mới.  Sau khi chết, một số tái 
tục vào trong lãnh vực của Ngạ Quỷ (Peta).  Từ trong lãnh 
vực đó, chúng có thể hoan hỷ với những phước báu của 
chúng sanh khác bằng cách nói lên lời “Lành Thay” 
(Sàdhu).  Một vài người nghĩ suy đó là sự triệu tập linh hồn 
đến.  Trong thực tế, nó chẳng đến, mà chỉ nói lên lời “Lành 
Thay” (Sàdhu) ở từ lãnh vực khác.  

2. Annihilation-belief as opposed to the eternity-
belief, insists on annihilation of mind and matter after 
death. According to this annihilation belief (Uccheda 
Ditthi), the physical body and the soul perishes after death. 
So one can do whatever he likes because there will be no 
result good or bad, after death as there is no life in the 
coming life-cycle (Samsàra).  Annihilation-belief denies the 
existence of the other worlds.  This also is the wrong view. 

2. Niềm tin về sự tiêu diệt hoàn toàn lại trái ngược 
với niềm tin về sự thường hằng, nhấn mạnh vào sự tiêu diệt 
hoàn toàn về thể xác và tâm thức sau khi chết. Nương vào 
niềm tin về sự tiêu diệt hoàn toàn này (Đoạn Kiến), xác 
thân vật lý và linh hồn bị tiêu diệt sau khi chết.  Do vậy, 
người ta có thể làm bất cứ điều gì mà vị ấy thích vì lẽ, sẽ 
không có quả báo an vui hoặc khổ đau sau khi chết, cũng 
như không có kiếp sống trong vòng Thế Luân (Luân Hồi).  
Điều này cũng là Tà Kiến. 

 

3. Personality-belief (Sakkàya Ditthi) is the most 
important of all which the meditators should know 
thoroughly because, unless you get rid of this personality- 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           391 
 

belief, progress in your meditation will be hindered. 
Personality-belief is nothing but the wrong view or wrong 
interpretation of the mind and matter or mentality and 
physicality as individual “self” or “I”. This personality-
belief can abandoned or discarded by the meditator who 
must practise Vipassanà meditation until he attains the 
Insight knowledge that discriminates between mind and 
matter or consciousness and corporeality. Therefore the 
late Most Venerable Mahàsì Sayàdaw, our benefactor, said 
“The belief that there is only mind and matter while noting 
is “purity of vision” (DitthiVisuddhi).  For example, while 
noting the walking movement, the meditator distinguishes 
the walking as matter and his awareness of walking as 
mind.  He must walk, noting as lifting, moving and 
dropping. While noting so, he surely perceives that lifting, 
moving and dropping is matter and noting is mind. 
Perceiving or knowing in this way is purity of vision, 
because he can distinguish mind and matter.  Morever, 
when observing, the rising and falling of the abdomen, he is 
able to distinguish the rising and falling movements as 
separate from the consciousness, the rising and falling as 
matter and the awareness of the movements as mind. 
Similarly with seeing, he distinguishes the eye and the 
object of sight as matter and the awareness of seeing as 
mind.  So also with smelling, tasting and touching. But 
while noting thinking of something, the mind-base is 
matter, mind object and the noting of the mind object are 
all mind (Nàma).  Similarly while noting on aches and 
pains, aches and pains and noting of them are mind 
(Nàma).  Here what really matters is to know or perceive 
the object and distinguish it while noting.  The Insight 
knowledge thus gained by the meditator through mental 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           392 
 

development in this way is the Insight knowledge based on 
mental development (Bhàvanàmaya Nàna). 

3. Niềm tin về bản ngã (Thân Kiến) là tối quan 
trọng nhất trong tất cả, mà những thiền giả nên hiểu biết 
một cách thấu đáo vì lẽ, nếu bạn không giải thoát khỏi niềm 
tin vào bản ngã này thì tiến độ tu tập thiền định của bạn sẽ 
bị trở ngại.  Niềm tin về bản ngã là chẳng có chi cả nhưng 
tà kiến hoặc sự giải thích sai lầm về Danh và Sắc hoặc tinh 
thần và vật chất như là cá nhân “tự ngã” hoặc “Tôi”.  Niềm 
tin về bản ngã này có thể được quên lãng hoặc bị loại bỏ là 
do thiền giả phải tu tập Thiền Minh Sát mãi cho đến vị ấy 
chứng đắc Tuệ Giác phân biệt giữa Danh và Sắc hoặc Ý 
thức và Vật chất.  Do đó, Ngài Cố Đại Trưởng Lão Mahàsì, 
bậc ân nhân của chúng ta, đã nói “Niềm tin rằng đó chỉ là 
Danh và Sắc trong khi chú niệm, là “Sự tinh khiết Kiến 
Thị” (Kiến Thanh Tịnh)”.  Cho ví dụ, trong khi chú niệm 
vào sự cử động của việc bước, thiền giả phân biệt việc 
bước là Sắc và sự nhận biết của việc bước là Danh. Vị ấy 
bước đi, việc chú niệm vào dở lên, duổi ra và hạ xuống. 
Trong khi chú niệm như thế, vị ấy nhận thức một cách 
vững chắc rằng việc dở lên, duổi ra và hạ xuống là Sắc và 
việc chú niệm là Danh.  Sự nhận thức hoặc liễu tri theo 
đường lối này là Sự Tinh Khiết Kiến Thị, vì lẽ vị ấy có thể 
phân biệt được Danh và Sắc.  Hơn thế nữa, trong khi quán 
sát những chuyển động phồng lên và xộp xuống của bụng, 
vị ấy có khả năng phân biệt những chuyển động phồng lên 
và xộp xuống, tách riêng rẽ khỏi ý thức, sự phồng lên và 
xộp xuống là Sắc và sự nhận thức về những chuyển động là 
Danh.  Một cách tương tự với việc nhìn thấy, vị ấy phân 
biệt mắt và Cảnh Sắc là Sắc và sự nhận thức về việc nhìn 
thấy là Danh.  Cũng cùng như vậy với việc ngữi, việc nếm 
và việc đụng.  Tuy nhiên trong khi chú niệm việc nghĩ suy 
vào một việc gì, trú căn Tâm thức (Ý căn) là Sắc, đối tượng 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           393 
 

của Tâm thức (Cảnh Pháp) và việc chú niệm về Cảnh Pháp, 
tất cả đều là Danh (Nàma).  Một cách tương tự, trong khi 
chú niệm vào nỗi đau và nhức, đau và nhức và việc chú 
niệm về chúng là Danh (Nàma).  Tại đây, những điều chi 
thực sự quan trọng, đó là liễu tri hoặc nhận thức đối tượng 
và phân biệt được nó trong khi chú niệm.  Như thế, Tuệ 
Giác được thành đạt do bởi thiền giả thông qua chính con 
đường phát triển Tâm thức này, là Tuệ Giác dựa trên nền 
tảng phát triển Tâm thức (Tuệ Tu).     

 

The knowledge gained by reading books or hearing 
Dhamma Talks is knowledge based on learning (Sutamaya 
Nàna).  So also the knowledge which one has acquired 
through one’s own, thinking, without having learnt from 
others is knowledge based on thinking (Cittàmaya Nàna).  
But for the meditators, they should acquire knowledge 
based on mental development through meditation. If one 
has acquire this knowledge, he is sure to know or 
experience the nature of mind and matter even while he is 
noting there are only (1) the object matter to be noted and 
(2) the noting mind. Therefore, every time he notes, there 
arise only mind and matter, no individual self or “I”, men 
or women.  At the outset, the meditator cultivates the purity 
of vision in order to see things as they truly are. With one 
pointed mind, he analyses and examines this so-called 
being. This analysis and examination shows what he calls 
“I” personality, to be a complex compound of mind and 
matter which are in a state of constant flux or arising and 
passing away. Now his view has become clear and correct 
as he knows that there is nothing but mind and matter 
(Nàma and Rùpa). Having thus gained a correct view of the 
real nature of the so-called being, he is freed from the false 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           394 
 

notion of a permanent soul. His view becomes totally 
purified. 

Tuệ Giác được thành đạt do bởi việc đọc những 
sách vở hoặc việc nghe những Pháp Thoại, là Tuệ Giác dựa 
trên nền tảng của kiến thức học hỏi được (Tuệ Văn).  Cũng 
như vậy, Tuệ Giác mà người ta thành đạt được do bởi chính 
mình, sự suy nghĩ, chẳng do học hỏi ở những người khác, 
là Tuệ Giác dựa trên nền tảng sự tư duy (Tuệ Tư).  Nhưng 
dành cho những thiền giả, họ nên thâu đạt Tuệ Giác dựa 
trên nền tảng phát triển Tâm thức, thông qua thiền định.  
Nếu người ta thành đạt Tuệ Giác này, một cách đoan chắc 
là vị ấy liễu tri hoặc có kinh nghiệm về thực tính của Danh 
và Sắc ngay trong khi vị ấy đang chú niệm, đó chỉ là (1) đối 
tượng của Danh được chú niệm đến và (2) việc chú niệm về 
Danh.  Do đó, trong từng mỗi lúc vị ấy chú niệm, chỉ có 
Danh và Sắc khởi sinh, chẳng có một cá nhân tự ngã hoặc 
“Tôi”, người nam hoặc người nữ.  Ngay từ lúc khởi sự, 
thiền giả gieo trồng sự tinh khiết về Kiến Thị nhằm để thấy 
được bản chất thực sự của chúng. Với nhất tâm chú mục, vị 
ấy phân tích và kiểm tra cái gọi là chúng sanh đây.  Việc 
phân tích và kiểm tra cho thấy điều mà gọi là bản ngã về 
“Tôi”, là một hợp chất phức tạp của Danh và Sắc trong 
trạng thái thay đổi liên tục không ngừng hoặc khởi sinh lên 
và diệt mất.  Bây giờ, tri kiến của vị ấy đã trở nên tỏ tường 
và chính xác, là vị ấy biết rằng chẳng có chi cả mà chỉ là 
tinh thần và vật chất (Danh và Sắc).  Khi đã đạt được một 
chánh kiến về chân thực tính của cái gọi là chúng sanh, vị 
ấy đã thoát khỏi quan niệm sai lầm về một linh hồn trường 
cửu.  Tri kiến của vị ấy trở nên hoàn toàn được thanh khiết. 

 

Now, I would like to give you further explanation of 
personality-belief (Sakkàya Ditthi). The Pàlì word 
Sakkàya means a visible, perceivable aggregation of 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           395 
 

matter and mind, and Ditthi means wrong interpretation. 
Thus the view of matter and mind or an aggregation of 
matter and mindas individual self, “I” or sentient being 
can be called personality-belief (Sakkàya Ditthi). 
Nowadays, people do not say mind and matter (Nàma and 
Rùpa), but “this is a man, this is a woman, this is a monk, 
this is an animal, etc”.  People call beings individual self, 
but these are not real. You may ask questions “Is the hair 
of the head called a man?”. The answer is No, it isn’t, it is 
a hair. “Is the flesh of a man called a man?”. No, it isn’t. 
“Are the organs of the abdomen such as heart, liver, etc. 
called a man?”. No, they aren’t. “Are the bones called a 
man?”. No, they aren’t. Therefore, if we really look for a 
so-called man, we cannot find a man as this is not really 
existent and rather it is only a name (pannatti), according 
to Buddhist Applied Psychology (Abhidhamma).    

Bây giờ, Tôi muốn giải thích cho bạn rõ thêm về 
niềm tin vào bản ngã (Thân Kiến).  Theo từ ngữ Pàlì Hữu 
Thân Mạng có nghĩa là sự trông thấy, có thể nhận biết 
được về sự hợp nhất của Danh và Sắc, và Kiến có nghĩa là 
sự giải thích sai lầm.  Như thế, tri kiến về Danh và Sắc 
hoặc sự giải thích về Danh và Sắc là cá nhân tự ngã, “Tôi” 
hoặc hữu tình chúng sanh có thể được gọi là niềm tin về 
bản ngã (Thân Kiến).  Ngày nay, người ta không nói đến 
Tâm thức và Vật chất (Danh và Sắc), nhưng mà “đây là 
người nam, đây là người nữ, đây là vị tu sĩ, đây là con thú, 
v.v.”.  Người ta gọi chúng sanh, cá nhân tự ngã, nhưng quả 
không thật là vậy.  Bạn có thể đặt câu hỏi.  Có phải tóc ở 
trên đầu gọi là người nam?  Câu trả lời là Không, nó không 
phải vậy, nó là tóc.  Có phải thịt của người nam gọi là 
người nam?  Không, nó không phải vậy.  Có phải những bộ 
phận ở trong bụng như là trái tim, gan, v.v.. gọi là người 
nam? Không, chúng không phải vậy.  Có phải những xương 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           396 
 

gọi là người nam? Không, chúng không phải vậy.  Do đó, 
nếu chúng ta thực sự tìm kiếm cái gọi là người nam thì 
chúng ta không tìm ra được người nam, vì thể theo Tâm Lý 
Phật Giáo Ứng Dụng (Vô Tỷ Pháp),  quả thật đây là phi 
hiện hữu và thay vào đó chỉ là một danh xưng (chế định).  

 

Therefore, man, womam, person and beings are 
non-existent, they are only names.  The thing which is real 
and existent is the nature of mind and matter.  One may be 
asked.  Is the hair of the head matter or mind? It is matter.  
Is the flesh of the body matter or mind? It is matter.  Are 
the bones of the body matter or mind? They are matter.  
Are the organs of the abdomen matter or mind?  They are 
also matter.  But is consciousness matter or mind? It is 
mind.  So, if you are asked to say the thing which is real 
and existent,  you will say mind and matter exist really. 

Do đó, người nam, người nữ, con người và chúng 
sanh quả là phi hiện hữu, đó chỉ là những danh xưng.  Điều 
mà có thực và hiện hữu, đó là thực tính của Danh và Sắc.  
Người ta có thể vấn hỏi.  Tóc ở trên đầu là Danh hoặc Sắc?  
Nó là Sắc.  Thịt của thể xác là Danh hoặc Sắc? Chúng là 
Sắc.  Những bộ phận trong bụng là Sắc hoặc Danh? Chúng 
cũng là Sắc. Vậy thì Ý thức là Sắc hoặc Danh?  Nó là 
Danh.  Như thế, nếu bạn được yêu cầu để nói điều mà có 
thực và hiện hữu thì bạn sẽ nói chỉ có Danh và Sắc là thực 
sự hiện hữu. 

 

In order to know or understand the Dhamma 
clearly, you should be able to differentiate the two fields of 
Dhamma, namely the field of real and absolute 
(Paramattha) and the field of unreal and relative-namely 
(Pannatti).  According to Lord Buddha, there are in the 
world, only four real and absolute realities, namely (1) 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           397 
 

mind (Citta), (2) mental factor or a accompaniment of mind 
(Cetasikà), (3) matter (Rùpa), and (4) Nibbàna, supreme 
state of bliss, devoid of suffering or decay.  The rest are all 
unreal and relative, name only, believed to be real through 
illusion or delusion.  But it is desirable to deal with unreal 
and relative, because according to Lord Buddha, to attain 
an Insight Knowledge into the ideas which are real and 
absolute, it is essential to know also what is unreal and 
relative, or otherwise it will confuse one in distinguishing 
the real from the unreal and he will be led to chase the 
mirage or illusion.  To fully understand, Lord Buddha has 
enjoined us to the scrutinize and probe into the nature of 
things, animate and inanimate, and find for ourselves if 
they are animatedly real or substantial.  For instance, the 
so-called man, woman or beast is a mere name, having no 
substantiality in it and when we come to critically examine 
it, we find in it only those ideas which falls within the 
domain of mind and matter which are only real and 
substantial.  So, the so-called man, woman or beast is 
nothing but name (pannatti), unreal and relative.  

Nhằm để hiểu biết hoặc liễu tri Giáo Pháp một cách 
tường tận, bạn có thể phân biệt ra hai lãnh vực Giáo Pháp, 
cụ thể là: lãnh vực chân lý tuyệt đối (Siêu Lý) và lãnh vực 
hữu danh và vô thực (Chế Định).  Nương theo Đức Thế 
Tôn, chỉ có bốn Chân Lý tuyệt đối trên thế gian, đó là (1) 
Tâm thức (Tâm), (2) yếu tố Tâm thức hoặc vật sở thuộc 
của Tâm thức (Tâm Sở), (3) vật chất (Sắc), và (4) Níp 
Bàn, trạng thái an vui tuyệt đối, không còn khổ đau hoặc 
hoại diệt.  Phần còn lại đều là hữu danh và vô thực, chỉ có 
danh xưng, được tin vào đó là thực thông qua ảo tưởng 
hoặc vọng tưởng.  Tuy nhiên có sự kỳ vọng để xử lý với 
hữu danh và vô thực, vì lẽ nương theo Đức Thế Tôn, để 
chứng đắc một Tuệ Giác trong những ý tưởng đó là chân lý 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           398 
 

tuyệt đối, điều đó quả là cần thiết để nhận thức được cái chi 
là hữu danh và vô thực, hoặc nếu không, thì nó sẽ gây 
nhầm lẫn trong việc phân biệt giữa thực với hư và sẽ dắt 
dẫn người ta rượt đuổi theo ảo ảnh hoặc ảo tưởng.  Để được 
hiểu biết một cách trọn vẹn, Đức Thế Tôn đã chỉ dạy chúng 
ta phải thẩm thị và khảo sát kỹ lưỡng vào thực tính của 
những sự vật, hữu sanh mạng và phi sanh mạng, và chúng 
ta tự khám phá, nếu chúng là hữu thực sanh mạng hoặc có 
giá trị hiện thực.  Cho ví dụ, cái gọi là người nam, người nữ 
hoặc súc vật chỉ là thuần túy danh xưng, phi hiện thực ở 
trong đó, và khi chúng ta đi đến kiểm tra một cách cặn kẽ 
thì chúng ta khám phá ở đó chỉ có những ý tưởng thuộc 
lãnh vực của Danh và Sắc, mà chính điều đó mới là xác 
thực và có giá trị hiện thực.  Như thế, cái gọi là người nam, 
người nữ hoặc súc vật chẳng có chi cả mà chỉ là danh xưng 
(chế định), hữu danh và vô thực. 

 

In the field of unreal and relative (pannatti), name, 
we can say that there is a human, a monk, a man, a woman, 
etc.  In this field, it is impossible to use words like mind and 
matter etc.  Let us suppose we are having lunch.  At that 
time, you should not say that rice is matter, curry is matter, 
the spoon is also matter, the fork is matter too. If I say “use 
this matter to lift this matter into that matter”, nobody will 
understand what I say.  So we should not use the terms of 
real and absolute (pramattha) field in the field of unreal 
and relative (pannatti), name.  But we can say that, in the 
field of real and relative (paramattha), there is no “I” nor 
he, no man nor woman, and evident is that at the moment of 
seeing, there simultaneously exist the eye, the visible object 
and the mental faculty of recognizing the vision.  The first 
two are matter and the mental faculty is mind.  Thus, at the 
moment of seeing, what clearly exist are matter and mind, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           399 
 

and knowing that there are only matter and mind is to know 
or understand things as they truly are.  

Trong lãnh vực của hữu danh và vô thực (chế định), 
chỉ là danh xưng, chúng ta có thể nói rằng đó là một con 
người, một vị tu sĩ, một người nam, một người nữ, v.v..  
Trong lãnh vực này, quả thật là khó khi dùng những từ ngữ 
như là Danh và Sắc, v.v..  Chúng ta hãy giả sử chúng ta 
đang ăn trưa. Vào thời điểm đó, bạn sẽ không nên nói rằng 
gạo là Sắc, cà ry là Sắc, muỗng cũng là Sắc và nĩa cũng là 
Sắc.  Nếu Tôi nói “dùng Sắc này để dở Sắc này bỏ vào Sắc 
đó”, sẽ chẳng có một ai hiểu được điều Tôi nói.  Như thế, 
chúng ta không nên dùng thuật ngữ của lãnh vực Chân Lý 
tuyệt đối (Siêu Lý) vào trong lãnh vực của hữu danh và vô 
thực (Chế Định), chỉ là danh xưng.  Tuy nhiên chúng ta có 
thể nói rằng, trong lãnh vực của Chân Lý tuyệt đối (Siêu 
Lý), không có “Tôi” cũng chẳng có anh ta, không có người 
nam cũng chẳng có người nữ, và hiển nhiên là tại thời điểm 
của việc nhìn thấy, hiện hữu một cách câu sanh với con 
mắt, cảnh sắc và yếu tố tinh thần của sự nhận thức việc 
thấy (Tâm Nhãn Thức).  Với hai yếu tố đầu tiên là Sắc và 
yếu tố tinh thần là Danh.  Như thế, ngay thời điểm của việc 
nhìn thấy, một cách rõ ràng chỉ hiện hữu Danh và Sắc, và 
sự hiểu biết rằng đó chỉ là Danh và Sắc, chính là hiểu biết 
hoặc liễu tri bản chất thực sự của chúng.  

 

Viewing the real and existent matter and mind as 
my body, my group (khandhà) and mine is a wrong view.  
Almost all worldings or ordinary men have this wrong view 
of personality-belief (Sakkàya Ditthi).  But noble ones 
(Ariyas) do not have though they have matter and mind.  
The ignorant man misconceives the five aggregates of 
groups namely, the body group, the feeling group, the 
perception group, the mental formation group and the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           400 
 

consciousness group as “I”, my matter, my sentient matter 
and matter including”I”. 

 Tri kiến xác thực và hiện hữu về Danh và Sắc như 
là thể xác của tôi, khối nhóm của tôi (Uẩn) và cái của tôi, là 
một Tà Kiến.  Hầu hết những Phàm Phu hoặc còn Hiệp Thế 
có Tà Kiến này vào niềm tin về bản ngã (Thân Kiến).  Tuy 
nhiên những bậc Thánh Thiện (Thánh Nhân) thì không có, 
mặc dù họ có Danh và Sắc. Kẻ thiểu trí nhận thức sai lầm 
về năm nhóm tổng hợp (Ngũ Uẩn) như là nhóm thể xác 
(Sắc Uẩn), nhóm cảm giác (Thọ Uẩn), nhóm tri giác 
(Tưởng Uẩn), nhóm hình thành tinh thần (Hành Uẩn) và 
nhóm nhận thức (Thức Uẩn) như là “Tôi”, sắc của tôi, sắc 
hữu tình của tôi và sắc bao gồm “Tôi”.  

 

In order to abandon or discard all these wrong 
views, the meditator must contemplate or practise 
Vipassanà meditation until he can distinguish matter and 
mind, as instructed by Lord Buddha in the Satipatthàna 
Sutta.  While walking, you are to note all movements 
involved in arranging your arms and legs such as 
stretching, bending etc. to sit and rising and falling of the 
abdomen.  You are also to note while seeing, hearing, 
tasting, smelling, touching and thinking or wandering as 
these phenomena occur, without missing any or 
whatsoever.  Thus, you will distinctly come to realise the 
simultaneous occurrence in pair or these psycho-physical 
phenomena while noting.  When noting, the rising and 
falling of the abdomen the form of rising and falling is 
matter, and the nature of noting or awareness is mind.  
When noting the sitting, the form of sitting is matter, and 
the nature of noting or awareness is mind.  With seeing, the 
eye and the sight is matter, and the noting of the sight or 
awareness is mind.  So also with the nose and the smell, the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           401 
 

tongue and the taste, the body and the touch.  But while 
noting thinking or wandering, mind base is matter, the 
mind object and noting of them or awareness are both 
mind.  So also with aches and pains, and the noting of them 
are both mind. Thus, you are able to distinguish matter and 
mind, one from the other, only when you are contemplating.  
Reaching that stage, you will not misconceive the 
aggregates of mind and matter as a living individual “I”, 
my body and my belonging.  Having realised thus, as they 
truly are, you gain the very right vision – purity of vision 
(Ditthi Visuddhi).      

Nhằm để quên lãng hoặc loại bỏ tất cả những Tà 
Kiến này, thiền giả cần phải thẩm sát hoặc tu tập Thiền 
Minh Sát mãi cho đến vị ấy có thể phân biệt được Danh và 
Sắc, như đã được Đức Thế Tôn chỉ dạy trong kinh Niệm 
Xứ.  Trong khi Thiền Hành, bạn cần chú niệm “trái bước, 
phải bước hoặc dở lên, duỗi ra và hạ xuống”.  Trong khi 
Thiền Tọa, bạn cần chú niệm tất cả những cử động liên 
quan đến việc sắp bày những cánh tay và chân, như là duỗi 
căng ra, gập lại, v.v. đang ngồi, và sự phồng lên, xộp xuống 
của bụng.  Bạn cũng cần chú niệm trong khi nhìn, nghe, 
nếm, ngữi, xúc chạm và nghĩ suy hoặc đang phóng dật khi 
những hiện tượng này hiện bày, không thiếu sót bất luận 
điều gì.  Như thế, trong khi chú niệm thì bạn sẽ đi đến nhận 
thức một cách xác định rõ ràng sự hiện bày đồng cùng một 
lúc về một đôi hoặc những hiện tượng tâm sinh lý.  Khi chú 
niệm về sự phồng lên và xộp xuống của bụng, hình dạng 
của sự phồng lên và xộp xuống là Sắc, và thực tính của việc 
chú niệm hoặc tỉnh giác là Danh.  Khi chú niệm về việc 
ngồi, hình dạng của việc ngồi là Sắc, và thực tính của việc 
chú niệm hoặc tỉnh giác là Danh. Với việc thấy, con mắt và 
cảnh sắc là Sắc, và sự chú niệm hoặc tỉnh giác vào cảnh sắc 
là Danh.  Cũng như vậy, với mũi và khí hơi, lưỡi và mùi vị, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           402 
 

thể xác và xúc chạm. Tuy nhiên trong khi chú niệm vào sự 
nghĩ suy hoặc phóng dật, trú căn Tâm thức (Sắc Ý Vật) là 
Sắc, đối tượng của Tâm thức (Cảnh Pháp) và việc chú niệm 
hoặc tỉnh giác vào chúng, cả hai đều là Danh (Nàma).  
Cũng như vậy, với nỗi đau và nhức, và việc chú niệm vào 
chúng, cả hai đều là Danh (Nàma).  Như thế, khi bạn có 
khả năng phân biệt được Danh và Sắc, từ cái này đến cái 
kia, là chỉ có trong khi bạn đang thẩm sát.  Khi đạt đến giai 
đoạn đó, bạn sẽ không còn nhận thức sai lầm những tổng 
hợp của Danh và Sắc, như là một cá nhân hiện sinh “Tôi”, 
thể xác của tôi và cái sở thuộc của tôi.  Khi có sự nhận thức 
như thế, về bản chất thực sự của chúng, là bạn đã thành đạt 
chánh tri kiến – sự tinh khiết Kiến Thị (Kiến Thanh Tịnh).  

    

By this vision, personality-belief (Sakkàya Ditthi) is 
almost eradicated.  But if the meditator goes on noting 
unremittingly and becomes the Noble Stream-winner, he 
has eliminated or uprooted the personality-belief (Sakkàya 
Ditthi) entirely.  Whosoever attains the stage of the Noble 
Stream-winner (Sotàpanna) would be completely 
disburdened of personality-belief and there shall 
henceforth no possibility of being cast into the four lower 
realms (Apàya).  Thus, it is of utmost importance to get 
oneself rid of the personality-belief (Sakkàya Dithi) just as 
Lord Buddha has said in the Sati Sutta. 

Với tri kiến này, niềm tin về bản ngã (Thân Kiến) 
hầu như bị trừ tiệt. Tuy nhiên, nếu thiền giả tiếp tục chú 
niệm một cách không gián đoạn và trở thành bậc Thánh Dự 
Lưu, vị ấy đã diệt trừ hoặc nhổ tận gốc rể niềm tin về bản 
ngã (Thân Kiến) một cách hoàn toàn.  Bất luận một ai đã 
thành đạt giai đoạn của bậc Thánh Dự Lưu (Thất Lai) sẽ 
hoàn toàn thoát khỏi gánh nặng của niềm tin về bản ngã và 
từ nay trở về sau không có khả năng thành chúng sanh ở 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           403 
 

trong Tứ Cỏi Giới ty liệt (Khổ Thú).  Như thế, đó là điều vô 
cùng quan trọng để chính tự mình giải thoát khỏi niềm tin 
về bản ngã (Thân Kiến) quả đúng như là Đức Thế Tôn đã 
nói trong Kinh Niệm Xứ.   

 

With the same urgency and dispatch as someone, 
whose breast has been pierced or impaled with a spear or 
whose head is on fire, would seek immediate relief from the 
affliction there of the bhikkhu who is mindful of the perils 
of the cycles of birth (Samsàra) should make haste to free 
himself from the personality-belief (Sakkàya Ditthi).  

Với trường hợp tương tự phải giải quyết khẩn 
trương và cấp kỳ với một ai đã bị ném hoặc đâm một ngọn 
giáo vào ngực hoặc lửa đang cháy ở trên đầu, sẽ tìm kiếm 
sự giải cứu tức thời thoát khỏi nỗi ưu phiền.  Với vị tỳ khưu 
có sự lo lắng đến những hiểm nguy của vòng Thế Luân 
(Luân Hồi) thì phải nên hối hả tự giải thoát khỏi niềm tin 
về bản ngã (Thân Kiến). 

 

Worldings or laymen (Putthujjanas) may have a lot 
of duties to do and they may think is utmost important to 
pay attention to their duties than others.  If theirs is not 
done, they may not reborn or exist in the four lower realms 
(Apàya).  But they are sure to release from the said lower 
realms, if they do attain or realise the path of streamwinner 
knowledge (Sotàpatti Magga Nàna) which can abandon or 
discard the personality-belief completely.  So, in this life, as 
you meditators are good human beings who have the 
golden opportunity to benefit from, Lord Buddha’s 
teaching, it is of utmost importance to get yourselves 
completely rid of personality-belief (Sakkàya Ditthi) and to 
have purity of vision (Ditthi Visuddhi), by contemplating 
Vipassanà meditation. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           404 
 

Những thế nhân hoặc còn Hiệp Thế (Phàm Phu) có 
thể có rất nhiều công việc phải làm và họ có thể nghĩ là vô 
cùng quan trọng cho việc lưu tâm để ý đến những công việc 
của mình hơn là của những người khác.  Nếu những công 
việc của họ không được làm xong, họ có thể không bị tái 
tục hoặc hiện hữu ở trong Tứ Cõi Giới ty liệt (Khổ Thú).  
Tuy nhiên nếu họ đã nói đoan chắc giải thoát khỏi Tứ Khổ 
Thú thì họ phải thành đạt hoặc chứng tri Tuệ Giác của con 
đường bậc Thánh Dự Lưu (Tuệ Thất Lai Đạo) mà có thể 
lãng quên hoặc loại bỏ niềm tin về bản ngã một cách trọn 
vẹn.  Như vậy, trong kiếp sống hiện tại này, những thiền 
giả là những bậc thiện trí thức có được cơ hội bằng vàng 
qua sự hưởng lợi ich từ những huấn từ của Đức Phật, đó là 
điều vô cùng quan trọng để chính tự mình giải thoát một 
cách trọn vẹn khỏi niềm tin về bản ngã (Thân Kiến) và phải 
thanh khiết tri kiến (Kiến Thanh Tịnh) qua việc thẩm sát 
Thiền Minh Sát. 

 

Therefore, I conclude my Dhamma Talk by 
expressing the most sincerest blessing that may you all 
make effort to observe mindfully every psycho-physical 
phenomena whenever it arises in order to purify your view 
so that may you realise Nibbàna, the extinction of all 
suffering by the path knowledge (Magga Nàna) which can 
eradicate the personality-belief (Sakkàya Ditthi) 
completely. 

Do đó, Tôi xin kết thúc Pháp Thoại của tôi với niềm 
bày tỏ chân thành chúc phúc, mong rằng tất cả các bạn nỗ 
lực quán sát một cách chánh niệm từng mỗi hiện tượng tâm 
sinh lý bất luận lúc nào nó khởi sinh, nhằm để thanh khiết 
tri kiến của mình, như thế có thể các bạn chứng tri Níp Bàn, 
diệt trừ tuyệt mọi khổ đau do bởi Tuệ Giác về con đường 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           405 
 

(Tuệ Đạo) mà có thể trừ tiệt niềm tin về bản ngã (Thân 
Kiến) một cách trọn vẹn.   

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 

 
KANKHÀVITARANA VISUDDHI 

(PURITY OF TRANSCENDING DOUBT) 
ĐOẠN NGHI THANH TỊNH 

(SỰ TINH KHIẾT SIÊU NGHIỆM HOÀI 
NGHI) 

 
 

The Dhamma Talk I am going to deliver today is 
about “Purity of transcending doubt or overcoming doubt” 
(Kankhàvitarana Visuddhi).  There may be of doubts 
concerning with the three divisions of time, the renewal of 
existence and so on.  These doubts can be removed by the 
right view in meditation called the Insight Knowledge that 
distinguishes between cause and effect (Paccaya 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           406 
 

Pariggaha Nàna).  According to the path of purification, it 
ensures good rebirth and the lower stage of Streamwinning 
path (Cùla Sotapanna).  But the meditator must not remain 
content with it, he should carry on with his meditation.  So I 
have to deliver this Dhamma Talk, Purity of Transcending 
Doubt, that can set free your doubts. 

Pháp Thoại Tôi đang truyền tải hôm nay là vấn đề 
“Sự Tinh Khiết vượt trội hoài nghi hoặc khắc phục được 
hoài nghi” (Đoạn Nghi Thanh Tịnh).  Có thể có rất nhiều 
sự nghi ngờ liên quan đến ba giai đoạn của thời gian, sự 
canh tân cuộc sống và v.v.  Những nghi ngờ này có thể 
được loại bỏ do bởi Chánh Kiến trong thiền định, được gọi 
là Tuệ Giác phân biệt giữa Nhân và Quả (Tuệ Thủ Chấp 
Duyên Sinh).  Thể theo Thanh Tịnh Đạo, nó đảm bảo tái 
tục an vui và ở giai đoạn thấp hơn của Đạo Dự Lưu (Tiểu 
Thất Lai).  Tuy nhiên, thiền giả không nên duy trì sự mãn 
nguyện với điều đó, mà nên tiếp tục với thiền định của 
mình.  Như vậy, Tôi phải truyền tải Pháp Thoại này, sự tinh 
khiết vượt trội hoài nghi, mà có thể thiết lập việc thoát khỏi 
những nghi ngờ của bạn.  

Worldlings or ordinary men may have a lot of 
doubts.  There are eight kinds of doubts namely (1) Has the 
Buddha been in the past? (2) Are the Dhammas preached 
by the Buddha real or not? (3) Are there noble monks 
(Bhikkhus) who practise according to the Buddha’s 
Dhamma? (4) Are the trainings of morality, concentration 
and wisdom (Sìla, Samàdhi and Pannà) true or not? (5) Is 
there past existences? (6) Is there future existence? (7) Are 
there also both past and future existence? (8) Is the 
dependent origination (Paticcasamuppàda) delivered by 
the Buddha true or not or mere thoughts? You will know 
these later. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           407 
 

Với những thế nhân hoặc phàm phu có thể có rất 
nhiều sự nghi ngờ.  Có tám thể loại hoài nghi, cụ thể là: (1) 
Đức Phật đã có trong quá khứ hay không? (2) Những Giáo 
Pháp đã được khải thuyết do bởi Đức Phật có thật hay 
không? (3) Có những vị tu sĩ cao quý (chư tỳ khưu) là 
người thực hành nương theo những Giáo Pháp của Đức 
Phật hay không? (4) Có những sự tu học về Giới Hạnh, 
Định Tâm và Trí Tuệ (Giới, Định và Tuệ) đúng thực hay 
không? (5) Có sự sống trong quá khứ hay không? (6) Có sự 
sống ở vị lai hay không? (7) Có cả hai sự sống quá khứ và 
vị lai hay không? (8) Có phải Pháp Tùy Thuộc Nguyên 
Nhân (Liên Quan Tương Sinh) đã được truyền tải do bởi 
Đức Phật đúng thực hay không hay chỉ là những suy nghĩ?  
Những điều này bạn sẽ được biết sau.  

 

There are also sixteen kinds of doubts different from 
the above eight, namely (1) Have I been in the past? (2) 
Have I not been in the past? (3) What have I been in the 
past? (4) If so how have I been in the past? (5) From what 
form into what form did I change in the past?(These five 
doubts about the past) (6) Shall I be in the future? (7) Shall 
I not be in the future? (8) What shall I be in the future? (9) 
If so how shall I be in the future? (10) From what state into 
what state shall I change in the future?(These are five 
doubts about the future) (11)  Am I real? (12) Am I not 
real? (13) What Am I? (14) If so, how am I? (15) Whence 
have I come? (16) Whither shall I go? (These are six 
doubts about the present).  

Cũng có mười sáu thể loại hoài nghi khác với tám 
loại kể trên, cụ thể là: (1) Có tôi trong quá khứ hay không? 
(2) Không có tôi trong quá khứ hay không ? (3) Tôi đã là 
cái chi ở trong quá khứ? (4) Nếu như thế, tôi đã có ở trong 
quá khứ như thế nào? (5) Có phải tôi đã thay đổi từ hình 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           408 
 

dạng này đến hình dạng khác ở trong quá khứ hay không ? 
(Năm loại hoài nghi này thuộc về quá khứ) (6) Tôi sẽ có 
trong vị lai hay không? (7) Tôi sẽ không có trong ngày vị 
lai hay không? (8) Tôi sẽ là cái chi trong vị lai? (9) Nếu 
như thế, tôi sẽ có trong vị lai như thế nào? (10) Tôi sẽ thay 
đổi từ hình dạng này đến hình dạng khác trong vị lai hay 
không? (Năm loại hoài nghi này thuộc về vị lai) (11) Có 
thực là tôi hay không? (12) Phải không thực là tôi hay 
không? (13) Tôi là cái chi vậy? (14) Nếu như thế, tôi như 
thế nào? (15) Tôi đã từ đâu tới? (16) Tôi sẽ đi về đâu? (Đây 
là sáu loại hoài nghi thuộc hiện tại).  

 

These doubts can arise more concerning with the 
renewal of existence.  Some doubt their own existence and 
think why they have become human beings as they are now.  
A lot of people believe all created by God.  Some believe 
beings arise according to the Predestination-Fixedness of 
Law (Nature) or they arise as they do usually.  Some 
believe because of parents beings arise, but we find some 
not all parents have children.  Others believe that after the 
death of the body, the soul moves on to other physical 
above.  A great many doubts can arise concerning the 
renewal of existence.  All these doubts can be removed by 
the Insight Knowledge that distinguishes between cause 
and effect (Paccaya Pariggaha Nàna) which you will soon 
gain “Purity of Transcending or Overcoming Doubt” 
(Kankhàvitarana Visuddhi), through meditation.  

Những hoài nghi này có thể phát sinh phần nhiều 
liên quan về sự đổi mới của kiếp sống.  Một số hoài nghi về 
chính kiếp sống của họ và nghĩ suy lý do tại sao họ đã trở 
thành con người như họ đang là.  Rất nhiều người tin rằng 
tất cả đã được tạo ra do bởi Thượng Đế.  Một vài người có 
niềm tin phát sinh nương vào Thuyết Định Mệnh bất di bất 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           409 
 

dịch (Tự Nhiên) hoặc họ phát sinh như họ làm một cách 
thường lệ.  Một số có niềm tin vì cha mẹ mà chúng phát 
sinh, nhưng chúng ta nhận thấy có một số - không phải là 
tất cả - cha mẹ không có con cái.  Một số khác có niềm tin 
rằng sau cái chết của thể xác, linh hồn di chuyển đến một 
xác thân vật lý khác nữa.  Mối hoài nghi trọng đại có thể 
phát sinh liên quan về sự đổi mới của kiếp sống.  Tất cả 
những hoài nghi này có thể được loại bỏ do bởi Tuệ Giác 
phân biệt giữa Nhân và Quả (Tuệ Thủ Chấp Duyên Sinh) 
mà bạn sẽ sớm thành đạt “Sự Tinh Khiết vượt trội hoài 
nghi hoặc khắc phục được hoài nghi” (Đoạn Nghi Thanh 
Tịnh), thông qua thiền định. 

 

The cause and effect are of three types (1) 
dependent arising or dependent origination (Paccaya 
Samudaya or Paticcasamuppàda), (2) action origination 
(Kamma Samudaya) and (3) temporary origination 
(Khanika Samudaya).  

Có ba thể loại về Nhân và Quả (1) tùy thuộc phát 
sinh (duyên sinh) hoặc tùy thuộc nguyên nhân (duyên khởi) 
(Duyên Tập Thành hoặc Liên Quan Tương Sinh), (2) 
hành động khởi phát (Nghiệp Tập Thành) và (3) tạm thời 
khởi phát (Sát Na Tập Thành). 

 

(1) In dependent origination, ignorance of the four 
noble truths is the first link or cause of the wheel of life.  It 
clouds all right understandings.  It runs like this, from 
ignorance arises activity, from activity arises 
consciousness, from consciousness arises organized being, 
from organized being arises six organs of sense, from six 
organs of sense arises contact, from contact arises 
sensation, from sensation arises desire, from desire arises 
attachment, from attachment arises continued existence, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           410 
 

from continued existence arises birth, from birth arises 
death, sorrow, lamentation, pain, grief and despair.  All 
these are the cycle of cause and effect.  

(1) Trong Duyên Tập Thành (duyên khởi), sự bất 
liễu tri về Tứ Thánh Đế là mắt xích hoặc nhân đầu tiên của 
Thế Luân.  Nó che án tất cả Chánh Tư Duy.  Nó vận hành 
như thế này, từ sự bất liễu tri (Vô Minh) khởi sanh hành 
động (Hành), từ hành động (Hành) khởi sinh Ý thức 
(Thức), từ Ý thức (Thức) khởi sinh cấu tạo chúng sanh 
(Danh Sắc), từ cấu tạo chúng sanh (Danh Sắc) khởi sinh 
sáu giác quan (Lục Xứ), từ sáu giác quan (Lục Xứ) khởi 
sinh sự xúc chạm (Xúc), từ sự xúc chạm (Xúc) khởi sinh sự 
cảm thọ (Thọ), từ sự cảm thọ (Thọ) khởi sinh sự khao khát 
(Ái), từ sự khao khát (Ái) khởi sinh sự dính mắc (Thủ), từ 
sự dính mắc (Thủ) khởi sinh sự hiện hữu (Hữu), từ sự hiện 
hữu (Hữu) khởi sinh sự sinh (Sinh), từ sự sinh (Sinh) khởi 
sinh sự tử vong, ưu não, khóc than, đau đớn, sầu khổ và 
tuyệt vọng.  Tất cả những điều này là Thế Luân Nhân Quả.     

(2) In action origination, there is order of act and 
result, for example desirable and undesirable acts produce 
corresponding good and bad results.  There are similarities 
and differences amongst mankind.  On one occasion, a 
certain youth by the name of Subha approached Lord 
Buddha and asked why and wherefore human beings are 
born high and low, hale (healthy) and ailing, good- looking 
and ugly-looking, powerful and powerless, poor and rich, 
ignorant and intelligent, short-life and long-life.  Lord 
Buddha briefly replied “Every living being has action 
(kamma) as its own, its inheritance, its cause, its kinsman, 
its refuge. Action is that which differentiates all living 
beings into high and low states”.  If one does killing any 
sentient being (cause) then he will live short-life (effect), 
abstain from killing (cause), live long life (effect).  If one 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           411 
 

does not hurt and torture any sentient being (cause), then 
one will be hale and healthy (effect): hurt and torture 
(cause), ail and sick (effect).  If one does have full of anger 
and hatred (cause) then he will be ugly-looking (effect): 
patience, contentment and calmness (cause), good-looking 
(effect).  If one does pay respect and humility to those 
worthy of respect and humility (cause), then he will be 
powerful (effect); no respect and no humility (cause), 
powerless (effect).  If one does have generosity and help 
(cause), then he will be rich (effect); no generosity and no 
help (cause), poor (effect).  If one does not associate with 
the wise (cause) then he will be ignorant (effect): associate 
with the wise (cause), intelligent (effect), all these are the 
causes and effects in action origination.  

(2) Trong Nghiệp Tập Thành, đó là cơ cấu của 
Nghiệp Lực và Quả Báo, cho ví dụ những hành động duyệt 
ý và bất duyệt ý sản sinh ra một cách tương xứng những 
quả báo an vui và khổ đau.  Có những điểm tương đồng và 
dị biệt ở giữa nhân loại. Trong một dịp, có một thanh niên 
với tên gọi là Subha đã đến gần Đức Thế Tôn và vấn hỏi tại 
sao và vì lý do gì con người được sanh ra cao và thấp, 
cường tráng (khỏe mạnh) và ốm yếu, trông xinh xắn và 
trông xấu xí, hữu quyền lực và vô quyền lực, nghèo và 
giàu, si mê và thông minh, đoản thọ và trường thọ.  Đức 
Thế Tôn đã trả lời một cách ngắn gọn “Mỗi chúng sanh có 
hành động (Nghiệp) là của riêng mình, là di sản thừa kế, là 
nguyên nhân, là người bà con, là chỗ nương tựa.  Chính 
Nghiệp đã làm phân biệt tất cả chúng sanh ở trong trạng 
thái cao và thấp.  Nếu một người sát mạng bất luận hữu tình 
chúng sanh nào (Nhân) thì vị ấy sẽ sống đoản thọ (Quả).  
Ngăn ngừa trong việc sát mạng (Nhân) thì sống trường thọ 
(Quả).  Nếu một người không làm tổn thương và hành hạ 
bất luận hữu tình chúng sanh nào (Nhân) thì người ta sẽ 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           412 
 

được cường tráng và khỏe mạnh (Quả).  Làm tổn thương và 
hành hạ (Nhân) thì ốm yếu và bệnh hoạn (Quả).  Nếu một 
người đầy khí huyết sân hận và oán giận (Nhân) thì vị ấy sẽ 
bị trông xấu xí (Quả); nhẫn nại, duyệt ý và điềm tĩnh 
(Nhân) thì trông xinh xắn (Quả).  Nếu một người bày tỏ 
lòng tôn kính và khiêm tốn đến những bậc xứng đáng với 
lòng tôn kính và khiêm tốn (Nhân), thì vị ấy sẽ được hữu 
quyền lực (Quả); chẳng tôn kính và chẳng khiêm tốn 
(Nhân) thì vô quyền lực (Quả).  Nếu một người có lòng 
khoan dung và giúp đỡ (Nhân) thì vị ấy sẽ được giàu có 
(Quả); chẳng độ lượng khoan dung và chẳng giúp đỡ 
(Nhân) thì nghèo khổ (Quả).  Nếu người ta không gắn bó 
với bậc thiện trí thức (Nhân) thì vị ấy sẽ bị si mê (Quả); 
gắn bó với bậc thiện trí thức (Quả) thì được thông minh.  
Tất cả những điều này là những Nhân và Quả trong Nghiệp 
Tập Thành. 

(3) Now, what our meditators have to know is the 
cause and effect in practical meditation called temporary 
origination, which arises whenever they note, when 
walking, we note the desire to step and the actual stepping, 
while noting so, the intention or desire to step arises first.  
Because of the desire to step, there appears stepping.  
Here, the desire to step is the cause and stepping is effect. 
So also in noting in the raising of the foot, its moving 
forward and its dropping down.  The intention or desire to 
raise is the cause and noting of the raising is effect etc.  In 
this way, we will know similar causes and effects during 
mindful observance of stepping of the foot and dropping 
down of the foot.  So also in the physical behaviours, if we 
note standing, the intention or desire to stand is the cause 
and standing is effect, while sitting, the desire to sit is the 
cause and sitting is effect.  Likewise, standing or sitting is 
the cause and noting of the standing or sitting is effect.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           413 
 

Thus, we are to know the turning of cause and effect while 
we are noting.  While noting the rising of the abdomen, the 
intention or desire to inhale or breathe in is the cause and 
the inhaling or breathing-in is effect. Again the rising of the 
abdomen is the cause and noting is effect. So also with the 
exhaling out process. In this way, causes and effects arise.  
By side these, we have to make a note of each of the sic 
sense organs or doors like this noting seeing, hearing, 
smelling, tasting, touching and thinking. There are also 
causes and effects in noting the said phenomena.     

(3) Bây giờ, điều mà những thiền giả của chúng ta 
phải hiểu biết là nhân và quả, được gọi là Sát Na Tập 
Thành, mà nó phát sanh bất luận lúc nào hành giả chú niệm 
trong lúc tu tập thiền định.  Khi Thiền Hành, chúng ta chú 
niệm vào ý muốn bước và việc bước hiện hành.  Trong khi 
chú niệm như thế, tác ý hoặc ý muốn bước khởi sinh lên 
trước tiên.  Vì lẽ ý muốn bước, nó hiện bày việc bước đi.  
Tại đây, ý muốn bước là nhân và việc bước đi là quả.  
Trong cùng phương thức, việc bước đi là nhân và việc chú 
niệm của việc bước đi là quả. Cũng như thế,  trong việc chú 
niệm dở bàn chân lên, duỗi về phía trước và hạ bàn chân 
xuống.  Tác ý hoặc ý muốn dở lên là nhân và việc dở bàn 
chân lên là quả, hiểu biết việc dở lên là nhân và chú niệm 
vào việc dở lên là quả, v.v.  Trong phương thức này, chúng 
ta sẽ hiểu biết một cách tương tự những nhân và quả trong 
lúc chánh niệm quán sát của việc bước đi của bàn chân và 
hạ bàn chân xuống.  Cũng như thế trong những tác hành vật 
lý, nếu chúng ta chú niệm việc đứng, tác ý hoặc ý muốn 
đứng là nhân và việc đứng là quả; trong khi ngồi, ý muốn 
ngồi là nhân và việc ngồi là quả.  Cũng như thế, việc đứng 
hoặc việc ngồi là nhân và việc chú niệm vào đứng hoặc 
ngồi là quả.  Như vậy, chúng ta phải biết vòng xoay của 
nhân và quả trong khi chúng ta đang chú niệm.  Trong lúc 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           414 
 

chú niệm việc phồng lên của bụng, tác ý hoặc ý muốn hít 
vào hoặc thở vào là nhân và việc hít vào hoặc thở vào là 
quả. Lại một lần nữa, việc phồng lên của bụng là nhân và 
việc chú niệm là quả.  Cũng như thế với tiến trình việc thở 
ra.  Trong phương thức này, nhân và quả phát sinh.  Bên 
cạnh những điều này, chúng ta phải thực hiện việc chú 
niệm vào từng mỗi giác quan hoặc những của giác quan 
như thế này: chú niệm việc thấy, việc nghe, việc ngữi, việc 
nếm, việc đụng và việc nghĩ suy.  Cũng có những nhân và 
quả trong việc chú niệm vào hiện tượng vừa nói tới.  

 

Suppose we hear a kind of sound with our ears.  
Lots of people think they hear directly. Actually it is not so. 
It is only cause and effect.  How is it cause and effect?  Let 
us see.  For the arising of the consciousness of sound, there 
is needed (1) good ear (ear-basis) (2) object of sound (3) 
medium or space through which sound is transmitted to the 
ear (Àkàsa) and (4) intention to hear (Manasikàra). These 
four factors are combined cause and the hearing sound is 
effect. So we see cause and effect in the case of hearing.  
And then hearing is cause and noting of hearing is effect.  

Giả sử chúng ta nghe một loại âm thanh với đôi tai 
của chúng ta.  Rất nhiều người nghĩ họ được nghe một cách 
trực tiếp.  Quả thật nó không phải như vậy. Nó chỉ là nhân 
và quả.  Thế nào là nhân và quả?  Chúng ta hãy nhìn xem.  
Để cho việc khởi sinh của Tâm Nhĩ Thức thì cần phải có: 
(1) thần kinh nhĩ (Nhĩ Thanh Triệt), (2) cảnh thinh, (3) 
xuyên qua một khoảng không gian trung bình mà âm thanh 
có thể truyền tải đến lỗ tai (Hư Không) và (4) tác ý để 
nghe (Tác Ý).  Bốn yếu tố này được kết hợp với nhau là 
nhân và việc nghe âm thanh là quả. Như vậy, chúng ta thấy 
nhân và quả trong trường hợp của việc nghe. Và sau đó, 
việc nghe là nhân và việc chú niệm vào việc nghe là quả. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           415 
 

 

Likewise, for the arising of the consciousness of 
sight, there is needed (1) good eye (eye-basis) (2) object of 
sight (3) light (Àloka)  and (4) intention to see 
(Manasikàra).  Unless there is light, the function of seeing 
cannot take place, nor the process of cognition.  These four 
factors combined together are cause and the seeing is 
effect.  And then seeing is cause and making a note of 
seeing is effect.  

Cũng như thế, để cho việc khởi sinh của Tâm Nhãn 
Thức thì cần phải có (1) thần kinh nhãn (Nhãn Thanh 
Triệt), (2) cảnh sắc, (3) ánh sáng (Àloka) và (4) tác ý để 
nhìn (Tác Ý).  Nếu không có ánh sáng thì chức năng của 
việc nhìn thấy không có thể xảy ra, cũng chẳng có quá trình 
của sự nhận thức.  Bốn yếu tố này được kết hợp với nhau là 
nhân và việc nhìn thấy là quả. Và sau đó, việc nhìn thấy là 
nhân và thực hiện việc chú niệm vào việc nhìn thấy là quả. 

 

Similarly, for the arising of the consciousness of 
smell, there is needed (1) good nose (nose-basis), (2) object 
of smell, (3) the inhaled air (Vàta) and (4) intention to 
smell (Manasikàra).  If the air is not present odours cannot 
come into contact with the nose-basis and consequently the 
function of smelling and the nose-door cognitions cannot 
take place.  These four factors combined together are 
causes and the smelling is effect.  And again, smelling is 
cause and noting of smelling is effect.  

Tương tự như vậy, để cho việc khởi sinh của Tâm 
Tỷ Thức thì cần phải có (1) thần kinh tỷ (Tỷ Thanh Triệt), 
(2) cảnh khí, (3) không khí hít vào (Không Khí) và (4) tác 
ý để ngữi (Tác Ý).  Nếu không có không khí thì các khí hơi 
không có thể đi đến tiếp xúc với Thần Kinh Tỷ và do đó 
chức năng của việc ngữi và sự nhận thức của Tỷ Môn 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           416 
 

không có thể xảy ra.  Bốn yếu tố này kết hợp với nhau là 
nhân và việc ngửi là quả. Và lại một lần nữa, việc ngữi là 
nhân và việc chú niệm vào việc ngữi là quả. 

 

In the same way, for the arising of the 
consciousness of taste, there is needed (1) good tongue 
(tongue-basis) (2) object of taste (hot, sour, salty, sweet, 
bitter, astringent etc.) (3) wetness of the tongue and (4) 
intention to taste (Manasikàra).  If the tongue is dry the 
savour cannot come into contact with the tongue-basis.  
These four combined factors are cause and the noting is 
effect.  Then again, tasting is cause and noting is effect.  

Trong cùng một phương thức, để cho việc khởi sinh 
của Tâm Thiệt Thức thì cần phải có (1) thần kinh thiệt 
(Thiệt Thanh Triệt) (2) cảnh khí (nóng, chua, mặn, ngọt, 
cay, dẻo dai, v.v) (3) chất lỏng làm ướt lưỡi và (4) tác ý để 
nếm (Tác Ý).  Nếu lưỡi bị khô thì mùi vị không có thể đi 
đến tiếp xúc với Thần Kinh Thiệt.  Bốn yếu tố này kết hợp 
với nhau là nhân và việc chú niệm là quả.  Sau đó một lần 
nữa, việc nếm là nhân và việc chú niệm là quả. 

 

So also, for the arising of the consciousness of 
touch, there is needed (1) good body (body-basis) (2) object 
of touch (3) quality of the object of touch (coarse or 
fineness) and (4) intention to touch (Manasikàra).  If the 
object of touch is too fine, it cannot impinge impression 
upon the body-basis.  And unless there is impingement, 
neither consciousness of touch nor the body-door 
cognitions can arise.  Scars, finger or toe nails, hairs 
where no blood and air can flow, cannot sense the 
impingement.  These four combined factors are causes and 
the touch is effect; and then, the touch is cause and noting 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           417 
 

of touch is effect.  Now you should know that on account of 
cause, effect comes to be.               

Cũng như thế, để cho việc khởi sinh của Tâm Thân 
Thức thì cần phải có (1) thần kinh Thân (Thân Thanh Triệt) 
(2) cảnh xúc (3) chất lượng của cảnh xúc (thô thiển hoặc vi 
tế) và (4) tác ý để xúc chạm (Tác Ý).  Nếu cảnh xúc quá vi 
tế thì nó không thể tác động đến ấn tượng trên thần kinh 
thân. Và nếu không có sự va chạm thì chẳng có Tâm Thân 
Thức và cũng chẳng có sự nhận thức của Thân Môn có thể 
khởi sinh. Những vết sẹo, những móng tay và chân, tóc là 
những nơi mà máu và không khí không thể lưu chuyển 
được thì không có khả năng cảm nhận được sự va chạm.  
Bốn yếu tố này kết hợp với nhau là nhân và sự xúc chạm là 
quả; và sau đó, sự xúc chạm là nhân và việc chú niệm của 
sự xúc chạm là quả.  Bây giờ bạn nên hiểu biết rằng bởi do 
nhân – quả mà Pháp đến hiện bày như vầy.   

If we know that there is cause and effect in 
everything, every phenomenon, the said doubts are 
removed, overcome, transcended.  If there is cause, there is 
effect, no cause, no effect. Thus you will surely and truly 
realize the cause of the renewal of existence.  What is the 
cause of the renewal of existence ? It is action (Kamma) 
rooted in ignorance and craving (desire), that conditions 
rebirth.  Past action conditions the present birth, and 
present action in combination with the past action 
conditions the future. According to Buddhism, we are born 
from the matrix (mould) of action. Parents merely provide 
an infinitesimally small cell.  In dependent origination it is 
said that, continued existence (action) and arises birth 
(rebirth). As such being precedes being. 

Nếu chúng ta biết rằng nhân và quả có trong mọi sự 
việc, mọi hiện tượng thì những hoài nghi đã nói đến sẽ 
được loại bỏ, được khắc phục, được vượt qua.  Nếu có nhân 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           418 
 

thì có quả, không nhân thì không quả.  Do đó, nhất định 
một cách đoan chắc, bạn sẽ nhận thức được nguyên nhân 
của sự đổi mới kiếp sống. Cái chi là nhân của sự đổi mới 
kiếp sống ?  Đó là hành động (Nghiệp) bắt nguồn từ vô 
minh và ái dục (dục vọng), đó là điều kiện tái tục.  Nghiệp 
quá khứ quyết định sự ra đời hiện tại, và Nghiệp hiện tại 
kết hợp với Nghiệp quá khứ quyết định vị lai.  Nương theo 
Phật Giáo, chúng ta được sanh ra từ khuôn đúc (khuôn in) 
của Nghiệp.  Cha Mẹ chỉ đơn thuần cung cấp một tế bào vô 
cùng cực nhỏ.  Trong Tùy Thuộc Nguyên Nhân, đã có nói 
rằng, (Nghiệp) duy trì kiếp sống và (Sự Tái Tục) khởi sinh 
sự sinh ở đời.  Như thế, chúng sanh trước chúng sanh (nối 
tiếp nhau).  

One is unable to note the objects and phenomena 
every time, he senses because he fails to practise Vipassanà 
meditation and partly because his ignorance clouds all 
understandings.  Ignorance brings about attachment and 
attachment leads to craving because of craving he cannot 
stand without doing what he wants. Thus, we see that 
ignorance, craving, attachment are the causes of action 
(kamma). Nevertheless, the meritorious deeds done by the 
noble ones (Ariyas) are action – ineffectives (Kiriyà) 
because the noble ones have totally no defilement.  The 
worldlings do actions because of defilements that give them 
rebirth, new existence. Inherent in action is the potentiality 
of producing its due effect.  The new life does not arise 
automatically. Action constitute both good and evil, good 
begets good and evil produces evil.  The action of this 
present life, as a cause, gives new existence in future, as an 
effect. 

Một người không có khả năng chú niệm vào những 
đối tượng và hiện tượng trong mọi thời gian, vị ấy cảm 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           419 
 

nhận bởi vì anh ta thất bại trong việc tu tập Thiền Quán và 
một phần bởi do vô minh của mình che án tất cả sự hiểu 
biết. Vô Minh đưa đến sự dính mắc (Thủ) và sự dính mắc 
dắt dẫn đến sự luyến ái (Ái), bởi do sự luyến ái, vị ấy 
không thể ở trong một hoàn cảnh mà không làm điều mà 
mình mong muốn.  Do đó, chúng ta thấy rằng vô minh, ái 
dục và chấp thủ là những nhân của hành động (Nghiệp).  
Tuy nhiên, những Thiện Hạnh đã được viên mãn bởi do 
những bậc Thánh Thiện (Thánh nhân) là hành động vô hiệu 
hóa (Duy Tác) vì lẽ những bậc Thánh nhân đã hoàn toàn 
không còn phiền não.  Những thế nhân thực hiện những 
hành động do bởi những phiền não, như thế làm cho họ tái 
tục, một kiếp sống mới. Vốn sẵn có trong hành động là một 
tiềm lực của việc sản sinh tạo ra quả báo của nó.  Cuộc 
sống mới không phát sinh một cách tự động.  Hành động 
tạo thành cả hai, thiện và ác, thiện phát sinh ra thiện và ác 
sản sinh ra ác.  Hành động của kiếp sống hiện tại, là nhân 
cho kiếp sống mới ở vị lai, là quả.  

 

The commentaries cite the analogies of echo, flame, 
impression of a seal and reflection in the mirror regarding 
new existence. Echo is a reflection of sound produced by 
the impact of sound waves on walls or any barrier, it does 
not mean the transfer of the original sound to a distant 
place although we cannot deny the casual relation between 
the original sound and its echo either. Here the original 
sound is cause and its echo is the effect.  The flame of the 
new lamp is obviously not the flame of the old lamp since 
the latter is still burning, but causally related. Here the old 
flame is the cause and the new flame is its effect. When you 
look at a mirror, your face is reflected but you must not 
confuse with your face, although it is causally related to the 
latter. Here your face is the cause and the reflection is the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           420 
 

effect. Lastly the seal leaves an impression that is like its 
face but it is not really the face and it cannot occur in the 
absence of the seal either.  Here also, the seal is the cause 
and its impression is the effect. 

Những chú giải trích dẫn những sự tương ứng về 
cuộc sống mới, qua tiếng vang, ngọn lửa, dấu ấn của một 
con dấu và sự phản chiếu trong gương.  Tiếng vang là một 
phản xạ âm của âm thanh được sản sinh ra do bởi tác động 
của sóng âm trên tường hoặc bất kỳ vật cản nào, nó không 
có nghĩa là sự truyền tải của một âm thanh gốc đến một vị 
trí ở cách xa, mặc dù chúng ta không thể phủ nhận mối 
quan hệ nhân quả giữa âm thanh gốc và tiếng vang của nó. 
Tại đây, âm thanh gốc là nhân và tiếng vang của nó là quả.  
Một cách hiển nhiên là ngọn lửa của cây đèn mới chẳng 
phải là ngọn lửa của cây đèn củ mà cái sau vẫn còn đang 
cháy, nhưng là mối quan hệ nhân quả. Tại đây, ngọn lửa củ 
là nhân và ngọn lửa mới là quả của nó. Khi nhìn vào một 
tấm gương, khuôn mặt của bạn được phản ảnh nhưng bạn 
không được nhầm lẫn với khuôn mặt của mình, mặc dù đó 
là mối quan hệ nhân quả với cái sau. Tại đây, khuôn mặt 
của bạn là nhân và sự phản ảnh là quả.  Cuối cùng, con dấu 
để lại dấu ấn rằng nó giống như bản khắc nhưng nó không 
phải thực sự là bản khắc và nó không thể hiện bày trong 
trường hợp không có con dấu. Cũng vậy tại đây, con dấu là 
nhân và dấu ấn của nó là quả.   

 

The cause produces the effect and the effect 
explains the cause.  Because of the action one did, one 
organized being also arises in new existence. Past action 
conditions the present life.  If one did lots of good action, 
he can be reborn in the six worlds of good devas and the 
world of good human beings.  Good produces good.  If one 
did lots of evil deeds, he can be reborn in the four lower 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           421 
 

planes of existences namely, hell, animal, ghost and demon.  
Evil begets evil.  If one did both good and evil deeds, he 
will be a kind of human in the next existence, low-born, 
lack of some lombs of the body in the new life.  Like attracts 
like.  According to one’s action, one is to be.  Because of 
the cause that is action, there arises the effect that is, 
organized being, in the new existence.  When the meditator 
realizes that on account of cause, effect comes to be, then 
his doubts are removed, overcome and transcended. 

Nhân sản sinh ra quả và quả giải thích lại nhân. Bởi 
vì hành động người ta đã làm, người ta cũng tạo thành ra 
chúng sanh khởi sinh trong kiếp sống mới.  Hành động quá 
khứ quyết định kiếp sống hiện tại.  Nếu một người đã tạo 
rất nhiều Thiện Nghiệp, vị ấy có thể được tái tục về Lục 
Dục Thiên và Cỏi giới của Thiện Nhân. Thiện sản sinh ra 
Thiện.  Nếu một người đã tạo rất nhiều Ác Nghiệp, vị ấy có 
thể bị tái tục vào Tứ Khổ Thú, cụ thể là địa ngục, ngạ quỷ, 
atula và súc sanh.  Ác phát sinh ra Ác.  Nếu một người đã 
tạo ra cả hai, Thiện và Ác Hạnh thì trong kiếp sống kế tiếp, 
vị ấy sẽ là một hạng người hạ cấp, khiếm khuyết một số chi 
phần của cơ thể trong kiếp sống mới.  Nồi nào vung ấy. 
Nương theo hành động của mình mà con người sẽ thành.  
Vì lẽ chính do hành động là nhân làm phát sinh ra hậu quả, 
tạo thành chúng sanh trong kiếp sống mới.  Khi thiền giả 
nhận thức rằng bởi vì nhân quả mà đi đến hình thành thì 
sau đó những hoài nghi của vị ấy sẽ được loại bỏ, được 
khắc phục và được vượt qua.          

 

When the meditator comes to distinguish between 
cause and effect every time, he notes he will surely know 
that there must be the cause which can be new existence.  
And he goes on thinking what should be the cause.  Then 
the answer that comes to him is action.  Action is the cause 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           422 
 

and organized being is the effect.  Because of the cause, 
action, the effect, organized being, arises. Then he truly 
realizes that if there is cause, there is effect.  This 
knowledge is purity of transcending doubt 
(Kankhàvitarana Visuddhi).  The doubts of eight and 
sixteen are removed, overcome, transcended by this 
knowledge.  When knowing cause and effect, this 
knowledge is called the Insight Knowledge that 
distinguishes between cause and effect (Paccayapariggaha 
Nàna). 

Khi thiền giả đi đến phân biệt giữa Nhân và Quả 
trong mọi thời gian vị ấy chú niệm, vị ấy hiểu biết một cách 
đoan chắc rằng phải có nguyên nhân mới có thể hình thành 
kiếp sống mới.  Và vị ấy đi đến nghĩ suy cái chi sẽ là 
nguyên nhân. Thế rồi câu trả lời đã đến với vị ấy là hành 
động.  Hành động là nhân và việc tạo thành chúng sanh là 
quả.  Bởi vì hành động là nguyên nhân và quả khởi sinh là 
việc tạo thành chúng sanh.  Sau đó, vị ấy thực sự chứng tri 
rằng nếu có nhân thì phải có quả.  Sự nhận thức này là sự 
tinh khiết vượt trội hoài nghi (Sự Tinh Khiết Siêu Nghiệm 
Hoài Nghi). Những tám và mười sáu hoài nghi sẽ được loại 
bỏ, được khắc phục, được vượt qua do bởi sự nhận thức 
này.  Khi liễu tri được Nhân và Quả, sự nhận thức này được 
gọi là Tuệ Giác phân biệt giữa Nhân và Quả (Tuệ Thủ 
Chấp Duyên Sinh).  

 

Now, let me conclude here by expressing the most 
sincerest blessing that may you all meditators make effort 
to attain the Insight Knowledge that distinguishes between 
cause and effect and that to realise Nibbàna, the cessation 
of all suffering, by the path and fruition (Maggaphala 
Nàna) in the serial order of stages of seven purities. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           423 
 

Bây giờ, tôi xin được kết thúc tại đây với niềm bày 
tỏ chân thành chúc phúc, mong rằng tất cả các bạn là những 
thiền giả nỗ lực để chứng đắc Tuệ Giác phân biệt giữa 
Nhân và Quả và được chứng tri Níp Bàn, chấm dứt mọi 
khổ đau, do bởi con đường và thành quả (Tuệ Đạo Quả) 
trong tuần tự của những giai đoạn nối tiếp nhau của Thất 
Thanh Tịnh. 

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 

 
THREE KINDS OF MAGGA 

BA THỂ LOẠI VỀ ĐẠO 
 
 

The subject of today’s Dhamma Talk is three kinds 
of Magga.  The ultimate goal of all true Buddhists is 
Nibbàna and the way to the realisation of Nibbàna is 
through Ariya Magga Nàna. 

Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là ba thể loại về 
Đạo.  Mục tiêu cùng tột của tất cả Phật Tử chân chánh là 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           424 
 

Níp Bàn và con đường để được chứng trí Níp Bàn là thông 
qua Tuệ Thánh Đạo.    

 

To achieve that AriyaMagga Nàna, a person has to 
practise Pubbabhàga Magga which really means the 
practise of Vipassanà Bhàvanà or Insight Meditation. To 
practise the Pubbabhàga Magga path, a person must have 
faith in Mùla Magga is Kammasakata Sammàditthi which 
means belief or faith in the fundamental right-view on 
Kamma and its effect - in other words the doctrine of the 
moral actions beget wholesome results, immoral actions 
beget unwholesome results. Most Venerable Mahasì 
Sayàdaw has expounded that “There are three Maggas (1) 
Mùla Magga (2) Pubbabhàga Magga and (3) Ariya 
Magga. If a person can absorb all these three Maggas into 
one’s own system, he can hope to gain the realisation of 
Nibbàna. 

Để chứng đắc Tuệ Thánh Đạo đó, người ta phải tu 
tập Tiền Đề Đạo với chân thực nghĩa là tu tập Thiền Minh 
Sát hoặc Thiền Tuệ Giác. Tu tập con đường Tiền Đề Đạo, 
người ta phải có niềm tin vào Căn Nguyên Đạo là Nghiệp 
Chủ Chánh Kiến với ý nghĩa là niềm tin hoặc đức tin về 
quy tắc cơ bản của Chánh Kiến vào Nghiệp Lực và quả báo 
của nó – nói một cách khác, giáo lý về những hành động 
đạo đức phát sinh ra những quả thiện hảo, những hành 
động vô đạo đức phát sinh ra những quả vô tịnh hảo.  Ngài 
Đại Trưởng Lão Mahasì đã giảng giải rằng “Có ba thể loại 
Đạo (1) Căn Nguyên Đạo (2) Tiền Đề Đạo và (3) Thánh 
Đạo.  Nếu một người có thể hấp thụ tất cả ba thể loại Đạo 
này vào phương pháp tu tập của mình thì vị ấy có thể hy 
vọng đạt được sự chứng tri Níp Bàn.  

 

Now to explain Mùla Magga.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           425 
 

The word Mùla is “the root” or “the main”. 
Magga means “overcome by killing”.  The two words 
Mùla Magga connotes being the root and having the 
characteristic of overcoming by killing (extinction). “The 
root” can be regarded as the basic factor, to achieve 
Dhamma or realisation of Nibbàna, the basic factor is in 
having faith in Kammic results.  A person has to believe in 
Kusala Kamma and Akusala Kamma.  He must also accept 
the doctrine of moral actions beget wholesome results, 
immoral actions beget unwholesome results.  In Pàli this 
doctrine is called “Kammasakata Sammàditthi”.  In other 
words, you believe in “whatever good or bad deeds you do, 
such actions (Kamma) are you own property”. As you sow, 
so you will reap.  

Ngay bây giờ để giải thích Căn Nguyên Đạo. 
Từ ngữ Căn Nguyên là “gốc rễ” hoặc “chánh yếu”.  

Đạo có nghĩa là “khắc phục do bởi việc sát trừ”.  Hai từ 
ngữ Căn Nguyên Đạo bao hàm ý nghĩa là gốc rễ và có đặc 
tính là sự khắc phục do bởi việc sát trừ (sự tuyệt diệt). “Gốc 
rễ” có thể được coi như là yếu tố cơ bản để thành đạt Giáo 
Pháp hoặc sự chứng tri Níp Bàn, yếu tố cơ bản là có đức tin 
vào Nghiệp Báo.  Một người có niềm tin vào Thiện Nghiệp 
và Bất Thiện Nghiệp thì vị ấy cũng phải thừa nhận giáo lý 
về những hành động đạo đức phát sinh ra những quả thiện 
hảo, những hành động vô đạo đức phát sinh ra những quả 
vô tịnh hảo.  Trong từ ngữ Pàlì, giáo lý này được gọi là 
“Nghiệp Chủ Chánh Kiến”.  Nói một cách khác, bạn có 
niềm tin vào “bất luận những Thiện hoặc Bất Thiện Hạnh 
mà bạn tạo ra thì chính những hành động đó (Nghiêp) là sở 
hữu thuộc của bạn”.  Như thế bạn sẽ gặt hái cái mà bạn 
gieo trồng.  

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           426 
 

Kammasakata Sammàditthi can be called as Mùla 
Magga.  To realise Magga Nàna – Phala Nàna, the basic 
factor is believing in the doctrine of “Kamma and kammic 
results” and the word Magga has the characteristic of 
overcoming or killing the doubts or disbelief and “travels 
towards Pubbabhàga Magga path”.  

Nghiệp Chủ Chánh Kiến có thể được gọi là Căn 
Nguyên Đạo. Để chứng tri Tuệ Đạo - Tuệ Quả, yếu tố cơ 
bản là có niềm tin vào giáo lý của “Nghiệp Lực và Nghiệp 
Quả” và từ ngữ Đạo có đặc tính về sự khắc phục hoặc sự 
sát trừ những hoài nghi hoặc bất tín dụng và “du hành 
hướng về con đường Tiền Đề Đạo”.  

 

Some traditional Buddhists, though they claim to be 
Buddhists, do not believe deeply in the doctrine of Kamma 
and kammic results.  Some believe if a person is endowed 
with cleverness and industriousness everything will be 
complete and successful.  If this premise is true all 
businessman will be rich and successful, because every 
businessman are clever and industrious.  Do they all 
become rich ? Though all the businessmen are clever and 
industrious and try with their utmost ability to become rich 
all of them are not rich.  Some are still poor. 

Có một số Phật Tử truyền thống, mặc dù họ tự xưng 
là Phật Tử, không tin một cách sâu sắc về học thuyết của 
Nghiệp Lực và Nghiệp Quả.  Một số có niềm tin nếu người 
được phúc cho sự khôn ngoan và siêng năng thì tất cả mọi 
việc sẽ được thành công viên mãn.  Nếu giả thuyết này 
đúng thì tất cả những doanh nhân sẽ trở nên thành công và 
giàu có, vì lẽ mỗi doanh nhân đều khôn ngoan và siêng 
năng.  Có phải tất cả họ đều trở nên giàu có ?  Mặc dù tất 
cả những doanh nhân đều khôn ngoan và siêng năng, và nỗ 
lực với tột cùng khả năng của mình để trở nên giàu có, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           427 
 

nhưng tất cả trong số của họ vẫn không được giàu có.  Một 
số vẫn còn nghèo khổ.  

 

If we look at the countries of the world some are 
rich, some are poor, in spite of the fact that every country 
or every government tries to make his country rich and 
developed.  Still there are many poor countries in our 
present world.  

Nếu chúng ta nhìn vào những quốc gia trên thế giới, 
một số giàu có, một số nghèo khổ, mặc dù thực tế là mỗi 
quốc gia hoặc mỗi chính phủ đã nỗ lực để làm cho đất nước 
của mình trở nên thịnh vượng và phát triển.  Tuy nhiên vẫn 
còn rất nhiều quốc gia nghèo khổ trong thế giới hiện tại của 
chúng ta.  

 

In the field of health every person is trying their 
level best to be healthy and fit making use of their 
cleverness and insdustriousness. In addition all the 
governments also its citizens to be healthy by producing 
doctors and medicines.  The question here is are all the 
citizens become fit and healthy? The answer is No.  The 
hospitals are still crowded with sick citizens.  By dint of 
cleverness and industriousness alone the citizens cannot be 
rich and healthy in spite of all their efforts to be and to do 
so. 

Trong lãnh vực của sức khỏe, mỗi người đều nỗ lực 
để có được một mức độ tốt nhất của họ cho được khỏe 
mạnh và phù hợp với việc vận dụng sự khôn ngoan và 
siêng năng của mình.  Ngoài ra, tất cả mọi chính phủ cũng 
đều muốn những công dân của họ được khỏe mạnh bằng 
cách đào tạo ra những bác sỹ và y dược.  Câu hỏi ở đây là 
tất cả những công dân trở nên thích hợp và khỏe mạnh ?  
Câu trả lời là Không.  Những bệnh viện vẫn còn đông đúc 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           428 
 

với những công dân bị bệnh. Chỉ nhờ vào năng lực của sự 
khôn ngoan và sự siêng năng, những công dân không có thể 
trở nên giàu có và khỏe mạnh, cho dù tất cả những nỗ lực 
của họ là để được và để làm như vậy.   

 

In the literature every person try hard to become 
scholars and learned persons.  Governments open schools 
and give help in any way to make all it citizens literature, 
intelligent and learned.  Do all citizens become learned and 
scholars? Not all citizen are scholars. Why is this state of 
affairs? What is the difference between people? The 
difference is their respective Kamma. 

Trong lãnh vực của văn học, mọi người nỗ lực hết 
sức để trở thành những học giả và những người có học vấn.  
Những chính phủ mở trường học và giúp bằng mọi cách để 
làm cho tất cả công dân của mình có học thức, thông minh 
và uyên bác.  Có phải tất cả mọi công dân đều trở thành 
người có học vấn và những bậc học giả?  Không phải tất cả 
mọi công dân đều là những bậc học giả. Vì sao có tình 
trạng hiện hữu như vậy?  Điều chi là sự khác biệt giữa con 
người?  Sự khác biệt là do bởi Biệt Nghiệp của họ.  

According to the teachings of Buddha, Kamma is 
the basic factor.  Cleverness and industry is secondary 
factor.  Kamma, cleverness (wisdom) and industry or effort 
(Viriya) is like a 3 legged stool if one of the legs is broken 
the stool cannot stay upright.  So also if one of the legs is 
broken the stool cannot stay upright.  So also if one of the 
factors of “Kamma, Wisdom and Viriya” is missing the 
objective success cannot be achieved.  Among the three, the 
basic factor is Kamma.  But there is a Burmese proverb 
“Having faith in Kamma do not jump into thorny bushes”.  
If you jump into the thorny bushes you are sure to get 
pierced by thorns.  Another proverb is “Don’t rely on 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           429 
 

Kamma and go into the forest where tigers are rampant”.  
If you go into that forest you will be eaten by tigers. 

Nương theo những huấn từ của Đức Phật, Nghiệp 
Lực là yếu tố cơ bản.  Sự khôn ngoan và siêng năng là yếu 
tố thứ yếu.  Nghiệp Lực, sự khôn ngoan (trí tuệ) và sự siêng 
năng hoặc cố gắng (tinh tấn) giống như một ghế đẩu có ba 
chân, và nếu một trong những chân này mà bị hỏng đi thì 
cái ghế đẩu không thể đứng vững được.  Cũng như thế, nếu 
mất đi một trong những yếu tố về “Nghiệp Lực, Trí Tuệ và 
Tinh Tấn” thì không thể đạt được kết quả khách quan.  
Trong cả ba, yếu tố cơ bản là Nghiệp Lực.  Tuy nhiên có 
một tục ngữ Miến Điện “Có niềm tin vào Nghiệp Lực thì 
không nhảy vào bụi cây gai”.  Nếu bạn nhảy vào trong bụi 
cây gai thì đoan chắc bạn bị gai đâm thủng.  Một tục ngữ 
khác là “Không cậy vào Nghiệp Lực và đi vào trong rừng 
già nơi có những con cọp đang cuồng nộ”.  Nếu bạn đi vào 
trong cánh rừng đó thì bạn sẽ bị những con cọp ăn thịt. 

 

These proverbs also show Kamma, wisdom and 
Viriya should equally be used and dependend.  But the 
dominant factor is Kamma, according to our Buddhist 
doctrine.  In one “Cùla Kamma Vibhanga” Sutta, the 
young man Subha asked Buddha “Omnicient Buddha! 
Though all people seem to be the same in appearance some 
enjoy long life and some are short lived.  Please explain to 
me the reasons of such inequalities.  Buddha replied to 
Subha “Some people indulged in killing other’s lives and 
such persons are short-lived as a result of killing others.  
Those who refrain from killing other have long life in the 
samsàric rebirths.     

  Những câu tục ngữ này cũng cho thấy Nghiệp 
Lực, Trí Tuệ và Tinh Tấn nên được vận dụng một cách 
đồng đẳng và tùy thuộc vào nhau.  Tuy nhiên, nương theo 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           430 
 

giáo lý Phật Giáo của chúng ta thì Nghiệp Lực là yếu tố 
trưởng trội.  Trong bài kinh “Tiểu Nghiệp Phân Biệt”, 
thanh niên Subha đã vấn hỏi Đức Phật “Kính bạch Đức Thế 
Tôn! Mặc dù tất cả mọi người có vẻ như giống nhau về 
ngoại hình, nhưng có một số thụ hưởng trường thọ và một 
số thì đoản thọ.  Kính xin Ngài hoan hỷ giải thích cho con 
những lý do của những sự bất bình đẳng như vậy”.  Đức 
Phật đã trả lời Subha “ Một số người đã dễ duôi trong việc 
sát sanh mạng khác và những hạng người như thế đã bị 
đoản thọ như là kết quả của việc sát sanh mạng khác.  Với 
những ai tự kềm chế trong việc sát sanh mạng khác thì có 
được trường thọ trong vòng tái tục luân hồi. 

 

The difference is due to Akusala Kamma or 
unwholesome deeds of killing and Kusala Kamma, 
wholesome deed of practising loving-kindness.  Some 
people enjoy healthy life and some people suffer illness.  It 
is also the resultants of cruelty and kindness.  Those who 
committed cruelties on other beings, are poor in health and 
those who are kind and refrain from cruelties to others 
enjoy healthy life. 

Sự khác biệt là do Bất Thiện Nghiệp hoặc những 
hành động vô tịnh hảo của việc sát sanh và Thiện Nghiệp, 
những hành động tịnh hảo của việc tu tập Từ Ái.  Một số 
người thụ hưởng đời sống khỏe mạnh và một số người cam 
chịu bệnh hoạn.  Đó cũng là những kết quả của sự tàn ác và 
lòng từ ái.  Với những người đã phạm phải những hành 
động tàn ác vào những chúng sanh khác thì có sức khỏe 
yếu kém và với những người có lòng từ ái và tự kềm chế 
trong những hành động tàn ác với chúng sanh khác thì thụ 
hưởng đời sống khỏe mạnh.  

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           431 
 

Some people are handsome some ugly.  The reason 
for such kind of variance is anger and patience.  Those who 
are always overwhelmed with anger are ugly in all their 
next existences and those who are patient and tolerant to 
others are endowed with handsome appearance.  

Một số người thì xinh đẹp, một số thì xấu xí.  Lý do 
cho thể loại sai khác như thế là tính sân hận và lòng kiên 
nhẫn.  Với những người luôn luôn bị lấn át bới tính sân hận 
thì bị xấu xí trong tất cà những kiếp sống kế tiếp của họ và 
với những người kiên nhẫn và nhẫn nhịn với những người 
khác thì được ưu đãi với ngoại hình xinh đẹp.  

 

Some people have plenty of helpers or assistants 
some are lonely and helpless.  Those who are jealous of 
other’s prosperity and abundance are lonely and helpless.  
Those who are compassionate and enjoy other’s prosperity 
are endowed with plenty of helpmates and assistants.  

Một số người có đầy đủ những người giúp đỡ hoặc 
những người phục vụ, một số thì cô đơn và thiếu sự giúp 
đỡ.  Với những người đố kỵ với sự thịnh vượng và sự giàu 
có của người khác thì bị cô đơn và thiếu sự giúp đỡ.  Với 
những người có lòng bi mẫn và duyệt ý với sự thịnh vượng 
của người khác thì được ưu đãi với đầy đủ những cộng sự 
viên và những người phục vụ. 

 

Some people are of noble birth and some people are 
of humble birth.  The youngman Subha also enquired of 
Buddha the reason of such happenings.  Those persons who 
gave due respects and regard to elders, teachers and 
parents enjoy noble births and those who are rude and 
disobedient to parents, teachers and elders are born of 
lower and humble births.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           432 
 

Một số người sinh ra ở giai cấp thượng lưu và một 
số người ở giai cấp hạ liệt. Thanh niên Subha cũng thẩm 
vấn Đức Phật lý do sự việc xảy ra như thế.  Với những 
người bày tỏ lòng quan tâm và kính trọng đến những bậc 
cao niên, những bậc giáo thọ và Cha Mẹ thì thụ hưởng ở 
giai cấp thượng lưu và với những người vô lễ và ngỗ ngược 
với Cha Mẹ, những bậc giáo thọ và những bậc cao niên thì 
sanh ở giai cấp hạ liệt và thấp hèn.  

 

Subha also asked why some people are rich and 
some poor.  Those who are generous and engage in giving 
Dàna to others enjoyed richness in the coming existences 
and those who are miserly and gave no Dàna tend to be 
poor in their coming existences.  

Subha cũng vấn hỏi vì sao có một số người thì giàu 
có và một số thì nghèo khổ.  Với những người có tâm rộng 
lượng và khắn khít trong việc ban bố xã thí đến những 
người khác thì thụ hưởng sự giàu có trong những kiếp sống 
tới và với những người có lòng bỏn xẻn và không có xu 
hướng xã thí cho ra thì bị nghèo khổ trong những kiếp sống 
tới.   

Some people are educated and some are 
uneducated. Subha also wanted to know the reason. 
Buddha replied to Subha young man that some people do 
not want to share their knowledge with other and such kind 
of people were ignorant. Those who are willing to teach 
other people, willing to share the knowledge with others 
and at the same time willing to learn from teachers what he 
did not know achieve “Pannà Pàramì” and become 
scholars.  

Một số người thì có học thức và một số thì vô học 
thức. Subha cũng mong cầu được hiểu biết lý do.  Đức Phật 
đã trả lời thanh niên Subha rằng một số người không mong 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           433 
 

cầu chia sẻ kiến thức của mình với người khác và hạng 
người như thế thì bị si mê.  Với những người sẵn lòng chỉ 
dạy người khác, sẵn lòng chia sẻ kiến thức với những người 
khác và đồng thời sẵn lòng học hỏi từ nơi những vị giáo thọ 
điều mà vị ấy bất liễu tri để hoàn thành Pháp Độ Trí Tuệ 
và trở thành những bậc học giả. 

 

All these are the basic differences in Kamma.  So 
Buddha answered young man Subha’s questions. Believing 
in the doctrine or “moral actions beget wholesome results, 
immoral actions beget unwholesome results” is called 
Mùla Magga. The literary translation of Mùla Magga is 
“Believing in Kamma and Kammic results as basic factor, 
with also overcome the doubts and travel towards 
Pubbabhàga Magga path. 

Tất cả những điều này là những dị biệt cơ bản trong 
Nghiệp Lực. Như thế, Đức Phật đã trả lời những câu hỏi 
của thanh niên Subha.  Niềm tin vào giáo lý hoặc “những 
hành động đạo đức phát sinh ra những quả thiện hảo, 
những hành động vô đạo đức phát sinh ra những quả vô 
tịnh hảo” được gọi là Căn Nguyên Đạo.  Sự phiên dịch 
thuộc lãnh vực văn chương của Căn Nguyên Đạo là “niềm 
tin vào Nghiệp Lực và Nghiệp Quả như là yếu tố cơ bản, 
mà cũng là khắc phục những hoài nghi và du hành hướng 
về con đường Tiền Đề Đạo.  

 

A person accepting this Pubbabhàga Magga path 
has full confidence that he can attain wholesome results by 
engaging wholesome actions.  But at the same time he has 
some anxiety. At some turn when a person is overwhelmed 
by lobha and dosa, he can also commit some Akusala 
deeds. In such a case one can land in Apàya world or 
animal world.  When he studied how to avoid such kind of 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           434 
 

situation he found the way to avoid landing in animal and 
Apàya world is practising Satipatthàna Vipassanà 
Bhàvanà, which also leads to Magga Nàna. 

Một người khi đã thừa nhận con đường Tiến Đề 
Đạo này thì có đầy đủ tự tin rằng vị ấy có thể thành đạt 
những quả thiện hảo bằng cách tham gia những Thiện 
Hạnh. Tuy nhiên cùng lúc ấy, vị ấy có một vài nỗi lo lắng.  
Tại một vài sự lay chuyển, khi người ta bị lấn át bởi Tham 
và Sân thì vị ấy cũng có thể phạm phải một vài Bất Thiện 
Hạnh.  Trong trường hợp như thế, người ta có thể đọa vào 
Khổ Thú hoặc Cõi Súc Sanh.  Khi vị ấy nghiên cứu làm thế 
nào để tránh khỏi tình trạng như thế thì anh ta khám phá ra 
con đường để tránh khỏi việc đọa vào Cõi Súc Sanh và Khổ 
Thú, là tu tập Thiền Minh Sát Niệm Xứ, mà còn dẫn dắt 
đến Tuệ Đạo.  

 

A person who believes in Kamma and kammic 
results, to reject Akusala deeds, is to practise Pubbabhàga 
Magga path.  Pubbabhàga actually means events that 
precedes Ariya Magga.  Magga is having the 
characteristic of overcoming by killing (extinction). What 
does it kills? It kills Àrammanànusaya Kilesà and travels 
towards Ariya Magga.  Àrammanànusaya Kilesà means 
latent defilements in object Àrammana.  They arise 
whenever clear objects are perceived through six sense 
doors.  

Với một người có niềm tin vào Nghiệp Lực và 
Nghiệp Quả, để loại bỏ Những Bất Thiện Hạnh, là tu tập 
con đường Tiền Đề Đạo. Tiền Đề thực sự có nghĩa là 
những sự kiện đi trước Thánh Đạo.  Đạo có đặc tính là sự 
khắc phục do bởi việc sát trừ (sự tuyệt diệt).  Nó sát trừ cái 
chi? Nó sát trừ Cảnh Tùy Miên Phiền Não và du hành 
hướng về Thánh Đạo. Cảnh Tùy Miên Phiền Não có ý 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           435 
 

nghĩa là những phiền não tiềm ẩn trong đối tượng Cảnh.  
Chúng khởi sinh bất luận khi nào những đối tượng rõ ràng 
được thâu nhận xuyên qua sáu cửa giác quan. 

 

Pubbabhàga Magga path is the meditation 
practices our meditators are now engaged.  As instructed in 
Satipatthàna Sutta “Gacchantovà gacchàmìti Pajànàti” 
which means – a person must know his movement if he is 
moving.  When a meditator notes his leg movement as left 
step, right step or lifting, moving, dropping etc. It is 
Pubbabhàga Magga path. 

Con đường Tiền Đề Đạo là tu tập Thiền Quán mà 
những thiền giả của chúng ta hiện đang khắng khít vào.  
Theo sự hướng dẫn trong kinh Niệm Xứ “Khi đi, biết rằng 
Tôi đi” có ý nghĩa là – một người phải biết sự chuyển động 
của mình nếu vị ấy đang cử động.  Khi thiền giả chú niệm 
vào sự chuyển động ở chân của mình như là trái bước, phải 
bước hoặc dở lên, duỗi ra, hạ xuống,v.v.. Đó là con đường 
Tiền Đề Đạo.   

 

The second stanza “Thitovà thitomhìti pajànàti” 
means – when you are stopping you have to note stopping, 
stopping. Third stanza “Nisinnovà nissinomhìti pajànàti” 
when you are sitting you have to note sitting, sitting, 
touching, touching. Fourth stanza “Sayànovà sayànomhìti 
pajànàti” when lying down you have to carefully note 
lying, lying. Fith stanza “Yathà yathà vàpanassa kayo 
panìhito hoti tathà tathànam pajànàti”.  All bodily 
movements should have to be noted carefully as they really 
are. By these meditation exercise meditators are following 
Pubbabhàga Magga path.  Each and every note brings 
Loki Maggangas (mundane and preliminary Maggas). 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           436 
 

Trong đoạn thơ thứ hai “Khi đứng, biết rằng “Tôi 
đứng” có ý nghĩa là – khi bạn đang dừng lại, bạn phải chú 
niệm “dùng lại, dừng lại”.  Đọan thơ thứ ba là “Khi ngồi, 
biết rằng “Tôi ngồi” khi bạn đang ngồi, bạn phải chú niệm 
“ngồi, ngồi, đụng, đụng”.  Đoạn văn thứ tư là “Khi nằm, 
biết rằng “Tôi nằm” khi nằm xuống, bạn phải chú niệm 
một cách cẩn thận “nàm xuống, nằm xuống”.  Đoạn văn 
thứ năm là “Thân thể được xử dụng như thế nào, vị ấy 
biết thân như thế ấy”. Tất cả những chuyển động của cơ 
thể cần phải chú niệm một cách cẩn thận như chính thực nó 
đang là.  Với những bài Thiền tập này, những thiền giả 
đang đi theo con đường Tiền Đề Đạo.  Trong từng mỗi sự 
chú niệm mang đến những Chi Đạo Hiệp Thế (những chi 
Đạo Hiệp Thế và sơ bộ).   

 

For instance when practising walking meditation, 
he notes taking left step and he notes his movement. He is 
aware of his leg making movement and his mind noting the 
leg movement. This is Sammà Ditthi. 

Vị dụ khi đang tu tập Thiền Hành, vị ấy chú niệm 
việc thực hiện trái bước và vị ấy chú niệm vào sự chuyển 
động của mình.  Vị ấy nhận thức về việc thực hiện chuyển 
động chân của mình và Tâm thức của vị ấy chú niệm vào 
sự chuyển động của chân. Đó là Chánh Kiến. 

 

If meditator assumes I am making the leg movement 
(walking) it is the wrong knowledge. The right knowledge is 
– the leg is moving the mind is noting, the abdomen is 
rising, the mind is noting, the ear hears the sound, the mind 
notes. It is Sammà Ditthi (Right View).  The thought on the 
noting mind is Sammà Sankappa.  Making effort on every 
step is Sammà Vayama.  Mindfulness on every step is 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           437 
 

Sammà Sati.  Taking step and noting, taking step and 
noting serialized into concentration is Sammà Samàdhi. 

Nếu thiền giả giả định Tôi đang làm chuyển động ở 
chân (đi bộ), đó là sự hiểu biết sai lầm.  Sự hiểu biết chân 
chánh là – chân đang cử động, Tâm đang chú niệm; bụng 
đang phồng lên, Tâm đang chú niệm; tai nghe âm thanh, 
Tâm chú niệm.  Đó là Chánh Kiến (Sự thấy đúng).  Sư suy 
nghĩ về việc chú niệm Tâm thức là Chánh Tư Duy.  Làm 
cho nỗ lực trên mỗi bước đi là Chánh Tinh Tấn.  Chánh 
Niệm trên mỗi bước đi là Chánh Niệm.  Việc dở bước 
chân và chú niệm, dở bước chân và chú niệm tuần tự trong 
sự tập trung là Chánh Định.  

 

These are five Pubbabhàga Magga. When meditator 
observes precepts, he had achieved Sammà Vàcà, Sammà 
Kammanta and Sammà Àjiva, and they are three Sìla 
Maggas. Altogether the total added is eight Maggas, the 
complete Eightfold Noble Path. By each and every note, a 
meditator achieves eight Maggas when these eight Magga 
Dhammas are developed and perfected to majurity a 
meditator attains Ariya Magga, supramundane 
consciousness or Ariya Path.  

Đây là những năm Tiền Đề Đạo.  Khi thiền giả thọ 
trì điều giới học, vị ấy đã thành đạt Chánh Ngữ, Chánh 
Nghiệp và Chánh Mạng, và đó là ba chi phần Giới Đạo.  
Tổng số bổ túc cho nhau là bát chi Đạo, trọn vẹn là Bát 
Thánh Đạo.  Bởi do chú niệm trong từng mỗi lúc, thiền giả 
thành đạt Bát Đạo.  Khi những Tám Pháp Đạo này đã được 
phát triền và hoàn hảo đến sự chín mùi thì thiền giả chứng 
đắc Thánh Đạo, Tâm Siêu Thế hoặc Thánh Đạo. 

 

When a meditator has achieved Ariya Magga, he is 
sure to realise Nibbàna. Therefore to achieve the cherished 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           438 
 

goal of all true Buddhists, may all our meditators have 
faith in Mùla Magga which is believing in Kamma and its 
effects and by practicing Satipatthàna Vipassanà 
Meditation which is called Pubbabhàga Magga and 
achieve Ariya Magga which will purify all Kilesa from 
oneself and realise Nibbàna, the end of all sufferings. 

Khi thiền giả đã thành đạt Thánh Đạo, vị ấy đoan 
chắc chứng tri Níp Bàn. Do đó, để thành đạt mục tiêu cao 
quý của tất cả những Phật Tử chân chánh, mong rằng tất cả 
những thiền giả của chúng ta có niềm tin vào Căn Nguyên 
Đạo, đó là có niềm tin về Nghiệp Lực và quả báo của nó; 
và do tu tập Thiền Minh Sát Niệm Xứ mà được gọi là Tiền 
Đề Đạo và chứng đắc Thánh Đạo mà sẽ thanh lọc tất cả 
Phiền Não ở nơi chính mình và chứng tri Níp Bàn, chấm 
dứt mọi khổ đau. 

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

     

 
THE DEFINITION OF NIBBÀNA 

ĐỊNH NGHĨA VỀ NÍP BÀN 
 
 

The subject of today’s Dhamma Talk is about 
“Nibbàna” or the definition of Nibbàna.  Nibbàna is the 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           439 
 

most cherished and the ultimate goal of all Buddhists.  All 
Buddhists aspire for Nibbàna and so in any kind of 
religious activities, the final wish is to attain Nibbàna in 
the shortest possible time.  When Buddhist pay respect to 
the triple Gems (Buddha, Dhamma and Sangha) it is 
Nibbàna that they wish for.  When they pay respects to 
parents or to the elders or when they observe the Precepts, 
their final wish is to attain Nibbàna by doing so. Why do all 
Buddhists aspire for Nibbàna? Because it was, it is and it 
will always be the best, the noblest and the perfect 
passionless happiness. 

Chủ đề của Pháp Thoại hôm nay là về “Níp Bàn” 
hoặc là định nghĩa về Níp Bàn.  Níp Bàn là mục tiêu cùng 
tột và cao quý thù thắng của tất cả Phật Tử.  Tất cả Phật Tử 
khao khát được Níp Bàn và như vậy trong tất cả mọi hoạt 
động về tôn giáo, niềm mong ước cuối cùng là thành đạt 
Níp Bàn trong một thời gian có thể ngắn nhất.  Khi Phật Tử 
bày tỏ lòng tôn kính đến Tam Bảo (Phật, Pháp và Tăng) đó 
là họ mong ước được Níp Bàn.  Khi họ bày tỏ lòng tôn kính 
đến Cha Mẹ hoặc các vị trưởng lão hoặc khi họ thọ trì 
những Điều Học, qua những việc làm đó với niềm mong 
ước cuối cùng của họ là thành đạt Níp Bàn.  Vì sao tất cả 
Phật Tử khao khát được Níp Bàn?  Vì lẽ nó đã, đang và sẽ 
luôn luôn là thù thắng, tối thượng và an vui tịnh lạc tuyệt 
đối.  

But some may have doubts when stated that there is 
nothing, no sensual pleasures nor sensation in Nibbàna.  
Those who are addicted to betel chewing do not like the 
place where here is no betel leaves.  Those who are 
addicted to smoking do not like places where smoking is 
prohibited. Those who are accustomed to watching 
entertainment do not like places where there is no 
entertainment. The same with any person who enjoys in 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           440 
 

sensual pleasures – the pleasures that attribute to contact 
with five internal bases – eye and the visible object, ear and 
the audible object, nose and the odour, tongue and the 
taste, body and the tactile object, the consciousness and the 
mind object.  These are called Vedayika Sukha, the 
pleasure that is attributed to contact with sense organs.  

Nhưng có một số người có thể có sự nghi ngờ khi 
nói rằng nơi đó chẳng có chi cả, chẳng có dục lạc và cũng 
chẳng có cảm xúc nơi Níp Bàn.  Với những người nghiện 
nhai trầu thì chẳng ưa thích địa điểm mà không có lá trầu.  
Với những người nghiện hút thuốc thì chẳng ưa thích 
những địa điểm cấm hút thuốc. Với những người đã quen 
với việc xem giải trí thì chẳng ưa thích những nơi không có 
giải trí.  Cũng như thế, với một ai mà vui thích hưởng dục 
lạc – những dục lạc được xem là do liên hệ tiếp xúc với 
Ngũ Nội Xứ - mắt và cảnh sắc, tai và cảnh thinh, mũi và 
cảnh khí, lưỡi và cảnh vị, thân và cảnh xúc, ý thức và cảnh 
pháp (đối tượng tâm thức).  Những điều này gọi là Thụ 
Cảm Lạc Thọ, dục lạc được xem là do liên hệ tiếp xúc với 
những giác quan. 

 

Another kind of pleasure is Santi Sukha, it is not 
connected with sense organs. It is a supreme consciousness 
of peace and tranquility – a perfect passionless happiness.  
In the case of any sensual pleasure, effort has to be made 
acquire the material.  To enjoy good sights, a person has to 
search for films or video tapes.  Expenses have to be 
incurred to look at the films or tapes.  To enable to pay for 
expenses, a person has to work.  Even if he can afford the 
expences, there is the physical trouble to watch with the eye 
and eyes can get tired or affected to the detriment of the 
eyesight.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           441 
 

Một thể loại vui thích khác là Tịnh Lạc, chẳng có 
liên hệ với những giác quan.  Đó là một sự ý thức tối 
thượng về an lạc và tĩnh lặng – một sự an vui tịnh lạc tuyệt 
đối.  Trong trường hợp của bất cứ dục lạc nào, sự nỗ lực 
phải được thực hiện để có được vật chất.  Để hưởng thụ 
những cảnh sắc tốt, người ta phải đi tìm kiếm những cuốn 
phim hoặc những cuộn băng video.  Để được xem những 
cuốn phim hoặc những cuộn băng đã phát sinh ra những chi 
phí.  Để có khả năng chi trả những chi phí, người ta phải đi 
làm.  Ngay cả nếu vị ấy có thể có đủ tiền trả những chi phí 
thì có điều trở ngại vật lý về mắt qua việc nhìn xem và đôi 
mắt có thể mệt mỏi hoặc bị ảnh hưởng đến sự thiệt hại về 
thị lực. 

 

The same with good taste.  A person has to 
accumulate edibles, prepare and cook a good meal for 
having a good feed.  Good edibles are hard to get since 
other persons may also try to collect the same for 
themselves and there can be a rush, a competition for the 
same material and the rivalry may involve great risks.  
After acquiring the good food there is the process of eating, 
chewing, swallowing, etc. etc.  If the food happens to be 
disgreable with a person there can be food poisoning.  
There are the risks and physical, financial and mental 
efforts to have a good feed.  Even after a successful tasty 
meal there is the trouble of excretion and urination.  
Therefore the sensual pleasures of good visual objects, 
good audible object, good odour, good tastes, good tactile 
objects, etc. are no just plain happiness, it is a mixed event 
of Dukkha and Sukha or suffering and pleasure.  

Cũng tương tự với vị ngon.  Để có một bữa ăn 
ngon, người ta đã phải tích lũy những vật thực, chuẩn bị và 
nấu thức ăn bổ dưỡng.  Những thức ăn ngon quả là khó 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           442 
 

kiếm, vì những người khác cũng có thể cố gắng tìm kiếm 
một cách tương tự cho họ và có thể có một cuộc đổ xô đi 
mua hàng, sự tranh giành cho cùng một thứ hàng và sự hơn 
thua có thể đòi hỏi rất nhiều sự may rủi.  Sau khi có được 
vật thực tươi tốt thì đến tiến trình ăn, nhai, nuốt, v.v.  Nếu 
thực phẩm xảy ra điều không thích hợp với người thì có thể 
bị ngộ độc thực phẩm.  Để có được một bửa ăn ngon đã có 
nhiều rủi ro và nhiều nỗ lực về thể xác, tiền bạc và tinh 
thần.  Ngay cả sau khi thành tựu một bửa ăn ngon miệng, 
lại có nhiều trở ngại về việc đại tiện và tiểu tiện.  Do đó, 
những thú vui dục lạc về những cảnh sắc tốt, âm thanh hay, 
ngửi mùi thơm, nếm vị ngon, cảnh xúc thích hợp, v.v. 
không chỉ là niềm vui thuần túy, mà nó là sự kiện hỗn hợp 
giữa Hạnh Phúc và Khổ Đau hoặc niềm vui và nỗi khổ.     

 

In contrast, “Santi Sukha” is a kind of happiness 
untained by sensual pleasure.  It may be defined as 
deliverance from the trammels of the body, a fine feeling of 
peace and rest, a perfect happiness, as extinction of all 
suffering.  It is very hard to good a similar example of it but 
to have an idea of it, the following can be quoted.  Let us 
say someone is in jail for his crimes.  Naturally, he is very 
sad, physically maltreated and the condition of his living 
there is also very miserable.  The quarter allotted for him is 
very cramped, filled with pests and mosquitoes, full of foul 
small and he suffered mental and physical agonies during 
his stay as a convict.  At this very moment, if he is suddenly 
released from his imprisonment and free from all miseries 
that is associated with his jail life.  He may not be endowed 
with materal luxuries of a wealthy person in normal sense 
but the very fact that he has been set tree is of immense 
happiness, the great achievement of his freedom from 
sufferings. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           443 
 

Trái ngược lại, Tịnh Lạc là một thể loại hạnh phúc 
vô nhiễm khỏi những thú vui dục lạc. Nó có thể được định 
nghĩa là một sự giải thoát mọi trở ngại về thể xác, một cảm 
giác vi tế của sự an lạc và thư giãn, niềm hạnh phúc hoàn 
hảo, sự sát trừ tuyệt mọi khổ đau.  Quả thật là khó để đưa ra 
một thí dụ tương tự cho thích hợp về điều này, tuy nhiên để 
có một ý tưởng về nó thì sau đây có thể trích dẫn đôi điều. 
Xin cho chúng tôi được nói về một người đang ở trong tù 
về những tội phạm của anh ta.  Lẽ tất nhiên, vị ấy rất là 
buồn, thể xác bị ngược đãi và điều kiện của cuộc sống anh 
ta tại nơi đó rất là khốn khổ.  Một phần tư góc phòng cho 
anh ta rất là chật chội, cùng khắp những sâu bọ và muỗi 
mòng, đầy mùi hôi thúi, và anh ta chịu đau khổ về thể xác 
và thống khổ về tinh thần suốt thời gian lưu trú tại nơi đó 
như một kẻ tội phạm.  Vào ngay thời điểm này, nếu bỗng 
dưng anh ta được tha bổng khỏi vòng lao lý và được thoát 
khỏi mọi thống khổ đã gắn liền vào đời sống tù tội của anh 
ta.  Trong ý nghĩa thông thường, vị ấy có thể không hội 
phúc duyên với những vật chất xa xỉ của một người giàu 
có, tuy nhiên trong thực tế vị ấy đã xây dựng một cổ thụ 
của niềm hạnh phúc to lớn, một thành tích tuyệt vời về sự 
tự do của anh ta thoát khỏi mọi khổ đau.   

 

The second example: A person is suffering from 
leprosy disease.  He is disfigured, his sores are wet all over 
and nobody wants to be associated with him socially.  He is 
an outcast.  He suffered from pains and aches as a result of 
the disease and he is helpless since he is not able physically 
and financially.  He is almost starving.  Such kind of a 
person is at the lowest moral and very unhappy. Then, he 
met a kind and able physician who gave him the latest 
medicine and cured him of his miserable disease.  Imagine 
how happy he will be.  It can be said it is the happiest 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           444 
 

moment of his life.  But he did not have any material 
abundance or any riches.  But his total cure of the disease 
is so overwhelming that his happiness is no less than the 
happiness derived from sensual pleasures.  So also the bliss 
of Nibbbàna is not associated with material acquirement 
nor connected with sensual pleasures.  As stated in the 
beginning of this talk it is a supreme consciousness of 
peace and tranquillity, a perfect passionless happiness, the 
final release from all kinds of sufferings. 

Thí dụ thư hai: một người đang thọ lãnh sự đau khổ 
về bệnh phong hủi.  Vị ấy bị biến dạng, vết thương của vị 
ấy lở loét cùng khắp và không một ai muốn liên hệ với đời 
sống xã hội của anh ta.  Anh ta là người bị xã hội ruồng bỏ.  
Vị ấy chịu khổ đau từ những sự đau nhức như một kết quả 
của căn bệnh và vị ấy bất lực bởi vì  không có khả năng về 
thể xác và tài chánh.  Vị ấy gần như bị chết đói.  Hạng 
người như thế bị sa sút tinh thần cùng cực và rất là bất 
hạnh.  Thế rồi, vị ấy đã gặp một y sĩ có tài đức, người đã 
cho anh ta loại thuốc mới nhất và đã chữa trị căn bệnh khốn 
khổ của anh ta.  Hãy tưởng tượng biết bao hạnh phúc mà 
anh ta sẽ có.  Có thể nói rằng đó là thời điểm hạnh phúc 
nhất của cuộc đời anh ta.  Nhưng anh ta không có bất luận 
sự phong phú nào về vật chất cũng như sự giàu có.  Tuy 
nhiên, với căn bệnh của anh ta đã được hoàn toàn chữa 
khỏi, là một niềm hạnh phúc vượt trội và chẳng thua kém 
niềm hạnh phúc được xuất phát từ những thú vui dục lạc.  
Cũng như thế, niềm an lạc của Níp Bàn chẳng kết hợp với 
sự thâu đạt vật chất và cũng chẳng liên kết với những thú 
vui dục lạc.  Như đã phát biểu trong phần mở đầu của Pháp 
Thoại này, đó là một sự ý thức tối thượng về an lạc và tĩnh 
lặng –một sự an vui tịnh lạc tuyệt đối và cuối cùng giải 
thoát khỏi tất cả mọi khổ đau.  

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           445 
 

Some try to describe Nibbàna as a magnificent 
palace and try to paint a very beautiful capital city of 
Utopa.  Some visualize Nibbàna as a shining glass palace, 
and some imagine Nibbàna as a place where there is a cool 
and peaceful atmosphere surpassing all kinds of artificial 
creations of luxurious human abodes.  Such kinds of 
imaginations are all illusions.  Let us try and determine the 
definition of Nibbàna by questions and answers.  What is 
Nibbàna? Is Nibbàna a grand or is it a grand and pompous 
capital city? Is it a shining glass house? Is it a cool and 
peaceful atmosphere? 
 Một số người cố gắng để mô tả Níp Bàn như một 
cung điện tráng lệ và cố gắng tô vẻ ra một thành phố rất 
xinh đẹp của sự Không Tưởng.  Một số hình dung Níp Bàn 
như một cung điện thủy tinh chiếu sáng, và một số tưởng 
tượng Níp Bàn như một cảnh sinh thái mát lạnh và an lành 
vượt trội tất cả các thể loại trú xứ thuộc công trình sáng tạo 
nhân tạo của hạng người sang trọng.  Những thể loại của trí 
tưởng tượng đều là ảo tưởng.  Xin cho chúng tôi cố gắng và 
xác định lời định nghĩa của Níp Bàn qua phương cách vấn 
đáp.  Níp Bàn là cái chi?  Có phải Níp Bàn là hùng vĩ hoặc 
nó là một kinh đô hùng vĩ và tráng lệ?  Có phải nó là một 
nhà kính chói sáng? Có phải nó là một cảnh sinh thái mát 
lạnh và an lành? 

The answer is “No” to all these questions. Some 
definitions are relevant by the following Pàli sentences.  

1. Nibbàti vattam Dukkham etthàti Nibbànam i.e. 
Nibbàna is peace established with the annihilation of 
suffering. The state of peaceful cooleness or “santi” in Pàli 
is a characteristic of Nibbàna. When meditators while 
contemplating physical and mental phenomena, suddenly 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           446 
 

achieve the cessation of all phenomena and when such 
cessation occurs the number of suffering are extinguished.  

2. Nibbàti vattam Dukkham etasmin adhigatetvà 
Nibbànam that is, when the peaceful coolness is achieved, 
the round of suffering in the realm of defilement (kilesa 
vatta), of action (kamma vatta), and result of action 
(vipàka vatta) is extinguished or annihilated. There is now 
three complete severance of the world of existence which 
signified annihilation in sight of Nibbàna. 

3. Nibbàyate Nibbànam that is, in Nibbàna, the 
round of suffering comes to a peaceful end.  Hence 
cessation of suffering is Nibbàna.  

Câu trả lời là “Không” cho tất cả những câu hỏi 
này.  Một số định nghĩa có liên quan với những câu Pàli 
sau đây.   

1. Níp Bàn tại đây làm diệt tắt sự khổ đau có ý 
nghĩa Níp Bàn là sự an lạc được thành lập với sự tiêu diệt 
khổ đau.  Trạng thái an lành tĩnh lặng hoặc trong Pàli ngữ 
“Tịnh” là đặc tướng của Níp Bàn.  Khi những thiền giả 
trong khi đang thẩm sát hiện tượng thể xác và tinh thần, 
một cách đột nhiên chứng tri sự diệt tắt tất cả hiện tượng và 
khi sự diệt tắt hiện bày thì số lượng khổ đau được diệt trừ. 

2. Diệt tắt vòng khổ đau, chính đó chứng tri Níp 
Bàn đó là, một khi đã chứng tri trạng thái an lành tĩnh lặng, 
vòng đau khổ của lãnh vực uế trược (vòng phiền não), của 
hành động (vòng nghiệp lực), và quả báo của hành động 
(vòng dị thục quả) được diệt trừ hoặc hoàn toàn tiêu diệt. 
Bây giờ cả ba vòng của Thế Luân hoàn toàn chặt đứt là 
biểu thị của sự tiêu diệt hoàn toàn trong kiến thị của Níp 
Bàn.  

3. Níp Bàn là trở nên tĩnh lặng đó là, trong Níp 
Bàn, cuối cùng rồi vòng khổ đau đi đến sự an lành. Vì lẽ 
đó, sự diệt tắt khổ đau là Níp Bàn.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           447 
 

 
What are extinguished ? 
a. Kilesa vatta that is Avijja (not knowing the four 

Noble Truth), Tanhà (craving) and Upàdàna (clinging) are 
all extinguished.  These three defilements contribute to the 
endless round of suffering. 

b. Kamma vatta is the realm of action that includes 
both meritorious and de-meritorious deeds that contribute 
to the emergence of the endless round of rebirth and 

c. Vipàka vatta is the realm of the result of action 
usually called Kamma result, relates to the consequences of 
actions good or bad.  Every action produces a resultant of 
mind, matter, feeling, etc. and causes rebirth in superior or 
inferior existences as a result of good or bad actions.  On 
realising Nibbàna these there “vattas” are extinguished. 

Diệt trừ những điều chi? 
1. Vòng phiền não đó là Vô Minh (bất liễu tri Tứ 

Đế), Ái Dục (luyến ái) và Thủ (bám giữ lấy) hoàn toàn 
được diệt trừ.  Cả ba phiền não này góp phần vào vòng khổ 
đau bất tận.  

2. Vòng nghiệp lực là lãnh vực của hành động, bao 
gồm cả hai: Phúc Thiện Hạnh và Bất Thiện Hạnh, điều đó 
góp phần vào sự hiện bày của vòng tái tục bất tận, và 

c. Vòng dị thục quả là lãnh vực của quả báo hành 
động, một cách thông thường gọi là Nghiệp quả, có liên 
quan đến những kết quả của những Thiện Hạnh hoặc Bất 
Thiện Hạnh. Từng mỗi hành động sản sinh ra kết quả của 
tâm thức, sắc pháp, cảm thọ, v.v.. và khởi phát sự tái tục 
trong những kiếp sống thuộc thượng giới hoặc hạ giới, như 
là một kết quả của những Thiện Hạnh hoặc Bất Thiện 
Hạnh.  Khi chứng tri Níp Bàn thì cả ba “vòng” này đều diệt 
trừ.      

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           448 
 

Meditators may not understand clearly as the words 
are couched in scriptural language.  In plain language 
what is this realisation of Nibbàna, the meditators may ask.  
Such question was asked before.  At one time the king 
Milinda asked Venerable Nàgasena.  The learned 
Venerable Nàgasena answered “Oh! Noble King, a 
meditator contemplating his mental and physical 
phenomena all the time without any skipping, suddenly 
reached into a state where all mental and physical 
phenomena disappeared.  Oh! Noble King by the rightful 
practice when a meditator reached a stage of cessation of 
all mental and physical phenomena, such stage is called 
realisation of Nibbàna”.    

Những thiền giả có thể không hiểu một cách rõ ràng 
với những từ ngữ đã được diễn đạt trong ngôn ngữ thuộc 
giáo điển.  Trong ngôn ngữ đơn giản, những thiền giả có 
thể vấn hỏi “sự chứng tri Níp Bàn là cái chi?”.  Loại câu 
hỏi như thế đã được vấn hỏi trước kia.  Vào một thời, Vua 
Milinda đã vấn hỏi Trưởng Lão Nàgasena.  Trưởng Lão 
Nàgasena uyên bác đã trả lời “ Ồ! Thưa Đại Vương, một 
thiền giả đang chăm chú thẩm sát hiện tượng tâm sinh lý 
của mình suốt trọn thời gian và không bỏ sót bất luận điều 
chi, một cách đột nhiên đạt đến trạng thái tất cả hiện tượng 
tâm sinh lý đều biến mất.  Ồ! Thưa Đại Vương, do bởi sự 
tu tập chân chánh, một khi thiền giả đạt đến giai đoạn của 
sự chấm dứt tất cả hiện tượng tâm sinh lý thì giai đoạn đó 
được gọi là sự chứng tri Níp Bàn. 

 

In other words, a meditator since the time of 
awakening from sleep is contemplating his mental and 
physical phenomena of rising, falling, sitting, touching, 
walking, seeing, hearing, smelling, eating, thinking and 
knowing etc. without missing a moment, suddenly finds 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           449 
 

nothing to note –not only missing the noting objects but 
also there is no noting mind itself nothingness. Such kind of 
experience (cessation of phenomena) is called realization 
of Nibbàna.  

Nói một cách khác, kể từ khi thức dậy sau một giấc 
ngủ, thiền giả luôn thẩm sát vào hiện tượng tâm sinh lý của 
mình về phồng lên, sộp xuống, ngồi, đụng, đi, thấy, nghe, 
nếm, ăn, nghĩ suy và sự hiểu biết, v.v. không bỏ sót một 
thời điểm nào, một cách đột nhiên khám phá ra chẳng có 
chi để chú niệm – không chỉ mất đối tượng của chú niệm 
mà ngay cả cũng chẳng có sự chú niệm ở tâm thức, tự nó 
rỗng không.  Thể loại kinh nghiệm như thế (sự chấm dứt 
của hiện tượng) được gọi là sự chứng tri Níp Bàn.   

 

What do meditators know at the moment of 
realization of Nibbàna ?  It is to be know by characteristic, 
function and manifestation. 

a. Characteristic: Meditator know the realisation of 
Nibbàna by the characteristic of peacefulness by the 
characteristic of peacefulness by the characteristic of 
cessation of mental and physical phenomena. (It is not 
sleep, it is no death, not unconsciousness).  Some 
meditators must take some of the symptoms like violent 
vibration of body and legs, losing consciousness and falling 
down etc. are realizations of Nibbàna. It is not so.  

b. Function: Javana. Impulsion has a very solemn 
and calm characteristic. There should be no ungracious 
composure of body posture.  If cessation of phenomena 
occurred while sitting the body position will be very erect 
and composed and if it occurred while standing, it must 
stay without bending, without swaying of falling down but 
stay in proper, graceful and still composure.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           450 
 

c. Manisfestation: At time of realization of 
Nibbàna, the meditators will not be conscious of the form, 
vision or the shadow of the body etc. Becoming and 
disappearing of mind and matter ceased altogether and 
become peaceful. All motions, forms and visions and 
shadow vanished.  These are the symptoms of the 
realization of Nibbàna. 

Làm thế nào những thiền giả nhận thức được thời 
điểm của sự chứng tri Níp Bàn?  Điều đó được biết đến do 
bởi đặc tướng, chức năng và sự biểu tri.  

a. Đặc tướng: thiền giả nhận thức sự chứng tri Níp 
Bàn do bởi đặc tướng an tịnh, do bởi đặc tướng của sự 
chấm dứt hiện tượng tâm sinh lý. (Điều đó chẳng phải ngủ, 
cũng chẳng phải chết và chẳng phải vô ý thức).  Một số 
thiền giả phải có một vài triệu chứng như sự rung động 
mãnh liệt về thân và chân, mất cả tri giác và ngã người 
xuống, v.v. là những sự chứng tri Níp Bàn.  Quả thật không 
phải như vậy. 

b. Chức năng: Tâm Đổng Lực. Sự đưa tới có đặc 
tính rất trân trọng và an tịnh.  Có một sự điềm tĩnh thanh 
thản trong oai nghi ngồi.  Nếu sự chấm dứt hiện tượng hiện 
bày trong lúc Thiền Tọa thì tư thế của cơ thể sẽ rất thẳng 
đứng và điềm tĩnh, và nếu nó hiện bày trong lúc Thiền 
Hành thì nó vẫn giữ ở vị trí thích hợp, thanh nhã và vẫn giữ 
sự điềm tĩnh, chẳng phải gập người xuống và cũng chẳng 
lắc lư đổ ngã người.   

c. Sự biểu tri: vào thời điểm của sự chứng tri Níp 
Bàn, những thiền giả sẽ không có ý thức về hình tướng, sự 
nhìn thấy hoặc hình dáng của cơ thể, v.v.. Sự trở thành và 
sự biến mất của Danh và Sắc đồng cùng chấm dứt, và trở 
nên an tịnh. Tất cả mọi chuyển động, hình tướng, sự nhìn 
thấy và hình dáng đều biến mất.  Đây là những triệu chứng 
của sự chứng tri Níp Bàn.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           451 
 

 

Here, for meditators, how do they strive to achieve 
for the attainment of Nibbàna? Buddha said “Oh Bhikkhus! 
To achieve Nibbàna, Bhikkhus have to contemplate 
Satipatthàna Vipassanà Bhàvanà, because it is the only 
way to the realization of Nibbàna. Therefore our 
meditators here must note left step, right step, rising, 
falling, seeing, hearing, etc. all the time until cessation of 
all mental and physical phenomena is achieved.  Because 
this is the only way to achieve Magga Nàna, Phala Nàna, 
path and fruition knowledge, and Nibbàna. 

Tại đây, cho những thiền giả, họ phải nỗ lực như thế 
nào để được thành tựu cho việc chứng đắc Níp Bàn?  Đức 
Phật đã dạy “Này Chư Tỳ Khưu! Để chứng đắc Níp Bàn, 
chư tỳ khưu phải tu tập thẩm sát Thiền Minh Sát Niệm Xứ, 
vì lẽ, đó là con đường duy nhất để chứng tri Níp Bàn”.  Do 
đó, những thiền giả của chúng ta tại đây phải chú niệm trái 
bước, phải bước, phồng lên, xộp xuống, việc thấy, việc 
nghe, v.v.. suốt mọi thời gian mãi cho đến chứng đắc sự 
chấm dứt mọi hiện tượng tâm sinh lý.  Vì lẽ, đây là con 
đường duy nhất để chứng đắc Tuệ Đạo, Tuệ Quả, liễu tri 
Đạo và Quả, và Níp Bàn.  

 
 During the time of Buddha, “Soreyya”, a rich 

man’s son, on his way to the river for bathing, saw a very 
handsome monk namely “Venerable Kaccàyana”. At the 
very moment of seeing that very handsome monk, he failed 
to note the phenomena in his mind and he wished that the 
monk to become his wife.  But the monk was an Arahat (a 
purified and noble monk), and “Soreyya” was transformed 
into woman due to his insulting wish towards an Arahat.  
On realising his sin, he apologized for forgiveness by 
paying respects to the Arahat and finally he regained his 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           452 
 

manhood.  Then he became repentant on this event and 
decided to ordain as a monk and practised Vipassanà 
Bhàvanà meditation.  He contemplated his foot movements 
in walking meditation, noting rising and falling of the 
abdomen in the sitting meditations and all the mental and 
physical phenomena of seeing, hearing, thinking, eating, 
touching until he achieved Magga and Phala Nàna.  In 
other words, he reached the state of realisation of Nibbàna. 

Vào thời kỳ của Đức Phật, “Soreyya” con trai của vị 
bá hộ, trên đường ra bờ sông để tắm, đã nhìn thấy một vị tỳ 
khưu rất xinh đẹp có tên gọi là “Trưởng Lão Kaccàyana”.  
Ngay trong lúc nhìn thấy vị tỳ khưu rất xinh đẹp đó, vị ấy 
đã thất niệm về đối tượng trong Tâm thức và vị ấy đã mong 
ước rằng vị tỳ khưu trở thành người vợ của mình.  Nhưng 
vị tỳ khưu là một bậc Vô Sinh (tỳ khưu thanh tịnh và thánh 
thiện), và “Soreyya” đã bị biến đổi thành người nữ do ước 
muốn của anh ta có sự xúc phạm hướng đến phẩm giá của 
bậc Vô Sinh.  Nhận ra tội lỗi của mình, vị ấy đã sám hối để 
xin được tha thứ qua việc bày tỏ lòng tôn kính đến bậc Vô 
Sinh, và cuối cùng thì vị ấy đã được phục hồi thành nam 
nhân.  Thế rồi, vị ấy trở nên hối hận về sự kiện này và đã 
quyết định xuất gia thành một vị tu sĩ, và trau giồi tu tập 
Thiền Minh Sát.  Vị ấy thẩm sát vào mỗi chuyển động của 
bước chân đi trong Thiền Hành, chú niệm vào sự lên xuống 
của bụng trong Thiền Tọa, và trong tất cả mọi hiện tượng 
tâm sinh lý về việc thấy, nghe, nghĩ suy, ăn, đụng mãi cho 
tới vị ấy chứng đắc Tuệ Đạo và Quả.  Nói một cách khác, 
vị ấy đã đạt đến trạng thái của sự chứng tri Níp Bàn.   

 

Or you may ask that the realization of Nibbàna is 
like entering a magnificent palace or is it a capital city of 
Utopia with shining glass house or is it a place endowed 
with happiness or of luxurious and joyful environment. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           453 
 

None of these definitions are true.  It is a supreme 
consciousness of peace and tranquility, a perfect 
passionless happiness, the final release from all kinds of 
suffering and bondage.  Extinction of greed, extinction of 
hate, extinction of delusion.  It is Nibbàna.  So this is the 
definition given by Venerable Nàgasena to the King 
Milinda. 

Hoặc bạn có thể vấn hỏi sự chứng tri Níp Bàn như 
là vào cung điện tráng lệ hoặc đó là một thành phố của sự 
Không Tưởng với một căn nhà thủy tinh chiếu sáng, hoặc 
đó là một nơi hội phúc duyên với sự hạnh phúc hoặc môi 
trường sang trọng và thích hợp.  Những định nghĩa này quả 
không đúng thật như vậy.  Đó là một sự ý thức tối thượng 
về sự an lạc và tĩnh lặng, một sự an vui tịnh lạc tuyệt đối,  
cuối cùng giải thoát khỏi tất cả mọi khổ đau và gông cùm 
nô lệ. Tuyệt diệt lòng tham. Tuyệt diệt sự sân hận. Tuyệt 
diệt sự si mê.  Đó là Níp Bàn. Như vậy, đây là sự định 
nghĩa đã được Trưởng Lão Nagasena đưa ra đến Đức Vua 
Milinda. 

 

Thus, our meditators here should also try in the 
course of their meditation and by ardent intensive effort 
will reach a stage so that they can extinguish (Kilesa vatta) 
the round of suffering in the realm of defilement (Kamma 
vatta), of action stemming from the rounds of defilement 
(Vipàka vatta - the rounds of Kamma result thus preventing 
the recurrence of Khandhàs – the aggregates of clinging).  

Như thế, những thiền giả của chúng ta tại đây cũng 
nên cố gắng trong quá trình tu tập thiền định của mình và 
bằng sự nhiệt tâm chí nguyện nỗ lực sẽ đạt tới giai đoạn để 
họ có thể diệt trừ (vòng Phiền Não) vòng đau khổ trong 
lãnh vực của phiền não (vòng Nghiệp Lực) của những 
Nghiệp Lực xuất phát từ vòng phiền não (vòng dị thục quả 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           454 
 

- là vòng của Nghiệp Quả),  và vì vậy để ngăn ngừa sự tái 
diễn của những Uẩn – những Thủ Uẩn.  

 

May all our meditators achieve the final release 
from all kinds of sufferings extinction of all defilements and 
enjoy a perfect passionless happiness – the realisation of 
Nibbàna. 

Mong rằng tất cả những thiền giả của chúng ta 
thành đạt sự giải thoát cuối cùng khỏi mọi thể loại khổ đau, 
sát trừ tuyệt mọi phiền não và thọ hưởng niềm an vui hạnh 
phúc hoàn hảo – sự chứng tri Níp Bàn. 

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
 

 
 

THE FOUR AUSPICIOUS WHEELS 
TỨ LUÂN KIẾT TƯỜNG 

 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           455 
 

 
In the book of Fours, of the Gradual Sayings 

(Anguttaranikàya), the Buddha said “ Monks, there are 
four auspicious wheels that need to be achieved to become 
intelligent, noble and famous in the present life and in 
future lives too. 

Trong quyển kinh sách thứ tư của Tăng Chi Bộ 
Kinh, Đức Phật đã nói “Này chư tỳ khưu, có bốn bánh xe 
Pháp kiết tường mà cần phải chứng đắc để trở nên thông 
minh, cao quý và vinh hiển trong kiếp sống hiện tại và luôn 
cả những kiếp sống vị lai”. 

 

Every human being would like to be famous, 
wealthy and to attain a high status.  To realise such 
aspirations one needs to be endowed with the four 
auspicious wheels or blessings.  If one is endowed with 
these blessings one can be regarded as an intelligent and 
good person.  To achieve fame and a high status one needs 
all four of the auspicious wheels, without any defect.  Take 
the example of a car.  It may have a good engine, good 
body work and chassis, but if the wheels are missing it 
cannot move an inch.  Even if only one wheel is missing or 
has a flat tyre, it cannot move properly.  

Từng mỗi con người muốn được vinh hiển, giàu có 
và được thành đạt một địa vị cao trong xã hội.  Để thực 
hiện được nguyện vọng như thế, người ta cần phải hội phúc 
duyên với Tứ Luân Kiết Tường hoặc những phước thiện.  
Nếu người ta có được hội phúc duyên với những phước 
thiện này thì người ta có thể được coi như là một thiện nhân 
và thông minh.  Để thành đạt được danh tiếng và một địa vị 
cao trong xã hội thì người ta cần có tất cả Tứ Luân Kiết 
Tường mà không có bất kỳ một khiếm khuyết nào.  Lấy ví 
dụ của một chiếc xe.  Nếu có thể có một đầu máy xe tốt, 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           456 
 

một khung và những bộ phận máy móc của chiếc xe tốt, 
nhưng nếu thiếu đi những bánh xe thì nó không thể di 
chuyển được một gang tấc.  Ngay cả nếu chỉ thiếu đi một 
bánh xe hoặc một lốp vỡ thì nó không thể nào di chuyển 
một cách thích hợp.      

 

Like a car in good condition, which can be driven 
anywhere with ease, one who is endowed with the four 
wheels can aspire to become famous and intelligent, not 
only in this present life, but wherever they are famous and 
intelligent, not only in this present life, but wherever they 
are reborn until attaining final Nibbàna.  

Ví như một chiếc xe trong tình trạng tốt đẹp thì có 
thể lái đi đến bất cứ nơi nào một cách thoải mái, với người 
hội phúc duyên với bốn bánh xe Pháp thì có thể có nguyện 
vọng để trở nên được vinh hiển và thông minh, không chỉ 
trong đời sống hiện tại này, mà bất kỳ ở nơi đâu họ được 
vinh hiển và thông minh, không chỉ trong đời sống hiện tại 
này, mà bất kỳ ở nơi đâu họ tái tục lại, mãi cho đến cuối 
cùng được thành đạt Níp Bàn.  

 

 What are the four auspicious wheels? 
1. To live in a suitable locality. 
2. To have the help and guidance of a noble, 

Dhamma-faring person. 
3. To maintain the status of a noble and learned 

person (self-control). 
4. To have done meritorious deeds in the past. 
Những cái chi là Tứ Luân Kiết Tường? 
1. Sống trong một trú xứ thích hợp. 
2. Có được sự giúp đỡ và hướng dẫn cao quý của 

bậc thậm thâm về Giáo Pháp. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           457 
 

3. Gìn giữ địa vị của một người thanh cao và có học 
thức (tự kiểm soát). 

4. Đã có tạo ra những Phúc Thiện Hạnh trong quá 
khứ. 

 

The first one is Patirupadesàvàso in Pàlì, which 
can be defined as living in a place that is suitable and 
compatible.  One should be able to get the necessities of life 
such as food, clothing, accommodation, education, health 
care, etc. without difficulty. 

Điều thứ nhất là Trú Xứ Thích Hợp trong từ ngữ 
Pàlì, mà có thể được định nghĩa như là sống ở trú xứ phù 
hợp và tương thích.  Người ta có thể để có được những nhu 
cầu thiết yếu của cuộc sống như thực phẩm, y áo, chỗ trú 
ngụ, giáo dục, chăm sóc sức khỏe, v.v. mà không gặp bất 
kỳ khó khăn nào.  

 

Many people lead miserable lives.  For some, even 
the basics like food, clothing and accommodation are hard 
to get.  A few cannot even get clean water easily.  Poor 
people have to go struggle just to survive, how can they 
aspire to a noble life and economic prosperity in such 
circumstances ?  

Nhiều người sống một cuộc sống khốn khổ.  Đối 
với một số người, ngay cả những vấn đề cơ bản như là thực 
phẩm, y áo và chỗ trú ngụ quả là khó để có được.  Một số 
thậm chí không thể có được nước tinh khiết một cách dễ 
dàng.  Với người nghèo phải vật lộn chỉ để được sống còn, 
làm thế nào có thể họ có nguyện vọng một cuộc sống thanh 
cao và kinh tế thịnh vượng trong hoàn cảnh như vậy được?  

 

To become a learned person in the arts, sciences or 
technology, one needs good facilities to gain a thorough 
education.  To enjoy good health one needs easy access to 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           458 
 

doctors, dentists and hospitals.  Somewhere that offers all 
these social amenities for education, health care, economic 
prosperity and good communications is a suitable locality 
(Patirupadesàvàso).  However, even people in the most 
prosperous societies are not often able to live with 
complete satisfaction. There is a second very important 
aspect. 

Để trở thành một người uyên bác trong nghệ thuật, 
khoa học hoặc công nghệ, người ta cần có những phương 
tiện tốt để đạt được một nền giáo dục toàn diện.  Để được 
thọ hưởng một sức khỏe hoàn hảo thì người ta cần phải dễ 
dàng truy cập đến những bác sỹ, những nha sỹ và những 
bệnh viện.  Một nơi nào mà cung cấp tất cả những tiện nghi 
xã hội cho giáo dục, chăm sóc sức khỏe, kinh tế thịnh 
vượng và những thông tin liên lạc hoàn hảo thì nơi đó là 
một trú xứ phù hợp (Trú Xứ Thích Hợp).  Tuy nhiên, 
ngay cả những người trong những xã hội thịnh vượng nhất, 
cũng không hẳn thường xuyên sinh sống với sự hoàn toàn 
hài lòng.  Có một khía cạnh thứ hai rất quan trọng. 

 

To have the facilities to work to improve one’s 
present life is not sufficient.  One must also have the means 
to work for one’s spiritual development, which will improve 
the condition of all one’s future lives throughout the round 
of rebirth (Samsàra). So one should have the chance to 
practise generosity (Dàna), morality (Sìla) and meditation 
(Bhàvanà), which are the vehicles to carry one to good and 
comfortable lives in future existences.  The opportunity to 
practise these in full can be found only where the Buddha 
Sàsana flourishes.  There one can find worthy individuals 
to whom to offer charity, one can find virtuous teachers 
who will encourage one to observe morality and instructors 
who can explain how to practise meditation.     



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           459 
 

Có được những phương tiện để làm việc, để cải 
thiện cuộc sống hiện tại của mình quả là chưa trọn đủ.  
Người ta cũng phải có những phương tiện để làm việc cho 
sự phát triển tâm linh của mình, mà sẽ cải thiện điều kiện 
trong tất cả đời sống của mình trong ngày vị lai xuyên suốt 
vòng tái tục (Luân Hồi) .  Như thế, người ta cần phải có cơ 
hội để thực hiện việc rộng lượng (Xã Thí), đức hạnh (Trì 
Giới) và hành Thiền (Tu Tập), đó là những phương tiện để 
thực hiện một cuộc sống tốt đẹp và thích nghi trong những 
kiếp sống vị lai.  Để có cơ hội thực hiện một cách đầy đủ 
những điều này, là chỉ có thể tìm thấy duy nhất ở nền Phật 
Giáo hưng thịnh.  Tại nơi đấy, người ta có thể tìm thấy 
những cá nhân khả kính là người thực hiện việc cúng 
dường chẩn tế, người ta có thể tìm thấy những vị giáo thọ 
đức hạnh là người sẽ khuyến khích người ta thọ trì giới 
hạnh và những hướng dẫn viên có thể giải thích làm thế nào 
tu tập thiền định. 

 

So a suitable locality should be defined as a place 
where the Buddha Sàsana is flourishing and where there 
the basics of life are easily available.  In such a place one 
can get comfortable accommodation, warm clothing, 
nutritions food and expert health care.  With the basics 
taken care of, one will be able to practice the wholesome 
deeds of charity, morality and meditation with the guidance 
of noble and a learned person, well-versed in the teaching 
of the Buddha. To have the help and guidance of a noble, 
Dhamma-faring person is the second auspicious wheel 
(Sappurisàvassayo). 

Như thế, một trú xứ thích hợp nên được định nghĩa 
như là một nơi có nền Phật Giáo hưng thịnh và nơi có 
những điều kiện cơ bản của đời sống một cách dễ dàng 
thích nghi.  Ở trú xứ như vậy, người ta có thể có được chỗ 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           460 
 

trú ngụ thoải mái, y phục ấm áp và việc chăm sóc sức khỏe 
chuyên môn.  Một khi những điều kiện cơ bản đã được lo 
liệu, người ta sẽ có thể thực hiện những Thiện Hạnh về xã 
thí, trì giới và hành thiền với sự hướng dẫn cao quý của bậc 
uyên bác và có kỹ năng thành thạo trong những huấn từ của 
Đức Phật.  Có được sự giúp đỡ và hướng dẫn cao quý của 
bậc thậm thâm về Giáo Pháp là điều thứ hai của Tứ Luân 
Kiết Tường (Hiền Triết Bang Trợ). 

 

When one is born as a human being it is very 
beneficial to have noble and honest parents, pure hearted 
and virtuous teachers, loyal relatives and to live among 
pious and religious folk.  We have an aphorism in Burmese 
that says “A person living among hunters will become a 
hunter, a person living among fishermen will become a 
fisherman”.  To become a person who is intelligent and 
wise needs a conducive environment, noble parents, 
virtuous teachers, loyal relatives and friends.  

Có rất nhiều điều phúc lợi một khi được sinh ra làm 
người mà có được Cha Mẹ cao quý và lương thiện, những 
vị Giáo Thọ tận tâm và đức hạnh, thân bằng quyến thuộc 
trung nghĩa và sống giữa lòng người ngoan đạo và sùng tín.  
Chúng ta có một cách ngôn của người Miến Điện nói rằng 
“Người sống giữa những thợ săn sẽ trở thành một thợ săn, 
người sống giữa những ngư dân sẽ trở thành một ngư dân”.  
Để trở nên một người thông minh và trí tuệ thì cần có một 
môi trường thuận lợi, với Cha Mẹ cao quý, những Giáo 
Thọ đức hạnh, những thân quyến và bạn hữu trung nghĩa.  

 

Venerable Ànanda once said to the Buddha “Lord, 
if one has a dependable Dhamma friend and teacher the 
purpose of the holy life, to become an intelligent and wise 
person, is half accomplished”.  The Buddha corrected 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           461 
 

Venerable Ànanda, it is not only half accomplished.  The 
purpose of the holy life is fully accomplished if one has a 
dependable Dhamma friend and teacher.  

Trưởng Lão Ànanda một hôm đã nói với Đức Phật 
“Kính bạch Đức Thế Tôn, nếu một người có được Giáo 
Thọ và Pháp Hữu có thể tín cậy được thì ý nguyện về đời 
sống thánh thiện, để trở nên một người thông minh và trí 
tuệ, đã được hoàn thành một nữa”.   Đức Phật đã điều chỉnh 
Trưởng Lão Ànanda “Điều đó chẳng phải chỉ hoàn thành 
một nữa.  Ý nguyện về đời sống thánh thiện được hoàn 
thành một cách viên mãn nếu người có được Pháp Hữu và 
Giáo Thọ khả tín”. 

 

There is a striking example of the importance of 
such a good friend in the story of Angulimàla. When 
Angulimàla was under the influence of a bad teacher he 
killed nearly one thousand people. He collected their 
forefingers to keep count, hence his name which means 
“finger-garland”. When he was about to kill his mother to 
collect the last one the Buddha came to his rescue. If he 
had killed his own mother, he would have been destined to 
be reborn in Avìci hell for that heinous crime.  However, 
due to meeting the Buddha, he was saved from committing 
this unforgivable act and instead attained Arahatship after 
practising meditation.  This episode vividly shows that a 
dependable and virtuous teacher can help a person attain 
both mundane and supramundane benefits.  Thus having a 
dependable friend is the second of the four auspicious 
wheels. 

Có một ví dụ nổi bật về tầm quan trọng của một 
Hảo Bằng Hữu như vậy, trong câu chuyện của Angulimàla.  
Khi Angulimàla ở dưới ảnh hưởng của một Tà Sư, vị ấy đã 
giết gần một ngàn người.  Vị ấy đã thâu thập những ngón 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           462 
 

tay trỏ của họ để đếm thành số và từ đó tên của anh ta có ý 
nghĩa là “xâu chuỗi ngón tay”.  Khi vị ấy có ý định giết mẹ 
của anh ta để thâu thập cái cuối cùng thì Đức Phật đã đi đến 
cứu anh ta.  Nếu vị ấy đã giết chết Mẹ của mình thì anh ta 
sẽ phải bị đọa vào Vô Gián Địa Ngục cho việc Cực Trọng 
Tội đó.  Tuy nhiên, do nhờ gặp được Đức Phật, vị ấy đã 
được cứu khỏi việc phạm phải hành động không thể tha thứ 
này, và thay vào đó, thành đạt Quả vị Vô Sinh sau khi tu 
tập thiền định.  Với tình tiết câu truyện một cách sống động 
này, cho thấy rằng một vị Giáo Thọ khả tín và đức hạnh có 
thể giúp một người thành đạt được cả hai phúc lợi, Hiệp 
Thế và Siêu Thế.  Như thế, có được một bạn hữu khả tín là 
điều thứ hai của Tứ Luân Kiết Tường.  

 

The third wheel is to maintain the status of a noble 
and learned person.  The natural tendency of ordinary 
persons (Puthujjana) is towards unwholesome actions, 
speech and thoughts. To refrain from such unwholesome 
deeds, self-restraint is ultimately the only remedy.  The 
advice of noble parents and teachers helps to create the 
right attitude, but if one is lacking in self-restraint one will 
still tend to do unwholesome things when away from their 
influence.  Therefore self-restraint is the last resort to avoid 
bad thoughts, speech and deeds. 

Bánh xe thứ ba là gìn giữ địa vị của một người 
thanh cao và có học thức.  Xu hướng của hạng người tầm 
thường (Phàm Phu) là hướng về Thân, Lời và Ý Bất 
Thiện.  Từ bỏ khỏi những Bất Thiện Hạnh đó và tột cùng 
của biện pháp khắc phục chỉ là tự kiềm chế.  Những lời 
khuyên bảo cao quý của Cha Mẹ và những Giáo Thọ giúp 
tạo ra thái độ chân chánh, tuy nhiên nếu một người bị 
khiếm khuyết trong việc tự kiềm chế thì người ta sẽ vẫn có 
xu hướng làm ra những điều Bất Thiện một khi xa khỏi ảnh 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           463 
 

hưởng của họ.  Do đó, tự kiềm chế là phương cách cuối 
cùng để tránh khỏi những Thân, Lời và Ý Bất Thiện. 

 

One can climb to the top of a pole with a strenuous 
effort, but to remain there for a long time is even more 
difficult.  One must strive very hard to become rich and 
famous, or to become a President or Prime Minister, but to 
maintain such a high status is extremely difficult.  It 
requires much self-restraint and intergrity to maintain 
one’s reputation. 

Người ta có thể trèo lên đỉnh cao của một cây sào 
với một đòi hỏi sự ráng sức, tuy nhiên ở lại nơi đó trong 
một thời gian dài thì quả thật còn khó khăn hơn nữa.  
Người ta phải phấn đấu vô cùng vất vã để trở nên giàu có 
và vinh hiển, hoặc để trở thành một vị Tổng Thống hoặc 
Thủ Tướng, tuy nhiên để duy trì ở địa vị cao như vậy thì 
quả là vô cùng khó khăn.  Để duy trì thinh danh tốt đẹp của 
mình thì nó đòi hỏi rất nhiều sự tự kiềm chế và tính trung 
thực. 

 

Self-restraint can be maintained by thinking of the 
reputation of one’s family.  Every person has a duty to 
protect the good name of parents, ancestors, relatives and 
friends.  By thinking, “All of my ancestors are known as 
virtuos and honest people, if I commit an evil deed, the 
family’s reputation will be tarnished” one can restrain 
oneself.  Otherwise one can think of the censure of the 
community one lives in “If I commit any misdeed people 
will blame and gossip about me and my reputation will be 
ruined”.  Thus one may reason in various ways how one’s 
reputation will be damaged and prestige lost in spite of 
many years of careful behaviour.  By such noble and 
sensible thinking, a person can maintain his or her good 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           464 
 

reputation and restrain from immoral deeds, which 
amounts to fulfilling the third of the auspicious wheels, to 
maintain the status of a noble and learned person 
(Attasammàpanidhi). 

Tự kiềm chế có thể được duy trì bằng cách nghĩ suy 
về thinh danh tốt đẹp của gia đình mình.  Mỗi người đều có 
trách nhiệm để bảo vệ danh thơm tiếng tốt của Cha Mẹ, tổ 
tiên ông bà, thân bằng quyến thuộc và những bạn hữu.  
Người ta có thể tự kiềm chế với sự nghĩ suy “Tất cả những 
tổ tiên của tôi được biết đến như là người đức hạnh và 
lương thiện, nếu tôi phạm phải một Ác Hạnh thì thinh danh 
tốt của gia đình sẽ bị tổn hại”.  Một cách khác, người ta có 
thể nghĩ đến sự khiển trách của cộng đồng mà mình đang 
sinh sống “Nếu ta phạm bất luận một tà hạnh nào thì người 
ta sẽ trách mắng và phao tin đồn nhảm về mình và thinh 
danh tốt đẹp của ta sẽ bị hủy hoại”.  Như thế, người ta có 
thể lý luận theo nhiều phương cách khác nhau để làm thế 
nào thinh danh tốt đẹp của mình sẽ bị thiệt hại và uy tín tiêu 
tan mặc dù đã bao nhiêu năm cẩn trọng về phẩm hạnh.  Do 
bởi sự nghĩ suy thanh cao và có ý thức như thế, người ta có 
thể gìn giữ thinh danh tốt đẹp của mình và kiềm chế những 
hành động vô đạo đức, với hiệu quả thực hiện điều thứ ba 
của Tứ Luân Kiết Tường, gìn giữ địa vị của một người cao 
quý và uyên bác (Tự Lập Trường Chân Chánh).  

 

The name of Devadatta is notorious from the time of 
the Buddha.  Though he came from the King’s family and 
got ordination as a bhikkhu in the Buddha Sàsana, he fell 
prey to evil desires and committed all kinds of evil deeds.  
He created a schism in the Sangha, urged Prince Ajàtasattu 
to kill his father, King Bimbisàra (who was a 
Streamwinner) and even tried to kill the Buddha. For these 
evil deeds he landed in Avìci hell. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           465 
 

Tên gọi Devadatta bị ố danh sỉ nhục trong thời của 
Đức Phật.  Mặc dù vị ấy xuất thân từ Hoàng Tộc và đã thọ 
giới như một vị tỳ khưu trong Phật Giáo, vị ấy đã gục ngã 
vào bẫy mồi của những khát vọng xấu ác và đã phạm phải 
tất cả những Ác Hạnh.  Vị ấy đã tạo ra sự ly gián trong 
Tăng Đoàn, đã xúi giục Thái Tử Ajàtasattu sát hại Cha 
mình, Đức Vua Bimbisàra (là một bậc Quả Dự Lưu) và 
thậm chí đã cố gắng để sát hại Đức Phật. Với những Ác 
Hạnh này, vị ấy đã bị đọa vào Vô Gián Địa Ngục. 

 

Venerable Sariputta and Venerable Moggallàna 
were originally Paribàjakas, followers of another sect, but 
they practised the principles of Attasammàpanidhi and 
maintained their status as noble and learned persons.  They 
were both determined to search for liberation from all 
suffering.  After learning the Dhamma from Venerable 
Assaji (one of the Buddha’s first five disciples) they 
attained the stage of Streamwinners.  Soon they attained 
Arahatship in the Buddha Sàsana and were awarded the 
title of Aggasàvaka- the leading disciples of the Buddha, 
after the Buddha himself. 

Trưởng Lão Sariputta và Trưởng Lão Moggallàna 
khởi nguyên là những Du Khất Sĩ, là những đệ tử của 
ngoại đạo, tuy nhiên họ đã thực hành những nguyên tắc về 
Tự Lập Trường Chân Chánh và đã gìn giữ địa vị của họ 
như là những người thanh cao và có học thức.  Với cả hai 
đồng xác định để tìm kiếm cho sự giải thoát khỏi mọi khổ 
đau.  Sau khi thọ Giáo Pháp từ Trưởng Lão Assaji (một 
trong năm vị đệ tử đầu tiên của Đức Phật), họ đã thành đạt 
giai đoạn của bậc Quả Dự Lưu.  Không bao lâu, họ đã 
thành đạt Quả vị Vô Sinh trong Phật Giáo và họ đã được 
trao tặng danh hiệu Chí Thượng Thinh Văn – là những đệ 
tử trưởng của Đức Phật, và chỉ sau Đức Phật.   



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           466 
 

 

The fourth auspicious wheel is Pubbe ca 
katapunnatà.  The meaning of this is to have accumulated 
wholesome and meritorious deeds.  We have been fortunate 
enough to become human beings in this existence due to 
our meritorious deeds in previous existences. As human 
beings we can live comfortably lives with abundance of 
food, clothing, medicine and shelter and we have plenty of 
opportunity to practise charity, morality and meditation.  
By the repeated practise of such merits in this life too, one 
can again be assured of the same benefits in the future 
lives. 

Bánh xe Pháp kiết tường thứ tư là Phước Thiện 
Hạnh quá khứ.  Ý nghĩa của điều này là đã tích lũy những 
Thiện công đức hạnh.  Chúng ta đã rất may mắn được làm 
người trong kiếp sống hiện tại là do bởi những Thiện Hạnh 
của chúng ta đã tạo trong những kiếp quá khứ.  Là con 
người, chúng ta có thể sống một đời sống thoải mái và sung 
túc với thực phẩm, y áo, thuốc men và chỗ trú ngụ, và 
chúng ta có rất nhiều cơ hội để thực hiện việc xã thí, trì giới 
và tham thiền.  Và bằng cách lặp lại việc thực hiện những 
thiện công đức như thế trong kiếp sống hiện tại, lại một lần 
nữa, người ta có thể được đảm bảo hưởng những phúc lợi 
tương tự trong những kiếp vị lai.  

 

If we do not perform meritorious deeds in this life it 
will be very difficult to become a human being again in the 
next.  One will probably land in one of the four realms of 
misery – as an animal, as a hungry ghost, as a demon or in 
hell.  Therefore to fulfil the fourth wheel we should 
constantly perform meritorious deeds with confidence and 
diligence.  



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           467 
 

Nếu chúng ta không thực hiện những Thiện Hạnh 
trong kiếp sống này thì quả là vô cùng khó khăn để trở lại 
làm người trong kiếp kế tiếp.  Người ta sẽ có thể đọa vào 
một trong bốn lãnh địa khốn khổ - như là một súc sanh, một 
ngạ quỷ đói, một Atula và trong địa ngục.  Do đó, để hoàn 
thành bánh xe Pháp thứ tư, chúng ta nên thực hiện một cách 
liên tục những Thiện Hạnh với sự tín thành và mẫn cần. 

 

The Bodhisatta always performed meritorious 
deeds whenever he got a chance, even though he had 
accumulated masses of merits.  Even when reborn as a 
Cakkavati (Universal Monarch) he usually renounced the 
pleasures and power of that life and become a recluse to 
accumulate further merits.  It is this chain -reaction of one 
good deed leading to another that results in good 
existences throughout the cycle of rebirth. 

Bậc Giác Hữu Tình (Bồ Tát) luôn thực hiện những 
Thiện Hạnh mỗi khi vị ấy có cơ hội, dù rằng vị ấy đã tích 
lũy khối lượng lớn những thiện công đức.  Ngay cả khi tái 
tục làm vị Chuyển Luân Thánh Vương (bậc Đại Vương 
Toàn Cầu) vị ấy thường từ bỏ những thú vui dục lạc và 
quyền lực của kiếp sống đó và trở thành một ẩn sĩ để tích 
lũy thêm những thiện công đức.  Đó là một phản ứng dây 
chuyền của một Thiện Hạnh dắt dẫn đến những quả phước 
báu khác trong những kiếp sống an lạc xuyên suốt vòng tái 
tục. 

There is a Burmese aphorism “A person whose 
stomach is full can observe morality (Sìla)”.  The 
implication is that if one does not have even enough to eat, 
one may steal or commit other crimes.  If one has enough 
means to be self–sufficient, one can attain Nibbàna.  So 
meritorious deeds are vital in daily life. 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           468 
 

Có một cách ngôn của người Miến Điện “Một 
người mà bao tử đã đầy thì có thể gìn giữ đạo đức (Giới 
Luật)”.  Ngụ ý rằng nếu một người không có được ăn uống 
đầy đủ thì người ta có thể trộm cắp hoặc phạm phải những 
hành động phi pháp khác.  Nếu một người có được đầy đủ, 
có nghĩa là tự cung tự cấp thì người ta có thể đạt đến Níp 
Bàn.  Như thế, những Thiện Hạnh là thiết yếu trong đời 
sống hằng ngày. 

 

The meditators at Mahàsì Sàsana Yeikthà are now 
enjoying the fruits of meritorious deeds done in previous 
existences since they are now endowed with all four 
auspicious wheels: 

1. To live in a suitable locality. 
2. To have the help and guidance, Dhamma-faring 

person. 
3. To maintain the status of a noble and learned 

person. 
4. To have done meritorious deeds in the past. 
By fulfilling these four auspicious wheels, may you 

be able to achieve your cherished goal of Nibbàna, the end 
of all suffering, in the shortest possible time. 

Những thiền giả tại Trung Tâm Thiền Viện Mahàsì  
bây giờ đang được thọ hưởng những quả phước báu của 
những Thiện Hạnh đã tạo ra trong những kiếp quá khứ, do 
vậy bây giờ họ đang hội phước duyên với tất cả Tứ Luân 
Kiết Tường: 

1. Sống trong một trú xứ thích hợp. 
2. Có được sự giúp đỡ và hướng dẫn cao quý của 

bậc thậm thâm về Giáo Pháp. 
3. Gìn giữ địa vị của một người thanh cao và có học 

thức (tự kiểm soát). 



 

Những Pháp Thoại của Ngài Đại Trưởng Lão Jatila           469 
 

4. Đã có tạo ra những Phúc Thiện Hạnh trong quá 
khứ. 

Do việc hoàn thành Tứ Luân Kiết Tường này, ước 
mong các bạn có thể thành đạt mục tiêu cao quý của mình 
là Níp Bàn, chấm dứt mọi khổ đau trong một thời gian có 
thể ngắn nhất. 

 
 
 

Sàdhu! Sàdhu! Sàdhu! 
Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 
(English rendering from Myanmar by Venerable Dr. 
Sunanda) 
(Phần Anh Ngữ được dịch từ Miến Ngữ do Trưởng Lão 
Tiến Sĩ Sunanda) 

 
 

 
 

 

 


	Today’s Dhamma Talk is Part III of the Four Paths of Preference which we had expounded in our previous Dhamma Talks.  In those talks, we have explained that those who committed Akusala deeds (unwholesome activities) will travel towards the path of fo...

