
     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       1 

 
 

 
TABLE  OF  CONTENTS - BẢN MỤC LỤC 

 
About this translation-----------------------------------------------------10 
Về phiên bản dịch thuật nầy 
 
INTRODUCTION-------------------------------------------------------14 
LỜI GIỚI THIỆU 
 
CHAPTER  I 
CHƯƠNG I 
THE DEVOTIONAL ASPECT OF BUDDHISM-----------------20 
PHƯƠNG DIỆN KÍNH TÍN CỦA PHẬT GIÁO 
 
What is the Object of Devotion ?-----------------------------------------20 
Mục đích của sự kính tín là chi ? 
Why Should We Have Faith in the Buddha ?---------------------------23 
Vì sao chúng ta phải có đức tin vào Đức Phật ? 
Seeing things as they really are.-----------------------------------------28 
Thẩm thị các Pháp như chúng đang là thực tại. 
How the Buddha realized the True Nature of Phenomena.-----------33 
Làm thế nào Đức Phật đã chứng tri được Chân Thực Tính của các 
hiện tượng. 
The Four Truths as Known by the Buddha.----------------------------39 
Tứ Đế đã được liễu tri do bởi Đức Phật. 
The Buddha Is Worthy of Refuge and Veneration.--------------------45 
Đức Phật thích đáng cho Việc Quy Y và Tôn Kính. 
The Dhamma Is Worthy of Refuge and Veneration.-------------------46 
Giáo Pháp thích đáng cho Việc Quy Y và Tôn Kính. 
The Saṅgha Is Worthy of Refuge and Veneration.---------------------47 
Tăng Đoàn thích đáng cho Việc Quy Y và Tôn Kính. 
Does Philosophical Thought Lead to Right Understanding ?--------48 
Liệu tư tưởng thuộc triết học có dẫn đến Chánh Kiến ? 
Faith.------------------------------------------------------------------------57 
Đức Tin. 



 2       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

The Benefits of Serene Faith.---------------------------------------------59 
Những Quả Phúc Lợi của Tịnh Tín. 
The Characteristic of Faith.----------------------------------------------64 
Đặc tính của Đức Tin. 
The Function of Faith.-----------------------------------------------------65 
Chức năng của Đức Tin. 
The Manisfestation of Faith.----------------------------------------------66 
Sự biểu tri của Đức Tin. 
The Proximate Cause of Faith.-------------------------------------------67 
Nguyên nhân cận lân của Đức Tin. 
Four Kinds of Faith.-------------------------------------------------------67 
Bốn thể loại của Đức Tin. 
Serene Faith.---------------------------------------------------------------68 
Tịnh Tín. 
Firm Faith through Understanding the Dhamma.--------------------76 
Đức Tin kiên cố thông qua việc liễu tri Giáo Pháp. 
Unshakable Faith through Experiental Knowledge of  
the Dhamma.---------------------------------------------------------------79 
Bất Thoái Tín thông qua tri kiến trải nghiệm về Giáo Pháp. 
Faith Coming with the Declaration of Buddhahood.-----------------80 
Đức Tin đến cùng với việc tuyên bố về Quả vị Phật. 
Refuge and Going for Refuge.--------------------------------------------81 
Chỗ nương nhờ và việc đi đến để được nương nhờ. 
The Triple Gem Is the Refuge.-------------------------------------------81 
Tam Bảo là chỗ nương nhờ. 
Going for Refuge Is in the Mind.----------------------------------------82 
Việc đi đến để được nương nhờ là ở trong tâm thức. 
Breach of the Act of Going for Refuge.---------------------------------84 
Hủy hoại về việc tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam 
Quy). 
Going for Refuge: Four Kinds of Corruption.-------------------------88 
Việc đi đến để được nương nhờ (Quy Y): Bốn thể loại của sự băng 
hoại. 
Restraint and Individuals Worthy of Respect.--------------------------95 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       3 

 
 

Kiểm thúc và những cá nhân thích đáng với sự tôn trọng. 
Paying Homage Not Identical to Going for Refuge.-----------------100 
Tỏ lòng tôn kính thì không giống với việc đi đến để được nương nhờ 
(Việc thọ Tam Quy). 
Dedication and sharing of Merit.---------------------------------------103 
Cống hiến và chia sẻ Quả Phước Báu. 
 
CHAPTER  II 
CHƯƠNG II 
THE ETHICAL ASPECT OF BUDDHISM-----------------------104 
PHƯƠNG DIỆN LUÂN LÝ CỦA PHẬT GIÁO 
 
Summary of the Buddha’s Teaching.----------------------------------104 
Tóm tắt huấn từ của Đức Phật. 
Two Ways to Purify the Mind.-------------------------------------------106 
Hai phương thức để thanh lọc tâm thức. 
Wise Attention.------------------------------------------------------------107 
Sự Cẩn Thẩm. 
Insight Meditation.-------------------------------------------------------109 
Thiền Tuệ Giác. 
The Ultimate Meaning of Wise Attention.-----------------------------110 
Ý nghĩa cùng tột của Sự Cẩn Thẩm. 
Other Methods to Purify the Mind.-------------------------------------112 
Những phương thức khác nữa để thanh lọc tâm thức. 
Avoidance.----------------------------------------------------------------113 
Sự tránh xa. 
Determination.------------------------------------------------------------114 
Sự quyết tâm. 
Changing the Object.----------------------------------------------------115 
Thay đổi đối tượng. 
Performing Wholesome Actions.---------------------------------------115 
Thực hiện những Thiện Hạnh. 
Loving – Kindness Meditation.-----------------------------------------117 
Thiền Từ Ái. 
Concentration Meditation.----------------------------------------------118 



 4       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 
The Mind Is the Origin.--------------------------------------------------119 
Tâm thức là Xuất Sinh Xứ. 
“Check Yourself”.--------------------------------------------------------121 
“Tự Kiểm Tra Chính Mình” (Hành Tướng Tâm). 
The Mirror of Dhamma.-------------------------------------------------123 
Gương soi của Giáo Pháp. 
Many Teachings on Wealth and Success.------------------------------124 
Nhiều huấn từ về sự thịnh vượng và thành công. 
Advice for the Novice Rāhula.------------------------------------------125 
Khuyến giới Sa Di Rāhula. 
Reflect before You Act, Speak, and Think.-----------------------------131 
Hãy phản tỉnh trước khi các bạn hành động, nói năng, và nghĩ suy. 
Four Factors for Welfare and Happiness.-----------------------------139 
Bốn yếu tố cho sự Phúc Lợi và Niềm Hạnh Phúc. 
Four Factors for Loss of Welfare and Happiness.--------------------143 
Bốn yếu tố làm tổn thất sự Phúc Lợi và Niềm Hạnh Phúc. 
Four Factors for Welfare and Happiness in Future Lives.----------144 
Bốn yếu tố cho sự Phúc Lợi và Niềm Hạnh Phúc trong những kiếp 
sống vị lai. 
Six Factors Causing Loss of Wealth.-----------------------------------145 
Sáu nhân tố làm tổn thất của cải. 
Pointer to the Gold Pot.--------------------------------------------------146 
Chỉ rõ chỗ hủ vàng. 
Like a Blind Buffalo.-----------------------------------------------------148 
Giống như một trâu rừng mù. 
Learn from a Good Teacher.--------------------------------------------149 
Học hỏi từ một bậc Minh Sư. 
Dedication and Sharing of Merit.---------------------------------------150 
Cống hiến và chia sẻ quả Phước Báu. 
 
CHAPTER  III 
CHƯƠNG III 
THE MORAL ASPECT OF BUDDHISM-------------------------151 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       5 

 
 

PHƯƠNG DIỆN ĐẠO ĐỨC CỦA PHẬT GIÁO 
 
Morality.-------------------------------------------------------------------151 
Đức Hạnh. 
Benefits of Morality.-----------------------------------------------------155 
Những quả phúc lợi của Đức Hạnh. 
Keeping the Mind Pure.-------------------------------------------------156 
Gìn giữ tâm thức thuần khiết. 
The Five Mundane Benefits of Morality.------------------------------159 
Năm quả phúc lợi Hiệp Thế của Đức Hạnh. 
Supramundane Benefits of Morality.-----------------------------------161 
Những quả phúc lợi Siêu Thế của Đức Hạnh. 
The Cause of Pure Morality.--------------------------------------------167 
Nguyên nhân của Đức Hạnh thuần khiết. 
Becoming Fully Enlightened Based on Pure Morality.--------------169 
Việc trở nên được hoàn toàn giác ngộ y cứ vào Đức Hạnh thuần khiết. 
Pure Morality Is the Basis.----------------------------------------------174 
Đức Hạnh thuần khiết là nền tảng. 
 
CHAPTER  IV 
CHƯƠNG IV 
THE PRACTICAL ASPECT OF BUDDHISM-------------------179 
PHƯƠNG DIỆN THỰC HÀNH CỦA PHẬT GIÁO 
 
Realize – Abandon – Experience – Develop.--------------------------179 
Chứng tri – Xả ly - Trải nghiệm – Phát triển. 
The Dhamma that Must Be Thoroughly Realized.-------------------180 
Pháp mà cần phải được chứng tri một cách triệt để. 
The Dhamma that Must Be Completely Abandoned.----------------188 
Pháp mà cần phải được xả ly một cách hoàn toàn. 
The Dhamma that Must Be Experienced.-----------------------------189 
Pháp mà cần phải được trải nghiệm. 
The Dhamma that Must Be Fully Developed.------------------------192 
Pháp mà cần phải được phát triển một cách viên mãn. 
The Development of the Noble Eightfold Path.-----------------------194 



 6       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Sự phát triển về Bát Thánh Đạo. 
- The Preliminary Path and the Noble Path.--------------------------194 
- Tiền Đề Đạo và Thánh Đạo. 
- Development of the Path Factors During Practice.----------------195 
- Sự phát triển về những Chi Đạo trong quá trình thực hành. 
- Mundane Noble Truths During the Practice of  

Insight Meditation.-----------------------------------------------------197 
- Những chân lý Phàm – Thánh trong quá trình thực hành  

Thiền Tuệ Giác. 
Wrong View of Personality and Wrong View of Self.----------------199 
Kiến giải sai lầm (Tà Kiến) về Bản Ngã và Kiến giải sai lầm (Tà Kiến) 
về Tự Ngã. 
The Hidden Link.---------------------------------------------------------199 
Mối liên kết ẩn khuất. 
Craving Is Only Abandoned When Personality –  
View Is Eliminated.-------------------------------------------------------201 
Ái Dục chỉ được xả ly một khi Thân Kiến đã được trừ khử. 
The Practice of Meditation.---------------------------------------------202 
Sự thực hành Thiền Định. 
Morality Is the Basis.-----------------------------------------------------202 
Đức Hạnh là nền tảng. 
What Is Mental Development ?-----------------------------------------205 
Sự phát triển tinh thần là chi ? 
Purpose of Mental Development.---------------------------------------206 
Mục đích của sự phát triển tinh thần. 
Two Types of Meditation or Mental Development.-------------------207 
Hai thể loại về Thiền Định hoặc sự phát triển tinh thần. 
Concentration Meditation.----------------------------------------------207 
Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 
Kammaṭṭhāna: Working Ground for Meditation or Subject of 
Meditation.----------------------------------------------------------------208 
Nghiệp Xứ: Trú xứ để thực hành thiền định hoặc đề mục thiền định. 
Benefit of Concentration Meditation.----------------------------------211 
Quả phúc lợi về Thiền Định Thức. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       7 

 
 

Insight Meditation Preceded by Concentration Meditation.--------213 
Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát Tuệ) được dẫn đầu do bởi Thiền 
Định Thức (Thiền An Chỉ) (An Chỉ Tiên Dẫn Minh Sát). 
Pure Insight Meditation.-------------------------------------------------215 
Thiền Tuệ Giác thuần khiết (Minh Sát Thuần Tịnh). 
Momentary Concentration in Insight Meditation.--------------------215 
Khoảnh khắc định thức (Sát Na Định) trong Thiền Tuệ Giác. 
Preliminaries to Meditation.--------------------------------------------221 
Những tiền sự vụ để Thiền Định. 
How to Sit.-----------------------------------------------------------------222 
Cách thức để Ngồi. 
Realization of The Four Noble Truths by Path – Knowledge.------336 
Sự chứng tri Tứ Thánh Đế do bởi Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo). 
- The Principal Meaning.------------------------------------------------340 
- Ý nghĩa chính yếu. 
- The Simile of the Oil – Lamp.------------------------------------------341 
- Sự tỷ dụ về cây đèn dầu. 
How to Attain the Higher Path – Knowledges.-----------------------342 
Cách thức để chứng đạt các tầng Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) cao hơn. 
- The Path – Knowledge of Once – Returning.------------------------342 
- Tri Thức Đạo Lộ của Bậc Nhất Lai. 
- The Path – Knowledge of Non – Returning and Arahantship.-----343 
- Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) của Bậc Bất Lai và Bậc Vô Sinh. 
Comparisons with the Sriptures.----------------------------------------344 
Những tham chiếu với các Văn Bản kinh điển. 
- The Ten Stages of Insight – Knowledge.-----------------------------344 
- Mười giai đoạn của Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí). 
- The Thirteen Stages of Insight – Knowledge.------------------------346 
- Mười ba giai đoạn của Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) 
- The Stages of Insight – Knowledge Taught by the Buddha.-------347 
- Những giai đoạn của Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) đã được chỉ 

dạy do bởi Đức Phật. 
The Seven Purifications.-------------------------------------------------350 
Thất Thanh Tịnh. 
The Great Reviewing Knowledges.-------------------------------------353 



 8       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Những Tri Thức Tái Quán Chiếu (Suy Quán Trí) cao quý. 
The Seven Benefits of Mindfulness Meditation.-----------------------357 
Bẩy quả phúc lợi của Thiền Chánh Niệm. 
- The First Benefit: Purification of Defilements.---------------------359 
- Quả phúc lợi thứ nhất: Sự thanh lọc các Pháp phiền não. 
- The Second Benefit: Overcoming Sorrow and Worry.-------------361 
- Quả phúc lợi thứ hai: Việc vượt qua nỗi buồn phiền và sự lo lắng. 
- The Third Benefit: Overcoming Lamentation.----------------------362 
- Quả phúc lợi thứ ba: Việc vượt qua sự than khóc. 
- The Fourth Benefit: Cessation of Physical Suffering.--------------364 
- Quả phúc lợi thứ tư: Việc chấm dứt về nỗi khổ đau thuộc thể chất. 
- The Fifth Benefit: Cessation of Mental Suffering.------------------367 
- Quả phúc lợi thứ năm: Việc chấm dứt về nỗi khổ đau thuộc  

tinh thần. 
- The Sixth Benefit: Attainment of Path – Knowledge.---------------370 
- Quả phúc lợi thứ sáu: Sự thành đạt Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) 
- The Seventh Benefit: Attainment of Nibbāna.-----------------------372 
- Quả phúc lợi thứ bẩy: Sự thành đạt Níp Bàn. 
 
EPILOGUE--------------------------------------------------------------373 
PHẦN KẾT LUẬN. 
GLOSSARY-------------------------------------------------------------374 
TỪ ĐIỂN THUẬT NGỮ 
ENDNOTES-------------------------------------------------------------397 
CHÚ THÍCH 

 
 

-------------------------000000------------------------ 
 
 
 
 

 
 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       9 

 
 

 
A short biography of Venerable Sayādaw U JANAKA 
Venerable Chanmyay Sayadaw – Yangon, Myanmar 
Tóm lược tiểu sử của Ngài Đại Trưởng Lão JANAKA 

Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Viện Chanmyay – Yangon,  
Miến Điện 

 
The Venerable Chanmyay Sayadaw is the abbot of Chanmyay 

Yeiktha Meditation Centre (Yangon, Myanmar), which he established 
in 1977.  At present there are six local branches and seven abroad 
(Thailand, Malayasia, Singapore, South Africa, New Zealand, 
Canada, and the U.S.A.) 

Sayadaw is not only an accomplished meditation master but is 
also an erudite scholar.  He works tirelessly for the benefit of all 
beings, delivering Dhamma talks, conducting meditation retreats, 
giving interviews to meditators, writing Dhamma books and poetry, 
and overseeing the functioning of his centres. 

Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Viện Chanmyay là vị tu viện 
trưởng của Trung Tâm Thiền Viện Chanmyay (Thủ đô Yangon 
(Ngưỡng Quang), nước Miến Điện), mà Ngài đã thành lập vào năm 
1977.  Hiện nay có sáu chi nhánh ở tại địa phương nước nhà và bẩy 
chi nhánh ở tại hải ngoại (Thái Lan, Mã Lai Á, Tân Gia Ba, Nam Phi, 
Tân Tây Lan, Gia Nã Đại, và Hoa Kỳ.) 

Ngài không chỉ là một Giáo Thọ Thiền Sư mà còn là một bậc 
Học Giả uyên thâm.  Ngài làm việc không mệt mỏi vì lợi ích cho tất 
cả chúng hữu tình, truyền tải những bài Pháp đàm, điều khiển các 
khóa hành thiền tĩnh tâm, ban bố những buổi trình Pháp với các thiền 
giả, biên soạn những Giáo Pháp kinh điển và thi ca, và Ngài hiện đang 
trông nom những sinh hoạt ở các trung tâm của Ngài. 

 
 

-------------------0000000------------------ 
 

 
 



 10       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

About This Translation. 

This translation of “The Buddha’s Ways to Peace and 
Happiness” was started by Daw Aggañāṇī (Dr. Lay Lay Khin), a 
devoted student of the Venerable Chanmyay Sayadaw since her 
youth.  For many years she had the idea of translating this book, but 
was unable to find the time until 2004.  That summer, the Venerable 
Chanmyay Sayadaw was on a Dhamma tour of the USA teaching a 
three – week meditation retreat at the Forest Refuge in Barre, 
Massachusetts.  Daw Aggañāṇī not only participated in that retreat 
but continued to practise there after the Sayadaw had left.  At the very 
end of her stay at the Forest Refuge she did a rough English 
translation of this book from the original Burmese.  Later, Daw Ariya 
Ñāṇī (a Swiss nun and student of Chanmyay Sayadaw, now Ariya B. 
Baumann) went through the manuscript and rearranged it into its 
present form.  In the early stage of editing, the Venerable U 
Vaṃsarakkhita (a Canadian monk and student of Chanmyay 
Sayadaw, now Sean Pritchard) also read through the manuscript and 
made some valuable suggestions for improving the text.  Daw 
Vīrañāṇī (an American nun) prepared the manuscript for printing 
and did the layout of the book. 

Về phiên bản dịch thuật nầy. 

Bản dịch thuật về “Phật Đạo đưa tới sự bình an và niềm hạnh 
phúc” đây, đã được bắt đầu do bởi Bà Aggañāṇī (Thắng Trí) (Tiến 
Sĩ Lay Lay Khin), đấy là một môn đồ cúc cung tận tụy ngay từ còn 
thuở niên thanh của Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Viện Chanmyay 
Sayadaw U Janaka.  Trải qua nhiều năm, Bà đã có ý nghĩ về việc 
dịch thuật quyển kinh sách nầy, thế nhưng đã không tìm ra được cơ 
hội với thời gian thích hợp, và mãi cho đến năm 2004.  Mùa hè năm 
đó, Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Viện Chanmyay Sayadaw U Janaka 
đã có một chuyến du hành Hoằng Pháp tại Mỹ Quốc cho việc giảng 
dạy một khóa Tu Tập Thiền Định ba tuần lễ tại Thiền Lâm Viện ở 
Thành Phố Barre, tiểu bang Massachusetts.   Bà Aggañāṇī (Thắng 
Trí) chẳng những đã có tham dự trong khóa tu ấy mà còn tiếp tục ở 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       11 

 
 

lại nơi đó tu tập sau khi Ngài Đại Trưởng Lão đã đi khỏi.  Chính ngay 
cuối ngày lưu trú của Bà ở tại Thiền Lâm Viện, Bà đã thực hiện một 
bản dịch thuật bằng Anh Ngữ ở dạng phác thảo của quyển kinh sách 
nầy từ nguyên bản Miến Ngữ.  Về sau, Thánh Nữ Ñāṇī (Trí Tuệ) (một 
Nữ Tu người Thụy Sĩ và là môn đồ của Ngài Đại Trưởng Lão Thiền 
Viện Chanmyay Sayadaw U Janaka, nay là Thánh B. Baumann) đã 
duyệt qua bản thảo nầy và đã sắp xếp lại ở trong dạng hình thức hiện 
tại của quyển kinh sách.   Trong giai đoạn ban đầu của việc hiệu đính, 
Trưởng Lão Vaṃsarakkhita (Hộ Tông) (một Tu Sĩ người Canada và 
là môn sinh của Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Viện Chanmyay, nay là 
Sean Pritchard) cũng có đọc qua bản thảo và đã đưa ra một số đề xuất 
ý kiến có giá trị để cải tiến văn bản.  Bà Vīrañāṇī (một Nữ Tu người 
Mỹ Quốc) đã chuẩn bị bản thảo cho việc in ấn và đã thực hiện việc bố 
cục cho quyển kinh sách. 

 
The original Burmese book was a transcription of four talks 

that the Venerable Chanmyay Sayadaw gave to students and teachers 
at the University of Yangon in 1985.  Each of the four chapters in the 
Burmese version consists of one of these talks.  The Sayadaw’s 
presentation of Buddhism was based on the four aspects of devotion, 
morality, ethics, and practice.  However, because he did not limit 
each day’s lecture to a single aspect (for example, he spoke about 
devotion in each of the first three talks), there were many 
redundancies in the original text.  In the context of a Dhamma talk, 
such repetitions help the audience grasp the meaning and gain a 
deeper understanding of what is being explained.  But in a book they 
are unnecessary and actually impede a clear presentation of the 
material.  For these reasons, Daw Ariya Ñāṇī rearranged the four 
chapters so that each covers one of these four aspects. 

Quyển kinh sách nguyên bản Miến Ngữ đã là một bản sao chép 
lại của bốn bài Pháp Thoại mà Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Viện 
Chanmyay đã ban tặng đến những sinh viên và các vị giáo sư ở tại 
Đại Học Đường Yangon vào năm 1985.  Từng mỗi một của bốn 
Chương ở trong phiên bản Miến Ngữ bao gồm một trong những bài 
Pháp Thoại nầy.  Bài thuyết trình của Ngài Đại Trưởng Lão về Phật 



 12       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Giáo đã dựa trên bốn phương diện của lòng kính tín, đức hạnh, luân 
lý, và việc thực hành.  Tuy nhiên, vì Ngài đã không có hạn định trong 
từng mỗi ngày giảng thuyết về việc đơn cử bất luận một phương diện 
nào cả (chẳng hạn như, Ngài đã nói về lòng sùng kính trong mỗi lần 
của ba bài Pháp Thoại đầu tiên), làm cho có nhiều sự dư thừa ở trong 
phần nguyên bản.  Trong ngữ khí của một bài Pháp Thoại, thì những 
lần lặp đi lặp lại như thế giúp ích cho những Thính Chúng nắm bắt 
được ý nghĩa, và thẩm thấu sâu sắc hơn về những điều đã đang được 
giải thích.   Tuy nhiên ở trong một quyển kinh sách, thì quả là không 
thiết yếu và thực sự là cản trở cho việc trình bầy trong sáng của bản 
văn tập.  Vì những lý do nầy, Bà Thánh Nữ Ñāṇī (Trí Tuệ) đã sắp xếp 
lại thành bốn Chương với từng mỗi Chương ấy bao hàm của từng mỗi 
phương diện nầy. 

 
In addition, Daw Ariya Ñāṇī added the references to the quotes 

from the Pāḷi canon and the commentaries.  In the original Burmese 
book, the references were to the Burmese – script version of the 
canonical texts and commentaries.  However, since most Western 
readers cannot read Burmese, the references given are to the Pāḷi 
Text Society Roman – script version of the texts.  For the citations of 
the Pāḷi passages, Daw Ariya Ñāṇī used the Vipassanā Research 
Institute version of the texts and commentaries authorized by the sixth 
Buddhist Council in Yangon between 1954 and 1956. [The entire Pāḷi 
canon, commentaries, and subcommentaries are accessible through 
the VRI website www.vri. Dhamma.org.]  For the English passages, 
existing translation of the Pāḷi texts were used.  However, most of the 
commentaries and subcommentaries are not available in English 
translations. 

Thêm vào đó, Bà Thánh Nữ Ñāṇī (Trí Tuệ) lại còn bổ túc những 
tài liệu tham khảo đến các sự trích dẫn từ Kinh điển Pāḷi và các bộ 
sách Chú Giải.  Trong quyển kinh sách nguyên bản Miến ngữ, thì 
những tham chiếu đã là phiên bản của các Kinh Văn và những Chú 
Giải bằng Miến ngữ.  Tuy nhiên, vì hầu hết tất cả những độc giả ở 
Phương Tây thì không thể đọc được Miến ngữ, và các tài liệu tham 

http://www.vri/


     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       13 

 
 

khảo đã được đưa ra là phiên bản bằng tiếng Latin tương xứng với các 
văn bản của Hiệp Hội Kinh Văn Bản Pāḷi.   Để trích dẫn các đoạn văn 
thuộc Pāḷi ngữ, Bà Thánh Nữ Ñāṇī (Trí Tuệ) đã sử dụng phiên bản 
của các Văn Bản và Chú Giải thuộc Viện Nghiên Cứu Thiền Minh 
Sát Tuệ đã được ủy quyền do bởi Hội Nghị Phật Giáo lần thứ sáu 
khoảng thời gian 1954 và 1956.  [Toàn bộ Kinh Văn Pāḷi, những Chú 
Giải và Phụ Chú Giải thì có thể truy nhập thông qua VRI với trang 
mạng www.vri. Dhamma. org.]  Đối với các đoạn văn bằng Anh ngữ, 
thì đã sử dụng các bản dịch thuật thuộc Văn Bản Pāḷi đang hiện hành.  
Mặc dù vậy, hầu như những phần Chú Giải và Phụ Chú Giải thì không 
hẳn có trong các phiên bản dịch thuật bằng Anh ngữ. 

 
 

-----------------00000----------------- 
  



 14       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO 

SAMMĀSAMBUDDHASSA 
CUNG KÍNH  

ĐỨC THẾ TÔN - ỨNG CÚNG – CHÁNH BIẾN TRI 
 
INTRODUCTION - LỜI GIỚI THIỆU 
 
When Dr. Min Tin Mon, the Secretary of the All Universities 

Buddhist Association, invited me to give a Dhamma talk here in the 
University’s Dhamma Assembly Hall, he asked what the subject of 
the Dhamma talk would be. 

Khi Tiến Sĩ Min Tin Mon, vị Thư Ký của Hiệp Hội tất cả các 
Đại Học Đường Phật Giáo, đã thỉnh mời Sư để ban bố một bài Pháp 
Thoại ở tại đây, trong Đại Sảnh Đường Giáo Pháp của Viện Đại Học, 
thì ông ta đã vấn hỏi đến chủ đề của bài Pháp Đàm sẽ được thuyết 
giảng. 

 
I have named this Dhamma talk, “The Buddha’s Ways to 

Peace and Happiness.”  The Buddha delivered many discourses 
concerning mundane and supramundane happiness.  Each of these 
talks was presented in a variety of ways, according to the time, place, 
and the temperament of the disciples he was speaking to.  When we 
look at all of these teachings, we can see they have one aim in 
common.  This universal purpose of the Buddha’s teaching is the 
complete liberation from the defilements which cause mental and 
physical suffering. 

Sư đã định danh cho bài Pháp Đàm nầy là “Phật Đạo đưa tới 
sự bình an và niềm hạnh phúc.” Đức Phật đã khải thuyết rất nhiều 
bài Pháp Thoại hàm chứa về niềm hạnh phúc Hiệp Thế và Siêu Thế.  
Từng mỗi của những bài Pháp Đàm nầy đã được trình bầy trong rất 
nhiều phương cách sai biệt nhau, tùy thuận với thời gian, địa điểm, và 
tính khí của các môn đệ mà Ngài đã đang nói tới.  Khi chúng ta chú 
mục vào tất cả những huấn từ nầy, thì chúng ta có thể nhìn thấy được 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       15 

 
 

chúng có một mục đích phổ cập.  Chủ đích phổ quát của Giáo Pháp 
Đức Phật đấy, là sự hoàn toàn giải thoát khỏi các Pháp phiền não mà 
đã gây ra sự thống khổ về mặt tinh thần và thể chất. 

 
Thus, I will select some of the discourses suitable for this 

audience.  If you listen carefully to all the points that I will be talking 
about, you will learn facts about Buddhism that you did not know yet.  
You will also be able to better remember those facts you already 
know. 

Vì thế, Sư sẽ chọn lọc một vài ở trong số những bài Pháp Thoại 
thích hợp cho Hội Thính Chúng đây.  Nếu như các bạn có được lắng 
nghe một cách kỹ lưỡng về tất cả những điểm mà Sư sẽ nói đến, thì 
các bạn sẽ học được những dữ kiện về Phật Giáo mà các bạn đã chưa 
từng được biết đến.  Các bạn cũng sẽ có thể ghi nhớ những dữ kiện 
ấy một cách tốt đẹp hơn một khi các bạn đã được liễu tri rồi vậy. 

 
If the Buddha had only spoken about this ultimate goal in one 

way, certain beings or persons in the audience might not have been 
able to grasp the meaning.  The Buddha was an extremely skilfull 
teacher who was keenly aware of the needs of different audiences.  
Therefore, for those who could understand the Dhamma easily, he 
only mentioned the core of the teaching.  For those who needed a 
more elaborate explanation, he gave examples to illustrate his points.  
For those in the audience who needed much more detailed 
explanations, he used questions and answers to test their 
understanding. 

Nếu như Đức Phật chỉ nói về mục đích tối thượng trong một 
phương thức duy nhất, thì có một số Chúng Hữu Tình hoặc Nhân Loại 
ở trong Hội Thính Chúng có thể không nắm bắt được ý nghĩa.  Đức 
Phật đã là một Bậc Hảo Thuyết Giáo Kỳ Tài, Ngài đã tri tâm về những 
nhu cầu của những sai biệt Thính Chúng.  Vì thế, với những ai có thể 
liễu tri Giáo Pháp một cách dễ dàng, thì Ngài chỉ đề cập đến trọng 
tâm của huấn từ.  Với những ai đã có nhu cầu một lời giải thích tỷ mỷ 
chi tiết hơn, thì Ngài đã nêu ra những ẩn dụ để minh họa những quan 
điểm của mình.  Với những ai ở trong Thính Chúng lại có nhu cầu để 



 16       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

được giải thích thêm nhiều chi tiết hơn nữa, thì Ngài đã sử dụng 
phương thức Trắc Nghiệm Kiến Giải Sở Vấn, qua đó trong lúc đối 
thoại tiến hành kiểm tra tri kiến của Thính Chúng. 

 
The Buddha differentiated four types of individuals according 

to the development of their Perfections (Pāramīs) and the possibility 
of attaining enlightenment (1). 

1. An individual who attains enlightenment by merely 
listening to a short summary of the Dhamma 
(Ugghaṭitaññū puggala), 

2. An individual who attains enlightenment after a detailed 
explanation (Vipañcitaññū puggala), 

3. An individual who does not attain enlightenment even after 
a detailed explanation, but only through personal practice 
with guidance (Neyya puggala), 

4. An individual who cannot attain enlightenment in this very 
life regardless of the effort that is put forth (Padaparama 
puggala: one whose highest attainment is the word). 

Đức Phật đã phân biệt bốn hạng Người thể theo sự tiến hóa 
những Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) của họ và khả năng chứng đạt 
sự Giác Ngộ. (1). 

1. Một hạng người chứng đạt được sự giác ngộ bằng cách đơn 
thuần lắng nghe một bản tóm lược ngắn gọn về Giáo Pháp. 
(Hạng Cấp Trí Nhân: liễu tri một cách tổng quát.  Là bậc 
tiến đến thấu triệt được chân lý ngay khi đã được ban tặng 
một lời giải thích.) 

2. Một hạng người chứng đạt được sự giác ngộ kể sau khi lời 
giải thích tỷ mỷ chi tiết. (Hạng Xác Tín Nhân: liễu tri một 
cách rộng rãi với đầy đủ các chi tiết.  Là bậc đã chứng tri 
được chân lý kể sau một lời giải thích.  Điều nầy được cho 
là bậc chỉ chứng tri được chân lý kể sau một lời giải thích 
cặn kẽ mà đã được đem ra giảng giải cho bậc nầy trong một 
hình thức ngắn gọn và rõ ràng.) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       17 

 
 

3. Một hạng người không chứng đạt được sự giác ngộ ngay 
cả sau khi lời giải thích tỷ mỷ chi tiết, tuy nhiên chỉ thông 
qua sự huấn tập cá nhân cùng với sự hướng dẫn mà có 
được. (Hạng Sách Tấn Nhân: liễu tri do được cần phải 
hướng dẫn. “Yêu cầu hướng dẫn”: được cho là hạng người 
do được thông qua lời khuyên bảo và sự xét hỏi, thông qua 
sự thẩm xét khôn ngoan, và thông qua sự thường lui tới 
những bạn hữu thánh thiện, có sự giao lưu với họ, và liên 
hợp kết giao với họ, dần dần tiến đến sự thấu triệt được 
chân lý.) 

4. Một hạng người không có thể chứng đắc sự giác ngộ ngay 
chính trong kiếp sống nầy cho dù đã ra sức nỗ lực, dốc hết 
khả năng. (Hạng Văn Danh Nhân: hạng chỉ giỏi giang về 
chữ nghĩa.) 

 
However, the Padaparama puggala’s effort is not in vain.  By 

developing mindfulness, concentration, and insight through insight 
meditation (Vipassanā bhāvanā) now, he or she will accumulate the 
Perfections to attain enlightenment in a future life. 

Tuy nhiên, sự nỗ lực của Hạng Văn Danh Nhân thì chẳng phải 
là vô ích.  Bằng với sự tiến hóa về Chánh Niệm, Định Thức và Tuệ 
Giác thông qua Thiền Tuệ Giác (Minh Sát Tuệ Tu Tập) ngay hiện 
tại, thì ông ấy hoặc bà ấy sẽ tích lũy những Pháp Toàn Thiện (Ba La 
Mật) để chứng đạt được sự giác ngộ trong một kiếp sống vị lai. 

 
Although the discourses delivered by the Buddha were given 

from different points of view and based on a variety of methods, they 
were all concerned with the cessation of suffering and the attainment 
of happiness and peace.  It is not possible to talk about all of these 
teachings here; however, if one underlying principle is grasped, then 
one can reflect, develop, and practice this Dhamma. 

Những bài Pháp Thoại đã được truyền tải do bởi Đức Phật cho 
dù đã có được ban bố từ những quan kiến sai biệt và đã dựa ở trên 
nhiều phương thức sai khác, tất cả những bài Pháp Thoại ấy cũng đều 
hữu quan với việc chấm dứt sự thống khổ, và việc thành đạt được 



 18       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

niềm hạnh phúc và sự bình an.  Ở tại đây, quả là bất khả thi để nói 
đến hết tất cả; tuy nhiên, nếu như đã nắm bắt được một nguyên lý cơ 
bản nào đó, thế rồi người ta có thể quán chiếu, triển khai và thực hành 
Giáo Pháp nầy vậy. 

 
For those who have not studied the Buddha’s teachings 

completely and thoroughly, there can be a misunderstanding that the 
Buddha – Dhamma is only about the attainment of Nibbāna or the 
well – being in future lives, and not about peace and happiness in this 
very life. 

Với những ai đã chưa từng nghiên cứu những huấn từ của Đức 
Phật một cách hoàn hảo và triệt để, thì có thể có một sự hiểu lầm rằng 
Phật Pháp chỉ là về sự thành tựu Níp Bàn, hoặc là sự an vui hạnh phúc 
ở trong những kiếp sống vị lai; và chẳng phải là sự bình an và niềm 
hạnh phúc ngay chính trong kiếp sống hiện tại nầy. 

 
As a matter of fact, the Buddha’s teachings also show the ways 

to live in peace and happiness in the present life.  The various kinds 
of advice range from how to act, speak, and think to how to eat and 
dress, as well as how to develop a pure mental attitude that allows 
one to live with integrity.  So, the Buddha’s teachings are concerned 
with both the mundane and supramundane aspects of life.  With 
regard to the mundane or ordinary everyday life, if the teachings of 
the Buddha are followed and practised, then one is able to live 
peacefully and happily.  Regarding aspects of life, if one follows and 
practises his teachings appropriately, one will be able to attain path 
knowledge (Maggañāṇa), fruition knowledge (Phalañāṇa), and to 
realize the absolute happiness and peace of Nibbāna. 

Trên thực tế, những huấn từ của Đức Phật biểu thị những 
phương thức để sống trong sự bình an và hạnh phúc chính trong kiếp 
sống hiện tại nầy.  Rất nhiều thể loại khuyên bảo được sắp bầy từ thể 
thức để hành động, nói năng, và nghĩ suy ngõ hầu làm thế nào cho 
việc ăn mặc; cũng như với phương thức nào để phát triển một trạng 
thái tinh thần thanh tịnh trong sáng ngõ hầu cho phép một ai sống với 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       19 

 
 

sự liêm chính.  Vì lẽ ấy, những huấn từ của Đức Phật đã hữu quan với 
cả hai phương diện Hiệp Thế và Siêu Thế của đời sống.  Với đời sống 
thường nhật hoặc thông thường thế tục, nếu giả như đã có được tuân 
theo và thực hành những huấn từ của Đức Phật, thế là người ta có khả 
năng để sống một cách bình an và hạnh phúc.  Về phương diện Siêu 
Thế của đời sống, và nếu giả như một người tuân theo và thực hành 
những huấn từ của Ngài một cách thích hợp, thế là người ấy sẽ có khả 
năng để chứng đạt Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo), Tri Thức Quả Vị (Tuệ 
Quả), và chứng tri hoàn toàn tuyệt đối niềm hạnh phúc và sự tĩnh 
trạng của Níp Bàn. 

 
Over the next four days, I will talk about four aspects of 

Buddhism.  When the Buddha’s ways to peace and happiness are 
divided into four categories, these are four different aspects: 

1. The devotional aspect, 
2. The ethical aspect, 
3. The moral aspect, 
4. The practical aspect. 

The devotional aspect is the basic foundation upon which the 
ethical aspects is built.  A higher level is the moral aspect, and the 
highest level is the practical aspect.  Discussing Buddhism in terms 
of these four aspects makes it easier to understand, especially for 
those who are not familiar with Buddhism. 

Trong bốn ngày nối tiếp theo, Sư sẽ nói về bốn phương diện của 
Phật Giáo.  Một khi Phật Đạo đưa tới sự bình an và niềm hạnh phúc, 
thì đã được chia ra thành bốn Phạm Trù, và những bốn phương diện 
sai biệt đấy là: 

1. Phương diện kính tín, 
2. Phương diện luân lý, 
3. Phương diện đạo đức, 
4. Phương diện thực hành. 

Phương Diện Kính Tín là nền tảng cơ bản mà ở trên đó Phương 
Diện Luân Lý được tạo lập.   Một mức độ cao hơn là Phương Diện 
Đạo Đức, và mức độ cao nhất là Phương Diện Thực Hành.  Thảo luận 
Phật Giáo ở trong hạn định thuộc bốn phương diện nầy đã làm cho có 



 20       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

được hiểu biết dễ dàng, một cách đặc biệt với những ai chưa có thân 
quen với Phật Giáo. 

 
--------------------00000----------------- 

 
 

CHAPTER  I 
CHƯƠNG I 

 
THE DEVOTIONAL ASPECT OF BUDDHISM 

PHƯƠNG DIỆN KÍNH TÍN CỦA PHẬT GIÁO 
 

What Is The Object Of Devotion ? 

With regard to the devotional aspect, the question arises “What 
should  one be devoted to?” or  “What is the  object of  faith  or  
devotion ?” 

The Pāḷi word Saddhā is translated as Faith.  In certain 
contexts, it is rendered as confidence (Pasāda) or trust (Pasanna). 
All these words signify faith. 

So, by having faith, what does one have faith in ?  To put it 
simply, one has faith in the Buddha, one has faith in the Dhamma, 
the teachings of the Buddha, and one has faith in the Saṅgha, the 
disciples of the Buddha who follow and practise according to his 
teachings. 

The basic principle of the Buddha’s teachings is the law of 
cause and effect.  In other words, there is nothing in the universe that 
is causeless.  Every result arises due to pre – existing causes.  For 
example, a seed cannot produce a tree without the appropriate 
conditions of fertile soil, water, and sunshine. 

Mục Đích Của Sự Kính Tín Là Chi ? 

Về phương diện kính tín, thì có nẩy sinh lên câu hỏi: “Điều chi 
người ta nên kính tín đến ?” hay là “Mục đích của Đức Tin hoặc sự 
kính tín là chi ?” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       21 

 
 

Từ ngữ Pāḷi “Tín” đã được dịch nghĩa là Đức Tin.  Trong một 
vài ngữ văn, nó đã được dịch như là “Lòng Tín Thành” (Tín Phụng) 
hoặc “Tin Tưởng” (Tín Thực).  Tất cả những từ ngữ nầy biểu thị Đức 
Tin. 

Vì thế, bằng với đức tin, người ta có lòng tin vào điều chi ?  Nói 
một cách đơn giản, người ta có đức tin vào Đức Phật, người ta có đức 
tin vào Giáo Pháp, những huấn từ của Đức Phật; và người ta có đức 
tin vào Tăng Đoàn, hàng đệ tử của Đức Phật là các vị noi theo và thực 
hành tùng thuận theo Giáo Pháp của Ngài. 

Nguyên tắc cơ bản của Giáo Pháp Đức Phật là Luật Nhân và 
Quả.  Nói cách khác, chẳng có chi ở trong thế gian là “Vô Nhân” cả.   
Mọi hệ quả phát sinh lên đều do những tác nhân hiện hữu từ trước.  
Chẳng hạn như, một hạt giống không thể nào sản sinh ra một cây mà 
không có những điều kiện thích hợp của đất màu mỡ, nước chăm tưới, 
và ánh sáng của mặt trời. 

 
All the Buddha’s teachings are based on this natural law of 

cause and effect.  There is no teaching whatsoever that is not based 
on this law.  If one truly understands the Buddha – Dhamma, one’s 
belief cannot be shaken by anything or anyone.  It becomes 
unshakable because this natural law of cause and effect corresponds 
exactly with nature.  Since it corresponds so exactly with nature, no 
one can argue that it is not true.  A person who understands the 
Dhamma in this way does not seek any other faith or religion as a 
refuge.  This leads to faith in the Buddha’s teachings, the Dhamma. 

Tất cả những huấn từ của Đức Phật đã dựa trên chính ở nơi Định 
Luật thường nhiên của Nhân và Quả.  Không có bất luận một Giáo 
Huấn nào mà không có dựa trên Định Luật nầy cả.  Nếu như một 
người đã thực sự liễu tri Phật Pháp, thì niềm tin của người ấy không 
thể nào bị lung lay do bởi bất luận một điều chi hoặc do bởi bất luận 
một ai.  Nó trở nên bất khả dao động, vì lẽ Định Luật thường nhiên 
của Nhân và Quả nầy tương ứng một cách chính xác với Tự Nhiên 
Luật.  Do bởi nó tương ứng một cách rất là chính xác với Tự Nhiên 
Luật, nên không một ai có thể nào tranh luận rằng nó là bất xác thực 
được.  Một người mà liễu tri Giáo Pháp theo phương thức nầy rồi, thì 



 22       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

đã không còn tầm cầu một đức tin hoặc một tôn giáo nào khác như là 
một nơi nương tựa.  Điều nầy dắt dẫn đến tín thực vào Giáo Pháp, 
những huấn từ của Đức Phật. 

 
All the members of the Saṅgha from the Buddha’s time until 

today practise according to the Buddha’s teachings.  Consequently, 
some became either completely or partially liberated form 
defilements and suffering.  There were others who were not able to 
uproot the defilements. Today, there are many members of the 
Saṅgha who are still in the process of fulfilling the trainings of 
morality (Sīla sikkhā), concentration (Samādhi sikkhā), and wisdom 
(Paññā sikkhā) with utmost effort in order to weaken the defilements.  
All these members of the Saṅgha practise within the framework of the 
teaching and discipline expounded by the Buddha.  In this way, one 
also has faith in the members of the Saṅgha who not only follow and 
practise the Dhamma, as taught by the Buddha, themselves, but also 
teach the Dhamma to others. 

Tất cả những thành viên của Tăng Đoàn kể từ thời kỳ Đức Phật 
mãi cho đến ngày nay thực hành tùng thuận theo Giáo Pháp của Đức 
Phật.  Bởi do thế, một số đã trở thành – hoặc hoàn toàn hoặc được 
một phần – đã giải thoát khỏi các Pháp phiền não và khổ đau.  Có 
những người khác thì đã không thể nào nhổ bật gốc rễ những phiền 
não được.  Ngày hôm nay, có rất nhiều thành viên của Tăng Đoàn, ở 
nơi các Ngài vẫn còn đang trong quá trình hoàn thành viên mãn cho 
việc huấn tập về Đức Hạnh (Giới Học), Định Thức (Định Học), và 
Trí Tuệ (Tuệ Học) với những nỗ lực cùng tột nhằm để làm suy giảm 
các Pháp phiền não.  Tất cả những thành viên của Tăng Đoàn nầy tu 
tập trong phạm vi của Pháp và Luật đã được trình bầy cặn kẽ do bởi 
Đức Phật.  Bằng chính phương thức nầy, cùng như thế với một người 
đã có đức tin vào những thành viên của Tăng Đoàn, thì không những 
chỉ nương tựa và thực hành theo Giáo Pháp, do đã được giảng dạy từ 
nơi Đức Phật không thôi, mà tự chính bản thân của họ, cũng còn có 
thể chỉ dạy Giáo Pháp cho đến những người khác được nữa. 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       23 

 
 

Why Should We Have Faith In The Buddha ? 

Why should we have faith in the Buddha as our refuge ?  To 
answer this question, you should first know a little bit about the life 
of the Buddha.  You can then understand why the Buddha was an 
exceptionally noble individual who was unrivalled as the most 
supreme being in the three worlds. 

Why do we have faith in him as the teacher of human beings, 
deities (Devas) and celestial beings (Brahmas) ?  Stated simply, he is 
worthy of faith because he discovered and showed all these beings the 
way leading to the cessation of suffering. 

Vì Sao Chúng Ta Phải Có Đức Tin Vào Đức Phật ? 

Vì sao chúng ta phải có đức tin vào Đức Phật như là chỗ nương 
tựa cho mình ?  Để trả lời cho câu hỏi nầy, thì trước tiên các bạn cần 
nên hiểu biết một chút ít về cuộc đời của Đức Phật.  Thế rồi các bạn 
mới có thể thấu hiểu vì sao Đức Phật Ngài đã là một bậc Thánh Nhân 
xuất chúng, Ngài đã là bậc hữu tình bất khả tỷ giảo tối thượng ở trong 
cả Tam Giới. 

Vì sao chúng ta có đức tin ở nơi Ngài như là Bậc Đạo Sư của 
Chúng Hữu Tình Nhân, Thiên và Phạm Thiên ?  Nói một cách đơn 
giản, Ngài xứng được tín phụng vì lẽ Ngài đã tìm ra và đã chỉ lại cho 
tất cả chúng hữu tình nầy thấy được đạo lộ dẫn dắt tới việc chấm dứt 
sự khổ đau. 

 
To understand why the Buddha is worthy of such faith, you 

should understand the intrinsic meaning of the word “Buddha”.  In 
short, “Buddha” means “the One who knows.”  If we look at the exact 
meaning of the Pāḷi word, it says “Bujjhatīti Buddho.” (2). 

In English, it is translated as “Because he knows, he is called 
Buddha.”  What does he know ?  He knows the true nature of 
phenomena.  Therefore, Buddha means “One who knows the true 
nature.” 

Để thấu hiểu vì sao Đức Phật xứng được tín phụng như vậy, thì 
các bạn nên thấu hiểu bản thực nghĩa của từ ngữ “Đức Phật”.  Tóm 
lại, “Đức Phật” có nghĩa là “Bậc Liễu Tri”.  Nếu như chúng ta khảo 



 24       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

sát ý nghĩa chính xác của Pāḷi ngữ, thì họ nói rằng, “Đức Phật là Bậc 
Giác Ngộ.” (2) 

Ở trong Anh ngữ, nó đã được dịch nghĩa là “Vì Ngài đã liễu tri, 
nên Ngài đã được gọi là Đức Phật.”  Ngài liễu tri điều chi ?  Ngài liễu 
tri chân thực tính của những hiện tượng.  Vì vậy, Đức Phật có nghĩa 
“Ngài là bậc liễu tri chân thực tính.” 

 
In this world, what are all beings looking for ?  They are seeking 

knowledge about both mundane and supramundane matters.  You 
might say that people are seeking food, clothing, and shelter.  Would 
you be able to earn a living, if you did not have the relevant knowledge 
to make your livelihood ?  So you need to seek knowledge concerning 
your livelihood. 

Trong thế gian nầy, tất cả chúng hữu tình đều đang tầm cầu điều 
chi ?  Họ đang mưu cầu tri thức về cả hai vấn đề thuộc Hiệp Thế và 
Siêu Thế.  Các bạn có thể nói rằng người ta đang mưu cầu về thực 
phẩm, y phục, và chỗ nương náu.  Liệu các bạn có thể nào kiếm kế 
sinh nhai, nếu giả như các bạn không có tri thức hữu quan trong việc 
mưu sinh của mình ?  Vì thế, các bạn có nhu cầu tri thức hữu quan 
đến việc nuôi mạng của mình. 

 
At this point, it is necessary to understand how to gain the 

knowledge of the true nature.  The question arises “Is this knowledge 
gained through reasoning ?” 

If this knowledge were to be acquired through reasoning, the 
knowledge of a person of superior intelligence would differ from a 
person of average or inferior intelligence.  In this way, the knowledge 
would change according to the individual’s intelligence.  However, if 
this knowledge were different, could it still be absolute truth ?  There 
is only one single absolute truth.  Since the true nature of reality is of 
one kind only, how can there be differences ? 

Tại quan điểm nầy, quả là cần thiết để am hiểu làm thế nào mà 
có được tri thức về chân thực tính.  Câu hỏi nẩy sinh lên là “Liệu tri 
thức nầy đã có được thông qua sự lý luận không ?” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       25 

 
 

Nếu giả như tri thức nầy đã được thâu lượm thông qua sự lý 
luận, thì tri thức của một người có trí thông minh cao hơn sẽ khác biệt 
với một người có trí thông minh bình thường hoặc kém cỏi hơn.  Bằng 
chính phương thức nầy, thì tri thức sẽ thay đổi tùy thuộc theo trí thông 
minh của mỗi cá nhân.  Tuy nhiên, nếu giả như tri thức nầy đã là khác 
biệt, liệu nó vẫn có thể là chân lý tuyệt đối không ?   Chân lý tuyệt 
đối thì duy nhất chỉ có một.  Bởi vì chân thực tính của thực tướng duy 
nhất là chỉ có một thể loại, thì làm thế nào có thể có sự khác biệt  
được ? 

 
A Buddha knows things as they really are; thus, he is called 

“Buddha” or “Sammāsambuddha”.  The Pāḷi word 
“Sammāsambuddha” consists of three words; their meaning is as 
follows: 

· Sammā: rightly, properly, in the right way. 
· Sam: with one’s own insight knowledge (Ñāṇa). 
· Buddha: one who knows. 

Sammāsambuddha therefore means “One who knows things in 
the right way based on one’s own insight knowledge.” 

The Buddha knew the true nature of reality by seeing things as 
they really were.  Since it was not by reasoning or reflecting about 
them, his understanding was accurate; it was right understanding. 

Một vị Phật liễu tri các Pháp như chúng đang là thực tại; do vậy, 
Ngài đã được gọi là “Đức Phật” hoặc “Chánh Biến Tri, Chánh 
Đẳng Giác”.  Từ ngữ Pāḷi “Chánh Biến Tri, Chánh Đẳng Giác” 
gồm có ba từ ngữ; và ý nghĩa của chúng như sau: 

· Chân Chánh: một cách chân chánh, một cách đúng đắn, ở 
trong Chánh Đạo. 

· Vô Đẳng: tự liễu tri với chính Tuệ Giác của mình (Trí Tuệ). 
· Giác Ngộ: bậc liễu tri. 

Chánh Đẳng Giác do vậy có ý nghĩa là “Bậc tự liễu tri các Pháp 
theo Chánh Đạo dựa trên chính Tuệ Giác của mình.” 

Đức Phật đã liễu tri chân thực tính của thực tướng bằng cách 
thẩm thị các Pháp như chúng đã là thực tại.  Vì lẽ chẳng phải do bởi 



 26       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

lý luận hoặc do bởi suy nghiệm về chúng, sự hiểu biết của Ngài quả 
là chính xác; đó là sự Hiểu Biết Chân Chính hoặc Kiến Giải Chân 
Chính (Chánh Kiến). 

 
For example, this morning it was raining.  By looking at the 

rain, one might assume that it is the rainy season.  Isn’t this seeing 
what exists as it really is ?  However, if you were to reflect “It is 
raining, but since it is rather hot, it must be the hot season,” would 
this be right or wrong ?  According to the Burmese lunar calendar, 
this time of the year is designated as “the hot season”, but if you see 
the situation as it really is, it is the rainy season.  But according to 
conventional terms, it is the hot season. 

Ví dụ như sáng nay trời đã đang đỗ mưa.  Bằng cách nhìn vào 
cơn mưa, người ta có thể giả định rằng đó là mùa mưa.  Liệu đây 
chẳng phải là việc nhìn thấy như thực nó hiện hữu chăng ?  Tuy nhiên, 
nếu như các bạn đã suy nghiệm rằng “Trời đang đỗ mưa, thế nhưng 
vì trời quả là khá nóng, thì ắt hẳn phải là mùa nóng” thì liệu điều nầy 
sẽ là đúng hoặc sai vậy ?  Theo như Âm Lịch của nước Miến Điện, 
thì thời điểm nầy của năm đã được gọi là “mùa nóng”; thế nhưng nếu 
như các bạn nhìn thấy tình huống như thực nó đã hiện hữu, thì đó là 
mùa mưa.  Nhưng thể theo những thuật ngữ quy ước, thì quả đó là 
mùa nóng vậy. 

 
I would like to mention a few basic points.  If one wants to know 

the true nature of things as they really are, can one conduct the 
investigation from the philosophical point of view? If one could see 
things as they really were based on a philosophical point of view, 
there should be only a single philosophy.  But why are there so many 
different philosophies ?  So it is evident that one cannot see things as 
they really through philosophical reasoning. 

Sư muốn đề cập đến một vài quan điểm cơ bản.  Nếu giả như 
người ta muốn được hiểu biết chân thực tính của các Pháp như chúng 
đang là thực tại, liệu người ta có thể tiến hành thẩm tra từ quan điểm 
thuộc về triết học ?  Và nếu giả như người ta đã dựa trên một quan 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       27 

 
 

điểm thuộc về triết học để có thể nhìn thấy các Pháp như chúng đã là 
thực tại, thì chắc hẳn chỉ có một triết học duy nhất.  Nhưng thế tại sao 
lại có rất nhiều triết lý sai khác với nhau ?   Vì thế, rõ ràng là người ta 
không thể nào thông qua sự lý luận thuộc về triết học mà nhìn thấy 
được các Pháp như chúng đang là thực tại. 

 
Therefore, one needs to see reality by observing it as it is.  To 

know the true nature of phenomena, one needs to observe them as 
they are without any preconceptions or reflections based on previous 
knowledge.  If one uses reflection, this understanding will be not in 
accordance with what really exits. 

Do vậy, người ta cần phải nhìn thấy thực tướng bằng cách quán 
sát nó như chính thực tại của nó.  Để thấu hiểu được chân thực tính 
của những hiện tượng, người ta cần phải quán sát chúng như thực tại 
của chúng, mà không có bất luận một định kiến nào hoặc sự suy 
nghiệm nào đã dựa trên tri thức trước đó.  Nếu giả như người ta vận 
dụng sự suy nghiệm, thì sự am hiểu nầy sẽ không phù hợp với điều 
thực tướng đang hiện hữu. 

 
In order to see things as they really are, one must practise 

insight meditation, according to the method described in the four 
foundations of mindfulness.  Some people think that this practice is 
unusual, peculiar, or even very difficult, but this is not the case. 

Để có thể nhìn thấy được các Pháp như chúng đang là thực tại, 
thì người ta cần phải thực hành Thiền Tuệ Giác, nương theo phương 
pháp đã được miêu tả dựa trên bốn nền tảng của Chánh Niệm.  Một 
vài người đã nghĩ suy rằng việc thực hành nầy là bất bình thường, dị 
thường, hoặc thậm chí rất là khó khăn, nhưng quả thật điều nầy chẳng 
phải thực tế. 

 
The Buddha knew the true nature of phenomena as they really 

are.  By seeing things as they really were, he attained freedom from 
greed, hatred, and delusion.  By freeing oneself from these 
defilements, suffering also ceases. 



 28       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Đức Phật đã liễu tri chân thực tính của những hiện tượng như 
chúng đang là thực tại.  Bằng với việc thẩm thị các Pháp như chúng 
đã đang là thực tại, Ngài đã thành đạt việc giải thoát khỏi sự tham 
lam, lòng sân hận, và sự si mê.  Bằng với việc tự giải thoát bản thân 
ra khỏi những Pháp phiền não nầy đây, sự đau khổ cũng được chấm 
dứt. 

 
The Buddha’s teachings show the true way or the correct 

practice, which leads to the cessation of suffering.  When describing 
the meditation practice of the four foundations of mindfulness, which 
ultimately leads to the cessation of suffering, the Buddha said that 
one should see things as they really are. 

Những huấn từ của Đức Phật chỉ dẫn đạo lộ chân chánh (Chánh 
Đạo) hoặc sự thực hành đúng đắn (Chánh Hạnh), và chính điều ấy 
dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau.  Khi miêu tả việc thực 
hành thiền định về bốn nền tảng của Chánh Niệm, mà một cách rốt 
ráo đưa tới việc chấm dứt sự khổ đau, Đức Phật đã nói rằng người ta 
chắc hẳn thẩm thị được các Pháp như chúng đang là thực tại. 

 
Seeing Things As They Really Are. 

Referring to the Chapter on “Contemplation of Mind” in the 
Sutta “The Foundations of Mindfulness” (Satipaṭṭhāna Sutta), the 
Buddha said: “Sadosaṃ vā cittaṃ “sadosaṃ cittan’ ti pajānāti.” (3) 

The translation from the Pāḷi means: 
· Sadosaṃ vā cittaṃ: mind affected by hate. 
· Sadosaṃ cittan’ti:  as mind affected by hate. 
· Pajānāti: [one] understands or knows. 

“[One] understands mind affected by hate as mind affected by 
hate.” (4) 

Thẩm Thị Các Pháp Như Chúng Đang Là Thực Tại. 
Đề cập đến Chương nói về “Suy niệm về Tâm Thức” ở trong 

bài Kinh “Những Nền Tảng của Chánh Niệm” (Kinh Niệm Xứ), Đức 
Phật đã nói: “Tâm có Sân hận, thì biết rằng Tâm có Sân hận.” (3) 

Việc dịch thuật từ ở nơi Pāḷi ngữ có nghĩa là: 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       29 

 
 

· Tâm có Sân hận: tâm thức đã bị tác động do bởi sự sân hận. 
· Tâm Sân hận: như là tâm thức đã bị tác động do bởi sự sân 

hận. 
· Nhận thức: [một người] hiểu biết hoặc liễu tri. 

“[Một người] hiểu biết tâm thức đã bị tác động do bởi sự sân 
hận như là tâm đã bị tác động do bởi sự sân hận.” (4) 

 
Therefore, you should know the mind affected by hate as mind 

affected by hate; that is, you should observe it as it really is.  You 
should not think like this “Hey, I should not be hating. I might harm 
others or speak harshly to others and get into trouble.  I wish this 
hatred would go away !”  What you should do is to note and observe 
hatred as it really is.  You should note it as “hatred, hatred”.  In this 
way, you know it as it really is. 

Vì thế, các bạn nên liễu tri tâm thức đã bị tác động do bởi sự 
sân hận như là Tâm thức đã bị tác động do bởi sự sân hận; và đấy là, 
các bạn nên quán sát nó như nó đang thực tại.  Các bạn không nên 
nghĩ suy như vầy: “Nầy, Ta không nên có sân hận.  Ta có thể làm tổn 
hại đến những người khác, hoặc nói thô ác ngữ đến những người khác, 
và Ta sẽ gặp khó khăn.  Ta mong cầu sự sân hận nầy sẽ biến mất đi !”  
Điều mà các bạn nên làm là hãy chú niệm và quán sát sự sân hận như 
nó đang là thực tại.  Các bạn nên chú niệm nó như là “đã sân hận à, 
đã sân hận à”.  Bằng chính phương thức nầy, các bạn liễu tri về nó 
như nó đang là thực tại. 

 
Futhermore, the Buddha said: “Vikkhitaṃ vā cittaṃ 

vikkhitaṃ cittan’ti pajānāti.” (5) 
This is translated as: 

· Vikkhitaṃ vā cittaṃ: distracted mind. 
· Vikkhitaṃ cittan’ti:  as distracted mind. 
· Pajānāti: [one] understands or knows. 

“[One] understands distracted mind as distracted mind.” (6) 
Hơn nữa, Đức Phật đã nói rằng: “Tâm đã bị tán loạn, thì biết 

rằng Tâm đã bị tán loạn.” (5) 



 30       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Điều nầy đã được dịch nghĩa là: 
· Tâm bị tán loạn: tâm thức đã bị phân tán. 
· Tâm tán loạn:  như là tâm thức đã bị phân tán. 
· Nhận thức: [một người] hiểu biết hoặc liễu tri. 

“[Một người] tuệ tri tâm thức đã bị phân tán như là tâm thức đã 
bị phân tán.” (6) 

 
When the mind is distracted, wandering, or going off, how 

should you observe it ? You should observe it as “distracted”, 
“wandering”, “going off”, “thinking”, or imagining”.  In this way, 
you will be observing it as it really is.  This is mindfulness meditation 
(Satipaṭṭhāna vipassanā bhāvanā).  If one does not know how to 
observe, it may seem difficult, but it is really quite easy.  This is the 
way to observe the mind. 

Khi tâm thức đã bị phân tán, đang hoang vu, hoặc đang bị đãng 
trí, thì làm thế nào các bạn sẽ quan sát được nó ?  Các bạn nên quan 
sát nó như là: “đã bị phân tán à”, “đang hoang vu à”, “đang bị đãng 
trí à”, “đang nghĩ suy à”, hoặc “đang hoang tưởng à.”  Bằng chính 
phương thức nầy, các bạn sẽ quan sát được nó như nó đang là thực 
tại.  Đây là Thiền Chánh Niệm (Niệm Xứ Minh Sát Tuệ Tu Tập).  
Nếu như một người không có hiểu biết làm thế nào để quan sát được 
nó, thì nó có thể xem như là khó khăn, nhưng thực ra nó hết sức là dễ 
dàng.  Đây là phương thức để quan sát tâm thức. 

 
In the same Sutta “The Foundations of Mindfulness” the 

Chapter on “Full Awareness” or “Clear Comprehension” says: 
“Abhikkante paṭikkante sampajānakārī hoti.” (7) 

This is translated as: 
· Abhikkante:  going forward. 
· Paṭikkante:  returning. 
· Sampajānakārī hoti:  one who acts in full awareness. 

“[---] one who acts in full awareness when going forward and 
returning.” (8) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       31 

 
 

Trong cùng một bài Kinh “Những Nền Tảng của Chánh Niệm”, 
Chương về “Hoàn Toàn Tỉnh Giác” hoặc “Liễu tri rõ ràng” nói rằng: 
“Bước tới, bước lui, biết rõ việc mình đang làm.” (7) 

Điều nầy đã được dịch nghĩa là: 
· Bước tới: đi về phía trước. 
· Bước lui: quay trở lại. 
· Rõ biết việc đang làm: một người hành động trong sự tỉnh 

giác hoàn toàn. 
“[…] một người tác hành hoàn toàn trong sự tỉnh giác đang khi 

đi về phía trước và quay trở lại.” (8) 
 
So, when you walk forward, note it as “going forward” and 

observe it as really is.  When you return, note it as “returning” and 
observe it as really is. 

Furthermore, it says: “Samiñjite sampajānakārī hoti,” (9) 
which means that you should note the bending of the arms or legs as 
“bending” and observe this bending as it really is. 

Vì thế, một khi các bạn bước đi về phía trước, hãy chú niệm 
việc ấy là “đang đi về phía trước à” và hãy quan sát việc ấy như nó 
đang là thực tại.  Khi các bạn quay trở lại, thì hãy chú niệm việc ấy là 
“đang quay trở lại à” và hãy quan sát việc ấy như nó đang là thực tại. 

Hơn nữa, nói rằng “Rõ biết việc co gập lại,” (9) nó có ý nghĩa 
là các bạn nên chú niệm việc co gập những cánh tay hoặc chân như là 
“đang co gập lại à” và hãy quan sát việc co gập lại nầy như nó đang 
là thực tại. 

 
What is meant by “realizing the true nature of phenomena as 

they really are ?”  As you bend your arm, note it as “bending, 
bending.” As you stretch your arm, note it as “stretching, stretching.”  
In this way, you will be observing it as it really is.  You might think 
that you have never heard of this kind of instruction before.  Or else, 
you might say “Oh course, I know when I am bending or stretching 
my arms.” Although you believe that you know, you actually do not 
really know the true nature of these movements, because while you 



 32       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

are bending or stretching your arm, your mind might be wandering.  
Students might be thinking about their exams and teachers might be 
thinking about the lectures they are going to give.  So, you actually 
do not know the true nature of bending or stretching because you are 
not mindful.  Only when you are mindful of the movement from the 
beginning to the end by maintaining meticulous awareness 
throughout the whole process of moving, do you know it as it really 
is. 

Ý nghĩa của “Chứng tri chân thực tính của những hiện tượng 
như chúng đang thực tại ” là chi ?   Trong khi các bạn co gập cánh tay 
của mình lại, hãy chú niệm việc ấy là “đang co gập lại à, đang co gập 
lại à.”  Trong khi các bạn duỗi căng cánh tay của mình ra, hãy chú 
niệm việc ấy là “đang duỗi căng ra à, đang duỗi căng ra à”.  Bằng 
chính phương thức nầy, các bạn sẽ quan sát việc ấy như nó đang thực 
tại.  Các bạn có thể nghĩ suy rằng các bạn chưa bao giờ được nghe nói 
đến về thể loại của việc hướng dẫn như vầy trước đây.  Nếu không, 
thì các bạn lại nghĩ suy rằng “Lẽ tất nhiên, Tôi liễu tri đang khi Tôi 
co gập lại hoặc đang duỗi căng ra những cánh tay của mình.”  Cho dù 
các bạn tin tưởng rằng các bạn có hiểu biết, quả thật là các bạn thực 
sự bất liễu tri chân thực tính của những cử động nầy vậy, vì lẽ trong 
khi các bạn đang co gập lại hoặc duỗi căng ra cánh tay của mình, thì 
tâm thức của các bạn có thể đang là hoang vu.  Các sinh viên có thể 
đang nghĩ suy về những bài kiểm tra của chúng, và các vị Giáo Sư thì 
có thể đang nghĩ suy về những bài giảng mà họ vừa cho ra.  Do vậy, 
quả thật là các bạn bất liễu tri chân thực tính về việc co gập lại hoặc 
duỗi căng ra, bởi vì các bạn không có chú tâm.  Chỉ khi nào các bạn 
chú tâm vào sự cử động, kể từ lúc bắt đầu cho đến khi chấm dứt, bằng 
cách duy trì sự cẩn trọng tỉnh giác trong suốt trọn cả quá trình của sự 
cử động, thì các bạn liễu tri về việc ấy như nó đang là thực tại. 

 
This practice of mindfulness meditation is quite easy, but there 

is one thing you should bear in mind.  With any kind of work, there 
are usually some difficulties at the beginning before you get used to it 
or before you understand the nature of the work. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       33 

 
 

When you observe phenomena as they really are according to 
the instructions given by the Buddha in “The Foundations of 
Mindfulness”, you are going to encounter some difficulties at the 
outset because you are not yet used to the practice.  After having 
practised for two, three, or four days, you will understand how to do 
it, and then practice will proceed smoothly. 

Thực hành về Thiền Chánh Niệm nầy thì hết sức dễ dàng, thế 
nhưng có một điều mà các bạn nên ghi nhớ.  Với bất luận thể loại 
công việc nào, thì thông thường là “vạn sự khởi đầu nan” có một số 
khó khăn ngay từ lúc khởi đầu trước khi các bạn đã có được quen 
thuộc với nó; hoặc trước khi bạn thấu hiểu được thực tính của công 
việc. 

Khi các bạn quán sát hiện tượng như chúng đang là thực tại tùng 
thuận theo những sự hướng dẫn đã được khải truyền từ ở nơi Đức Phật 
trong “Những Nền Tảng của Chánh Niệm”, thì các bạn sẽ gặp phải 
một số khó khăn ngay từ lúc khởi đầu, vì lẽ các bạn vẫn chưa có quen 
thuộc với việc thực hành.  Sau khi đã có được thực hành hai, ba, hoặc 
bốn ngày, thì các bạn sẽ am hiểu làm thế nào để thực hiện được điều 
ấy, và sau đó việc thực hành sẽ tiến hành một cách suôn sẻ. 

 
How The Buddha Realized The True Nature Of Phenomena. 

Now we turn to the life story of the Buddha, Prince Siddhattha, 
the Buddha – to – be, renounced the kingdom and went to the forest 
in search of the truth.  Realizing the unsatisfactory nature of his life, 
he wished to be liberated from all suffering.  Since his purpose was 
liberation from suffering, stress, and dissatisfaction, he looked into 
the nature of suffering as it really is.  He came to realize that as long 
as the body exists, there is suffering.  He saw that as long as the mind 
exists, there is suffering. 

When the Buddha was looking into the true nature of suffering, 
he found that the cause of this suffering is desire, attachment, or 
craving.  He came to realize that desire, attachment, or craving is the 
root cause of every physical or mental form of suffering.  Let’s reflect 
and consider whether or not this statement is true. 



 34       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Làm Thế Nào Đức Phật Đã Chứng Tri Được Chân Thực 
Tính Của Những Hiện Tượng. 

Bây giờ chúng ta quay trở lại câu chuyện về cuộc đời của Đức 
Phật, Thái Tử Siddhattha, vị Phật tương lai, đã từ bỏ Vương Quốc và 
đã đi vào rừng già trong việc tầm cầu về Chân Lý.  Ý thức được bản 
chất bất toại nguyện của cuộc đời mình, Ngài đã mưu cầu để được 
giải thoát tất cả mọi khổ đau.  Vì mục đích của Ngài đã là sự giải thoát 
khỏi sự khổ đau, áp lực, và bất duyệt ý; Ngài đã thẩm sát bản chất của 
sự khổ đau như nó đang là thực tại.  Ngài đã đi đến nhận thức ra rằng 
bao giờ xác thân hiện hữu, thì có sự khổ đau.   Ngài đã thẩm thị được 
rằng bao giờ Tâm thức hiện hữu, thì có sự khổ đau. 

Khi Đức Phật đã thẩm sát vào chân thực tính của sự khổ đau, 
Ngài đã liễu ngộ ra rằng nguyên nhân của sự khổ đau nầy là Tham Ái, 
Chấp Thủ, hoặc Ái Dục.  Ngài đã đi đến nhận thức ra rằng chính Tham 
Ái, Chấp Thủ, hoặc Ái Dục, đấy là nguyên nhân gốc rễ của mọi hình 
thức của sự khổ đau về mặt thể chất hay là về mặt tinh thần.  Chúng 
ta hãy suy nghiệm và cẩn trọng tra cứu cách này hoặc cách khác sự 
trình bầy này quả là xác thực. 

 
Do you need food, clothes, or shelter for survival ?  When you 

need these things, don’t you have to search for them ?  Before you 
start searching for the things you need, don’t you often worry about 
getting them ?  Is this happiness or suffering ? 

When you are trying different ways to overcome obstacles and 
acquire the things that you desire, isn’t this also stressful ?  When you 
finally get what you want, you are happy for a short while.  However, 
when you are considering how to make the best use of your resources 
for food, clothes, accommodation, or the education of your children, 
you will probably find that you don’t have enough.  Whenever there 
is a lack or insufficiency, again there is suffering, isn’t there ?  Then, 
when you eventually get the things you want, don’t you worry that you 
might lose some of these things ?   This is suffering too, isn’t it ? 

If you look at all these consequences, what is the root of 
suffering ?  Is it not desire, wanting, attachment, or craving ?  Thus, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       35 

 
 

the Buddha came to the realization of this truth by seeing things as 
they really are.  He undertood that the cause of suffering is nothing 
but desire, attachment, or craving. 

Có phải các bạn có nhu cầu về thực phẩm, y áo, hoặc chỗ nương 
náu cho sự sinh tồn không ?  Khi các bạn có nhu cầu những vật dụng 
thiết yếu nầy, thì các bạn có tầm cầu về chúng hay không ?  Trước khi 
các bạn bắt đầu tầm cầu về những nhu thiết yếu vật nầy, thì thường là 
các bạn có lo lắng làm thế nào để có được chúng hay không ?  Điều 
này là an lạc hay là khổ đau vậy ? 

Khi các bạn đang thử nghiệm những phương thức khác nhau để 
vượt qua những trở ngại và thâu thập được những sự vật mà các bạn 
mong mỏi, liệu điều nầy có phải cũng là một áp lực hay không ?  Một 
khi cuối cùng rồi các bạn có được những sự vật mà các bạn mưu cầu, 
thì các bạn vui mừng trong một thời gian ngắn ngủi.  Tuy nhiên, đang 
khi các bạn đắn đo cân nhắc làm thế nào để tận dụng tốt nhất các tài 
nguyên về thực phẩm, y áo, nơi ăn chốn ở; hoặc việc giáo dục những 
con trẻ của các bạn, thì có thể các bạn sẽ khám phá ra rằng các bạn 
không có được vừa đủ dùng.  Bất luận khi nào có sự khiếm khuyết 
hoặc sự thiếu thốn, thì phải chăng lại có sự đau khổ ?   Thế rồi, rốt 
cuộc lại một khi các bạn nhận được những sự vật mà các bạn mưu 
cầu, liệu các bạn không có lo ngại rằng các bạn có thể bị tổn thất mất 
mát một số ở trong những sự vật nầy ?  Phải chăng điều nầy cũng vẫn 
là đau khổ hay không ? 

Nếu như các bạn nhìn vào tất cả những hệ quả nầy, thì nguồn 
gốc của sự khổ đau là chi ?  Đó chẳng phải là sự khát vọng, lòng mong 
muốn, hay là ái dục sao ?  Vì thế, Đức Phật đã đạt đến chứng tri về 
Chân Lý nầy bằng với việc thẩm thị các Pháp như chúng đang là thực 
tại.  Ngài đã thấu hiểu rằng nguyên nhân của sự đau khổ thì chẳng có 
chi khác ngoài sự khát vọng, sự chấp thủ, hay là ái dục. 

 
Then the Buddha – to – be saw even more deeply.  As he 

penetrated into the true nature of suffering as it really is, he realized 
the true nature of the so – called body and mind.  He saw these bodily 
and mental processes not as a person, an individual, or a being, but 
only as the natural processes of arising and passing away.  In short, 



 36       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

he realized that both bodily and mental phenomena are just natural 
processes of arising and passing away. 

Thế rồi, Đức Phật tương lai đã thẩm thị sự kiện càng sâu sắc 
hơn.  Vì Ngài đã thấu triệt vào nội phần chân thực tính của sự đau khổ 
như nó đang là thực tại, Ngài đã chứng tri được chân thực tính về cái 
gọi là thể xác và tâm thức.  Ngài đã thẩm thị những quá trình thuộc 
về thể xác và tinh thần; đó chẳng phải là một con người, một cá nhân, 
hoặc một hữu tình nào cả; mà chỉ là những quá trình thường nhiên của 
sự khởi sinh và sự diệt vong.  Tóm lại, Ngài đã chứng tri được rằng 
cả hai hiện tượng thuộc về thể xác và tinh thần - đó chỉ là những quá 
trình thường nhiên của sự khởi sinh và sự diệt vong. 

 
As he continued to observe, his mind became calmer and his 

insight became sharper.  Seeing the body and the mind as just natural 
processes, without taking them to be a person or a living being, desire 
or attachment disappeared.  With the cessation of desire and 
attachment, which is the cause of suffering, suffering also ceased as 
a result.  He came to realize the cessation of suffering through the 
extinction of desire or attachment. 

The way to the cessation of suffering is nothing other than the 
realization of the true nature of physical and mental phenomena.  This 
realization or understanding is called Right Understanding or Right 
View (Sammādiṭṭhi). 

Trong khi Ngài vẫn tiếp tục quán sát, thì Tâm thức của Ngài đã 
trở nên an tịnh hơn và tuệ giác đã trở nên sắc bén hơn.  Đang khi thẩm 
thị xác thân và tâm thức chỉ là những tiến trình thường nhiên, chẳng 
có nắm bắt được chúng như là một con người hoặc một chúng sinh 
hữu tình; thì tham ái và chấp thủ đã biến mất.  Với việc chấm dứt về 
tham ái và chấp thủ, đó là nguyên nhân của sự khổ đau, thì sự đau khổ 
cũng đã được chấm dứt như là một hệ quả.  Ngài đã đạt đến chứng tri 
việc chấm dứt của sự khổ đau thông qua việc tiệt diệt về tham ái và 
chấp thủ. 

Đạo lộ đưa tới việc chấm dứt sự khổ đau thì chẳng có chi khác 
ngoài ra việc chứng tri về chân thực tính của những hiện tượng thuộc 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       37 

 
 

tinh thần và thể chất.  Việc chứng tri hoặc sự hiểu biết nầy đã được 
gọi là Hiểu Biết Chân Chính hoặc Kiến Giải Chân Chính (Chánh 
Kiến). 

 
Then, the Buddha realized four kinds of true nature. 
First, he realized the incessant, ever – changing process of 

arising and passing away of physicality and mentality as the true 
nature of suffering. 

Second, he realized desire, attachment, or craving as the true 
nature of the cause of suffering. 

Third, he realized that with the cessation of the cause, there is 
no more suffering as a result.  With the cessation of suffering, there is 
happiness and peace.  Thus, he realized the true nature of the 
cessation of suffering. 

Fourth, he realized the true nature of the Path or practice 
leading to the cessation of suffering. 

The Buddha realized these four truly existing natural 
phenomena: 

1. Suffering, 
2. The cause of suffering, 
3. The cessation of suffering, 
4. The practice leading to the cessation of suffering. 

Thế rồi, Đức Phật đã chứng tri được bốn thể loại của chân thực 
tính. 

Thứ nhất, Ngài đã chứng tri được quá trình hằng luôn biến 
chuyển không ngừng của sự khởi sinh và sự diệt vong thuộc đặc tính 
thể chất và năng lực tinh thần như là chân thực tính của sự khổ đau. 

Thứ hai, Ngài đã chứng tri được tham ái, chấp thủ, hoặc ái dục 
như là chân thực tính của nguyên nhân của sự khổ đau. 

Thứ ba, Ngài đã chứng tri rằng bằng với việc chấm dứt nguyên 
nhân, thì chẳng còn sự đau khổ nào cả như là một hệ quả.  Bằng với 
việc chấm dứt sự khổ đau, thì có được niềm hạnh phúc và sự bình an.  
Như thế, Ngài đã chứng tri được chân thực tính của việc chấm dứt sự 
khổ đau. 



 38       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Thứ tư, Ngài đã chứng tri được thực tính của Đạo Lộ hoặc sự 
thực hành dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau. 

Đức Phật đã chứng tri những bốn hiện tượng thực tính hiện hữu 
cố nhiên như sau: 

1. Sự khổ đau, 
2. Nguyên nhân của sự khổ đau, 
3. Việc chấm dứt của sự khổ đau, 
4. Thực hành dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau. 

 
There is a cause and effect relationship between these four truly 

existing natural phenomena.  In this world, all physical or mental 
phenomena that arise have to pass away.  There is nothing 
permanent; impermanence is suffering.  All suffering is caused by 
desire, attachment, or craving.  Because of craving, there is physical 
and mental suffering.  If there were no desire, attachment, or craving, 
all kinds of suffering, both physical and mental, would cease.  If one 
realizes the true nature of desire, attachment, or craving; it no longer 
arises. This realization of true nature of phenomena is called “Right 
Understanding” or “Right View”. 

The Buddha earned the title or the name Buddha because he 
thoroughly understood these four kinds of true nature.  This 
understanding was not gained through learning from others but by 
developing penetrating insight through his own practice. 

The way of practice to attain penetrating insight can be right or 
wrong.  The Buddha gained Right Understanding by observing the 
true nature of phenomena as they really are.  This is the right way 
leading to Right Understanding.  This way of practice is the Right 
Path. 

Có một mối tương quan Nhân và Quả giữa những bốn hiện 
tượng thực tính hiện hữu cố nhiên nầy.  Ở trong thế gian nầy, tất cả 
những hiện tượng thuộc về thể chất và tinh thần rằng đã có sự khởi 
sinh thì tất phải có sự diệt vong.  Chẳng có chi là thường tồn, đã vô 
thường thì khổ đau.  Tất cả sự đau khổ đã được tạo ra do bởi tham ái, 
chấp thủ hoặc ái dục.  Vì do bởi ái dục, nên có sự khổ đau thuộc về 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       39 

 
 

thể chất và tinh thần.  Nếu như đã không có tham ái, chấp thủ, hoặc 
ái dục; thì tất cả mọi thể loại của sự khổ đau, ở cả hai thể chất và tinh 
thần, sẽ được chấm dứt.  Nếu một người chứng tri chân thực tính của 
tham ái, chấp thủ hoăc ái dục, thì nó không còn có thể sinh khởi được 
nữa.  Việc chứng tri chân thực tính của những hiện tượng thì đã được 
gọi là “Hiểu Biết Chân Chính” hoặc “Kiến Giải Chân Chính.” (Chánh 
Kiến) 

Đức Phật đã có được danh hiệu hoặc hồng danh “Đức Phật, 
Đấng Giác Ngộ” là vì Ngài đã hoàn toàn liễu tri những cả bốn thể 
loại của chân thực tính nầy.  Việc liễu tri nầy chẳng phải đã do bởi 
việc học hỏi từ ở tha nhân, mà bằng chính với sự tự phát triển Tuệ 
Giác đặng thấu triệt thông qua việc thực hành của bản thân. 

Phương thức của việc thực hành để chứng đạt được Tuệ Giác 
thấu triệt thì có thể là đúng hoặc sai.  Đức Phật đã chứng đạt được 
Hiễu Biết Chân Chính (Chánh Kiến) bằng với việc quán sát chân 

thực tính của những hiện tượng như chúng đang là thực tại.  Đây là 
đạo lộ chân chính dắt dẫn đến Hiểu Biết Chân Chính (Chánh Kiến).   

Phương thức của việc thực hành nầy là Chánh Đạo. 
 

The Four Truths As Known By The Buddha. 
Now I will mention these four natural phenomena again, using 

the common expression and adding the relevant terms in Pāḷi: 
1. The truth of suffering is called Dukkhasacca. 
2. The truth of the cause of suffering is called 

Samudayasacca. 
3. The truth of the cessation of suffering is called 

Nirodhasacca. 
4. The truth of the Path leading to the cessation of suffering 

is called Maggasacca. 
The truth of suffering is physicality (Rūpa) and mentality 

(Nāma).  It is called the truth of suffering because whatever arises 
also passes away. 

The truth of the cause of suffering is craving (Taṇhā) or greed 
(Lobha).  It is so called because it is the origin from the which all 
suffering arises. 



 40       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

The truth of the cessation of suffering is Nibbāna.  The 
cessation of suffering happens only when the cause of suffering, that 
is, craving and greed, is uprooted.  The cessation of suffering cannot 
happen without uprooting craving and greed.  The cessation of 
suffering is Nibbāna.  Nibbāna is not a dweling or a place as some 
might imagine.  It is a state devoid of suffering. 

Then the truth of the Path leading to cessation of suffering is 
none other than the Noble Eightfold Path, or the eight factors of the 
Path. 

In summary, the four truths are: 
· That the incessant arising and passing away of physicality 

and mentality or formations (Saṅkhāra) is the truth of 
suffering. 

· That desire, attachment, or craving is the truth of the cause 
of suffering. 

· That the cessation of suffering, as a result of the cessation 
of its cause, is the truth of the cessation of suffering. 

· That the eight factors of the Path are the truth of the Path 
leading to the cessation of suffering. 

Tứ Đế Đã Được Liễu Tri Do Bởi Đức Phật. 

Bây giờ Sư sẽ đề cập đến những bốn hiện tượng cố nhiên nầy 
lại một lần nữa, bằng cách vận dụng những từ ngữ phổ thông và gia 
bổ thêm những thuật ngữ hữu quan ở trong Pāḷi ngữ: 

1. Chân Lý của sự khổ đau đã được gọi là Khổ Đế. 
2. Chân Lý về nguyên nhân của sự khổ đau đã được gọi là 

Tập Đế. 
3. Chân Lý của việc chấm dứt của sự khổ đau đã được gọi là 

Diệt Đế. 
4. Chân Lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ 

đau đã được gọi là Đạo Đế. 
Chân Lý của sự khổ đau là đặc tính thể chất (Sắc Pháp) và năng 

lực tinh thần (Danh Pháp).  Nó đã được gọi là chân lý của sự khổ đau 
do bởi bất luận sự vật nào có sự khởi sinh thì cũng có sự diệt vong. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       41 

 
 

Chân Lý về nguyên nhân của sự khổ đau là Dục Vọng (Ái Dục) 
hoặc Tham Vọng (Tham Lam).  Nó đã được gọi như vậy do bởi nó là 
nguồn gốc từ ở nơi tất cả mọi sự khổ đau. 

Chân Lý về việc chấm dứt của sự khổ đau là Níp Bàn.  Việc 
chấm dứt sự khổ đau chỉ có xẩy ra một khi nguyên nhân của sự khổ 
đau, đó là, Ái Dục và Tham Vọng, đã bị nhổ bật gốc rễ.  Việc chấm 
dứt sự khổ đau không thể nào xẩy ra mà chẳng có việc trừ tận gốc Ái 
Dục và Tham Vọng.  Việc chấm dứt sự khổ đau là Níp Bàn.  Níp Bàn 
chẳng phải là một trú xứ hoặc một nơi mà có thể hình dung ra được.  
Nó là một trạng thái mất hẳn sự khổ đau. 

Và rồi, Chân Lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ 
đau thì chẳng có chi khác hơn là Bát Thánh Đạo, hoặc tám chi phần 
của đạo lộ. 

Nói tóm lại, Tứ Đế là: 
- Rằng sự khởi sinh và sự diệt vong liên tục không ngừng của 

đặc tính thể chất và năng lực tinh thần; hoặc các Pháp hình thành 
(Hành / Pháp Hữu Vi), đó là Chân Lý của sự khổ đau. 

- Rằng Tham Dục, Chấp Thủ, hoặc Ái Dục, đó là Chân Lý về 
nguyên nhân của sự khổ đau. 

- Rằng việc chấm dứt sự khổ đau, như là một hệ quả của việc 
chấm dứt nguyên nhân của nó, đó là Chân Lý về việc chấm dứt sự 
khổ đau. 

- Rằng tám Chi Phần của Đạo Lộ, đó là Chân Lý về Đạo Lộ dắt 
dẫn đến việc chấm dứt sự khổ đau. 

 
In the discourse called “Setting in Motion the Wheel of the 

Dhamma” (Dhammacakkappavattana Sutta) (10). 
The Buddha called the Noble Eightfold Path the “Middle Way” 

(Majjhima paṭipada).  It is the way in the middle without deviation to 
the right or the left; to follow it is to practise with a moderate effort 
avoiding the extremes of overexertion and laxity. 

Trong Pháp Thoại đã được gọi tên là “Thiết lập việc vận chuyển 
bánh xe Pháp” (Kinh Chuyển Pháp Luân) (10). 

Đức Phật đã gọi Bát Thánh Đạo là Đạo Lộ Trung Dung (Trung 
Đạo).  Nó là đạo lộ trung dung, bất thiên hướng khuynh hữu hoặc 



 42       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

khuynh tả; tuân thủ theo nó thực hành với một tiết độ nỗ lực, tránh xa 
việc “thái quá bất cập” của những cực đoan về sự vận dụng quá mức 
và sự lỏng lẻo thư giãn. 

 
The factors of the Middle Path or the Noble Eightfold Path 

are: 
Những yếu tố của Trung Đạo hoặc Bát Thánh Đạo là: 

 
 
 

1. Right 
Understanding or 
Right View -  
Hiểu Biết Chân 
Chính hoặc Kiến 
Giải Chân Chính. 

 
 
Sammādiṭṭhi 
Chánh Kiến 

 
Path factor of 

Wisdom. 
Chi Đạo của Trí 

Tuệ. 

2. Right 
Thought or Right 
Intention – 

Suy Nghĩ Chân 
Chính hoặc Tác 
Ý Chân Chính. 

 
 
Sammāsaṅkappa 
Chánh Tư Duy 

 
Path factor of 

Wisdom. 
Chi Đạo của Trí 

Tuệ. 

3. Right     
Speech –Nói Lời 
Chân Chính. 

 
Sammāvācā 
Chánh Ngữ 

Path factor of 
Morality. 

Chi Đạo của Đức 
Hạnh. 

4. Right  
Action – Hành 

Động Chân 
Chính. 

 
Sammākammanta 
Chánh Nghiệp 

Path factor of 
Morality. 

Chi Đạo của Đức 
Hạnh. 

5. Right 
Livelihood – 

Nuôi Mạng Chân 
Chính. 

 
Sammā ājīva 
Chánh Mạng 

Path factor of 
Morality. 

Chi Đạo của Đức 
Hạnh. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       43 

 
 

6. Right  
Effort –  

Tinh  Cần Chân 
Chính. 

 
Sammāvāyāma 
Chánh Tinh Tấn 

Path factor of 
Concentration.  

Chi Đạo của Định 
Thức. 

     7. Right 
Mightfulness - 

Ghi Nhớ Chân 
Chính. 

 
Sammāsati 
Chánh Niệm 

Path factor of 
Concentration.  

Chi Đạo của Định 
Thức. 

8. Right 
Concentration – 
Định Thức Chân 

Chính. 

 
      Sammāsamādhi 
      Chánh Định 

Path factor of 
Concentration. 

Chi Đạo của Định 
Thức. 

 
To practise the Middle Way also means following the Noble 

Eightfold Path.  One maintains moderation between the extreme of 
indulgence in sensual pleasures and the extreme of self – 
mortification. 

The Noble Eightfold Path is the right path as practised by the 
Buddha himself.  Nowadays, it is the Path practised by those 
engaging in insight meditation according to the teachings of the 
Buddha. 

Thực hành Trung Đạo cũng có nghĩa là tuân thủ Bát Thánh Đạo.  
Người ta cần phải kiên định sự tự chế giữa cực đoan về “Nhiệt Tâm 
Tế Hoạt Dục Lạc” tự phụng dưỡng cho mình được thụ hưởng thỏa 
mãn những lạc thú thể theo sự duyệt ý của mình 
(Kāmasukkhallikānuyoga) và cực đoan về “Nhiệt Tâm Tự Tu Tập 
Khổ Hạnh” thi dĩ khốc hình sắc thân với đủ mọi phương thức tu tập 
(Attakilamathānuyoga). 

Bát Thánh Đạo là đạo lộ chân chánh mà chính tự nơi Đức Phật 
đã tu dưỡng.  Ngày nay, nó là đạo lộ đã được tu tạo do bởi những hành 
giả chuyên tâm trong Thiền Tuệ Giác nương theo những huấn từ của 
Đức Phật. 

 



 44       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

When talking about the practical aspect, I will explain how the 
Noble Eightfold Path is incorporated into the practice of those who 
engage in insight meditation according to the teachings of the 
Buddha, and how each Path factor exercises its function. 

The Buddha taught that any religion or belief that includes the 
Noble Eightfold Path in its practice can lead to the cessation of 
suffering by extinguishing the defilements of greed (Lobha), hatred 
(Dosa), and delusion (Moha).  Any religion or belief that does not 
include the Noble Eightfold Path in its practice can not lead to the 
cessation of suffering because it cannot extinguish mental 
defilements. 

Among the factors of the Noble Eightfold Path, the Principal 
Path factor is Right Understanding.  Regarding Right Thought or 
Right Intention, it is necessary to understand how Right Thought is 
incorporated into the practice of insight meditation.  This will be dealt 
with in the Chapter on the Practical aspect.  Since the term “Right 
Thought” is a translation from the Pāḷi word “Sammāsaṅkappa”, 
there can be misinterpretations of the original meaning. 

Khi thuyết giảng về Phương Diện Thực Hành, thì Sư sẽ giải 
thích phương thức Bát Thánh Đạo đã được hợp nhất lại với việc tu 
tập của những hành giả chuyên tâm trong Thiền Tuệ Giác nương theo 
những huấn từ của Đức Phật, và cách thức từng mỗi Chi Đạo thực 
hiện được chức năng của nó. 

Đức Phật đã chỉ dạy rằng bất luận tôn giáo hoặc tín ngưỡng nào 
mà có được kể luôn cả Bát Thánh Đạo trong việc tu tập về nó, thì có 
khả năng đưa đến việc chấm dứt sự khổ đau, bởi do diệt tắt được 
những Pháp phiền não của sự tham lam (Tham), lòng sân hận (Sân), 
và sự si mê (Si).  Bất luận tôn giáo hoặc tín ngưỡng nào mà không có 
được bao gồm kể cả Bát Thánh Đạo trong việc tu tập về nó, thì không 
thể nào đưa đến việc chấm dứt sự khổ đau, bởi vì nó không có khả 
năng diệt tắt được những Pháp phiền não tinh thần. 

Trong số những Chi Phần của Bát Thánh Đạo, thì Chi Đạo 
chính yếu là Chánh Kiến.  Về Suy Nghĩ Chân Chính hoặc Chánh Tư 
Duy, thì thiết yếu phải thấu hiểu được làm thế nào Chánh Tư Duy hợp 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       45 

 
 

nhất lại với việc tu tập Thiền Tuệ Giác.  Điều nầy sẽ được đề cập đến 
ở trong Chương nói về Phương Diện Thực Hành.  Bởi vì thuật ngữ 
“Suy Nghĩ Chân Chính” là một sự dịch thuật từ ở Pāḷi ngữ “Chánh 
Tư Duy”, có thể có những sự diễn giải sai trật với ý nghĩa nguyên 
bản. 

The Buddha Is Worthy Of Refuge And Veneration. 
The Buddha rightly understood the true nature of phenomena 

and thereby attained the extinction of all defilements and the 
cessation of suffering.  Then he taught all living beings that by rightly 
understanding the true nature of all phenomena they, too, could gain 
the same attainment. 

Those disciples who followed his example and practised 
according to his teachings also attained the cessation of suffering in 
the same way the Buddha did.  Because of this, it should be clear why 
the Buddha is worthy of refuge and veneration.  He is indeed a true 
refuge for those who wish to attain the cessation of suffering.  
Therefore, we recite, 

“Buddhaṃ saranaṃ gacchāmi” (11) 
“I go to the Buddha for refuge” (12) 
This means, “I take refuge in the Buddha in order to attain the 

cessation of suffering and gain happiness.” 
Đức Phật Thích Đáng Cho Việc Quy Y Và Tôn Kính. 

Đức Phật đã hoàn toàn liễu tri chân thực tính của những hiện 
tượng và do vậy đã thành đạt được việc trừ khử tất cả những phiền 
não và việc chấm dứt sự khổ đau.  Thế rồi, Ngài đã chỉ dạy cho tất cả 
Chúng Hữu Tình rằng bằng với Hiểu Biết Chân Chính (Chánh Kiến) 
về chân thực tính của những hiện tượng, cùng như thế, họ cũng có thể 
thâu đạt được sự thành tựu tương tự. 

Hàng môn đồ ấy đã dõi bước theo mẫu mực của Ngài, và đã 
thực hành tùng thuận theo những huấn từ của Ngài, thế rồi cũng đã 
thành đạt được việc chấm dứt sự khổ đau trong cùng một phương thức 
mà Đức Phật đã làm.  Vì lý do nầy, thì hẳn thật là vì sao Đức Phật 
thích đáng cho việc quy y và tôn kính.   Ngài đích thực là một chỗ 
nương nhờ chính đáng cho những ai có sở nguyện cầu để thành tựu 
việc chấm dứt sự khổ đau.   Vì lẽ ấy, chúng ta niệm đọc: 



 46       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

“Con thành kính xin quy y Đức Phật” (11) 
“Con đi đến để được nương nhờ vào Đức Phật.” (12) 
Điều nầy có nghĩa là “Con thành kính xin quy y Đức Phật ngõ 

hầu thành đạt việc chấm dứt sự khổ đau và gặt hái được niềm hạnh 
phúc.” 

 
The Dhamma Is Worthy Of Refuge And Veneration. 

University teachers teach their students according to what they 
know or have learned about their area of study themselves, so that the 
students know and understand the subject in the same way their 
teachers do.  Likewise, the Buddha taught living beings the methods 
that he himself had practised to attain the cessation of suffering.  
These methods and practices are known as the Dhamma.  Those 
living beings who follow this path and practise the Dhamma also 
attain the extinction of all defilements and the cessation of suffering.  
They gain happiness and peace.  The Dhamma is absolutely worthy 
of refuge and veneration as a means of reaching the cessation of 
suffering.  Therefore, we recite, 

“Dhammaṃ saranaṃ gacchāmi” (13) 
“I go to the Dhamma for refuge” (14) 
This means, “I take refuge in the Dhamma in order to attain 

the cessation of suffering and gain happiness.” 
Giáo Pháp Thích Đáng Cho Việc Quy Y Và Tôn Kính. 

Các giáo sư đại học giảng dạy những môn sinh của mình tùng 
thuận theo những điều mà họ hiểu biết hoặc đã được học hỏi trong 
lãnh vực nghiên cứu của chính tự bản thân, nhằm để cho những sinh 
viên nhận thức và thông hiểu vấn đề trong cùng một phương thức mà 
các vị giáo sư đã làm.  Tương tự như vậy, Đức Phật đã chỉ dạy Chúng 
Hữu Tình những phương thức mà chính tự bản thân Ngài đã thực hành 
để cho thành đạt được việc chấm dứt sự khổ đau.  Những phương thức 
và việc tu dưỡng nầy đã được gọi là Giáo Pháp.  Chúng Hữu Tình ấy 
đã dõi bước theo đạo lộ nầy và thực hành theo Giáo Pháp, thì cũng đã 
thành đạt được việc trừ khử tất cả những Pháp phiền não và việc chấm 
dứt sự khổ đau.  Họ gặt hái được niềm hạnh phúc và sự bình an.  Giáo 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       47 

 
 

Pháp thì quả thật là thích đáng cho việc quy y và tôn kính, như thể 
một phương tiện để đạt đến việc chấm dứt sự khổ đau.  Vì lẽ ấy, chúng 
ta niệm đọc: 

“Con thành kính xin quy y Giáo Pháp” (13) 
“Con đi đến để được nương nhờ vào Giáo Pháp.” (14) 
Điều nầy có nghĩa là “Con thành kính xin quy y Giáo Pháp ngõ 

hầu thành đạt việc chấm dứt sự khổ đau và gặt hái được niềm hạnh 
phúc.” 

 
The Saṅgha Is Worthy Of Refuge And Veneration. 

Those monks, nuns, and lay practitioners who follow and 
practise the Dhamma come to understand the true nature of 
phenomena as they really are and attain the extinction of all 
defilements and the cessation of suffering.  The monks and nuns who 
lived in the Buddha’s time and practised the Dhamma under the 
Buddha’s  guidance realized the truth and attained the extinction of 
all defilements and the cessation of suffering.  They are worthy of 
veneration.  And during the past 2600 years, from the time of the 
Buddha to the present, there have been many monks and nuns.  Some 
of them have also attained the extinction of all defilements and the 
cessation of suffering.  They also are worthy of veneration. 

These noble members of the Saṅgha who have practised the 
Dhamma and thereby attained the cessation of suffering are 
definitely worthy of refuge for those who wish to attain the cessation 
of suffering and gain happiness.  Therefore, we recite, 

“Saṅghaṃ saranaṃ gacchāmi” (15) 
“I go to the Saṅgha for refuge” (16) 
This means, “I take refuge in the Saṅgha, whose members 

practise according to the teaching of the Buddha in order to attain 
the cessation of suffering and gain happiness.” 

Tăng Đoàn Thích Đáng Cho Việc Quy Y Và Tôn Kính. 
Những Tu Sĩ, các vị Nữ Tu, và những cư sĩ hành giả noi theo 

và thực hành Giáo Pháp đặng đi đến liễu tri chân thực tính của những 
hiện tượng như chúng đang là thực tại, và như thế đã thành đạt được 
việc trừ khử tất cả những Pháp phiền não và việc chấm dứt sự khổ 



 48       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

đau.  Những Tu Sĩ và các vị Nữ Tu đã sinh sống ở trong thời kỳ của 
Đức Phật và đã thực hành theo Giáo Pháp dưới sự hướng dẫn của Đức 
Phật, thì đã chứng tri được Chân Lý và đã thành đạt được việc trừ khử 
tất cả những Pháp phiền não và việc chấm dứt sự khổ đau.  Họ quả là 
thích đáng cho việc tôn kính.  Và trong suốt những 2600 năm qua, kể 
từ thời kỳ Đức Phật mãi cho đến ngày nay đã có rất nhiều Tu Sĩ và 
các vị Nữ Tu.  Một số ở trong số của họ cũng đã thành đạt được việc 
trừ khử tất cả những Pháp phiền não và việc chấm dứt của sự khổ đau.  
Họ cũng quả là thích đáng cho việc tôn kính vậy. 

Những hội viên thuộc Thánh Tăng Đoàn nầy đã thực hành theo 
Giáo Pháp và vì thế đã thành đạt được việc chấm dứt của sự khổ đau, 
thì quả là một cách xác tín thích đáng để được nương nhờ cho những 
ai có sở nguyện cầu để thành tựu việc chấm dứt của sự khổ đau.   Vì 
lẽ ấy, chúng ta niệm đọc: 

“Con thành kính xin quy y Tăng Đoàn” (15) 
“Con đi đến để được nương nhờ vào Tăng Đoàn.” (16) 
Điều nầy có nghĩa là “Con thành kính xin quy y Tăng Đoàn ngõ 

hầu thành đạt việc chấm dứt của sự khổ đau và gặt hái được niềm 
hạnh phúc.” 

 
Does Philosophical Thought Lead To Right Understanding ? 
After my first talk, Dr. Min Tin Mon told me that teachers from 

the Department of Philosophy who attentively listened to the lecture 
said that philosophical thought and reflections can also be beneficial 
for one’s life.  In that talk last week, I did not say that philosophical 
views are not concerned with life or not beneficial in life, nor did I 
imply this indirectly. 

What I said was that philosophical thoughts or reflections are 
numerous and variable depending upon the level of the intelligence 
of different philosophers.  Since there is only one single truth and 
there are so many different philosophies, it is obvious that one cannot 
reach the ultimate truth through philosophical thinking or reflection. 

Liệu Tư Tưởng Thuộc Triết Học Có Dẫn Đến Chánh Kiến ? 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       49 

 
 

        Sau bài Pháp đàm đầu tiên của Sư, Tiến Sĩ Min Tin Mon đã nói 
với Sư rằng những giáo sư thuộc Khoa Triết Học đã chăm chú lắng 
nghe bài thuyết giảng, đã nói rằng những tư tưởng và những suy 
nghiệm thuộc về triết học cũng có thể có quả phúc lợi cho đời sống 
của con người.  Trong bài Pháp đàm của tuần trước đấy, Sư đã không 
có nói rằng những quan điểm thuộc triết học thì đã bất hữu quan với 
đời sống hoặc bất phúc lợi ở trong đời sống, mà luôn cả Sư cũng chẳng 
có ám chỉ điều nầy một cách gián tiếp. 

Điều mà Sư đã có nói, rằng là những tư tưởng hoặc những suy 
nghiệm thuộc triết học thì có rất nhiều và biến cách tùy thuộc vào mức 
độ trí thông minh của những triết gia sai khác nhau.  Vì lẽ Chân Lý 
thì duy nhất chỉ có một, vả lại có rất nhiều triết lý khác biệt với nhau; 
và rõ ràng là người ta không thể nào thông qua tư duy hoặc sự suy 
nghiệm thuộc triết học mà có thể đạt được Chân Lý tuyệt đối. 

 
For example, here is the Buddha Dhamma Assembly Hall.  

There is a Buddha statue.  A Buddhist monk is giving a Dhamma talk 
and the audience is listening to the talk.  If a man comes to have a 
look, he sees the Buddha statue, a Buddhist monk, and he also listens 
to the Dhamma talk.  Then he sees what really is and he rightly 
knows, “Oh, this is the Buddha Dhamma Hall.” 

If, however, a man from across the street looks at the building, 
he might guess that it is an Assembly Hall, seeing that many people 
are gathered. But he might wonder if it were a Hindu, Christian, or 
Muslim Assembly Hall and draw a conclusion based on his own 
biases.  He cannot reach a right conclusion because he is looking at 
the building from a distance and making a guess to find out what it 
could be.  His conclusion is merely based on his intellectual thoughts 
or reflections. 

Ví dụ như, đây là một Hội Quán Phật Pháp.  Có một bức tượng 
Đức Phật.  Một tu sĩ Phật Giáo thì đang ban bố một bài Pháp đàm và 
thính chúng thì đang lắng nghe bài Pháp đàm.  Nếu như có một nam 
nhân đi đến để đưa mắt nhìn, thì ông ta trông thấy bức tượng Đức 
Phật, một tu sĩ Phật Giáo, và ông ta cũng lắng nghe bài Pháp đàm.  



 50       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Bấy giờ, ông ta trông thấy những thực tại đang hiện bầy, và ông ta rõ 
biết một cách xác thực “Ồ, đây là một Hội Quán Phật Pháp.” 

Tuy nhiên, nếu như một nam nhân từ ở bên kia phố trông vào 
tòa nhà, thì ông ta có thể phỏng đoán được rằng đó là một Hội Quán, 
do chỗ có rất đông người đã tụ tập lại.  Thế nhưng, ông ta có thể tự 
hỏi rằng giả như đó là một Hội Quán Ấn Độ Giáo, Thiên Chúa Giáo, 
hoặc Hồi Giáo; và đã đi tới một kết luận dựa trên những thành kiến 
của chính bản thân mình.  Ông ta không thể nào đưa đến một kết luận 
đúng đắn được, vì lẽ từ ở đàng xa ông đã đang trông vào tòa nhà; và 
đã thực hiện một sự phỏng đoán để nghiệm ra sự trạng của nó có thể 
là cái chi.  Kết luận của ông ta thì chẳng qua chỉ là đã dựa ở trên những 
tư duy hoặc những suy nghiệm duy lý của mình. 

 
What I also said in the talk last week was that right 

understanding means seeing things as they really are.  If one does not 
see things as they really are, it is not right understanding.  These are 
the Buddha’s own words, 

“Yathābhūtaṃ sammappaññāya daṭṭhabbaṃ.” (17) 
The translation from the Pāḷi is: 

· Daṭṭhabbaṃ: should be seen. 
· Yathābhūtaṃ: as it actually is. 
· Sammappaññāya: with proper wisdom (right 

understanding). 
“[…] should be seen as it actually is with proper wisdom.” (18) 
Điều mà Sư cũng đã có nói trong bài Pháp Thoại ở tuần trước 

rằng là Chánh Kiến có nghĩa “thẩm thị các Pháp như chúng đang là 
thực tại”.  Nếu như người ta không nhìn thấy được các Pháp như 
chúng đang là thực tại, thì điều đó chẳng phải là Chánh Kiến.  Và đây 
chính là những ngôn từ của Đức Phật, 

“Với Chánh Trí thẩm thị chân như thực tính.” (17) 
Việc dịch thuật từ ở nơi Pāḷi ngữ có nghĩa là: 
· Chứng tri: nên thẩm thị. 
· Chân Như Thực Tính: như nó đang là thực tại. 
●Chánh Trí: với Trí Tuệ chân chánh (Chánh Kiến). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       51 

 
 

“[…] với Chánh Trí nên thẩm thị như nó đang là thực tại.” (18) 
 
Proper wisdom or right understanding means realization of the 

true nature of the thing.  Therefore, if one wishes to gain right 
understanding, one must observe things as they really are.  If one does 
not observe things as they really are, one cannot get right 
understanding. 

It is quite easy to say, “Observe things as they really are.”  
However, “to see things as they really are” is not the way people in 
this audience see things.  It is how they are seen by the Buddha and 
the fully enlightened ones (Arahants).  What this implies, I will tell 
you later on. 

Chánh Trí hoặc Chánh Kiến có nghĩa là sự chứng tri chân thực 
tính của Pháp.  Vì thế, nếu như một người có ý muốn để đạt được 
Chánh Kiến, thì người ấy cần phải quán sát các Pháp như chúng đang 
là thực tại.  Nếu giả như người ấy chẳng quán sát các Pháp như chúng 
đang là thực tại thì vị ấy không thể nào có được Chánh Kiến vậy. 

Thật dễ dàng để nói rằng “Hãy quán sát các Pháp như chúng 
đang là thực tại.”  Tuy nhiên, “để thẩm thị các Pháp như chúng đang 
là thực tại” thì chẳng phải là cách thức của người ở trong Thính Chúng 
nầy thẩm thị các Pháp.  Đấy là cách thức mà các Pháp đã được thẩm 
thị do bởi Đức Phật và các bậc đã hoàn toàn giác ngộ (Các bậc Vô 
Sinh).  Để về sau thì Sư sẽ nói cho các bạn biết được ngụ ý của điều 
nầy. 

 
The understanding the Buddha gained by seeing things as they 

really are is more than one million times more profound than what I 
have explained.  Therefore, the Buddha said that his Dhamma is: 
(19) 

· Gambhīro: deep, profound. 
· Duddaso: hard to see. 
· Duranubodho: hard to understand, difficult of comprehension. 
· Santo: peaceful. 
· Paṇīto: sublime, exalted. 



 52       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

· Atakkāvacaro: not within the sphere of reasoning, beyond the 
range of thought. 
On attaining enlightenment, when the Buddha thought of 

teaching the Dhamma, he wondered if the individuals listening to his 
discourses would ever be able to understand it or not.  He reflected 
in this way, “This Dhamma that I have discovered is deep, hard to 
see, hard to understand, peaceful and sublime, not within the sphere 
of reasoning, subtle.” (20) 

How then can it be realized ? Paṇḍitavedanīyo (21)  means “to 
be experienced by the wise.” (22) 

Sự tuệ tri mà Đức Phật đã đạt được bằng cách thẩm thị các Pháp 
như chúng đang là thực tại thì quả là hơn một triệu lần sâu sắc hơn cả 
những gì mà Sư đã có được giải thích.  Vì thế, Đức Phật đã có nói 
rằng Giáo Pháp của Ngài là: (19) 

· Thậm thâm:  sâu sắc, uyên thâm. 
· Nan kiến: khó để nhận thấy. 
· Nan tri: khó để liễu tri, khó khăn cho việc lĩnh hội. 
· Tịch tịnh: bình an. 
· Tinh lương: quý trọng, cao quý. 
· Siêu lý luận:  không nằm ở trong lĩnh vực lý luận, nằm ngoài 

phạm vi của tư duy. 
Vào lúc thành đạt được sự giác ngộ, ngay khi Đức Phật đã nghĩ 

suy đến việc giảng dạy Giáo Pháp, thì Ngài đã tự hỏi giả như có những 
cá nhân lắng nghe những bài Pháp Thoại của Ngài thì có thể nào có 
khả năng tuệ tri về Giáo Pháp hay không.  Ngài đã suy nghiệm ở trong 
phương thức nầy “Giáo Pháp mà Ta đã có được chứng ngộ đây thì 
uyên thâm, khó để nhận thấy, khó để được tuệ tri, tịch tịnh và tinh 
lương, không nằm ở trong lĩnh vực lý luận, vi diệu.” (20) 

[Chánh Kinh: “Pháp nầy do Ta chứng được, thật là thâm sâu, 
khó thấy, khó chứng, tịch tịnh, cao thượng, siêu lý luận, vi diệu, chỉ 
người có Trí mới cảm nhận được !  Còn quần sinh nầy ưa thích Ái 
Dục, khoái thích Ái Dục, ham thích Ái Dục, thật khó thấy được định 
lý nầy; tức là y duyên tánh duyên khởi Pháp.  Thật khó thấy được định 
lý nầy, tức là tất cả các Hành là tịch tịnh.  Tất cả Sanh Y được từ bỏ, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       53 

 
 

ái tận, ly tham, đoạn diệt, Níp Bàn.  Nếu nay Ta thuyết Pháp mà người 
khác không hiểu Ta, như vậy thật mệt mỏi cho Ta, như vậy thật bực 
phiền cho Ta.” 

Rồi những bài kệ vi diệu nầy, từ trước chưa từng được nghe, 
được Thế Tôn thốt lên: 

Pháp Ta chứng khó khăn, 
Sao nay Ta nói lên ? 

Tham, Sân chi phối ai, 
Khó chứng ngộ Pháp nầy. 
Pháp nầy đi ngược dòng, 

Vi diệu và thâm sâu, 
Khó thấy, rất vi tế, 

Những ai ưa Ái Dục, 
Bị Vô Minh bao phủ, 

Rất khó thấy Pháp nầy.” 
Thế Tôn với suy tư như vậy, Tâm hướng về thụ động, đã không 

muốn thuyết giảng Giáo Pháp.] (Tập I – Trang 302) 
Làm thế nào thì có thể chứng tri được Giáo Pháp ? Trí Tuệ 

Nghiệm Tri (chỉ người có Trí Tuệ mới cảm nhận được) (21) có nghĩa 
là “bằng với Trí Tuệ mới trải nghiệm được.” (22) 

 
In other words, it is only possible to realize the noble Dhamma 

as it really is through experiential knowledge, by those who practise 
insight meditation. 

Therefore, one cannot gain right understanding or right view of 
the true nature through philosophical sciences which consist of mere 
logical reasoning or reflection.  It does not belong to the domain of 
philosophical thought. 

That’s why the Buddha clearly stated that the true nature is 
Atakkāvacaro, meaning that it is inconceivable through reflecting or 
thinking, or beyond the range of thought. 

Nói cách khác, là chỉ có thông qua tri kiến đã từng trải nghiệm 
thì mới có thể chứng tri được Thánh Pháp như nó đang là thực tại, do 
bởi những bậc đã thực hành Thiền Tuệ Giác. 



 54       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Và như thế, chỉ có thông qua những tri thức thuộc triết học bao 
gồm sự lý luận hoặc sự suy nghiệm hợp với luận lý pháp thì người ta 
không thể nào đạt được Kiến Giải Chân Chính hoặc Chánh Kiến về 
chân thực tính.  Nó không thuộc về lĩnh vực của tư tưởng triết học. 

Đó là lý do tại sao Đức Phật đã tuyên bố một cách rõ ràng rằng 
chân thực tính là Siêu Lý Luận, có nghĩa là nó “bất khả tư nghị” 
không thể nghĩ tưởng được thông qua việc suy nghiệm hoặc nghĩ suy; 
hoặc giả vượt quá phạm vi của tư duy. 

 
Later on, I will further explain why the Dhamma is not an 

object of reasoning or thinking, and how it can only be realized 
through personal experience. 

I would like to add a few more words for those who are not yet 
clear about this.  The Buddha’s teachings are concerned with both 
mundane and supramundane matters.  In other words, the Buddha’s 
teachings aim at happiness in one’s life as well as liberation from 
life’s bondage.  The Buddha taught how to act, speak, and think in 
order to experience happiness during the intervening period before 
one attains liberation front the bondage of life.  These teachings are 
called teachings concerning mundane matters and they aim at 
happiness in one’s life.  In fact, because of the incessant arising of 
physical and mental phenomena in the repeated rounds of births, one 
cannot experience true happiness as long as one has a body and mind. 

Only with the liberation from this body and mind can true 
happiness and peace be attained.  Therefore, the main focus of the 
Buddha’s teachings is liberation from the bondage of life and the 
round of successive rebirths. 

Để sau nầy, thì Sư sẽ giải thích thêm vì sao Giáo Pháp không 
phải là một đối tượng của lý luận hoặc tư duy; và lẽ tất nhiên nó chỉ 
có thể được chứng tri thông qua sự trải nghiệm thuộc về cá nhân. 

Sư muốn gia bổ thêm một vài từ ngữ cho những ai hãy còn chưa 
rõ ràng về điều nầy.  Những huấn từ của Đức Phật thì đã hữu quan 
với cả hai vấn đề thuộc Hiệp Thế và Siêu Thế.  Nói cách khác, những 
huấn từ của Đức Phật thì nhằm hướng đến niềm hạnh phúc trong đời 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       55 

 
 

sống của con người cũng như sự giải thoát khỏi cảnh ngục tù của kiếp 
sống.  Đức Phật đã chỉ dạy làm thế nào hành động, nói năng, và tư 
duy để mà trải nghiệm được niềm hạnh phúc trong khoảng thời gian 
đang xen kẽ trước khi người ta đạt được sự giải thoát khỏi cảnh ngục 
tù của kiếp sống.  Các huấn từ nầy đã được gọi là những huấn từ hữu 
quan với các vấn đề thuộc về Hiệp Thế và chúng nhằm hướng đến 
niềm hạnh phúc trong đời sống của con người.  Thực ra, bởi do sự 
phát sinh liên tục không ngừng của những hiện tượng thuộc thể chất 
và tinh thần trong vòng lặp đi lặp lại của sự sản sinh, người ta không 
thể nào trải nghiệm được chân hạnh phúc một khi mà con người có 
được một thể xác và tâm thức. 

Chỉ với sự giải thoát ra khỏi thể xác và tâm thức nầy đây, thì có 
thể là chân hạnh phúc và sự bình an mới thành đạt được.  Bởi do vậy, 
trọng tâm chính yếu trong những huấn từ của Đức Phật là việc giải 
thoát khỏi cảnh ngục tù của kiếp sống và vòng tái tục có tính chất liên 
tục. 

 
Philosophical thoughts are not even comparable to those 

Dhamma teachings regarding happiness in one’s life given by the 
Omniscient Buddha.  But one can forgive those who make 
comparisons because they do not have a hint of the depth of the 
Buddha’s Omniscience (Sabbaññuta ñāṇa).  Philosophers create 
theories about happiness in one’s life as they conceive it themselves 
according to their own understanding.  The Buddha’s teachings 
regarding liberation from the bondage of life are totally out of reach 
for philosophers.  They are as far apart as they sky from the earth.  
You will come to understand the difference later on. 

So, what I am getting at is: Philosophical thoughts might be 
beneficial for one’s life in their own way to a limited extent.  As the 
Buddha’s teachings concerning happiness in one’s life are also 
beneficial for one’s life; one might possibly say that the basic 
principle is the same.  But those teachings which aim at liberation 
from life’s bondage are absolutely out of reach for the intelligence of 
philosophers.  If they claim that they are within their reach, these 
philosophers should be called Omniscient Ones. 



 56       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

If geniuses like Schopenhauer had believed in the Buddha’s 
teachings and practised accordingly, they might well have become 
fully enlightened ones with their superior intelligence.  Unfortunately, 
we all witness that their reasonings stop short within the domain of 
mundane happiness only.  This is because, despite their superior 
intelligence, they did not have the opportunity to be with a good 
teacher. 

Các tư tưởng thuộc về triết học thì bất khả tỷ giảo cả với những 
Giáo Pháp đã được ban bố do bởi Đức Phật Toàn Giác đề cập đến 
niềm hạnh phúc của con người.  Thế nhưng, người ta có thể miễn chấp 
với những ai thực hiện các việc so sánh, bởi vì họ chẳng có một chút 
tí ti nào về trình độ thâm sâu vào sự toàn tri của Đức Phật (Toàn Giác 
Trí).  Các vị triết gia thiết lập những học thuyết về niềm hạnh phúc 
trong đời sống của con người là vì chính tự nơi họ đã suy tưởng ra 
điều ấy thể theo sự hiểu biết của tự bản thân.  Những huấn từ của Đức 
Phật đề cập đến việc giải thoát khỏi cảnh ngục tù của kiếp sống thì 
hoàn toàn vượt ra khỏi tầm với của các nhà triết học.  Chúng thì cách 
xa nhau như thể là từ quả địa cầu cho đến tận hư không vậy.  Sau nầy 
thì các bạn sẽ thấu hiểu được sự khác biệt. 

Như thế, điều mà Sư ghi nhận được là: những tư tưởng triết học 
thì có thể có quả phúc lợi cho đời sống của con người trong cách thức 
riêng của chúng ở một mức độ hạn chế.  Trong khi những huấn từ của 
Đức Phật hữu quan đến niềm hạnh phúc của đời sống con người thì 
cũng vẫn có quả phúc lợi cho đời sống của con người, người ta có thể 
nói được rằng về nguyên tắc cơ bản thì như nhau.  Thế nhưng, những 
huấn từ ấy nhằm hướng đến việc giải thoát khỏi cảnh ngục tù của kiếp 
sống thì hoàn toàn vượt ra khỏi tầm với trí thông minh của các nhà 
triết học.   Giả như họ tuyên bố rằng chúng thì ở trong tầm với của 
họ, các vị triết gia nên được gọi là các Bậc Toàn Giác. 

Nếu như các nhà thiên tài như Schopenhauer [Arthur (1788 – 
1860) nhà triết học bi quan người Đức.  Trong tác phẩm chính của 
Ông “The World as Will and Idea (1819)” Ông biểu lộ quan điểm 
cho rằng ý chí là nhân tố sáng tạo đầu tiên và ý tưởng là nhân tố tiếp 
nhận thứ yếu] mà đã có được niềm tin vào những huấn từ của Đức 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       57 

 
 

Phật và đã có thực hành một cách thích ứng, thì họ cũng có thể đã trở 
thành những bậc Hoàn Toàn Giác Ngộ với trí thông minh thù thắng.  
Thật là không may, tất cả chúng ta đều minh chứng rằng những lý 
luận của họ dừng lại một cách ngắn gọn duy nhất chỉ ở trong nội phạm 
vi của hạnh phúc thuộc Hiệp Thế.  Điều nầy là bởi vì, mặc dù trí thông 
minh thù thắng của họ, họ đã không có được thuận duyên cùng với 
một bậc Minh Sư. 

 
Faith. 

I am still talking about the devotional aspect of Buddhism.  At 
this point, it is good to understand the word “Faith”.  In Pāḷi, it is 
called Saddhā, and it means faith in the Buddha, faith in the 
Dhamma, and faith in the Saṅgha. 

Having faith makes the mind clear; not having faith does not 
make the mind clear.  Faith means the faith that clarifies the mind.  
Only a thing that makes the mind clear is worthy of faith (Saddheyya).  
If that thing does not make the mind clear but rather obscures the 
mind, it is not worthy of faith. 

In the same way there are things that can clarify the mind, there 
are things that can obscure the mind.  The things that can obscure 
and defile the mind are called Kilesa in Pāḷi.  In English, they are 
called “Defilements.”  This is an appropriate word, since the nature 
of these things is to defile the pure mind. 

The mind can be defiled by mental states such as desire, greed, 
lust, burning love, craving, attachment, hatred, conceit, jealousy, and 
the like.  Therefore, they are called defilements.  These mental states 
are torturing or burning living beings. 

Đức Tin. 
Sư vẫn còn đang nói về Phương Diện Kính Tín của Phật Giáo.  

Ở tại thời điểm nầy, thật là thích hợp để thấu hiểu được từ ngữ “Đức 
Tin”.  Trong Pāḷi ngữ, nó đã được gọi là Tín, và nó có ý nghĩa là đức 
tin vào Đức Phật, đức tin vào Giáo Pháp, đức tin vào Tăng Đoàn. 

Có đức tin làm cho tâm thanh tịnh; không có đức tin không làm 
cho tâm thanh tịnh.  Đức tin là niềm tin mà qua đó thanh lọc tâm thức.  
Chỉ có một Pháp duy nhất mà làm cho tâm thanh tịnh là “thích đáng 



 58       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

với đức tin” (Đáng Tín, Thành Tín).  Nếu như Pháp ấy không làm 
cho tâm thanh tịnh mà trái lại che lấp đi tâm thức, thì nó không là 
Đáng Tín. 

Trong cùng một phương thức, có những Pháp mà qua đó có thể 
thanh lọc tâm thức, có những Pháp mà qua đó có thể che lấp tâm thức.  
Các Pháp mà qua đó có thể che lấp và làm uế nhiễm tâm thức thì ở 
trong Pāḷi ngữ đã được gọi là Phiền Não.  Trong Anh ngữ, chúng đã 
được gọi là “những Pháp uế nhiễm”.  Đây là một từ ngữ thích hợp, vì 
lẽ bản chất của các Pháp nầy là làm ô uế tâm thức thuần khiết. 

Tâm thức có thể đã bị uế nhiễm do bởi các trạng thái tinh thần 
như là tham ái, sự tham lam, lòng tham dục, khát ái, ái dục, chấp thủ, 
lòng sân hận, kiêu mạn, đố kỵ, và sở thích.  Vì thế, chúng đã được gọi 
là “những Pháp uế nhiễm”.  Các trạng thái tinh thần nầy thì đang bức 
hại hoặc đang thiêu đốt chúng hữu tình. 

 
In the world, as we all know, there are many ideologies or 

doctrines such as capitalism, socialism, etc.  There are those who 
study them, accept them, and believe in them.  And there are those 
who don’t.  Once you believe in one of these doctrines, you have to 
adopt certain attitudes of anger, greed, or conceit according to the 
ideology or practice.  People then believe that this ideology can only 
be successful when one holds these attitudes. 

This being the case, it is obvious that such a doctrine obscures 
the mind rather than making it clear.  Therefore, it is not worthy of 
faith. 

Ở trong thế gian, như tất cả chúng ta đều biết, có rất nhiều hệ tư 
tưởng hoặc những học thuyết như là chủ nghĩa tư bản, chủ nghĩa xã 
hội, v.v.  Có những người nghiên cứu về chúng, chấp nhận về chúng, 
và tin tưởng vào chúng.  Và có những người thì lại không.  Một khi 
các bạn tin tưởng vào một trong các học thuyết nầy rồi, thì các bạn 
phải chấp nhận một vài thái độ của sự sân hận, lòng tham lam, hoặc 
sự kiêu mạn tùng thuận theo hệ tư tưởng hoặc theo lệ hành.  Thế rồi 
người ta tin tưởng rằng hệ tư tưởng nầy chỉ có thể thành công một khi 
người ta giữ lấy những thái độ ấy vậy. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       59 

 
 

Đây quả là trường hợp, nó xác thực rằng một học thuyết che lấp 
tâm thức hơn là làm cho nó được thanh tịnh.  Vì thế, nó không là Đáng 
Tín. 

 
As you all know, only a clear mind can bring about happiness 

and peace.  So, if you want to be happy, you should cultivate a clear 
mind, not one that is cloudy or obscured.  In order to cultivate a clear 
mind, you should believe in what makes your mind clear. 

If you believe in that which cause a defiled mind, the result is 
suffering.  But nobody likes suffering.  Everybody like happiness and 
peace.  Therefore, if you want to be happy, you have to keep a clear 
mind and only do those things that lead to a clear mind. 

Như tất cả các bạn đều biết, chỉ có một cái tâm thanh tịnh thì 
mới có thể mang lại niềm hạnh phúc và sự bình an.  Do vậy, nếu như 
các bạn mong cầu có được hạnh phúc, thì các bạn nên trưởng dưỡng 
một cái tâm thanh tịnh, không có một cái nào mà để bị vẩn đục hoặc 
đã bị che lấp.  Nhằm để trưởng dưỡng được một cái tâm thanh tịnh, 
thì các bạn nên tin tưởng vào các Pháp mà làm cho cái tâm của các 
bạn được thanh tịnh. 

Nếu như các bạn tin vào điều mà tạo ra một cái tâm thức đã bị 
uế nhiễm, kết quả là sự khổ đau.  Thế nhưng không có một ai ưa thích 
sự khổ đau cả.  Mọi người đều ưa thích niềm hạnh phúc và sự bình 
an.  Vì lẽ ấy, nếu như các bạn mong cầu được hạnh phúc, thì các bạn 
phải gìn giữ một cái tâm được thanh tịnh và chỉ tác hành các Pháp mà 
qua đó dắt dẫn đến một cái tâm thanh tịnh. 

 
The Benefits Of Serene Faith. 

Some people do not have such a deep understanding of what I 
have just explained.  Nonetheless, they venerate the Triple Gem with 
the basic understanding that, “The Buddha is worthy of veneration.  
The Dhamma is worthy of veneration.  The Saṅgha is worthy of 
veneration.  To have veneration for the Triple Gem is a wholesome 
action and will bring about happiness and well – being.”  There are 
many people, that is, traditional Buddhists, who have faith in the 
Triple Gem with that basic knowledge or understanding.  Out of this 



 60       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

faith, they do many wholesome actions such as paying homage to the 
Buddha; offering water, flowers, food, or lights to a Buddha statue, 
offering food, robes, medicine and building to the Saṅgha; keeping 
the eight precepts, listening to Dhamma talks, and practising 
meditation. 

Những Quả Phúc Lợi Của Đức Tin Tịch Tịnh. 
Một số người không có một sự hiểu biết sâu sắc về điều mà Sư 

mới vừa giảng giải qua.  Tuy nhiên, họ tôn kính Tam Bảo với sự hiểu 
biết cơ bản rằng là, “Đức Phật thì thích đáng cho việc tôn kính.  Giáo 
Pháp thì thích đáng cho việc tôn kính.  Tăng Đoàn thì thích đáng cho 
việc tôn kính.  Tỏ lòng tôn kính Tam Bảo là một thiện hạnh và sẽ 
mang lại niềm hạnh phúc và sự an lạc.”  Có rất nhiều người, đó là, 
những Phật Tử thuộc truyền thống, họ có đức tin ở trong Tam Bảo 
bằng với kiến thức hoặc sự hiểu biết cơ bản ấy.  Từ ở nơi đức tin nầy, 
họ thực hiện rất nhiều thiện hạnh như tỏ lòng tôn kính đến Đức Phật, 
cúng dường nước, những bông hoa, thực phẩm, hoặc ánh sáng đến 
một kim thân Đức Phật; cúng dường thực phẩm, những y vải, thuốc 
men, và những Tăng Xá đến Tăng Đoàn; thọ trì tám điều học giới, 
lắng nghe các buổi Pháp đàm, và thực hành thiền định. 

 
They perform such wholesome actions with simple faith in the 

Triple Gem without a thorough understanding of the attributes of the 
Triple Gem.  This kind of faith is called serene faith (Pasāda saddhā). 

It is one of the four kinds of faith, namely: 
· Pasāda saddhā: serene faith. 
· Okappanā saddhā: firm faith through understanding the 

Dhamma. 
· Adhigama saddhā: unshakable faith through experiential 

knowledge of the Dhamma. 
· Āgamana saddhā: faith coming with the declaration of 

Buddhahood (Āgama or Āgamaniya saddhā). 
Later, I will elaborate more fully on these four kinds of faith. 
Họ thực hiện những thiện hạnh như vậy với đức tin mộc mạc ở 

trong Tam Bảo mà không có sự hiểu biết cặn kẽ về những ân đức của 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       61 

 
 

Tam Bảo.  Thể loại của đức tin nầy đã được gọi là đức tin tịch tịnh 
(Tịnh Tín). 

Đây là một trong bốn thể loại của đức tin, đó là: 
· Tịnh Tín: đức tin tịch tịnh. 
· Giải Tín: đức tin kiên cố thông qua việc tuệ tri Giáo Pháp. 
· Bất Thoái Tín: đức tin không bị thoái thất thông qua tri kiến 

trải nghiệm về Giáo Pháp. 
· Kiến Đáo Tín: đức tin đến cùng với việc tuyên bố (thọ ký) về 

Quả vị Phật. (Đức Tin của Bồ Tát Chánh Đẳng Giác) 
Để về sau, Sư sẽ giải thích thêm một cách chi tiết hơn về bốn 

thể loại đức tin nầy. 
 
People who perform wholesome actions out of serene faith 

without a thorough or deep understanding of the attributes of the 
Triple Gem do still enjoy benefits.  Depending on the strength of their 
volition, the outcome of these benefits manifests accordingly.  Even 
though one may not have a thorough understanding of the Triple Gem 
– the Buddha, Dhamma, and Saṅgha – one’s serene faith produces 
beneficial results and leads to happiness.  This is because the Triple 
Gem is a true and genuine object of faith. 

For instance, consider a person who does not know whether or 
not the soil is fertile.  If a seed is planted in fertile soil, it will produce 
a successful crop.  Likewise, even if a person does not fully 
understand the attributes of the Triple Gem but has faith in them, he 
or she can still obtain beneficial results and gain happiness. 

Nhờ vào đức tin tịch tịnh người ta tác hành những thiện hạnh, 
mà không có sự hiểu biết cặn kẽ hoặc sâu sắc về những Ân Đức của 
Tam Bảo, thì cũng vẫn hưởng được những quả phúc lợi.  Tùy thuộc 
vào năng lực Tác Ý của họ, mà hệ quả của những quả phúc lợi nầy 
hiển lộ một cách tương xứng.  Dù cho là một người có thể không có 
được một sự hiểu biết cặn kẽ về Tam Bảo – Phật, Pháp, và Tăng – thì 
đức tin tịch tịnh của người ấy cũng sản sinh ra những hệ quả phúc lộc 
và dắt dẫn đến niềm hạnh phúc.  Điều nầy là do bởi Tam Bảo là một 
đối tượng nhất thực và chân như của đức tin. 



 62       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Lấy tỷ dụ, hãy xem xét một người không có hiểu biết liệu đất 
trồng có mầu mỡ hay không.  Nếu như một hạt giống đã được gieo 
trồng trong mãnh đất mầu mỡ, thì nó sẽ tạo ra một vụ mùa thành công.  
Tương tự như vậy, cho dù là một người hoàn toàn bất liễu tri về những 
Ân Đức của Tam Bảo, thế nhưng ở trong họ có đức tin, thì ông ấy 
hoặc bà ấy cũng vẫn có thể thọ nhận được những hệ quả phúc lộc và 
thành đạt niềm hạnh phúc. 

 
These beneficial results and the happiness gained are due to the 

clarity of mind, which arises out of faith in that which is worthy of 
faith.  In other words, it is natural that right or genuine faith brings 
clarity to the mind. 

In the scriptures, the following comparison is used to describe 
faith: 

“Udakappasādaka maṇi viya.” (23) 
“[It is] like the [water – purifying gem that clarifies water.” (24) 

Những hệ quả phúc lộc nầy và niềm hạnh phúc đã được thành 
đạt là do sự thanh tịnh của tâm thức mà khởi sinh lên từ nơi đức tin ở 
trong điều đáng tín.  Nói cách khác, đó là bản thể thường nhiên mà 
đức tin nhất thực hoặc chân như mang lại sự thanh tịnh cho tâm thức. 

Trong các văn bản kinh điển, thì sự so sánh sau đây đã được 
dùng đến để miêu tả đức tin: 

“Ví như ngọc Maṇi Tịnh Thủy” (23) 
“[Nó thì] ví tợ như Ngọc Maṇi [Tịnh Thủy] làm thanh lọc 

nước.” [Tín Thủy: lòng tin trong sạch như nước trắng trong, nên được 
gọi là Tín Thủy.  Còn có nghĩa là nước trắng trong của lòng tin có thể 
rửa sạch hết mọi ý nghĩ nghi ngờ, nên được gọi là Tín Thủy.] (24) 

 
If one puts the water – purifying gem into dirty and murky 

water, the sediments settle to the bottom and the water becomes clear.  
Likewise, if a person pays homage to the Triple Gem in good faith at 
a time when the mind is obscured by defilements such as greed, anger, 
or conceit (Māna), the mind instantly becomes clear and pure, so the 
person feels happy and peaceful.  Therefore, wholesome deeds such 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       63 

 
 

as acts of generosity, keeping the precepts, offering flowers, food, or 
water to the Buddha, and listening to Dhamma talks definitely give 
beneficial results and lead to happiness. 

Or else, faith is compared with : 
“Hatthavittabījāni viya” (25) 
Nếu như người ta đặt viên ngọc Maṇi Tịnh Thủy vào trong nước 

bẩn thỉu và đen hù, thì các trầm tích lắng xuống đáy và nước trở nên 
trong sạch.  Tương tự như vậy, nếu như một người bầy tỏ lòng tôn 
kính đến Tam Bảo bằng niềm tin thiện hảo vào thời điểm tâm thức đã 
bị che lấp do bởi các Pháp phiền não như là sự tham lam, lòng sân 
hận, hoặc sự kiêu mạn (Ngã Mạn), thì tâm thức tức thời trở nên thanh 
tịnh và thuần khiết, do vậy người ấy cảm thọ được hỷ lạc và sự bình 
an.  Vì lẽ ấythế, các thiện sự như là những tác hành xả thí, thọ trì các 
điều học giới, cúng dường những bông hoa, thực phẩm, hoặc dâng 
nước đến Đức Phật; và lắng nghe các buổi Pháp đàm, thì một cách 
quả quyết là mang lại những hệ quả phúc lộc và dắt dẫn đến niềm 
hạnh phúc. 

Nếu không thì, đức tin đã được so sánh với: 
“Ví như bàn tay, của cải, hạt giống” (25) 
 
This means, “It is like a hand, like the joy and felicity (derived 

from one’s possessions), or like a seed.” A person can use his or her 
hand to obtain whatever he or she wants.  Likewise, one who has faith 
in the Triple Gem as well as in Kamma and its effects can perform 
any wholesome actions out of faith.  This person will receive the 
benefits of happiness and well – being as a result. 

Điều nầy có nghĩa là, “Nó thì giống như một bàn tay, giống như 
niềm hân hoan và sự duyệt ý (đã xuất phát từ ở nơi tài sản của mình).”  
Một người có thể sử dụng bàn tay (của ông hoặc bà ấy) để có được 
bất luận điều chi mà (ông ấy hoặc bà ấy) mong cầu.  Tương tự như 
vậy, với một ai mà có đức tin ở trong Tam Bảo cũng như là ở trong 
Nghiệp Lực và Nghiệp Quả, thì từ ở nơi đức tin có thể thực hiện bất 
luận những thiện hạnh nào cũng được.   Người nầy sẽ được đón nhận 
những quả phúc lợi của niềm hạnh phúc và sự an lạc xem như là một 
hệ quả. 



 64       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
A person who has wealth can fulfill his or her material well – 

being and obtain mundane happiness.  Likewise, a person who has 
faith can fulfill both his and her material and spiritual well – being 
and attain both mundane and supramundane happiness. 

As a seed can grow into a tree and produce flowers and fruits, 
likewise a person with faith can enjoy the beneficial results and 
happiness of the wholesome actions he or she has performed. 

Một người mà đã có được tài sản thì có thể hoàn thành viên mãn 
sự an lạc thuộc về vật chất và đạt được niềm hạnh phúc thuộc về Hiệp 
Thế.  Tương tự như vậy, một người mà có được đức tin, thì có thể 
hoàn thành viên mãn sự an lạc ở cả hai mặt vật chất và tinh thần, và 
thành đạt được niềm hạnh phúc ở cả hai thể thuộc Hiệp Thế và Siêu 
Thế. 

Ví như một hạt giống có thể trở thành một cây và tạo ra những 
bông hoa và những trái quả; tương tự như vậy một người với đức tin 
thì có thể thọ hưởng những hệ quả phúc lộc và niềm hạnh phúc từ các 
thiện sự mà ông hoặc bà ấy đã có được thực hiện. 

 
The Characteristic Of Faith. 

The characteristic of faith is that of placing faith or of trusting 
(Saddahana lakkhaṇā or Okappanalakkhaṇā) (26) 

Only the faith in that which is worthy of faith is considered true 
and genuine faith. If one has wrong view and has faith in what is not 
worthy of faith, it is not true and genuine faith.  It is not difficult to 
differentiate between the two.  If faith in a thing makes the mind clear, 
joyful, and happy, then that thing is worthy of faith.  If faith in a thing 
obscures and defiles the mind, then that thing is not worthy of faith. 

Đặc Tính Của Đức Tin. 
Đặc tính của đức tin là thuộc việc thiết lập đức tin hoặc thuộc 

sự tin tưởng (Tín Ngưỡng Trạng Thái  hoặc  Giải Sự Trạng Thái) 
(26) 

Chỉ có đức tin vào điều mà thích đáng với đức tin (Đáng Tín) 
thì mới được coi đó là đức tin nhất thực và chân như.  Nếu như người 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       65 

 
 

ta có quan điểm sai lầm (Tà Kiến) và có niềm tin ở trong điều mà bất 
thích đáng với đức tin (Bất Đáng Tín) thì đó không phải là đức tin 
nhất thực và chân như.  Nó không phải là khó khăn để nhận ra sự khác 
biệt giữa cả hai.   Nếu như đức tin ở trong điều mà làm cho tâm thức 
được thanh tịnh, hoan hỷ, và duyệt ý; như thế điều ấy quả là thích 
đáng với đức tin (Đáng Tín).  Nếu như đức tin ở trong điều mà che 
lấp và làm uế nhiễm tâm thức; như thế điều ấy quả là bất thích đáng 
với đức tin (Bất Đáng Tín). 

 
The Function Of Faith. 

Faith has the function of clarifying the mind (Pasādanarasa) 
(27).  When true and genuine faith develops and becomes distinct, the 
mind is very clear.  Reflecting steadily and calmly on the attributes of 
the Buddha, very strong faith can arise.  At that moment, the mind as 
well as the body can feel clear, joyous, elated, and full of rapture.  
Some people pay homage to the Buddha and reflect on his attributes 
when they find themselves in a restless, distressed, or troubled state 
of mind.  As a result, the restless and defiled mind subside and become 
clear in a short while.  It only took a short moment to make the mind 
clear, radiant, and fresh.  This shows the power faith has to clarify 
the mind. 

As mentioned before, faith is compared to a gem.  If a water – 
purifying gem is put into extremely muddy and murky water, the 
sediments immediately settle on the bottom and the water becomes 
clear.  In the same way, when defilements like greed or hatred enter 
the mind, the mind becomes defiled and unhappy.  At that time, when 
one arouses faith by reflecting on the attributes of the Triple Gem, the 
defilements disappear and the murky mind immediately becomes 
clear. 

Chức Năng Của Đức Tin. 
Đức tin có chức năng của việc thanh lọc tâm thức (Thanh Triệt 

Phận Sự) (27)  Một khi đức tin nhất thực và chân như phát triển và 
trở thành đặc thù, thì tâm thức hết sức là thanh tịnh.  Suy nghiệm một 
cách nghiêm túc và một cách trầm mặc về những Ân Đức của Đức 
Phật, thì có thể phát sinh đức tin vô cùng mãnh liệt.  Vào thời khắc 



 66       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

ấy, tâm thức cũng như thân xác có thể có được cảm thọ thanh tịnh, 
hân hoan, được phấn khởi, và hoàn toàn lạc bất khả chi.  Một số người 
thì bầy tỏ lòng tôn kính đến Đức Phật và suy nghiệm trên những Ân 
Đức của Ngài một khi tự bản thân của họ nhận thấy ở trong một trạng 
thái bồn chồn bất an, ưu não và rối ren của tâm hồn.  Kết quả là, trong 
một một thời gian ngắn ngủi tâm thức bồn chồn và đã bị uế nhiễm 
được đoạn giảm và trở nên thanh tịnh.  Nó chỉ đã mất đi một khoảnh 
khắc ngắn ngủi để làm cho tâm thức thanh tịnh, phấn chấn và tươi 
tỉnh.  Điều nầy biểu thị Tín Lực đã thanh lọc được tâm thức. 

Như đã có đề cập trước đây, đức tin đã được so sánh với một 
viên ngọc quý.  Nếu như viên Ngọc Maṇi Tịnh Thủy được đặt vào 
trong nước bùn lầy và đen hù, thì các trầm tích lắng xuống đáy và 
nước trở nên trong sạch.  Trong cùng một phương thức, một khi những 
Pháp phiền não như là sự tham lam, lòng sân hận xâm nhập vào tâm 
thức, thì tâm thức trở nên đã bị uế nhiễm và bất duyệt ý.  Vào thời 
điểm ấy, khi người ta kích hoạt đức tin qua việc suy nghiệm về những 
Ân Đức của Tam Bảo, thì các Pháp phiền não biến mất đi và liền thức 
thời cái tâm si mê trở nên trong sáng. 

 
The Manifestation Of Faith. 

True and genuine faith is manifested in the mind as non – 
fogginess or resolution (Akālussiyapaccupaṭṭhāna or 
Adhimuttipaccupaṭṭhāna) (28) 

As concentration gets stronger and the personal realization or 
experiential knowledge of physical and mental phenomena gets clear, 
faith in the Triple Gem gets stronger.  The stronger one’s faith 
becomes the weaker the mental obscurations become, and the mind 
grows clearer. 

Sự Biểu Tri Của Đức Tin. 
Đức tin nhất thực và chân như đã biểu thị ở trong tâm thức như 

là bất mê muội hoặc sự giải quyết (Bất Hắc Ám Thành Tựu  hoặc  
Kiến Giải Thành Tựu) (28) 

Khi sự định thức được vững mạnh hơn và việc chứng tri thuộc 
cá nhân hoặc tri kiến trải nghiệm về những hiện tượng thuộc tâm sinh 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       67 

 
 

lý trở nên rõ ràng hơn, thì đức tin về Tam Bảo trở nên mạnh mẽ hơn 
lên.  Đức tin của người ta trở nên mạnh mẽ hơn lên, thì sự mê muội 
tinh thần trở nên suy yếu thêm đi, và tâm thức dần dần trở nên thanh 
tịnh thêm lên. 

 
The Proximate Cause Of Faith. 

True and genuine faith that is purified from mental 
obscurations only places faith in something that is worthy of faith 
(Saddheyyavatthupadaṭṭhāna) (29).  Placing faith in something that 
is not worthy of faith is not considered to be true and genuine faith.  
Not only does this kind of faith fail to purify the mind, it actually 
obscures and defiles the mind. 

So, the proximate cause for true and genuine faith are the Triple 
Gem and the natural law of Kamma and its effects. 

Nguyên Nhân Cận Lân Của Đức Tin. 
Duy nhất chỉ có thiết lập đức tin vào điều mà thích đáng với đức 

tin (Đáng Tín) mà qua đó đức tin nhất thực và chân như đã được trở 
nên thuần khiết khỏi những sự mê muội tinh thần (Tín Vật Nhân Cận) 
(29).  Thiết lập đức tin ở trong điều mà không thích đáng với đức tin 
(Bất Đáng Tín) thì không được coi đó là đức tin nhất thực và chân 
như.  Thể loại đức tin nầy không chỉ làm hỏng việc thuần khiết tâm 
thức, mà thực tế nó che lấp và làm uế nhiễm tâm thức. 

Bởi do thế, Tam Bảo và định luật thường nhiên của Nghiệp Lực 
và Nghiệp Quả chính là nguyên nhân cận lân của đức tin nhất thực và 
chân như. 

 
Four Kinds Of Faith. 

According to the commentaries there are four kinds of faith: 
(30) 

· Pasāda saddhā: serene faith. 
· Okappanā saddhā: firm faith through understanding the 

Dhamma. 
· Adhigama saddhā: unshakable faith through experiential 

knowledge of the Dhamma. 



 68       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

· Āgamana saddhā: faith coming with the declaration of 
Buddhahood (Āgama or Āgamaniya saddhā). 

Bốn Thể Loại Của Đức Tin. 
Thể theo những Bộ Kinh Chú Giải thì có bốn thể loại của đức 

tin: (30) 
· Tịnh Tín: đức tin tịch tịnh. 
· Giải Tín: đức tin kiên cố thông qua việc liễu tri Giáo 

Pháp. 
· Bất Thoái Tín: đức tin không bị thoái thất thông qua tri 

kiến trải nghiệm về Giáo Pháp. 
· Kiến Đáo Tín: đức tin đến cùng với việc tuyên bố (thọ 

ký) về Quả vị Phật. 
· (Đức Tin của Bồ Tát Chánh Đẳng Giác) 

 
Serene Faith. 

Merely hearing the words “Buddha, Dhamma, or Saṅgha” 
arouses clarity and reverence in the mind.  Although there is no 
knowledge about the Buddha, Dhamma, and Saṅgha, merely 
hearing these words leads to a clear mind accompanied by veneration 
and respect.  This kind of faith can develop very strongly in certain 
individuals. 

Tịnh Tín. 
Chỉ đơn thuần được nghe những từ ngữ “Phật, Pháp hoặc Tăng” 

đã kích hoạt sự thanh tịnh và lòng tôn kính ở trong tâm thức.  Mặc dù 
không có được kiến thức về Phật, Pháp và Tăng, mà chỉ đơn thuần 
được nghe những từ ngữ nầy thì cũng dắt dẫn đến một tâm thức thanh 
tịnh đã được câu hành với lòng sùng kính và tôn trọng.  Thể loại đức 
tin nầy có thể phát triển một cách rất dũng mãnh ở trong một vài cá 
nhân. 

In the commentary, it is illustrated with the story of King 
Kappina of Kukkutavatī kingdom who lived at the time of the Buddha 
(31). 

When he first heard the words “Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha,” a strong sense of reverence and faith arose, and he 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       69 

 
 

experienced extreme joy and rapture so that he fell into a trance – like 
state. 

On hearing the word “Buddha”, the mind becomes clear and 
radiant.  The Buddha taught that one should abstain from 
unwholesome deeds, perform wholesome deeds, and purify the mind.  
Likewise, on hearing the word “Dhamma” the mind gets clear and 
radiant and takes delight in it.  On hearing the word “Saṅgha”, too, 
the mind gets clear and radiant.  One reflects, “The disciples of the 
Buddha, for example Venerable Sāriputta and Venerable 
Moggallāna, are free from defilements such as greed, hatred, and 
delusion.  Being completely free from these defilements, their minds 
are always pure and clear.  Such members of the Saṅgha have existed 
from the time of the Buddha up to the present day.” 

Trong bộ Chú Giải, đã có minh họa với tích truyện về Đức Vua 
Kappina của Vương Quốc Kukkutavatī  là người đã sinh sống vào 
thời kỳ của Đức Phật (31). 

Khi lần đầu tiên nhà vua được nghe những từ ngữ “Phật, Pháp 
và Tăng”, thì một cảm giác mãnh liệt về sự tôn kính và đức tin đã khởi 
sinh lên; và nhà vua đã trải nghiệm niềm hoan hỷ ngất ngây và lạc bất 
khả chi, kết quả là nhà vua đã rơi vào tình trạng lăng vân xuất thần. 

Ngay khi được nghe từ ngữ “Đức Phật”, thì tâm thức trở nên 
thanh tịnh và phấn khởi.  Đức Phật đã dạy bảo rằng con người ta nên 
tránh xa những hành động bất thiện, thực hiện các hạnh lành, và thanh 
lọc tâm thức.  Tương tự như vậy, ngay khi được nghe từ ngữ “Giáo 
Pháp”, thì tâm thức được thanh tịnh và phấn khởi, và cảm thọ khoái 
cảm ở trong đấy.  Cũng như thế, ngay khi được nghe từ ngữ “Tăng 
Đoàn”, thì tâm thức được thanh tịnh và phấn khởi.  Người ta đã suy 
nghiệm, “Những đệ tử của Đức Phật, ví dụ như Trưởng Lão Sāriputta 
và Trưởng Lão Moggallāna, đã được giải thoát khỏi những phiền não 
như là sự tham lam, lòng sân hận, và sự si mê.  Một khi đã hoàn toàn 
giải thoát khỏi những phiền não nầy rồi, thì tâm thức của họ thường 
luôn thuần khiết và thanh tịnh.  Và như thế, những thành viên của 
Tăng Đoàn đã hiện hữu kể từ thời kỳ của Đức Phật cho đến ngày hôm 
nay.” 



 70       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

[Tích truyện nầy ở trong câu kệ Pháp Cú 79, với kệ ngôn như 
sau: 

“Pháp Hỷ đem an lạc, 
Với Tâm tư thuần tịnh, 

Người Trí thường hoan hỷ, 
Với Pháp Bậc Thánh thuyết”(P.C. 79) 

 
“Người đắc Pháp Hỷ thảnh thơi, 

Với Tâm khiết tịnh, sống đời thanh cao, 
Người Trí luôn mãi hân hoan, 

Lắng nghe Pháp Phật bảo ban giáo truyền.”(P.C. 79)] 
 
Individuals endowed with serene faith do not have any in – 

depth knowledge of the Buddha, Dhamma, or Saṅgha.  They have no 
idea about the meaning of the word “Buddha” or how the Buddha 
attained the extinction of all defilements and the cessation of 
suffering.  They do not know that the Dhamma is leading to liberation 
(Niyyānika) or how the Dhamma can bring about liberation from 
life’s suffering.  Nor do they have any understanding of how the 
members of the Noble Saṅgha attain the extinction of all defilements 
and the cessation of suffering.  However, by merely hearing the words 
of Buddha, Dhamma, or Saṅgha, their minds become clear and filled 
with reverence.  This is Serene Faith.  This kind of faith belongs to the 
devotional aspect of Buddhism.  I am going to illustrate it with a 
couple of stories from the scriptures. 

Những cá nhân đã hội đủ phúc duyên với Tịnh Tín, thì không 
phải có bất luận một tri kiến sâu sắc nào về Phật, Pháp hoặc Tăng cả.  
Họ không có một ý niệm nào về ý nghĩa của từ ngữ “Đức Phật”, hoặc 
là làm thế nào Đức Phật đã thành đạt được sự tiệt diệt hết tất cả những 
phiền não và việc chấm dứt sự khổ đau.  Họ không hiểu biết rằng Giáo 
Pháp đã đang dắt dẫn đến sự giải thoát (Độ Nhân) hoặc là làm thế nào 
Giáo Pháp có thể mang lại sự giải thoát khỏi sự khổ đau của cuộc đời.  
Và họ cũng không có bất luận một kiến thức nào về các thành viên 
của Hội Chúng Thánh Tăng thành đạt sự tiệt diệt hết tất cả những 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       71 

 
 

phiền não và việc chấm dứt sự khổ đau.  Tuy nhiên, chỉ do bởi đơn 
thuần được nghe những từ ngữ về Phật, Pháp, hoặc Tăng; mà tâm thức 
của họ trở nên thanh tịnh và đã viên mãn với sự tôn kính.   Đây là 
Tịnh Tín.  Thể loại của đức tin nầy thuộc về Phương Diện Kính Tín 
của Phật Giáo.  Sư sẽ minh họa nó với một vài tích truyện từ ở những 
Văn Bản kinh điển. 

 
At the time of the Buddha, there lived a Brahmin whose name 

was Adinnapubbaka (32). 
In English, it is translated as, “One who does not give”.  He 

had a son who was afflicted with a severe illness and was about to 
die.  The stingy Brahmin was afraid that people would see his 
material possessions when they came inside the house to see his 
material possessions when they came inside the house to see the 
corpse of his son.  Therefore, he moved the son outside the house.  
Lying on his bed, the boy changed his posture from lying on the back 
to lying on his side, facing the house.  He was awaiting death. 

Vào thời kỳ của Đức Phật, có một vị Bà La Môn với tên gọi là 
Vị Tằng Thí (32). 

Trong Anh Ngữ, nó đã được dịch nghĩa là “Một người bất xả 
thí” [không hề xả thí cho một ai, dù là chỉ một vật nhỏ bé, do đó người 
đời gán cho Ông ta cái biệt danh nầy.]  Ông ta có một người con trai 
đã mắc phải một bệnh tình quá trầm trọng và đã sắp cận tử lâm chung.  
Vị Bà La Môn keo kiệt đã lo sợ rằng người ta sẽ nhìn thấy tài sản vật 
chất của mình một khi họ đã đi vào bên trong nhà để nhìn thấy thi thể 
của con trai mình.  Vì vậy, ông đã chuyển di người con trai ra khỏi 
căn nhà [nằm ở bên ngoài hàng ba].  Đang nằm dài ở trên giường của 
mình, cậu trai đã chuyển oai nghi của mình từ nằm ở phía mặt lưng 
đổi nằm nghiêng một bên, đối diện với căn nhà.  Cậu ấy đã đang chờ 
đợi cái chết. 

 
At that time, the Buddha looked over the world with his 

omniscience and saw that he could benefit this boy.  So the Buddha 
walked on the road close to that house and emanated rays of light 
from his body. 



 72       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Of course, the Brahmin held wrong views.  He was not a 
disciple of the Buddha and did not believe in the Buddha, Dhamma, 
and Saṅgha.  As he did not have faith in the Triple Gem, his son, who 
seemed to be still quite young, did not have faith in the Triple Gem 
either. 

Vào thời điểm đó, Đức Phật đã quan sát khắp thế gian với Tuệ 
Toàn Tri của mình, và đã trông thấy rằng Ngài sẽ ban phúc lợi đến 
cậu trai nầy.  Vì thế, Đức Phật đã bộ hành trên con đường gần sát với 
căn nhà ấy, và đã phóng hào quang từ ở kim thân của mình. 

Lẽ dĩ nhiên, vị Bà La Môn đã thủ chấp vào những Tà Kiến sai 
lầm.  Ông ta đã không phải là một đệ tử của Đức Phật, và đã không 
tin tưởng vào Phật, Pháp và Tăng.  Bởi do ông ta đã không có đức tin 
ở trong Tam Bảo, thì con trai của ông ta, là người xem ra vẫn còn khá 
trẻ, cũng chẳng thể nào có được đức tin vào Tam Bảo. 

 
The rays of light emanated by the Buddha hit the wall of the 

house and were then reflected.  The boy wondered what this might be 
and so he looked over to the road where he saw the Buddha.  Knowing 
that the rays of light were emanated by Gotama Buddha, he wanted 
to fold his hands in front of the chest as a sign of reverence, but being 
too weak to do so, he mentally paid his respects to the Buddha.  At 
that moment, he died.  As he died with a mind filled with reverence, 
he was reborn in the Tāvatiṃsa deva realm where he could enjoy the 
luxuries and pleasures available in that realm. 

Although he did not know anything about the Buddha, his mind 
was filled with faith and reverence for Gotama Buddha.  This faith, 
together with mental volition (Cetanā), is called productive Kamma 
(Janaka Kamma).  As this faith and mental volition produced a 
result, he went to the deva realm and was reborn as a deva.  This is 
the power of serene faith. 

Những tia hào quang đã được phóng ra do bởi Đức Phật đã 
chạm vào bức tường của căn nhà và sau đó đã phản chiếu lại.  Cậu 
trai đã kinh ngạc vào điều nầy đã có thể xẩy ra và vì thế cậu ta đã quay 
đầu ra ngoài quan sát đường lộ ở nơi mà cậu ta đã trông thấy Đức 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       73 

 
 

Phật.  Nhận biết rằng những tia hào quang đã được phóng ra do bởi 
Đức Phật Gotama, cậu ta đã mong mỏi để chấp hai bàn tay ở trước 
ngực như là một dấu hiệu của lòng kính trọng, thế nhưng vì đã quá 
yếu đuối để làm như vậy, cậu ta chỉ có thể dùng tâm tư của mình đã 
bầy tỏ lòng kính trọng đến với Đức Phật.  Ngay tại thời điểm ấy, cậu 
ta đã mệnh chung.  Bởi do cậu ta đã mệnh chung với một tâm thức đã 
viên mãn với lòng kính trọng, cậu ta đã được tục sinh ở trong Cõi Đao 
Lợi Thiên nơi mà cậu ta có thể tận hưởng những lạc thú và các dục 
trần sẵn có ở trong Cõi Trời đó. 

Mặc dù cậu ta đã không biết bất luận điều chi về Đức Phật, 
nhưng tâm thức của cậu ta đã viên mãn với đức tin và lòng kính trọng 
đối với Đức Phật Gotama.  Đức tin nầy, câu hữu với ý chí tinh thần 
(Tư Tác Ý), đã được gọi là Tạo Tác Nghiệp Lực (Xuất Sinh Nghiệp 
Lực).  Bởi do đức tin nầy và Tư Tác Ý đã tạo ra một hệ quả, cậu ta đã 
đi đến Cõi Thiên Giới và đã được tục sinh thành một vị Thiên Tử.   
Đây là năng lực của Tịnh Tín. 

[Tích truyện nầy ở trong câu kệ Pháp Cú 02, với kệ ngôn như 
sau: 

 
In Ceylon, in a village called Madhuaṅgaṇa, there lived a man 

named Damiḷa who had earned his livelihood as a fisherman for fifty 
years (33). 

One day this old fisherman became very ill.  When a monk who 
was on intimate terms with him learned about his sickness; the monk 
thought that he should at least give the fisherman something to 
depend on at moment of his death.  So he went to the fisherman’s 
house.  Upon arriving, he asked the fisherman’s wife, “How is your 
husband ?” She replied, “He is not getting better.  I think he will die.”  
The monk asked, “Can I go inside and see him ?” Replying, “You can 
go inside,” the fisherman’s wife prepared a seat for the monk.  Sitting 
next to the old fisherman, the monk asked, “How is your sickness ?”  
The fisherman answered, “My sickness is not getting better.”  To this 
the monk said, “Then let’s treat the sickness with the medicine of the 
Buddha.  Please repeat after me.”  Having said this, he let the 
fisherman take refuge in the Triple Gem: 



 74       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Buddhaṃ saraṇaṃ  gacchāmi.  I go to the Buddha for refuge. 
Dhammaṃ saraṇaṃ  gacchāmi.  I go to the Dhamma for 

refuge. 
Saṅghaṃ saraṇaṃ  gacchāmi.  I go to the Saṅgha for refuge. 
The monk recited the phrases and the fisherman repeated them.  

The fisherman could understand “I go to the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha for refuge.”  After letting him take refuge, the monk thought 
it would be even more beneficial for the fisherman if he were to take 
the five precepts.  He told the fisherman to repeat after him: 

1. Pāṇātipātā veramaṇi sikkhāpadaṃ samādiyāmi.  I 
undertake the precept to refrain from killing living beings. 

2. Adinnādānā veramaṇi sikkhāpadaṃ samādiyāmi.  I 
undertake the precept to refrain from taking what is not 
given. 

3. Kāmesu micchācārā veramaṇi sikkhāpadaṃ samādiyāmi.  
I undertake the precept to refrain from sexual misconduct. 

4. Musāvādā veramaṇi sikkhāpadaṃ samādiyāmi.  I 
undertake the precept to refrain from wrong speech. 

5. Surāmeraya majjapamādaṭṭhānā veramaṇi sikkhāpadaṃ 
samādiyāmi.  I indertake the precept to refrain from taking 
intoxicants which cloud the mind and cause heedlessness. 

As the monk did not hear any sound, he bent his head toward 
the fisherman and noticed that he did not move anymore.  He had 
passed away.  He probably did not die immediately, but as he could 
no longer move his tongue, he could not repeat after the monk.  The 
monk realized he had all he could do, said good – bye to the 
fisherman’s wife, and left the house.  After the fisherman passed away 
he was reborn in the Cātumāhārājika deva realm. 

Tại đảo quốc Lanka (Tích Lan), và ở trong một ngôi làng đã 
được gọi là Madhuaṅgaṇa, có một nam nhân có danh xưng là 
Damiḷa, là người đã kiếm cách sinh nhai như một ngư dân trong năm 
mươi năm (33). 

Một ngày kia, vị ngư ông nầy đã phát lên đau ốm.  Khi ấy, có 
một tu sĩ đã có mối quan hệ mật thiết với ngư ông, và đã biết được về 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       75 

 
 

bệnh tình của ông ta; vị tu sĩ đã nghĩ suy rằng dù thế nào thì ông ta 
cũng nên cho lão ngư phủ một điều chi để nương nhờ vào khoảnh 
khắc (sát na) cận tử lâm chung.  Vì thế, vị nầy đã đi đến nhà của lão 
ngư phủ.  Ngay khi vừa đến, vị ấy đã vấn hỏi người vợ của ngư ông: 
“Người chồng của bà có khỏe không ?”  Bà ta đã trả lời: “Ông ấy thì 
không có được khỏe hơn, con nghĩ ông ta sẽ tử vong.”  Vị tu sĩ liền 
hỏi: “Sư có thể vào bên trong và thăm ông ta được không ?”  Đáp 
rằng: “Sư có thể vào bên trong,” người vợ của lão ngư phủ đã sửa 
soạn một chỗ ngỗi cho vị tu sĩ.  Khi ngồi cạnh bên lão ngư phủ, vị tu 
sĩ đã vấn hỏi: “Bệnh tình của ông như thế nào ?”  Ngư ông đã đáp lời: 
“Bệnh tình của con thì không có được khỏe hơn.” Đến sự việc nầy 
rồi, thì vị tu sĩ đã bảo: “Vậy thì chúng ta hãy điều trị bệnh tình với 
phương lương dược của Đức Phật.  Xin hãy lặp lại theo sau Sư.”  Khi 
đã nói như vậy, vị ấy đã để cho ngư ông thọ trì Quy Y vào Tam Bảo: 
v “Con thành kính xin quy y Đức Phật” - “Con đi đến để được 

nương nhờ vào Đức Phật.” 
v “Con thành kính xin quy y Giáo Pháp” - “Con đi đến để được 

nương nhờ vào Giáo Pháp.” 
v “Con thành kính xin quy y Tăng Đoàn” - “Con đi đến để được 

nương nhờ vào Tăng Đoàn.” 
Vị tu sĩ đã tụng đọc từng các câu và lão ngư phủ đã lặp lại các 

câu ấy.  Ngư ông có thể am hiểu: “Con đi đến để được quy y Đức 
Phật, Giáo Pháp, và Tăng Đoàn.”  Sau khi đã để cho ông ta thọ trì 
Quy Y, vị tu sĩ đã nghĩ suy rằng sẽ có thêm phúc lợi hơn đến cho ngư 
ông nếu như lão ta đã được thọ trì năm điều học.  Vị tu sĩ đã bảo với 
lão ngư ông để lặp lại theo sau vị ấy: 

1. “Con xin vâng giữ điều học là cố ý tránh xa việc sát sanh 
– Con xin thọ trì điều học để kiềm chế việc sát mạng chúng 
sinh hữu tình.” 

2. “Con xin vâng giữ điều học là cố ý tránh xa việc trộm cắp 
– Con xin thọ trì điều học để kiềm chế việc lấy vật không 
được cho.” 

3. “Con xin vâng giữ điều học là cố ý tránh xa việc tà dâm – 
Con xin thọ trì điều học để kiềm chế việc tà hạnh tính dục.” 



 76       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

4. “Con xin vâng giữ điều học là cố ý tránh xa việc nói dối -  
Con xin thọ trì điều học để kiềm chế việc vọng ngữ.” 

5. “Con xin vâng giữ điều học là cố ý tránh xa việc uống rượu 
và các chất say – Con xin thọ trì điều học để kiềm chế việc 
ẩm tửu, những chất say mà làm mê mờ tâm thức và là nguyên 
nhân gây ra việc bất cẩn, khinh suất.” 

Khi vị tu sĩ đã không còn nghe thấy bất luận một âm thanh nào 
cả, thì vị ấy đã cúi đầu của mình về phía lão ngư phủ và đã nhận biết 
được rằng ông ta đã không còn cử động được nữa.  Lão ông đã quá 
vãng.  Chắc có lẽ ông ta đã không tử vong ngay tức thì, nhưng vì ông 
ta không còn có thể cử động cái lưỡi của mình được nữa, và ông ta 
không thể nào lặp lại theo sau vị tu sĩ được.  Vị tu sĩ đã hiểu rõ rằng 
Ngài đã làm tất cả những gì mà Ngài có thể làm, đã nói lời chào tạm 
biệt với người vợ của lão ngư phủ, và đã rời khỏi căn nhà.  Sau khi 
ngư ông đã thọ mệnh chung, thì ông ta đã được tục sinh vào trong Cõi 
Thiên Giới Tứ Đại Thiên Vương. 

 
Firm Faith Through Understanding The Dhamma. 

Okappanā saddhā is faith based on intellectual understanding.  
One must have some knowledge about the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha to have such faith.  Regarding the Buddha, one knows about 
the Buddha’s life and about the practice that led to his enlightenment.  
Further, one has a general idea of the physical appearance of the 
Buddha as well as of the nature of his mind. 

One also knows the nine attributes of the Buddha: 
1. Arahaṃ: The Blessed One is free from mental defilements 

and is worthy of veneration. 
2. Sammāsambuddho:  The Blessed One is fully enlightened 

by himself. 
3. Vijjācaraṇasampanno: The Blessed One is perfect in true 

knowledge (Vijjā) and blameless conduct (Caraṇa). 
4. Sugato:  The Blessed One only speaks what is true and 

beneficial, regardless of whether it is pleasant or unpleasant 
to the listener. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       77 

 
 

5. Lokavidū: The Blessed One knows everything in three 
worlds, namely the world of beings (Satta loka) the world of 
location (Okasa loka), and the world of formations 
(Saṅkhāra loka). 

6. Anuttaro purisadammasārathi: The Blessed One is the 
incomparable teacher of living beings to be tamed. 

7. Satthā devamanussānaṃ: The Blessed One is the teacher of 
deities, celestial beings, and humans. 

8. Buddho:  The Blessed One clearly knows the Four Noble 
Truths through his own efforts and teaches other beings to 
realize them, too. 

9. Bhagavā:  The Blessed One is endowed with six kinds of 
glory: 

· Issariya:  He is able to control his mind as he wishes. 
· Dhamma:  He is endowed with nine kinds of Dhamma, 

namely the Four Path – Knowledges, and the Four Fruition 
– Knowledges, and Nibbāna. 

· Yasa:  He is renowned in the three worlds. 
· Sirī:  His body is endowed with the major and minor physical 

attributes. 
· Kāma:  He accomplishes all his wishes in no time. 
· Payatta:  He is endowed with exceptional and steadfast effort 

leading him to full enlightenment and omniscience. 
If one understands the Buddha’s attributes roughly in this way, 

one has faith through understanding. 
Đức Tin Kiên Cố Thông Qua Việc Liễu Tri Giáo Pháp. 

Giải Tín là đức tin đã dựa trên Tuệ Tri.  Để có được đức tin như 
vậy, người ta cần phải có một số tri thức về Đức Phật, Giáo Pháp, và 
Tăng Đoàn.  Đề cập đến Đức Phật, người ta hiểu biết về cuộc đời của 
Đức Phật, và về việc tu hành mà qua đó đã dẫn đến sự Giác Ngộ của 
Ngài.  Hơn nữa, người ta có một ý niệm tổng quát ở trong tâm trí về 
hình dáng kim thân của Đức Phật cũng như tính chất đặc thù về tâm 
trí của Ngài. 

Người ta cũng có được hiểu biết về chín Ân Đức của Đức Phật: 



 78       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

1. Ứng Cúng: Đức Thế Tôn đã giải thoát khỏi các Pháp phiền 
não ở trong tâm thức và thích đáng cho việc tôn kính. 

2. Chánh Đẳng Giác:  Đức Thế Tôn đã hoàn toàn giác ngộ do 
chính tự ở nơi Ngài. 

3. Minh Hạnh Túc:  Đức Thế Tôn đã hoàn hảo ở trong Chánh 
Tri (Minh) và Chánh Hạnh (Hạnh). 

4. Thiện Thệ:  Đức Thế Tôn chỉ nói với điều chi là chân thật 
và hữu ích, bất kể cho dù điều ấy là duyệt ý hoặc bất duyệt ý 
với người lắng nghe. 

5. Thế Gian Giải: Đức Thế Tôn liễu tri mọi sự việc ở trong 
Tam Giới; đó là thế giới của Chúng Hữu Tình (Hữu Tình 
Thế Gian), thế giới của sự định vị (Hư Không Thế Gian), 
và thế giới của sự hình thành (Pháp Hành Thế Gian). 

6. Vô Thượng Sĩ Điều Ngự Trượng Phu:  Đức Thế Tôn là bậc 
Tôn Sư bất khả tỷ giảo của chúng hữu tình được khả huấn 
luyện (hữu duyên nên tế độ, đã được thuần hóa). 

7. Thiên Nhân Sư: Đức Thế Tôn là bậc Tôn Sư của Chư Phạm 
Thiên, Chúng Thiên Hữu Tình và Nhân Loại. 

8. Phật:  Đức Thế Tôn liễu tri một cách tường tận Tứ Thánh 
Đế thông qua những sự nỗ lực của chính bản thân Ngài, và 
chỉ dạy những Chúng Hữu Tình khác để được chứng tri về 
các Pháp ấy, tương tự như vậy. 

9. Thế Tôn:  Đức Thế Tôn đã hội đủ phúc duyên với sáu thể 
loại vinh hiển: 

· Quyền Lực:  Ngài có khả năng để kiểm soát tâm thức của 
mình theo như sở nguyện sở cầu. 

· Pháp Lực:  Ngài đã hội đủ phúc duyên với chín thể loại của 
Pháp Bảo, đó là Tứ Đạo Tuệ, Tứ Quả Tuệ, và Níp Bàn. 

· Túc Vọng:  Ngài đã lừng danh ở trong Tam Giới. 
· Quý Hiển:  Kim thân của Ngài đã hội đủ phúc duyên với 

những Quý Tướng (32) và Phụ Tướng (80). 
· Dục Thành:  Ngài thành tựu tất cả mọi sở cầu chỉ trong nháy 

mắt (sát na). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       79 

 
 

· Tinh Cần:  Ngài đã hội đủ phúc duyên với sự nỗ lực đặc thù 
và kiên định dắt dẫn Ngài đến sự Giác Ngộ và Toàn Tri Toàn 
Giác. 

Nếu như người hiểu biết một cách khái lược về những Ân Đức 
của Đức Phật ở trong phương thức nầy, thì người ấy có được đức tin 
thông qua việc liễu tri. 

 
Unshakable Faith Through Experiential Knowledge Of The 

Dhamma. 
Adhigama saddhā is the faith that develops in a person through 

meditation practice.  As one practises mindfulness meditation and the 
Noble Eightfold Path, observing the body – mind processes as they 
arise, one penetrates into the general characteristics (Samañña 
lakkhaṇa) and the individual characteristics (Sabhāva lakkhaṇa) of 
physicality and mentality. 

Then the person concludes, “The Buddha’s teaching is indeed 
true.  If I practise according to the teachings of the Buddha, I can 
really see that there is only this ever – changing nature of arising and 
passing away of all phenomena.  There is nothing constant or 
permanent even for a moment.”  As one’s understanding of the 
Dhamma gets clearer, faith gets stronger.  The faith that develops 
through actual practice and personal experience is Adhigama 
saddhā.  For the noble ones (Ariyas) who have attained path and 
fruition – knowledge, Adhigama saddhā is very strong and steadfast, 
and will never be broken again. 

Bất Thoái Tín Thông Qua Tri Kiến Trải Nghiệm Về Giáo 
Pháp. 

Bất Thoái Tín là đức tin được phát triển ở trong một người 
thông qua việc thực hành thiền định.  Khi người ta thực hành những 
Thiền Chánh Niệm và Bát Thánh Đạo, đang khi quan sát các tiến trình 
Thân – Tâm khi chúng khởi sinh; người ta thấu triệt vào ở trong đặc 
tướng phổ thông hoặc Tổng Tướng (Phổ Thông Thực Tướng) và đặc 
tướng cá biệt hoặc Biệt Tướng (Thực Tính Thực Tướng) thuộc về 
đặc tính thể chất và năng lực tinh thần. 



 80       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Sau đó, người ta kết luận “Giáo Pháp của Đức Phật quả là thiết 
thực hiện tại.  Nếu như Tôi thực hành tùng thuận theo những huấn từ 
của Đức Phật, thì Tôi thực sự có thể kiến thị được rằng đây chỉ là bản 
chất hằng luôn thay đổi của sự Sinh và Diệt của tất cả những hiện 
tượng.  Dù chỉ là một khoảnh khắc (sát na) cũng chẳng có chi là 
thường hằng hoặc vĩnh cửu cả.”  Khi việc liễu tri của người ta về Giáo 
Pháp càng trở nên rõ ràng hơn, thì đức tin càng dũng mãnh hơn.  Đức 
tin mà được phát triển thông qua việc thực hành và trải nghiệm cá 
nhân thiết thực hiện tại, là Bất Thoái Tín.  Dành cho các Bậc Thánh 
Nhân (Chư Thánh Nhân) đã thành đạt Tuệ Đạo và Tuệ Quả; Bất 
Thoái Tín thì rất dũng mãnh và kiên định, và sẽ không bao giờ bị hư 
hoại được nữa. 

 
Faith Coming With The Declaration Of Buddhahood. 

Āgamana saddhā is not concerned with common individuals.  
It is only concerned with the Bodhisattas.  It is the faith that arises in 
Bodhisattas after receiving a prophesy from a Buddha that they 
themselves will become Buddhas in the future. 

Among the four kinds of faith, serene faith and faith through 
understanding the Dhamma are concerned with the devotional 
aspect.  Even if one has serene faith, one can enjoy a great number of 
benefits and derive much happiness. 

Đức Tin Đến Cùng Với Việc Tuyên Bố Về Quả Vị Phật. 
Kiến Đáo Tín thì bất hữu quan với những hạng người thông 

thường.  Nó thì chỉ hữu quan với Chư Giác Hữu Tình (Chư Bồ Tát).  
Đó là đức tin mà phát sinh ở trong Chư Giác Hữu Tình (Chư Bồ Tát) 
sau khi được thọ nhận một lời thọ ký từ một vị Phật mà qua đó chính 
tự ở nơi họ sẽ trở thành những vị Phật ở trong thời vị lai. 

Trong số bốn thể loại của đức tin, thì Tịnh Tín và đức tin thông 
qua việc liễu tri Giáo Pháp (Giải Tín) thì đã hữu quan với Phương 
Diện Kính Tín.  Cho dù người ta chỉ có một Tịnh Tín, người ta cũng 
vẫn có thể thụ hưởng một con số lượng lớn về những quả phúc lợi và 
thâu đạt được niềm hạnh phúc. 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       81 

 
 

Refuge And Going For Refuge. 
The Triple Gem Is The Refuge. 

The Buddha realized the right path by himself, and through 
right practice he realized the true nature of things as they really are.  
He thereby attained the cessation of suffering due to the cessation of 
the defilements greed, hatred, and delusion.  Because of these 
accomplishments, he is worthy of being a refuge (Saraṇa) for others. 

When he taught the path leading to the cessation of suffering 
(as he had practised and realized it himself) to his disciples, his 
teachings or Dhamma became known as the truth.  Since it is the 
truth, the Dhamma is also a refuge for those individuals who wish to 
attain the cessation of suffering. 

Chỗ Nương Nhờ Và Việc Đi Đến Để Được Nương Nhờ. 
Tam Bảo Là Chỗ Nương Nhờ. 

Đức Phật đã chứng tri con đường chân chánh (Chánh Đạo) do 
bởi chính tự ở nơi Ngài, và thông qua việc thực hành chân chánh 
(Chánh Hạnh) Ngài đã chứng tri được chân thực tính của các Pháp 
như chúng đang là thực tại.  Qua đó Ngài đã thành đạt việc chấm dứt 
sự khổ đau từ ở nơi việc chấm dứt những Pháp phiền não tham lam, 
sân hận, và si mê.  Bởi do những thành tựu nầy, Ngài quả là thích 
đáng thành một chỗ nương nhờ (Quy Y) cho những người khác vậy. 

Khi Ngài đã chỉ dạy đạo lộ dẫn đến việc chấm dứt sự khổ đau 
(như Ngài đã thực hành và đã chứng tri điều nầy do bởi chính tự ở nơi 
Ngài) đến với hàng đệ tử của mình, thì những huấn từ của Ngài hoặc 
Giáo Pháp quả là thích đáng để được biết đến như là chân lý.  Vì đó 
là chân lý, thì Giáo Pháp cũng là một chỗ nương nhờ cho những ai 
mong cầu để thành đạt được việc chấm dứt sự khổ đau. 

 
There have been many noble ones in the order of the Saṅgha 

from the Buddha’s time until today who have practised according to 
the Buddha’s teaching and attained the partial or complete cessation 
of suffering.  During the Buddha’s time, Venerable Sāriputta, 
Venerable Moggllāna, Venerable Kodañña, Venerable Vappa, 
Venerable Bhaddiya, Venerable Mahānama, and Venerable Assaji, 
were some of those who uprooted the defilements and attained the 



 82       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

cessation of suffering by practising according to the Buddha’s 
teachings.  Therefore, the Saṅgha is also worthy of being a refuge. 

The Buddha, Dhamma, and Saṅgha, known together as the 
Triple Gem, are all worthy of refuge.  The Triple Gem is a refuge for 
those who wish to extinguish their defilements and attain the cessation 
of the many kinds of suffering produced by repeated existence. 

Tính kể từ thời kỳ của Đức Phật mãi cho đến ngày hôm nay, thì 
theo tuần tự ở trong Tăng Đoàn đã có rất nhiều bậc Thánh Nhân; đó 
là những vị đã thực hành tùng thuận theo Giáo Pháp của Đức Phật; và 
đã thành đạt được một phần hoặc viên mãn việc chấm dứt sự khổ đau.  
Cũng trong thời kỳ của Đức Phật, thì Trưởng Lão Sāriputta, Trưởng 
Lão Moggllāna, Trưởng Lão Kodañña, Trưởng Lão Vappa, Trưởng 
Lão Bhaddiya, Trưởng Lão Mahānama, và Trưởng Lão Assaji, đã là 
một trong số các vị đã nhổ bật gốc rễ những phiền não và đã thành đạt 
được việc chấm dứt sự khổ đau bởi do việc thực hành tùng thuận theo 
Giáo Pháp của Đức Phật.  Vì lẽ ấy, Tăng Đoàn cũng quả là thích đáng 
thành một chỗ nương nhờ. 

Phật, Pháp, và Tăng, cùng được biết với nhau như là Tam Bảo, 
và tất cả đều là thích đáng cho việc nương nhờ.  Tam Bảo là một chỗ 
nương nhờ cho những ai có mong cầu để diệt tắt các Pháp phiền não 
của mình, và thành đạt việc chấm dứt ở rất nhiều thể loại khổ đau mà 
đã được tạo bầy ra bởi do đã được lặp lại qua những kiếp sống. 

 
Going For Refuge Is In The Mind. 

The mental act of going to the Triple Gem for refuge is called 
Saraṇa gamana in Pāḷi.   Saraṇa means refuge or dependence; 
Gamana means the act or the state of going.  It is important to 
distinguish between these two words: refuge (Saraṇa) and going for 
refuge (Saraṇagamana).  The Triple Gem consisting of the Buddha, 
Dhamma, and Saṅgha is the refuge. The mental act of going for 
refuge to the Triple Gem is Saraṇagamana. 

A person endowed with the mental act of going for refuge to the 
Triple Gem is called a holder of refuge.  He or she is also called a 
Buddhist.  A person who is not endowed with the mental act of going 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       83 

 
 

for refuge cannot be called a holder of refuge.  He or she cannot be 
called a Buddhist. 

Việc Đi Đến Để Được Nương Nhờ Là Ở Trong Tâm Thức. 
Ý tác hành đi đến để được nương nhờ vào Tam Bảo thì ở trong 

Pāḷi ngữ đã được gọi là Quy Hồi Y Chỉ.  Y Chỉ có nghĩa là chỗ nương 
nhờ hoặc là chỗ tín nhiệm; Quy Hồi có nghĩa là hành động hoặc trạng 
thái của việc đi đến.  Điều quan trọng là phải phân biệt được giữa hai 
từ ngữ nầy: chỗ nương nhờ (Y Chỉ) và đi đến để được nương nhờ 
(Quy Hồi Y Chỉ).  Tam Bảo gồm có Phật, Pháp, và Tăng là chỗ nương 
nhờ.  Ý tác hành đi đến để được nương nhờ vào Tam Bảo là Quy Hồi 
Y Chỉ (Quy Y). 

Một người đã được hội đủ phúc duyên với ý tác hành đi đến để 
được nương nhờ vào Tam Bảo thì đã được gọi là Y Phụ Giới Tử (Cận 
Sự Nam / Cận Sự Nữ).  Ông ấy hoặc Bà ấy cũng còn được gọi là một 
Phật Tử.  Một người không được hội đủ phúc duyên với ý tác hành 
đi đến để được nương nhờ vào Tam Bảo thì không thể nào được gọi 
là một Y Phụ Giới Tử.  Ông ấy hoặc Bà ấy cũng không thể nào được 
gọi là một Phật Tử. 

 
There are two types of going for refuge to the Triple Gem.  One 

is mundane and the holder is supramundane.  Seeking refuge on the 
mundane level (Lokiya) is an act that can be broken, but going for 
refuge on the supramundane level (Lokuttara) can never be broken. 

Lokiya saraṇagamana is the mental act of going for refuge that 
occurs in wordlings (Putthujjana), that is, those who have not yet 
attained path and fruition -knowledge and, therefore, have not yet 
become noble ones. 

In contrast, Lokuttara saraṇagamana is the mental act of 
going for refuge that occurs in the noble ones who have attained path 
and fruition - knowledge. 

The mental act of going for refuge to the Triple Gem that arises 
in a noble one at the moment of attaining path knowledge can never 
again be broken, even after that individual dies.  In future existences 
that person will always have faith in the Triple Gem. 



 84       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Có hai thể loại của việc đi đến để được nương nhờ vào Tam 
Bảo.  Một là thuộc Hiệp Thế và còn lại là Siêu Thế.  Tầm kiếm chỗ 
nương nhờ ở mức độ Thế Tục (Hiệp Thế) thì đó là một hành động có 
thể bị hư hoại; thế nhưng đi đến để được nương nhờ ở mức độ Siêu 
Phàm Thoát Tục (Siêu Thế) thì không bao giờ có thể bị hư hoại được. 

Quy Hồi Y Chỉ Hiệp Thế đó là ý tác hành đi đến để được nương 
nhờ chỉ có hiện bầy ở trong những người Phàm Tục (Phàm Phu), đó 
là, những người vẫn chưa có được thành đạt về Tuệ Đạo và Tuệ Quả 
và, vì thế, vẫn chưa có được trở thành những bậc Thánh Nhân. 

Trái ngược lại, Quy Hồi Y Chỉ Siêu Thế đó là ý tác hành đi đến 
để nương nhờ chỉ có hiện bầy ở trong các bậc Thánh Nhân, là những 
vị đã được thành đạt Tuệ Đạo và Tuệ Quả. 

Ý tác hành của việc đi đến để được nương nhờ mà phát sinh lên 
ở trong một bậc Thánh Nhân vào khoảnh khắc (sát na) của việc thành 
đạt được Tuệ Đạo thì không bao giờ lại có thể bị hư hoại được, ngay 
cả là sau khi vị ấy thọ mệnh chung.  Ở trong những kiếp sống vị lai, 
thì vị ấy cũng sẽ luôn luôn có được đức tin ở trong Tam Bảo. 

 
Breach Of The Act Of Going For Refuge. 

The mental act of going for refuge to the Triple Gem, for the 
sake of extinguishing all defilements and eliminating all kinds of 
suffering, cannot be maintained all the time in some people.  Some 
people’s faith in the Buddha may at times weaken and fall apart.  At 
times, faith in the Dhamma may also weaken and fall apart.  At other 
times, faith in the Saṅgha may weaken and fall apart.  When that 
sense of faith or devotion is lacking, a person can no longer be called 
a “Buddhist”. 

Even if a person sits in front of a Buddha statue or offers his or 
her voluntary service for the benefit of the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha, if that person does not have faith in the Triple Gem, he or 
she cannot be called a holder of refuge nor can he or she be called a 
Buddhist.  Surprisingly, such individuals do exist. 

The act of going for refuge on the mundane level, or the mental 
act of confidence and reverence that occurs in the mind of a wordling, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       85 

 
 

can be broken due to a variety of reasons.  There are two ways of 
breaking it. 

Hủy Hoại Về Việc Tác Hành Đi Đến Để Được Nương Nhờ 
(Việc Thọ Tam Quy). 

Ý tác hành của việc đi đến để được nương nhờ vào Tam Bảo 
(Việc thọ Tam Quy) ở trong một số người, vì lợi ích của việc diệt tắt 
tất cả những Pháp phiền não và trừ khử tất cả mọi thể loại của sự khổ 
đau, quả là không phải lúc nào cũng có thể duy trì được cả.  Đức tin 
vào Đức Phật ở một số người đôi khi có thể bị suy giảm và tan vỡ đi.  
Đức tin vào Giáo Pháp thì đôi khi cũng có thể bị suy giảm và tan vỡ.  
Vào những thời điểm khác, thì đức tin vào Tăng Đoàn có thể bị suy 
giảm và tan vỡ.  Một khi niềm tín thọ ấy hoặc lòng kính tín đang bị 
khiếm khuyết đi, thì người ta đã không thể nào còn có thể được gọi là 
một người “Phật Tử” được nữa. 

Ngay cả khi một người ngồi ở trước kim thân tượng của Đức 
Phật, hoặc cống hiến thiện nguyện công đức của ông ấy hoặc của bà 
ấy vì phúc lợi cho đến Phật, Pháp và Tăng; mà nếu giả như người ấy 
không có đức tin ở trong Tam Bảo, thì ông ấy hoặc bà ấy không thể 
nào được gọi là Y Phụ Giới Tử, và ông ấy hoặc bà ấy cũng không thể 
nào được gọi là một người Phật Tử.  Một cách đáng ngạc nhiên là 
những hạng người như vậy vẫn hiện hữu. 

Tác hành đi đến để được nương nhờ ở mức độ Thế Tục (Hiệp 
Thế), hoặc ý tác hành của lòng tín thành và sự tôn kính mà có được 
hiện bầy ở trong tâm thức của một hạng Phàm Phu, thì có thể bị hư 
hoại bởi do một loạt những nguyên nhân.  Có hai cách thức hủy hoại 
sự việc ấy. 

 
The first kind of breach of the act of going for refuge is by 

changing to another religion or doctrine.  Changing from Buddhism 
to another religion or doctrine and seeking refuge in it constitutes a 
breach of refuge. 

The second kind of breach of the act of going for refuge occurs 
at the time of death.  When a person dies, the corpse is without 
consciousness.  As the act of going for refuge is a mental act, the 



 86       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

corpse of this person cannot perform the act of going for refuge 
anymore, can it ?  So the act of going for refuge is broken. 

Thể loại thứ nhất của việc hủy hoại về ý tác hành đi đến để 
nương nhờ, là do bởi việc chuyển đổi sang một tôn giáo hoặc một học 
thuyết khác (việc cải đạo).  Việc từ bỏ từ ở Phật Giáo chuyển hướng 
sang một tôn giáo hoặc một học thuyết khác, và tầm kiếm việc y chỉ 
ở nơi ấy tạo thành một việc hủy hoại của việc nương nhờ (Đứt Tam 
Quy). 

Thể loại thứ hai của việc hủy hoại về ý tác hành đi đến để nương 
nhờ (Đứt Tam Quy) thì thường luôn xảy ra vào ngay lúc thọ mệnh 
diệt.  Khi một người đã quá vãng, thì thi hài đã không còn có tri giác.  
Vì lẽ, ý tác hành đi đến để được nương nhờ là một hành động thuộc 
tinh thần, thì thi hài của người nầy không thể nào còn có thực hiện 
được ý tác hành đi đến để nương nhờ được nữa, phải không ?  Bởi do 
vậy, tác hành đi đến để được nương nhờ (cũng có nghĩa là “Việc thọ 
Tam Quy”) đã bị hư hoại (Đứt Tam Quy). 

 
Among of the two kinds of breach of the act of going for refuge, 

it is blameworthy if one changes from Buddhism to another belief 
because one seeks refuge in a belief whose basic principle is 
incorrect.  As a result, one will think, speak, and act incorrectly.  
Therefore, one will get only negative effects and suffering. 

In the subcommentary, there is a brief and precise statement: 
“Sāvajjoti taṇhādiṭṭhādivasena sadoso.” (34) 
It means, “Blameworthy are craving, wrong view, and all the 

other [states accompanied] with anger.” 
Ở trong hai thể loại của việc hủy hoại về việc tác hành đi đến 

để được nương nhờ (Việc Quy Y), thì quả là đáng chê trách nếu như 
người ta từ bỏ Phật Giáo chuyển hướng sang một niềm tin khác vì lẽ 
người ta tầm kiếm việc y chỉ ở trong một niềm tin mà nguyên tắc cơ 
bản đã là bất chính.  Kết quả là, người ta sẽ nghĩ suy, nói năng và hành 
động một cách sai trật không đúng đắn.  Và do vậy, người ta sẽ chỉ 
nhận được những ảnh hưởng tiêu cực và sự khổ đau. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       87 

 
 

Trong Phụ Chú Giải, có trình bầy ngắn gọn và chính xác như 
sau: 

“Đáng chê trách là Ái Dục, Tà Kiến câu hành Sân Hận.” (34) 
Nó có nghĩa là; “Thật đáng chê trách là Tham Lam, Tà Kiến, 

và tất cả các Pháp khác [đã câu hành] với Sân Hận.” 
 
However, the breach of the act of going for refuge due to death 

is neither blameworthy nor unwholesome, and there are no negative 
consequences. 

Because the act of going for refuge by a wordling is not yet 
stable and permanent, at the time of death the act of going for refuge 
is broken.  In the following existence, this person may or may not go 
for refuge to the Triple Gem. 

A noble one who has attained any stage of path – knowledge is 
endowed with the supramundane level of going for refuge.  Therefore, 
when such person dies, the act of going for refuge is not broken.  In 
the following existence, too, that person will always go for refuge in 
the Triple Gem, that is, the Buddha, Dhamma, and Saṅgha.  As we 
said, the supramundane level of going for refuge is irreversible. 

Tuy nhiên, việc hủy hoại của tác hành đi đến để được nương 
nhờ (việc thọ Tam Quy) do bởi thọ mệnh diệt thì không đáng bị chê 
trách mà cũng không có tội, và không có hậu quả tiêu cực. 

Vì lẽ việc tác hành đi đến để được nương nhờ của một người 
Phàm Tục thì vẫn chưa có được bền vững và cố định; vào lúc lâm 
chung thì tác hành đi đến để được nương nhờ đã bị hủy hoại. Trong 
kiếp sống tiếp nối, thì người nầy có thể hoặc là không có thể đi đến 
để được nương nhờ vào Tam Bảo. 

Một vị Thánh Nhân là bậc đã được thành đạt ở bất luận một 
tầng Tuệ Đạo nào, thì đã hội đủ phúc duyên với mực độ thuộc Siêu 
Thế của việc đi đến để được nương nhờ.  Vì lẽ ấy, khi hạng người nầy 
thọ mạng diệt thì tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam 
Quy) đã không bị hủy hoại.  Trong kiếp sống kế tiếp, tương tự như 
vậy, vị ấy sẽ thường luôn đi đến để được nương nhờ vào Tam Bảo, 
đó là, Phật, Pháp, và Tăng.  Như chúng ta đã nói, mức độ Siêu Thế 



 88       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

của việc đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) là bất đắc canh 
cải. 

This means that it is not certain a worldling will become a 
Buddhist again in his or her next existence; because the mundane 
level of going for refuge is broken at the time of death.  Maybe he or 
she will believe in a different religious systems or doctrine, which in 
turn may cause troubles and worries.  However, it is certain that a 
noble one will become a Buddhist in his or her next existence.  As a 
result, Buddhists who are afraid of any kind of suffering strive to 
attain at least the lowest level of path and fruition -knowledge.  Dying 
as a noble one, they are assured a good death and, consequently, a 
good life in the next existence. 

Điều nầy có nghĩa là không có đoan chắc rằng một người Phàm 
Tục (Phàm Phu) sẽ trở lại thành một người Phật Tử được nữa ở trong 
kiếp sống kế tiếp của ông ấy hoặc của bà ấy; vì lẽ mức độ thuộc về 
Hiệp Thế của việc đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) đã 
bị hủy hoại vào ngay lúc lâm chung.  Và có thể là ông ấy hoặc bà ấy 
sẽ tín ngưỡng ở trong một hệ thống tôn giáo hoặc học thuyết sai khác, 
mà có thể sẽ lần lượt tạo ra những hệ lụy và ưu não.  Tuy nhiên, xác 
thực rằng một bậc Thánh Nhân thì sẽ trở thành một người Phật Tử ở 
trong kiếp sống kế tiếp của ông ấy hoặc bà ấy.  Kết quả là, những Phật 
Tử thì họ rất sợ hãi ở bất luận một thể loại nào của sự khổ đau, nỗ lực 
để được thành đạt tối thiểu ở mức độ thấp nhất của Tuệ Đạo và Tuệ 
Quả.  Cận tử lâm chung ở cương vị một bậc Thánh Nhân, thì họ đã 
đảm bảo được một mệnh chung an lành và, vì thế, một đời sống thiện 
hảo ở trong kiếp sống kế tiếp. 

 
Going For Refuge: Four Kinds Of Corruption. 

Instead of a complete breach, it is also possible that one’s act 
of going for refuge becomes impure or corrupted.  When it is 
corrupted, the mind wavers or faith is weak.  When faith is weak, the 
benefits of going for refuge will not be as strong anymore. 

Việc Đi Đến Để Được Nương Nhờ (Quy Y): Bốn Thể Loại 
Của Sự Băng Hoại. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       89 

 
 

Thay vì một sự hủy hoại hoàn toàn, thì cũng có thể rằng việc 
tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) của người ta 
trở nên uế tạp hoặc bị băng hoại.  Khi nó đã bị băng hoại, thì tâm thức 
dao động hoặc đức tin bị thối giảm đi.  Khi đức tin bị thối giảm đi, thì 
quả phúc lợi của việc đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) 
sẽ không còn dũng mãnh được nữa. 

 
The act of going for refuge can be corrupted in four ways: 
1. The act of going for refuge can be corrupted because one 

does not understand the attributes of the Triple Gem. When 
one understands a subject well, one can better focus on it; 
whereas, when one lacks understanding, one tends to have 
weak attention.  In this way, it is important to thoroughly 
understand the attributes of the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha, so that one can deeply reflect on the attributes of 
the Triple Gem.  Then the mental act of going for refuge will 
gain in strength. 

2. The act of going for refuge will be weakened and corrupted 
if one’s understanding of the attributes of the Triple Gem 
does not correspond to its actual attributes.  One should 
carefully study the attributes of the Triple Gem in order to 
have right understanding.  Only then will the mental act of 
going for refuge always be pure and bring about joy and 
happiness. 

3. The act of going for refuge will be corrupted if one has 
doubts about the Buddha, Dhamma, and Saṅgha.  One may 
doubt, “It is true that the Buddha ever existed ?  Is it 
possible that the Buddha attained omniscience ?  Is the 
Dhamma true and authentic ?  Can there be any benefits 
from following the Dhamma ?  Can it bring about happiness 
and peace ?  Doesn’t one lose one’s wealth or business by 
practising the Dhamma ?   Is the Saṅgha worthy of refuge 
? Are the members of the Saṅgha really any different from 
lay people ?” Whenever there is skeptical doubt 
(Vicikiccha) about one factor of the Triple Gem, or the 



 90       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Triple Gem as a whole, the mental act of going for refuge is 
weakened. 

4. The act of going for refuge can be corrupted if one has 
disrespect for the Triple Gem.  If one does not have due and 
proper veneration for the Triple Gem, which is definitely 
worthy of respect and veneration, the mental act of going 
becomes very weak.  If one has not studied the Buddha, 
Dhamma, and Saṅgha and lacks a thorough or precise 
knowledge, one may have a low opinion of the Triple Gem 
due to ignorance.  As a result, one will not have any respect.  
It is natural that one tends to have respect for someone or 
something one holds in high esteem. 

Việc tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) có 
thể bị băng hoại ở trong bốn phương cách, đó là: 

1. Việc tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) 
có thể bị băng hoại, là vì người ta bất liễu tri những Ân Đức 
của Tam Bảo.  Khi người ta thấu hiểu rõ một chủ đề, thì 
người ta có thể tập trung vào điều ấy tốt hơn; trong khi đó, 
khi người ta thiếu sự hiểu biết, thì người ta có khuynh hướng 
có sự chú ý yếu kém đi.  Trong phương cách nầy, thì điều 
quan trọng là phải liễu tri một cách hoàn hảo những Ân Đức 
của Phật, Pháp, và Tăng; nhằm để cho người ta có thể suy 
nghiệm một cách sâu sắc về những Ân Đức của Tam Bảo.  
Và như thế, thì ý tác hành đi đến để được nương nhờ sẽ thâu 
đạt được sức mạnh. 

2. Việc tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) 
sẽ bị suy yếu và bị băng hoại đi, nếu giả như sự hiểu biết của 
người ta về những Ân Đức của Tam Bảo lại bất tương xứng 
với hiện thực của những Ân Đức Tam Bảo.  Người ta cần 
phải nghiên cứu một cách cẩn trọng những Ân Đức của Tam 
Bảo nhằm để có được sự hiểu biết chân chính (Chánh Kiến).  
Chỉ như thế, thì ý tác hành đi đến để được nương nhờ sẽ luôn 
luôn được thuần khiết, và sẽ mang lại niềm hoan hỷ và hạnh 
phúc. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       91 

 
 

3. Việc tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) 
sẽ bị băng hoại nếu giả như người ta có nghi vấn về Phật, 
Pháp, và Tăng.  Người ta có thể nghi vấn: “Có thực là Đức 
Phật đã từng hiện hữu không ?” “Có khả thi rằng Đức Phật 
đã thành đạt sự Toàn Tri chăng ?” “Giáo Pháp thì quả là có 
thực và xác tín không ?” “Có thể có những quả phúc lợi nào 
từ ở nơi tùng thuận theo Giáo Pháp chăng ?” “Nó có thể 
mang lại niềm hạnh phúc và sự an tịnh không ?” “Không một 
ai tổn thất sự giàu có hoặc doanh nghiệp của mình bởi do 
việc thực hành Giáo Pháp ?” “Tăng Đoàn có thích đáng là 
chỗ nương nhờ chăng ?” “Những thành viên của Tăng Đoàn 
thì thực sự có khác biệt nào với người thế tục ?”  Bất luận 
khi nào có sự nghi ngờ thắc mắc (Hoài Nghi) về một yếu tố 
của Tam Bảo, hoặc Tam Bảo nói chung, thì ý tác hành đi đến 
để được nương nhờ đã bị suy yếu đi. 

4. Việc tác hành đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) 
có thể bị băng hoại đi nếu giả như người ta tỏ ra bất kính đối 
với Tam Bảo.   Nếu như người ta không có lòng tôn kính 
chân chính và hợp lễ đối với Tam Bảo mà một cách đích thực 
thích đáng được kính trọng và tôn kính, thì ý tác hành đi đến 
để được nương nhờ trở nên rất là yếu kém.  Nếu như người 
ta đã không có được nghiên cứu Phật, Pháp, và Tăng; và 
thiếu tri kiến hoàn hảo hoặc chính xác; thì người ta có thể có 
một kiến giải thấp kém do bởi Vô Minh.  Kết quả là, người 
ta sẽ không có bất luận một sự kính trọng nào cả.  Lẽ thường 
nhiên rằng người ta có khuynh hướng để bầy tỏ lòng kính 
trọng đến một ai hoặc sự vật nào thì người ta giữ lấy trong 
một cao độ hết sức trân quý. 

 
The Buddha’s teachings have been passed on for the past 2,530 

years, from the time he entered Parinibbāna until the present day.  
Since they have been handed down by Buddhists with varying degrees 
of faith, varying levels of understanding, and various points of view, 
it is quite likely that there are some additions, deletions, or 
modifications of minor points. 



 92       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

However, there is no doubt that the essence of the Buddha’s 
teachings has remained unaltered.  For attaining the cessation of 
suffering, the main principles of Non – Self (Anattā), the Four Noble 
Truths, and the Noble Eightfold Path have not undergone any change 
at all.  One can confidently state this because the personal experience 
of those individuals who sincerely practise according to the Buddha’s 
teachings coincides neatly and precisely with the essence of the 
Dhamma.  This point is difficult to understand for those individuals 
who do not actually practise but are satisfied with merely studying, 
listening to, or discussing the Dhamma. 

Những huấn từ của Đức Phật đã được truyền thụ trong suốt 
2,530 năm qua, kể từ khi Ngài đã Viên Tịch Níp Bàn mãi cho đến 
ngày hôm nay.  Từ khi Giáo Pháp đã được truyền thụ do bởi những 
Phật Tử với rất nhiều mức độ đức tin khác biệt nhau, với rất nhiều 
mức độ tri kiến khác biệt nhau, và với rất nhiều quan điểm khác biệt 
nhau, thì rất có thể là có một số thêm thắt vào, cắt xén đi, hoặc biến 
cải ở những điểm thứ yếu. 

Tuy nhiên, chẳng có nghi ngờ chi về tinh hoa của những huấn 
từ của Đức Phật thì vẫn còn được duy trì nguyên vẹn.  Để thành đạt 
việc chấm dứt sự khổ đau, thì những nguyên lý chính yếu về “Không 
Tự Ngã” (Vô Ngã), Tứ Thánh Đế, và Bát Thánh Đạo đã không hề 
thay đổi chút nào cả.  Người ta có thể khẳng định điều nầy một cách 
tự tin bởi do kinh nghiệm cá nhân của những bậc thực hành một cách 
chân thành nhất trí tùng thuận theo những huấn từ của Đức Phật một 
cách tinh xảo và chính xác với tinh hoa của Giáo Pháp.  Về điểm nầy 
thì quả là khó hiểu đối với những cá nhân nào không có thực sự thực 
hành, mà chỉ có hài lòng đơn thuần ở việc nghiên cứu, việc lắng nghe, 
hoặc việc thảo luận về Giáo Pháp. 

 
Individuals with no personal experience of the true essence of 

the Dhamma might think that some minor points do not correspond 
with the true nature of phenomena.  They might even fall prey to 
misinterpretation because their level of understanding cannot grasp 
the essence of the Dhamma or penetrate its true nature.  Therefore, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       93 

 
 

one should take great care not to have any skeptical doubts or 
suspicions about the Dhamma.  These doubts can foster wrong 
actions of a greater or lesser degree. 

Những cá nhân nào không có kinh nghiệm bản thân về bản chất 
thuần nhất tinh hoa của Giáo Pháp thì có thể nghĩ suy rằng có một vài 
điểm nhỏ không phù hợp với chân thực tính của những hiện tượng.  
Thậm chí họ có thể thành nạn nhân của việc đã điều giải sai trật, bởi 
vì mức độ hiểu biết của họ không thể nào thấu triệt được tinh hoa của 
Giáo Pháp hoặc thẩm thấu được chân thực tính của nó.  Vì lẽ ấy, ta 
phải nên cẩn trọng để không có bất luận những sự nghi ngờ thắc mắc 
hoặc hoài nghi nào về Giáo Pháp.  Những sự nghi ngờ nầy có thể nhen 
nhóm những tà hạnh ở một mức độ to lớn hơn hoặc là nhỏ bé hơn. 

 
With regard to the Saṅgha, one should take great care not to 

be doubtful or have incorrect views.  The term Saṅgha mainly refers 
to the noble order of Saṅgha (Ariya Saṅgha), that is, to those 
members of the Saṅgha who have attained path and fruition -
knowledge within the Buddha’s dispensation. 

The conventional order of Saṅgha (Sammuti Saṅgha), 
although its members have not yet attained path and fruition - 
knowledge, is also referred to as Saṅgha because its members live 
according to the monastic disciplinary code (Vinaya) laid down by 
the Buddha. 

Về phần Tăng Đoàn, thì ta phải nên cẩn trọng để không có nghi 
ngờ hoặc là có những quan điểm sai lầm.  Từ ngữ Tăng Đoàn chủ 
yếu đề cập đến Giáo Hội của những bậc Thánh Tăng (Thánh Nhân 
Tăng Đoàn), đó là, đề cập đến những thành viên của Tăng Đoàn với 
các bậc đã thành đạt được Tuệ Đạo và Tuệ Quả ở trong thời kỳ hiện 
hành của Đức Phật. 

Giáo Hội thuộc truyền thống của Tăng Đoàn (Phàm Phu Tăng 
Đoàn), cho dù là các thành viên của Giáo Hội vẫn chưa thành đạt 
được Tuệ Đạo và Tuệ Quả, thế nhưng cũng được xem như là Tăng 
Đoàn bởi vì các thành viên của Giáo Hội đang sinh hoạt tín điều tùng 
thuận theo giới luật chốn thiền tự (Luật) đã được ban hành do bởi 
chính Đức Phật. 



 94       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
Nowadays, all over Burma, there are senior monks (Sayadaws) 

constantly engaged in the practice of Morality, Concentration, and 
Wisdom.  There are also many other monks (Bhikkhus) who value 
pure morality as much as their own lives and respectfully adhere to 
the monastic disciplinary code, though they cannot practise full – 
time. 

Ngày nay, khắp cả nước Miến Điện, có những bậc Cao Tăng 
(Đại Trưởng Lão) đã không ngừng chuyên tâm trong việc trau giồi 
về Đức Hạnh (Giới), Định Thức (Định), và Trí Tuệ (Tuệ).  Cũng có 
nhiều vị tu sĩ khác nữa, họ coi trọng giá trị tịnh đức như chính bản 
mệnh của mình, và một cách cung kỉnh phụng hành giới luật chốn 
thiền tự, mặc dù rằng họ không có thể nào thực hành được toàn bộ 
thời gian. 

 
As the bodily, verbal, and mental actions (Kāyakamma, 

vacīkamma, manokamma) of these monks are very pure, they are 
worthy of respect.  Even those members of the Saṅgha who have not 
yet attained path or fruition - knowledge are worthy of great respect.  
How much more worthy of veneration are those members of the Noble 
Saṅgha, existing from the Buddha’s time until now, who have 
attained at least one stage of path - knowledge.  If a person 
understands in this way, he will have no more doubts about the 
Saṅgha. 

Vì những tác hành về Thân, Lời, và Ý (Thân Hành Nghiệp 
Lực, Ngữ Hành Nghiệp Lực, Ý Hành Nghiệp Lực) của các vị tu sĩ 
nầy rất là thuần khiết, do vậy họ thích đáng để được tôn trọng.  Mặc 
dù các thành viên đấy của Tăng Đoàn vẫn chưa có được thành đạt Tuệ 
Đạo hoặc Tuệ Quả, họ vẫn thích đáng để được quý trọng.  Quả là thích 
đáng biết bao để được tôn kính, là những thành viên của Hội Thánh 
Tăng Đoàn, đã hiện hữu kể từ thời kỳ của Đức Phật mãi cho đến ngày 
hôm nay; họ đã thành đạt được tối thiểu ở một tầng Tuệ Đạo.  Nếu 
như một người đã liễu tri ở trong đường lối nầy, thì ông ấy sẽ không 
còn có những sự nghi ngờ nào nữa về Tăng Đoàn. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       95 

 
 

 
When you are able to keep the precepts (Sīla) and develop 

concentration (Samādhi) as well as wisdom (Paññā) through 
personal practice, your bodily and verbal actions will become 
faultless and pure.  As a result, your unwholesome mental states 
(Akusalacitta) will be greatly reduced and the mind purified to a 
large extent.  Based on your own experience, you will have an even 
greater veneration for the Saṅgha.  All doubts will completely 
disappear. 

Khi các bạn có khả năng để thọ trì những điều học giới (Giới) 
và phát triển được định thức (Định) cũng như trí tuệ (Tuệ) thông qua 
việc thực hành của cá nhân; thì những tác hành về Thân và về Lời sẽ 
trở nên hoàn thiện và thuần khiết.  Kết quả là, những trạng thái tâm lý 
vô tịnh hảo (Bất Thiện Tâm) sẽ được giảm bớt một cách đáng kể và 
tâm thức đã được thanh lọc ở mức độ rộng lớn.  Dựa trên kinh nghiệm 
của bản thân mình, các bạn sẽ còn có được một sự tôn kính to lớn hơn 
nữa đối với Tăng Đoàn.  Tất cả những sự nghi ngờ sẽ biến mất một 
cách hoàn toàn. 

 
Restraint And Individuals Worthy Of Respect. 

In the context of worldly matters, noble qualities are recognized 
as worthy of respect.  The opposite true of evil or harmful qualities.  
Persons whose speech or deeds are evil and harmful are not worthy 
of respect.  By contrast, those whose thoughts, speech, and deeds are 
noble are recognized by all as persons worthy of respect. 

The question may arise, “What is the criterion for 
differentiating between what is noble and what is ignoble ?”  The 
answer is: the presence or absence of a mean and evil mind.  A mean 
and evil mind contains mental states such as strong greed, strong 
hatred, strong conceit, jealousy (Issa), or stinginess (Micchariya).  If 
one has these kinds of mean and evil thoughts, one’s deeds and speech 
will also become mean and evil. 

One must restrain harmful thoughts, speech, and deeds with 
moral shame (Hiri), and moral fear of wrong doing (Ottappa).  This 
restraint arises based on mindfulness (Sati) and wisdom (Paññā).  If 



 96       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

one cannot restrain these harmful actions, the standard of a human 
being becomes not much different from that of an animal. 

Kiểm Thúc Và Những Cá Nhân Thích Đáng Với  
Sự Tôn Trọng. 

Trong bối cảnh của các vấn đề ở thế gian, thì những đức tính 
cao quý đã được công nhận là thích đáng với sự tôn trọng.  Điều ngược 
lại thì đúng với những đặc tính xấu xa tội lỗi hoặc là tổn hại.  Những 
người mà có ngôn từ, hoặc các tác hành của họ là xấu xa tội lỗi và tổn 
hại, thì bất thích đáng với sự tôn trọng.  Trái lại, với những người có 
những tư duy, những ngôn từ, và những tác hành cao quý, thì đã được 
công nhận do bởi tất cả, như là những bậc thích đáng với sự tôn trọng. 

Câu hỏi có thể nẩy sinh lên: “Tiêu chuẩn nào để phân biệt được 
giữa cái chi là cao quý và cái chi là ty liệt ?”  Câu trả lời là: sự hiện 
diện hoặc sự vắng mặt của một tâm thức độc ác và xấu xa tội lỗi.  Một 
tâm thức độc ác và xấu xa tội lỗi chứa đựng những trạng thái tinh thần 
(Tâm) như là tham cùng cực, oán hận cùng cực, tăng thượng mạn, đố 
kỵ (Tật Đố), hoặc bỏn xẻn (Lận Sắc).  Nếu như một người có những 
thể loại độc ác và xấu xa tội lỗi nầy ở trong những tư duy, thì các tác 
hành và những ngôn từ của người ấy cũng sẽ trở nên độc ác và xấu xa 
tội lỗi. 

Người ta phải kiểm thúc những tư duy, những ngôn từ, và các 
tác hành tổn hại bằng với sự hổ thẹn ở mặt tinh thần (Tàm), và sự sợ 
hãi về hành vi sai trái ở mặt tinh thần (Quý).  Việc kiểm thúc nầy khởi 
sinh lên, là đã được dựa ở trên chánh niệm (Niệm) và trí tuệ (Tuệ).  
Nếu như người ta không thể nào kiểm thúc được những hành động 
tổn hại nầy, thì tiêu chuẩn của một con người trở nên chẳng có khác 
chi cho lắm với tiêu chuẩn của một bàng sinh. 

 
In a human being or an animal, the mental states of greed, 

hatred, and conceit are basically the same.  This is also true for the 
states of wanting or craving, aversion or despair, and superiority or 
haughtiness.  However, there is a difference insofar as human beings 
are able to restrain such harmful and evil thoughts, speech, and deeds 
with shame and fear of wrong – doing based on mindfulness and clear 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       97 

 
 

comprehension (Satisampajañña).  Animals do not have the 
intellectual understanding of right and wrong that human beings do.  
Nor do they have shame or fear of wrong - doing.  Therefore, they 
cannot restrain themselves.  This is the difference between human 
beings and animals. 

Ở trong một con người hoặc một bàng sinh, thì những trạng thái 
tinh thần về sự tham lam, lòng sân hận, hoặc sự kiêu mạn, một cách 
cơ bản là như nhau.  Điều nầy cũng đúng đối với những trạng thái của 
lòng tham muốn hoặc ái dục, sự chán ghét hoặc thất vọng, và thái độ 
trịch thượng hoặc cống cao ngã mạn.  Tuy nhiên, có một sự khác biệt 
tới mức mà con người có khả năng để kiểm thúc những tư duy, những 
ngôn từ, và các tác hành bằng với sự hổ thẹn (Tàm) và sự sợ hãi (Quý) 
về hành vi sai trái đã được dựa trên chánh niệm và sự liễu tri rõ ràng 
(Niệm Tỉnh Giác).  Chúng Bàng Sinh thì không có được sự hiểu biết 
tri thức về đúng hoặc sai mà chúng Nhân Loại có được.  Và chúng 
cũng không có sự hổ thẹn (Tàm) hoặc sự sợ hãi (Quý) về hành vi sai 
trái.  Bởi do thế, chúng không thể nào tự kiểm thúc được.  Đây là sự 
khác biệt giữa chúng Nhân Loại và chúng Bàng Sinh. 

 
When people do not restrain their mean thoughts, one witnesses 

inappropriate and animal – like behavior in human beings.  For 
example, in the so – called developed countries, a great range of 
sensual pleasures are regarded as gifts of life.  Because some people 
give free rein to their mean and greedy thoughts, cruel acts and 
vulgar behavior, including acts that one normally would not dare to 
look at or listen to, occur.  Lack of self – restraint over one’s thoughts 
causes this behavior. 

Khi người ta bất kiểm thúc những tư duy độc ác của mình, thì 
người ta bộc lộ ra tập tính không thích đáng và tợ thú tính ở trong con 
người.  Tỷ dụ như, ở trong những quốc gia được gọi là phát triển, thì 
một loạt những thú vui dục trần đã được xem như là những tặng phẩm 
của cuộc đời.  Bởi vì có một số người đã tự do buông thả những tư 
duy độc ác và lòng tham lam của mình, những hành động hung ác và 
tập tính thô bạo, bao gồm luôn cả những hành động mà một người 
bình thường sẽ không dám nhìn hoặc lắng nghe, hiện bầy.  Khiếm 



 98       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

khuyết sự tự kiểm thúc đối với những tư duy của mình, là tác nhân 
của tập tính nầy. 

 
To summarize: a person with self – restraint is noble and, 

therefore, worthy of respect.  On the other hand, a person who lacks 
self – restraint is ignoble or inferior and, therefore, not worthy of 
respect.  A person with a little self –restraint is slightly noble, while 
one with more self – restraint is nobler.  A person with complete self 
– restraint is the noblest of all. 

We have been talking about how the act of going for refuge can 
be corrupted due to disrespect.  And we have been trying to 
differentiate between what is and what is not worthy of respect.  In 
regard to the Triple Gem, the jewel of the Buddha is the most noble 
and worthy of veneration.  The jewel of the Dhamma is also worthy 
of veneration because it teaches the right path and the method for 
restraining harmful bodily, verbal, and mental actions.  If due to 
ignorance, one is disrespectful towards that which is worthy of 
respect, two consequences arise.  Not only is the act of taking refuge 
corrupted, there are also other ill effects of that unwholesome action. 

Tóm lại: một người với sự tự kiểm thúc mà là bậc cao quý và, 
do vậy, thích đáng với sự tôn trọng.  Ở mặt khác, một người khiếm 
khuyết sự tự kiểm thúc mà là hạng ty liệt hoặc thấp hèn và, do vậy, 
bất thích đáng với sự tôn trọng.  Một người với một chút ít sự tự kiểm 
thúc thì thánh thiện một chút ít; trong khi một người với sự tự kiểm 
thúc nhiều hơn thì thánh thiện hơn.  Một người với sự tự kiểm thúc 
hoàn bị thì thánh thiện nhất của tất cả. 

Chúng ta đã đang nói về làm thế nào việc tác hành đi đến để 
được nương nhờ (việc thọ Tam Quy) có thể bị băng hoại bởi do sự 
không tôn trọng.  Và chúng ta đã đang cố gắng để phân biệt giữa cái 
chi là thích đáng và cái chi là bất thích đáng với sự tôn trọng.  Về Tam 
Bảo, thì báu vật của Đức Phật (Phật Bảo) thì cùng tột cao quý và thích 
đáng với sự tôn kính.  Báu vật của Giáo Pháp (Pháp Bảo) thì cũng 
thích đáng với sự tôn kính, bởi vì Giáo Pháp chỉ dạy đạo lộ chân chính 
(Chánh Đạo) và phương pháp để kiểm thúc những tác hành gây tổn 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       99 

 
 

hại ở Thân, Ngữ, và Ý.  Nếu như, vì Vô Minh, người ta đã không tôn 
trọng đối với điều mà thích đáng để được tôn trọng, thì có hai hậu quả 
phát sinh.  Không những chỉ là việc thọ Tam Quy đã bị băng hoại đi, 
mà lại còn có những dị thục quả bất thiện khác nữa (khởi sinh) từ ở 
nơi hành động vô tịnh hảo ấy. 

 
Some individuals who do not understand the basic nature of 

respect and disrespect regarding the Saṅgha focus on the few Saṅgha 
members whose behavior is improper and, therefore, show no respect 
toward any member of the Saṅgha.  These people should reflect that, 
“The social and religious rules kept by lay people are incomparable 
to the two hundred and twenty seven rules of the monastic discipline 
kept by the Saṅgha.  The degree of restraint is vastly different. Even 
if a member of the Saṅgha who is a worldling transgresses one or a 
few of the minor rules of the discipline, he or she is still many times 
superior and more noble than us.” This line of reflections allows the 
possibility of having respect for all Saṅgha members.  One can then 
avoid the ill effects of having disrespect for what is worthy of respect, 
and enjoy the good or wholesome effects of having respect for what 
is worthy of respecting, such as long life and prosperity. 

Có một vài cá nhân bất liễu tri bản chất cơ bản về sự tôn trọng 
hoặc không tôn trọng đối với Tăng Đoàn tựu trung vào một vài thành 
viên của Tăng Đoàn có tập tính bất chính và, do đó, biểu lộ không tôn 
trọng đối với bất luận một thành viên nào của Tăng Đoàn.  Những 
người nầy nên suy nghiệm rằng “Các quy luật xã hội và tôn giáo đã 
được tuân thủ do bởi người thế tục (Cư Sĩ) thì bất khả tỷ giảo với hai 
trăm hai mươi bảy điều giới luật của chốn thiền tự đã được tuân thủ 
do bởi Tăng Đoàn.  Mức độ của việc kiểm thúc thì vô cùng khác biệt.  
Cho dù một thành viên của Tăng Đoàn là một vị Phàm Tăng vi phạm 
một hoặc một vài điều giới luật nhỏ (Tiểu Giới) đi nữa, thì ông ấy 
hoặc bà ấy vẫn thù thắng và cao quý hơn cả chúng ta rất nhiều lần.”  
Dòng suy nghiệm nầy cho phép tính khả thi trong việc tôn trọng đối 
với tất cả thành viên của Tăng Đoàn.  Thế rồi người ta có thể tránh 
khỏi những dị thục quả bất thiện của việc không tôn trọng đối với điều 
mà thích đáng để được tôn trọng; và thụ hưởng những dị thục quả 



 100       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

thiện hoặc tịnh hảo đối với điều mà thích đáng để được tôn trọng, 
chẳng hạn như là trường thọ và sự thịnh vượng. 

 
In summary, these are the four causes for the corruption of the 

act of going for refuge: 
1. Not understanding the attributes of the Triple Gem. 
2. Wrong understanding of the attributes of the Triple Gem. 
3. Doubt about the attributes of the Triple Gem. 
4. Disrespect for the Triple Gem. 
Tóm lại, những bốn nguyên nhân dẫn đến sự băng hoại của việc 

thọ Tam Quy, là: 
1. Bất liễu tri những Ân Đức của Tam Bảo. 
2. Tà kiến về những Ân Đức của Tam Bảo. 
3. Hoài nghi về những Ân Đức của Tam Bảo. 
4. Không tôn trọng đối với Tam Bảo. 
 

Paying Homage Is Not Identical To Going For Refuge. 
Another point is: the act of merely paying homage with folded 

hands cannot by itself be considered going for refuge.  Sometimes 
people pay homage in accordance with their traditions or culture, but 
without proper faith it cannot be regarded as an act of going for 
refuge.  Only if one pays homage as an act of faith or veneration to a 
worthy (Dakkhiṇeyya) person can it be called going for refuge. 

Tỏ Lòng Tôn Kính Thì Không Giống Với Việc Đi Đến Để 
Được Nương Nhờ (Việc Thọ Tam Quy). 

Một điểm khác nữa là: hành động chỉ đơn thuần tỏ lòng tôn kính 
với đôi bàn tay chấp lại thì không thể tự nó được coi là việc đi đến để 
được nương nhờ (việc thọ Tam Quy).  Đôi khi người ta tỏ lòng tôn 
kính thể theo truyền thống, hoặc là thể theo văn hóa của họ, thế nhưng 
không có đức tin đúng đắn, thì việc đó không thể coi là một hành động 
của việc đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy).  Chỉ khi nào 
người ta tỏ lòng tôn kính như là một hành động của đức tin hoặc sự 
tôn kính đến một bậc thích đáng để được cúng dường (Bậc Khả Hiến 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       101 

 
 

Cống – Bậc Ứng Thụ Bố Thí Chi Nhân) thì việc đó có thể được gọi 
là việc đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy). 

 
In the commentary, it says: 
“So panesa ñātibhayācariyadakkhiṇeyyavasena catubbidho 

hoti.” (35) 
The meaning of this passage is: 
· Paying homage because he / she is a relative. 
· Paying homage because of fear. 
· Paying homage because he / she is one’s teacher. 
· Paying homage because he / she is endowed with morality, 

concentration, and wisdom (a person worthy of offerings). 
Trong bộ Chú Giải, có nói rằng: 
“Vị ấy là bậc thuộc Tứ Pháp: gia quyến, úy cụ, giáo thọ, khả 

hiến cống” (35) 
Ý nghĩa của đoạn văn nầy là: 
· Tỏ lòng tôn kính bởi vì ông ấy / bà ấy là một gia quyến. 
· Tỏ lòng tôn kính bởi vì sự sợ hãi. 
· Tỏ lòng tôn kính bởi vì ông ấy / bà ấy là vị giáo thọ của mình. 
· Tỏ lòng tôn kính bởi vì ông ấy / bà ấy đã hội đủ phúc duyên 

với Đức Hạnh (Giới), Định Thức (Định), và Trí Tuệ (Tuệ) 
(một bậc thích đáng với việc cúng dường các lễ vật). 

 
The first three acts of paying homage do not count as going for 

refuge.  Only paying homage to a worthy person who is endowed with 
the attributes of morality, concentration, and wisdom can be called 
an act of going for refuge. 

A worthy person means either an individual who has attained 
the cessation of the defilements greed, hatred, and delusion, or an 
individual who is still practising to attain the cessation of these 
defilements, or an individual who is practising the trainings of 
morality, concentration, and wisdom. 

Ba hành động đầu tiên của việc tỏ lòng tôn kính thì không được 
xem như là việc đi đến để được nương nhờ (việc thọ Tam Quy).  Chỉ 



 102       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

có tỏ lòng tôn kính đến một bậc thích đáng, là bậc đã hội đủ phúc 
duyên với những Ân Đức của Đức Hạnh, Định Thức, và Trí Tuệ thì 
mới có thể được gọi là một hành động của việc đi đến để được nương 
nhờ (việc thọ Tam Quy). 

Một bậc thích đáng có nghĩa là bậc - hoặc đã được thành đạt 
việc chấm dứt những phiền não của sự tham lam, lòng sân hận, và sự 
si mê; hoặc là bậc vẫn đang còn thực hành để thành đạt việc chấm dứt 
những Pháp phiền não nầy; hoặc là bậc đang thực hành việc huấn tập 
về Đức Hạnh (Giới), Định Thức (Định), và Trí Tuệ (Tuệ). 

 
The question may arise, “What  is  the  benefit  of  going  for 

 refuge ?”  If one goes for refuge to the Triple Gem with genuine faith, 
one will not be reborn in the lower realms (Apāya) anymore.  One 
will enjoy a good life (Bhavasampatti) endowed with material wealth 
(Bhogasampatti). 

I have been talking about the most fundamental aspect of 
Buddhism, the devotional aspect.  Even here, there are many points 
to understand.  While there are three more aspects of Buddhism, it is 
important to understand this basic aspect.  It is essential to 
understand the meaning of going for refuge.  It is also vital to 
understand why the Triple Gem is worthy of faith and veneration.  If 
one understands these basic tenets, one will be able to understand the 
more advanced aspects, which include the ethical aspect, the moral 
aspect, and the practical aspect. 

Câu hỏi có thể nẩy sinh lên: “Quả phúc lợi của việc đi đến để 
được nương nhờ (Việc Quy Y) thì như thế nào ?”  Nếu như một người 
đi đến để được nương nhờ vào Tam Bảo (Việc Quy Y Tam Bảo) với 
đức tin chân chính, thì người ấy sẽ không còn phải bị tái tục vào trong 
những Cõi thấp kém nữa (Khổ Thú).  Người ấy sẽ được thụ hưởng 
một đời sống tốt đẹp (Hữu Công Đức), và được hội đủ phúc duyên 
với của cải vật chất (Tài Sản Công Đức). 

Sư đã đang nói về phương diện cơ bản nhất của Phật Giáo, 
Phương Diện Kính Tín.  Ở ngay tại đây, có rất nhiều điểm để liễu tri.  
Trong lúc đó thì còn có ba phương diện của Phật Giáo nữa; điều quan 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       103 

 
 

trọng là phải thấu hiểu được phương diện cơ bản nầy.  Đó là điều cốt 
yếu để thấu hiểu ý nghĩa của việc đi đến để được nương nhờ (việc thọ 
Tam Quy).  Đó cũng là điều trọng đại để thấu hiểu được vì sao Tam 
Bảo thích đáng với đức tin và lòng tôn kính.  Nếu như người ta thấu 
hiểu được những giáo lý cơ bản nầy rồi, thì người ta sẽ có khả năng 
để thấu hiểu những phương diện cao cấp hơn nữa, bao gồm Phương 
Diện Luân Lý, Phương Diện Đạo Đức, và Phương Diện Thực Hành. 

 
Dedication And Sharing Of Merit. 

Through the practice of meritorious deeds such as generosity, 
morality, meditation, listening to the Dhamma, and voluntary 
service, may we be able to associate with those who are wise and 
virtuous; may we be able to listen to and remember the true Dhamma 
and the true words of the wise and virtuous; may we be able to 
practice the true way leading to the cessation of suffering and become 
free from all kinds of suffering; may we swiftly attain Nibbāna. 

We share the merits of these wholesome deeds with our parents, 
grandparents, teachers, and all living beings.  May all of them 
partake in these merits and be happy and peaceful. 

Cống Hiến Và Chia Sẻ Quả Phước Báu. 
Thông qua việc thực hành về những thiện công đức như là lòng 

quảng thí (Xả Thí), đức hạnh (Trì Giới), thiền định (Tham Thiền), lắng 
nghe về Giáo Pháp (Thính Pháp), và phụng hành thiện nguyện; ước 
mong rằng: 

1. Chúng ta có khả năng được kết giao với các bậc Hiền Trí; 
2. Chúng ta có khả năng được lắng nghe và truy niệm Chánh 

Pháp và những Chân Ngôn của các bậc Hiền Trí; 
3. Chúng ta có khả năng được thực hành Chánh Đạo dắt dẫn 

đến việc chấm dứt sự khổ đau, và cho được giải thoát tất cả 
mọi thể loại của sự khổ đau; 

4. Chúng ta sớm mau thành đạt Níp Bàn. 
Chúng ta xin chia sẻ những Quả Phước Báu của các Thiện Hạnh 

nầy đến với Mẹ Cha của chúng ta, Ông Bà, các bậc Giáo Thọ Sư, và 
tất cả Chúng Hữu Tình.  Ước mong tất cả họ được thụ hưởng trong 
những Quả Phước Báu nầy, và cho được hạnh phúc và bình an. 



 104       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
Sādhu, Sādhu, Sādhu. 

May all beings realize the Dhamma 
and live in peace and happiness. 

Lành thay, Lành thay, Lành thay. 
Ước mong tất cả chúng hữu tình chứng tri Giáo Pháp và sống 

ở trong sự bình an và niềm hạnh phúc. 
 
 

------------------------00000------------------- 
 

CHAPTER  II 
CHƯƠNG II 

 
THE ETHICAL ASPECT OF BUDDHISM 

PHƯƠNG DIỆN LUÂN LÝ CỦA PHẬT GIÁO 
 

Summary Of The Buddha’s Teaching. 
Now I am going to talk about the ethical aspect of Buddhism. 

The ethical aspect concerns the mental attitude, whereas the moral 
aspect of Buddhism is the outward manifestation of this mental 
attitude in the form of speech or bodily action.  The Buddha’s 
Dhamma includes many teachings and guidelines that definitely give 
rise to mundane ans supramundane benefits.  His teachings are 
diversified since they are tailored to the temperaments of different 
people, at different times and places.  However, sometimes the 
Buddha summarized his teachings and gave the essence of the 
Dhamma.  The essence of his teaching is: 

Sabbapāpassa akaraṇaṃ 
Kusalassa upasampadā, 
Sacittapariyodapanaṃ, 

Etaṃ Buddhāna sāsanaṃ. (1) 
Not to do evil, 

To cultivate good, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       105 

 
 

To purify one’s mind, 
This is the teaching of the Buddhas. (2) 

Tóm Tắt Huấn Từ Của Đức Phật. 
Bây giờ thì Sư sẽ nói về Phương Diện Luân Lý của Phật Giáo.  

Phương diện luân lý hữu quan đến thái độ tinh thần, trong khi đó 
Phương Diện Đạo Đức của Phật Giáo thì biểu hiện vẻ bên ngoài của 
thái độ tinh thần nầy trong hình thức ở những ngôn từ hoặc hành động 
thuộc về Thân.  Giáo Pháp của Đức Phật bao gồm những huấn từ và 
các kim chỉ nam mà qua đó đã làm phát sinh lên những quả phúc lợi 
Hiệp Thế và Siêu Thế.  Những huấn từ của Ngài thì đa dạng hóa vì 
chúng khéo thích hợp với những tính khí của các hạng người sai khác 
với nhau, vào những thời điểm và địa điểm khác biệt nhau.  Tuy nhiên, 
đôi khi Đức Phật đã tóm tắt những huấn từ của Ngài và đã truyền đạt 
tinh hoa của Giáo Pháp. 

Tinh hoa huấn từ của Ngài, đó là: 
Chư Ác mạc tác, 

Chúng Thiện phụng hành, 
Tự tịnh kỳ ý, 

Thị Chư Phật giáo. (1) 
Không làm mọi điều ác, 
Thành tựu các hạnh lành, 

Tâm ý giữ trong sạch, 
Chính lời Chư Phật dạy. (2) 

“Hành Ác bậc trí không làm, 
Chăm làm Thiện hạnh, sáng ngời Trí nhân. 

Thanh lọc tâm ý giồi trau, 
Huấn từ Chư Phật truyền trao ba đời.” 

 
Abstaining from unwholesomeness (Akusala) means to abstain 

from deeds, speech, and thoughts that harm or hurt others.  If one 
does not abstain from these actions, bad or unpleasant results will 
definitely arise.  Therefore, one should abstain from these actions. 

In contrast, wholesome (Kusala) means deeds, speech, and 
thoughts that do not harm or hurt anyone.  If one performs such 
actions, positive and good results will definitely arise.  Thus, one 



 106       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

should exclusively engage in good and wholesome actions as much as 
possible. 

Tránh không làm các điều vô tịnh hảo (Bất Thiện) có nghĩa là 
tránh không làm những hành động, những ngôn từ, và những nghĩ suy 
mà gây thiệt hại hoặc làm tổn thương đến những người khác.  Nếu 
như người ta không kiềm chế được những hành động nầy, thì những 
quả dị thục bất thiện hoặc bất duyệt ý một cách quả quyết sẽ khởi sinh.  
Vì lẽ ấy, người ta nên tránh không làm những hành động như vầy. 

Ngược lại, điều tịnh hảo (Thiện) có nghĩa là những hành động, 
những ngôn từ, và những nghĩ suy mà không gây thiệt hại hoặc làm 
tổn thương cho bất cứ một ai.  Nếu như người ta thực hiện được những 
hành động như vậy, thì những quả dị thục tích cực và thiện hảo một 
cách quả quyết sẽ khởi sinh.  Vì thế, người ta chỉ nên chuyên nhất 
tham dự vào những thiện hạnh và tịnh hảo càng nhiều càng tốt. 

 
Two Ways To Purify The Mind. 

With regard to “purifying the mind”: if the mind is overcome 
with defilements such as greed, anger, delusion, conceit, or wrong 
view, there will be much suffering.  Therefore, one should diminish 
these mental defilements as much as one can, and, if possible, totally 
eliminate them to keep the mind pure.  In general [or “generally 
speaking”], there are two methods that can be used to purify the mind.  
These two methods are: 

1. Wise attention (Yoniso manasikāra). 
2. Insight meditation (Vipassanā bhāvanā). 

Hai Phương Thức Để Thanh Lọc Tâm. 
Về “việc thanh lọc tâm thức”: nếu như tâm thức đã bị ức chế 

với những Pháp phiền não, chẳng hạn như là sự tham lam, lòng sân 
hận, sự kiêu mạn, hoặc là tà kiến; thì sẽ phải bị khốn khổ biết bao.  Vì 
thế, ta nên làm suy giảm những Pháp phiền não tinh thần nầy càng 
nhiều càng tốt nếu như ta có thể, và, nếu là khả thi, thì nên loại trừ 
chúng một cách trọn vẹn để giữ cho tâm thức được thuần khiết.  Một 
cách tổng quát [hoặc “nói chung” thì] có hai phương thức mà qua đó 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       107 

 
 

có thể được sử dụng để thanh lọc tâm thức.  Những hai phương thức 
nầy, đó là: 

1. Sự Cẩn Thẩm (Như Lý Tác Ý – Tác Ý Khôn Khéo). 
2. Thiền Tuệ Giác (Minh Sát Tuệ Tu Tập). 
 

Wise Attention. 
Yoniso manasikāra means thorough attention, careful 

consideration, or wise attention in order to achieve a favourable, 
wholesome outcome.  No matter what difficult circumstance one 
encounters, or what distressing situation one finds oneself in, one 
should look at or reflect upon the situation with wise attention in 
order to make the best of it.  One should set aside the dark side of 
things related to the circumstance or event and think about the good 
side of things as much as possible.  We can all it Optimism.  It is “to 
find gain in loss” or “to get the good out of the bad.”  In this way the 
mind can be reasonably purified, and there will be a sense of well – 
being and happiness to a large extent. 

Sự Cẩn Thẩm. 
Như Lý Tác Ý (Tác Ý Khôn Khéo) có nghĩa là sự chú ý triệt để, 

sự thẩm xét cẩn trọng, hoặc sự cẩn thẩm để đạt được một kết quả thiết 
thực lợi ích và tịnh hảo.  Bất luận trường hợp khó khăn nào mà ta gặp 
phải, hoặc tình huống hiểm nghèo nào ta tự lâm vào, thì ta nên thẩm 
thị, hoặc suy nghiệm vào tình huống với sự cẩn thẩm để giải quyết 
(một tình huống bất lợi) một cách tốt đẹp nhất có thể được.  Ta nên 
đặt sang một bên mặt ám muội xấu xa của các sự vật hữu quan đến 
tình huống hoặc sự kiện ấy đi; và nên nghĩ suy về mặt thiện mỹ của 
các sự vật ấy càng nhiều càng tốt.  Chúng ta có thể gọi sự việc ấy là 
Lạc Quan Chủ Nghĩa.  Đó là “trong thất bại mà gặt hái thành công” 
(chuyển bại thành thắng) hoặc “gạn đục và khơi trong” gạt bỏ tạp 
chất, cái xấu, chắt lọc lấy tinh chất, cái hay, cái tốt.  Trong phương 
thức nầy, thì tâm thức có thể được thanh lọc hợp lý, và sẽ có một cảm 
thọ an lạc và niềm hạnh phúc đến một mức độ rộng lớn. 

 
Usually it is the nature of humans that when encountering an 

unfavourable circumstance or an adverse event, the mind gets hooked 



 108       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

on the experience and tends to think about it all the time.  As a result, 
one feels distressed.  One tends to forget the favourable side of the 
experience.  There is a good as well as a bad side to every 
circumstance, event, or situation.  One should avoid thinking about 
the negative side and learn to reflect upon the positive as much as 
possible.  Practising in this way leads to considerable success and 
achievement.  This is Yoniso Manasikāra or Wise Attention.  This is 
one of the methods used to purify the mind, and it is within reach of 
every person. 

Thông lệ đó là bản chất của con người mà một khi gặp phải một 
tình huống không thuận lợi, hoặc một sự kiện rủi ro bất lợi, thì tâm 
thức thường luôn dính mắc vào sự trải nghiệm và có thiên hướng 
không ngớt nghĩ suy về sự việc ấy.  Kết quả là, người ta đã cảm thọ 
ưu não.  Người ta có thiên hướng quên đi những mặt thuận lợi của 
việc trải nghiệm.  Có một mặt tốt cũng như mặt xấu cho từng mỗi 
trường hợp, sự kiện, hoặc tình huống.  Người ta nên tránh xa việc nghĩ 
suy về mặt tiêu cực, và học cách nghiệm suy ở mặt tích cực càng nhiều 
càng tốt.  Thực hành trong phương thức nầy đưa đến sự thành công 
và dẫn đến thành quả đáng kể.  Đây là Như Lý Tác Ý  hoặc là Sự Cẩn 
Thẩm.  Đây là một trong những phương thức đã được sử dụng để 
thanh lọc tâm thức, và nó nằm ở trong khả năng của mọi người. 

 
It is easier to have wise attention if one’s own nature is inclined 

to be kind, considerate, compassionate, hepful, and to rejoice in 
others’ well – being and happiness.  In other words, it is easier to 
develop wise attention if one’s own nature is basically good and 
noble. 

If the mind reacts to the well – being and happiness of others 
with jealousy, thoughts of harm and destruction, or strong forms of 
greed, anger, and conceit; it is difficult to apply wise attention.  In 
short, it is difficult to establish wise attention for a person with a mean 
and evil mind.  As the mind of such a person lacks wise attention, this 
person will experience suffering and misery in either this life or the 
lives to come.  Therefore, it is very important to seek out and study 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       109 

 
 

the Buddha’s teachings, and to cultivate the basic qualities of a noble 
heart and mind. 

Thật rất là dễ dàng để có được sự cẩn thẩm nếu như bản chất 
của chính tự bản thân mình đã có thiên hướng về lòng từ ái, ân cần tử 
tế, lòng bi mẫn, sự giúp đỡ, và tùy hỷ công đức với sự an lạc và niềm 
hạnh phúc của những tha nhân.  Nói một cách khác, thật rất là dễ dàng 
để phát triển sự cẩn thẩm nếu như bản chất của chính tự bản thân mình 
một cách cơ bản là thiện hảo và thánh thiện. 

Nếu như tâm thức phản ứng lại với sự an lạc và niềm hạnh phúc 
của những tha nhân với lòng ganh tỵ, nghĩ suy đến việc gây tổn hại 
và sự hủy diệt, hoặc các hình thức mãnh liệt về sự tham lam, lòng sân 
hận, và sự kiêu mạn; quả thật là khó để áp dụng sự cẩn thẩm nầy.  
Tóm lại, thật là khó khăn để thiết lập sự cẩn thẩm cho một người với 
một tâm thức độc ác và xấu xa tội lỗi.  Vì tâm thức của một người như 
vậy đã khiếm khuyết sự cẩn thẩm, nên người nầy sẽ trải nghiệm sự 
đau khổ và sự khốn cùng, hoặc ở ngay trong kiếp sống nầy hoặc ở 
trong những kiếp sống sắp tới.  Bởi do vậy, điều rất quan trọng là tìm 
cho ra và nghiên cứu cho được những huấn từ của Đức Phật, và phải 
trưởng dưỡng những phẩm chất cơ bản của một trái tim cao quý và 
một tấm lòng thánh thiện. 

 
Insight Meditation. 

The second method is to purify the mind by practising Insight 
Meditation.  This is the best method.  Insight Meditation means to 
mindfully observe the true nature of bodily and mental phenomena, 
or physicality and mentality, as it really is.  With time, as one observes 
continually, the mind becomes calm and concentration develops.  As 
the mind gets concentrated, one penetrates into the nature of the 
bodily and mental processes being observed and realizes them as they 
truly are.  During these moments of realization, the defilements that 
can arise when there is no mindfulness do not arise.  As a result, the 
mind is pure and clear, and one feels happy and peaceful.  This is the 
supreme way of following the Buddha’s teachings for purifying the 
mind.  Of these methods of purifying the mind, everyone is able to 
practise wise attention, but not everyone is able to practise Insight 



 110       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Meditation.  That is because many people think Insight Meditation is 
difficult to practise.  Actually, it is not as difficult as mosr people 
think.  With repeated practise, they would come to realize that it is not 
so hard. 

Thiền Tuệ Giác. 
Phương thức thứ hai là để thanh lọc được tâm thức bằng với 

việc thực hành Thiền Tuệ Giác.  Đây là phương thức tốt nhất.  Thiền 
Tuệ Giác có nghĩa là phải quán sát một cách chú niệm vào chân thực 
tính của những hiện tượng thuộc về thể xác và tinh thần, hoặc đặc tính 
thể chất và năng lực tinh thần, như nó đang là thực tại.  Với thời gian, 
khi mà người ta quán sát một cách liên tục, thì tâm thức trở nên an 
tịnh và sự định thức phát triển.  Trong khi tâm thức đã được định thức, 
người ta thẩm thấu vào bản chất của quá trình thuộc về thể xác và tinh 
thần đang được quán sát và chứng tri được chúng như thực sự chúng 
đang hiện bầy.  Trong những khoảnh khắc của sự chứng tri nầy, thì 
các Pháp phiền não mà qua đó có thể khởi sinh lên khi mà không thể 
nào không có được chánh niệm khởi sinh.  Kết quả là, tâm thức được 
thuần khiết và thanh tịnh, và người ta cảm nhận được niềm an lạc và 
sự bình an.  Đây là phương thức cùng tột của việc tùng thuận theo 
những huấn từ của Đức Phật cho việc thanh lọc tâm thức.  Trong 
những hai phương thức cho việc thanh lọc tâm thức nầy đây, thì mọi 
người đều có khả năng để thực hành được sự cẩn thẩm; thế nhưng 
không phải ai cũng có khả năng để thực hành được Thiền Tuệ Giác.  
Đó là bởi vì nhiều người nghĩ Thiền Tuệ Giác thì quả là khó khăn để 
mà thực hành.  Trên thực tế, nó không phải là khó khăn như hầu hết 
mọi người nghĩ.  Với việc thực hành được lặp đi lặp lại nhiều lần, họ 
sẽ đạt đến trình độ nhận thức được rằng nó thì không quá khó khăn 
như vậy đâu. 

 
The Ultimate Meaning Of Wise Attention. 

There is one more thing to note.  I have differentiated the two 
general methods for purifying the mind: wise attention and insight 
meditation.  However, in the ultimate sense, wise attention and insight 
meditation are the same.  Insight meditation aims at insight (Ñāṇa) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       111 

 
 

that realizes the nature of impermanence (Anicca), suffering 
(Dukkha), and non – self (Anattā).  The ultimate meaning of wise 
attention also refers to contemplation on impermanence, suffering, 
and non – self, and to seeing things as they really are. 

Ý Nghĩa Cùng Tột Của Sự Cẩn Thẩm. 
Có một điều nữa cần lưu ý.  Sư đã có phân biệt hai phương thức 

chung cho việc thanh lọc tâm thức: Sự Cẩn Thẩm và Thiền Tuệ Giác. 
Tuy nhiên, trong ý nghĩa cùng tột, thì Sự Cẩn Thẩm và Thiền Tuệ 
Giác thì tương tự như nhau.  Thiền Tuệ Giác thì nhắm vào thông tuệ 
(Trí) mà qua đó chứng tri thực tướng của “Sự Không Thường Tồn” 
(Vô Thường), “Sự Khổ Đau” (Khổ Đau), và “Không Tự Ngã” (Vô 
Ngã).  Ý nghĩa cùng tột của Sự Cẩn Thẩm (Như Lý Tác Ý) thì cũng 
có đề cập đến việc suy niệm về sự không thường tồn (Vô Thường), sự 
khổ đau (Khổ Đau), và sự không tự ngã (Vô Ngã); và đến việc thẩm 
thị các Pháp như chúng đang là thực tại. 

 
In the context of purifying the mind, the term “wise attention” 

is not used in its ultimate sense.  It is used in the sense commonly 
known by many people.  The meaning of wise attention as known by 
many people is reasoned attention or methodical reflection.  By 
reasoned attention one means reasoning or reflecting in an 
appropriate way in order to get a favourable outcome, foster a 
wholesome state of mind, or attain peace and happiness.  Though it 
is a commonplace expression, it agrees with the scriptures. (3) 

In the subcommentary to the Saṃyutta Nikāya, it says: 
“Unwise attention (Ayoniso manasikāra) is that kind of reflection 
that does not lead to the desired wealth and happiness.” (4) 

Trong mạch văn của việc thanh lọc tâm thức, từ ngữ “Sự Cẩn 
Thẩm” thì không được sử dụng trong ý nghĩa cùng tột của nó.  Nó thì 
được sử dụng ở trong ý nghĩa một cách phổ thông được biết đến do 
bởi nhiều người.  Ý nghĩa của Sự Cẩn Thẩm mà đã được biết đến do 
bởi nhiều người là sự chú ý như lý hoặc sự suy nghiệm có phương 
pháp.  Bằng với sự chú ý như lý, người ta muốn nói đến sự lý luận 
hoặc sự suy nghiệm trong một phương thức thích hợp để mà có được 
một kết quả thuận lợi, tán trợ một trạng thái tịnh hảo của tâm thức 



 112       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(Thiện Tâm), hoặc đạt được sự bình an và niềm hạnh phúc.  Mặc dù 
sự diễn tả (bằng ngôn từ) thông thường, nhưng nó được chấp nhận với 
những Văn Bản kinh điển. (3) 

Trong Bộ Phụ Chú Giải của Tương Ưng Bộ Kinh, có nói rằng: 
“Sự Bất Cẩn Thẩm (Bất Như Lý Tác Ý) đó là thể loại của sự suy 
nghiệm mà qua đó không dắt dẫn đến việc mưu cầu sự thịnh vượng 
và niềm hạnh phúc.” (4) 

 
In contrast, wise attention (Yoniso manasikāra) is that kind of 

reflection that leads to the desired wealth and happiness. Wise 
attention results in harmony, happiness, wholesomeness, and does not 
create further troubles. 

Of these two methods of purifying the mind, wise attention is a 
band – aid or short – cut method that every person can easily use.  
The method of insight meditation can be regarded as curative 
medication that is able to completely uproot the mental defilements.  
Since the latter method requires time and effort to practise, it can be 
difficult for some people to make use of.  But it is far more effective 
than the first method. 

Ngược lại, Sự Cẩn Thẩm (Như Lý Tác Ý) đó là thể loại của sự 
suy nghiệm mà qua đó dắt dẫn đến việc mưu cầu sự thịnh vượng và 
niềm hạnh phúc.  Sự Cẩn Thẩm dẫn đến kết quả sự hài hòa, niềm hạnh 
phúc, tịnh hảo, và không còn tạo ra bao hệ lụy nữa. 

Với hai phương thức của việc thanh lọc tâm thức nầy đây, thì 
Sự Cẩn Thẩm là một phương thức “băng keo” hoặc “đường tắt” ngắn 
gọn hơn mà mọi người đều có thể dễ dàng sử dụng.  Phương thức 
Thiền Tuệ Giác thì có thể được xem như là “phương lương dược” 
thuốc chữa bệnh mà qua đó có khả năng nhổ bật gốc rễ một cách hoàn 
toàn các Pháp phiền não tinh thần.  Bởi do phương thức sau cùng đòi 
hỏi thời gian và sự nỗ lực để thực hành, thì điều đó có thể là khó khăn 
cho một số người thực hành được.  Thế nhưng nó lại hiệu quả hơn rất 
nhiều so với phương thức ban đầu. 

 
Other Methods To Purify The Mind. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       113 

 
 

Apart from the two methods mentioned above, there are other 
methods of purifying the mind: 

1. Avoidance. 
2. Determination. 
3. Changing the object. 
4. Performing wholesome actions. 
5. Practising loving – kindness meditation. 
6. Practising concentration meditation. 

Những Phương Thức Khác Để Thanh Lọc Tâm Thức. 
Ngoài hai phương thức đã đề cập đến ở trên, còn có những 

phương thức khác nữa cho việc thanh lọc tâm thức: 
1. Sự tránh xa. 
2. Sự quyết tâm. 
3. Thay đổi đối tượng. 
4. Thực hiện những thiện hạnh. 
5. Thực hành Thiền Từ Ái. 
6. Thực hành Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 
 

Avoidance. 
The method of avoiding an encounter with an unwholesome 

object that may cause defilements to arise is obvious in its strategy.  
When the untrained mind comes face to face with objects causing 
greed or anger, there is a natural tendency for defilements to arise.  
These unwholesome mental states might not arise at all, or only to a 
lesser degree, in individuals who have an inborn good heart and 
cultivated mind.  However, for an average person, greed or anger will 
immediately arise.  Therefore, if one can avoid encountering those 
objects that can cause defilements to arise, one can keep the mind 
pure, and the result is happiness. 

Sự Tránh Xa. 
Phương thức tránh xa một sự tiếp xúc với một đối tượng vô tịnh 

hảo mà qua đó có thể làm cho những Pháp phiền não khởi sinh, thì đó 
là một ứng xử hiển nhiên khôn khéo.  Khi tâm thức không được tu tập 
mà đi đến mặt đối mặt với những đối tượng gây ra sự tham lam hoặc 
lòng sân hận, thì có một xu hướng thường nhiên làm cho các Pháp 



 114       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

phiền não ấy khởi sinh.  Những trạng thái tinh thần vô tịnh hảo (Bất 
Thiện Tâm) nầy có thể không sinh khởi hết tất cả, hoặc chỉ đến một 
mức độ ít hơn, ở trong những cá nhân mà có một tấm lòng hiền lương 
bẩm sinh và tâm thức đã được tu dưỡng.  Tuy nhiên, đối với một người 
bình thường, thì sự tham lam hoặc lòng sân hận sẽ khởi sinh lên ngay 
tức thì.  Bởi do vậy, nếu như người ta có thể tránh tiếp xúc với những 
đối tượng ấy mà qua đó có thể làm cho các Pháp phiền não khởi sinh, 
thì người ta có thể giữ được tâm thức thuần khiết, và kết quả là niềm 
hạnh phúc. 

 
Determination. 

If it is unavoidable to come into contact with objects causing 
defilements to arise, or if such an encounter has already taken place, 
one should make a determination beforehand that one is not going to 
allow any unwholesome mental states to arise.  In that way, as the 
defilements arise less often, one can get some relief.  Reflecting in 
advance upon the Dhamma or practising forgiveness and 
forbearance with the determination not to let greed or anger arise 
when encountering such objects, one can be successful at subduing 
the defilements to a certain extent. 

Sự Quyết Tâm. 
Nếu như không thể nào né tránh để phải đi đến tiếp xúc với 

những đối tượng mà làm cho các Pháp phiền não khởi sinh, hoặc nếu 
quả là sự tiếp xúc đã xẩy ra rồi, thì người ta phải thực hiện một sự 
quyết tâm trước rằng người ta không để cho bất kỳ một trạng thái tinh 
thần vô tịnh hảo (Bất Thiện Tâm) nào được khởi sinh.  Trong phương 
thức đó, một khi các Pháp phiền não ít thường xuyên khởi sinh hơn, 
thì người ta có thể nhận được một vài sự khuây khỏa.  Suy nghiệm 
trước hết về Giáo Pháp, hoặc thực hành tấm lòng khoan dung và sự 
kham nhẫn với sự quyết tâm không để cho sự tham lam hoặc lòng sân 
hận khởi sinh đang khi tiếp xúc với những đối tượng như vậy, thì 
người ta có thể thành công trong việc nhiếp phục các Pháp phiền não 
đến một mức độ nhứt định. 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       115 

 
 

Changing The Object. 
Changing the object of shifting one’s attention is also quite an 

effective method for keeping the mind pure.  When encountering an 
object that might cause defilements such as greed or anger to arise, 
or if that defilements has actually arisen, one should ignore that 
object and intentionally change to another one.  The attention should 
be shifted to the Buddha, Dhamma, and Saṅgha, or to another 
wholesome object.  These other objects can include acts of generosity 
(Dāna), morality (Sīla), meditation (Bhāvanā), or voluntary work 
(Veyyavacca) that one performed.  One should repeatedly reflect 
upon these objects and contemplate their pleasant, satisfying, and 
joyful nature.  In this way, there is less chance for the mind to get 
caught in the objects that cause defilements to arise.  The mind 
becomes pure to a certain extent, and, as a result, there is happiness. 

Thay Đổi Đối Tượng. 
Thay đổi đối tượng hoặc hoán chuyển sự chú ý của mình cũng 

thực sự là một phương thức hiệu quả cho việc gìn giữ tâm thức thuần 
khiết.  Đang khi tiếp xúc một đối tượng mà qua đó có thể làm cho các 
Pháp phiền não chẳng hạn như là sự tham lam hoặc lòng sân hận khởi 
sinh, hoặc nếu như Pháp phiền não ấy đã thực sự khởi sinh lên rồi; thì 
người ta phải phớt lờ đối tượng ấy đi, và phải có tác ý chuyển đổi đến 
một đối tượng khác.  Sự chú ý phải được hoán chuyển đến Đức Phật, 
Giáo Pháp và Tăng Đoàn, hoặc đến một đối tượng tịnh hảo khác.  
Những đối tượng khác thì có thể bao gồm các hành động của tấm lòng 
quảng thí (Xả Thí), đức hạnh (Trì Giới), thiền định (Tu Tập), hoặc 
phụng hành thiện nguyện (Phụng Hành) mà người ta đã có thực hiện.  
Người ta nên suy nghiệm lặp đi lặp lại nhiều lần về những đối tượng 
nầy và chiêm nghiệm tính chất thú vị, sự hài lòng, và niềm hân hoan 
thỏa thích.  Trong phương thức nầy, sẽ có ít cơ hội để cho tâm thức bị 
đắm nhiễm vào trong những đối tượng mà qua đó làm cho các Pháp 
phiền não khởi sinh.  Tâm thức trở nên thuần khiết đến một mức độ 
nhứt định, và kết quả là, có được niềm hạnh phúc. 

 
Performing Wholesome Actions. 



 116       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Another good method for washing away the defilements is to 
constantly perform wholesome actions.  For monks and nuns, if all 
one’s time is spent studying Dhamma texts, teaching, listening to, or 
discussing the Dhamma (Pariyatti), the mind is continuously in a 
wholesome state.  It is far removed from any mental defilements.  
However, the practice of the Dhamma (Paṭipatti), whether that be 
Concentration Meditation or Insight Meditation, is the best of all. 

Thực Hiện Những Thiện Hạnh. 
Phương thức tốt đẹp khác nữa để tẩy sạch các Pháp phiền não, 

là một cách thường xuyên thực hiện những thiện hạnh.  Đối với các 
vị tu sĩ và những nữ tu, nếu như tất cả thời gian của mình là dùng cho 
việc nghiên cứu những văn bản Giáo Pháp, việc giảng dạy, việc Thính 
Pháp, hoặc việc thảo luận Giáo Pháp (Pháp Học), thì tâm thức một 
cách liên tục ở trong một trạng thái tịnh hảo.  Nó đã xa lìa khỏi bất 
luận những Pháp phiền não tinh thần.  Tuy nhiên, việc thực hành Giáo 
Pháp (Pháp Hành), thì cho dù đó là Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ) 
hoặc là Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát Tuệ) đi nữa, đều là tuyệt hảo 
hết cả. 

 
For lay people, performing or engaging in wholesome actions 

of one kind or another is important.  Actions such as practising 
generosity, keeping the precepts, listening to Dhamma talks, reading 
Dhamma books, practising meditation, paying homage to the 
Buddha, offering flowers, water, lights, or food to the Buddha, or 
doing voluntary work in monastery, are all beneficial.  In this way, 
one becomes skilled practice of purifying the mind and gets 
considerable relief from the defilements. 

Even if defilements occasionally arise due to certain causes, 
one’s purity of mind will basically be strong and one will be able to 
instantly abandon them.  In that case, the mind will remain happy. 

Đối với người cư sĩ, thực hiện hoặc tham gia vào những thiện 
hạnh với một thể loại hoặc khác hơn nữa, đều là quan trọng hết cả.  
Các hành động - chẳng hạn như là thực hành lòng quảng thí, thọ trì 
các điều học giới, lắng nghe Pháp đàm, đọc những kinh sách về Giáo 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       117 

 
 

Pháp, hành Thiền, bầy tỏ lòng tôn kính đến Đức Phật, cúng dường 
những bông hoa, nước, ánh sáng, hoặc thực phẩm đến Đức Phật, hoặc 
phụng hành thiện nguyện ở trong chốn thiền tự; đều có quả phúc lợi 
hết cả.  Trong phương thức nầy, người ta trở nên có kỹ năng trong 
việc thực hành thanh lọc tâm thức, và được thoát khỏi một cách đáng 
kể các Pháp phiền não. 

Thậm chí nếu như những Pháp phiền não thỉnh thoảng lại khởi 
sinh do bởi một vài nguyên nhân nào đó, thì sự tinh khiết tâm thức 
của bản thân một cách cơ bản sẽ dũng mãnh và ngay lập tức người ta 
sẽ có khả năng để xả ly được chúng.  Trong trường hợp đó, tâm thức 
sẽ vẫn duy trì được an lạc. 

 
If one can chant – even at work – at least the attributes of the 

Buddha, Dhamma, and Saṅgha, or cultivate loving – kindness 
(Mettā) by wishing that all beings be happy and well, not only will 
there be happiness due to the purity of the mind, but such actions will 
also be immensely beneficial for one’s work.  One’s work will be 
accomplished easily and one will be successful.  All these methods are 
mentioned in the commentary. (5) 

Nếu như người ta có thể tụng kinh – ngay cả trong công việc – 
ít nhất là những Ân Đức của Đức Phật, Giáo Pháp, và Tăng Đoàn; 
hoặc trưởng dưỡng tấm lòng thân ái (Từ Ái) bằng cách ước mong rằng 
tất cả Chúng Hữu Tình được hạnh phúc và an lạc; thì không chỉ sẽ có 
được niềm hạnh phúc bởi do sự thuần khiết của tâm thức; mà cả các 
hành động như vậy cũng sẽ có quả phúc lợi vô hạn lượng đối với công 
việc của mình.  Công việc của người ta sẽ được hoàn thành một cách 
dễ dàng và người ta sẽ được thành công.  Tất cả những phương thức 
nầy đã có được đề cập đến ở trong bộ Chú Giải. (5) 

 
Loving – Kindness Meditation. 

The next method is loving – kindness meditation (Mettā 
bhāvanā).  One can develop loving – kindness as follows, “May all 
beings be well, happy and peaceful.  May all beings be free from 
mental and physical suffering.”  If one cultivates powerful and strong 
thoughts of loving – kindness, by wishing for the happiness and 



 118       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

welfare of all beings, defilements such as greed or anger canot arise.  
As a result, the mind becomes considerably purer. 

Thiền Từ Ái. 
Phương thức kế tiếp là thiền định tấm lòng thân ái (Từ Ái Tu 

Tập).  Người ta có thể phát triển tấm lòng thân ái như sau: “Ước mong 
cho tất cả Chúng Hữu Tình được mọi đều an lạc, hạnh phúc, và bình 
an.   Ước mong cho tất cả Chúng Hữu Tình được thoát khỏi sự khổ 
đau thuộc tinh thần và thể chất.”  Nếu như người ta trưởng dưỡng 
những nghĩ suy một cách dũng mãnh và nồng nhiệt về tấm lòng thân 
ái, bằng cách ước mong tất cả Chúng Hữu Tình có được niềm hạnh 
phúc và quả phúc lợi, thì những Pháp phiền não chẳng hạn như là sự 
tham lam hoặc lòng sân hận không thể nào khởi sinh lên được.  Kết 
quả là, tâm thức trở nên thuần khiết hơn một cách đáng kể. 

 
Concentration Meditation. 

Another method is to practise any of the other concentration 
meditation (Samatha bhāvanā) aside from loving – kindness 
meditation.  Loving – kindness is one of the many objects to be taken 
for developing concentration.  Concentration meditation involves 
focusing one’s mind on a single object in order to make the mind calm 
and tranquil.  When the mind gets calm and well – concentrated on a 
single object, defilements such as greed or anger cannot invade it, 
and those defilements that have already invaded disperse.  As a result, 
the mind becomes pure and clear, and one feels happy and peaceful.  
If the calmness reaches the level of absorption (Jhāna), one can enjoy 
the happiness and bliss of the absorption.  But with the method, the 
mind is only purified while it is calm or concentrated.  Once the mind 
is detached from its object of contemplation, the defilements will 
appear again.  Therefore, concentration meditation is not as good as 
insight meditation. 

Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 
Một phương thức khác nữa là thực hành bất kỳ một Thiền Định 

Thức (An Chỉ Tu Tập) nào khác ở ngoài phạm vi của Thiền Từ Ái.  
Tấm lòng thân ái (Từ Ái) là một trong rất nhiều đối tượng cần được 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       119 

 
 

thực hiện cho việc phát triển định thức.  Thiền Định Thức hữu quan 
đến việc an định tâm thức của người ta trên một đối tượng duy nhất 
để làm cho tâm thức được lắng dịu xuống và tĩnh lặng.  Khi tâm thức 
được lắng dịu xuống và hoàn toàn đã định thức trên một đối tượng 
duy nhất, thì các Pháp phiền não chẳng hạn như là sự tham lam hoặc 
lòng sân hận không thể nào thấm nhập được tâm thức, và những Pháp 
phiền não ấy mà đã thấm nhập vào rồi thì phải biến mất đi.  Kết quả 
là, tâm thức trở nên thuần khiết và thanh tịnh, và người ta cảm thọ 
được niềm an lạc và sự bình an.  Nếu như sự tĩnh lặng đạt đến mức 
độ của Định An Chỉ (Thiền Định) thì người ta có thể tận hưởng được 
niềm hạnh phúc và sự tĩnh lạc viên mãn của Định An Chỉ (Phúc Lộc 
Thiền).  Thế nhưng với phương thức nầy, thì tâm thức chỉ được thanh 
lọc trong khi nó được an tịnh hoặc đã được định thức.  Một khi tâm 
thức bị tách rời khỏi đối tượng suy niệm của nó, thì các Pháp phiền 
não sẽ xuất hiện trở lại.  Vì thế, Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ) thì 
không được tốt như là Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát Tuệ). 

 
The Mind Is The Origin. 
To refrain from all evil, 

To cultivate good, 
To purify one’s mind. 

All the teachings of the Buddha can be summarized in these 
three points, which have already been mentioned at the beginning of 
this chapter. 

Of the above – mentioned three points, I have already explained 
how to practise the purification of one’s mind.  If one can purify one’s 
mind, then bodily and verbal actions can also be assumed to be pure.  
The mind is the source of all actions.  Therefore, if the mind, which is 
the source, is defiled, one’s speech becomes unwholesome and 
blameworthy.  One also commits unwholesome and blameworthy 
deeds.  Likewise, if the mind is pure and clean, one only says what is 
good and beneficial, and one only performs wholesome and blameless 
deeds.  Thus, there is no cause for suffering to arise.  Instead, 
happiness and peace arise. In short, the greatest importance must be 
given to keeping the mind pure. 



 120       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

However, at times you will not be aware that greed has slipped 
into your mind, or being absent – minded, you will not be aware that 
anger has crept in.  At times it may happen that even though you know 
that you are angry, you consider it to be good.  If you think of the 
anger as something good and accept it, there is no benefit, and bad 
effects are the results.  Therefore, it is absolutely necessary to know 
what is happening in your mind and to know what kinds of thoughts 
have crept in. 

Tâm Thức Là Xuất Sinh Xứ. 
Kiểm thúc mọi điều ác, 

Trưởng dưỡng việc thiện, 
Thanh lọc tâm thức của mình. 

Tất cả những huấn từ của Đức Phật đều có thể được tóm tắt ở 
trong những ba điểm ấy, mà đã có được đề cập đến rồi ở phần đầu của 
Chương nầy. 

Trong những ba điểm đã được đề cập đến ở trên, thì Sư đã có 
giải thích cách thức để thực hành thanh lọc tâm thức của mình rồi vậy.  
Nếu như người ta có thể thanh lọc được tâm thức của mình, thì những 
hành động về Thân và Lời cũng có thể được thừa nhận là thuần khiết.  
Tâm là xuất sinh xứ của tất cả mọi hành động.  Bởi do thế, nếu như 
cái tâm thức mà là xuất sinh xứ, đã bị ô nhiễm, thì những ngôn từ của 
mình trở nên vô tịnh hảo và đáng chê trách.  Người ta cũng còn phạm 
phải các tác hành vô tịnh hảo và đáng chê trách.  Tương tự như vậy, 
nếu như tâm thức đã thuần khiết và thanh tịnh, thì người ta chỉ nói 
những điều thiện hảo và có quả phúc lợi; và người ta chỉ thực hiện các 
tác hành tịnh hảo và không thể chê trách được.  Do vậy, không có lý 
do để cho sự khổ đau khởi sinh lên được.  Thay vào đó, niềm hạnh 
phúc và sự bình an khởi sinh.  Tóm lại, vấn đề cực trọng đại là cần 
phải gìn giữ cho được tâm thức thuần khiết. 

Tuy nhiên, đôi khi các bạn sẽ không nhận thức được rằng sự 
tham lam đã lẻn vào trong tâm thức của các bạn; hoặc là, đang khi đã 
bị lơ đãng, thì các bạn sẽ không nhận thức được rằng sự tức giận đã 
len lỏi vào.  Đôi khi thì nó có thể xẩy ra mà cho dù là các bạn biết 
rằng là các bạn đang tức giận; và các bạn lại xem điều ấy là tốt đẹp.  



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       121 

 
 

Nếu như các bạn nghĩ về sự tức giận như là một cái gì đó tốt đẹp và 
chấp nhận nó, thì chẳng có quả phúc lợi, và những tác dụng xấu xa là 
các quả dị thục.  Bởi do thế, quả thật là thiết yếu để biết được điều chi 
là đang xẩy ra ở trong tâm thức của các bạn, và để biết được những 
thể loại tư duy nào đã len lỏi vào. 

 
“Check Yourself”. 

In the Sacitta Sutta of Aṅgutta Nikāya, (6) the Buddha advised 
that we should check ourselves.  How can people check their body or 
face to see if there is any stain or spot; or if there are any skin lesions 
such as moles, pimples, eczema, ringworms, bumps, or lumps; or if 
their body has the right proportions or not ?  They have to look into 
a mirror.  Is it possible to see one’s reflection in any other thing than 
a mirror ? “Ādāse vāudakapatte vā.” (7) 

This Pāḷi quote means that one can see the reflection of one’s 
face either “in the mirror or in the water.” 

“Tự Kiểm Tra Chính Mình.” (Hành Tướng Tâm) 
Trong bài Kinh Hữu Tâm thuộc Tăng Chi Bộ Kinh (6), thì Đức 

Phật đã có khuyên bảo là chúng ta nên tự kiểm tra chính mình (Hành 
Tướng Tâm).  Làm thế nào người ta có thể kiểm tra được xác thân và 
diện mạo của mình để xem liệu có vết nhơ hoặc đốm bẩn nào; hoặc 
nếu như có bất kỳ những thương tổn nào về da chẳng hạn như là 
những nốt ruồi, các mụn nhọt, các vết chàm chốc lở [bệnh ngoài da 
có biểu hiện là những mụn nước kèm theo ngứa, diễn biến qua năm 
giai đoạn: đỏ da, nhiều mụn nước lấm tấm, chẩy nước vàng, đóng vẩy 
màu vàng rồi thâm dần, bong vẩy để lại da non đỏ, không để lại sẹo], 
các bệnh nấm ngoài da, các chỗ sưng bướu, hoặc các khối u nào; hoặc 
nếu như xác thân của họ có cân đối thích hợp hay không ?   Họ tất 
phải nhìn vào một cái gương soi.  Có khả thi để thẩm thị sự phản chiếu 
của mình ở trong bất kỳ sự vật nào khác ngoài ra một cái gương soi 
không ?   “Cái gương hoặc một bát nước trong.” (7). 

Câu trích dẫn Pāḷi ngữ nầy có ý nghĩa là người ta có thể thẩm 
thị sự phản chiếu về diện mạo của mình ở một trong hai “trong cái 
gương soi hoặc là trong một cái bát nước trong.” 

 



 122       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

When we see our face by looking at a mirror or in the water, we 
know if there is any dirt, lump, or pimple on the face.  Don’t we ?  
Once we know it, we can clean the face by washing the dirt away, by 
applying some ointment for the lumps, or by using some cream for the 
pimples.  Then the face will look nice and pleasing. 

Có phải khi chúng ta thẩm thị diện mạo của mình qua việc nhìn 
vào một cái gương hoặc trong một cái bát nước trong; thì chúng ta 
biết được nếu như nó có bất kỳ vết bẩn, khối u, mụn nhọt nào ở trên 
gương mặt không ?   Một khi chúng ta biết được điều đó, thì chúng ta 
có thể làm sạch diện mạo bằng cách rửa vết bẩn đi, bằng cách bôi một 
ít thuốc mỡ (pomade) để thoa cho các khối u, hoặc bằng cách dùng 
một ít kem cho các mụn nhọt.  Thế rồi, diện mạo sẽ trông thấy xinh 
đẹp và dễ chịu. 

 
Likewise, when wanting to know if there are defilements such 

as greed, anger, or delusion in one’s mind, one should evaluate 
oneself by looking at the teachings of the Dhamma.  Looking at the 
mirror of the Dhamma, one reflects, “This is what is is happening in 
my mind.  In the Buddhha’s teaching, what is blameless is called 
wholesome (Kusala), and what is blameworthy is called 
unwholesome (Akusala).  If I have greed, is greed wholesome ?  If I 
have anger, is anger wholesome ?”  The answer is that it is 
blameworthy.  When it is blameworthy, then it is unwholesome.  What 
is unwholesome should not be accepted but abandoned.  If one 
accepts any unwholesome state, it causes suffering and not happiness.  
Therefore, one should constantly check oneself, and if defilements are 
present, one should clean them out. 

Tương tự như vậy, khi sở cầu được thức tri nếu như có các Pháp 
phiền não chẳng hạn như là tham lam, sân hận, hoặc si mê ở trong tâm 
thức của mình, thì người ta nên tự đánh giá bản thân mình bằng cách 
thẩm thị vào những huấn từ của Giáo Pháp.  Thẩm thị vào tấm gương 
soi của Giáo Pháp, người ta phản ánh, “Đây là điều mà đang xẩy ra ở 
trong cái tâm của tôi.  Trong huấn từ của Đức Phật, điều chi là vô tội, 
không thể chê trách được thì được gọi là tịnh hảo (Thiện), và điều chi 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       123 

 
 

đáng phải chê trách thì được gọi là vô tịnh hảo (Bất Thiện).  Nếu như 
Sư có sự tham lam, thì tham có là tịnh hảo không ?  Nếu như Sư có 
lòng sân hận, thì sân có là tịnh hảo không ?”  Câu trả lời rằng đó là 
đáng chê trách.  Khi đó là đáng chê trách, thì bấy giờ điều ấy là vô 
tịnh hảo.  Với điều chi đã là vô tịnh hảo thì không thể nào chấp nhận 
được, mà cần phải xả ly đi.  Nếu như người ta chấp nhận bất luận một 
trạng thái vô tịnh hảo nào rồi, thì đó là tác nhân gây ra sự khổ đau và 
chẳng phải là niềm hạnh phúc.  Vì lẽ ấy, người ta cần phải thường 
luôn tự kiểm tra chính mình (Hành Tướng Tâm), và nếu như các Pháp 
phiền não đã hiện diện, thì người ta nên làm sạch chúng đi. 

 
In the Sacitta Sutta, the Buddha pointed out that, in the same 

way one removes the dust and dirt on one’s face, one should make an 
effort to overcome mental stains. 

What I am now talking about is the ethical aspect of Buddhism.  
When one understands and remembers these ways of purifying the 
mind for achieving true happiness and practices accordingly, one will 
attain happiness and peace. 

Trong Bài Kinh Hữu Tâm, Đức Phật đã chỉ vạch ra rằng, trong 
cùng một phương thức người ta tẩy sạch bụi bặm và nhơ bẩn ở trên 
diện mạo của mình, thì người ta cần phải nỗ lực để chế ngự những uế 
nhiễm tinh thần. 

Điều mà Sư đang nói đây, là Phương Diện Luân Lý của Phật 
Giáo.  Khi người ta liễu tri và ghi nhớ được những phương thức nầy 
cho việc thanh lọc tâm thức để thành đạt được chân hạnh phúc và thực 
hành một cách tương ứng, thì người ta sẽ đạt được niềm hạnh phúc và 
sự bình an. 

 
The Mirror Of Dhamma. 

With this verse, you can easily remember these ways: 
Checking the beauty of your face, day and night, 

Reflected on a clear mirror, 
You get rid of impurities, 

With lotions and ointments. 
 



 124       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Checking the beauty of your mind, day and night, 
Against the clear mirror of the Buddha – Dhamma, 

You get rid of defilements, 
With the sixfold method of purifications, 

This alone results in true happiness. 
Gương Soi Của Giáo Pháp. 

Với bài thơ sau đây, các bạn có thể ghi nhớ một cách dễ dàng 
về những phương thức nầy: 

Kiểm tra dáng vẻ xinh đẹp của diện mạo các bạn, ngày và 
đêm, 

Đã phản chiếu lại trên một gương soi trong sạch, 
Các bạn đã tống khứ đi những uế tạp. 

Với những kem thuốc rửa và thuốc mỡ thoa. 
 

Kiểm tra phẩm chất tốt đẹp của tâm thức các bạn, ngày và đẹp, 
Đối diện với gương soi thuần tịnh của Phật Pháp, 
Các bạn đã thoát khỏi những bao Pháp phiền não, 

Phương thức hội đủ với sáu phần tinh luyện, 
Chỉ nội điều nầy dẫn đến chân hạnh phúc. 

 
Many Teachings On Wealth And Success. 

Among the many teachings of the Buddha, what I have been 
talking about are the teachings regarding the training of the mind.  
There is also a wide range of other teachings regarding livelihood, 
doing business, the causes of success and failure, and social 
relationships.  Though there are many topics, because of limited time, 
I am only going to talk about a few more things. 

Nhiều Huấn Từ Về Sự Thịnh Vượng Và Thành Công. 
Trong số những huấn từ của Đức Phật, mà Sư đã đang nói đến, 

là những huấn từ hữu quan đến việc tu dưỡng tâm thức.   Ngoài ra 
cũng còn có một phạm vi rộng lớn với những huấn từ khác nữa hữu 
quan đến việc sinh kế, việc kinh doanh, những nhân tố của việc thành 
và bại, cùng với các mối quan hệ xã hội.  Dẫu rằng có rất nhiều chủ 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       125 

 
 

đề, nhưng vì thời gian thì lại hạn hẹp, Sư chỉ sẽ nói đến một vài điều 
nữa thôi. 

 
Advice For The Novice Rāhula. 

One year after his enlightenment, on the full – moon day of 
Kasone (the full moon day in May) the Buddha came to the country 
of Kapilavatthu by invitation from his father, King Sudhodana.  The 
Buddha delivered a discourse and the King became a non – returner 
(Anāgāmī).  Other people in the audience also attained different 
levels of enlightenment.  Furthermore, the Buddha ordained his step 
– brother, Prince Nanda, who was about to get married, and led him 
to realize the Dhamma. 

On the same visit to his native town, the Buddha’s son, Rāhula, 
came to ask for his inheritance as instructed by his mother, 
Yasodharā.  The Buddha took him to the monastery and entrusted 
him to Venerable Sāriputta to be ordained as a novice (Sāmaṇera), 
as a way of giving him a supramundane inheritance.  At that time 
Rāhula was only seven years old. 

When the Buddha returned to Rājagaha, the little novice 
Rāhula followed his father with a group of monks.  At Rājagaha, the 
Buddha let Rāhula stay at the Ambalaṭṭhikā Hall which was at the 
far corner of Veḷuvana Monastery. “Ambalaṭṭhikā” means “young 
mango tree.”  The small building at the far corner of the compound 
under the shade of the young mango trees was very quiet and 
conducive to practice.  The novice Rāhula liked that building very 
much, since his disposition was quiet and tranquil. 

Khuyến Giới Sa Di Rāhula. 
Một năm kể từ sau sự giác ngộ của Ngài, vào ngày trăng tròn 

của Tháng Năm, Đức Phật đã đi đến đất nước Kapilavatthu (Ca Tỳ 
La Vệ) bởi do sự triệu thỉnh từ ở nơi thân phụ của Ngài, Đức Vua 
Sudhodana (Tịnh Phạn Vương).  Đức Phật đã khải thuyết một bài 
Pháp Thoại (đó là lần thứ ba) [qua Túc Sinh Truyện Trì Pháp 
(Dhammapāla Jataka)] và Đức Vua đã trở thành một Bậc Quả Bất 
Lai (A Na Hàm).  Những người khác ở trong Hội Thính Chúng cũng 
đã thành đạt được những mức độ sai khác nhau của sự giác ngộ.  Hơn 



 126       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

nữa, Đức Phật đã làm lễ xuất gia cho người em cùng Cha khác Mẹ 
với Ngài, Thái Tử Nanda, là người sắp làm lễ thành hôn, và đã dắt 
dẫn cho vị ấy chứng tri được Giáo Pháp. 

[Trích lược Chánh Kinh về việc chứng đắc Đạo Quả của 
Đức Vua Sudhodana (Tịnh Phạn Vương): Vì không có lời thỉnh cầu 
riêng biệt nên Đức Phật đã chuẩn bị dắt đoàn đệ tử đi trì bình khất 
thực vào sáng hôm sau.  Trước khi đi, Đức Phật đã có suy xét như 
sau: “Khi về đến quê nhà, Chư Phật trong quá khứ có đi ngay vào nhà 
thân bằng quyến thuộc để độ thực, hay là cũng đi trì bình khất thực từ 
nhà nầy sang nhà khác.”  Sau khi đã suy nghiệm và thức tri được rằng 
các Ngài đi trì bình và không có về nhà; do vậy Đức Phật cũng làm 
theo và đã dẫn Chư Tăng đi dài theo đường phố ở trong thành 
Kapilavatthu (Ca Tỳ La Vệ) để khất thực. 

Khi được nghe Công Chúa Yasodhara thuật lại hành động 
thoáng qua hình như “bất lịch sự” của Đức Phật, Phụ Vương đã lấy 
làm bàng hoàng khó chịu, đi ra tìm Ngài và sau khi đã đảnh lễ, liền 
nói: 

-“Nầy Thái Tử con, sao con nỡ nào làm tổn thương đến thể 
thống Hoàng Tộc như vậy ?  Cha lấy làm nhục nhã khi trông thấy con 
đi khất thực trong chính cái thành phố mà thường ngày con chỉ đi 
bằng kiệu vàng.  Tại sao con nỡ nào làm nhục Cha như thế ?” 

Trước sự ngạc nhiên của Phụ Vương, Đức Phật đã trả lời: 
-“Tâu Đại Vương, Như Lai không hề làm nhục Đại Vương !  

Như Lai chỉ hành động đúng theo truyền thống của dòng dõi Như 
Lai.” 

-“Nhưng nầy Thái Tử, con !  Có phải chăng truyền thống trong 
dòng dõi Hoàng Tộc là dưỡng nuôi sinh mạng bằng cách đi khất thực 
?  Hoàng Tộc chúng ta là dòng dõi của Sát Đế Lỵ anh hùng Mahā 
Sammata chớ chẳng phải là hạng người tầm thường mà phải nhục nhã 
đi khất thực để nuôi mạng.” 

-“Tâu Đại Vương, hẳn không phải truyền thống của Hoàng Tộc 
là khất thực độ mạng.  Nhưng đây là truyền thống của Chư Phật !  
Hằng ngàn vị Phật trong quá khứ vẫn đi trì bình khất thực.” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       127 

 
 

Thế rồi, ngay trên đường lộ, Đức Phật đã khuyên nhủ Phụ 
Vương rằng: 

“Nỗ lực, chớ phóng dật, 
Hãy sống theo Chánh Hạnh, 

Người Chánh Hạnh hưởng lạc, 
Cả đời nầy, đời sau.” (P.C. 168) 

 
“Chớ phóng dật mà quên mình, 

Hãy trì Chánh Hạnh giữ gìn luôn khi. 
Thụ hưởng an lạc khắc ghi, 

Hai đời hạnh phúc, vẹn nghì chẳng sai.” 
 
Nghe đến đây (đó là lần thứ nhất), Đức Vua Sudhodana chứng 

ngộ Chân Lý, đắc Quả vị Thất Lai.  Đức Vua liền đến gần xin bình 
bát của Đức Phật, và thỉnh Ngài cùng Chư Đệ Tử về Hoàng Cung để 
trai Tăng.  Sau khi độ thực xong, Đức Phật lại khải thuyết như sau: 

“Hãy khéo sống Chánh Hạnh, 
Chớ sống theo Tà Hạnh, 

Người Chánh Hạnh hưởng lạc, 
Cả đời nầy, đời sau.”(P.C. 169) 

 
“Chánh Hạnh hãy khéo trau giồi, 
Xa lìa Tà Hạnh hại đời khổ đau ! 

Chánh Hạnh hưởng phước dài lâu, 
Hai đời hạnh phúc, đời nầy, đời sau.” 

 
Vừa nghe xong (đó là lần thứ hai), Phụ Vương chứng đắc Quả 

vị Nhất Lai, và dì mẫu Pajāpati Gotami được chứng đắc Quả vị Thất 
Lai.] 

Trong cùng một chuyến thăm viếng thành phố quê hương của 
Ngài, người con trai của Đức Phật, Rāhula, đã đi đến để vấn bạch về 
gia tài của cậu ta vì đã được chỉ bảo do bởi người Mẹ của mình.   Đức 
Phật đã dẫn cậu ta đến Tu Viện và đã giao phó cậu ấy đến Trưởng Lão 
Sāriputta để được làm lễ xuất gia cho thành một vị Sa Di (Cần Sách 
Nam) như là một phương thức để ban cho cậu ta một gia tài thuộc 



 128       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Siêu Thế (Thánh Sản).  Vào thời điểm ấy, Rāhula chỉ vừa mới tròn 
bẩy tuổi thọ. 

Khi Đức Phật đã quay trở lại Rājagaha (Vương Xá Thành), Tiểu 
Sa Di Rāhula đã dõi bước theo Đức Từ Phụ của mình cùng với một 
nhóm các vị tu sĩ.  Tại Rājagaha, Đức Phật đã cho phép Rāhula lưu 
trú ở tại ngôi Tiểu Sảnh Đường Ambalaṭṭhikā, đó là một nơi kín đáo 
xa với Tu Viện Veḷuvana (Trúc Lâm Tu Viện).  “Ambalaṭṭhikā” có 
nghĩa là “cây xoài non trẻ”.  Tiểu sảnh đường được ở nơi kín đáo xa 
với tập thể, dưới bóng mát của những cây xoài non trẻ, rất là yên tĩnh 
và hữu ích cho việc tu tập.  Sa Di Rāhula rất là ưa thích tòa nhà ấy, 
bởi vì tâm tính của cậu ta đã là trầm lặng và yên tịnh. 

 
One day, the Buddha came to Ambalaḷaṭṭhikā Hall.  The novice 

Rāhula always kept a seat ready for the Buddha.  As he saw him 
approaching, he shook the sitting cloth and set out water for washing 
his feet.  Then he paid homage to the Blessed One and sat down with 
folded hands. 

The conversation that took place between the Buddha and 
Rāhula is told in the Ambalaṭṭhikārāhulovāda Sutta.(8) 

Một ngày kia, Đức Phật đã đi đến Tiểu Sảnh Đường 
Ambalaṭṭhikā.  Sa Di Rāhula đã thường luôn sửa soạn sẵn sàng chỗ 
ngồi cho Đức Phật.  Khi Sa Di đã trông thấy Ngài đang tiến gần đến, 
Sa Di đã trải tọa cụ ra và sắp đặt nước cho việc rửa đôi chân của Ngài.  
Sau đó Sa Di đã bầy tỏ lòng tôn kính đến Đức Thế Tôn, và đã ngồi 
xuống với hai bàn tay chấp lại. 

Cuộc đàm thoại được diễn ra giữa Đức Phật và Rāhula đã được 
kể lại ở trong bài Kinh Giáo Giới Rāhula ở rừng Ambalaṭṭhika.(8) 

 
Then the Blessed One left a little water in the water vessel and 

asked the Venerable Rāhula, “Rāhula, do you see the little water left 
in the water vessel ?” 

“Yes, venerable sir.” 
“Even so little, Rāhula, is the recluseship of those who are not 

ashamed to tell a deliberate lie.” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       129 

 
 

Then the Blessed One threw away the little water that was left 
and asked the venerable Rāhula, “Rāhula, do you see that little water 
that was thrown away ?” 

“Yes, venerable sir.” 
“Even so, Rāhula, those who are not ashamed to tell a 

deliberate lie have thrown away their recluseship.” 
Thế rồi, Đức Thế Tôn sau khi đã để lại một chút ít nước ở trong 

chậu nước và đã vấn hỏi Trưởng Lão Rāhula, “Nầy Rāhula, con có 
thấy một chút ít nước còn lại ở trong chậu nước không ?” 

“Dạ thưa vâng, kính bạch Ngài.” 
“Cũng còn chút ít như vậy, nầy Rāhula, là Sa Môn Hạnh của 

những người nào không có biết hổ thẹn để nói dối một cách có chủ 
ý.” 

Thế rồi, Đức Thế Tôn sau khi đã đổ bỏ đi chút ít nước mà đã để 
lại ấy, và đã vấn hỏi Trưởng Lão Rāhula, “Nầy Rāhula, con có thấy 
rằng chút ít nước ấy đã bị đổ bỏ đi không ?” 

“Dạ thưa vâng, kính bạch Ngài.” 
“Cũng bị đổ bỏ đi như vậy, nầy Rāhula, là Sa Môn Hạnh của 

những người nào không có biết hổ thẹn để nói dối một cách có chủ 
ý.” 

 
Then the Buddha turned the water vessel upside down and 

asked the venerable Rāhula, “Rāhula, do you see this water vessel 
turned upside down ?” 

“Yes, venerable sir.” 
“Even so, Rāhula, those who are not ashamed to tell a 

deliberate lie have turned their recluseship upside down.” 
Then the Blessed One turned the water vessel right way up 

again and asked the venerable Rāhula, “Rāhula, do you see this 
hollow, empty water vessel ?” 

“Yes, venerable sir.” 
“Even so hollow and empty, Rāhula, is the recluseship of those 

who are not ashamed to tell a deliberate lie.” 



 130       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Thế rồi Đức Phật sau khi đã lật úp chậu nước xuống, và đã vấn 
hỏi Trưởng Lão Rāhula, “Nầy Rāhula, con có thấy chậu nước nầy 
đã bị lật úp xuống không?” 

“Dạ thưa vâng, kính bạch Ngài.” 
“Cũng bị lật úp xuống như vậy, nầy Rāhula, là Sa Môn Hạnh 

của những người nào không có biết hổ thẹn để nói dối một cách có 
chủ ý.” 

Thế rồi Đức Thế Tôn sau khi đã lật ngửa chậu nước để ngay 
ngắn trở lại, và đã vấn hỏi Trưởng Lão Rāhula, “Nầy Rāhula, con có 
thấy cái chậu nước nầy trống lổng, rỗng không không ?” 

“Dạ thưa vâng, kính bạch Ngài.” 
“Cũng trống lổng và rỗng không như vậy, nầy Rāhula, là Sa 

Môn Hạnh của những người nào không có biết hổ thẹn để nói dối một 
cách có chủ ý.” 

 
“Suppose, Rāhula, there were a royal tusker elephant fighting 

in battle and attacking the enemy with all parts of its body.  Then its 
rider would think, “There is nothing this royal tusker elephant would 
not do.” 

So too, Rāhula, when one is not ashamed to tell a deliberate 
lie, there is no evil, I say, that one would not do.” 

Then the Buddha continued to ask the venerable Rāhula, 
“What do you think, Rāhula ?  What is the purpose of a mirror ?” 

“For the purpose of reflection, venerable sir.” 
“So too, Rāhula, an action with the body should be done after 

repeated reflection; an action by speech should be done after 
repeated reflection; an action by mind should be done after repeated 
reflection.” 

“Giả sử, nầy Rāhula, có một con voi có ngà dài của nhà vua 
đang lâm trận ở trong chiến trường và đang tấn công kẻ thù với tất cả 
các bộ phận cơ thể của nó.  Ở đây, người nài của nó sẽ nghĩ rằng 
“Không có việc chi mà con voi có ngà dài của nhà vua sẽ không làm.” 

“Cũng như vậy, khi người ta không có biết hổ thẹn để nói dối 
một cách có chủ ý, thì không có điều xấu ác nào, thời Ta nói rằng, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       131 

 
 

người ta sẽ không làm.” [“Do vậy, nầy Rāhula, “Ta quyết không nói 
dối, cho dù nói để mà đùa giỡn vui chơi.”  Nầy Rāhula, con cần phải 
tu học như vầy.”] 

Thế rồi Đức Phật lại tiếp tục vấn hỏi Trưởng Lão Rāhula, “Nầy 
Rāhula, con nghĩ thế nào ?  Mục đích của một tấm gương soi là chi 
?” 

“Với mục đích là để phản ảnh, kính bạch Ngài.” 
“Cũng như vậy, nầy Rāhula, một hành động với xác thân nên 

được thực hiện sau khi sự phản tỉnh đã được lặp lại nhiều lần; một 
hành động bằng với những ngôn từ nên được thực hiện sau khi sự 
phản tỉnh đã được lặp lại nhiều lần; một hành động do bởi tâm thức 
nên được thực hiện sau khi sự phản tỉnh đã được lặp lại nhiều lần.” 

 
Then the Buddha continued to elaborate on the fact that any 

action of body, speech, or mind should only be done after repeated 
reflection. 

These guidelines are easy for everyone to follow and 
understand.  Those who follow them will gain both mundane and 
supramundane benefits.  Now I am going to summarize the teaching 
that the Buddha gave to the little novive Rāhula at the Ambalaṭṭhikā 
Hall at the far corner of Veḷuvana Monastery. 

Thế rồi, Đức Phật lại tiếp tục giải thích tỉ mỉ một cách hiện thực 
là bất cứ hành động thuộc về Thân, Lời, hoặc Ý chỉ nên được thực 
hiện sau khi sự phản tỉnh đã được lặp lại nhiều lần. 

Những lời giáo giới nầy thì dễ dàng đối với mọi người để noi 
theo và thức tri.  Với những người nào noi theo chúng thì sẽ đạt được 
những cả hai quả phúc lợi thuộc Hiệp Thế và Siêu Thế.  Bây giờ Sư 
sẽ tóm tắt huấn từ mà Đức Phật đã ban cho Tiểu Sa Di Rāhula ở tại 
ngôi Tiểu Sảnh Đường Ambalaṭṭhikā, được tọa lạc một nơi kín đáo 
xa với Tu Viện Veḷuvana (Trúc Lâm Tu Viện). 

 
Reflect Before You Act, Speak, And Think. 

Before you do something, be mindful of what you are about to 
do.  Then repeatedly reflect on whether what you are about to do will 
harm yourself or others.  Only if you are certain your action will not 



 132       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

hurt anyone should you go ahead and do it.  If you know or suspect it 
will hurt someone, don’t do it. 

Furthermore, while you are performing the action, reflect, “Is 
the action that I am doing now harming myself or others ?”  Only if 
you are sure it does not harm anyone should you continue to do it.  If 
you know it is hurting someone, stop doing it. 

Likewise, after completing an action, reflect, “Did the action I 
performed harm anyone ?”  Only if you are sure it has not hurt 
anybody should you repeat it in the future.  If you know or suspect it 
has hurt someone, you should never do it again. 

Hãy Phản Tỉnh Trước Khi Các Bạn Hành Động,  
Nói Năng, Và Nghĩ Suy. 

Trước khi các bạn làm việc chi, hãy chú tâm về điều mà các bạn 
sẽ làm.  Sau đó, hãy phản tỉnh nhiều lần về điều mà các bạn làm thì 
liệu sẽ có tổn hại đến bản thân hoặc đưa đến tổn hại những người khác 
không.  Chỉ một khi các bạn chắc chắn hành động của mình sẽ không 
làm tổn hại đến bất cứ một ai, thì các bạn cần phải tiếp tục làm và làm 
cho được điều ấy.  Nếu như các bạn biết được, hoặc nghi ngờ điều đó 
sẽ làm tổn hại đến một người nào đó, thì đừng làm điều ấy. 

Hơn nữa, trong khi các bạn đang thực hiện hành động, hãy phản 
tỉnh: “Hành động mà Tôi đang làm đây có tổn hại đến bản thân hoặc 
đến những người khác không ?”  Chỉ một khi các bạn chắc chắn điều 
đó không tổn hại đến bất cứ một ai, thì các bạn cần phải tiếp tục làm 
được điều đó.  Nếu như các bạn biết được điều đó làm tổn hại đến một 
người nào đó, thì hãy ngưng làm việc đó. 

Tương tự như vậy, sau khi các bạn làm xong một hành động, 
hãy phản tỉnh “Liệu hành động mà Tôi đã thực hiện đã tổn hại đến 
một người nào không ?”  Chỉ một khi các bạn chắc chắn điều đó đã 
không làm tổn hại đến bất cứ một ai, thì các bạn cần phải tái lập điều 
đó trong tương lai.  Nếu như các bạn biết được hoặc nghi ngờ điều đó 
đã làm tổn hại đến một người nào đó, thì các bạn chớ bao giờ làm lại 
điều đó nữa. 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       133 

 
 

So too, you should be mindful of what you are going to say 
before you speak.  Think and reflect carefully.  If what you are going 
to say will harm anyone, stay quiet.  Only if it is cause no harm should 
you say the words. 

While you are speaking, reflect again.  You should only 
continue to speak as long as your speech does not harm anybody.  
Otherwise, stop speaking. 

After you have spoken, reflect once again, “Has my speech hurt 
myself or others ?” If your speech has hurt somebody, make up your 
mind to refrain from using this kind of speech.  If your speech has not 
harmed anyone, you may speak about such things in the future 
whenever there is a suitable opportunity. 

Cũng như thế, các bạn cần phải chú tâm về điều mà các bạn sẽ 
nói trước khi các bạn nói ra.  Hãy nghĩ suy và phản tỉnh một cách cẩn 
trọng.  Nếu như điều mà các bạn sẽ nói thì sẽ làm tổn hại đến bất cứ 
một ai, hãy chịu lặng thinh.  Chỉ một khi điều đó không đưa đến tổn 
hại, thì các bạn cần phải nói những lời nói đó. 

Trong khi các bạn đang nói, hãy phản tỉnh lại.  Các bạn chỉ nên 
tiếp tục nói miễn sao những lời nói của các bạn không làm tổn hại đến 
bất cứ một người nào.   Nếu không, thì hãy ngừng nói lại. 

Sau khi các bạn đã nói, hãy phản tỉnh một lần nữa “Những lời 
nói của Tôi đã có làm tổn hại đến bản thân hoặc những người khác 
không ?”  Nếu như những lời nói của các bạn đã có làm tổn hại đến 
một người nào đó, thì hãy lập nguyện tâm thức của mình để kiểm thúc 
từ bỏ việc dùng thể loại của những ngôn từ nầy.  Nếu như những lời 
nói của các bạn đã không làm tổn hại đến bất cứ một ai, thì các bạn 
có thể nói về những điều như thế trong tương lai bất cứ khi nào có 
được điều kiện thích hợp. 

 
Among the three kinds of actions, namely, bodily actions 

(Kāyakamma), verbal actions (Vacīkamma), and mental actions 
(Manokamma), one should take great care in verbal action because, 
without reflection, slips and mistakes can easily occur.  So, before you 
begin to speak, take a moment to analyze what you are going to say.  
Only if you are sure the words will not hurt anyone and will be 



 134       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

beneficial should you say them.  If you practise in this way, there will 
be considerably fewer chances for wrong speech.  When you don’t 
hurt anybody by your speech, your mind will feel increasingly happy 
and peaceful.  There will be more harmony in your social 
relationships, and even your business matters will be more easily 
accomplished. 

Trong cả ba thể loại hành động, cụ thể là, những hành động 
thuộc về Thân (Thân Hành Nghiệp Lực), những hành động thuộc về 
Lời (Ngữ Hành Nghiệp Lực), và những hành động thuộc về tinh thần 
(Ý Hành Nghiệp Lực); các bạn cần phải hết sức cẩn trọng trong hành 
động về Lời bởi vì, không có sự phản tỉnh, thì những sự lỡ lời hoặc 
các điều lầm lỗi có thể dễ dàng xẩy ra.  Vì thế, trước khi các bạn bắt 
đầu nói ra, hãy dành một chút thời gian để phân tích điều mà các bạn 
sẽ nói.  Chỉ khi nào các bạn chắc chắn những lời nói sẽ không làm tổn 
hại đến bất cứ một ai, và sẽ có quả phúc lợi, thì các bạn cần phải nói 
ra những điều ấy.  Nếu như các bạn thực hành theo phương thức nầy, 
thì sẽ có rất ít cơ hội hơn cho những lời nói sai trật lỗi lầm.  Khi các 
bạn không làm tổn hại đến bất cứ một ai, thì tâm thức của các bạn sẽ 
cảm thấy tăng trưởng niềm hạnh phúc và sự bình an.  Sẽ có sự hòa 
hợp hơn ở trong các mối quan hệ xã hội của các bạn, và ngay cả các 
vấn đề nghề nghiệp của các bạn cũng sẽ được thành đạt một cách dễ 
dàng hơn. 

 
So too, with thoughts and mental actions, you should be mindful 

before you think or plan.  Reflect, “Will my thought harm myself or 
others ?”  Do not engage in that thought, if it will hurt anyone.  Only 
if it is harmless should you engage in the thought. 

While you are thinking, reflect again.  If what you are thinking 
could result in harm to someone, stop thinking about it.  Only continue 
if the thought is not harmful. 

After your thought, reflect again.  If your thought could have 
harmed anyone, make up your mind to refrain from engaging in such 
thoughts in the future.  If it was harmless, however, you may think 
about that topic in the future whenever there is a suitable opportunity. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       135 

 
 

Cũng như thế, với những nghĩ suy và các hành động thuộc về 
tinh thần, các bạn cần phải chú tâm trước khi các bạn nghĩ suy hoặc 
trù tính.  Hãy phản tỉnh “Liệu sự nghĩ suy của Tôi sẽ làm tổn hại đến 
bản thân hoặc đến những người khác không ?”  Không bận tâm trong 
sự nghĩ suy ấy, nếu như điều đó sẽ làm đến tổn hại đến bất cứ một ai.  
Chỉ khi nào điều đó là vô hại thì các bạn cần phải chuyên tâm trong 
sự nghĩ suy. 

Trong khi các bạn đang nghĩ suy, hãy phản tỉnh lại.  Nếu như 
điều mà các bạn đang nghĩ suy có thể dẫn đến kết quả gây tổn hại đến 
một người nào đó, thì hãy ngừng nghĩ suy về điều đó.   Chỉ tiếp tục 
nếu như sự nghĩ suy là bất tổn hại. 

Sau sự nghĩ suy của các bạn, hãy phản tỉnh lại.  Nếu như sự nghĩ 
suy của các bạn có thể đã gây tổn hại đến bất cứ một ai, thì hãy lập 
nguyện tâm thức của mình để kiểm thúc từ bỏ việc bận tâm trong 
nhũng nghĩ suy như vậy trong tương lai.  Tuy nhiên, nếu như điều đó 
đã là vô hại, thì các bạn có thể nghĩ suy về chủ đề đó trong tương lai 
bất cứ khi nào có được điều kiện thích hợp. 

 
The Buddha delivered this discourse to the novice Rāhula with 

the aim of teaching him not to tell lies, since Rāhula was only a child 
and prone to do so.  This very useful, beneficial exposition (Desanā) 
is summarized in the following verse: 

Đức Phật đã khải thuyết bài Pháp Thoại nầy đến Sa Di Rāhula 
với mục đích của việc giảng dạy cho cậu ta là bất vọng ngữ, vì Rāhula 
đã chỉ là một đứa trẻ và có khuynh hướng để làm như vậy.  Điều nầy 
rất hữu ích, và sự giải thích tỉ mỉ (Thuyết Giáo) đem đến quả phúc lợi 
đã được tóm tắt trong kệ ngôn sau đây: 

 
Action. 
Always reflect before you act, 
“Will my action hurt myself or others ?” 
If your action will hurt anyone, refrain from it. 
Always reflect while you are acting, 
“Does my action hurt myself or others ?” 
If your action is hurting anyone, stop doing it. 



 136       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Always reflect after you have acted, 
“Has my action hurt myself or others ?” 
If your action has hurt anyone, never do it again. 
Thân Hành Động. 
Luôn luôn phản tỉnh trước khi con hành động, 
“Hành động của Tôi sẽ làm tổn hại đến bản thân hoặc đến những 

người khác không ?” 
Nếu như hành động của con sẽ làm tổn hại đến bất cứ một ai, 

thì hãy kiểm thúc điều đó. 
Luôn luôn phản tỉnh trong khi con đang hành động, 
“Hành động của Tôi làm tổn hại đến bản thân mình hoặc đến 

những người khác không ?” 
Nếu như hành động của con đang làm tổn hại đến bất cứ một ai, 

thì hãy ngừng làm điều đó. 
Luôn luôn phản tỉnh sau khi con đã hành động, 
“Hành động của Tôi có làm tổn hại đến bản thân hoặc đến 

những người khác không ?” 
Nếu như hành động của con có làm tổn hại đến bất cứ một ai, 

thì không bao giờ tái lập điều đó nữa. 
 
Speech. 
Always reflect before you speak, 
“Will my speech hurt myself or others ?” 
If your speech will hurt anyone, refrain from speaking. 
Always reflect while you are speaking, 
“Is my speech hurting myself or others ?” 
If your speech is hurting anyone, stop speaking. 
Always reflect after you have spoken, 
“Has my speech hurt myself or others ?” 
If your speech has hurt anyone, never say such words again. 
Ngữ Hành Động. 
Luôn luôn phản tỉnh trước khi con nói ra, 
“Lời nói của Tôi sẽ làm tổn hại đến bản thân hoặc đến những 

người khác không ?” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       137 

 
 

Nếu như lời nói của con sẽ làm tổn hại đến bất cứ một ai, thì 
hãy kiểm thúc việc nói ra. 

Luôn luôn phản tỉnh trong khi con đang nói ra, 
“Lời nói của Tôi làm tổn hại đến bản thân hoặc đến những người 

khác không ?” 
Nếu như lời nói của con đang làm tổn hại đến bất cứ một ai, thì 

hãy ngừng việc nói ra. 
Luôn luôn phản tỉnh sau khi con đã nói ra, 
“Lời nói của Tôi có làm tổn hại đến bản thân hoặc đến những 

người khác không ?” 
Nếu như lời nói của con có làm tổn hại đến bất cứ một ai, thì 

không bao giờ nói những ngôn từ như thế nữa. 
 
Thoughts. 
Always reflect before you think, 
“Could this thought hurt myself or others ?” 
If your thought could be harmful, refrain from thinking it. 
Always reflect while you are thinking, 
“Is this thought hurting myself or others ?” 
If your thought is hurting anyone, stop thinking it. 
Always reflect after having a thought, 
“Could that thought have hurt myself or others ?” 
If the thought was harmful, never think it again. 
Ý Hành Động. 
Luôn luôn phản tỉnh trước khi con nghĩ suy, 
“Sự nghĩ suy của Tôi sẽ có thể làm tổn hại đến bản thân hoặc 

đến những người khác không ?” 
Nếu như sự nghĩ suy của con sẽ có thể làm tổn hại, thì hãy kiểm 

thúc việc nghĩ suy điều đó. 
Luôn luôn phản tỉnh trong khi con đang nghĩ suy, 
“Sự nghĩ suy của Tôi đang làm tổn hại đến bản thân hoặc đến 

những người khác không ?” 
Nếu như hành động của con đang làm tổn hại đến bất cứ một ai, 

thì hãy ngừng việc nghĩ suy điều đó. 
Luôn luôn phản tỉnh sau khi đã đang có một nghĩ suy , 



 138       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

“Sự nghĩ suy đó của Tôi có thể đã làm tổn hại đến bản thân hoặc 
đến những người khác không ?” 

Nếu như hành động của con đã có làm tổn hại, thì không bao 
giờ nghĩ suy lại điều đó nữa. 

 
The meaning of this verse should be easy to understand. What 

is needed is to practise accordingly.  If you repeatedly reflect before, 
during, and after performing bodily, verbal, and mental actions, no 
one will be harmed and your actions and mind will be completely 
blameless. 

Ý nghĩa của kệ ngôn nầy chắc hẳn là dễ dàng để thức tri.  Điều 
cần thiết là phải thực hành một cách thích ứng với nó.  Nếu như các 
bạn phản tỉnh lại nhiều lần trước khi, đang khi, và sau khi thực hiện 
những hành động về Thân, Lời, và Ý; thì không một ai sẽ bị tổn hại, 
và các hành động cùng với tâm thức của các bạn sẽ hoàn toàn là vô 
tội. 

 
Among these three kinds of actions, everybody will realize how 

important it is to be mindful of one’s speech.  There are many 
instances of people having lost friendships, business, dignity, or 
reputation because of a thoughtless slip of the tongue.  Even more 
serious forms of suffering or death can occur because of such 
carelessness.  Therefore, one should follow the advice given by the 
Buddha in the above discourse and control one’s speech with 
mindfulness.  Speaking calmly and with restraint, there will be fewer 
mistakes and mishaps, which will definitely lead to greater happiness. 

Trong những cả ba thể loại hành động nầy, thì mọi người sẽ 
nhận thức được tầm quan trọng như thế nào về việc chú tâm vào lời 
nói của mình.  Có rất nhiều trường hợp mà người ta làm mất đi tình 
bằng hữu, nghề nghiệp, phẩm cách, hoặc danh tiếng bởi vì một lời 
thốt ra vô tình một cách thiếu suy nghĩ.  Chí đến lại còn có thêm nhiều 
hình thức nghiêm trọng của sự đau khổ hoặc tử vong có thể xẩy ra 
cũng bởi do sự bất cẩn như vầy.  Vì lẽ ấy, người ta cần phải tùng thuận 
theo lời khuyên bảo đã được ban truyền do bởi Đức Phật trong bài 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       139 

 
 

Pháp Thoại ở trên và kiểm soát những lời nói của mình bằng với chánh 
niệm.  Nói năng một cách điềm tĩnh và với sự kiểm thúc; thì sẽ ít có 
bị lỗi lầm và rủi ro hơn, và điều đó cuối cùng rồi sẽ dẫn đến niềm hạnh 
phúc to lớn hơn nhiều. 

 
There are times, though, when out of anger or conceit one is 

inclined to use inappropriate speech that hurt someone.  In that 
situation one should immediately leave the place so as not to vent 
one’s negativity.  Then the other person will not hear the hurtful and 
distressing words; and will not become angry or disappointed.  The 
other person’s loving – kindness toward you will not be destroyed, 
and he or she will not bear a grudge against you.  Thus, both sides 
will benefit. 

Có những lúc, tuy vậy, một khi từ ở sự sân hận hoặc sự kiêu 
mạn, người ta đã có khuynh hướng dùng những lời nói không thích 
hợp để mà làm tổn hại đến một người nào đó.  Trong trường hợp ấy, 
người ta cần phải rời khỏi chỗ đó ngay tức thì để không làm cho tuông 
ra những lời kháng biện của mình.  Thế rồi, người kia sẽ không nghe 
thấy những lời nói gây tổn hại và làm đau buồn; và sẽ không trở nên 
tức giận hoặc là bị thất vọng.  Tấm lòng thân ái của người kia hướng 
về các bạn, sẽ không bị phá hủy đi, và ông ấy hoặc bà ấy sẽ không 
phải chịu đựng một sự oán thán chống lại các bạn.  Và như thế, sẽ có 
lợi ở cả hai bên. 

 
Four Factors For Welfare And Happiness. 

Now I am going to talk very briefly about a discourse that the 
Buddha delivered to a layman.  In this discourse he explained how to 
derive mundane benefits.  This will be followed by a few more short 
teachings. 

The Buddha usually emphasized the principal goal of 
supramundane benefits, namely, the attainment of the Path – Fruition 
knowledges leading to the cessation of suffering and Nibbāna.  He 
only delivered his discourses for mundane benefits on certain 
occasions.  The following explanation is based on the discourse 
delivered by the Buddha to a Brahmin called Dīghajānu: (9) 



 140       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  
Bốn Yếu Tố Cho Sự Phúc Lợi Và Niềm Hạnh Phúc. 

Bây giờ Sư sẽ nói rất ngắn gọn về một bài Pháp thoại mà Đức 
Phật đã khải thuyết đến một nam cư sĩ.  Trong bài Pháp Thoại nầy, 
Ngài đã giải thích làm thế nào để thâu đạt được những quả phúc lợi 
Hiệp Thế.  Điều nầy sẽ được hiểu rõ do bởi thêm một vài huấn từ ngắn 
gọn nữa. 

Đức Phật thông thường thì hay nhấn mạnh đến mục đích chính 
yếu của những quả phúc lợi Siêu Thế, cụ thể là, việc thành đạt những 
Tuệ Đạo – Tuệ Quả dắt dẫn đến việc chấm dứt sự khổ đau và Níp 
Bàn.  Ngài chỉ khải thuyết những bài Pháp Thoại của mình cho những 
quả phúc lợi Hiệp Thế trong những cơ duyên thích hợp.  Sự giải thích 
sau đây đã được dựa ở trên bài Pháp Thoại do bởi Đức Phật đã khải 
thuyết đến một vị Bà La Môn có tên gọi là Dīghajānu: (9) 

 
While the Buddha was residing at the village of Kakkarapatta 

in the country of Koliya, a Koliyan devotee by the name of Dīghajānu 
from the Byagghapajja clan addressed the Buddha, “Venerable sir, 
we are lay people who enjoy sensual pleasures, dwelling at home in 
a bed crowded with children, enjoying fine sandalwood, wearing 
garlands, scents, and unguents, accepting gold and silver.  Let the 
Blessed One teach the Dhamma to us in a way that will lead to our 
welfare and happiness both in the present life and in the future life as 
well.” 

“There are, Byagghapajja, four things that lead to the welfare 
and happiness of a family man in this very life.  What four ?  The 
accomplishment of persistent effort, the accomplishment of 
protection, good friendship, and balanced living.” 

Trong khi Đức Phật đã còn đang lưu trú ở tại làng Kakkarapatta 
ở trong đất nước Koliya, có một tín đồ Koliyan với tên gọi là 
Dīghajānu (đầu gối dài) thuộc gia tộc Byagghapajja (chân cọp) đã 
tác bạch với Đức Phật rằng:  “Kính bạch Ngài, chúng con là những 
người cư sĩ thụ hưởng các thú vui dục trần, trú ngụ tại nhà trong một 
chiếc giường chật ních với những con trẻ, thụ hưởng các hương chiên 
đàn ở Kāsi, đeo các tràng hoa, các hương liệu, và những phấn sáp, thọ 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       141 

 
 

lãnh vàng và bạc.  Kính bạch Đức Thế Tôn hãy thuyết Pháp cho những 
người như chúng con trong một phương thức mà sẽ dắt dẫn đến sự 
phúc lợi và niềm hạnh phúc của chúng con, ở cả hai trong đời sống 
hiện tại và luôn cả trong đời sống vị lai.” 

“Nầy Byagghapajja (chân cọp), có bốn Pháp dắt dẫn đến sự 
phúc lợi và niềm hạnh phúc cho một thiện nam tử chính ngay trong 
kiếp sống nầy.  Thế nào là bốn ?  Sự thành tựu về kiên trì nỗ lực, sự 
thành tựu về phòng hộ, kết giao hảo bằng hữu, và đời sống được thăng 
bằng.” 

 
According to the Buddha these four things lead to the welfare 

and happiness of a lay person: 
1. Persistent, enthusiastic, diligent effort (Uṭṭhānasampadā). 
2. Protection, safekeeping, and maintenance 

(Ārakkhasampadā). 
3. Good friendship (Kalyāṇamittatā). 
4. Balanced living (Samajīvitā). 
Thể theo Đức Phật, những bốn Pháp nầy dắt dẫn đến sự phúc 

lợi và niềm hạnh phúc của một thiện nam tử: 
1. Sự kiên trì, sự nhiệt tâm, tinh cần nỗ lực (Nghị Lực Cụ Túc). 
2. Sự bảo hộ, sự gìn giữ an toàn, và sự bảo trì (Phòng Hộ Cụ 

Túc). 
3. Kết giao hảo bằng hữu (Hảo Bằng Hữu). 
4. Đời sống được thăng bằng (Chánh Mạng). 
 

1. Persistent Effort. 
One should do the work to earn one’s livelihood with the 

necessary skills and carry it out with diligent effort and great 
motivation by using one’s intelligence, foresight, and reflection.  One 
must be skillful at one’s work.  Without any skills, what can be 
achieved ?  Though one may be skillful, if the work is not done wisely 
and intelligently, there will be no great benefits. 

1. Kiên Trì Nỗ Lực. 
Người ta nên làm việc để kiếm cách sinh nhai bằng những kỹ 

năng cần thiết và thực hiện nó với sự nỗ lực tinh cần và động lực tuyệt 



 142       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

vời qua việc vận dụng trí thông minh của mình, suy trắc, và sự phản 
tỉnh.  Người ta cần phải thiện xảo trong công việc của mình.  Không 
có một kỹ năng nào cả, thì làm thế nào có thể thành đạt được ?  Mặc 
dù người ta có thể là thiện xảo đi nữa, mà nếu như công việc không 
được thực hiện một cách khôn ngoan và thông minh, thì cũng sẽ 
không có được những quả lợi ích to lớn. 

 
2. Protection, Safekeeping, And Maintenance. 

One must be able to protect, maintain, and safety guard the 
material possessions that one has righteously earned through one’s 
own physical and mental effort, so that they cannot be destroyed by 
the five enemies. [The five enemies are water, fire, thieves, 
confiscation through king or government, and disloyal children.] 

2. Sự Bảo Hộ, Sự Gìn Giữ An Toàn, Và Sự Bảo Trì. 
Người ta phải có khả năng để bảo vệ, bảo trì, và phòng hộ một 

cách an toàn những của cải vật chất mà người ta đã thâu hoạch một 
cách chính đáng thông qua sự nỗ lực về thể chất và tinh thần của chính 
mình, để mà chúng không thể nào bị hủy hoại bởi do năm kẻ thù.  
[Năm kẻ thù là nước (cuốn trôi), lửa (đốt cháy), những kẻ trộm cướp 
(mang đi), sự tịch thâu do bởi nhà vua hoặc chính quyền, và những 
đứa con bất hiếu.] 

 
3. Good Friendship. 

To be endowed with the above – mentioned two factors, one 
needs good friends.  Whether the person be old or young, if he or she 
is endowed with the qualities of faith, good moral conduct, generosity, 
and wisdom, that person will be a good friend with whom one should 
deal, and who can also serve as an example. 

3. Kết Giao Hảo Bằng Hữu. 
Để hội đủ phúc duyên với hai yếu tố vừa nêu ở trên, người ta 

cần có những hảo bằng hữu. Cho dù người ấy là già hay trẻ, nếu như 
ông ấy hoặc bà ấy đã hội đủ phúc duyên với những phẩm chất về đức 
tin, lòng quảng thí, và trí tuệ; thì người ấy sẽ là một hảo bằng hữu và 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       143 

 
 

chính với người ấy, người ta cần phải được kết giao, và người mà có 
thể dùng như một tấm gương soi. 

 
4. Balanced Living. 

It is important to keep one’s income and expenses balanced. 
4. Đời Sống Được Thăng Bằng. 

Điều tối quan trọng là phải gìn giữ cho được thăng bằng mức 
thu nhập và chi tiêu của mình. [sinh sống một cách điều hòa, không 
quá phung phí, không quá bỏn xẻn.] 

 
Four Factors For Loss Of Welfare And Happiness. 

After explaining the factors contributing to welfare and 
happiness in life, the Buddha went on to explain the four factors 
leading to their loss in this life. He said, “Byagghapajja, the wealth 
thus amassed has four sources of dissipation: womanizing, 
drunkenness, gambling, and evil friendship.” 

Bốn Yếu Tố Làm Tổn Thất Sự Phúc Lợi Và  
Niềm Hạnh Phúc. 

Sau việc giải thích các yếu tố góp phần vào sự phúc lợi và niềm 
hạnh phúc ỏ trong đời sống, Đức Phật đã đi tới giải thích về những 
bốn yếu tố dắt dẫn đến sự tổn thất chúng chính ngay trong kiếp sống 
nầy.  Ngài đã nói “Nầy Byagghapajja, của cải đã được thu thập thành 
số lượng lớn như thế nầy, có bốn nguồn tiêu phung phí đi: đam mê nữ 
giới, đam mê ẩm tửu, đam mê cờ bạc, và giao du ác bằng hữu.” 

 
These four factors lead to the dissipation of a layperson’s 

wealth: 
5. Enjoying the company of bad women (Itthidhutto). 
6. Drinking alcohol or taking intoxicants (Surādhutto). 
7. Gambling (Akkhadhutto). 
8. Evil friendship (Pāpamittatā). 
Therefore, one should avoid these four factors which cause the 

dissipation of happiness and well – being.  Avoiding these four factors 
leads to a layperson’s welfare and happiness in the present life. 



 144       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Những bốn yếu tố dắt dẫn đến sự tiêu phung phí của cải của 
thiện nam tử: 

1. Vui thích giao tiếp với những phụ nữ xấu ác (Nữ Giới Trầm 
Mị). 

2. Uống rượu men hoặc dùng các chất say (Ẩm Tửu Trầm Mị). 
3. Bài bạc (Đổ Bác Trầm Mị). 
4. Giao du ác bằng hữu (Ác Bằng Hữu). 
Vì lẽ ấy, người ta cần phải tránh xa những bốn yếu tố nầy là tác 

nhân gây ra việc tiêu tan niềm hạnh phúc và sự an lạc.  Tránh xa những 
bốn yếu tố nầy dắt dẫn đến sự phúc lợi và niềm hạnh phúc của thiện 
nam tử chính ngay trong kiếp sống nầy. 

 
Four Factors For Welfare And Happiness In Future Lives. 

Then the Buddha went on to explain the four factors which are 
causes for happiness and well – being in future lives.  They are: 

1. Faith (Saddhāsampadā). 
2. Morality (Sīlasampadā). 
3. Generosity (Cāgasampadā). 
4. Wisdom and Insight (Paññāsampadā). 
Insight here means, “the insight knowledge of the arising and 

passing away of physically and mentality (Udayabbhaya ñāṇa).” 
Bốn Yếu Tố Cho Sự Phúc Lợi Và Niềm Hạnh Phúc Trong 

Những Kiếp Sống Vị Lai. 
Thế rồi Đức Phật đã đi tới giải thích về những bốn yếu tố là tác 

nhân tạo ra niềm hạnh phúc và sự an lạc ở trong các kiếp sống vị lai.  
Đó là: 

1. Đức Tin (Tín Cụ Túc). 
2. Đức Hạnh (Giới Cụ Túc). 
3. Lòng Quảng Thí (Thí Cụ Túc). 
4. Trí Tuệ và Tuệ Giác (Tuệ Cụ Túc). 
Tuệ Giác ở đây có ý nghĩa là “Tri Thức Tuệ Giác về sự sinh 

khởi và sự diệt vong của đặc tính thể chất và năng lực tinh thần (Sinh 
Diệt Trí).” 

“Tháo vát trong công việc, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       145 

 
 

Không phóng dật, nhanh nhẹn, 
Đời sống được thăng bằng, 

Giữ tài sản thâu được, 
Có Tín, đầy đủ Giới, 

Bố thí, không xan tham, 
Rửa sạch đường thượng đạo, 

An toàn trong tương lai, 
Đây chính là tám Pháp, 
Bậc Tín Chủ tầm cầu, 

Bậc Chân Thật tuyên bố, 
Đưa đến Lạc hai đời, 

Hạnh phúc cho hiện tại, 
Và an lạc tương lai, 
Đây trú xứ gia chủ, 

Bố thí tăng công đức.” 
 

Six Factors Causing Loss Of Wealth. 
Concerning this topic, there is another discourse in which the 

Buddha mentions six factors leading to the loss of one’s wealth or 
business. (10) 

To easily remember these six factors, I have summarized them 
as follows: 

1. Those who get drunk or intoxicated will lose wealth for sure. 
2. Those who roam around at night will lose wealth for sure. 
3. Those who like fun and festivals will lose wealth for sure. 
4. Those who gamble will lose wealth for sure. 
5. Those who associate with bad companions will lose wealth 

for sure. 
6. Those who are lazy will lose wealth for sure. 
Sáu Nhân Tố Làm Tổn Thất Của Cải. 
Về chủ đề nầy, có một bài Pháp Thoại khác nữa mà trong đó 

Đức Phật đã đề cập đến sáu yếu tố dắt dẫn đến việc tổn thất về của cải 
hoặc nghề nghiệp của mình. (10)  Để dễ dàng ghi nhớ 
được những sáu yếu tố nầy, Sư đã có tóm tắt chúng như sau: 



 146       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

1. Những ai đã bị say rượu men hoặc đã quá say sưa thì chắc 
chắn sẽ tổn thất của cải. 

2. Những ai đi lang thang vào ban đêm thì chắc chắn sẽ tổn thất 
của cải. 

3. Những ai ưa thích giải trí và các lễ hội liên hoan thì chắc 
chắn sẽ tổn thất của cải. 

4. Những ai đánh bài bạc thì chắc chắn sẽ tổn thất của cải. 
5. Những ai kết giao với những bạn bè xấu ác thì chắc chắn sẽ 

tổn thất của cải. 
6. Những ai là lười biếng thì chắc chắn sẽ tổn thất của cải. 
 

“Cờ bạc và đàn bà, 
Rượu men, múa và hát, 
Ngủ ngày, đi phi thời, 

Thân ác hữu, xan tham, 
Sáu sự não hại người." 

 
Pointer To The Gold Pot. 

The Buddha also pointed out the attitude that students should 
have towards their teachers. 

“Nidhīnaṃva pavattāraṃ, yaṃ passé vajjadassinaṃ, 
Niggayhavādiṃ medhāviṃ, tādisaṃ paṇḍitaṃ bhaje, 
Tādisaṃ bhajamānassa, seyyo hoti na pāpiyo.”(Dhp. 76) (11) 

“The one who sees one’s faults, 
Who speaks reprovingly, wise, 

Whom one would see as an indicator of treasures, 
With such a sagacious person, one would associate. 

To one associating with such a person, 
The better it will be, not the worse.” (12) 

Chỉ Rõ Chỗ Hũ Vàng. 
Đức Phật cũng chỉ vạch ra thái độ mà những môn sinh cần phải 

có đối với các bậc Giáo Thọ Sư của mình. 
“Nếu thấy Bậc Hiền Trí, Chỉ lỗi và khiển trách, 
Như chỉ chỗ chôn vàng, Hãy thân cận người Trí. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       147 

 
 

Thân cận người như vậy, Chỉ tốt hơn, không xấu.” (P.C.76) (11) 
 

“Người mà nhìn thấy những lỗi của mình, 
Người mà nói một cách khiển trách, khôn ngoan, 
Người ấy có thể xem như một người chỉ báu vật, 

Với một bậc Hiền Trí như vậy, người ta sẽ nên kết hợp, 
Ai kết hợp với một người như thế; sẽ được tốt hơn, không tệ 

hơn.” 
 

“Gặp Bậc Hiền Trí giải bầy, 
Những điều lầm lỗi sửa sai cho mình, 

Hãy nên cùng họ kết tình, 
Xem họ như bậc cao minh chỉ đàng, 

Chỉ Ta tìm thấy kho tàng, 
Gần Hiền vô hại, lợi càng gia tăng.” (12) 

 
One should always approach and learn from a teacher 

(Paṇḍita) who sternly and frankly points out one’s mistakes or faults 
out of loving – kindness (Mettā) and compassion (Karuṇā).  Such a 
teacher who is frank and does not flatter should be regarded as a 
person who points you to where the gold pot is. 

In Pāḷi, Paṇḍita means an intelligent or learned person.  In 
former times, it meant a learned wise person with good virtues and a 
noble heart.  Nowadays, a learned person may or may not be endowed 
with good virtues and a noble heart. 

Người ta nên thường luôn tiếp cận và học hỏi từ một vị giáo thọ 
nghiêm khắc và thẳng thắn (Bậc Hiền Trí) chỉ ra những lỗi lầm và sai 
trật của mình với tấm lòng thân ái (Từ Ái) và lòng thương cảm (Bi 
Mẫn).  Một bậc Giáo Thọ Sư mà thẳng thắn và chẳng bợ đỡ tâng bốc 
như thế, thì nên được xem như là một bậc mà chỉ cho các bạn nơi 
chốn của hũ vàng. 

Trong Pāḷi ngữ, Paṇḍita (Bậc Hiền Trí) có nghĩa là một bậc Trí 
Giả hoặc một Học Giả.  Thuở trước, nó có nghĩa là một bậc tiên thiên 
thông tuệ với những đức hạnh đáng kính và một tấm lòng thánh thiện. 

 



 148       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Like A Blind Buffalo. 
There is another teaching to follow: 
“No ce assa sakā buddhi, vinayo vā susikkhito, 
Vane andhamahiṃso’va, careyya bakula jano.” (13) 
“Were not wisdom and good conduct trained in some men’s 

lives to grow. 
Many would go wandering idly like the blinded buffalo.” (14) 
A person who does not have his own wisdom, and who does not 

respectfully seek wisdom from a teacher regarding his conduct, will 
get into great trouble, like a blind buffalo in a deep forest. 

Giống Như Một Trâu Rừng Mù. 
Có một huấn từ khác nữa để noi theo: 
“Không làm chủ trí tuệ của chính mình, thông luật hoặc hảo 

khả huấn luyện, 
Ví như trâu mù lang thang trong rừng già, phần nhiều người 

như vậy.” (13). 
“Trong đời sống của một số người lớn dần lên đã chẳng có được 

trí tuệ và đức hạnh khả huấn luyện; thì phần nhiều sẽ lang thang ví 
như trâu đã bị đui mù.” (14) 

Một người chẳng có được trí tuệ cho bản thân, và không tỏ lòng 
tôn kính dục tầm cầu trí tuệ của một vị giáo thọ hữu quan đến đức 
hạnh của Ngài, sẽ gặp phải rất nhiều hệ lụy, giống như một trâu mù ở 
trong một chốn rừng sâu vậy. 

 
Verse. 

“One who lacks wisdom and yet fails to seek wisdom, 
Will be in great trouble, 

Like a blind buffalo in the midst of a deep forest !” 
Kệ Thơ. 

“Một người thiếu sót trí tuệ và tuy vậy vẫn không tầm cầu trí 
tuệ, 

Sẽ gặp phải hệ lụy to lớn, 
Giống như một trâu mù ở giữa một chốn rừng sâu !” 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       149 

 
 

Learn From A Good Teacher. 
In contrast, one who humbly approaches and learns from a wise 

and noble teacher becomes perfected with moral conduct, has a 
tranquil mind, and enjoys a happy and joyful life. 

“Yasmā ca panidhekacce, āceramhi susikhitā, 
Tasmā vinītavinayā, caranti susamāhitāti.” (15) 
“But since some are wisely trained in moral conduct fair to 

grow, 
Thus it is that disciplined in paths of virtue others go.” (16) 

Học Hỏi Từ Một Bậc Minh Sư. 
Trái lại, một người tiếp cận một cách khiêm cung và học hỏi từ 

một bậc Giáo Thọ Sư thông tuệ và thánh thiện, đã trở nên được hoàn 
thiện với hạnh kiểm đạo đức, có được một tâm thức thanh thản, và thụ 
hưởng một đời sống hạnh phúc và sung sướng. 

“Và ngược lại người có tính hạnh, hảo khả huấn luyện, 
Được giáo huấn thông luật, thực hành như vậy chắc chắn có 

nền tảng tốt đẹp.” (15) 
“Nhưng vì có một số người lớn dần lên đã được khả huấn luyện 

một cách khôn ngoan trong hạnh kiểm đạo đức, 
Vì thế, đã khép mình kỷ cương trong đạo lộ của đức hạnh mà 

các bậc tha nhân đã đi.” (16) 
 

Verse. 
“One who learns from a good and noble teacher, 

Who studies, reflects, and practises accordingly for wisdom to 
arise. 

Is endowed with good moral conduct and virtues, has a steady 
and calm mind, 

And is filled with peace, happiness, and joy.” 
Kệ Thơ. 

“Một người học hỏi từ một bậc Hảo Minh Sư thánh thiện, 
Người mà nghiên cứu, phản tỉnh, và thực hành một cách thích 

ứng để cho trí tuệ khởi sinh. 
Đã được hội đủ phúc duyên với hảo phẩm hạnh đạo đức với 

những đức hạnh, có được một tâm thức ổn định và an tịnh, 



 150       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Và đã được viên mãn với sự bình an, niềm hạnh phúc, và sự 
hân hoan duyệt ý.” 

 
To sum up: in order to acquire wealth and happiness in worldly 

matters, there is a great variety of advice and instruction to be 
followed and practised within the Buddha’s teachings.  Even if one 
does not know all of the instructions but understands some of them 
and practises accordingly, one’s conduct will lead to a happy and 
peaceful life.  With this, let’s conclude the ethical aspect of 
Buddhism. 

Nói tóm lại: để có được của cải và niềm hạnh phúc trong những 
công việc đời thường, thì có một lượng rất là phong phú về lời khuyên 
bảo và sự hướng dẫn để được noi theo và đã được thực hành trong 
những huấn từ của Đức Phật.  Cho dù là người ta không có được hiểu 
hết tất cả trong các sự hướng dẫn, nhưng hiểu được một số trong 
những sự việc ấy, và thực hành một cách thích ứng; thì tính hạnh của 
người ấy sẽ dắt dẫn đến một đời sống hạnh phúc và bình an.  Với điều 
nầy và tại đây, chúng ta hãy kết thúc Phương Diện Luân Lý của Phật 
Giáo. 

 
Dedication And Sharing Of Merit. 

Through the practice of meritorious deeds such as generosity, 
morality, meditation, listening to the Dhamma, and voluntary 
service, may we be able to associate with those who are wise and 
virtuous; may we able to listen to and remember the true Dhamma 
and the true words of the wise and virtuous; may we be able to 
practise the true way leading to the cessation of suffering and become 
free from all kinds of suffering; may we swiftly attain Nibbāna. 

We share the merits of these wholesome deeds with our parents, 
grandparents, teachers, and all living beings.  May all of them 
partake in these merits and be happy and peaceful. 

Cống Hiến Và Chia Sẻ Quả Phước Báu. 
Thông qua việc thực hành về những thiện công đức như là lòng 

quảng thí (Xả Thí), đức hạnh (Trì Giới), thiền định (Tham Thiền), lắng 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       151 

 
 

nghe về Giáo Pháp (Thính Pháp), và phụng hành thiện nguyện; ước 
mong rằng: 

1. Chúng ta có khả năng được kết giao với các bậc Hiền Trí; 
2. Chúng ta có khả năng được lắng nghe và truy niệm Chánh 

Pháp và những Chân Ngôn của các bậc Hiền Trí; 
3. Chúng ta có khả năng được thực hành Chánh Đạo dắt dẫn 

đến việc chấm dứt sự khổ đau, và cho được giải thoát tất cả 
mọi thể loại của sự khổ đau; 

4. Chúng ta sớm mau thành đạt Níp Bàn. 
Chúng ta xin chia sẻ những Quả Phước Báu của các Thiện Hạnh 

nầy đến với Mẹ Cha của chúng ta, Ông Bà, các bậc Thầy Giáo Thọ, 
và tất cả Chúng Hữu Tình.  Ước mong rằng tất cả họ được thụ hưởng 
trong những Quả Phước Báu nầy, và xin cho được hạnh phúc và bình 
an. 

Sādhu, Sādhu, Sādhu. 
May all beings realize the Dhamma 

and live in peace and happiness. 
Lành thay, Lành thay, Lành thay. 

Ước mong tất cả chúng hữu tình chứng tri Giáo Pháp và sống 
ở trong sự bình an và niềm hạnh phúc. 

 
 

------------------------00000------------------- 
 

CHAPTER  III 
CHƯƠNG III 

 
THE MORAL ASPECT OF BUDDHISM 

PHƯƠNG DIỆN ĐẠO ĐỨC CỦA PHẬT GIÁO 
 

Morality. 
The moral aspect deals with morality or moral conduct (Sīla).  

The moral precepts applicable for Buddhist laypeople include the 
five, eight, and nine precepts.  There are also precepts for novices 
(Sāmaṇeras), as well as the two hundred and twenty – seven monastic 



 152       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

rules and restraints contained in the disciplinary code for monks 
(Bhikkhus). 

If one keeps these rules of training (Sikkhā), one’s moral 
conduct will be good.  The more one can adhere to them, the purer 
one’s morality will be.  If one can always keep the precepts perfectly 
well, one’s morality will always be perfectly pure.  If one is able to 
keep at least the five precepts all the time, one’s moral conduct can 
be said to be fully accomplished.  Therefore, the five precepts are 
known as Niccagarudhamma sīla, the precepts that should always be 
respected.  Nicca means constant or permanent; garudhamma means 
the Dhamma that should be respected and esteemed, and Sīla means 
morality or a code of moral precepts. 

Đức Hạnh. 
Phương diện đạo đức đề cập đến Đức Hạnh hoặc hạnh kiểm đạo 

đức (Giới).  Những điều giới học đạo đức có thể áp dụng được thích 
hợp dành cho người cư sĩ Phật Giáo bao gồm có năm, tám, và chín 
điều học giới.  Cũng có những điều học giới dành cho các vị Cần Sách 
Nam (Chư vị Nam Sa Di), cũng như hai trăm hai mươi bẩy điều giới 
luật thuộc chốn tu viện, và những kiểm thúc đã được chứa đựng ở 
trong bộ Tạng Luật dành cho các vị tu sĩ (Chư Tỳ Khưu). 

Nếu như người ta thọ trì các điều giới luật huấn tập nầy (Những 
Điều Học Giới), thì hạnh kiểm đạo đức của người ta sẽ là tốt đẹp.  
Người ta có thể tuân thủ chúng càng triệt để hơn, thì đức hạnh của 
người ấy lại càng tinh khiết hơn.  Nếu như người ta có thể lúc nào 
cũng thọ trì những điều học giới một cách trọn vẹn tịnh hảo, thì đức 
hạnh của người ấy cũng sẽ mãi mãi tinh khiết một cách hoàn hảo.  
Nếu như người ta có khả năng thường luôn thọ trì ít nhất là năm điều 
học giới, thì hạnh kiểm đạo đức của người ấy có thể nói là đã thành 
tựu một cách viên mãn.  Do đó, năm điều học giới đã được biết đến 
như là Thường Kính Pháp Luật, những điều học giới mà cần phải 
luôn được tôn kính.  Thường Luôn có nghĩa là liên tục hoặc thường 
xuyên.  Kính Pháp có nghĩa là Giáo Pháp cần phải được tôn kính và 
được quý trọng, và Giới Luật có nghĩa là đức hạnh hoặc một bộ luật 
về những điều học giới đạo đức. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       153 

 
 

 
At this point, as we are dealing with the moral aspect of 

Buddhism, one should know what morality means.  Morality means 
virtue.  When we say that a person has or does not have good virtues, 
we are referring to a person’s physical conduct (deeds) or verbal 
conduct (speech), but not to his mental conduct (thoughts).  The mind 
or thoughts cannot generally be seen or known by others. 

Tại điểm nầy, vì chúng ta đang đề cập đến Phương Diện Đạo 
Đức của Phật Giáo, thì ta cũng cần nên biết đến Đức Hạnh có ý nghĩa 
như thế nào.  Đức Hạnh có nghĩa là đức tính.  Khi chúng ta nói rằng 
một người có hoặc không có những đức tính tốt đẹp, là chúng ta đang 
nói đến cách hành xử thuộc về Thân (Thân Hành) hoặc cách hành xử 
thuộc về Lời (Ngữ Hành) của một người, nhưng không nói tới cách 
hành xử thuộc về Ý (Ý Hành) của vị ấy.  Tâm thức hoặc những nghĩ 
suy thì nói chung là không thể nào thấy được hoặc biết được do bởi 
tha nhân. 

 
For instance, suppose a person drinks alcohol.  People see him 

drink.  But when he returns home at right, he might meditate.  Though 
he drinks, he might have a good heart.  He might be kind, 
compassionate, and helpful to others.  Though he cannot stop 
drinking, he might respect the Triple Gem.  Suppose there is such a 
person.  But what people see is the fact that this person is sitting in a 
bar drinking alcohol.  Nobody sees that this person has a good heart.  
When the alcohol gets into his blood, words slip out of his mouth, and 
he may say inappropriate things that other people hear.  As people 
see and hear his inappropriate behaviour and speech, they say, “Oh, 
this fellow’s virtue is not good.  His deeds and speech are not befitting 
his age.  This man has no virtue.” 

Ví dụ, giả sử có một người uống rượu.  Người ta trông thấy việc 
uống của ông ta.  Nhưng khi ông ấy trở về nhà vào lúc đêm tối, thì 
ông ta có thể là hành thiền.  Mặc dù ông ấy uống, ông ta có thể có một 
trái tim nhân hậu.  Ông ta có thể là nhân từ, bi mẫn, giúp đỡ đến những 
tha nhân.  Mặc dù ông ấy không thể nào ngưng việc uống, ông ta có 
thể là kính trọng Tam Bảo.  Giả sử có một người như vậy.  Nhưng 



 154       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

điều mà người ta trông thấy sự thực là người nầy đang ngồi trong một 
tửu quán và đang uống rượu.  Không một ai trông thấy rằng người 
nầy có một trái tim nhân hậu.  Khi rượu cồn đi vào trong máu của ông 
ta, thì những ngôn từ thốt ra từ nơi cửa miệng của mình, và ông ấy có 
thể nói những điều không thích hợp để mà người khác nghe được.  
Trong khi người ta trông thấy hành vi và nghe được những ngôn từ 
không thích hợp của ông ấy, họ nói rằng “Ồ, đức tính của người bạn 
nầy không tốt.  Thân Hành và Ngữ Hành của ông ấy thì không phù 
hợp với tuổi tác của ông ta.  Người đàn ông nầy không có giới đức.” 

 
When we talk about somebody’s morality, we look at that 

person’s deeds and speech; we do not look at that person’s mind.  
Therefore, virtue concerns the restraint of bodily and verbal actions.  
In other words, it means the restraint used in keeping one’s deeds and 
speech faultless. 

“Sīlaṃ nāma samādhānaṃ.” (1) 
This quote says, “Sīla means to keep one’s bodily and verbal 

actions faultless.” 
Keeping one’s deeds and speech faultless means to abstain from 

performing unwholesome deeds and using unwholesome speech.  In 
other words, it means to restrain one’s deeds and speech. 

Khi chúng ta nói về đức hạnh của một người nào đó, thì chúng 
ta nhìn vào những Thân Hành và Ngữ Hành của người ấy; và chúng 
ta không có nhìn vào tâm thức của người ấy được.  Vì lẽ ấy, đức tính 
thì hữu quan đến sự kiểm thúc về những hành động thuộc về Thân và 
Lời.  Nói cách khác, nó có nghĩa là sự kiểm thúc đã được dùng trong 
việc gìn giữ những Thân Hành và Ngữ Hành của mình không phạm 
lỗi lầm. 

“Giới Luật xứng danh việc thọ trì.” (1) 
Đoạn trích dẫn nầy nói rằng “Giới Luật có nghĩa là gìn giữ 

những hành động thuộc về Thân và Lời không phạm lỗi lầm.” 
Gìn giữ những Thân Hành và Ngữ Hành của mình không phạm 

lỗi lầm có nghĩa là tránh xa việc thực hiện những Thân Hành vô tịnh 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       155 

 
 

hảo và việc sử dụng những Ngữ Hành vô tịnh hảo.  Nói cách khác, nó 
có nghĩa là kiểm thúc những Thân Hành và Ngữ Hành của mình. 

 
Benefits Of Morality. 

There are great benefits for a person who can keep his or her 
deeds and speech faultless.  People show respect and love to a 
virtuous person and put this person in the front row in any social 
event. 

For example, suppose a man keeps the five precepts well.  He 
does not kill any beings and neither steals nor conceals anything.  He 
does not engage in sexual misconduct.  He does not tell lies, and he 
does not take intoxicants. 

Let’s say that an organization with a great number of members 
and substantial funds needs a treasurer.  Will they appoint a person 
with good virtues or one whose virtue is not good ?  Of course, they 
will appoint a virtuous person, because only he or she is trusted and 
respected. 

Nobody would choose a person whose deeds were not faultless, 
whose speech was not faultless, or whose actions of both body and 
speech were not faultless.  Because of his or her bad virtue, nobody 
would elect such a person. 

As I said, keeping one’s bodily and verbal actions faultless 
means to be moral.  Therefore, if a person does not engage in faulty 
deeds or faulty speech, that person is polite.  And in being polite to 
this extent, the person derives a great number of benefits. 

However, something has been left out.  Sīla does not encompass 
the purification of the mind, because the latter does not belong to the 
domain of morality.  The mind cannot be purified of defilements such 
as greed or anger through morality alone. 

Những Quả Phúc Lợi Của Đức Hạnh. 
Có rất nhiều quả phúc lợi to lớn cho một người mà có thể gìn 

giữ được những Thân Hành và Ngữ Hành của ông ấy hoặc bà ấy 
không phạm lỗi lầm.  Người ta tỏ ra tôn trọng và thương yêu đến một 
người có đạo đức, và đặt để người nầy lên trên hàng đầu trong bất kỳ 
sự kiện xã hội nào. 



 156       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Chẳng hạn như, giả sử có một nam nhân gìn giữ năm điều học 
giới tốt đẹp.  Ông ấy không có sát mạng bất cứ chúng hữu tình nào, 
và không đánh cắp mà cũng không tàng trữ bất cứ sự vật nào.  Ông 
ấy không dự phần vào tính dục tà hạnh.  Ông ấy không nói dối, và ông 
ấy không dùng các chất say. 

Chúng ta hãy nói rằng một tổ chức với một số lượng đông đảo 
về các thành viên và nguồn ngân quỹ phồn thịnh tất cần có một thủ 
quỹ.  Thế họ sẽ chọn lựa một người với những đức tính tốt hay là 
không tốt ?  Lẽ đương nhiên, họ sẽ chọn lựa một người có đạo đức, 
bởi vì ông ấy hoặc bà ấy thì đáng được tin cậy và đáng được tôn trọng. 

Chẳng có một ai có thể chọn lọc một người mà có những Thân 
Hành đã là bất hảo bất lương, với một người mà có Ngữ Hành không 
khỏi những lỗi lầm, hoặc với một người mà có những hành động với 
cả hai về Thân và về Lời đều không khỏi những khuyết điểm.  Do bởi 
tính nết xấu xa của ông ấy hoặc bà ấy, mà chẳng có một ai có thể lựa 
chọn một người như vậy được. 

Như Sư đã nói, gìn giữ những hành động thuộc về Thân và về 
Lời của mình không phạm lỗi lầm có nghĩa là có đạo đức.  Vì thế, nếu 
như một người không dự phần vào trong những Thân Hành bất hảo, 
hoặc Ngữ Hành bất cam, thì người đó là có lễ phép.  Và bấy giờ sự lễ 
phép đến được mức độ nầy, thì người ấy thu đạt được một số lượng 
rất lớn về những quả phúc lợi. 

Tuy nhiên, có một điều gì đã bị bỏ sót lại.  Giới Luật thì không 
bao gồm việc thanh lọc tâm thức, bởi vì cái thứ hai không thuộc về 
lĩnh vực của Đức Hạnh.  Tâm thức thì không thể nào làm cho được 
trong sạch khỏi những Pháp phiền não, chẳng hạn như là sự tham lam 
hoặc sự tức giận, mà thông qua chỉ mỗi một Đức Hạnh được. 

 
Keeping The Mind Pure. 

Moral behaviour is not sufficient for keeping the mind pure and 
freeing it from the defilements.  So one needs to practise meditation. 

With the practice of concentration meditation, the mind 
becomes calm and concentrated.  When the mind is concentrated and 
calm, it is pure; it is not defiled anymore.  As a result, it is faultless. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       157 

 
 

When practicing insight meditation, one needs to mindfully 
observe the body, called a physical phenomenon (Rūpa), and the 
mind called a mental phenomenon (Nāma).  With each act of noting 
the mind becomes calm and well – concentrated on the object, so it 
clearly discerns these mental and physical phenomena.  At that 
moment, the mind is pure, and as it is not defiled, it is faultless. 

Gìn Giữ Tâm Thức Thuần Khiết. 
Thiện công đức hạnh thì không đủ để gìn giữ tâm thức thuần 

khiết và giải thoát nó ra khỏi các Pháp phiền não.  Vì thế, người ta 
cần phải thực hành thiền định. 

Bằng với việc thực hành Thiền Định Thức, tâm thức trở nên 
tĩnh lặng và được định thức.  Khi tâm thức đã được định thức và tĩnh 
lặng, thì nó được thuần khiết; nó không còn bị ô nhiễm nữa.   Kết quả 
là, nó không có bị khuyết điểm. 

Đang khi người ta thực hành Thiền Tuệ Giác, người ta cần phải 
thẩm sát một cách chú tâm về thể chất, được gọi là một hiện tượng 
thuộc vật chất (Sắc Pháp), và tâm thức được gọi là một hiện tượng 
thuộc tinh thần (Danh Pháp).  Bằng với mỗi hành động của việc chú 
niệm, tâm thức trở nên yên tĩnh và hoàn toàn được định thức trên đối 
tượng; vì thế nó phân biệt một cách rõ ràng những hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất.  Vào ngay khoảnh khắc (sát na) ấy tâm thức 
được thuần khiết, và vì nó đã không bị ô nhiễm, thì nó không có bị 
khuyết điểm. 

 
Therefore, in order to keep the mind faultless and protect it from 

the dangers of the defilements, as well as from the suffering of the 
rounds of rebirth (Saṃsāra), one needs to practise meditation.  This 
can be either concentration meditation or insight meditation. 

The benefits of concentration meditation are limited to 
concentration (Samādhi), absorption (Jhāna), and mundane direct 
knowledge (Abhiññā).  They can only keep the defilements away 
temporarily; they can not extinguish them completely. 

However, insight meditation not only gives rise to 
concentration but also leads to insight into mental and physical 
phenomena.  This in turn leads to the realization of the Path – and 



 158       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Fruition knowledges which penetrate into the Four Noble Truths.  In 
this way, insight meditation can completely purify the mind.  The 
complete purification of the mind is impossible without practising 
insight meditation. 

Vì lẽ ấy, để gìn giữ cho tâm thức không có bị khuyết điểm và 
bảo hộ nó được thoát khỏi các sự nguy hiểm của những Pháp phiền 
não, cũng như được thoát khỏi sự đau khổ về những vòng luân hồi 
của sự tục sinh (Vòng Luân Hồi), thì người ta cần phải thực hành 
thiền định.  Và điều nầy thì có thể là Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ) 
hoặc là Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát). 

Những quả phúc lợi của Thiền Định Thức thì đã được giới hạn 
trong sự định thức (Định), Định An Chỉ (Thiền Định), tri kiến thù 
thắng Hiệp Thế (Thắng Trí).  Những điều ấy chỉ có thể tạm thời tránh 
xa khỏi các Pháp phiền não, và không thể nào diệt tắt chúng một cách 
hoàn toàn hết được. 

Thế nhưng, Thiền Tuệ Giác thì không chỉ làm tăng trưởng sự 
định thức mà còn dắt dẫn đến tuệ tri vào những hiện tượng tâm lý và 
thể chất.  Và điều nầy luân phiên nhau dắt dẫn đến để chứng tri những 
tầng Tuệ Đạo và Tuệ Quả do đã được thẩm thấu vào Tứ Thánh Đế.  
Chính với phương thức của Thiền Tuệ Giác nầy, thì tâm thức mới có 
thể được thanh lọc một cách hoàn toàn.  Việc thanh lọc hoàn toàn tâm 
thức là bất khả thi một khi chẳng có việc thực hành Thiền Tuệ Giác. 

 
To sum up: you should perfect your morality by guarding your 

deeds and speech well.  This will make you a polite person who enjoys 
many benefits.  You can become an even better person if you can 
guard your mind as well.  To guard the mind you need to practise 
meditation as taught by the Buddha.  Effectively guarding one’s 
deeds, speech, and mind results in happiness and a great number of 
other benefits.  This is another method the Buddha described for 
attaining happiness and peace. 

Nói tóm lại: các bạn nên hoàn thiện đức hạnh của mình bằng 
cách cẩn phòng những Thân Hành và Ngữ Hành tốt đẹp.  Điều nầy sẽ 
làm cho các bạn thành một người tao nhã và thụ hưởng rất nhiều quả 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       159 

 
 

phúc lợi.  Chí đến các bạn cũng có thể trở thành một người thiện hảo 
hơn nữa nếu như các bạn có thể cẩn phòng tâm thức của mình.  Để 
cẩn phòng được tâm thức thì các bạn cần phải thực hành thiền định 
đúng như Đức Phật đã chỉ dạy.  Cẩn phòng những Thân Hành, Ngữ 
Hành và Ý Hành của mình một cách có hiệu quả thì dẫn tới kết quả là 
có được niềm hạnh phúc và một số lượng rất lớn về những quả phúc 
lợi khác.  Đây là một phương pháp khác nữa mà Đức Phật đã miêu tả 
cho việc thành đạt niềm hạnh phúc và sự bình an. 

 
The Five Mundane Benefits Of Morality. 

Because of his pure morality, a virtuous person enjoys the 
following benefits: (2) 

1. Wealth and prosperity: Since people trust a person with good 
morality, he or she can run any business very well. 

2. Good reputation: That person has a good name. 
3. Entering an assembly with a clear, bright facial expression, 

without fear or shame: To keep his or her morality pure, a person 
does not engage in faulty speech as false speech, divisive speech, 
abusive speech, or frivolous speech.  Nor does that person engage in 
faulty deeds such as killing, stealing, sexual misconduct, or taking 
intoxicants.  Based on that pure morality, the person has a clear 
conscience and a pure mind.  Therefore, he or she can enter an 
assembly with a clear, bright facial expression. 

In contrast, if a person transgresses any of the moral guidelines 
by engaging in stealing, robbing, killing, telling lies, or sexual 
misconduct, morality will be broken and the person will enter an 
assembly with a guilty conscience. 

When someone looks at this person, he will think, “That man 
seems to know that I was stealing the other day.” Or, “The other day 
I went to see a  woman.  It seems this man knows about it; the way he 
looks at me is strange !”  When the mind is overcome with worry, 
anxiety, tightness, and a guilty conscience, the facial expression will 
no longer be clear. 

4. Dying mindfully: A person with pure morality will die 
mindfully without shouting or grumbling.  At the last moment before 



 160       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

death, the mind will be able to focus on wholesome actions.  A person 
who is used to practising meditation will pass away while meditating.  
A person who engaged in great number of wholesome actions like 
generosity, morality, and meditation will be able to recollect his 
wholesome acts at the time of death and pass away peacefully. 

5. Rebirth in a good realm: A person with pure morality will 
be reborn in a good realm (Sugati) such as the human or Deva realm. 

Năm Quả Phúc Lợi Thuộc Hiệp Thế Của Đức Hạnh. 
Bởi do đức hạnh thuần khiết của mình, một người có đạo đức 

được thụ hưởng những quả phúc lợi sau đây: (2) 
1. Sự giàu có và thịnh vượng. 
Vì người ta tin tưởng một người có đức hạnh tốt đẹp, ông ấy 

hoặc bà ấy có thể điều hành rất tốt đẹp bất luận một nghề nghiệp nào. 
2. Danh vọng tốt đẹp. 
Người ấy có một danh xưng tốt đẹp. 
3. Bước vào một hội chúng đông người với vẻ mặt quang 

minh chính đại, không có sợ hãi hoặc hổ thẹn. 
Để gìn giữ đức hạnh thuần khiết của mình (ông ấy hoặc bà ấy), 

một người không có dự phần vào trong những Ngữ Hành bất hảo, 
chẳng hạn như là nói những lời sai trật (vọng ngữ), nói những lời chia 
rẽ (ly gián ngữ), nói những lời mắng nhiếc (thô ác ngữ), hoặc nói 
những lời vô nghĩa (hồ ngôn loạn ngữ).  Người ấy cũng không dự 
phần vào trong những Thân Hành bất hảo, chẳng hạn như là việc sát 
sinh (sát mạng), trộm cắp (thâu đạo), hành vi sai trái về tính dục (tính 
dục tà hạnh), hoặc dùng các chất say (ẩm tửu).  Dựa trên đức hạnh 
thuần khiết đó, người ấy có một lương tâm thanh thản và một tâm 
thức thuần tịnh.  Vì thế, ông ấy hoặc bà ấy có thể đi vào một hội chúng 
đông người với một vẻ mặt quang minh chính đại.  Ngược lại, nếu 
như một người vi phạm bất luận một trong những nguyên tắc đạo đức 
nào bằng cách dự phần vào trong việc trộm cắp, cướp đoạt, vọng ngữ, 
hoặc tính dục tà hạnh; thì đức hạnh sẽ bị hư hỏng và người ấy sẽ đi 
vào trong một hội chúng đông người với một lương tâm tội lỗi.  Khi 
một người nào đó nhìn vào người nầy, thì ông ta sẽ nghĩ rằng “Nam 
nhân ấy dường biết được rằng Ta đã trộm cắp vào ngày kia.”  Hoặc 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       161 

 
 

“Vào ngày kia Tôi đã đi đến gặp một nữ nhân.  Xem ra nam nhân nầy 
biết về việc đó, cách ông ta nhìn vào Tôi thật dị thường !”   Khi tâm 
thức bị ức chế với nỗi lo lắng, niềm tư lự, trạng thái căng thẳng, và 
một lương tâm tội lỗi; thì vẻ mặt sẽ không còn trong sáng được nữa. 

4. Cận tử lâm chung một cách có chánh niệm. 
Một người với đức hạnh tinh khiết thì sẽ mệnh chung một cách 

có chánh niệm, không có việc la hét hoặc là càu nhàu.  Vào khoảnh 
khắc (sát na) cuối cùng trước khi mệnh chung, tâm thức sẽ có khả 
năng để tập trung vào những hành động tịnh hảo (Thiện Hạnh).  Một 
người mà đã thường quen thực hành thiền định thì sẽ quá vãng trong 
khi thiền định.  Một người đã tham gia một số lượng rất lớn về những 
hành động tịnh hảo như là lòng quảng thí (xả thí), đức hạnh (trì giới), 
và thiền định (tu tập) thì sẽ có khả năng truy niệm lại những thiện 
hạnh của mình ngay lúc tử vong, và quá vãng một cách bình an. 

5. Tái sinh trong một Cõi Giới tốt đẹp. 
Một người với đức hạnh thuần khiết thì sẽ được tái tục ở trong 

một Cõi Giới tốt đẹp (Thiện Thú) chẳng hạn như là Cõi Nhân Loại 
hoặc Cõi Thiên Giới. 

 
Supramundane Benefits Of Morality. 

Besides enjoying mundane benefits, one also enjoys 
supramundane benefits as a result of pure morality. Morality is the 
foundation for the attainment of supramundane goals.  A person with 
pure and perfect morality has a clear mind.  As a result of having a 
clear mind, there will be no remorse (Avippaṭisāra).  As a result of 
having no remorse, the mind will be glad (Pāmojja).  As a result of 
gladness, there will be rapture (Pīti).  As a result of strong rapture, 
both mind and body will be tranquil (Passaddhi). 

In deep concentration the mind is free from the agitation and 
turmoil caused by defilements such as greed and anger.  When the 
mind is tranquil and peaceful, the body will be tranquil and peaceful, 
too.  As a result of tranquility, there will be happiness (Sukha).  As a 
result of happiness, the mind will be concentrated.  When one 
practises meditation and feels happy in body amd mind, one gains 



 162       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

concentration quickly.  As a result of good concentration, one knows 
the nature of mental and physical phenomena as they really are. 

Những Quả Phúc Lợi Thuộc Siêu Thế Của Đức Hạnh. 
Ngoài việc thụ hưởng những quả phúc lợi thuộc Hiệp Thế, 

người ta cũng còn được thụ hưởng những quả phúc lợi thuộc Siêu 
Thế, như là một kết quả của Đức Hạnh thuần khiết.  Đức Hạnh là nền 
tảng cho việc thành đạt được các mục tiêu thuộc Siêu Thế.  Một người 
với đức hạnh thuần khiết và hoàn thiện thì có được một tâm thức thanh 
tịnh.  Từ kết quả tạo ra do bởi một tâm thức thanh tịnh, thì sẽ không 
có việc cắn rứt lương tâm (Bất Sầu Bi).  Từ kết quả tạo ra do bởi 
không có việc cắn rứt lương tâm, thì tâm thức sẽ vui mừng hớn hở 
(Thỏa Thích).  Từ kết quả tạo ra do bởi sự vui mừng hớn hở, thì sẽ 
có được lạc bất khả chi (Phỉ Lạc).  Từ kết quả tạo ra do bởi sự lạc bất 
khả chi, thì cả hai thân và tâm sẽ được tĩnh lặng (Khinh An). 

Trong sự định thức thâm niệm, tâm thức được giải thoát khỏi 
sự rúng động và hỗn loạn bởi do những Pháp phiền não như là sự 
tham lam và sự tức giận đã tạo tác ra.  Khi tâm thức được tĩnh lặng và 
bình an, thì thân xác cũng được tĩnh lặng và bình an.  Từ kết quả tạo 
ra do bởi sự tĩnh lặng, thì sẽ có niềm hạnh phúc (An Lạc).  Từ kết quả 
tạo ra do bởi niềm hạnh phúc, thì tâm thức sẽ được định thức.  Khi 
người ta thực hành thiền định và cảm thọ an lạc ở trong Thân và Tâm, 
thì người ta đạt được sự định thức một cách mau lẹ.  Từ kết quả tạo 
ra do bởi sự định thức tốt đẹp, người ta liễu tri thực tính của những 
hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất như chúng đang là thực tại. 

 
The Buddha said, “Samāhito yathābhūtaṃ jānāti passati” (3). 
In English, this means, “A person with a concentrated mind 

knows and sees things as they really are.” (4) A person with a 
concentrated mind knows and sees the true nature of the object, either 
physicality or mentality, as it really is. 

Đức Phật đã nói rằng: “Ý tri định thức liễu ngộ chân như thực 
tính.” (3) 

Trong Anh ngữ, điều nầy có nghĩa là “Một người với một tâm 
thức đã định thức thì liễu tri và thẩm thị các Pháp như chúng đang là 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       163 

 
 

thực tại. (4)  Một người với một tâm thức đã được định thức thì liễu 
tri và thẩm thị chân thực tính của đối tượng, hoặc là đặc tính thể chất 
hay là năng lực tinh thần, như nó đang là thực tại. 

 
Realizing the true nature is insight knowledge (Vipassanā 

Ñāṇa) or insight wisdom (Vipassanā Paññā).  It is also called the 
knowledge and vision of things as they really are (Yathābhūta Ñāṇa 
Dassana).  In other words, it is right understanding as it really is. 

Sự chứng tri chân thực tính là “tri thức tuệ giác” (Minh Sát 
Trí) hoặc “tuệ giác tuệ tri” (Minh Sát Tuệ).  Nó còn được gọi là tri 
thức và kiến thị (tri kiến) về các Pháp như chúng đang là thực tại 
(Chân Như Thực Tính Tri Kiến).  Nói cách khác, đó là Hiểu Biết 
Chân Chính hoặc Kiến Giải Chân Chính (Chánh Kiến) như nó đang 
là thực tại. 

 
As this insight knowledge becomes mature through diligent 

practice, there develops weariness, revulsion, or disenchantment 
(Nibbidā) for physical and mental phenomena.  As the insight 
knowledge of revulsion or weariness gets stronger, the attachment to 
mental and physical phenomena vanishes, and dispassion (Virāga) 
arises. 

Trong khi Minh Sát Trí nầy trở nên thuần thục thông qua sự cần 
mẫn thực hành, đã làm phát triển lên sự ngán ngẩm, sự khiếp sợ và sự 
tỉnh ngộ (Ly Dục, Phiền Yểm) đối với các hiện tượng thuộc tinh thần 
và thể chất.  Trong khi Minh Sát Trí về sự khiếp sợ hoặc sự ngán 
ngẩm trở nên mãnh liệt hơn, thì sự dính mắc vào các hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất đã biến mất đi, và sự thản nhiên (Ly Tính Dục, 
Ly Ái Dục) khởi sinh. 

 
Eventually, there is the complete extinction of all defilements 

such as ignorance (Avijjā) and craving (Taṇhā).  The mind of a 
meditator who reaches this stage is completely free of all 
unwholesome mental states. This is a liberation (Vimutti). The 
meditator reflects and knows at that moment, “My mind has been 



 164       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

completely freed from all defilements.” This is the knowledge and 
vision of liberation (Vimutti Ñāṇa Dassana). 

In this way, as one begins to train oneself from a basis of pure 
morality, benefits will manifest progressively until one finally attains 
Nibbāna.  This is Nibbāna with the aggregates of existence still 
remaining (Kilesaparinibbāna or Saupadisesanibbāna).  Later, with 
the complete extinction of both mental and physical processes at the 
time of death, one will attain Nibbināna without the aggregates of 
existence remaining (Khandhaparinibbāna or 
Anupadisesanibbāna). These are the supramundane benefits of 
practising morality. 

Sau rốt thì có sự tận diệt hoàn toàn tất cả những phiền não, 
chẳng hạn như là sự thiếu hiểu biết (Vô Minh) và lòng ham muốn (Ái 
Dục).  Tâm thức của một thiền giả mà đạt đến giai đoạn nầy, thì hoàn 
toàn giải thoát tất cả những trạng thái tinh thần vô tịnh hảo (Bất Thiện 
Tâm).  Đây là một sự phóng thích (Giải Thoát).  Thiền giả suy nghiệm 
và liễu tri vào ngay khoảnh khắc (sát na) ấy “Tâm thức của Tôi đã 
được giải thoát một cách hoàn toàn tất cả những Pháp phiền não.”  
Đây là tri thức và kiến thị (tri kiến) về sự phóng thích (Giải Thoát Tri 
Kiến). 

Ở trong phương thức nầy, khi mà người ta mới bắt đầu tự mình 
huấn tập lấy từ một nền tảng của đức hạnh thuần khiết, thì những quả 
phúc lợi sẽ được biểu thị một cách lũy tiến dần lên cho đến khi người 
ta thành đạt được cứu cánh Níp Bàn.   Đây là Níp Bàn với những khối 
tổng hợp của thực thể vẫn đang còn dư sót (Phiền Não Viên Tịch Níp 
Bàn hoặc Hữu Dư Y Níp Bàn).  Cuối cùng, với sự tận diệt hoàn toàn 
ở cả hai của những quá trình tâm lý và thể chất tại thời điểm mệnh 
chung, thì người ta sẽ thành đạt được Níp Bàn mà không còn dư sót 
những khối tổng hợp của thực thể (Uẩn Viên Tịch Níp Bàn hoặc Vô 
Dư Y Níp Bàn).  Đây là những quả phúc lợi thuộc Siêu Thế của việc 
thực hành đức hạnh. 

 
In the scriptures, we find discourses in which the Buddha 

explained to Venerable Ānanda the supramundane benefits of pure 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       165 

 
 

morality, and how it leads progressively to the attainment of the 
fruition – knowledge of Aranhantship (Arahatta Phala Ñāṇa). (5) 

The commentary explains that the knowledge and vision of 
things as they really are means immature Vipassanā (Taruna 
Vipassanā). (6)  This immature Vipassanā refers to the insight 
knowledge that starts to realize the arising and passing away of 
mental and physical phenomena. 

Trong các Văn Bản kinh điển, chúng ta tìm thấy những bài Pháp 
Thoại mà ở trong đó Đức Phật đã giảng giải cho Trưởng Lão Ānanda 
những quả phúc lợi thuộc Siêu Thế của đức hạnh thuần khiết; và cách 
thức nó dắt dẫn một cách lũy tiến cho đến đạt được Tuệ Quả của Quả 
vị Vô Sinh (Vô Sinh Quả Trí). (5) 

Bộ Chú Giải giải thích rằng sự tri thức và kiến thị (tri kiến) của 
các Pháp như chúng đang là thực tại có ý nghĩa là việc Minh Sát Tuệ 
bất thuần thục (Ấu Trĩ Minh Sát Tuệ). (6) Minh Sát Tuệ bất thuần 
thục nầy là đề cập đến Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) mà mới bắt 
đầu chứng tri sự sinh khởi và sự diệt vong của các hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất. 

 
When one starts to realize the arising and passing away of 

phenomena, mindfulness, concentration, and insight – knowledge 
become very strong and powerful.  As a result, good experiences can 
arise such as seeing lights (Obhāsa), feeling rapture, or becoming 
tranquil.  Because these experiences are so good, one usually does 
not want to let them go.  Later, however, the meditator comes to 
discern that attachment to these experiences is the wrong path, and 
that the right path consist of overcoming the attachment with 
mindfulness.  This realization is called the purification by knowledge 
and vision of what is path and not – path (Maggāmagga Ñāṇa 
Dassana Visuddhi).  It is also called immature insight, or the 
knowledge and vision of things as they really are. 

Khi người ta bắt đầu chứng tri sự khởi sinh và sự diệt vong của 
những hiện tượng, thì Chánh Niệm, Định Thức, và Minh Sát Trí trở 
nên rất kiên cường và dũng mãnh.  Kết quả là, những hảo thể nghiệm 
có thể khởi sinh lên, chẳng hạn như là việc trông thấy ánh sáng (Hào 



 166       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Quang), cảm thọ lạc bất khả chi (Pīti), hoặc trở nên khinh an 
(Passaddhi).  Vì những thể nghiệm nầy rất là tốt đẹp, nên lệ thường 
thì người ta không muốn để chúng ra đi.  Tuy nhiên, sau đó, thiền giả 
đi đến chỗ nhận ra rằng sự Chấp Thủ vào những thể nghiệm nầy là Tà 
Đạo, và rằng Chính Đạo cốt ở chỗ khắc phục được sự Chấp Thủ với 
Chánh Niệm.  Việc chứng tri nầy đã được gọi là sự thanh tịnh do bởi 
sự tri thức và kiến thị (tri kiến) về chính đạo và chẳng phải chính đạo 
(Đạo Phi Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh).  Nó cũng còn được gọi là tuệ 
giác bất thuần thục, hoặc sự tri thức và kiến thị (tri kiến) về các Pháp 
như chúng đang là thực tại. 

 
The insight – knowledge of disenchantment or revulsion 

develops when insight becomes strong (Balava Vipassanā).  Strong 
insight - knowledge begins with the stage of disenchantment and 
continues up to the insight leading to Path – knowledge (Vuṭṭhāna 
Gāminī Vipassanā), which precedes the moment of Path – knowledge 
(Magga Ñāṇa). 

Dispassion refers to the abandoning of attachment and desire, 
that is, to the Path – knowledge attained by a noble person.  To be 
liberated is to be completely freed from the defilements, and this 
refers to the fruition – knowledge of a fully enlightened person.  The 
knowledge and vision of liberation is the realization that one has 
become completely free of defilements; this refers to the knowledge of 
reviewing that follows the realization of the Path and Fruition 
knowledges of Arahantship, Nibbāna.  All these are supramundane 
benefits, which are based on developing the foundation of pure 
morality. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) về sự tỉnh ngộ hoặc sự khiếp 
sợ được phát triển lên một khi tuệ giác trở nên kiên cường (Năng Lực 
Minh Sát Tuệ).  Minh Sát Trí kiên cường được bắt đầu với giai đoạn 
của sự tỉnh ngộ và tiếp tục lên đến tuệ giác dắt dẫn đi đến Tri Thức 
Đạo Lộ (Hiện Khởi Tiếp Dẫn Minh Sát Tuệ) [còn được định danh 
là Hành Xả Trí (Saṅkhārupekkhāñāṇa)], là khoảnh khắc tiên tiến 
của Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       167 

 
 

Hành Xả đề cập đến việc từ bỏ sự Chấp Thủ và Tham Ái, đó 
chính là, nói đến Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) đã được thành đạt do 
bởi một bậc Thánh Nhân.  Đã được giải thoát là đã được thoát khỏi 
một cách hoàn toàn những Pháp phiền não, và điều nầy đề cập đến 
Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả - Magga Ñāṇa) của một bậc đã hoàn toàn 
giác ngộ.  Tri thức và kiến thị (tri kiến) của sự giải thoát là việc chứng 
tri của một bậc đã vừa thoát khỏi một cách trọn vẹn những Pháp phiền 
não, điều nầy đề cập đến Tri Thức Tái Quán Chiếu (Suy Quán Trí) 
tiếp nối theo của những Tuệ Đạo và Tuệ Quả của Quả vị Vô Sinh, Níp 
Bàn.  Tất cả những điều nầy là những quả phúc lợi thuộc Siêu Thế, 
và đã được dựa trên việc phát triển của nền đức hạnh thuần khiết. 

 
The Cause Of Pure Morality. 

It is true that pure morality results in supramundane benefits 
up to the attainment of Arahantship.  Now the question may arise, 
“What is the cause of moral purity ?”  In the Hirīottappa Sutta, the 
Buddha said that the factors causing moral purity are moral shame 
(Hirī) and fear of wrong – doing (Ottappa). (7)  Moral shame and 
fear of wrong doing arise from faith in the Triple Gem, and faith in 
the law of action and result (the law of Kamma and its result). 

Nguyên Nhân Của Đức Hạnh Thuần Khiết. 
Quả thực rằng đức hạnh thuần khiết dẫn đến kết quả những quả 

phúc lợi thuộc Siêu Thế lên tới sự thành đạt của Quả vị Vô Sinh.  Bây 
giờ câu hỏi có thể nẩy sinh rằng “Nguyên nhân của sự thuần khiết về 
đạo đức là chi ?”  Trong bài Kinh Tàm Quý, Đức Phật đã nói rằng 
những yếu tố tạo ra sự thuần khiết về đạo đức là sự hổ thẹn về đạo 
đức (Tàm) và sự ghê sợ về tà hạnh (Quý). (7)  Sự hổ thẹn về đạo đức 
và sự ghê sợ về tà hạnh phát sinh từ đức tin vào Tam Bảo, và đức tin 
vào định luật của tác hành và quả báo (định luật về Nghiệp Lực và dị 
thục quả của nó). 

 
Let us summarize the chain of this cause and effect relationship 

again: 
· Because of faith in the Triple Gem and the law of action and 

result, one has moral shame and fear wrong – doing. 



 168       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

· Because of moral shame and fear of wrong – doing, one 
refrains from unwholesome deeds and speech, which leads to 
moral purity. 

· Because of moral purity, one is free from remorse. 
· Because one is free from remorse, one feels glad. 
· Because of gladness, one feels rapture. 
· Because of rapture, one feels tranquil. 
· Because of tranquility, one feels happy in body and mind. 
· Because of happiness, one easily develops concentration. 
· Because of concentration, the knowledge and vision of things 

as they really are arises. 
· Because of understanding things as they really are, revulsion 

arises. 
· Because of revulsion, dispassion arises. 
· Because of dispassion, one is liberated from the defilements. 
· Because of liberation from the defilements, the knowledge 

and vision of liberation arises. 
Chúng ta hãy cùng tóm tắt lại chuỗi móc xích về mối liên hệ 

Tác Nhân và Dị Thục Quả nầy: 
· Vì đức tin vào Tam Bảo và định luật về tác hành và quả báo, 

người ta có sự hổ thẹn (Tàm) về đạo đức và sự ghê sợ (Quý) 
về tà hạnh. 

· Vì sự hổ thẹn (Tàm) về đạo đức và ghê sợ (Quý) về tà hạnh, 
người ta tự kiểm thúc những Thân Hành và Ngữ Hành vô tịnh 
hảo, dắt dẫn đến sự thuần khiết về đạo đức. 

· Vì sự thuần khiết về đạo đức, người ta không có việc cắn rứt 
lương tâm (Bất Sầu Bi). 

· Vì không có việc cắn rứt lương tâm, người ta cảm thọ vui 
mừng hớn hở (Thỏa Thích). 

· Vì sự vui mừng hớn hở, người ta cảm thọ lạc bất khả chi (Phỉ 
Lạc). 

· Vì sự lạc bất khả chi, người ta cảm thọ tĩnh lặng (Khinh An). 
· Vì sự tĩnh lặng, người ta cảm thọ an lạc ở trong Thân và Tâm. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       169 

 
 

· Vì sự an lạc, người ta dễ dàng phát triển sự định thức. 
· Vì sự định thức, tri thức và kiến thị (tri kiến) về các Pháp như 

chúng đang thực tại khởi sinh. 
· Vì sự liễu tri các Pháp như chúng đang thực tại, sự khiếp sợ 

khởi sinh. 
· Vì sự khiếp sợ, sự hành xả khởi sinh. 
· Vì sự hành xả, người ta đã được giải thoát khỏi những Pháp 

phiền não. 
· Vì sự giải thoát khỏi những phiền não, tri thức và kiến thị (tri 

kiến) về sự giải thoát khởi sinh. 
“Kính trọng bậc Đạo Sư, 
Kính trọng Pháp và Tăng, 

Kính trọng Định, nhiệt tâm, 
Chí thành kính Học Pháp, 

Đầy đủ Tàm và Quý, 
Tùy thuận và tôn kính, 
Không thể bị đọa lạc, 
Vị ấy gần Níp Bàn.” 

 
Becoming Fully Enlightened Based On Pure Morality. 

In ancient times, there were many instances of people attaining 
Arahantship through strong and powerful insight based on morality.  
In Sri Lanka, there is a well – known story about a senior monk called 
Mahātissa.  This monk went on a journey at a time when famine had 
spread over the whole island.  Because of his old age, hunger, and 
tiredness, he was so weak, he had to lie down and take a nap under a 
mango tree at the side of the road.  Around him were many ripe 
mangoes that had fallen from the tree, but there was no one to offer 
the fruit to him.  [It is considered an offence for a monk to eat food 
that is not offered.] 

Việc Trở Nên Được Hoàn Toàn Giác Ngộ Y Cứ Vào Đức 
Hạnh Thuần Khiết. 

Trong thời cổ đại, đã có rất nhiều trường hợp dựa trên nền đức 
hạnh mà người ta thành đạt được Quả vị Vô Sinh thông qua tuệ giác 



 170       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

kiên cường và dũng mãnh.  Trong Đảo Quốc Lanka (Tích Lan), có 
một câu chuyện nổi tiếng về một vị tu sĩ trưởng lão có tên gọi là 
Mahātissa.  Vị tu sĩ nầy đã đi trên một hành trình vào một thời điểm 
khi mà nạn đói đã lan rộng ra khắp cả đảo quốc.  Vì sự cao niên của 
mình, trạng thái yếu đi vì sự đói kéo dài, và mệt mỏi; Ngài đã vô cùng 
yếu đuối, Ngài đã phải nằm xuống và đánh một giấc ngủ trưa dưới 
một cây xoài ở bên lề đường.  Xung quanh Ngài có rất nhiều quả xoài 
chín từ ở trên cây đã rơi rụng xuống, thế nhưng đã không có một ai 
để dâng cúng trái cây đến cho Ngài.  [Điều đó đã được coi như là một 
hành vi phạm luật đối với một vị tu sĩ thọ thực mà không được cúng 
dường.] 

 
If this monk had picked up and eaten some of the mangoes, he 

would have had enough energy to continue his journey.  But since he 
was a monk who valued his morality more than his life, he reflected, 
“When one encounters robbers or thieves, one might have to abandon 
one’s possessions so that one’s body will not be injured.  When a 
poisonous snake bites one, one might have to abandon one’s limbs or 
the part of the body that was bitten in order not to lose one’s life.  
Even so, when one reflects on one’s virtue, one might have to abandon 
one’s possessions, one’s body, or even one’s life.” 

After he had reflected in this way, he felt so weak that he was 
not sure he could sustain his life any longer.  Even then he did not 
pick up and eat any of the mangoes.  He did not transgress the 
discipline of ethics, but kept his moral conduct pure. 

Nếu như vị tu sĩ nầy đã nhặt lên và ăn đi một vài trái xoài, thì 
ông ta sẽ có đủ năng lực để tiếp tục cuộc hành trình của mình.  Thế 
nhưng vì Ngài đã là một tu sĩ và đã coi trọng giá trị đức hạnh của bản 
thân hơn cả mạng sống của mình, và Ngài đã suy nghiệm “Khi người 
ta gặp phải bọn cướp hoặc những kẻ trộm cắp, thì người ta có thể phải 
buông bỏ tài sản của bản thân để cho xác thân của mình sẽ không bị 
thương tích (bỏ của chạy lấy người).  Khi một con rắn có nọc độc cắn 
một ai, thì người ta có thể phải từ bỏ phần chân tay của bản thân hoặc 
một phần của cơ thể đã bị cắn, nhằm để không cho mất đi mạng sống 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       171 

 
 

của mình.  Nhưng cho dù có thực là như thế thì một khi người ta suy 
nghiệm về giới đức của mình, người ta có thể phải buông bỏ tài sản 
của mình, xác thân của mình, hoặc thậm chí là cả mạng sống của 
mình.” 

Sau khi Ngài đã suy nghiệm ở trong đường lối nầy, Ngài đã cảm 
thấy rất là yếu đuối đến nỗi Ngài đã không đoan chắc rằng Ngài sẽ có 
thể duy trì được mạng sống của mình dài lâu hơn nữa.  Mặc dù vậy, 
Ngài đã không có nhặt lên và ăn bất kỳ một trái xoài nào cả.  Ngài đã 
không vi phạm đạo luật, mà ngược lại đã gìn giữ được hạnh kiểm đạo 
đức thuần khiết của mình. 

 
At that moment a passing traveller saw the monk lying under 

the mango tree.  He went to pay his respects and realized the monk 
was extremely weak.  Since he was a thoughtful person with good 
faith, he picked up a few mangoes, squeezed them to make juice, and 
offered the juice to the monk.  He helped the monk sit up and 
respectfully said, “Please accept this offering.”  The he gently fed the 
mango juice to the monk, drop by drop.  Because of his care the monk 
gradually gained strength and was able to speak.  The man asked the 
monk what had happened.  When he found out that the monk was on 
his way to a certain village, the man said, “I am also on my way to 
that village.  I can carry you on my back.  Please let me perform this 
wholesome deed.” 

Vào lúc ấy, có một khách lữ hành đi ngang qua đã trông thấy vị 
tu sĩ đang nằm dưới gốc cây xoài.  Ông ta đã đi đến để bầy tỏ lòng tôn 
kính và đã nhận ra vị tu sĩ vô cùng yếu đuối.  Vì lẽ ông ta đã là một 
người với đức tin thuần thành, ông ta đã nhặt lên một vài quả xoài, đã 
ép chúng ra thành nước trái cây, và đã cúng dường nước nầy đến vị 
tu sĩ.  Ông ta đã giúp đỡ vị tu sĩ ngồi dậy và đã kính cẩn tác bạch rằng 
“Xin thọ lãnh vật lễ cúng dường nầy.”  Sau đó, ông ta đã nhẹ nhàng 
rót nước trái xoài vào vị tu sĩ, với từng giọt một.  Bởi do sự chăm sóc 
của ông ta, vị tu sĩ đã dần dần có được sức lực và đã có khả năng để 
nói chuyện.  Nam nhân đã vấn hỏi vị tu sĩ điều chi đã xẩy ra.  Khi ông 
ta đã phát hiện ra rằng vị tu sĩ đã đang trên lộ trình của mình để đến 
một vài ngôi làng nào đó, nam nhân đã nói “Con cũng đang trên lộ 



 172       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

trình để đến ngôi làng đó.  Con có thể cõng Ngài ở trên lưng của con.  
Xin hãy để cho con được thực hiện thiện công đức nầy.” 

 
The monk finally had to accept.  The man took the monk on his 

back and continued his journey to the next village.  While he was 
being carried, the monk reflected, “Is this man related by blood ? Is 
he my father, mother, or relative ? Or, is he an acquaintance, my close 
devotee, or close teacher ?  He is none of these.  Someone who is a 
stranger carries my heavy burden on his back.  Why ? It is because of 
my morality – only because of my morality.” 

He examined himself in this way.  In many of the Buddha’s 
discourses there are numerous examples of this kind of self – 
examination.  What I talked about the other day regarding mindful 
reflection before acting is also a form of self – examination. 

Vị tu sĩ cuối cùng đã phải chấp nhận.  Nam nhân đã đỡ vị tu sĩ 
lên trên lưng của mình, và đã tiếp tục hành trình của mình đến ngôi 
làng kế tiếp.  Trong khi ông ta đã đang cõng đi, thì vị tu sĩ đã suy 
nghiệm “Vị nam nhân nầy đã có liên hệ đến huyết thống không ?  Ông 
ta là cha, mẹ, hoặc quyến thuộc của mình ? Hoặc ông ta là một người 
thân quen, tín đồ thân cận của mình, hoặc là một giáo thọ thân thiết ?   
Ông ta không là một ai trong những người nầy.  Lại là một người xa 
lạ gánh vác cái nặng nề của mình ở trên lưng của ông ta.  Tại vì sao ?  
Đó là vì đức hạnh của mình, chỉ vì đức hạnh của mình.” 

Ngài đã tự kiểm tra trong phương thức nầy.  Ở trong nhiều bài 
Pháp Thoại của Đức Phật thì đã có rất nhiều ví dụ về thể loại của việc 
tự kiểm tra nầy.  Những gì mà Sư đã có thuyết giảng trong ngày nọ 
về sự chú niệm phản tỉnh trước khi tác hành cũng là một hình thức 
của việc tự kiểm tra. 

 
While being carried on the man’s back, the monk stayed mindful 

and reflected, “A strange man who is not related to me is carrying me 
on his back because of my morality.  But it is not enough to only be 
endowed with pure morality.  I must try to be purified from the 
defilements, too.” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       173 

 
 

He reflected on his pure morality.  From the time of his 
ordination until that very moment, there had not been a single spot or 
stain on his virtue.  His morality was as pure as a white shell.  
Reflecting on his spotless virtue, he experienced absence of remorse, 
gladness, rapture, tranquility, and happiness.  He observed all these 
mental processes as they really were.  Observing the joy and 
gladness, the mind became happy and calm. 

Trong khi đã đang được cõng ở trên lưng của nam nhân, vị tu sĩ 
đã an trú chú niệm và đã suy nghiệm “Một người nam nhân xa lạ đã 
không có liên hệ đến Ta mà lại đang cõng Ta ở trên lưng của ông ấy 
chỉ vì đức hạnh của mình.  Thế nhưng quả là không thể nào đã được 
hội đủ phúc duyên chỉ với đức hạnh thuần khiết.  Ta cũng còn phải nỗ 
lực để thanh lọc khỏi những Pháp phiền não nữa.” 

Ngài đã suy nghiệm về đức hạnh thuần khiết của mình.  Từ thời 
điểm của việc thọ cụ túc giới của Ngài cho đến chính ngay khoảnh 
khắc ấy, thì đã không có dù chỉ là một tỳ vết nhỏ hoặc một điểm ô uế 
nào về giới đức của mình.  Đức hạnh của Ngài đã thuần khiết ví tựa 
như một vỏ trứng trắng trong.  Đang khi suy nghiệm về giới đức 
không tỳ vết của mình, Ngài đã trải nghiệm sự thiếu vắng về việc cắn 
rứt lương tâm, sự vui mừng hớn hở (thỏa thích), lạc khả bất chi (phỉ 
lạc), sự khinh an, và niềm hạnh phúc.  Ngài đã quán sát tất cả những 
quá trình tâm lý như chúng đang là thực tại.  Đang khi quán sát sự hân 
hoan duyệt ý và niềm vui thỏa thích, thì tâm thức đã trở nên an lạc và 
yên tĩnh. 

 
The man who was carrying the monk did not know anything 

about this.  As the monk penetrated into each and every mental 
process with deep concentration, he came to clearly realize the 
constant arising and passing away of these mental processes.  He saw 
how one mental state arose and then disappeared, followed by the 
next one which also disappeared immediately after it had arisen.  
Each mental state was arising and immediately disappearing.  It 
dawned in him, “None of these mental processes is permanent. They 
arise and immediately disappear.”  As a result, his insight into the 
nature of impermanence was clear and penetrating. 



 174       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Người nam nhân đang cõng vị tu sĩ đã không hay biết gì cả về 
điều nầy.  Trong khi vị tu sĩ đã thẩm thấu vào trong từng mỗi và mọi 
quá trình tâm lý với sự định thức sâu sắc, thì Ngài đã đi đến chứng tri 
một cách rõ ràng sự không ngừng khởi sinh và diệt vong của những 
quá trình tâm lý nầy.  Ngài đã thẩm thị cách thức một trạng thái tinh 
thần đã khởi sinh và rồi đã biến mất như thế nào, cái kế tiếp đã nối 
tiếp theo cũng liền biến mất ngay sau khi nó đã khởi sinh.  Từng mỗi 
trạng thái tinh thần đã vừa khởi sinh và liền biến mất ngay tức thì.  Nó 
đã dần trở nên hiển hiện ở trong trí của Ngài “Những quá trình tâm lý 
nầy thì chẳng có chi là thường tồn.  Chúng khởi sinh và ngay tức thì 
biến mất”  Kết quả là, tuệ giác của Ngài đã rõ ràng và thẩm thấu vào 
chân thực tính của sự vô thường. 

 
Pure Morality Is The Basis. 

This knowledge and vision of things as they really really are 
develops because of strong and deep concentration.  Strong 
concentration develops because of happiness.  Happiness develops 
because of tranquility.  Tranquility develops because of rapture.  
Rapture develops because of gladness and having no remorse.  
Absence of remorse and gladness develop because of pure morality 
and the act of reflecting on it. 

In this way, seeing the incessant arising and passing away of 
mental processes, the monk realized their impermanence.  He saw 
that, as a result of being oppressed by this constant arising and 
passing away, they were unsatisfactory.  He also came to realize that 
there was no self, soul, person, or being, but only a continuous 
process of arising and passing away of mental and physical 
phenomena.  His insight into this non – self nature was clear and 
penetrating. 

As he realized these three characteristics, his insight knowledge 
gradually matured and led straight to the attainment of the four stages 
of the Path – and Fruition knowledges.  Freed from all defilements, 
he became fully enlightened on the back of the man who was carrying 
him. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       175 

 
 

Đức Hạnh Thuần Khiết Là Nền Tảng. 
Tri thức và kiến thị (tri kiến) về các Pháp như chúng thực sự 

đang là thực tại đã được phát triển, là bởi do sự định thức mãnh liệt 
và sâu sắc.  Sự định thức mãnh liệt được phát triển là bởi do niềm 
hạnh phúc.  Niềm hạnh phúc được phát triển là bởi do sự khinh an.  
Sự khinh an được phát triển là bởi do sự lạc bất khả chi (phỉ lạc).  Sự 
lạc bất khả chi được phát triển là bởi do sự thỏa thích và không có sự 
cắn rứt lương tâm.  Thiếu vắng sự cắn rứt lương tâm và sự thỏa thích 
được phát triển là bởi do đức hạnh thuần khiết và tác hành của sự phản 
tỉnh về điều ấy. 

Ở trong phương thức nầy, đang khi thẩm thị sự không ngớt khởi 
sinh và diệt vong của những quá trình tâm lý, thì vị tu sĩ đã chứng tri 
được sự vô thường của chúng.  Ngài đã nhận thấy được rằng, vì là hệ 
quả của việc đã bị áp chế bởi do sự không ngừng khởi sinh và diệt 
vong nầy đây, nên chúng quả là bất toại nguyện.  Ngài cũng đã đi đến 
chứng tri được rằng không có tự ngã, linh hồn, con người, hoặc hữu 
tình; mà chỉ là một quá trình liên tục của sự khởi sinh và diệt vong 
của những hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất.  Tuệ giác của Ngài 
đã rõ ràng và thấu triệt vào chân thực tính của sự vô ngã nầy. 

Vì Ngài đã chứng tri cả ba thực tướng nầy, Tri Thức Tuệ Giác 
(Minh Sát Trí) của Ngài đã dần dần được thuần thục và dắt dẫn đến 
sự thành đạt về những bốn giai đoạn của Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) 
và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả).  Được giải thoát khỏi tất cả những 
Pháp phiền não, Ngài đã trở nên giác ngộ một cách hoàn toàn ở trên 
lưng của người nam nhân đã đang cõng lấy Ngài. 

 
Many of the Buddha’s discourses deal with the mundane and 

supramundane benefits of moral goodness.  In the Ākankheyya Sutta 
of the Majjhima Nikāya, the Buddha explained the benefits that a 
person with good morality can enjoy. (8) 

Among these benefits are the following: 
1. Being loved and respected by his or her companions or 

fellow meditators. 
2. Having an abundance of the four requisites: food, robes, 

shelter, and medicine. 



 176       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

3. Being a source of merit to the donors who offer him or her 
the requisites. 

4. Being a source of merit to deceased relatives, if they think of 
him or her. 

5. Conquering the discontent that prevents one from enjoying 
quiet surroundings such as mountains or forests. 

6. Conquering the delight in indulging in sensual pleasures. 
7. Conquering fear and dread. 
8. Extinguishing the defilements and attaining full 

enlightenment. 
Therefore, one should restrain one’s physical and verbal 

actions as much as possible in order to keep one’s morality as pure 
as possible.  The more one can restrain one’s conduct, the more 
benefits one can enjoy.  With this, let’s conclude the moral aspect of 
Buddhism. 

Nhiều bài Pháp Thoại của Đức Phật đề cập đến những quả phúc 
lợi thuộc Hiệp Thế và Siêu Thế về hạnh kiểm đạo đức (Chánh Hạnh).  
Ở trong bài Kinh Ước Nguyện (# 6) thuộc Trung Bộ Kinh, Đức Phật 
đã giải thích những quả phúc lợi mà một người có đức hạnh thiện hảo 
có thể thụ hưởng. (8) 

Trong số những quả phúc lợi nầy là: 
1. Được các vị đồng Phạm Hạnh của ông ấy hoặc bà ấy, hoặc 

những thiền đạo hữu thương mến, yêu quý, cung kính và tôn 
trọng. 

2. Có được một số lượng rất lớn về tứ vật dụng cần thiết: những 
thực phẩm (khất thực), các y áo, nơi trú ẩn, và các dược phẩm 
trị bệnh. 

3. Là một nguồn phước báu đến các vị thí chủ được cúng dường 
tứ vật dụng cần thiết cho ông ấy hoặc bà ấy. 

4. Là một nguồn phước báu đến những thân bằng quyến thuộc 
đã quá vãng, nếu như họ nghĩ đến ông ấy hoặc bà ấy (với tâm 
hoan hỷ và nhờ vậy có được quả phước báu to lớn, lợi ích 
lớn.) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       177 

 
 

5. Nhiếp phục được bất lạc (chớ không phải bất lạc nhiếp phục 
người) mà ngăn cản người ta đang thụ hưởng sự khinh an ở 
xung quanh, chẳng hạn như các núi đồi hoặc những rừng 
rậm. 

6. Nhiếp phục được lạc thú ở trong các thú vui dục trần. 
7. Nhiếp phục được nỗi khiếp đảm và sợ hãi. 
8. Diệt tắt những phiền não và thành đạt sự giác ngộ viên mãn. 
[Trong bài Kinh Ước Nguyện (# 6) thuộc Trung Bộ Kinh thì có 

tất cả 17 điều ước nguyện, đó là: 
1. Mong rằng ta được các vị đồng Phạm Hạnh thương mến, 

yêu quý, cung kính và tôn trọng. 
2. Mong rằng ta có được Tứ Vật Dụng cần thiết. 
3. Mong rằng ta được thụ hưởng Tứ Vật Dụng cần thiết.  Và 

mong rằng hành động của những thí chủ tạo ra các vật dụng 
ấy, được quả phước báu to lớn, được lợi ích to lớn. 

4. Mong rằng những thân bằng quyến thuộc với ta, khi thân 
hoại mệnh chung có nghĩ đến ta với tâm hoan hỷ và nhờ vậy 
được quả phước báu to lớn, được lợi ích to lớn. 

5. Mong rằng ta nhiếp phụ được bất lạc và lạc thú, chớ không 
phải bất lạc nhiếp phục lại ta. 

6. Mong rằng ta nhiếp phục được nỗi khiếp đảm và sợ hãi, chớ 
không phải nỗi khiếp đảm và sợ hãi nhiếp phục lại ta. 

7. Mong rằng tùy theo sở ý, không khó khăn, không mệt nhọc, 
không phí sức, ta chứng được bốn tầng Thiền Định, thuộc 
tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú. 

8. Có những giải thoát tịch tĩnh, siêu thoát Sắc Giới, thuộc Vô 
Sắc Giới; mong rằng ta có thể cảm xúc với Thân và sống an 
trú ở trong Cảnh Giới ấy. 

9. Mong rằng ta diệt trừ ba Kiết Sử, chứng đạt Quả Thất Lai, 
không còn bị đọa lạc, chắc chắn hướng đến Chánh Giác. 

10. Mong rằng ta diệt trừ ba Kiết Sử, làm cho muội lược Tham 
Sân Si, ta chứng đạt Quả Nhất Lai, chỉ phải trở lại thế gian 
một lần nữa để đoạn tận khổ đau. 



 178       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

11. Mong rằng trừ diệt năm Hạ Phần Kiết Sử, ta chứng đạt Quả 
Bất Lai, thành tựu Níp Bàn ngay tại Cảnh Giới ấy, không 
còn trở lại thế gian nầy nữa. 

12. Mong rằng ta chứng được Thần Túc Thắng Trí. 
13. Mong rằng ta chứng được Thiên Nhĩ Thắng Trí. 
14. Mong rằng ta chứng được Tha Tâm Thắng Trí. 
15. Mong rằng ta chứng được Túc Mạng Thắng Trí. 
16. Mong rằng ta chứng được Thiên Nhãn Thắng Trí. 
Với sự diệt trừ các Lậu Hoặc, sau khi tự tri tự chứng, ta chứng 
đạt và an trú ngay trong hiện tại.  Tâm được giải thoát, Tuệ giải 
thoát, không có Lậu Hoặc.] 
Vì thế, người ta nên kiểm thúc những Thân Hành và Ngữ Hành 

của mình càng nhiều càng tốt nhằm để gìn giữ đức hạnh của mình 
càng thuần khiết càng tốt.  Càng có khả năng kiểm thúc được giới 
hạnh của mình thì người ta càng có khả năng thụ hưởng được những 
quả phúc lợi.  Với điều nầy và tại đây, chúng ta hãy kết thúc Phương 
Diện Đạo Đức của Phật Giáo. 

 
May all of you in the audience clearly understand the teachings 

of the Buddha so that you are not only able to live in peace and 
happiness, but also to become free from all kinds of suffering, and 
swiftly attain Nibbāna. 

Ước mong tất cả các bạn ở trong Thính Chúng tuệ tri một cách 
rõ ràng những huấn từ của Đức Phật ngõ hầu các bạn không chỉ có 
khả năng sống ở trong sự bình an và niềm hạnh phúc, mà còn trở nên 
được giải thoát tất cả các thể loại của sự khổ đau, và sớm mau thành 
đạt được Níp Bàn. 

Sādhu, Sādhu, Sādhu. 
May all beings realize the Dhamma 

and live in peace and happiness. 
Lành thay, Lành thay, Lành thay. 

Ước mong tất cả chúng hữu tình chứng tri Giáo Pháp và sống 
ở trong sự bình an và niềm hạnh phúc. 
------------------------00000------------------- 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       179 

 
 

 
CHAPTER  IV 
CHƯƠNG IV 

 
THE PRACTICAL ASPECT OF BUDDHISM 

PHƯƠNG DIỆN THỰC HÀNH CỦA PHẬT GIÁO 
 

Realize – Abandon – Experience – Develop. 
Looking at the fourfold division of the teaching of the Buddha 

will enhance our understanding of this practical aspect of Buddhism.  
These four divisions are: 

1. The Dhamma that must be thoroughly realized 
(Pariññeyya). 

2. The Dhamma that must be completely abandoned 
(Pahātabba). 

3. The Dhamma that must be experienced (Sacchikātabba). 
4. The Dhamma that must be fully developed (Bhāvetabba). 
Only when one thoroughly realizes the Dhamma that must be 

realized can one abandon the Dhamma that must be completely 
abandoned and experience the Dhamma that must be experienced.  
To realize, abandon, and experience in this way, one has to develop 
the Dhamma that must be fully developed. 

Chứng Tri – Xả Ly - Trải Nghiệm – Phát Triển. 
Khảo sát về bốn Tuần Tự Pháp thuộc huấn từ của Đức Phật sẽ 

nâng cao sự hiểu biết của chúng ta về Phương Diện Thực Hành nầy 
của Phật Giáo.  Những bốn Tuần Tự Pháp nầy là: 

1. Pháp mà cần phải được chứng tri một cách triệt để (Đạt Tri). 
2. Pháp mà cần phải được xả ly một cách hoàn toàn (Xả Đoạn). 
3. Pháp mà cần phải được trải nghiệm (Chứng Nghiệm). 
4. Pháp mà cần phải được phát triển một cách viên mãn (Tiến 

Hóa). 
Chỉ một khi người ta chứng tri một cách triệt để Pháp mà cần 

phải được chứng tri thì người ta mới có thể xả ly Pháp mà cần phải 
được xả ly một cách hoàn toàn, và trải nghiệm Pháp mà cần phải được 
trải nghiệm.  Để được chứng tri, xả ly, và trải nghiệm ở trong phương 



 180       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

thức nầy, thì người ta phải phát triển Pháp mà cần phải được phát triển 
một cách viên mãn. 

 
The Dhamma That Must Be Thoroughly Realized. 

The Dhamma that must be thoroughly realized is the truth of 
the mental and physical phenomena that constantly arise and pass 
away.  This is called the truth of suffering (Dukkha sacca).  I have 
already talked about it during one of my previous talks.  The body (or 
physicality), and the mind (with its mental acts, or mentality) are the 
truth of suffering. 

In the Visuddhimagga (1), these three kinds of suffering are 
differentiated: 

1. The suffering of suffering (Dukkha dukkha). 
2. The suffering produced by change (Vipariṇāma dukkha). 
3. The suffering of the arising and passing away of formations 

(Saṅkhāra dukkha). 
Pháp Mà Cần Phải Được Chứng Tri Một Cách Triệt Để. 

Pháp mà cần phải được chứng tri một cách triệt để, là sự thật về 
những hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất mà thường luôn khởi 
sinh và diệt vong.  Điều nầy đã được gọi là chân lý của sự khổ đau 
(Khổ Đế).  Sư đã có nói rồi về điều ấy trong một buổi thuyết giảng 
trước đó.  Thể xác (hoặc đặc tính thể chất), và tâm thức (với những 
trạng thái tâm lý, hoặc năng lực tinh thần) là chân lý của sự khổ đau. 

Ở trong Thanh Tịnh Đạo (1), đã phân biệt ba thể loại của sự 
khổ đau nầy là: 

1. Nỗi khổ đau của sự khổ đau (Khổ Khổ). 
2. Nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi sự biến đổi (Hoại Khổ). 
3. Nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt vong của các Pháp 

hình thành (các Pháp Hữu Vi) (Hành Khổ). 
 
The suffering of suffering is the suffering that everybody knows 

and that cannot be ignored.  The suffering of old age, the suffering of 
sickness, the suffering of death, the suffering of worries, the suffering 
of lamentation, the suffering of physical pain, the suffering of disease 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       181 

 
 

– all these kinds of mental and physical suffering are actual suffering.  
Living beings that consist of both mental and physical phenomena 
cannot avoid or ignore these kinds of suffering, which are called the 
suffering of suffering. 

Nỗi khổ đau của sự khổ đau (Khổ Khổ) là nỗi khổ đau mà mọi 
người đều hiểu biết và điều đó không thể nào là không biết được.  Nỗi 
khổ về tuổi già, nỗi khổ về tình trạng ốm đau, nỗi khổ về sự tử vong, 
nỗi khổ về những nỗi lo lắng, nỗi khổ về sự than vãn, nỗi khổ về sự 
đau đớn thuộc thể xác, nỗi khổ về bệnh tật – tất cả những thể loại của 
sự khổ đau thuộc tinh thần và thể chất nầy đều là nỗi khổ đau thực sự.  
Những chúng sinh mà hiện hữu ở cả hai hiện tượng thuộc tinh thần và 
thể chất thì không thể nào tránh khỏi hoặc không thể nào không biết 
được những thể loại của sự khổ đau nầy, cái mà đã được gọi là nỗi 
khổ đau của sự khổ đau (Khổ Khổ). 

 
The suffering produced by change is what many people initially 

experience as pleasant sensation (Sukha vedanā), such as bliss or 
happiness.  As it is the nature of mental and physical phenomena to 
arise and pass away or to change, bliss or happiness turns into 
suffering within a short time.  At times, the blissful state does not last 
even a minute before it changes into suffering.  At this point, 
“changing into suffering” means the disappearance of the pleasant 
feeling and the appearance of an unpleasant feeling.  This 
explanation has been slightly simplified so that everybody can 
understand it. 

Nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi sự biến đổi (Hoại Khổ) là 
điều mà rất nhiều người ban đầu trải nghiệm như là cảm giác duyệt ý 
(Hỷ Thọ), chẳng hạn như việc hưởng phúc lạc hoặc niềm hạnh phúc.  
Vì lẽ điều ấy là thực tính của những hiện tượng khởi sinh và diệt vong, 
hoặc của sự thay đổi thuộc tinh thần và thể chất, thì việc hưởng phúc 
lạc hoặc niềm hạnh phúc biến đổi thành sự khổ đau trong một thời 
gian ngắn ngủi.  Đôi khi, trạng thái hưởng phúc lạc không được kéo 
dài dù chỉ trong một phút trước khi nó biến thành sự khổ đau.  Tại 
thời điểm nầy, “biến đổi thành nỗi khổ đau” có nghĩa là sự biến mất 
của cảm thọ duyệt ý và sự xuất hiện của một cảm thọ bất duyệt ý.  Sự 



 182       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

giải thích nầy đã được đơn giản hóa một chút ít nhằm để cho mọi 
người có thể hiểu biết được điều ấy. 

 
As a matter of fact, suffering is also inconstant and subject to 

change.  From the time of birth, people have to walk and stumble 
through life’s tough journey amidst a multiplicity of suffering.  The 
blissful state of happiness that flashes occasionally is negligibly short 
compared to a whole lifetime impregnated with a vast array of 
suffering.  Happiness is momentary like a flash of lightning in the dark 
sky of a stormy night.  Therefore, these pleasant sensations are not 
called happiness or bliss but the suffering produced by change. 

Vì thực tế, thì sự khổ đau cũng là bất nhất và không tránh khỏi 
bị thay đổi.  Từ lúc sinh ra, người ta phải bước đi và vấp ngã suốt cả 
cuộc hành trình gian khổ của kiếp nhân sinh giữa một sự đa dạng của 
nỗi khổ đau.  Trạng thái hưởng phúc lạc của niềm hạnh phúc mà thỉnh 
thoảng chợt lóe lên, thì đã được so sánh ngắn ngủi một cách không 
đáng kể đối với toàn cả cuộc đời đã bị thấm nhiễm với một loạt muôn 
hình vạn trạng của sự khổ đau.  Niềm hạnh phúc thì khoảnh khắc như 
một tia chớp trong bầu trời tối mịt của một đêm giông bão.  Vì lẽ ấy, 
những cảm giác duyệt ý nầy thì đã không được gọi là niềm hạnh phúc 
hay là hưởng phúc lạc, trái lại là nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi sự 
biến đổi. 

 
The suffering of the arising and passing away of formations is 

the suffering inherent in the appearance and disappearance of 
phenomena.  Mental and physical phenomena, also called formations 
(Saṅkhāra), do not last even a moment; after they have arisen they 
immediately disappear.  There are no conditioned mental and 
physical phenomena that do not disappear after they have arisen.  
Their arising and disappearing is very swift.  They are not stable and 
do not last even a short moment.  This natural happening of 
appearance and disappearance is definitely not blissful or productive 
of happiness.  Its unsatisfactory and unpleasant nature is real 
suffering.  Therefore, the constant appearance and disappearance of 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       183 

 
 

mental and physical phenomena is called the suffering of the arising 
and passing away of formations. 

Nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt vong của các Pháp hình 
thành (Hành Khổ - các Pháp Hữu Vi) là nỗi khổ đau vốn sẵn có ở 
trong sự xuất hiện và sự biến mất của các hiện tượng.  Những hiện 
tượng thuộc tinh thần và thể chất, cũng còn được gọi là các Pháp hình 
thành (Hành - các Pháp Hữu Vi), chẳng được kéo dài dù chỉ trong 
một khoảnh khắc (sát na); sau khi chúng đã có khởi sinh và ngay tức 
thì liền biến mất.  Không có phụ thuộc vào một điều kiện nào mà qua 
đó những hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất không khỏi biến mất 
sau khi chúng đã có khởi sinh.  Sự khởi sinh và sự biến mất của chúng 
thì hết sức là mau lẹ.  Chúng quả là không có ổn định và chẳng được 
kéo dài dù chỉ trong một khoảnh khắc (sát na) ngắn ngủi.  Sự việc xẩy 
ra của sự xuất hiện và sự biến mất theo lẽ thường nhiên nầy thì một 
cách quả quyết chẳng phải là hưởng phúc lạc hoặc tạo tác ra niềm 
hạnh phúc.  Thực tính bất toại nguyện và bất duyệt ý của nó là nỗi 
khổ đau thực sự.  Vì lẽ ấy, sự liên tục xuất hiện và biến mất của các 
hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất đã được gọi là nỗi khổ đau về 
sự khởi sinh và sự diệt vong của các Pháp hình thành (Hành Khổ - 
các Pháp Hữu Vi). 

 
However, one usually does not see and realize the suffering of 

arising and passing away because the constant appearance and 
disappearance of mental and physical phenomena is not mindfully 
observed.  Since one does not know it in this way, one wrongly takes 
formations as permanent, good, and blissful; therefore, liking, 
attachment, or clinging arises.  Nevertheless, these mental and 
physical phenomena are repeatedly arising and passing away, and 
there is no escape from the whirlpool of suffering.  At times one 
drowns, at times one floats. 

Mặc dù vậy, người ta theo lệ thường thì không nhìn thấy và 
chứng tri nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt vong, vì lẽ sự liên tục 
xuất hiện và biến mất của các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất 
đã không có được chú tâm quán sát.  Bởi do người ta không có nhìn 
thấy nó ở trong phương thức nầy, người ta hiểu một cách sai lầm về 



 184       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

các Pháp hình thành (các Pháp Hữu Vi) là thường hằng, tốt đẹp, và 
hưởng phúc lạc; vì lẽ ấy, sự ưa thích, sự chấp thủ, hoặc sự bám giữ 
lấy khởi sinh.  Tuy nhiên, những hiện tượng thuộc tinh thần và thể 
chất nầy thì đã lặp đi lặp lại hết khởi sinh rồi diệt vong, và không có 
vượt thoát khỏi dòng xoáy nước (Ogha – Bộc Lưu) của sự khổ đau.  
Đôi khi con người ta bị chìm nghỉm xuống, đôi khi con người ta lại 
nổi trôi bồng bềnh. 

 
Among these three kinds of suffering, all living beings know and 

realize the suffering of suffering, since its dissatisfying nature is very 
obvious.  Because of this, people recognize that suffering really does 
exist in the world.  In the absence of this kind of suffering, they would 
think that the world is all happiness and bliss.  Even then, people 
moan or despair whenever they are being tormented by or overcome 
with mental and physical suffering.  But once this suffering passes 
away, people forget about it altogether.  Then again, they happily 
drown themselves in sensual pleasures and forget to perform 
wholesome actions which are the causes for true happiness to arise. 

Trong những ba thể loại của sự khổ đau nầy, thì tất cả chúng 
hữu tình đều nhận biết được và chứng tri nỗi khổ đau của sự khổ đau 
(Khổ Khổ), bởi do thực tính bất duyệt ý của nó thì hết sức là rõ ràng.  
Vì lý do nầy, người ta nhận ra được rằng sự khổ đau thực sự hiện hữu 
ở trong thế gian.  Thiếu vắng về thể loại của sự khổ đau nầy, thì họ sẽ 
nghĩ rằng thế gian đâu đâu cũng là hạnh phúc và hưởng phúc lạc.  Mặc 
dù vậy, người ta lúc nào cũng kêu ca hoặc tuyệt vọng những khi họ 
đã đang bị ưu phiền hoặc bị áp lực với nỗi khổ đau thuộc tinh thần và 
thể chất.  Thế nhưng một khi nỗi khổ đau nầy diệt mất, thì người ta 
lại hoàn toàn quên hẳn nó đi.  Và rồi, họ lại tự đắm chìm một cách vui 
thích vào trong những thú vui dục trần, và không còn nghĩ tới thực 
hiện những thiện hạnh điều mà những tác nhân làm cho chân hạnh 
phúc được khởi sinh. 

 
These momentary states of happiness, joy, or comfort are not 

seen as examples of the suffering produced by change, because the 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       185 

 
 

darkness of not – knowing covers it.  The suffering produced by 
change is hard to see for those with a dull mind unused to reflecting.  
Those with a sharp mind reflect that this happiness or joy is negligibly 
transient compared to the burden of suffering one always encounters, 
and that it vanishes in no time when invaded by suffering of one kind 
or another.  They see that the blissful state of happiness is only 
momentary, like the flash of a star in the dark sky in a cloudless night. 

Những trạng thái khoảnh khắc của niềm hạnh phúc, nỗi hân 
hoan duyệt ý, hoặc sự thoải mái thì không được xem như là những tỷ 
dụ về nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi sự biến đổi (Hoại Khổ), vì lẽ 
sự ngu muội của việc bất liễu tri đã che phủ nó đi rồi.  Nỗi khổ đau đã 
được tạo ra do bởi sự biến đổi (Hoại Khổ) thì quả là khó thấy đối với 
những người có một tâm thức trì độn đã không thường quen trong 
việc phản tỉnh.  Những người với một tâm thức phản tỉnh sắc bén thì 
rằng niềm hạnh phúc hoặc nỗi hân hoan duyệt ý nầy là hiện tượng 
nhất thời không đáng kể đem so với gánh nặng của nỗi khổ đau mà 
người ta thường luôn gặp phải, và rằng nó tan biến đi trong nháy mắt 
một khi đã bị thấm nhập do bởi một thể loại nỗi khổ đau hoặc thể loại 
khác.  Họ nhận thấy rằng trạng thái hưởng phúc lạc của niềm hạnh 
phúc thì chỉ là khoảnh khắc; tựa như tia sáng của một vì sao trên bầu 
trời tối mịt trong một đêm không có mây. 

 
Understanding this, one will not think so highly of this pleasure 

or happiness anymore, nor will one feel very distressed when this 
happiness disappears.  In this way, the suffering produced by change 
is also a Dhamma that must be thoroughly realized. 

However, it is enough only to realize the suffering of suffering 
and the suffering produced by change in order to be free from distress 
and attain happiness and peace.  There is more to realize about 
suffering.  If one has not yet fully realized the nature of suffering, the 
desire (Chanda) to be liberated from it will still be weak. 

Thấu hiểu được điều nầy, người ta sẽ không còn đánh giá quá 
cao về nỗi niềm lạc thú hoặc hạnh phúc nầy nữa, mà cũng không có 
một ai sẽ cảm thấy vô cùng khốn khổ một khi niềm hạnh phúc biến 
mất.  Bằng với phương thức nầy, nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi 



 186       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

sự biến đổi (Hoại Khổ) cũng là một Pháp mà cần phải được chứng tri 
một cách triệt để. 

Tuy nhiên, chỉ là chứng tri nỗi khổ đau của sự khổ đau (Khổ 
Khổ) và nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi sự biến đổi (Hoại Khổ) 
nhằm để thoát khỏi nỗi khốn khổ và đạt được niềm hạnh phúc cùng 
với sự bình an thì quả là không đủ.  Còn có nhiều điều hơn nữa để 
chứng tri về sự khổ đau.  Nếu như người ta vẫn chưa hoàn toàn chứng 
tri được thực tính của sự khổ đau, thì sẽ vẫn còn yếu kém trong dục 
tầm cầu (Dục) để được thoát khỏi sự việc ấy vậy. 

 
Only upon understanding the suffering of the arising and 

passing away of formations through direct experience does one 
thoroughly and deeply realize the nature of suffering.  As a result, one 
becomes so afraid of suffering that one develops a strong desire to get 
free from it.  Subsequently, one follows and practises the path to 
liberation with all one’s might.  Only then can one become completely 
liberated from suffering.  The point is, if one wants to attain the 
cessation of suffering, it is essential to realize the suffering of the 
arising and passing away of formations, and to become appalled by 
suffering. 

Duy nhất chỉ nhờ vào sự thấu hiểu nỗi khổ đau về sự khởi sinh 
và sự diệt vong của các Pháp hình thành (Hành Khổ - các Pháp Hữu 
Vi) thông qua việc trải nghiệm trực tiếp thì người ta mới chứng tri một 
cách triệt để và sâu sắc thực tính của sự khổ đau.  Kết quả là, người 
ta trở nên quá sợ hãi về sự khổ đau mà qua đó người ta phát triển một 
dục tầm cầu (Dục) mãnh liệt để được thoát khỏi nó.  Rồi thì, người ta 
tùng thuận theo và thực hành đạo lộ giải thoát với tất cả năng lực của 
mình.  Chỉ như thế con người ta mới có thể trở nên hoàn toàn được 
giải thoát khỏi sự khổ đau.  Vấn đề là, nếu như người ta muốn đạt 
được việc chấm dứt của sự khổ đau, thì điều cốt yếu là chứng tri nỗi 
khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt vong của các Pháp hình thành 
(Hành Khổ - các Pháp Hữu Vi), và trở nên đã bị kinh hoàng (Bố Úy 
Trí) do bởi sự khổ đau. 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       187 

 
 

To realize the suffering of the arising and passing away of 
formations is the most difficult thing.  It is not at all possible to realize 
it through reflection or thinking, because it is not within the domain 
of reflection and thought.  Only through personal understanding 
gained from mindful observation of these mental and physical 
phenomena during meditation can one thoroughly realize the 
suffering of the arising and passing away of mental and physical 
phenomena. 

Để chứng tri nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt vong của 
các Pháp hình thành (Hành Khổ - các Pháp Hữu Vi) thì quả là điều 
khó khăn hơn hết.  Thông qua việc suy nghiệm hoặc tư duy thì tuyệt 
nhiên không thể nào chứng tri được điều ấy, vì lẽ nó không nằm ở 
trong phạm vi của sự suy nghiệm và tư duy.  Duy nhất chỉ thông qua 
sự hiểu biết tùy thuộc cá nhân đã có được từ việc chú tâm quan sát 
vào các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất đang khi thiền định thì 
người ta mới có thể chứng tri một cách triệt để nỗi khổ đau về sự khởi 
sinh và sự diệt vong của những hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất. 

 
When one thoroughly realizes the suffering of the arising and 

passing away of formations, one understands that they are 
impermanent, unsatisfactory, and not pleasing or enjoyable.  Only 
when there is no longer any attachment to mental and physical 
phenomena do mental and physical processes cease to arise.  At that 
time, every kind of suffering ceases. 

Khi người ta chứng tri một cách triệt để nỗi khổ đau về sự khởi 
sinh và sự diệt vong của các Pháp hình thành (Hành Khổ - các Pháp 
Hữu Vi), thì người ta tuệ tri được rằng chúng là vô thường, bất toại 
nguyện, và bất duyệt ý hoặc hài lòng.  Chỉ một khi không còn bất kỳ 
một chấp thủ nào về các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất thì quá 
trình tinh thần và thể chất mới ngừng hẳn khởi sinh.  Ngay tại thời 
điểm ấy, mọi thể loại của sự khổ đau đều được chấm dứt. 

 
As long as one has not thoroughly realizes the suffering of the 

arising and passing away of formations, one will continue to regard 
these mental and physical phenomena as a person or a being.  



 188       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Because of craving, these mental and physical phenomena will arise 
again and again.  The result is repeated existence in the cycle of 
rebirth.  One is either being drowned in this whirlpool of suffering or 
floating on its surface.  Therefore, in order to be liberated from 
suffering, the suffering of the arising and passing away of formations 
is the principal Dhamma to be thoroughly realized. 

Bao giờ mà người ta vẫn chưa có được chứng tri một cách triệt 
để nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt vong của các Pháp hình 
thành (Hành Khổ - các Pháp Hữu Vi), thì người ta sẽ còn tiếp tục nhìn 
các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất như là một con người, hoặc 
là một hữu tình.  Bởi do dục vọng (Ái Dục), những hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất nầy sẽ khởi sinh đi sinh lại nhiều lần.  Kết quả là 
kiếp sống đã được lặp đi lặp lại trong vòng tục sinh.  Người ta hoặc 
là đã bị chết đuối ở trong dòng xoáy nước (Ogha – Bộc Lưu) của sự 
khổ đau, hoặc là đang bị nổi trôi ở trên bề mặt của nó.  Vì lẽ ấy, nhằm 
để giải thoát khỏi sự khổ đau, thì nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự 
diệt vong quả là Pháp chính yếu mà cần phải được chứng tri một cách 
triệt để. 

 
The Dhamma That Must Be Completely Abandoned. 

As long as one does not thoroughly realizes the suffering of the 
arising and passing away of formations, one does not see these mental 
and physical phenomena as suffering, but regards them as 
pleasurable states.  Therefore, desire, craving, and attachment arise.  
As long as one is attached to these processes, new mental and 
physical phenomena will occur time and again, and the vicious cycle 
of suffering will go on. 

If one wants to end suffering and prevent the arising of new 
mental and physical processes, one has to abandon craving.  Craving 
is the origin of mental and physical suffering.  One suffers because of 
wanting, liking, loving, clinging, and attachment.  Every kind of 
suffering is due to craving. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       189 

 
 

As long as one cannot abandon craving, which is the cause, 
then suffering, as the effect, will recur.  So it is evident that craving is 
the Dhamma that must be completely abandoned. 

Pháp Mà Cần Phải Được Xả Ly Một Cách Hoàn Toàn. 
Bao giờ mà người ta không có được chứng tri một cách triệt để 

nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt vong của các Pháp hình thành 
(Hành Khổ - các Pháp Hữu Vi), thì người ta chẳng có nhìn thấy các 
hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất nầy là sự khổ đau, mà trái lại 
xem chúng như là những trạng thái khả ái khả lạc.  Vì thế, Tham Ái, 
Ái Dục, và Chấp Thủ khởi sinh.  Bao giờ mà người ta đã bị dính mắc 
vào những quá trình nầy rồi, thì các hiện tượng thuộc tinh thần và thể 
chất khác sẽ lại hiện bầy không biết bao nhiêu lần, và vòng tuần hoàn 
của sự khổ đau sẽ tiếp tục trôi chẩy. 

Nếu như người ta mong cầu để chấm dứt sự khổ đau và ngừa 
phòng việc khởi sinh mới của các quá trình thuộc tinh thần và thể chất 
khác nữa, thì người ta phải xả ly Ái Dục.  Ái Dục là nguồn gốc của 
nỗi khổ đau tinh thần và thể chất.  Người ta bị khốn khổ bởi do dục 
tầm cầu, ưa thích, ái luyến, bám níu, và chấp thủ.  Mọi thể loại của sự 
khổ đau là bởi do Ái Dục. 

Bao giờ mà người ta không thể nào xả ly được Ái Dục, mà đó 
là tác nhân, thế rồi sự khổ đau, như là hệ quả, sẽ lại tái diễn.  Như thế, 
rõ ràng rằng Ái Dục quả là Pháp mà cần phải được xả ly một cách 
hoàn toàn. 

 
The Dhamma That Must Be Experienced. 

When craving, which is the cause of suffering, has been 
abandoned, there will arise the cessation of suffering as the effect.  
When suffering ceases to arise, it has ended, and one can clearly 
experience the nature of cessation.  The nature of the cessation of 
suffering is the truth that must be experienced (Sacchikātabba). 

The nature of the cessation of suffering is called Nibbāna.  
There are two levels to the cessation of suffering.  On the first level, 
upon the realization of the path – knowledge of Arahantship, all the 
defilements led by ignorance and craving have been completely 
abandoned.  Although all defilements have been completely 



 190       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

abandoned at this level, the aggregates of mentality and physicality 
(that is, the body and the mind) have not yet been extinguished.  
Therefore, this level is called “Nibbāna with aggregates of mentality 
and physicality remaining” (Saupadisesanibbāna or 
Kilesaparinibbāna). 

From the time when they first abandon all defilements until 
entering Parinibbāna, those who are fully enlightened experience this 
first level of cessation of suffering. 

Pháp Mà Cần Phải Được Trải Nghiệm. 
Khi Ái Dục, đó là tác nhân gây ra sự khổ đau, đã được xả ly, thì 

sẽ khởi sinh lên sự chấm dứt nỗi khổ đau như là hệ quả.  Khi sự khổ 
đau ngừng khởi sinh, nó đã được chấm dứt, và người ta có thể trải 
nghiệm một cách rõ ràng thực tính của việc chấm dứt.  Thực tính của 
sự chấm dứt về nỗi khổ đau là chân lý mà cần phải được trải nghiệm 
(Chứng Nghiệm). 

Thực tính của việc chấm dứt về nỗi khổ đau đã được gọi là Níp 
Bàn.  Có hai trình độ cho việc chấm dứt của sự khổ đau.  Ở trình độ 
thứ nhất, vào lúc sự chứng tri của Tuệ Đạo thuộc Quả vị Vô Sinh, thì 
tất cả các Pháp phiền não đã được dắt dẫn do bởi Vô Minh và Ái Dục 
hoàn toàn được xả ly.  Mặc dù tất cả những Pháp phiền não đã được 
hoàn toàn xả ly ở ngay trình độ nầy, các khối tổng hợp (Uẩn) của năng 
lực tinh thần và đặc tính thể chất (đó là, thể xác và tâm thức) vẫn còn 
chưa có được diệt tắt.  Do vậy, trình độ nầy đã được gọi là “Níp Bàn 
với các khối tổng hợp (Uẩn) của năng lực tinh thần và đặc tính thể 
chất đang còn dư sót” (Hữu Dư Y Níp Bàn hoặc Phiền Não Viên 
Tịch Níp Bàn). 

Kể từ lần đầu tiên mà họ đã xả ly tất cả những Pháp phiền não 
cho đến khi bắt đầu Viên Tịch Níp Bàn, thì các bậc đã hoàn toàn giác 
ngộ đấy trải nghiệm được trình độ đầu tiên của việc chấm dứt về nỗi 
khổ đau. 

 
The second level of the cessation of suffering means the nature 

of cessation free from the aggregates of mentality and physicality, 
which occurs for the Buddhas and fully enlightened ones after their 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       191 

 
 

Parinibbāna.  This is called “Nibbāna without the aggregates of 
existence remaining”(Anupādisesanibbāna or 
Khandhaparinibbāna). 

No matter what we call the nature of the cessation of suffering, 
the name given is not the main point.  The main point is that living 
beings who fear suffering and do not want it will be able to attain 
happiness and peace (Santisukha) with its cessation. 

Trình độ thứ hai của việc chấm dứt về nỗi khổ đau có nghĩa là 
thực tính của việc chấm dứt thoát khỏi các khối tổng hợp (Uẩn) của 
năng lực tinh thần và đặc tính thể chất, đã được hiện bầy đối với Chư 
Phật và các bậc đã hoàn toàn giác ngộ sau khi việc Viên Tịch Níp Bàn 
của họ.  Điều nầy đã được gọi là “Níp Bàn không còn dư sót các khối 
tổng hợp (Uẩn) của thực thể” (Vô Dư Y Níp Bàn hoặc Uẩn Viên Tịch 
Níp Bàn). 

Bất luận chúng ta gọi thực tính của việc chấm dứt về nỗi khổ 
đau như thế nào đi nữa, thì cái tên gọi được đặt ra không phải là điểm 
chính yếu.  Điểm chính yếu là các chúng hữu tình đấy mà đã sợ hãi 
sự khổ đau và chẳng mong cầu về điều ấy sẽ có khả năng đạt được 
niềm hạnh phúc và sự bình an (Tịnh Lạc) với việc chấm dứt của nó. 

 
The cessation of all kinds of suffering, mental and physical, as 

well as the suffering of formations, is attained when all mental and 
physical processes (formations) have completely stopped, never to 
occur again.  In order to stop the occurrence of these mental and 
physical processes, it is necessary to abandon craving, which is the 
cause. Because one does not realize the true nature of these processes 
as unstable and unsatisfactory, craving takes them as something 
good; therefore, clinging, liking, or attachment arises.  If the suffering 
of the arising and passing away of all formations is realized as it 
really is, however, craving will no longer arise.  That is why it is 
important to realize the suffering of formations – so that craving will 
cease to arise. 

Việc chấm dứt tất cả các thể loại của sự khổ đau, thuộc tinh thần 
và thể chất, cũng như là sự khổ đau của các Pháp hình thành (Hành 
Khổ - các Pháp Hữu Vi), đã được thành đạt một khi tất cả các quá 



 192       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

trình thuộc tinh thần và thể chất đã hoàn toàn ngừng hẳn, không bao 
giờ còn tái diễn lại nữa.   Nhằm để ngăn chặn việc tái diễn của những 
quá trình thuộc tinh thần và thể chất nầy, thì quả là thiết yếu phải xả 
ly Ái Dục, vì đấy chính là tác nhân.  Bởi do người ta không có chứng 
tri được thực tính của các quá trình nầy như là bất ổn định và bất toại 
nguyện, ái dục đã khiến chúng như là một cái gì tốt đẹp; thế rồi, sự 
bám níu, ưa thích hoặc chấp thủ khởi sinh.  Nếu như nỗi khổ đau của 
việc khởi sinh và diệt vong của tất cả các Pháp hình thành (Hành Khổ 
- các Pháp Hữu Vi) đã được chứng tri như nó đang là thực tại, mặc 
dù vậy, Ái Dục sẽ không còn khởi sinh lên nữa.  Đó là lý do tại sao 
thiết thực hệ trọng để chứng tri cho được nỗi khổ đau của các Pháp 
hình thành (các Pháp Hữu Vi) – nhằm để cho Ái Dục sẽ chấm dứt 
khởi sinh. 

 
The Dhamma That Must Be Fully Developed. 

In order to discern the true nature of formations as mentioned, 
one needs to develop and practise the Noble Eightfold Path.  
Therefore, the Noble Eightfold Path is the Dhamma that must be 
developed (Bhāvetabba) in order to realize that mental and physical 
processes are suffering.  When that occurs, attachment, which is the 
cause of suffering, will no longer arise; as a result, suffering will 
cease completely. 

Pháp Mà Cần Phải Được Phát Triển Một Cách Viên Mãn. 
Nhằm để nhận thức được chân thực tính của các hình thành như 

đã đề cập, người ta cần phải phát triển và thực hành Bát Thánh Đạo.  
Vì lẽ ấy, Bát Thánh Đạo là Pháp mà cần phải được phát triển (Tiến 
Hóa) nhằm để chứng tri được rằng những quá trình thuộc tinh thần và 
thể chất là khổ đau.  Một khi điều đó hiện bầy, chấp thủ là tác nhân 
của sự khổ đau, sẽ không còn khởi sinh lên được nữa; kết quả là, sự 
khổ đau sẽ chấm dứt một cách hoàn toàn. 

 
The Noble Eightfold Path can be more easily remembered by 

classifying it into three categories: Morality, Concentration, and 
Wisdom. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       193 

 
 

The three Path – Factors of Morality (Sīla): 
· Right speech (Sammā vācā). 
· Right action (Sammā kammanta). 
· Right livelihood (Sammā ājīva). 
The three Path – Factors of Concentration (Samādhi): 
· Right effort (Sammā vāyāma). 
· Right mindfulness (Sammā sati). 
· Right concentration (Sammā samādhi). 
The two Path – Factors of Wisdom (Paññā): 
· Right understanding or Right View (Sammā diṭṭhi). 
· Right thought or Right intention (Sammā saṅkappa). 
Of all the factors of the Noble Eightfold Path, right 

understanding or right view is the principal one.  Only by rightly 
understanding the arising and passing away of all mental and 
physical phenomena can one abandon craving.  The remaining seven 
factors support and assist the arising of right understanding. 

Bát Thánh Đạo có thể là dễ dàng ghi nhớ hơn bằng cách phân 
loại nó ra thành ba phạm trù: Đức Hạnh (Giới), Định Thức (Định), và 
Trí Tuệ (Tuệ). 

Ba Chi Đạo về Đức Hạnh (Giới): 
· Nói lời chân chính (Chánh Ngữ). 
· Hành động chân chính (Chánh Nghiệp). 
· Nuôi mạng chân chính (Chánh Mạng). 
Ba Chi Đạo về Định Thức (Định): 
· Tinh cần chân chính (Chánh Tinh Tấn). 
· Ghi nhớ chân chính (Chánh Niệm). 
· Định thức chân chính (Chánh Định). 
Hai Chi Đạo về Trí Tuệ (Tuệ): 
· Hiểu biết chân chính hoặc Kiến giải chân chính (Chánh 

Kiến). 
· Nghĩ suy chân chính hoặc Tư duy chân chính (Chánh Tư 

Duy). 
Trong tất cả những Chi Phần của Bát Thánh Đạo, thì hiểu biết 

chân chính hoặc kiến giải chân chính (Chánh Kiến) là một chi phần 



 194       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

chính yếu.  Chỉ với hiểu biết chân chính sự khởi sinh và sự diệt vong 
của tất cả các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất mà người ta đã 
có thể xả ly được Ái Dục.  Bẩy chi phần còn lại thì hỗ trợ và ủng hộ 
cho việc khởi sinh của Kiến Giải Chân Chính (Chánh Kiến). 

 
The Development Of The Noble Eightfold Path. 

The Preliminary Path And The Noble Path. 
In this context, Magga means “Path of Practice”.  Maggaṅga 

means “Path factor” or “Component of the Path”.  The 
consummation of the Eight Path factors is called Magga or the truth 
of the Path (Magga sacca).  Therefore, each component of the Noble 
Eightfold Path is called a “Path factor”.  There are two types of Path: 
the Preliminary Path (Pubbabhāga magga) and the Noble Path 
(Ariya magga). 

The Path that takes Nibbāna as the object is called the “Noble 
Path” or “Supramundane Path” (Lokuttara magga).  The Path that 
is developed during the practice of Insight Meditation prior to the 
attainment of the Noble Path is called the Preliminary or Mundane 
Path (Lokiya magga). 

Sự Phát Triển Về Bát Thánh Đạo. 
Tiền Đề Đạo Và Thánh Đạo. 

Trong ngữ cảnh nầy, Đồ Đạo có nghĩa là “Con đường thực 
hành / con đường huấn tập”.  Chi Đạo có nghĩa là “Chi phần Đạo 
Lộ” hoặc “Thành tố của Đạo Lộ”.  Sự hoàn thành của tám Chi Đạo 
được gọi là Đồ Đạo, hoặc chân lý của Đạo Lộ (Đạo Đế).  Vì thế, mỗi 
thành tố của Bát Thánh Đạo thì được gọi là “Chi phần Đạo Lộ, Chi 
Đạo”.  Có hai thể loại về Đạo Lộ: Sơ Bộ Đạo (Tiền Đề Đạo) và Đạo 
Lộ Bậc Thánh (Thánh Đạo). 

Đạo Lộ mà lấy Níp Bàn như là đối tượng thì được gọi là “Đạo 
Lộ Bậc Thánh” hoặc “Đạo Lộ Siêu Phàm” (Siêu Thế Đạo).  Đạo Lộ 
mà đã được phát triển trong quá trình thực hành Thiền Tuệ Giác trước 
khi thành đạt Đạo Lộ Bậc Thánh thì được gọi là Sơ Bộ Đạo (Tiền Đề 
Đạo) hoặc Đạo Lộ Phàm Phu (Hiệp Thế Đạo). 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       195 

 
 

The Dhamma that must be developed is, in fact, the Noble Path.  
However, if one wishes to attain the Noble Path, one has to develop 
the Preliminary Path first.  One cannot attain the Supramundane Path 
without first developing the Mundane Path.  Therefore, the Buddha 
said, “This is the direct Path --- for the realization of Nibbāna, 
namely, the four foundations of mindfulness.” (2) 

The commentary says: “Ayañhi pubbabhāge lokiyo 
satipaṭṭhānamaggo bhāvito lokuttarassa maggassa adhigamāya 
saṃvattati.” (3) 

This passage means, “It is right that first developing the 
Mundane Path of the foundations of mindfulness leads to the 
attainment of the Supramundane Path.” 

Pháp mà cần phải được phát triển, sự thực là, Thánh Đạo.  Tuy 
nhiên, nếu như người ta dục tầm cầu đạt được Thánh Đạo, thì trước 
tiên người ta phải phát triển Tiền Đề Đạo.  Người ta không thể nào 
thành đạt Đạo Lộ Siêu Phàm mà không phát triển Đạo Lộ Phàm Phu 
trước tiên.  Vì thế, Đức Phật đã nói rằng: “Đây là đạo lộ trực tiếp … 
cho việc chứng tri Níp Bàn – đó là, bốn nền tảng của Chánh Niệm.” 
(2) 

Bản Chú Giải nói rằng: “Quả thực là phát triển Niệm Xứ Đạo 
ở phần Tiền Đề Hiệp Thế, làm tiếp tục là giác ngộ Đạo Lộ Siêu 
Thế.” (3) 

Đoạn văn nầy có nghĩa là: “Quả thực rằng trước tiên là việc phát 
triển Đạo Lộ Phàm Phu (Hiệp Thế Đạo) của những nền tảng thuộc về 
Chánh Niệm dắt dẫn đến việc thành đạt Đạo Lộ Siêu Phàm (Siêu Thế 
Đạo).” 

 
Development Of Path Factors During Practice. 

Therefore, the Mundane or Preliminary Path of the foundations 
of mindfulness is also a Dhamma that must be developed.  I would 
like to explain how the factors of the Eightfold Path are included and 
developed during the practice of Insight Meditation.  To practise 
Insight Meditation, one has first of all to keep one’s morality pure.  
Pure morality means purity in bodily conduct, verbal conduct, and 



 196       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

livelihood.  Based on pure morality, one has to observe and be 
mindful of mental and physical phenomena. 

When one has pure morality, the three path factors of morality 
are fulfilled.  These are: Right Speech, that is, abstinence from the 
three kinds of unwholesome speech; Right Action, which means 
abstinence from the three kinds of unwholesome action; and Right 
Livelihood, which is abstinence from wrong livelihood. 

Making an effort to observe mental and physical phenomena is 
Right Effort.  The act of being aware is Right Mindfulness.  Keeping 
awareness firmly on the object that is being observed is Right 
Concentration.  Directing the noting mind towards the object is Right 
Thought. (“Ārammaṇābhiniropanalakkhaṇo sammāsaṅkappo”) 
(4). 

The realization of mental and physical phenomena as 
impermanent, suffering, and non – self (impersonal) is Right View.  
These Path factors develop during the practice of insight meditation 
as one observes mental and physical phenomena (the five 
aggregates).  This is known as the Mundane or Preliminary Path. 

Sự Phát Triển Về Những Chi Đạo Trong Quá Trình  
Thực Hành. 

Vì thế, Đạo Lộ Phàm Phu (Hiệp Thế) hoặc Tiền Đề Đạo của 
những nền tảng thuộc về Chánh Niệm cũng là một Pháp mà cần phải 
được phát triển.  Sư muốn giải thích rằng những Chi Phần của Bát Chi 
Đạo đã được kể đến và đã được phát triển trong quá trình thực hành 
của Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát).  Để thực hành được Thiền Tuệ 
Giác, thì trước hơn hết người ta cần phải gìn giữ đức hạnh thuần khiết 
của mình.  Đức hạnh thuần khiết có nghĩa là sự thuần khiết ở trong 
các Thiện Hạnh về Thân và Lời, và việc nuôi mạng.  Dựa trên đức 
hạnh thuần khiết, người ta phải quan sát và gìn giữ chánh niệm vào 
các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất. 

Khi người ta có được đức hạnh thuần khiết, thì những ba Chi 
Đạo của Đức Hạnh  đã được thành tựu viên mãn.  Những Chi Đạo nầy 
là: nói lời chân chính (Chánh Ngữ); đấy là, sự tiết chế ba thể loại về 
Ngữ Bất Thiện Hạnh; hành động chân chính (Chánh Nghiệp), việc ấy 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       197 

 
 

có nghĩa là sự tiết chế ba thể loại về Thân Bất Thiện Hạnh; và nuôi 
mạng chân chính (Chánh Mạng), việc ấy là sự tiết chế việc nuôi mạng 
bất chính. 

Việc gắng sức để quan sát các hiện tượng thuộc tinh thần và thể 
chất là tinh cần chân chính (Chánh Tinh Tấn).  Việc tác hành với trạng 
thái ý thức là ghi nhớ chân chính (Chánh Niệm).  Việc duy trì sự ý 
thức một cách kiên định ở trên đối tượng mà đã đang được quán sát 
là định thức chân chính (Chánh Định).  Việc hướng sự chú niệm tâm 
thức đến với đối tượng là tư duy chân chính (Chánh Tư Duy). (“Trạng 
thái khắn khít với Cảnh gọi là Chánh Tư Duy”) (4) 

Việc chứng tri các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất là vô 
thường, khổ đau, và vô ngã (Phi Bản Ngã) là kiến giải chân chính 
(Chánh Kiến).  Những Chi Đạo nầy phát triển trong quá trình thực 
hành của Thiền Tuệ Giác trong khi người ta quán sát các hiện tượng 
thuộc tinh thần và thể chất (năm khối tổng hợp – Ngũ Uẩn).  Điều nầy 
đã được biết đến như là Đạo Lộ Phàm Phu hoặc Tiền Đề Đạo. 

 
Mundane Noble Truths During The Practice Of  

Insight Meditation. 
The understanding of the arising and passing away of mentality 

and physicality through experiential knowledge is the penetrative 
insight into the nature of impermanence and suffering.  The 
understanding of the continuous arising and passing away of mental 
and physical processes without seeing the existence of any “self”, 
“being”, or “individual” is the penetrative insight into the nature of 
“non – self”.  To experience penetrating insight into the nature of 
impermanence, suffering, or non – self is to understand the Noble 
Truth of suffering. 

Những Chân Lý Phàm - Thánh Trong Quá Trình Thực 
Hành Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát Tuệ). 

Việc thấu hiểu về sự khởi sinh và diệt vong của năng lực tinh 
thần và đặc tính thể chất thông qua tuệ tri đã được trải nghiệm; đấy là 
tuệ giác đã thẩm thấu được thực tính của Vô Thường và Khổ Đau.  
Việc thấu hiểu về sự liên tục khởi sinh và diệt vong của các quá trình 
thuộc tinh thần và thể chất mà không có nhận thấy sự hiện hữu của 



 198       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

bất luận “Tự Ngã’, “Hữu Tình” hoặc “Cá Nhân”; đấy là tuệ giác đã 
thấu triệt được thực tính của Vô Ngã.  Trải nghiệm tuệ giác đã được 
thẩm thấu vào thực tính của Vô Thường, Khổ Đau, hoặc Vô Ngã; đấy 
là tuệ tri về Thánh Đế của sự khổ đau (Khổ Thánh Đế). 

 
At the moment of realizing the suffering nature of these mental 

and physical objects, craving is absent.  This means that the cause of 
suffering is absent, too.  Thus, there is no greed, attachment, liking, 
wanting, clinging, etc. at that moment.  What I have described is the 
process of abandoning the cause of suffering through temporary 
abandonment (Tadaṅga pahāna) during the development of insight – 
knowledge. 

When craving is absent, those defilements that would normally 
arise based on the mental and physical objects of contemplation will 
have no opportunity to arise.  The non – arising of defilements, and 
the cessation of mental and physical processes in new existences as a 
consequence, is the noble truth of the cessation of suffering.  It is 
called “temporary cessation” (Tadaṅga nirodha) which occurs 
during the development of insight – knowledge. 

Ngay khoảnh khắc (sát na) của việc chứng tri thực tính sự khổ 
đau của các đối tượng thuộc tinh thần và thể chất nầy đây, thì Ái Dục 
đã vắng mặt.  Điều nầy có nghĩa là nguyên nhân của sự khổ đau cũng 
vắng mặt.  Vì thế, không có lòng tham lam, sự chấp thủ, ưa thích, dục 
tầm cầu, bám níu, v.v. ở ngay khoảnh khắc (sát na) ấy.  Những gì mà 
Sư đã có miêu tả, đấy là quá trình của việc xả ly nguyên nhân của sự 
khổ đau thông qua việc tạm thời xả ly (Nhất Thời Xả Đoạn) trong 
quá trình phát triển của Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí). 

Một khi Ái Dục đã vắng mặt, những Pháp phiền não đấy mà 
thường là khởi sinh, thì bởi do nương vào sự suy niệm trên các đối 
tượng thuộc tinh thần và thể chất sẽ không có được cơ hội để khởi 
sinh.  Sự bất khởi sinh của các Pháp phiền não, và sự chấm dứt của 
các quá trình thuộc tinh thần và thể chất ở trong các kiếp sống mới 
như thể là một hệ quả; đấy là Thánh Đế của việc chấm dứt của sự khổ 
đau (Diệt Thánh Đế).  Nó đã được gọi là “sự chấm dứt tạm thời” (Nhất 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       199 

 
 

Thời Diệt Vong) mà đã hiện bầy trong quá trình phát triển của Tri 
Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí). 

 
These are the Four Noble Truths as realized by the meditator 

who practices Insight Meditation, although the person has not yet 
experienced the Supramundane Noble Truth (Lokuttara Ariya sacca) 
or the truth of the Noble Ones (Ariya sacca). 

I have been talking about the realization of the true nature of 
mentality and physicality through experiential knowledge, based on 
the practice of insight meditation.  This kind of knowledge cannot be 
obtained through reasoning or thinking. 

To sum up, as long as one does not realize the arising and 
passing away of mentality and physicality with Right View, there is 
still craving.  Craving is the cause of suffering.  As long as the cause 
of suffering is present, suffering will continue to occur as an effect.  
Mentality and physicality are the truth of suffering. 

Những cả Tứ Thánh Đế nầy đã được chứng tri do bởi vị thiền 
giả đã thực hành Thiền Tuệ Giác, cho dù là người ấy vẫn chưa từng 
có được trải nghiệm Chân Lý Siêu Phàm Thánh Thiện (Siêu Thế 
Thánh Đế) hoặc chân lý của các Bậc Thánh (Thánh Đế). 

Sư đã có thuyết giảng đến sự chứng tri của chân thực tính thuộc 
năng lực tinh thần và đặc tính thể chất thông qua tuệ tri đã có được 
trải nghiệm, dựa trên việc thực hành của Thiền Tuệ Giác.  Thể loại 
của tuệ tri nầy thì không thể nào thông qua sự lý luận hoặc là tư duy 
mà chứng đạt được. 

Để tóm lại, bao giờ mà người ta không chứng tri được sự khởi 
sinh và diệt vong của năng lực tinh thần và đặc tính thể chất với Kiến 
Giải Chân Chính (Chánh Kiến), thì vẫn còn Ái Dục.  Ái Dục là nguyên 
nhân của sự khổ đau (Tập Đế).  Bao giờ mà nguyên nhân của sự khổ 
đau có mặt, thì sự khổ đau sẽ còn tiếp tục hiện bầy như là một hệ quả.  
Năng lực tinh thần và đặc tính thể chất là chân lý của sự khổ đau (Khổ 
Đế). 

 
Wrong View Of Personality And Wrong View Of Self. 

The Hidden Link. 



 200       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Ignorance, that is, failure to understand the true nature of the 
arising and passing away of mentality and physicality, causes 
attachment to arise.  There is a cause – and – effect relationship 
between ignorance and attachment; the link is the wrong view of 
mentality and physicality as an “individual”, a “living being”, 
“self”, “soul”, or as “life”.  This wrong view is called the “wrong 
view of personality” (Sakkāya diṭṭhi) or the “wrong view of 
self”(Atta diṭṭhi). 

If one does not realize the true nature of the arising and passing 
away of mentality and physicality, one regards the body and mind as 
constant or permanent.  Wrong view sees mentality and physicality as 
“I”, as a “living being”, an “individual”, a “soul”, or a “self” that 
exists and remains unchanging from the time of birth. 

As mentality and physicality are wrongly taken to be an 
“individual”, a “living being”, or an “I”, there arise mental 
defilements of greed, anger, or conceit.  The arising of these 
defilements results from the wrong view of self.  Such a person fails 
to realize the true nature of mentality and physicality as ever – 
changing phenomena that arise and pass away.  Among the 
defilements that arise, craving or greed is the origin of all suffering.  
Therefore, the Buddha stated that craving or greed is the noble truth 
of the cause of suffering. 

Kiến Giải Sai Lầm (Tà Kiến) Về Bản Ngã Và Kiến Giải  
Sai Lầm (Tà Kiến) Về Tự Ngã. 

Mối Liên Kết Ẩn Khuất. 
Vô Minh, nghĩa là, bất liễu tri về chân thực tính của sự khởi 

sinh và sự diệt vong ở năng lực tinh thần và đặc tính thể chất, là 
nguyên nhân làm cho sự chấp thủ khởi sinh.  Có một mối liên hệ tác 
nhân và hệ quả giữa Vô Minh và Chấp Thủ; mối liên kết là kiến giải 
sai lầm của năng lực tinh thần và đặc tính thể chất như thể là một “cá 
nhân”, một “chúng hữu tình”, “tự ngã”, “linh hồn”, hoặc là “sinh 
mệnh”.  Kiến giải sai lầm (Tà Kiến) nầy đã được gọi là “kiến giải sai 
lầm về Bản Ngã” (Hữu Thân Kiến) hoặc “kiến giải sai lầm về Tự 
Ngã” (Ngã Kiến). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       201 

 
 

Nếu như người ta không có chứng tri về chân thực tính của sự 
khởi sinh và diệt vong ở năng lực tinh thần và đặc tính thể chất, thì 
người ta nhìn thấy xác thân và tâm thức như thể là bất biến hoặc 
thường hằng.  Kiến giải sai lầm (Tà Kiến) thì trông thấy năng lực tinh 
thần và đặc tính thể chất như thể là “Tôi”, như thể là một “chúng hữu 
tình”, một “cá nhân”, một “linh hồn”, hoặc một “tự ngã”; rằng là hiện 
hữu và vẫn không có chi thay đổi tính kể từ khi sinh ra. 

Trong khi đã tri thức một cách sai lầm về năng lực tinh thần và 
đặc tính thể chất như thể là một “cá nhân”, một “chúng hữu tình”, 
hoặc là một cái “Tôi”, thì đã khởi sinh lên các Pháp phiền não thuộc 
lãnh vực tinh thần của sự tham lam, lòng sân hận, hoặc sự kiêu mạn.  
Việc khởi sinh các Pháp phiền não thuộc lãnh vực tinh thần nầy, là 
kết quả từ ở nơi kiến giải sai lầm về Tự Ngã (Ngã Kiến).  Một người 
như thế không có chứng tri về chân thực tính của năng lực tinh thần 
và đặc tính thể chất như thể là các hiện tượng hằng luôn thay đổi, có 
nghĩa là khởi sinh và diệt vong.  Trong số các Pháp phiền não mà khởi 
sinh, thì Ái Dục hoặc sự tham lam là nguồn gốc của mọi khổ đau.  Vì 
lẽ ấy, Đức Phật đã tuyên bố rằng Ái Dục hoặc sự tham lam là Thánh 
Đế về nguyên nhân của sự khổ đau (Tập Thánh Đế). 

 
Craving Is Only Abandoned When Personality – 

 View Is Eliminated. 
If one wishes to attain the cessation of suffering, one has to 

abandon craving, which is the cause of suffering.  In order to abandon 
craving, one has to eliminate the origin of craving: the wrong view of 
self.  To eliminate the wrong view of self, one has to rightly 
understand the ever – changing nature of mentality and physicality as 
it really is.  In order to rightly understand this true nature, one has to 
mindfully note all mental and physical phenomena as they arise at 
every moment.  The practice of mindfully noting or observing is the 
practice of mindfulness meditation.  This method was explained by 
the Buddha. 

At every moment of noting mental and physical phenomena with 
mindfulness, the factors of the Eightfold Path are being cultivated in 



 202       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

the meditator.  This is what it means to develop the truth that must be 
developed. 

Ái Dục Chỉ Được Xả Ly Một Khi Thân Kiến Đã Được  
Trừ Khử. 

Nếu như người ta có nguyện vọng để đạt được việc chấm dứt 
sự khổ đau, thì người ta phải xả ly Ái Dục, đấy là nguyên nhân của sự 
khổ đau.  Nhằm để xả ly Ái Dục, thì người ta phải trừ khử nguồn gốc 
của Ái Dục: là kiến giải sai lầm về Tự Ngã (Ngã Kiến).  Để trừ khử 
được Ngã Kiến, thì người ta phải có Chánh Tri Kiến về thực tính hằng 
luôn thay đổi của năng lực tinh thần và đặc tính thể chất như nó đang 
là thực tại.  Nhằm để Chánh Tri Kiến về chân thực tính nầy, thì người 
ta phải chú tâm một cách có chánh niệm tất cả các hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất ngay khi chúng khởi sinh ở từng mọi khoảnh 
khắc.  Việc thực hành về sự chú tâm hoặc sự thẩm sát một cách có 
chánh niệm là việc thực hành của Thiền Chánh Niệm.  Phương pháp 
nầy đã được giải thích do bởi Đức Phật. 

Trong từng mọi khoảnh khắc của việc chú tâm một cách có 
chánh niệm vào các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất, thì những 
Chi Phần của Bát Chi Đạo đã được tu dưỡng ở trong vị thiền giả.  Đây 
là điều mà nó mang ý nghĩa để phát triển chân lý mà cần phải được 
phát triển. 

 
The Practice Of Meditation. 

Morality Is The Basis. 
To practice meditation, one needs to know the prerequisites or 

basic requirements.  To this end, one should read the discourse 
expounded by the Buddha to the Venerable Uttiya: 

Then the Venerable Uttiya approached the Blessed One, paid 
homage to him, sat down to one side, and said to him, “Venerable sir, 
it would be good if the Blessed One would teach me the Dhamma in 
brief, so that, having heard the Dhamma from the Blessed One, I 
might dwell alone, withdrawn, diligent, ardent, and resolute.” 

“Well then, Uttiya, purify the very starting point of wholesome 
states.  And what is the starting point of wholesome states ?  Virtue 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       203 

 
 

that is well purified and view that is straight.  Then, Uttiya, when your 
virtue is well purified and your view is straight, based upon virtue, 
established upon virtue, you should develop the four foundations of 
mindfulness.” (5) 

According to this exposition, Right View and pure morality are 
basic requirements for the practice of mindfulness meditation.  Right 
View means faith in the Triple Gem, faith in the law of Kamma and 
its effects, and faith in the doctrine of “non – self”.  Pure morality 
means the keeping of a minimum of five precepts for lay people, ten 
precepts for novices, and restraint with regard to the code on 
monastic discipline (Pāṭimokkha saṃvara sīla) for monks. 

If one has Right View and pure morality, one will have fulfilled 
the pre – requisites for practising mindfulness meditation.  In regard 
to the eightfold path, one will have fulfilled the three path – factors of 
morality, which are: Right Speech, Right Action, and Right 
Livelihood. 

Sự Thực Hành Thiền Định. 

Đức Hạnh Là Nền Tảng. 
Để thực hành được Thiền Định, người ta cần phải biết các điều 

kiện tiên quyết hoặc các yêu cầu cơ bản.  Để hoàn thành được điều 
nầy, người ta nên đọc bài Pháp Thoại đã được Đức Phật giảng giải 
đến vị Trưởng Lão Uttiya: 

“Thế rồi Trưởng Lão Uttiya đã đi đến gần Đức Thế Tôn, đã bầy 
tỏ lòng tôn kính đến Ngài, đã ngồi xuống ở một bên, và đã thưa với 
Ngài: “Kính bạch Ngài Tôn Giả, thật là lành thay bạch Thế Tôn, nếu 
Thế Tôn sẽ chỉ dạy cho con về Giáo Pháp một cách vắn tắt, để cho, 
sau khi đã được nghe Giáo Pháp từ ở nơi Thế Tôn, con có thể sống 
được một mình, từ bỏ, tinh cần, nhiệt tâm, và kiên quyết. 

“Vậy thì, nầy Uttiya, hãy thanh lọc với điểm rất là tiên khởi của 
những trạng thái tịnh hảo (Tâm Tịnh Hảo).  Và điểm tiên khởi của 
những trạng thái tịnh hảo là chi ?  Giới đức mà phải được khéo thanh 
lọc và kiến giải mà phải được chánh trực.  Và nầy Uttiya, khi giới đức 
của con đã được khéo thanh lọc và kiến giải của con đã được chánh 



 204       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

trực; dựa trên giới đức, đã được kiến lập ở trên giới đức, con phải nên 
phát triển bốn nền tảng của Chánh Niệm.” 

[Trong bài Kinh Uttiya (# 16) thuộc Tương Ưng Bộ Kinh, Tập 
V, trang 260, có nội dung như sau: 

“Nhân duyên ở tại thành Sāvatthi. 
“Rồi Tôn Giả Uttiya đã đi đến gần Thế Tôn; sau khi đã đến gần, 

nói lên với Thế Tôn những lời chào đón hỏi thăm, sau khi nói lên 
những lời chào đón hỏi thăm thân hữu rồi đã ngồi xuống một bên.  
Ngồi xuống một bên, Tôn Giả Uttiya đã thưa với Thế Tôn: 

“Lành thay, bạch Thế Tôn, nếu Thế Tôn thuyết Pháp vắn tắt cho 
con.  Sau khi được nghe Thế Tôn thuyết Pháp, con sẽ sống một mình, 
an tịnh, không phóng dật, nhiệt tâm, và tinh cần. 

“Như vậy, nầy Uttiya, hãy làm cho thanh tịnh những Pháp căn 
bản trong các Thiện Pháp.  Thế nào là những Pháp căn bản trong các 
Thiện Pháp ?  Giới đức phải khéo được thanh tịnh và tri kiến thì phải 
chánh trực. 

Và nầy Uttiya, khi nào con đã có giới đức khéo được thanh tịnh, 
và tri kiến đã được chánh trực; rồi nầy Uttiya, y cứ vào giới đức, an 
trú vào giới đức, con hãy tu tập bốn Niệm Xứ.  Thế nào là bốn ? 

Ở đây, nầy Uttiya, con hãy trú, quán Thân trên Thân, nhiệt tâm, 
tỉnh giác, chánh niệm, nhiếp phục Tham Ưu ở đời.  Hãy trú, quán Thọ 
trên các Thọ, nhiệt tâm, tỉnh giác, chánh niệm, nhiếp phục Tham Ưu 
ở đời.  Hãy trú, quán Tâm trên Tâm, nhiệt tâm, tỉnh giác, chánh niệm, 
nhiếp phục Tham Ưu ở đời.  Hãy trú, quán Pháp trên các Pháp, nhiệt 
tâm, tỉnh giác, chánh niệm, nhiếp phục Tham Ưu ở đời.  Khi nào, nầy 
Uttiya, y cứ vào giới đức, an trú vào giới đức, con hãy tu tập như vậy 
bốn Niệm Xứ nầy.  Do vậy, nầy Uttiya, ban đêm hay ban ngày, chờ 
đợi là các Thiện Pháp được tăng trưởng, không phải bị tổn giảm.” 

Và rồi Tôn Giả Uttiya, hoan hỷ tín thọ lời Thế Tôn dạy, đã đảnh 
lễ Thế Tôn, thân bên hữu hướng về Ngài rồi ra đi.  Rồi Tôn Giả Uttiya 
đã sống độc cư thiền tịnh, không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần, và 
không bao lâu chứng tri được mục đích mà người Thiện Nam Tử chân 
chánh xuất gia, từ bỏ đời sống gia đình, sống đời không gia đình.  
Chính là Vô Thượng Phạm Hạnh, ngay trong hiện tại.  Vị ấy tự mình 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       205 

 
 

đã chứng tri với Thượng Trí, chứng đạt và an trú.  Vị ấy đã rõ biết: 
“Sinh đã tận, Phạm Hạnh đã thành, những việc nên làm đã làm, không 
còn trở lui lại trạng thái nầy nữa.” 

Thế rồi Tôn Giả Uttiya đã trở thành một bậc Vô Sinh nữa.] (5) 
Nương theo lời giải thích nầy, thì kiến giải chân chính (Chánh 

Kiến) và đức hạnh thuần khiết là những yêu cầu cơ bản để cho việc 
thực hành Thiền Chánh Niệm.  Chánh Kiến có nghĩa là đức tin vào 
Tam Bảo, đức tin vào vào định luật của Nghiệp Lực và các Quả Báo 
của nó, và đức tin vào giáo lý “Vô Ngã”.  Đức Hạnh thuần khiết có 
nghĩa là việc thọ trì một cách tối thiểu về năm điều học giới cho người 
cư sĩ, mười điều học giới cho các Cần Sách Nam (Chư Sa Di), và việc 
kiểm thúc hữu quan với giới luật của chốn thiền tự (Biệt Biệt Giải 
Thoát Giới) cho các vị tu sĩ (Chư Tỳ Khưu). 

Nếu như người ta có được Chánh Kiến và đức hạnh thuần khiết, 
thì người ta sẽ hoàn thành viên mãn các điều kiện tiên quyết cho việc 
thực hành Thiền Chánh Niệm.  Còn về Bát Chi Đạo, thì người ta sẽ 
hoàn thành viên mãn ba Chi Đạo của Đức Hạnh, đó là: Chánh Ngữ, 
Chánh Nghiệp, và Chánh Mạng. 

 
What Is Mental Development ? 

Before one starts to practise meditation, one needs to have a 
general idea of the meaning of mental development (Bhāvanā).  
Mental development refers to the cultivation of pure mental states, the 
cultivation of the eightfold path, or the development of morality, 
concentration, and wisdom.  In fact, these three meanings are the 
same.  When one cultivates the eightfold path, the mind is purified 
from defilements.  The eightfold path includes the three path factors 
of morality, the three path factors of concentration, and the two path 
factors of wisdom. 

Sự Phát Triển Tinh Thần Là Chi ? 
Trước khi người ta bắt đầu để thực hành Thiền Định, thì người 

ta cần phải có khái niệm tổng quát về ý nghĩa của sự phát triển tinh 
thần (Tu Tập).  Sự phát triển tinh thần đề cập đến việc tu dưỡng về 
các trạng thái tinh thần thuần khiết (Tâm Tịnh Hảo), việc tu dưỡng về 
Bát Chi Đạo hoặc việc phát triển về Đức Hạnh (Giới), Định Thức 



 206       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(Định), và Trí Tuệ (Tuệ). Trong thực tế, thì cả ba ý nghĩa nầy như 
nhau.  Một khi người ta tu dưỡng Bát Chi Đạo, thì tâm thức đã được 
thanh lọc khỏi các Pháp phiền não.  Bát Chi Đạo thì bao gồm ba Chi 
Đạo về Đức Hạnh (Giới Đạo), ba Chi Đạo về Định Thức (Định Đạo), 
và hai Chi Đạo về Trí Tuệ (Tuệ Đạo). 

 
Purpose Of Mental Development. 

Mental development or meditation is the continuous and 
mindful observation of mental and physical phenomena with the 
purpose of purifying the mind.  During this process the eightfold path, 
with its three divisions of morality, concentration, and wisdom, is 
developed.  When the meditator attentively notes mental and physical 
processes from moment – to – moment as they arise, the mind 
becomes tranquil and concentrated.  As concentration gets stronger, 
insight – knowledge develops; the meditator then realizes the specific 
characteristics of each physical or mental phenomenon, which are the 
individual characteristics, as well as the general characteristics 
common to all mental and physical phenomena.  The general 
characteristics are: impermanence, suffering, and non – self. 

During the development of insight – knowledge, the mundane 
eightfold path is also developed.  As insight – knowledge matures and 
eventually reaches the highest level, path and fruition – knowledge 
develop. 

Path – knowledge has four stages: through the power of this 
knowledge, certain mental defilements are abandoned at each stage, 
and the mind is purified further.  At the final stage of path knowledge, 
all the defilements are completely abandoned without remainder.  The 
mind becomes completely pure.  Perfect mental purity is the ultimate 
goal of mental development.  It is called Nibbāna with the aggregates 
remaining, after which one is certain to attain Nibbāna without the 
aggregates remaining. 

Mục Đích Của Sự Phát Triển Tinh Thần. 
Sự phát triển tinh thần hoặc Thiền Định là sự liên tục và chánh 

niệm quán sát về các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất với mục 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       207 

 
 

đích của việc thanh lọc tâm thức.  Trong quá trình Bát Chi Đạo nầy, 
với ba sự phân bổ về Đức Hạnh (Giới Đạo), Định Thức (Định Đạo), 
và Trí Tuệ (Tuệ Đạo), đã được phát triển.  Khi thiền giả chú niệm một 
cách chuyên tâm các quá trình thuộc tinh thần và thể chất từng mỗi 
một khoảnh khắc (sát na) trong khi chúng khởi sinh, thì tâm thức trở 
nên khinh an và đã định thức.  Khi sự định thức (Định) trở nên vững 
mạnh hơn, thì Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) phát triển; thiền giả 
lúc bấy giờ chứng tri được những đặc tướng ở từng mỗi hiện tượng 
thuộc thể chất hoặc tinh thần, đấy là những Cá Biệt Tướng (Biệt 
Tướng), cũng như những Tổng Quát Tướng (Tổng Tướng) phổ cập 
đến với tất cả các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất.  Những Tổng 
Quát Tướng là: Vô Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã. 

Trong quá trình phát triển Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí), 
thì Bát Chi Đạo Phàm Phu (Hiệp Thế) cũng đã được phát triển.  Khi 
Minh Sát Trí thuần thục và rốt ráo đạt đến trình độ cao cùng tột, thì 
Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả) phát triển. 

Tuệ Đạo có bốn giai đoạn; thông qua năng lực của Tuệ Tri nầy, 
có một vài các Pháp phiền não tinh thần đã được xả ly ở từng mỗi giai 
đoạn; và tâm thức thì càng trở nên tinh khiết hơn nữa (Vodanā: Dũ 
Tịnh).  Ở giai đoạn cuối cùng của Tuệ Đạo, thì tất cả các Pháp phiền 
não đã được hoàn toàn xả ly không còn dư sót.  Tâm thức trở nên hoàn 
toàn thuần khiết.  Mức độ tinh khiết ở lãnh vực tinh thần đã được hoàn 
hảo là mục tiêu cùng tột của việc phát triển tinh thần (Tu Tập).  Nó đã 
được gọi là Níp Bàn với các khối tổng hợp (Uẩn) vẫn đang còn dư sót 
(Hữu Dư Y Níp Bàn), và sau đó thì người ta chắc chắn chứng đạt được 
Níp Bàn mà không còn dư sót các khối tổng hợp. 

 
Two Types Of Meditation Or Mental Development. 

There are two types of meditation: concentration meditation 
(Samatha bhāvanā) and insight meditation (Vipassanā bhāvanā). 

 
Concentration Meditation. 

The Pāḷi word Samatha denotes that kind of concentration that 
can temporarily suppress the defilements and hindrances through 
abandoning by suppression (Vikkhambhana pahāna). 



 208       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

At a time of deep concentration, when the mind is calm and well 
– focused on a single object, hindrances such as greed or anger 
cannot invade the mind.  The obsessive defilements (Pariyuṭṭhāna 
kilesas) are being suppressed.  This is called “overcoming the 
defilements by concentration” or “the temporary abandoning of 
mental defilements.” 

The repeated development of concentration is called 
“concentration mediation” (Samatha bhāvanā).  It is also called 
“concentration as a subject of meditation” (Samatha kammaṭṭhāna). 

Hai Thể Loại Về Thiền Định Hoặc Sự Phát Triển  
Tinh Thần. 

Có hai thể loại Thiền Định: Thiền Định Thức (An Chỉ Tu Tập) 
và Thiền Tuệ Giác (Minh Sát Tuệ Tu Tập). 

 
Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 

Từ ngữ Pāḷi “Thiền An Chỉ” có nghĩa là thể loại định thức mà 
có thể tạm thời đè nén những Pháp phiền não và các Pháp chướng 
ngại thông qua việc xả ly bằng với sự đè nén (Giải Trừ Xả Đoạn). 

Ở ngay tại thời điểm của sự định thức sâu sắc, khi mà tâm thức 
được định tĩnh và đã tập trung tốt vào một đối tượng duy nhất, thì các 
Pháp chướng ngại như là sự tham lam hoặc lòng sân hận không thể 
nào thấm nhập vào tâm thức được.  Những ám ảnh phiền não (Bộc 
Phát Phiền Não) thì đã đang bị đè nén.  Điều nầy đã được gọi là 
“bằng với sự định thức đang khắc phục các Pháp phiền não” hoặc 
“việc tạm thời xả ly các Pháp phiền não thuộc lãnh vực tinh thần.” 

Việc phát triển của sự định thức đã được lặp đi lặp lại nhiều lần 
thì được gọi là “Thiền Định Thức” (An Chỉ Tu Tập).  Nó cũng còn 
được gọi là “Sự định thức như thể là một chủ đề của Thiền Định” (An 
Chỉ Nghiệp Xứ). 

 
Kammaṭṭhāna: Working Ground For Meditation Or  

Subject Of Meditation. 
In Pāḷi, “kammaṭṭhāna” is defined as “the work that must be 

done, since it is the cause for the attainment of enlightenment.” (6)  It 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       209 

 
 

is also defined as “the work that must be done, since it is the cause 
for the attainment of happiness.” (7). 

There is another way of interpreting the meaning of 
kammaṭṭhāna.  It can also mean a “subject of meditation” or the 
“working ground for meditation.” (8) 

Nghiệp Xứ: Trú Xứ Để Thực Hành Thiền Định Hoặc  
Đề Mục Thiền Định. 

Trong Pāḷi ngữ, “Nghiệp Xứ” đã định nghĩa là “công việc phải 
được hoàn thành, bởi vì nó là nguyên nhân để cho việc thành đạt của 
sự giác ngộ.” (6)  Nó cũng còn được định nghĩa là “công việc phải 
được hoàn thành bởi vì nó là nguyên nhân để cho việc thành đạt niềm 
hạnh phúc.”  (7) 

Có một phương thức khác nữa để giải thích ý nghĩa của 
“Nghiệp Xứ”.  Nó cũng có thể mang ý nghĩa là “một đề mục của 
Thiền Định” hoặc “trú xứ để thực hành Thiền Định.” (8) 

 
For someone practising meditation, kammaṭṭhāna refers to the 

object that is being observed.  There are forty kinds of objects for 
Samatha meditation.  They are: 

1. 10 Kasinas (external devices): (earth kasina, water kasina, 
fire kasina, air kasina, blue kasina, yellow kasina, red 
kasina, white kasina, light kasina, limited space kasina). 

2. 10 kinds of loathsomeness (Asubha): (a corpse that is: 
bloated, livid, festering, cut up, gnawed, scattered, hacked 
and scattered, bleeding, worm – infested, a skeleton). 

3. 10 recollections (Anussati): (The recollection of the 
Buddha, the recollection of the Dhamma, the recollection 
of the Saṅgha, the recollection of virtue, the recollection of 
generosity, the recollection of deities, mindfulness of death, 
mindfulness occupied with the body, mindfulness of 
breathing, the recollection of peace). 

4. 4 divine abidings (Brahmavihāra): (loving – kindness, 
compassion, sympathetic joy, equanimity). 

5. 4 immaterial states (Arūpāyatana): (The base of boundless 
space, the base of boundless consciousness, the base of 



 210       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

nothingness, the base of neither perception nor non – 
perception). 

6. The defining of the four elements (catudhātuvavatthāna). 
7. The perception of the repulsiveness of nutriment 

(āhārepaṭikūla saññā). 
Đối với người đang thực hành Thiền Định, thì Nghiệp Xứ có đề 

cập đến chủ đề mà đã đang được quán sát.  Có bốn mươi thể loại chủ 
đề cho Thiền An Chỉ.  Đấy là: 

1. Thập Hoàn Tịnh (những công cụ ngoại thân): [Địa Hoàn 
Tịnh - Paṭhavī kasiṇa (đề mục Đất), Thủy Hoàn Tịnh – Āpo 
kasiṇa (đề mục Nước), Hỏa Hoàn Tịnh – Tejo kasiṇa (đề 
mục Lửa), Phong Hoàn Tịnh – Vāyo kasiṇa (đề mục Gió), 
Thanh Hoàn Tịnh – Nīla kasiṇa (đề mục Màu Xanh), Huỳnh 
Hoàn Tịnh – Pīta kasiṇa (đề mục Màu Vàng), Xích Hoàn 
Tịnh – Lohita kasiṇa (đề mục Màu Đỏ), Bạch Hoàn Tịnh – 
Odāta kasiṇa (đề mục Màu Trắng), Hư Không Hoàn Tịnh – 
Ākāsa kasiṇa (đề mục Hư Không), Hào Quang Hoàn Tịnh – 
Āloka kasiṇa (đề mục Ánh Sáng).] 

2. Thập Bất Tịnh (mười thể loại về sự nhờm gớm): [một tử thi 
đó là: Bành Trướng Tướng – Uddhumātaka (tử thi sình 
trướng lên), Thanh Trướng Tướng – Vinīlaka (tử thi sình lên 
và có màu xanh), Nồng Lạn Tướng – Vipubbaka (tử thi tan 
rã và có nước chẩy ra), Đoạn Hoại Tướng – Vicchiddaka 
(tử thi hư hoại ra nhiều đoạn), Thực Hám Tướng – 
Vikkhāyitaka) (tử thi bị thú ăn đục khoét), Tán Loạn Tướng 
– Vikkhitaka (tử thi bị đứt lìa ra từng đoạn), Chiết Đoạn 
Tướng – Hatavikkhitaka (tử thi bị rã rời vung vẩy tản mác), 
Huyết Đồ Tướng – Lohitaka (tử thi đẫm đầy máu), Trùng Tụ 
Tướng – Pulavaka (tử thi bị dòi tửa đục tan), Hài Cốt Tướng 
– Atthika (tử thi chỉ còn một bộ xương trắng rời rã).] 

3. Thập Tùy Niệm (mười đề mục Truy Niệm): [Phật Tùy Niệm 
(Buddhānussati), Pháp Tùy Niệm (Dhammānussati), Tăng 
Tùy Niệm (Saṅghānussati), Giới Tùy Niệm (Sīlānussati), 
Thí Tùy Niệm (Cāgānussati), Thiên Tùy Niệm 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       211 

 
 

(Devatānussati), Tịch Tịnh Tùy Niệm (Upasamānussati), Tử 
Vong Tùy Niệm (Maranānussati), Thân Hành Tùy Niệm 
(Kāyagatānussati), Sổ Tức Tùy Niệm (Ānāpānussati).] 

4. Tứ Phạm Trú (bốn Phạm Thiên vĩnh hằng): [Từ Ái (Mettā), 
Bi Mẫn (Karunā), Tùy Hỷ (Muditā), Hành Xả (Upekkhā).]  
Bốn đề mục nầy còn được gọi là Vô Lượng (Appamaññā). 

5. Tứ Vô Sắc Xứ (bốn trạng thái phi vật chất): [Không Vô Biên 
Xứ (Ākāsānañcāyatana), Thức Vô Biên Xứ 
(Viññāṇañcāyatana), Vô Sở Hữu Xứ (Ākiñcaññāyatana), 
Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ (Nevasaññānā 
saññāyatana).] 

6. Nhất Quán Trạch Tứ Giới Phân Biệt 
(Catudhātuvavaṭṭhāna). 

7. Nhất Tưởng Vật Thực Uế Trược (Āhārepatikkūla saññā). 
 

Benefit Of Concentration Meditation. 
The benefit of concentration meditation is the attainment of 

absorption (Jhāna) known as access concentration (Upacāra 
samādhi) and absorption concentration (Appanā samādhi).  Access 
concentration means that level of concentration that is very close or 
proximate to absorption concentration. 

In the commentary, absorption (Jhāna) is described as: : 
“Jhāyati upanijjhāyatīti jhānaṃ.” (9) 

This means the concentration that is focused and fixed on the 
object.  Supernormal or psychic powers can be developed by 
practising the Jhānas repeatedly until one attains mastery in them. 

Quả Phúc Lợi Về Thiền Định Thức. 
Quả phúc lợi của Thiền Định Thức là việc đạt được Định An 

Chỉ (Nhập Thiền Định – Tập Trung Định Thức) đã được biết đến như 
là sự Cận Hành Định Thức (Định Cận Hành) và sự Tập Trung Định 
Thức (Định An Chỉ).  Định Cận Hành có nghĩa là trình độ của sự định 
thức rất là sát cận, hoặc là tiếp cận để Định An Chỉ. 

Trong bộ Chú Giải, Định An Chỉ (Nhập Thiền Định) đã được 
miêu tả là: “Chú tâm Tham Thiền gọi là Thiền Định.” (9) 



 212       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Điều nầy có nghĩa là sự định thức mà đã được an định và đã 
khắn khít ở trên đối tượng.  Những năng lực phi thường hoặc siêu 
nhiên có thể sẽ được phát triển qua việc thực hành Thiền Định được 
lặp đi lặp lại nhiều lần mãi cho đến khi người ta đạt được sự thuần 
thục ở trong chúng. 

 
The Visuddhimagga describes five benefits of concentration: 

(10) 
1. Blissful abiding here and now. 
2. The base for insights to arise in insight meditation. 
3. Attainment of supernormal or psychic powers. 
4. Rebirth in the realm of celestial beings (Brahmas) for one 

who has not lost one’s Jhāna. 
5. The base for the attainment of cessation 

(Nirodhasamāpatti). 
Although one can attain absorption and psychic powers 

through the practice of concentration meditation alone, one cannot 
thereby understand the true nature of mental and physical phenomena 
as being impermanent, suffering, and non – self.  Therefore, it should 
be noted that pure concentration does not lead to path and fruition 
knowledge. 

Bộ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo miêu tả năm quả phúc lợi của sự 
định thức: (10) 

1. Hiện tại và ngay bây giờ hưởng an lạc trú. 
2. Nền tảng cho những Tuệ Giác được khởi sinh trong Thiền 

Tuệ Giác. 
3. Thành đạt những năng lực phi thường hoặc siêu nhiên. 
4. Tục sinh vào Cõi Phạm Thiên Giới (Chư Phạm Thiên Hữu 

Tình) đối với bậc mà không bị hoại Thiền Định của mình. 
5. Nền tảng cho việc thành đạt sự chấm dứt (Nhập Thiền Diệt). 
Mặc dù chỉ duy nhất thông qua việc thực hành về Thiền Định 

Thức (Thiền An Chỉ) mà người ta có thể đạt được Định An Chỉ và 
những năng lực siêu nhiên, nhưng người ta không thể nào bằng cách 
ấy tuệ tri được chân thực tính về các hiện tượng thuộc tinh thần và thể 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       213 

 
 

chất như chúng đang là vô thường, khổ đau và vô ngã.  Vì lẽ ấy, thì 
phải cần lưu ý rằng Thiền Định Thức thuần khiết không dắt dẫn đến 
Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả). 

Two Kinds Of Insight Meditation. 
The Pāḷi word Vipassanā means the insight – knowledge that 

discerns the nature of impermanence, suffering, and non – self in 
mental and physical phenomena.  The practice of meditation for 
attaining insight – knowledge or insight – wisdom is called “insight 
meditation” (Vipassanā bhāvanā).  It involves the mindful 
observation of mental and physical processes in order to rightly 
understand their nature of impermanence, suffering, and non – self. 

There are two types of insight meditation.  They are: 
1. Insight meditation preceded by concentration meditation 

(Samatha pubbaṅgama vipassanā). 
2. Pure insight meditation (Suddha vipassanā). 

Hai Thể Loại Về Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát Tuệ). 
Từ ngữ Pāḷi “Minh Sát” có nghĩa là Tri Thức Tuệ Giác (Minh 

Sát Trí) mà phân biệt được thực tính của Vô Thường, Khổ Đau, và 
Vô Ngã trong các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất.  Việc thực 
hành Thiền Định để đạt được “Tri Thức Tuệ Giác” (Minh Sát Trí) 
hoặc“Tuệ Giác Tuệ Tri” (Minh Sát Tuệ) đã được gọi là “Thiền Tuệ 
Giác” (Minh Sát Tuệ Tu Tập).  Nó hữu quan đến việc chánh niệm 
quan sát về các quá trình thuộc tinh thần và thể chất, nhằm để có được 
chánh tri kiến về chân thực tính Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã của 
chúng (Chân Như Thực Tính Tri Kiến). 

Có hai thể loại về Thiền Tuệ Giác.  Chúng đấy là: 
1. Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát Tuệ) được dẫn đầu do bởi 

Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ) (An Chỉ Tiên Dẫn Minh 
Sát Tuệ). 

2. Thiền Tuệ Giác thuần khiết (Thuần Tịnh Minh Sát Tuệ). 
 
Insight Meditation Preceded By Concentration Meditation. 

In this case, the practice of concentration meditation serves as 
a basis for insight meditation.  One develops concentration 
meditation with one of the objects mentioned for Samatha practice 



 214       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

and attains either access or absorption – concentration.  Then one 
switches to observing mentality and physicality, which are the objects 
of insight meditation. 

In this method, morality that has been purified by keeping the 
precepts before starting the practice is purification of morality (Sīla 
visuddhi).  The attainment of access concentration or absorption 
concentration during the practice of concentration meditation is 
purification of mind (Citta visuddhi). 

Purification of mind refers to the clear noting mind that arises 
when consciousness is well – focused and fixed upon the object, free 
from defilements and hindrances.  From the time when the mind is 
purified, the insight – knowledge that discerns mental and physical 
phenomena (Nāmarūpapariccheda ñāņa) develops. 

Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát Tuệ) Được Dẫn Đầu Do 
Bởi Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 

Trong trường hợp nầy, việc thực hành Thiền Định Thức thích 
hợp để làm thành một nền tảng cho Thiền Tuệ Giác.  Người ta phát 
triển Thiền Định Thức với một trong các đối tượng đã đề cập đến cho 
việc thực hành Thiền An Chỉ, và đạt đến hoặc là Định Cận Hành hay 
là Định An Chỉ.  Sau đó người ta chuyển đổi sang việc quan sát năng 
lực tinh thần và đặc tính thể chất, chúng đấy là các đối tượng của 
Thiền Tuệ Giác. 

Trong phương pháp nầy, Đức Hạnh mà đã được thanh lọc do 
bởi việc gìn giữ các điều giới học trước khi bắt đầu việc thực hành, 
thì đấy chính là sự thanh lọc về Đức Hạnh (Giới Thanh Tịnh). Việc 
thành đạt về Định Cận Hành hoặc Định An Chỉ trong khoảng thời 
gian thực hành về Thiền Định Thức, thì đấy chính là sự thanh lọc về 
Tâm Thức (Tâm Thanh Tịnh). 

Sự thanh lọc tâm thức đề cập đến tâm đang chú niệm thanh tịnh 
mà khởi sinh khi tâm thức đã tập trung tốt và đã khắn khít vào đối 
tượng, thoát khỏi các Pháp phiền não và những Pháp chướng ngại.  
Kể từ thời điểm khi mà tâm thức đã được thanh tịnh, thì Tri Thức Tuệ 
Giác (Minh Sát Trí) mà phân biệt được các hiện tượng thuộc tinh thần 
và thể chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí) được phát triển. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       215 

 
 

Pure Insight Meditation. 
Pure insight meditation refers to the practice of insight 

meditation that is not preceded by concentration meditation.  Right 
from the very beginning one observes mental and physical 
phenomena.  In this method, although concentration is not developed 
in the beginning, as one attentively and repeatedly notes the dominant 
objects in the body and mind, the mind gradually calms down.  With 
time, as mindfulness becomes continuous and sustained, the noting 
mind becomes well – focused and attentive to the meditation object 
from moment to moment, without distraction. 

Thiền Tuệ Giác Thuần Tịnh. 
Thiền Tuệ Giác thuần tịnh đề cập đến việc thực hành về Thiền 

Tuệ Giác mà không do bởi Thiền Định Thức dẫn đầu.  Chính từ lúc 
bắt đầu là người ta quan sát ngay các hiện tượng thuộc tinh thần và 
thể chất.  Trong phương pháp nầy, mặc dù sự định thức (An Chỉ) 
không có được phát triển ngay từ lúc ban đầu, nhưng vì người ta chú 
niệm một cách chuyên tâm và đã được lặp đi lặp lại nhiều lần các đối 
tượng trưởng trội ở trong thể xác và tâm thức, nên tâm thức dần dần 
được lắng dịu xuống.  Với thời gian, khi mà Chánh Niệm trở nên liên 
tục và đã được duy trì liên tục, thì tâm đang chú niệm trở nên đã an 
định tốt đẹp và chuyên tâm vào đối tượng thiền định từng mỗi một 
khoảnh khắc, mà không có sự phân tâm (thất niệm). 

 
Momentary Concentration In Insight Meditation. 

This kind of momentary concentration focuses on the objects of 
mentality or physicality from moment to moment as they arise.  As the 
noting mind continually attends to these objects, strong concentration 
develops.  Since this momentary concentration is as strong as access 
concentration (Upacāra samādhi), it has the ability to overcome the 
opposing hindrances. (11) 

When the hindrances can be kept away from the noting mind, 
purification of mind is established.  Therefore, in insight meditation, 
momentary concentration (Khaņika samādhi) has the function of 
purifying the mind.  The Visuddhimagga calls this “momentary one 
– pointed consciousness, “Khaņika cittekaggatā.” (12) In the 



 216       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

subcommentary to the Visuddhimagga, it is called 
“Khaṇamattaṭṭhitiko samādhi.” (13) Both expressions refer to 
momentary concentration. 

Khoảnh khắc định thức (Sát Na Định) trong  
Thiền Tuệ Giác. 

Thể loại khoảnh khắc định thức nầy tập trung từng mỗi một 
khoảnh khắc vào các đối tượng của năng lực tinh thần hoặc đặc tính 
thể chất trong khi chúng khởi sinh.  Trong khi tâm đang chú niệm một 
cách liên tục dõi theo các đối tượng nầy, thì sự kiên định phát triển.  
Từ khi khoảnh khắc định thức nầy kiên định như là Định Cận Hành 
(Cận Định) thì nó có khả năng chế ngự các Pháp chướng ngại đối 
nghịch. (11) 

Khi các Pháp chướng ngại có thể bị tránh xa khỏi tâm đang chú 
niệm, thì sự thanh lọc tâm đã được thiết lập.  Vì thế, ở trong Thiền 
Tuệ Giác, khoảnh khắc định thức (Sát Na Định) có chức năng làm 
cho tâm thức trở nên tinh khiết.  Bộ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo gọi 
“tâm thức nhất thống khoảnh khắc” nầy là “Sát na nhất tâm.” (12)  
Ở trong bộ Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo, nó đã được gọi là “Sát 
na nhất thời an chỉ.” (13)  Cả hai thành ngữ nầy đề cập đến khoảnh 
khắc định thức (Sát Na Định). 

 
In the Visuddhimagga, the section on “Mindfulness of 

Breathing” (Ānāpānasati) says: “Tāni vā pana jhānāni 
samāpajjitvā vuṭṭhāya jhānasampayuttaṃ cittaṃ khayato vayato 
sampassato vipassanākkhaņe lakkhaņapaṭivedhena uppajjati 
khaņika cittekaggatā.” (14) 

“Or alternatively, when, having entered upon those Jhānas and 
emerged from them, he comprehends with insight the consciousness 
associated with the Jhāna as liable to destruction and to fall, then, at 
the actual time of insight, momentary unification of the mind arises 
through the penetration of the characteristics [of impermanence, and 
so on]”. (15) 

Trong bộ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo, phần nói về “Chánh Niệm 
về Hơi Thở” (Sổ Tức Niệm) nói rằng: “Hoặc lại nữa, một khi đã 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       217 

 
 

nhập và xuất khỏi định với Tâm tương ưng Thiền Định, nhận thấy 
(các Thiền ấy) dễ điêu tàn và hoại diệt; bằng với sát na nhất tâm 
khởi sinh minh sát tuệ tri thấm nhập thực tướng.” (14) 

“Hoặc một cách khác, sau khi đã nhập và xuất từ những Thiền 
Định ấy, vị ấy liễu tri với tuệ giác rằng tâm thức câu hữu với Thiền 
Định (ấy) thì dễ bị hoại diệt và điêu tàn; khi ấy vào lúc thực sự chứng 
đắc Tuệ Giác, sự nhất tâm trong một khoảnh khắc (sát na) khởi sinh 
thông qua sự thấm nhập (đi sâu vào) các thực tướng [về Vô Thường, 
và v.v.] (15) 

 
The subcommentary to the Visuddhimagga explains it like this: 
“Khaṇikacittekaggatāti khaṇamattaṭṭṭhito samādhi.  Sopi hi 

ārammaṇe nirantaraṃ ekākārena pavattamāno paṭipakkhena 
anabhibhūto appito viya cittaṃ niccalaṃ ṭhapeti.” (16) 

“Momentary one – pointedness (Khaṇikacittekaggatā) means 
concentration that is established for only a moment.  If this 
momentary concentration is continuously sustained on the object 
without interruption and concentrated on it, it cannot be 
overwhelmed by the opposing hindrances and remains undistracted 
on the object as if it was approaching absorption concentration. (17) 

Bộ Phụ Chú Giải về Thanh Tịnh Đạo giải thích về điều ấy như 
vầy: 

“Sát na nhất tâm là định thức trong một sát na.  Sát na định 
liên tục vào Cảnh không gián đoạn, dắt dẫn tâm an trụ trong đối 
tượng, tiến gần đến Định An Chỉ” (16) 

“Sự nhất tâm trong một khoảnh khắc (sát na) (Sát na nhất tâm: 
momentary unification of the mind) có nghĩa là sự định thức mà đã 
được thiết lập chỉ có kéo dài trong một khoảnh khắc (sát na).  Nếu 
như Sát Na Định nầy một cách liên tục được duy trì ở trên đối tượng 
mà không bị gián đoạn và đã định thức vào nó, thì nó không thể nào 
bị  thắng lướt do bởi các Pháp chướng ngại (Nīvaraṇa - Triền Cái), 
và vẫn dán chặt tâm một cách bất động ở trên đối tượng, y như thể nó 
đã đang tiến đến gần Định An Chỉ.” (17) 

 



 218       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

The Visuddhimagga also mentions (in the section on “The 
Defining of the Four Elements” (Catudhātuvavatthāna): 

“Tassevaṃ vāyamamānassa nacireneva 
dhātuppabhedāvabhāsanapaññā pariggahito 
sabhāvadhammārammaṇattā appannaṃ appatto upacāramatto 
samādhi uppajjati.” (18) 

“As he makes effort in this way, it is not long before 
concentration arises in him, which is reinforced by understanding 
that illuminates the classification of the elements, but which is only 
access and does not reach absorption because it has states with 
individual essences as its object.” (19) 

Bộ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo cũng có đề cập đến (ở trong phần 
nói về “Định nghĩa về bốn Tố Chất” (Quán Trạch Tứ Giới Phân 
Biệt): “Khi hành giả nỗ lực bằng phương thức đó, thì không bao 
lâu Định Thức khởi sinh nơi vị ấy, được tăng cường bởi Trí Tuệ soi 
sáng sự phân loại các tố chất, và sự định thức nầy chỉ là Định Cận 
Hành, không đạt đến Định An Chỉ vì nó có đối tượng là Cảnh Thực 
Tính Pháp” (18) 

“Trong khi vị ấy nỗ lực bằng phương thức nầy, thì không bao 
lâu trước khi sự định thức khởi sinh ở trong vị ấy, được tăng cường 
do bởi Tuệ Tri mà qua đó soi sáng sự phân loại về các tố chất, nhưng 
đó chỉ là Cận Hành và không đạt tới An Chỉ, bởi vì nó có các trạng 
thái với những bản thể chất cá biệt như thể là đối tượng của nó.” (19) 

 
The kind of concentration that develops by observing the four 

primary material elements cannot reach the level of absorption 
concentration.  That is because the objects observed – the four 
primary material elements – are phenomena with individual essences 
and profound in nature.  However, one can reach a level of 
concentration which is as strong as access concentration, although 
genuine access concentration cannot arise. 

In the commentary to the Visuddhimagga, it is explained like 
this: 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       219 

 
 

“Upacārasamādhīti ca ruḷhīvasena veditabbaṃ.  Appanaṃ hi 
upecca cārī samādhi upacārasamādhi, appanā cettha natthi.  
Tādisassa pana samādhissa samānalakkhaṇatāya evaṃ vuttaṃ.  
Kasmā panettha appanā na hotīti ?  Tattha kāraṇamāha 
sabhāvadhammārammaṇattā’ti.” (20) 

“The power of access concentration also needs to be 
understood.  Access concentration is the concentration that is very 
close or proximate to absorption concentration.  Momentary 
concentration that arises without gaps during insight meditation has 
the same characteristic as access concentration in that ii is able to 
overcome the hindrances and so it is metaphorically called access 
concentration.  Absorption concentration cannot arise by observing 
the four primary elements.  Why can absorption concentration not 
arise ?  Because the object is a phenomena with individual essence.” 
(21) 

Thể loại của sự định thức mà phát triển bằng cách quán sát bốn 
nguyên tố vật chất chủ yếu thì không thể nào đạt tới trình độ của Định 
An Chỉ.  Đó là bởi vì các đối tượng đã được quán sát – bốn nguyên tố 
vật chất chủ yếu – là các hiện tượng với bản thể chất cá biệt và thậm 
thâm ở trong Thực Tính Pháp.  Tuy nhiên, người ta có thể đạt đến một 
trình độ của sự định thức mà chỉ với kiên định như thể là Định Cận 
Hành, mặc dù đích thực là Định Cận Hành không thể nào khởi sinh 
lên được. 

Trong bộ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo, thì điều ấy đã được giải 
thích như vầy: “Định Cận Hành thì cũng cần nên hiểu biết.  Định 
Cận Hành đi đến rất sát cận y như thể An Chỉ, nhưng không là 
Định An Chỉ. Lại nữa Sát Na Định khởi sinh không có khoảng cách 
với cùng đặc tính. Vì sao không là Định An Chỉ ?  Vì lý do có “Cảnh 
Thực Tính Pháp”.” (20) 

“Năng lực của Định Cận Hành thì cũng cần phải được biết đến.  
Định Cận Hành là sự định thức mà nó rất là sát cận, hoặc là tiếp cận 
để Định An Chỉ.  Sát Na Định mà khởi sinh không có khoảng cách 
trong quá trình Thiền Tuệ Giác có cùng đặc tính y như Định Cận Hành 
ngay ở trong nơi đấy, thì nó có khả năng để thắng lướt các Pháp 
chướng ngại và vì vậy nó đã được gọi một cách ẩn dụ là Định Cận 



 220       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Hành.  Bằng với việc quan sát bốn nguyên tố vật chất chủ yếu thì Định 
An Chỉ không thể nào khởi sinh lên được.  Vì sao Định An Chỉ không 
thể nào khởi sinh lên được ?  Bởi vì đối tượng là một hiện tượng với 
bản thể chất cá biệt.” (21) 

 
For this reason, I have said that momentary concentration is as 

strong as access concentration.  Access concentration in 
concentration meditation can purify the mind from the hindrances 
(Nīvaraṇa) and lead to the purification the mind.  Likewise, the 
momentary concentration of insight meditation can also lead to the 
purification of mind because it has the same characteristic of 
purifying the mind from hindrances. 

This explanation is for those persons who believe that the 
purification of mind cannot be attained in pure insight meditation 
because access concentration and absorption concentration cannot 
arise.  If one practises insight meditation oneself, one can clearly and 
directly experience the arising of concentration that is strong enough 
to purify the mind. 

Vì lý do nầy, Sư đã có nói rằng Sát Na Định kiên định như thể 
Định Cận Hành.  Định Cận Hành ở trong Thiền Định Thức (Thiền An 
Chỉ) thì có thể làm cho tâm thức trở nên tinh khiết khỏi các Pháp 
chướng ngại (Triền Cái) và dắt dẫn đến sự thanh lọc tâm thức.  Tương 
tự như vậy, Sát Na Định ở trong Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát) thì 
cũng có thể dắt dẫn đến sự thanh lọc tâm thức, bởi vì nó có cùng đặc 
tính với việc làm cho tâm thức trở nên tinh khiết khỏi các Pháp 
chướng ngại. 

Lời giải thích nầy là dành cho những người mà tin tưởng rằng 
không thể nào đạt được sự thanh lọc tâm thức trong Thiền Tuệ Giác, 
bởi vì Định Cận Hành và Định An Chỉ không thể nào khởi sinh.  Nếu 
như tự bản thân người ta thực hành Thiền Tuệ Giác, thì người ta có 
thể trải nghiệm một cách rõ ràng và một cách trực tiếp việc khởi sinh 
của sự định thức vừa đủ mạnh để làm cho tâm thức trở nên được tinh 
khiết. 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       221 

 
 

Preliminaries To Meditation. 
One who has perfected his or her morality and intends to 

practise insight meditation should perform certain preliminary 
actions (Bhāvanā parikamma).  First of all, you should refresh and 
clean your body and mind by taking a bath and wearing clean, 
comfortable clothing.  Then, find a quiet place to sit.  During the 
actual practice of meditation, you should cut off all worries and 
anxieties. 

After sitting down, pay respect to the Triple Gem, your parents, 
and your teachers.  If you have wronged a virtuous person, pay 
respect to him or her and ask for forgiveness. If you cannot ask the 
person directly, tell your meditation teacher about it and ask that 
person for forgiveness in your mind.  If the individual who has been 
wronged is a noble one (Ariya puggala), failing to ask for forgiveness 
can be an obstacle to the attainment of path and fruition – knowledge. 

Then entrust yourself to the Buddha and your meditation 
teacher.  Say in your mind, “I offer and entrust myself to the Buddha 
and my teacher.”  The benefit of doing so is that you will be able to 
practise without fear, despite seeing or hearing frightening objects 
during the practice.  Another benefit is that the teacher will be able 
to guide you appropriately, according to your practice and you will 
be able to follow the teacher’s advice gladly, no matter how much he 
or she scolds you when pointing out your mistakes. 

Những Tiền Sự Vụ Để Thiền Định. 
Một người mà đã hoàn thiện Đức Hạnh (của ông ấy hoặc của 

bà ấy) và có tác ý để thực hành Thiền Tuệ Giác thì nên thực hiện một 
số việc trù bị trước khi tác hành (Chuẩn Bị Tu Tập).  Trước hơn hết, 
là các bạn nên làm cho Thân và Tâm được khỏe khoắn và thanh khiết 
bằng cách đi tắm rửa và vận mặc y phục sạch sẽ, tiện lợi.  Sau đó, tìm 
một nơi yên tĩnh để ngồi.  Trong khi thực sự thực hành Thiền Định, 
thì các bạn nên cắt bỏ hết tất cả những mối bận tâm và lo lắng. 

Sau khi ngồi xuống, hãy tỏ lòng kính trọng đến Tam Bảo, đến 
Cha Mẹ của các bạn, và đến các vị Giáo Thọ của mình.  Nếu như các 
bạn đã có làm tổn hại đến một bậc Giới Đức, thì hãy tỏ lòng kính 
trọng đến ông ấy hoặc bà ấy, và khẩn cầu để được sự tha thứ.  Nếu 



 222       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

như các bạn không thể khẩn cầu một cách trực tiếp đến vị ấy, thì hãy 
nói với vị Thiền Sư của mình về vụ việc ấy, và khẩn cầu người ấy để 
được sự tha thứ ở trong tâm thức của các bạn.  Nếu như cá nhân vị đã 
bị làm tổn hại là một bậc Thánh nhân, và nếu như không có khẩn cầu 
để được sự tha thứ, thì có thể là một trở ngại cho việc thành đạt về Tri 
Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả).  Sau đó hãy 
tự bản thân giao phó đến Đức Phật và vị Thiền Sư của mình.  Hãy nói 
ở trong tâm thức của các bạn: “Con xin tự hiến cúng và giao phó bản 
thân đến Đức Phật và vị Thiền Sư của con.”  Quả phúc lợi của việc 
làm như vậy là các bạn sẽ có khả năng để thực hành mà không có sự 
sợ hãi, bất chấp cho việc nhìn thấy hoặc nghe thấy các đối tượng làm 
khiếp sợ trong khi đang thực hành.  Một quả phúc lợi khác nữa, đó là 
vị Thiền Sư sẽ có khả năng để hướng dẫn các bạn một cách thích hợp, 
nương theo việc thực hành của các bạn, và các bạn sẽ có khả năng để 
làm theo lời khuyên bảo của vị Thiền Sư một cách vui vẻ, và chẳng 
có chi đáng lo ngại cho lắm ông ấy hoặc bà ấy rầy la các bạn một khi 
chỉ vạch ra những sai lầm của mình. 

 
How To Sit. 

When you sit, your clothes should not be tight; everything 
should be loose.  The body’s posture should not be tense.  Relax all 
your muscles and sit comfortably.  The body should be in an upright 
and straight posture leaning forward or backward.  Find the most 
comfortable position.  You can sit cross – legged or fold the legs 
backwards.  The head should not tilt forward or backward but should 
be in line with the body. 

You will be able to sit longer if you place the legs side by side 
instead of crossing them one on top of the other, as in the full lotus 
position.  Bend the legs and put the right leg inside, closer to the body, 
and the left leg outside.  Putting the legs side by side on the ground is 
more comfortable, since there will be no pressure on the limbs to 
disturb the circulation. Put the hands in your lap, the left hand below 
and right hand above, the palms facing upwards.  There is no need to 
press the tips of the two thumbs together.  The thumbs should be 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       223 

 
 

relaxed and comfortably placed.  For some people, the pulsation at 
the tips of the thumbs can be so distinct that it disturbs their noting of 
other objects.  You can also place the hands on the knees with the 
palms facing up.  However, you should not put the hands on the knees 
with the palms facing downward, because doing so causes heat. 

After sitting comfortably, close your eyes gently, and focus your 
mind on the object of attention.  Do not open your eyes even once 
during a sitting; open them only when you get up. 

Cách Thức Để Ngồi. 
Khi các bạn ngồi, y phục của mình không nên bị bó sát, mọi thứ 

nên được thả lỏng. Tư thế của cơ thể không nên bị căng thẳng.  Hãy 
thư giãn tất cả các cơ bắp của mình và ngồi một cách thoải mái.  Cơ 
thể thì nên ở trong một tư thế dựng thẳng lên và ngay ngắn, mà không 
có nghiêng về phía trước hoặc về phía sau. 

Hãy tìm lấy vị trí thoải mái tiện lợi nhất.  Các bạn có thể ngồi 
bắt chéo chân (kiết già), hoặc là ngồi gập đầu gối xếp hai chân ra phía 
sau (ngồi chè he).  Đầu không nên đổ nghiêng về phía trước hoặc về 
phía sau, nhưng phải phù hợp với cơ thể. 

Các bạn sẽ có khả năng để ngồi được lâu hơn nếu như các bạn 
đặt đôi chân cạnh bên nhau thay vì đặt chúng bắt chéo nhau, chân nầy 
trên chân kia, như ở trong tư thế hoa sen trọn vẹn.  Hãy gập đôi chân 
lại và đặt chân phải ở bên trong, sát cận với cơ thể hơn; và chân trái ở 
bên ngoài.  Việc đặt đôi chân cạnh bên nhau ở trên mặt đất thì có 
nhiều thoải mái hơn, vì sẽ không có sự đè nặng lên chân tay để làm 
rối loạn sự tuần hoàn máu huyết.  Hãy đặt đôi bàn tay trong lòng của 
các bạn, bàn tay trái ở dưới và bàn tay phải ở trên, các lòng bàn tay 
hướng lên trên.  Không cần phải ấn các đầu của hai ngón tay cái lại 
với nhau.  Các ngón tay cái nên được đặt để thư giãn và một cách 
thoải mái.  Đối với một vài người, sự rung động ở các đầu ngón tay 
cái có thể khá khác biệt đến nỗi nó làm rối loạn việc chú niệm của họ 
đến các đối tượng khác.  Các bạn cũng có thể đặt đôi bàn tay lên 
những đầu gối với các lòng bàn tay hướng lên trên.  Tuy nhiên, các 
bạn không nên đặt đôi bàn tay lên trên những đầu gối với các lòng 
bàn tay hướng xuống dưới, bởi vì làm như vậy gây ra hơi nóng. 



 224       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Sau khi việc ngồi đã được một cách thích hợp, thì hãy nhắm đôi 
mắt của các bạn lại một cách nhẹ nhàng, và hãy tập trung tâm thức 
của mình vào đối tượng mà cần chú ý tới.  Trong khi đang ngồi thì 
không có mở đôi mắt của mình ra dù chỉ có một lần, và chỉ mở chúng 
một khi các bạn đứng lên. 

 
The Four Protective Meditations. 

After having carefully sat down, recollect the attributes of the 
Buddha for about two minutes.  You can either recollect all nine 
attributes or choose a single attribute that you can easily 
contemplate.  For example, if you contemplate the attribute of 
Arahaṃ, you have to repeatedly contemplate the fact that the Buddha 
is absolutely purified from all defilements and that his mind is totally 
clear and lucid.  As a result of his completely purified mind, the 
Buddha’s expression is clear, calm, and exquisitely gracious.  If you 
can visualize this image, it can strengthen your faith and aspiration 
(Chanda), and your mind will be clear, joyful, and happy.  The 
recollection of the Buddha’s attributes (Buddhānussati bhāvanā) is 
one form of concentration meditation. 

Then, focus your mind on all living beings and repeatedly 
cultivate the wish for their happiness and well – being with the words, 
“May all beings be well, happy and peaceful.  May they be free from 
physical suffering.  May they be free from mental suffering.  May all 
aspects of their lives be well accomplished.”  Cultivate loving – 
kindness meditation (Mettā bhāvanā) for about two minutes.  If you 
think it necessary to do the Mettā practice longer, continue for five or 
ten minutes.  Loving - kindness meditation is also one of the 
concentration meditations. 

Tứ Hộ Pháp Thiền Định. 
    Sau khi đã ngồi xuống một cách cẩn thận, thì hãy truy niệm đến  
các Ân Đức của Đức Phật trong khoảng hai phút.  Các bạn có thể 
hoặc là truy niệm hết tất cả chín Ân Đức hoặc chỉ chọn lựa duy nhất 
một Ân Đức mà các bạn có thể dễ dàng thẩm sát.  Thí dụ, nếu như 
các bạn thẩm sát Ân Đức “Ứng Cúng” thì các bạn cần phải thẩm sát 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       225 

 
 

đi thẩm sát lại nhiều lần quả thật là Đức Phật đã thanh tịnh một cách 
hoàn toàn khỏi mọi ô nhiễm phiền não và tâm trí của Ngài thì một 
cách tuyệt đối quang minh lỗi lạc.  Hệ quả từ ở tâm trí của Ngài đã 
hoàn toàn được thanh tịnh, do vậy cách biểu thị của Đức Phật là 
trong sáng, an tịnh, và hành sự trang nhã một cách tuyệt hảo.  Nếu 
như các bạn có thể hình dung được hình ảnh nầy, thì nó có thể củng 
cố được đức tin và sở nguyện cầu (Dục Tầm Cầu) của mình, và tâm 
thức của các bạn sẽ được trong sáng, hoan hỷ duyệt ý, và an lạc.  Sự 
truy niệm đến các Ân Đức của Đức Phật (Phật Tùy Niệm Tu Tập) 
là một thể thức của Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 

Sau đó, hãy tập trung tâm thức của các bạn vào tất cả chúng hữu 
tình và tu dưỡng một cách lặp đi lặp lại nhiều lần lời cầu chúc cho họ 
được an vui và hạnh phúc với những ngữ từ như sau “Ước mong cho 
tất cả Chúng Hữu Tình được mọi đều tốt đẹp, hạnh phúc, và an lành.  
Ước mong cho họ được thoát khỏi sự khổ đau về thể chất.  Ước mong 
cho họ được thoát khỏi sự khổ đau về tinh thần.  Ước mong cho tất cả 
mọi khía cạnh đời sống của họ được thành tựu tốt đẹp.”  Hãy tu dưỡng 
Thiền Từ Ái (Từ Ái Tu Tập) trong khoảng hai phút.  Nếu như các bạn 
nghĩ quả là cần thiết để thực hành Thiền Từ Ái cho được lâu hơn, thì 
hãy tiếp tục trong khoảng năm hoặc mười phút.  Thiền Từ Ái cũng là 
một trong những thể thức của Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 

 
Afterwards, contemplate death for about one minute. “All living 

beings who have been born are subject to death.  I also have to die 
for certain.  No one can by - pass death.”  The recollection of death 
(Maraṇānussati bhāvanā) leads to a sense of spiritual urgency 
(Saṃvega) and arouses the wish to practise meditation strenuously 
and steadfastly.  The recollection of death is also one of the 
concentration meditations. 

Afterwards, contemplate the loathsomeness of the body, “This 
body is filled with phlegm, spittle, blood, pus, contents of the stomach, 
excrement, etc.  They are disgusting and repulsive.”  The benefit of 
contemplating the body’s loathsomeness is that you will be able to 
resist the temptations of sensual desires that often arise during 



 226       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

meditation.  The contemplation of the loathsomeness of the body 
(Asubha bhāvanā) is also one of the concentration meditations. 

Sau đó, hãy thẩm sát về cái chết trong khoảng độ một phút.  “Tất 
cả chúng hữu tình đã được sinh ra đều không tránh khỏi sự tử vong.  
Ta đây chắc chắn rồi cũng phải bị chết.  Không một ai có thể vượt qua 
được cái chết.”  Sự truy niệm về cái chết (Tử Tùy Niệm Tu Tập) dắt 
dẫn đến một tri giác khẩn trương thuộc về tâm linh (Bi Thống) và 
kích hoạt lòng mong muốn nỗ lực một cách ngoan cường và kiên trì 
để thực hành Thiền Định.  Sự truy niệm về cái chết cũng là một trong 
những thể thức của Thiền Định Thức (Thiền An Chỉ). 

Sau đó, hãy thẩm sát sự nhờm gớm của xác thân. “Xác thân nầy 
đã chứa đầy với đờm, nước dãi, máu, mủ, dung lượng của bao tử, 
phân, v.v.  Chúng thật là kinh tởm và chán ghét.”  Quả phúc lợi của 
việc thẩm sát về sự nhờm gớm của xác thân, đó là các bạn sẽ có khả 
năng để chống lại sự cám dỗ của các dục trần mà thường khởi sinh 
trong quá trình Thiền Định.  Sự thẩm sát về sự nhờm gớm của xác 
thân (Bất Tịnh Tu Tập) cũng là một trong những thể thức của Thiền 
Định Thức (Thiền An Chỉ). 

 
These four exercises are called “the four protective 

meditations” (Caturārakkha dhamma) (22) 
The last three meditations, namely, loving – kindness 

meditation, the recollection of death, and the contemplation of 
loathsomeness, are collectively called “Universal Meditations” 
(Sabbaṭṭhaka kammaṭṭhāna) because they are relevant to and 
essential in the practice of any type of meditation. 

If you practise the recollection of the Buddha’s attributes and 
the three universal meditations for a few minutes, you will have 
completed the preliminary steps for the practice of Insight meditation. 

Bốn bài Thiền Tập nầy đã được gọi là “Tứ Hộ Pháp Thiền 
Định” (Tứ Hộ Trì Pháp) (22).  Ba bài Thiền Tập cuối cùng, đó là, 
Thiền Từ Ái, sự truy niệm về cái chết, và việc thẩm sát về sự nhờm 
gớm, đã được gọi chung với nhau là “những Thiền Định Phổ Biến” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       227 

 
 

(Phổ Quát Nghiệp Xứ) bởi vì chúng hữu quan và thiết yếu trong việc 
thực hành với bất kỳ thể loại nào của Thiền Định. 

Nếu như các bạn thực hành sự truy niệm về những Ân Đức của 
Đức Phật và ba Thiền Định Phổ Biến trong một vài phút, thì các bạn 
sẽ được hoàn thành những bước sơ bộ (Tiền Sự Vụ) cho việc thực 
hành về Thiền Tuệ Giác (Thiền Minh Sát). 

 
The Four Foundations Of Mindfulness. 

It is good to know in brief the meaning of Satipaṭṭhāna.  
Satipaṭṭhāna is defined as “the mindfulness that spreads over the 
entre object,” or as “the mindfulness that stays closely and firmly on 
the object.” (23) 

The objects of mindfulness are divided into four groups, namely 
the body (Rūpa), feelings (Vedanā), mind (Citta), and phenomena 
(Dhamma).  Likewise, the foundations of mindfulness are divided into 
these four groups, they are: (24) 

1. Contemplation of the body (Kāyānupassanā satipaṭṭhāna). 
2. Contemplation of feeling (Vedanānupassanā satipaṭṭhāna). 
3. Contemplation of mind (Cittānupassanā satipaṭṭhāna). 
4. Contemplation of mind – objects (Dhammānupassanā 

satipaṭṭhāna). 
To put it simply, Satipaṭṭhāna refers to consistent and attentive 

observation of these four kinds of objects with mindfulness. 
Bốn Nền Tảng Của Chánh Niệm. 

Quả là tốt đẹp để được biết một cách tóm lược về Niệm Xứ.  
Niệm Xứ đã được định nghĩa là “Chánh Niệm mà trải rộng toàn diện 
đối tượng” hoặc là “Chánh Niệm mà an trú một cách sát cận và kiên 
định trên đối tượng.” (23) 

Các đối tượng của Chánh Niệm đã được phân chia ra thành bốn 
nhóm, đó là, xác thân (Sắc Pháp), các cảm giác (Thọ), tâm thức 
(Tâm), và các hiện tượng (Pháp).  Tương tự như vậy, các nền tảng 
của Chánh Niệm đã được phân chia ra ở trong những bốn nhóm nầy, 
đó là: (24) 

1. Thẩm sát về xác thân (Thân Tùy Quán Nghiệp Xứ). 
2. Thẩm sát về cảm giác (Thọ Tùy Quán Nghiệp Xứ). 



 228       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

3. Thẩm sát về tâm thức (Tâm Tùy Quán Nghiệp Xứ). 
4. Thẩm sát về các đối tượng tâm thức (Pháp Tùy Quán 

Nghiệp Xứ). 
Nói một cách đơn giản, Niệm Xứ đề cập đến sự quan sát với 

Chánh Niệm nhất quán và chuyên tâm vào bốn thể loại của các đối 
tượng. 

 
The attentive observation of physical phenomena is mindfulness 

of the body.  The attentive observation of feelings is mindfulness of 
feeling.  The attentive observation of the mind is mindfulness of mind.  
The attentive observation of the mind – objects is mindfulness of mind 
– objects. 

Although there are four kinds of objects, namely physical 
phenomena, feelings, mind, and mind – objects, you do not need to 
choose an object because the noting mind tends to go to the object 
that is most dominant.  For example, when a meditator experiences 
severe pain, numbness, or aching, though he wants to note the in – 
and out – breath or the rising and falling movement of the abdomen, 
it is not possible to direct the noting mind to that object.  The noting 
mind automatically goes to the unpleasant feeling, which is more 
distinct.  Therefore, you should not try to choose the object when 
meditating.  Because it interferes with the natural flow, not only will 
it prevent concentration from arising, but you may get tired as a result 
of struggling with the mind.  When the practice does not seem to work, 
you might despair or feel frustrated.  Therefore, you should mindfully 
observe whichever object is most distinct at each moment. 

Sự chuyên tâm quan sát về các hiện tượng thuộc thể chất là 
Chánh Niệm về xác thân.  Sự chuyên tâm quan sát về các cảm giác là 
Chánh Niệm về cảm thọ.  Sự chuyên tâm quan sát về tâm thức là 
Chánh Niệm về tâm thức.  Sự chuyên tâm quan sát về các đối tượng 
tâm thức là Chánh Niệm về các Pháp đối tượng tâm thức. 

Mặc dù có bốn thể loại của các đối tượng, đó là các hiện tượng 
thuộc thể chất, các cảm thọ, tâm thức, và các đối tượng tâm thức; tuy 
nhiên các bạn không nhất thiết phải chọn một đối tượng bởi vì tâm 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       229 

 
 

đang chú niệm có xu hướng đi đến với đối tượng mà trưởng trội hơn 
hết.  Thí dụ, khi một thiền giả trải nghiệm cơn đau dữ dội, tê cứng, 
hoặc đau nhức; cho dù rằng các bạn mong muốn để chú niệm về hơi 
thở vô và ra, hoặc sự chuyển động phồng lên và xộp xuống của cái 
bụng; thì quả là bất khả thi để điều khiển tâm đang chú niệm hướng 
đến đối tượng ấy được.  Tâm đang chú niệm một cách tự động đi đến 
cảm thọ bất duyệt ý, cái mà đặc thù hơn hết.  Vì lẽ ấy, các bạn không 
nên cố gắng để chọn lựa đối tượng đang khi thiền định.  Bởi vì nó làm 
cản trở dòng trôi chẩy một cách thường nhiên, không chỉ nó sẽ ngăn 
chặn việc khởi sinh sự định thức, mà trái lại các bạn có thể cảm thấy 
mỏi mệt như là một hệ quả của việc chống chọi lại với tâm trí.  Khi 
thực hành thì không có vẻ như là làm việc, các bạn có thể bị thất vọng 
hoặc cảm thọ bị thất bại.  Vì lẽ ấy, các bạn nên quan sát một cách có 
chánh niệm bất luận đối tượng nào mà nó đặc thù hơn hết ngay tại 
từng mỗi khoảnh khắc. 

 
How To Note. 

It is important to know how you should observe and note.  The 
Buddha said: 

“Yathābhūtaṃ sammappaññāya daṭṭhabbaṃ.” (25) 
The translation from the Pāḷi is: 
· Daṭṭhabbaṃ: should be seen. 
· Yathābhūtaṃ: as it actually is. 
· Sammappaññāya: with proper wisdom (right understanding). 
“[…] should be seen as it actually is with proper wisdom.” (26) 

Cách Thức Để Chú Niệm. 
Điều quan trọng là biết được cách thức các bạn nên quan sát và 

chú niệm.  Đức Phật đã nói rằng: “Với Chánh Trí thẩm thị chân như 
thực tính” (25) 

Việc dịch thuật từ ở nơi Pāḷi ngữ có ý nghĩa là: 
· Chứng tri: nên thẩm thị. 
· Chân Như Thực Tính: như nó đang là thực tại. 
· Chánh Trí: với Trí Tuệ chân chánh (Chánh Kiến). 
“[…] với Chánh Trí nên thẩm thị như nó đang là thực tại.” (26) 



 230       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
Mental and physical phenomena need to be understood as they 

really are.  When heat arises in the body, it must be observed and 
notes as “hot, hot.”  When you fell cool, observe and note it as “cold, 
cold” until this sensation disappears.  When you are angry, 
repeatedly observe and note “angry, angry,” as long as the anger is 
present.  When the mind is thinking, observe and note it as “thinking, 
thinking,” “reflecting, reflecting,” “imagining, imagining,” or 
“seeing, seeing,” when a mental image pops up.  Observe and note 
all these different mental processes repeatedly whenever they are 
present.  This is to note mental and physical phenomena as they really 
are. 

Các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất cần phải được tuệ tri 
như chúng đang là thực tại.  Khi hơi nóng khởi sinh ở trong cơ thể, 
thì nó phải được quan sát và chú niệm là “nóng à, nóng à, nóng à.”  
Khi các bạn cảm thọ lạnh, thì hãy quan sát và chú niệm điều ấy là 
“lạnh à, lạnh à,” cho đến khi cảm thọ nầy biến mất.  Khi các bạn tức 
giận, hãy quan sát và chú niệm lặp đi lặp lại nhiều lần là “giận à, giận 
à” với điều kiện là sự tức giận đang hiện diện.  Khi tâm thức đang 
nghĩ suy, thì hãy quan sát và chú niệm việc ấy là “đang nghĩ suy à, 
đang nghĩ suy à,” “đang phản tỉnh à, đang phản tỉnh à,” “đang hoang 
tưởng à, đang hoang tưởng à,” hoặc “đang trông thấy à, đang trông 
thấy à,” khi mà một hình ảnh ở trong tâm tưởng đột nhiên hiện khởi 
ra.  Hãy quan sát và chú niệm lặp đi lặp lại nhiều lần tất cả các quá 
trình thuộc tinh thần sai biệt nầy bất luận khi nào chúng đang hiện 
diện.  Điều nầy là để chú niệm các hiện tượng thuộc tinh thần và thể 
chất như chúng đang là thực tại. 

 
Lack Of Concentration When Beginning Practice. 

The question arises, “Should I note “arising, passing away” or 
“impermanence, suffering, non – self ?” At the beginning of the 
practice, you will not be able to realize arising and passing away, 
because you will not yet have attained sufficient concentration.  You 
will also not be fully proficient in noting, so the noting will be erratic 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       231 

 
 

and not very smooth.  Sometimes a meditator will put a lot of effort 
into noting, with the result the breathing becomes irregular.  He 
becomes tired and needs to take a deep breath or sometimes even rest.  
As a result, he might become disappointed and think, “It is not 
working.  It seems that I am not endowed with the necessary 
perfections (Pāramīs).”  At this time, a meditator is far from realizing 
arising and passing away or impermanence, suffering, and non – self. 

The Buddha said: “Samāhito yathābhūtaṃ jānāti passati.” 
(27) 

In English, this means, “A person with a concentrated mind 
knows and sees things as they really are.” (28)  A person with a 
concentrated mind knows and sees the true nature of the object, either 
physicality or mentality, as it really is. 

Khuyết Điểm Của Sự Định Thức Khi Bắt Đầu  
Thực Hành. 

Câu hỏi đặt ra là “Tôi nên chú niệm về “sinh và diệt” hay là “vô 
thường, khổ đau, và vô ngã ?”  Vào lúc bắt đầu cho việc thực hành, 
thì các bạn sẽ vẫn chưa có đủ khả năng để chứng tri được sự khởi sinh 
và sự diệt vong, bởi vì các bạn sẽ vẫn chưa có đủ năng lực đạt được 
sự định thức.  Các bạn cũng sẽ không hoàn toàn thành thạo trong việc 
chú niệm, vì vậy sự chú niệm sẽ là thất thường và không được nhuần 
nhuyễn cho lắm.  Đôi khi, một thiền giả sẽ dốc rất nhiều sức lực vào 
việc chú niệm, và với kết quả là hơi thở trở nên bất bình thường.  Vị 
ấy trở nên đã bị mỏi mệt và cần hít một hơi thở sâu, hoặc đôi khi lại 
còn nghỉ ngơi.  Kết quả là, vị ấy có thể trở nên đã bị thất vọng và nghĩ 
suy rằng: “Liệu việc nầy làm không có được kết quả rồi.  Có vẻ như 
là Ta đã không hội đủ phúc duyên với những Pháp Toàn Thiện 
(Những Pháp Ba La Mật) cần thiết.”  Ngay tại thời điểm nầy, một 
thiền giả thì còn rất lâu mới có được việc chứng tri sự khởi sinh và sự 
diệt vong; hoặc là vô thường, khổ đau và vô ngã vậy. 

Đức Phật đã nói rằng: “Ý tri định mục liễu ngộ chân như thực 
tính.” (27) 

Trong Anh ngữ, điều nầy có nghĩa là “Một người với một tâm 
thức đã định thức thì liễu tri và thẩm thị các Pháp như chúng đang là 
thực tại.  (28)  “Một người với một tâm thức đã được định thức thì 



 232       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

liễu tri và thẩm thị chân thực tính của đối tượng, hoặc là đặc tính thể 
chất hay là năng lực tinh thần, như nó đang là thực tại.” 

 
Both the arising and passing away of phenomena and their 

general characteristics cannot be realized at the early stages of the 
practice.  Only at the third or fourth stage of insight - knowledge, 
when concentration is considerably stronger, can they be realized. 

Before reaching these stages, the mind gets reasonably calm 
and concentrated and is purified from the defilements and hindrances 
to a large degree.  Only then is the purification of mind established. 
Only when the mind is purified can the true nature of mental and 
physical phenomena be realized, and the Insight – knowledge that 
discerns mental and physical phenomena be attained.  This is the first 
stage of Insight – knowledge (Nāmarūpapariccheda ñāṇa). 

Cả hai sự phát sinh và diệt vong của các hiện tượng, và những 
Tổng Quát Tướng (Tổng Tướng) của chúng thì không thể nào được 
chứng tri vào những giai đoạn ban đầu của việc thực hành.  Duy chỉ 
vào giai đoạn thứ ba hoặc thứ tư của Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát 
Trí), khi mà sự định thức vững mạnh hơn một cách đáng kể, thì có thể 
chúng được chứng tri. 

Trước khi đạt đến những giai đoạn nầy, thì tâm thức ở trong 
trạng thái tĩnh lặng và đã định thức một cách hợp lý, và đã thanh lọc 
khỏi những phiền não cùng với các Pháp trở lực đến một mức độ rộng 
lớn.  Duy chỉ trong lúc ấy, sự thanh lọc tâm thức đã được thiết lập.  
Chỉ một khi tâm thức đã trở nên được tinh khiết thì mới có thể chứng 
tri được chân thực tính của các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất, 
và Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) mà phân biệt các hiện tượng 
thuộc tinh thần và thể chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí) đã được thành 
đạt. 

 
With continued practice, mindfulness and concentration grow 

stronger, and you come to understand the cause and effect 
relationship of mental and physical phenomena.  This second stage is 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       233 

 
 

called the “Insight – knowledge of cause and effect” 
(Paccayapariggaha ñāṇa). 

Only then does the meditator progress to the third and fourth 
stages of Insight – knowledge. At the third stage of insight, a 
meditator understands impermanence, suffering, and non – self.  This 
is the insight – knowledge of clear comprehension (Sammasana 
ñāṇa).  The fourth stage is the insight – knowledge of arising and 
passing away (Udayabbaya ñāṇa). 

Therefore, at the outset of the practice, if you note “arising, 
passing away” or “impermanence, suffering, non – self”, you will 
merely be saying the words or reflecting on the words; insight – 
knowledge will not arise in this way. 

Bởi vì việc thực hành vẫn còn tiếp tục, Chánh Niệm (Niệm) và 
Định Thức (Định) phát triển mạnh mẽ hơn, và các bạn đi đến tuệ tri 
mối quan hệ về Tác Nhân và Hệ Quả của các hiện tượng thuộc tinh 
thần và thể chất.  Giai đoạn thứ hai nầy đã được gọi là “Tri Thức Tuệ 
Giác (Tuệ - Minh Sát Trí) về Tác Nhân và Hệ Quả” (Thủ Chấp Duyên 
Sinh Trí). 

Và chỉ như thế, thiền giả tiến hóa đến giai đoạn thứ ba và thứ tư 
của Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí).  Ở giai đoạn thứ ba của Tuệ 
Giác, một thiền giả tuệ tri được vô thường, khổ đau, và vô ngã.  Đây 
là Tri Thức Tuệ Giác về sự liễu tri rõ ràng (Phổ Thông Trí).  Giai 
đoạn thứ tư là Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) về sự khởi sinh và 
sự diệt vong (Sanh Diệt Trí). 

Vì lẽ ấy, hồi mới bắt đầu của việc thực hành, nếu như các bạn 
chú niệm “sự khởi sinh, sự diệt vong” hoặc là “vô thường, khổ đau, 
vô ngã”, thì chẳng qua là các bạn sẽ chỉ nói suôn những từ ngữ, hoặc 
phản tỉnh suôn trên những từ ngữ như vậy mà thôi, còn Tri Thức Tuệ 
Giác sẽ không có khởi sinh ở trong phương thức nầy. 

 
In the discourse “The Foundations of Mindfulness” 

(Satipaṭṭhāna Sutta) the Buddha said: “In this way he abides 
contemplating the body as a body internally, or he abides 
contemplating the body as a body both internally and externally.” 
(29) 



 234       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Then the Buddha continued to explain how to know arising and 
passing away: “Or else he abides contemplating in the body its 
arising factors, or he abides contemplating in the body both its arising 
and vanishing factors.” (30) 

Regarding the four postures, the Buddha said: “Again, monks, 
when walking, a monk understands: “I am walking;” when standing, 
he understands: “I am standing;” when sitting, he understands: “I 
am sitting;” when lying down, he understands: “I am lying down;” 
or he understands accordingly however his body is disposed.” (31) 

Thus, whatever arises has to be observed as it really is. 
Trong Pháp Thoại “Những Nền Tảng của Chánh Niệm” (Kinh 

Niệm Xứ), Đức Phật đã có nói rằng: “Trong phương thức nầy, vị ấy 
sống quán Thân như thể một Ngoại Thân, hoặc vị ấy sống quán Thân 
như thể một Nội Thân, hoặc vị ấy sống quán Thân như thể một xác 
thân ở cả bên trong và lẫn bên ngoài.” (29) 

Sau đó, Đức Phật đã tiếp tục để giải thích làm thế nào để biết 
được sự khởi sinh và diệt vong: “Nếu không thì, vị ấy sống quán ở 
trong Thân những yếu tố khởi sinh của nó, hoặc vị ấy sống quán ở 
trong Thân những yếu tố biến mất của nó, hoặc vị ấy sống quán ở 
trong Thân ở cả hai yếu tố khởi sinh và biến mất của nó.” (30) 

Về bốn tư thế, Đức Phật đã có nói rằng: “Lại nữa, nầy các vị Tỳ 
Khưu, khi đang đi, một vị Tỳ Khưu tuệ tri: “Tôi đang đi;” khi đang 
đứng, vị ấy tuệ tri: “Tôi đang đứng;” khi đang ngồi, vị ấy tuệ tri: “Tôi 
đang ngồi;” khi đang nằm xuống, vị ấy tuệ tri: “Tôi đang nằm xuống;” 
hoặc vị ấy tuệ tri một cách tương ứng thể theo cách thức xác thân của 
mình đã được tùy ý sử dụng (31) 

Vì thế, bất cứ điều chi khởi sinh đều phải được quan sát như nó 
đang là thực tại. 

 
Exceptional Individuals And Noble Ones. 

There are certain exceptional individuals who have well – 
developed perfections as a result of their strenuous, diligent effort in 
past lives.  Their mindfulness, concentration, and insight – knowledge 
are strong.  They can develop deep concentration within a short time, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       235 

 
 

and even at the beginning of their practice can realize the nature of 
impermanence, suffering, or non – self.  However, it is very rare to 
find even one such individual among one thousand. 

In the Visuddhimagga, it says that a noble person who has 
attained at least the first stage of path and fruition knowledge can see 
arising and passing away from the very beginning of their practice. 
(32) 

Những Cá Nhân Ngoại Lệ Và Các Bậc Thánh. 
Có một vài cá nhân ngoại lệ là các bậc đã có được những thành 

tựu trong việc tiến hóa tốt đẹp từ một hệ quả của những khổ công 
luyện tập của họ, sự nỗ lực tinh cần ở trong các kiếp sống quá khứ.  
Chánh Niệm (Niệm), Định Thức (Định), và Tri Thức Tuệ Giác (Tuệ - 
Minh Sát Trí) của họ rất là mạnh mẽ.  Họ có thể phát triển sự định 
thức sâu sắc trong khoảng thời gian ngắn ngủi, và thậm chí ngay khi 
bắt đầu việc thực hành của họ thì cũng có thể chứng tri được thực tính 
của vô thường, khổ đau, hoặc vô ngã.  Tuy nhiên, rất là hy hữu để 
phát hiện dù chỉ là một cá nhân như thế ở giữa một ngàn người. 

Trong bộ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo, họ có nói rằng một bậc 
Thánh Nhân mà đã thành đạt ít nhất ở giai đoạn đầu tiên của Tuệ Đạo 
và Tuệ Quả thì có thể thẩm thị được sự khởi sinh và sự diệt vong chính 
ngay khi bắt đầu việc thực hành của họ. (32) 

 
Mindfulness Of The Body: Some Explanations. 

The Practice Basic. 
As mentioned before, mindfulness meditation means to 

mindfully observe distinct mental and physical phenomena as they 
really are.  It can be said: “Mindfully observe the true nature of 
mental and physical phenomena as they really are.  This is the 
practice of mindfulness meditation.” 

What are mental and physical phenomena ? It has been said: 
mind and body.  Mindfully observe the true nature of the mind and the 
body as they really are.  This is the practice of mindfulness 
meditation. 



 236       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

If you clearly understand this basic rule, you will be able to 
practise Vipassanā.  To follow this teaching means to be aware, 
attentively and mindfully of the most distinct physical or mental 
phenomena at the moment of its arising. 

Chánh Niệm Về Xác Thân: Một Số Điều Giải Thích. 

Sự Thực Hành Cơ Bản. 
Như đã đề cập trước đây, Thiền Chánh Niệm có nghĩa là quan 

sát một cách có chánh niệm vào các hiện tượng đặc thù thuộc tinh 
thần và thể chất như chúng đang là thực tại.  Có thể nói rằng: “Hãy 
quan sát một cách có chánh niệm vào chân thực tính của các hiện 
tượng thuộc tinh thần và thể chất như chúng đang là thực tại.  Đây là 
việc thực hành về Thiền Chánh Niệm.” 

Các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất là những chi ?  Nó 
đã được nói rằng: tâm thức và thể xác.  Hãy quan sát một cách có 
chánh niệm vào chân thực tính của tâm thức và thể xác như chúng 
đang là thực tại.  Đây là việc thực hành về Thiền Chánh Niệm. 

Nếu như các bạn tuệ tri một cách rõ ràng quy luật cơ bản nầy, 
thì các bạn sẽ có khả năng để thực hành Thiền Minh Sát.  Tuân theo 
huấn từ nầy mang ý nghĩa là phải ý thức được, một cách chuyên tâm 
và chánh niệm vào các hiện tượng thuộc tinh thần hoặc thể chất đặc 
thù hơn hết ngay tại khoảnh khắc đang khởi sinh của nó. 

 
Note The Primary Object At The Beginning. 

However, for a person who has never meditated, it might be 
difficult to be mindful, not being able to decide which object to 
observe.  Therefore, a meditator should start with a distinct object as 
the primary object. 

With every in – breath and out – breath, air touches the tip of 
the nostrils or the upper lip.  You can be mindful either of this 
touching sensation (Vāyophoṭṭhabba) at the nostrils, or of the 
abdominal movement (as an expression of the air element, 
vāyodhātu) as the primary object.  The movement at the abdomen is 
caused by the in – breath and out – breath. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       237 

 
 

If you choose the latter exercise, then, when the abdomen rises, 
observe this movement and mentally note it as “rising.”  When the 
abdomen falls, observe it and mentally note it as “falling.”  You 
should not vocalize the words. 

Hãy Chú Niệm Đối Tượng Chủ Yếu Ngay Khi Bắt Đầu. 
Tuy nhiên, đối với một người đã chưa bao giờ có hành Thiền 

Định, thì có thể là rất khó để mà chú niệm, vả lại không có khả năng 
để phán quyết đối tượng nào cần quan sát.  Vì thế, một thiền giả nên 
bắt đầu với một đối tượng đặc thù như thể là đối tượng chủ yếu. 

Với từng mỗi hơi thở vô và ra, không khí chạm vào đỉnh của lỗ 
mũi hoặc ở môi trên.  Các bạn có thể chú niệm hoặc là vào sự cảm 
xúc nầy (Phong Xúc) ngay tại lỗ mũi, hoặc là vào sự chuyển động 
của cái bụng (như thể một biểu thị của tố chất không khí (Phong Tố 
Chất) như là đối tượng chủ yếu.  Sự chuyển động ở tại cái bụng đã 
được tạo ra là do bởi hơi thở vô và ra. 

Nếu như các bạn chọn lựa bài Thiền Tập sau cùng, thế thì, khi 
cái bụng phồng lên, hãy quan sát sự chuyển động nầy và chú niệm nó 
ở trong tâm như là “đang phồng lên à”.  Khi cái bụng xộp xuống, thì 
hãy quan sát nó và chú niệm nó ở trong tâm như là “đang xộp xuống 
à.”  Các bạn không nên phát âm những từ ngữ nầy. 

 
Observing means to be mindfully aware of the rising and falling 

movements of the abdomen.  The layperson’s expression of “rising 
and falling” has the same meaning as the scholarly expression of 
“distension” or “expansion.”  The Viduddhimagga explains: 

Vāyodhātu: the air or wind element. 
Vikkhambhana lakkhaṇā: has the characteristic of distending. 
Samudīraṇa rasā: its function is to cause motion. 
Abhinīhāra paccupaṭṭhanā: it is manifested as conveying. (33) 
As you note the rising and falling movements of the abdomen, 

you discern the characteristic of distension, the function of motion or 
forward and backward movement, and the manifestation of conveying 
the wind element forward and backward in the abdomen. 

Việc quan sát có nghĩa là phải nhận thức một cách chú niệm vào 
các chuyển động phồng lên và xộp xuống của cái bụng.  Sự diễn tả 



 238       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

của người cư sĩ về “phồng lên, xộp xuống” có ý nghĩa tương tự như 
sự diễn tả của nhà học giả về “sự căng phồng” hoặc “sự giãn nở.”  Bộ 
Thanh Tịnh Đạo giải thích rằng: 

Phong Tố Chất:  tố chất không khí hoặc gió. 
Khuếch Đại Đặc Tính: có đặc tính của sự bành trướng. 
Chuyển Động Chức Năng:  chức năng của nó là gây ra sự di 

động. 
Truyền Đạt Sự Biểu Tri: nó thì được biểu hiện như là sự 

chuyển tải. (33) 
Khi các bạn chú niệm các sự chuyển động phồng lên và xộp 

xuống của cái bụng, các bạn phân biệt được về đặc tính của sự căng 
phồng lên, chức năng của sự di động hoặc là sự chuyển động hướng 
về phía trước và về phía sau, và việc biểu hiện về sự chuyển tải của 
tố chất gió hướng về phía trước và về phía sau ở trong cái bụng. 

 
The Air Element In The Abdomen. 

Mindfulness of the characteristics of the air element – 
distension, motion, movement, and support – is included in the 
Visuddhimagga and its commentary in the Chapter “Defining of the 
Elements” as “Kucchisayā vātāti antānaṃ bahivātā’ti” (34)   It is 
not specifically described as mindfulness of the air element in the 
abdomen.  However, the general statement says that the 
characteristic of the air element is to be observed, so it goes without 
saying that this includes the air element in the abdomen. 

The contemplation of the air element in the abdomen also 
accords with the passage on the contemplation of the elements 
contained in the discourse, “The Foundations of Mindfulness.”  In 
that passage, the Buddha said: “Again, monks, a monk reviews this 
same body, however, it is placed, however disposed, as consisting of 
elements thus: “In this body there are the earth element, the water 
element, the fire element, and the air element.” (35) 

Tố Chất Không Khí Ở Trong Cái Bụng. 
Chánh Niệm vào các đặc tính của tố chất không khí – sự căng 

phồng lên, sự di động, sự chuyển động, và sự hỗ trợ - đã được bao 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       239 

 
 

hàm ở trong bộ Thanh Tịnh Đạo và bộ Chú Giải của nó ở trong 
Chương “Định Nghĩa Các Tố Chất” như là “Gió thổi bên trong ruột 
già, gió bên ngoài.” (34)  Nó đã không được miêu tả một cách cụ thể 
như là Chánh Niệm vào tố chất không khí ở trong cái bụng.  Tuy 
nhiên, sự trình bầy tổng quát thì nói rằng đặc tính của tố chất không 
khí là nên được quan sát, mà không cần phải nói rằng điều nầy bao 
gồm tố chất không khí ở trong cái bụng. 

Việc thẩm sát vào tố chất không khí ở trong cái bụng cũng phù 
hợp với đoạn văn nói về việc thẩm sát vào các tố chất đã có chứa đựng 
ở trong bài Pháp Thoại “Những Nền Tảng của Chánh Niệm – Kinh 
Niệm Xứ).  Trong đoạn văn ấy, Đức Phật đã nói rằng: “Lại nữa, nầy 
các vị Tỳ Khưu, một vị Tỳ Khưu quan sát lại cùng một xác thân nầy, 
cho dù nó đã được đặt để (vào một vị trí), cho dù đã được sắp đặt, y 
như thể việc bao gồm của các tố chất như sau: “Trong xác thân nầy 
có tố chất đất (Địa Tố Chất), tố chất nước (Thủy Tố Chất), tố chất 
lửa (Hỏa Tố Chất), và tố chất không khí (Phong Tố Chất).” (35) 

 
When these elements are observed, one comes to understand 

that the body has the nature of hardness and softness (the earth 
element, Pathavīdhātu), the nature of fluidity and cohesion (the water 
element, Āpodhātu), the nature of heat, warmth, and coldness (the 
fire element, Tejodhātu), and the nature of distension, motion, 
conveying, and support (the air element, Vāyodhātu). 

The discourse does not give any restrictions as to which part of 
the body should be observed.  It only says that all the elements should 
be observed; so it is obvious that the nature of the air element 
manifested through the rising and falling movement of the abdomen 
should also be observed. 

Khi các tố chất nầy đã được quan sát, thì người ta đạt đến tuệ 
tri rằng xác thân có thực tính của sự cứng rắn và sự mềm mại (tố chất 
đất – Địa Tố Chất), thực tính của sự rò rỉ lan ra và sự quến tụ lại (tố 
chất nước – Thủy Tố Chất), thực tính của hơi nóng, sự ấm áp và sự 
lạnh giá (tố chất lửa – Hỏa Tố Chất), và thực tính của sự căng phồng 
lên, sự di động, sự chuyển tải, và sự hỗ trợ (tố chất không khí – Phong 
Tố Chất). 



 240       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Bài Pháp Thoại không có đưa ra một hạn chế nào đối với bất 
luận chi phần nào của cơ thể mà nên được quan sát.  Nó chỉ nói rằng 
tất cả các tố chất nên được quan sát; như thế rõ ràng là thực tính của 
tố chất không khí đã được biểu hiện thông qua sự chuyển động phồng 
lên và xộp xuống của cái bụng thì cũng nên được quan sát. 

 
The Aggregates Of Clinging. 

In the Sīlavanta Sutta, Venerable Sāriputta answered the 
question of Venerable Mahākoṭṭhika by saying: “Friend Koṭṭhika,  a 
virtuous Bhikkhu should carefully attend to the five aggregates 
subject to clinging as impermanent, as suffering, as disease, as a 
tumour, as a dart, as misery, as an affliction, as alien, as 
disintegrating, as empty, as non – self.” (36) 

In this case, “carefully attend to” means to be mindful, to 
observe, or to note.  The passage states that the five aggregates of 
clinging must be observed. 

The aggregates of clinging (Upādānakkhandhā) consist of the 
objects of clinging, or the clinging arising from sensual pleasures 
(Kāmupādāna) and wrong view (Diṭṭhupādāna).  The five 
aggregates of clinging are physicality (Rūpa), feeling (Vedanā), 
perception (Saññā), mental formations (Saṅkhāra), and 
consciousness (Viññāṇa). 

Những Khối Tổng Hợp Của Sự Bám Níu 
(Những Thủ Uẩn). 

Trong bài Kinh Giới Đức Hiền Giả, Trưởng Lão Sāriputta đã 
trả lời câu hỏi của Trưởng Lão Mahākoṭṭhika qua việc nói rằng: “Này 
Hiền Hữu Koṭṭhika, một giới đức Tỳ Khưu cần phải cẩn trọng để ý 
tới bản thể của ngũ thủ uẩn là vô thường, là khổ đau, là bệnh hoạn, 
là một khối u (ung nhọt), là mũi tên, là sự khổ sở, là một bất hạnh, là 
người xa lạ, là sự tan rã, là sự rỗng không, là vô ngã.” (36) 

Trong trường hợp nầy, “cẩn trọng để ý tới” có nghĩa là phải có 
chánh niệm, quan sát, hay là chú niệm.  Đoạn văn trình bầy rằng năm 
khối tổng hợp của sự bám níu cần phải được quan sát. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       241 

 
 

Những khối tổng hợp của sự bám níu (Những Thủ Uẩn) gồm 
có các đối tượng bám níu, hoặc sự bám níu khởi sinh lên từ những thú 
vui dục trần (Dục Thủ) và kiến giải sai lầm (Kiến Thủ).  Năm khối 
tổng hợp bám níu (Ngũ Thủ Uẩn) đó là: đặc tính thể chất (Sắc), cảm 
giác (Thọ), nhận thức (suy tưởng) (Tưởng), các Pháp hình thành tinh 
thần (Hành), và ý thức (Thức). 

 
The air element that is manifested in the abdomen is a form of 

physicality, which is one of the aggregates of clinging.  Therefore, it 
is obvious that it is one of the phenomena that have to be observed. 

According to this discourse, the nature of all physical 
phenomena needs to be observed or noted without exception.  
Likewise, all mental phenomena should be observed except the 
consciousness of path – knowledge (Maggacittuppāda) and that of 
fruition – knowledge (Phalacittuppāda). 

If mental and physical phenomena are not observed, attachment 
or wrong view will arise.  But when a phenomenon is observed 
mindfully, no attachment will arise.  Therefore, in order to be free 
from attachment or clinging you should observe the rising and falling 
movement of the abdomen. 

Tố chất không khí mà đã được biểu hiện ở trong cái bụng, là 
một dạng của đặc tính thể chất, và đó là một trong những thủ uẩn.  Vì 
thế, rõ ràng rằng nó là một trong những hiện tượng phải được quan 
sát. 

Thể theo bài Pháp Thoại nầy, thì bản chất của tất cả các hiện 
tượng thuộc về thể chất cần phải được quan sát hoặc phải được chú 
niệm tới không ngoại trừ hiện tượng nào.  Tương tự như vậy, tất cả 
các hiện tượng thuộc về tinh thần cũng cần được quan sát, ngoại trừ 
đó là ý thức của Tri Thức Đạo Lộ (Tâm Đạo Khởi Sinh) và đó là ý 
thức của Tri Thức Quả Vị (Tâm Quả Khởi Sinh). 

Nếu các hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất đã không 
được quan sát, thì sự chấp thủ hoặc tà kiến sẽ khởi sinh.  Thế nhưng, 
khi một hiện tượng đã được quan sát một cách chú niệm, thì không có 
sự chấp thủ nào sẽ khởi sinh lên được.  Do đó, để mà thoát khỏi mọi 



 242       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

sự chấp thủ hoặc sự bám níu, thì các bạn nên quan sát sự chuyển động 
phồng lên và xộp xuống của cái bụng. 

 
Be Mindful Of Realities, Not Words. 

The Buddha did not teach us to note the words “rising” and 
“falling” or the word “air element”.  The words are neither mentality 
nor physicality and, therefore, are not objects of mindfulness 
meditation.  These words are merely conventional terms, 
designations, symbols, or names used to describe the nature of 
movement.  Since designation lack an intrinsic quality, they cannot 
truly be observed. 

The Buddha only taught us to observe the ultimate reality of the 
specific nature of phenomena (Paramattha sabhāva).  So you should 
observe the movement, which is the absolute nature of the air element, 
labelled by the words “rising” and “falling”.  The noting mind should 
not get stuck on the label but should clearly discern the nature of the 
movement. 

Hãy Chánh Niệm Đến Những Thực Tại, Không Là Những 
Ngôn Từ. 

Đức Phật đã không dạy bảo chúng ta chú niệm đến những ngôn 
từ “phồng lên” và “xộp xuống” hay là ngôn từ “tố chất không khí”.  
Những ngôn từ không là năng lực tinh thần mà cũng không là đặc tính 
thể chất, và, vì thế, không phải là các đối tượng của Thiền Chánh 
Niệm.  Những ngôn từ nầy chỉ đơn thuần là các thuật ngữ thông 
thường, định danh, biểu trưng, hoặc những danh xưng được sử dụng 
để miêu tả bản chất của sự chuyển động.  Vì các định danh thiếu đi 
một chất lượng nội tại, chúng không thể nào được quan sát một cách 
chính xác được. 

Đức Phật duy nhất chỉ dạy bảo cho chúng ta quan sát thực trạng 
cùng tột về bản chất đặc thù của những hiện tượng (Siêu Lý Thực 
Tính).  Vì thế, các bạn nên quan sát sự chuyển động, về cái là bản 
chất tuyệt đối của tố chất không khí, mà đã được chế định bằng các 
ngôn từ “phồng lên” và “xộp xuống”.   Tâm thức đang quan sát không 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       243 

 
 

nên bị vướng mắc vào Danh Chế Định, mà trái lại nên nhìn thấy một 
cách rõ ràng bản chất của sự chuyển động. 

 
Labelling supports the noting mind by helping it focus precisely 

on the object at the beginning of the practice.  As you get more 
experienced the noting mind can clearly discern the object, at which 
point labeling is no longer necessary.  Clearly knowing or 
understanding the true nature of the object is sufficient.  As the 
practice gets more advanced, the labeling can even become a barrier 
between the object and the noting mind. 

You should not confuse the labels with ultimate reality.  If you 
are not able to distinguish between naming and observing the true 
nature, you might wrongly assume that the Buddha taught us to note 
the words “rising” and “falling.” 

It is true that the Buddha did not teach to observe the words 
“rising” and “falling” or the words “in – breath” and “out – breath” 
in the case of observing the breath (Ānāpānasati).  In regard to the 
rising and falling of the abdomen, the Buddha only taught that we 
should observe the nature of distension, motion, or movement.  
Although the meditator uses the words “rising” and “falling” to help 
the mind focus on the nature of the object, he or she has to observe 
and understand the ultimate nature of distending, moving, or 
conveying of the air element.  He or she should clearly distinguish 
between the reality and the word. 

Danh Chế Định hỗ trợ tâm thức đang chú niệm bằng cách giúp 
nó tập trung một cách chính xác vào đối tượng ở ngay giai đoạn đầu 
của việc thực hành.  Khi các bạn đã có được nhiều trải nghiệm hơn, 
tâm thức đang chú niệm có thể nhận thấy một cách rõ ràng đối tượng, 
thì lúc bấy giờ Danh Chế Định không còn cần thiết nữa.  Tri thức hoặc 
tuệ tri một cách rõ ràng chân thực tính của đối tượng được viên mãn.  
Khi việc thực hành đã đạt nhiều tiến hóa hơn, thì việc tạo ra danh chế 
định thậm chí có thể trở thành một điều cản trở giữa đối tượng và tâm 
thức đang chú niệm. 

Các bạn không nên nhầm lẫn các danh chế định với thực tại 
cùng tột.  Nếu như các bạn không có khả năng để phân biệt giữa việc 



 244       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

định danh và việc quan sát chân thực tính, thì các bạn có thể giả định 
một cách sai lầm rằng Đức Phật đã dạy bảo chúng ta chú niệm vào 
những ngôn từ “phồng lên” và “xộp xuống”. 

Quả thật rằng Đức Phật đã không dạy bảo để quan sát những 
ngôn từ “phồng lên” và “xộp xuống” hay là các ngôn từ “thở vô” và 
“thở ra” trong trường hợp của việc quan sát hơi thở (Sổ Tức Niệm).  
Đối với vấn đề phồng lên và xộp xuống của cái bụng, thì Đức Phật 
duy nhất chỉ dạy bảo rằng chúng ta nên quan sát bản chất của sự phồng 
lên, sự di dịch, hoặc sự chuyển động.  Cho dù vị thiền giả sử dụng 
những ngôn từ “phồng lên” và “xộp xuống” hầu để giúp cho tâm thức 
tập trung vào bản chất của đối tượng, ông ấy hoặc bà ấy phải quan sát 
và tuệ tri bản chất cùng tột của việc đang phồng lên, đang di động, 
hoặc đang vận chuyển của tố chất không khí.  Ông ấy hoặc bà ấy phải 
phân biệt được một cách rõ ràng giữa thực tại và ngôn từ. 

 
Do Not Only Note “Rising” And “Falling”. 

Since the rising and falling movement of the abdomen always 
exists in every living being, it is used as the primary object of 
observation when there is no other physical or mental phenomenon 
to note.  But you should not observe this object only.  If another 
physical or mental phenomenon is dominant, you should let go of the 
rising and falling movement and observe the more distinct object.  
Only when that phenomenon has passed away should you go back to 
the primary object of rising and falling. 

The rising and falling movement is a physical phenomenon, and 
only one of the objects among the five aggregates of mentality and 
physicality.  There is nothing special about it.  It is necessary to 
understand that it is only designated as the primary object because it 
is present as long as a person lives. 

Không Chỉ Chú Niệm Duy Nhất Vào “Sự Phồng Lên”  
Và “Sự Xộp Xuống”. 

Vì sự chuyển động phồng lên và xộp xuống của cái bụng thường 
luôn hiện hữu ở trong mọi sinh vật, và nó đã được sử dụng như là đối 
tượng chủ yếu khi mà không có một hiện tượng thuộc tinh thần hoặc 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       245 

 
 

thể chất nào khác để chú niệm.  Nhưng các bạn không nên quan sát 
duy nhất chỉ có đối tượng nầy thôi.  Giả như có một hiện tượng thuộc 
tinh thần hoặc thể chất nào khác trưởng trội hơn, thì các bạn nên 
phóng thích sự chuyển động phồng lên và sự xộp xuống, và hãy nên 
quan sát vào đối tượng đặc thù hơn.  Chỉ một khi hiện tượng ấy đã 
diệt mất đi, thì các bạn nên quay trở lại đối tượng chủ yếu của sự 
phồng lên và sự xộp xuống. 

Sự chuyển động phồng lên và xộp xuống là một hiện tượng 
thuộc về thể chất, và chỉ là một đối tượng trong các đối tượng của 
năm khối tổng hợp thuộc năng lực tinh thần và đặc tính thể chất.  
Chẳng có cái chi đặc biệt về nó cả.  Cần phải hiểu biết rằng nó được 
chỉ định như là đối tượng chủ yếu vì lẽ nó chỉ hiện diện với điều kiện 
ở người còn sống. 

 
Do Not Modify The Breath. 

At the beginning of practice, the abdominal movement might 
not yet be clear, because you are not used to the meditation.  You 
might be able to observe it momentarily, but then it may seem to 
vanish again.  As a result, you might breathe more deeply or rapidly 
and become tired within a short time.  Therefore, you should not 
modify the breath but just breathe naturally and note the rising and 
falling as much as you can.  With practice it will become easier to 
note. 

You can also place both palms on the abdomen; in this way the 
rising and falling movement might become more obvious.  As 
mindfulness becomes stronger you will be able to note the movements 
clearly without placing the hands on the abdomen. 

Đừng Có Biến Cải Hơi Thở. 
Ở ngay giai đoạn đầu của việc thực hành, thì việc chuyển động 

của cái bụng có thể chưa được rõ ràng, bởi vì các bạn đã không thường 
quen với thiền định.  Các bạn có thể quan sát nó chỉ là trong giây lát, 
nhưng sau đó thì dường như nó lại biến mất đi.  Kết quả là, các bạn 
có thể hít thở sâu thêm hơn lên hoặc là mau lẹ thêm lên, và rồi trong 
một thời gian ngắn ngủi đã trở nên mệt mỏi.  Bởi do vậy, các bạn 
không nên biến cải hơi thở, mà trái lại chỉ hít thở một cách tự nhiên, 



 246       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

và các bạn có thể chú niệm vào sự phồng lên và sự xộp xuống tùy 
theo khả năng mà các bạn có thể.  Với việc thực hành như thế, thì sẽ 
trở nên dễ dàng hơn cho việc chú niệm. 

Các bạn cũng có thể đặt cả hai lòng bàn tay lên cái bụng; và 
trong phương pháp nầy thì sự chuyển động phồng lên và xộp xuống 
có thể trở nên rõ ràng hơn.  Khi Chánh Niệm trở nên mạnh mẽ hơn 
thì các bạn sẽ có khả năng để chú niệm vào những chuyển động một 
cách rõ ràng mà không còn phải đặt các bàn tay lên trên cái bụng. 

 
“Sitting” And “Touching” As The Primary Object. 

There are certain persons who cannot note to rising and falling 
movements at all because of their physical condition.  These people 
can observe the experience of “sitting” and “touching” as the 
primary objects.  They should alternately note “sitting”, “touching,” 
“sitting,” “touching.”  In noting “sitting,” a meditator should not 
make an effort to know the form of the body.  He or she should focus 
on the experience of the bodily posture.  The meditator should know 
or experience that the lower part has the legs folded and the upper 
part is upright. 

“Việc Ngồi” Và “Việc Đụng” Được Xem Như Là  
Đối Tượng Chủ Yếu. 

Có một vài người họ không có thể nào chú niệm được những sự 
chuyển động phồng lên và xộp xuống chút nào cả, bởi vì tình trạng 
thể chất của họ.  Những người nầy có thể quan sát việc trải nghiệm về 
“việc ngồi” và “việc đụng” được xem như là những đối tượng chủ 
yếu.  Họ nên chú niệm một cách đổi qua đổi lại với nhau “đang ngồi 
à”, rồi “đang đụng à”, “đang ngồi à”, rồi “đang đụng à”.  Khi đang 
chú niệm “đang ngồi à”, vị thiền giả không nên cố gắng để biết được 
hình dáng của xác thân.  Ông ấy hoặc bà ấy nên an định vào sự trải 
nghiệm tư thế của cơ thể.  Thiền giả nên nhận biết được rằng, hoặc 
trải nghiệm được rằng ở phần dưới có những chân đã co gập lại và ở 
phần trên thì dựng thẳng lên. 

 
In the commentary, it says: 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       247 

 
 

“Heṭṭhimakāyassa samiñjanaṃ uparimakāyassa ussitabhāvo 
nisajjāti vuccati.” (37)  This passage means, “sitting” refers to lower 
part of the body [with the legs] being folded and the upper part of the 
body being upright.” 

The touching of the buttocks on the mat is not to be noted as 
“sitting” but as “touching.” In noting “touching”, the following 
touching sensations can be observed in sequence: the buttocks, toes, 
ankles, or knees touching the seat; the hands touching each other or 
touching the knees; or the clothes touching the body.  Among these 
touching sensations, only observe the most distinct ones.  There is no 
need to stick to one spot only.  After having noted “sitting,” you can 
note two or three distinct touch – points in sequence.  In this way, you 
repeatedly note the sitting posture and several distinct touch – points 
one after the other. 

Trong bộ Chú Giải, họ đã nói: “Nói rằng khi đã ngồi xuống thì 
phần dưới của thân an tịnh, phần trên của thân thì được dựng 
thẳng lên.” (37)  Đoạn văn nầy có nghĩa “việc ngồi” đề cập đến ở 
phần dưới của xác thân [với những chân] đang được co gập lại và ở 
phần trên của xác thân thì đang dựng thẳng lên.” 

Việc xúc chạm của bàn tọa trên tấm đệm thì không được chú 
niệm là “đang ngồi à” mà là “đang đụng à”.  Khi đang chú niệm “đang 
đụng à”, các cảm giác xúc chạm có thể được quan sát trong trình tự 
sau đây: bàn tọa, những ngón chân, những mắt cá chân, hoặc những 
đầu gối đang chạm vào chỗ ngồi; những bàn tay đang chạm vào nhau 
hoặc đang chạm vào những đầu gối; hoặc những y phục đang chạm 
vào cơ thể.  Trong số những cảm xúc nầy, thì chỉ quan sát những cái 
đặc thù hơn hết.  Không nhất thiết phải dính mắc vào một chỗ duy 
nhất.  Sau khi đã chú niệm “đang ngồi à”, các bạn có thể chú niệm 
theo trình tự hai hoặc ba điểm tiếp xúc đặc thù.  Trong phương thức 
nầy, các bạn chú niệm một cách lặp đi lặp lại nhiều lần vào tư thế ngồi 
và sau đó lần lượt đến một số điểm tiếp xúc đặc thù khác. 

 
Mindfulness Of Thoughts: Some Explanations. 

Do Not Control The Noting Mind. 



 248       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

While continuously noting either the rising and falling 
movement or the sitting and touching, if the mind wanders to other 
objects, you should not pull it back to the primary object.  The basic 
rule of insight meditation is to observe and understand mental and 
physical phenomena as they really are at the time of their occurrence.  
Therefore, if the mind wanders off, reflects, thinks, or imagines; you 
should note it as “wandering,” “reflecting,” “thinking,” 
“imagining,” etc.  You must note these instances of wandering mind 
repeatedly and as long as they continue.  Likewise, if a mental image 
arises in the mind, you should not just gaze at it.  It must be 
persistently notes as “seeing, seeing,” until it disappears. 

Chánh Niệm Về Những Nghĩ Suy: Một Số Điều Giải Thích. 

Đừng Kiểm Soát Tâm Thức Đang Chú Niệm. 
Trong khi đang chú niệm một cách liên tục không ngừng, hoặc 

là sự chuyển động phồng lên và xộp xuống, hoặc là việc ngồi và việc 
xúc chạm; giả như tâm thức hoang vu đến những đối tượng khác, thì 
các bạn không nên kéo lui nó trở lại đối tượng chủ yếu.  Nguyên tắc 
cơ bản của Thiền Tuệ Giác là quan sát và tuệ tri những hiện tượng 
thuộc tinh thần và thể chất như chúng đang là thực tại ở thời điểm của 
chúng đang hiện bầy.  Do đó, nếu như tâm thức hoang vu, phản tỉnh, 
nghĩ suy, hoặc là hoang tưởng; thì các bạn nên chú niệm nó như là 
“đang hoang vu à”, “đang phản tỉnh à”, “đang nghĩ suy à”, “đang 
hoang tưởng à”, v.v.  Các bạn phải chú niệm một cách lặp đi lặp lại 
nhiều lần những trường hợp của tâm thức đang hoang vu nầy và với 
điều kiện là chúng không dứt.  Tương tự như vậy, nếu như một ý 
tưởng khởi sinh ở trong tâm thức, thì các bạn không nên chỉ là nhìn 
chằm chặp vào nó.  Nó thì phải được chú niệm một cách kiên trì như 
là “đang nhìn thấy à, đang nhìn thấy à” cho đến khi nó biến mất. 

 
Note The Presence Of Continuity. 

When observing mental processes such as wandering, thinking, 
or reflecting; you cannot note the momentary present 
(Khaṇikapaccupanna) as you can when observing physical 
processes.  Physical processes can be observed at the very moment of 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       249 

 
 

their occurrence.  But this is not the case with mental processes.  
Because mental processes take place one after another, the noting 
mind cannot occur at the same moment as the thinking mind.  
Likewise, the thinking mind cannot take place at the same moment as 
the noting mind.  But from the meditator’s own experience, the 
thinking mind can be noted as “thinking.” 

Chú Niệm Vào Sự Hiện Diện Của Tính Liên Tục. 
Khi đang quan sát các quá trình thuộc về tinh thần, chẳng hạn 

như là đang hoang vu, đang nghĩ suy, hoặc đang phản tỉnh; thì các 
bạn không thể nào chú niệm được khoảnh khắc hiện tại (Sát Na Hiện 
Tại) như là các bạn có thể đang khi quan sát các quá trình thuộc về 
thể chất được.  Những quá trình thuộc về thể chất thì có thể quan sát 
ở ngay khoảnh khắc của chúng đang hiện bầy.  Thế nhưng điều nầy 
thì không phải là trường hợp với các quá trình thuộc về tinh thần.  Bởi 
vì các quá trình thuộc tinh thần xẩy ra lần lượt điều nầy đến điều khác, 
và tâm thức đang chú niệm thì không thể nào đồng câu hành cùng một 
khoảnh khắc như là tâm thức đang nghĩ suy.  Tương tự như vậy, tâm 
thức đang nghĩ suy thì không thể nào xẩy ra cùng một khoảnh khắc 
như là tâm thức đang chú niệm được.  Thế nhưng dựa vào sự trải 
nghiệm tư hữu của vị thiền giả, tâm thức đang nghĩ suy thì có thể được 
chú niệm như là “đang nghĩ suy à”. 

 
The Buddha said in the Chapter on “Contemplation of Mind”: 
“Vikkhitaṃ vā cittaṃ vikkhitaṃ cittan’ti pajānāti.” (38) 
“[One] understands distracted mind as distracted mind.” (39) 
This is translated as: 
· Vikkhitaṃ vā cittaṃ: distracted mind. 
· Vikkhitaṃ cittan’ti:  as distracted mind. 
· Pajānāti: [one] understands or knows. 
Đức Phật đã nói ở trong Chương nói về “Suy Niệm về Tâm 

Thức” rằng: “Tâm bị tán loạn, thì biết rằng Tâm bị tán loạn.” (38) 
Điều nầy đã được dịch nghĩa là: 
· Tâm bị tán loạn: Tâm thức đã bị phân tán. 
· Tâm tán loạn:  như là Tâm thức đã bị phân tán. 



 250       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

· Nhận thức: [một người] hiểu biết hoặc liễu tri. 
“[Một người] tuệ tri tâm thức đã bị phân tán như là tâm thức đã 

bị phân tán.” (39) 
 
When the mind is distracted, wandering, or going off, how 

should you observe it ? You should observe it as “distracted”, 
“wandering”, “going off”, “thinking”, or imagining”.  In this way, 
you will be observing it as it really is.  This is mindfulness meditation 
(Satipaṭṭhāna vipassanā bhāvanā).  If one does not know how to 
observe, it may seem difficult, but it is really quite easy.  This is the 
way to observe the mind. 

Khi tâm thức đã bị phân tán, đang hoang vu, hoặc đang bị đãng 
trí, thì làm thế nào các bạn sẽ quan sát được nó ?  Các bạn nên quan 
sát nó như là: “đã bị phân tán à”, “đang hoang vu à”, “đang bị đãng 
trí à”, “đang nghĩ suy à”, hoặc “đang hoang tưởng à.”  Bằng chính 
phương thức nầy, các bạn sẽ quan sát được nó như nó đang là thực 
tại.  Đây là Thiền Chánh Niệm (Niệm Xứ Minh Sát Tuệ Tu Tập).  
Nếu như một người không có hiểu biết làm thế nào để quan sát được 
nó, thì nó có thể xem như là khó khăn, nhưng thực ra nó hết sức là dễ 
dàng.  Đây là phương thức để quan sát tâm thức. 

 
During a single moment of consciousness (Cittakkhaṇa), two 

processes of consciousness cannot occur simultaneously.  If only one 
moment of consciousness can occur at any given time, you may ask 
how it can be possible that one consciousness notes another 
consciousness as “thinking” or “wandering” ?  It is possible because 
you are not noting the momentary present but you are noting the 
presence of continuity (Santati paccupanna). 

The presence of continuity means to the continuous arising and 
passing away of a similar kind of consciousness or it means a series 
of consciousness that are related to each other.  The constant arising 
and passing away of a certain kind of consciousness, for example a 
thought, can last for one or two seconds.  It may last for one or two 
minutes, even five or ten minutes. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       251 

 
 

Therefore, when a thinking mind is taking place, the noting 
mind can note it as “thinking”.  Though the thinking mind cannot 
arise at the same moment as the noting mind, it can arise again 
immediately after the noting mind has passed away.  Then, with the 
passing away of the thinking mind, the noting mind arises again.  In 
this way, the thinking mind and the noting mind take turns arising and 
passing away continuously.  It happens so fast that you cannot be 
aware that these two processes happen one after the other.  It seems 
as if the thinking mind and the noting mind occur simultaneously.  
This is called “noting and thinking mind as the presence of 
continuity.” 

Trong một khoảnh khắc đơn độc của một ý thức (Sát Na Tâm), 
thì không thể nào có được hai quá trình của ý thức đồng hiện bầy cùng 
một lúc được.  Giả như duy nhứt chỉ có một khoảnh khắc của ý thức 
có thể hiện bầy tại bất luận thời điểm nảo, thì các bạn có thể vấn hỏi 
làm sao mà một ý thức có thể khả thi chú niệm vào một ý thức khác 
như là “đang nghĩ suy” hoặc “đang hoang vu” được ?  Điều ấy quả là 
khả thi, bởi vì các bạn không có đang chú niệm vào khoảnh khắc hiện 
tại, mà trái lại các bạn đang là chú niệm vào sự hiện diện của tính liên 
tục (Liên Phát Hiện Tại). 

Sự hiện diện của tính liên tục có nghĩa là sự liên tục của việc 
khởi sinh và diệt mất thuộc cùng một thể loại của ý thức; hoặc nó có 
nghĩa là một loạt các ý thức mà hữu quan với nhau.  Liên tục không 
ngừng của việc khởi sinh và diệt vong ở một vài thể loại của ý thức, 
ví dụ như một tư duy, thì có thể tồn tại đến một hoặc hai giây.  Nó có 
thể tồn tại đến một hoặc hai phút, thậm chí đến cả năm hoặc mười 
phút. 

Vì thế, đang khi xẩy ra một tâm thức đang nghĩ suy, thì tâm 
thức đang chú niệm có thể chú niệm vào điều ấy là “đang nghĩ suy à”.  
Mặc dù tâm thức đang nghĩ suy không thể nào khởi sinh cùng một 
khoảnh khắc với tâm thức đang chú niệm được, nó có thể khởi sinh 
trở lại ngay lập tức ngay sau khi tâm thức đang chú niệm đã vừa diệt 
vong.  Và rồi, với sự diệt vong của tâm thức đang nghĩ suy, thì tâm 
thức đang chú niệm lại tái khởi sinh.  Trong phương thức nầy, tâm 
thức đang nghĩ suy và tâm thức đang chú niệm lần lượt thay phiên 



 252       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

nhau làm việc khởi sinh và diệt vong một cách liên tục không ngừng.  
Nó xẩy ra quá nhanh đến mức mà các bạn không thể nào nhận biết 
được rằng hai quá trình nầy xẩy ra kế tiếp nhau hết cái nầy đến cái 
kia.  Gây ấn tượng dường như tâm thức đang nghĩ suy và tâm thức 
đang chú niệm đồng hiện bầy cùng một lúc.  Điều nầy đã được gọi là 
“đang chú niệm vào tâm thức đang nghĩ suy đúng vào lúc hiện diện 
của tính liên tục.” 

 
Let’s say you are observing a thought.  If the thinking mind is 

very strong and the noting mind is weak, the thinking mind does not 
stop.  If you leisurely note “thinking” without making an effort, the 
thinking process will go on for a long time and you will not attain 
concentration. 

If you firmly and attentively note “thinking, thinking”, 
continuously, with right effort, the noting mind will quickly gain 
strength.  As a result, the thinking mind will weaken.  Within a short 
time, the thinking mind will disappear.  At that time only the noting 
mind will be left, and you will understand the restless nature of the 
thinking mind, as well as its impermanence.  However, when 
concentration is not yet strong enough, you cannot be aware of it 
clearly, but only vaguely.  When the thinking mind that was the object 
of meditation has disappeared, the noting mind will go back to the 
primary object of rising and falling by itself. 

Giả dụ các bạn đang quan sát một tư duy.  Nếu như tâm thức 
đang nghĩ suy thì rất là mạnh mẽ và tâm thức đang chú niệm thì yếu 
kém, và tâm thức đang nghĩ suy thì không ngừng.  Nếu như các bạn 
cứ thoải mái chú niệm “đang nghĩ suy à” mà không tạo một sự cố 
gắng nào cả, thì quá trình đang nghĩ suy sẽ tiếp diễn đi tiếp trong một 
thời gian dài và các bạn sẽ không đạt được sự định thức. 

Nếu như các bạn kiên quyết và một cách chuyên tâm chú niệm 
“đang nghĩ suy à, đang nghĩ suy à” một cách liên tục với sự nỗ lực 
chân chính, thì tâm thức đang chú niệm sẽ nhanh chóng đạt được năng 
lực.  Kết quả là, tâm thức đang nghĩ suy sẽ suy yếu đi.  Trong một 
thời gian ngắn, tâm thức đang nghĩ suy sẽ biến mất.  Ngay tại thời 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       253 

 
 

điểm ấy sẽ chỉ còn lại tâm thức đang chú niệm, và các bạn sẽ tuệ tri 
được bản chất không ngừng nghỉ của tâm thức đang nghĩ suy, cũng 
như sự vô thường của nó.  Tuy nhiên, khi sự định thức vẫn còn chưa 
đủ mạnh, thì các bạn không thể nào nhận biết về nó được một cách rõ 
ràng, mà trái lại chỉ là một cách mơ hồ.  Khi tâm thức đang nghĩ suy 
đó đã là đối tượng của thiền định mà đã biến mất đi rồi, thì tâm thức 
đang chú niệm chính tự nó sẽ quay trở lại vào đối tượng chủ yếu của 
sự phồng lên và sự xộp xuống. 

 
Do Not Pull The Mind Back. 

At the beginning of practice, meditators tend to pull the noting 
mind back to the primary object whenever the mind wanders off.  As 
soon as they are aware of the wandering mind, they pull it back with 
the intention of calming the mind.  It is correct to do so when 
practising concentration meditation, but it is not correct to do this 
when practising insight meditation.  The basic feature of insight 
meditation is not to control the mind, but to mindfully observe it in 
order to see its conditioned nature clearly.  Therefore, you should not 
exercise control or pull the thinking mind back to the primary object, 
but note it as “wandering” or “thinking”.  This is to know it as it 
really is.  Only when the wandering mind has disappeared should you 
note the primary object or any other distinct object.  Always pay 
careful attention to the Buddha’s words about the contemplation of 
the mind: “[One] understands distracted mind as distracted mind.” 
(40) 

Đừng Kéo Lui Tâm Thức Trở Lại. 
Ở ngay giai đoạn đầu của việc thực hành, các thiền giả có xu 

hướng kéo lui tâm thức đang chú niệm trở lại đối tượng chủ yếu mỗi 
khi tâm thức đi hoang vu.  Ngay sau khi họ ý thức được tâm thức đang 
hoang vu, thì họ kéo lui nó trở lại với tác ý làm an tịnh tâm thức.  Điều 
nầy quả là thích hợp để làm như vậy khi đang thực hành về Thiền 
Định Mục, thế nhưng khi đang thực hành Thiền Tuệ Giác thì nó lại 
không thích hợp để làm như vậy.  Tính năng cơ bản của Thiền Tuệ 
Giác không phải là để kiểm soát tâm thức, mà trái lại là để quan sát 
nó một cách có chánh niệm nhằm để thấy được bản chất tùy thuộc có 



 254       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

điều kiện của nó một cách rõ ràng.  Vì thế, các bạn không nên thực 
hiện việc rèn luyện để kiểm soát, hoặc để kéo lui tâm thức đang nghĩ 
suy trở lại đối tượng chủ yếu, mà trái lại hãy chú niệm nó như là “đang 
hoang vu à”, hoặc “đang nghĩ suy à.”   Điều nầy là để biết được nó 
như nó đang là thực tại.  Duy nhất chỉ một khi tâm thức đang hoang 
vu đã biến mất đi, thì các bạn mới chú niệm đến đối tượng chủ yếu, 
hoặc đến bất luận một đối tượng đặc thù nào khác.  Luôn luôn hết sức 
cẩn trọng chú ý đến những huấn từ của Đức Phật về sự suy niệm của 
tâm thức: “[Một người] tuệ tri tâm thức đã bị phân tán như là tâm thức 
đã bị phân tán.” (40) 

 
Do Not Struggle. 

Some meditators assume that if they observe the wandering 
mind, it will increase.  Thus, without observing its wandering, they 
forcibly control the mind and only stick to the primary object.  This 
practice is not correct, because the thinking mind and the meditator 
are wrestling with each other, and both try to win. 

For example, when the mind wanders off to an external object, 
the meditator tries to control it by pulling it back to the primary 
object.  But the mind does not stay there.  It wanders off again.  It is 
as if the meditator and the wandering mind were pulling on a rope 
from opposite directions, or as if the meditator and the thinking mind 
were wrestling.  Finally, when the meditator cannot control the mind 
anymore, he or she becomes exhausted or even breaks out in a sweat.  
The result is despair, and he or she may stop observing objects 
completely. 

Therefore, you should not try to pull back or control the 
thinking mind, but attentively observe its true nature by noting 
“wandering” or “thinking”.  Eventually the thinking process will 
stop and the mind will become calm.  On top of that, you will not get 
tired.  In this way, the thinking mind will become weaker and 
concentration will gradually develop. 

Đừng Có Đấu Tranh. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       255 

 
 

Một vài thiền giả cho rằng nếu như họ quan sát tâm thức đang 
hoang vu, thì nó sẽ gia bội thêm lên.  Do đó, không quan sát đến việc 
đi hoang vu của nó, mà họ buộc phải kiểm soát lấy tâm thức và độc 
nhất chỉ bám chặt vào đối tượng chủ yếu.  Việc thực hành nầy quả là 
không đúng, bởi vì tâm thức đang nghĩ suy và thiền giả đang đấu vật 
với nhau, và cả hai cố gắng để chiến thắng. 

Thí dụ, khi tâm thức đi hoang vu đến một đối tượng ở ngoại 
phần, thiền giả cố gắng để kiểm soát lấy nó bằng cách kéo lui nó trở 
lại đối tượng chủ yếu.   Thế nhưng tâm thức không an trú ở nơi đó.  
Nó lại đi hoang vu nữa.  Y như thể thiền giả và tâm thức đang hoang 
vu đã đang kéo co từ những chiều đối nghịch, hoặc y như thể thiền 
giả và tâm thức đang nghĩ suy đã đang đấu vật với nhau.  Cuối cùng, 
khi thiền giả không thể nào còn kiểm soát được tâm thức nữa, thì ông 
ấy hoặc bà ấy đã trở nên bị kiệt sức, hoặc thậm chí vã cả mồ hôi ra.  
Kết quả là thất vọng, và ông ấy hoặc bà ấy có thể hoàn toàn ngừng lại 
việc quan sát các đối tượng. 

Bởi do vậy, các bạn không nên cố gắng kéo lui lại hoặc kiểm 
soát tâm thức đang nghĩ suy, mà trái lại hãy cẩn trọng quan sát chân 
thực tính của nó bằng cách chú niệm “đang hoang vu à”,  hoặc “đang 
nghĩ suy à”.  Rốt ráo thì quá trình đang nghĩ suy sẽ ngừng lại và tâm 
thức sẽ trở nên an tịnh.  Thêm vào đó, các bạn sẽ không có cảm thấy 
bị mỏi mệt.  Trong phương thức nầy, tâm thức đang nghĩ suy sẽ trở 
nên yếu kém hơn, và sự định thức sẽ dần dần phát triển. 

 
If The Thinking Mind Is Not Observed. 

Other meditators neither observe the thinking mind nor pull it 
back, but just follow it.  This leads to even more thinking or 
imagination.  They tend to fabricate fantasies about things they have 
read or heard about or what they want to be.  They imagine what they 
want to see or do not want to see. 

For example, a meditator may see an image of the Buddha or 
of Arahants moving through the air.  Or else, a meditator may see 
mental pictures of the magnificent mansions of the deities (Devas) and 
celestial beings.  They might even think that these mental images are 



 256       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

real.  Some meditators cling to these mental images and get conceited.  
Some can even become mentally disturbed. 

Nếu Như Tâm Thức Đang Nghĩ Suy Đã Không Được  
Quan Sát. 

Những thiền giả khác thì chẳng quan sát tâm thức đang nghĩ suy 
mà cũng không kéo lui nó lại, chỉ có việc dõi theo nó mà thôi.  Điều 
nầy lại càng dẫn đến việc nghĩ suy hoặc sự hoang tưởng nhiều hơn.  
Họ có xu hướng bịa đặt ra những hoang tưởng về các điều họ đã được 
đọc hoặc đã được biết, hoặc những gì họ mong mỏi để được đạt thành.  
Họ hoang tưởng những gì họ mong mỏi được trông thấy, hoặc không 
mong mỏi để được trông thấy. 

Thí dụ, một thiền giả có thể trông thấy một hình ảnh về Đức 
Phật hoặc về các Bậc Vô Sinh đang di chuyển xuyên qua hư không.  
Nếu không thì một thiền giả có thể trông thấy những hình ảnh thuộc 
lãnh vực tâm linh về các tòa thiên cung tráng lệ của Chư Thiên (Chư 
Thiên) và các Thiên Chúng.  Thậm chí họ có thể nghĩ suy rằng những 
hình ảnh thuộc lãnh vực tâm linh nầy là hiện thực.  Một vài thiền giả 
bám chặt lấy những hình ảnh tâm linh nầy và đã phát sinh kiêu mạn.  
Thậm chí có một vài thiền giả có thể trở nên bị rối loạn tinh thần. 

 
Some meditators fantasize about their deceased parents, 

grandparents, or children to the point that they can see them in their 
minds.  Because they think that these images are real, they become 
attached to them.  They may also imagine that the deceased talk to 
them, and that they hear their voices. 

Some meditators see images of demons and ghosts in their 
minds.  Because they look so real, the meditators scream or become 
terribly frightened.  In some cases, they may become insane.  All these 
are the bad effects of failing to note the wandering, fantasizing, or 
thinking mind.  If you do not observe the thinking mind, it will go out 
of bounds freely, and imagination becomes magnified.  The meditator 
is killed by his or her own mind.  When you note the wandering mind, 
you should note it attentively as soon as you are aware of it.  Then it 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       257 

 
 

disappears within a short time and the mind becomes calm.  As a 
result, there is no more imagination. 

Therefore, in practising insight meditation, the most important 
thing is to observe the mind.  It has absolute priority.  You should 
immediately note thoughts as soon as they occur, no matter whether 
they are good or bad.  The purpose of practising mindfulness or 
observing is to realize the true nature of the mental process. 

Một vài thiền giả tưởng tượng về Mẹ Cha, Ông Bà, hoặc con 
cái của họ đã qua đời đến mức độ mà họ có thể trông thấy các vị ấy ở 
trong tâm thức của họ.  Vì họ nghĩ rằng những hình ảnh nầy là hiện 
thực, và họ đã trở nên gắn bó với chúng.  Họ cũng có thể tưởng tượng 
rằng những người đã quá vãng nầy nói chuyện với họ, và rằng họ nghe 
được tiếng nói của những người nầy. 

Một vài thiền giả trông thấy những hình ảnh về các yêu quái và 
ma quỷ ở trong tâm thức của họ.  Vì họ nhìn thấy rất là hiện thực, nên 
các thiền giả đã thét lên hoặc trở nên kinh sợ một cách khủng khiếp.  
Trong một vài trường hợp, họ có thể trở nên mất trí.  Tất cả những 
điều nầy thì không đạt được kết quả một cách tệ hại của việc chú niệm 
vào các tâm thức đang hoang vu, đang tưởng tượng, hoặc đang nghĩ 
suy.  Nếu như các bạn không quan sát được tâm thức đang nghĩ suy, 
thì nó sẽ vượt ra khỏi giới hạn một cách tự do, và trí tưởng tượng trở 
nên được phóng đại lên.  Thiền giả đã bị sát hại do bởi chính tâm thức 
của mình (ông ấy hoặc bà ấy).  Khi các bạn chú niệm vào tâm thức 
đang hoang vu, thì các bạn nên chuyên tâm chú niệm vào nó ngay khi 
các bạn nhận thức được nó.  Thế rồi nó biến mất đi trong một thời 
gian ngắn và tâm thức trở nên an tịnh.  Kết quả là, không còn có tâm 
trí tưởng tượng nữa. 

Do đó, trong việc thực hành Thiền Tuệ Giác, điều quan trọng 
hơn hết là quan sát tâm thức.  Nó có quyền ưu tiên tuyệt đối.  Các bạn 
nên lập tức chú niệm vào những nghĩ suy ngay khi chúng hiện bầy, 
dù cho chúng là tốt hoặc xấu đi nữa không có chi đáng lo ngại cả.  
Mục đích của việc thực hành chánh niệm, hoặc của việc quan sát là 
chứng tri chân thực tính của quá trình tinh thần. 

 
Failure To Note Wandering Mind. 



 258       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

However, beginners are not immediately aware of the 
wandering or thinking mind.  Some meditators become aware of it 
after they have been thinking for a long time, and some only realize it 
when the thought has finished.  In some cases, they unknowingly pull 
the mind back to the primary object when a thought arise.  To prevent 
these mistakes, you must always be mindful to observe the wandering 
mind immediately. 

Other meditators are completely unaware that the mind is 
wandering, and even believe that it is not wandering at all.  They 
believe there are no thoughts in the mind.  In an interview with the 
teacher, they resolutely report, “The mind is calm.  The mind does not 
wander.”  These meditators have to be repeatedly reminded that they 
are not aware of the wandering mind and that it is very important to 
observe the mind.  When you are able to note the primary object 
attentively, you will be able to recognize wandering thoughts 
precisely. 

Thất Bại Trong Việc Chú Niệm Tâm Thức Đang Hoang Vu. 
Tuy nhiên, những người mới bắt đầu thì không thể ngay lập tức 

nhận thức được tâm thức đang hoang vu hoặc đang nghĩ suy.  Một số 
thiền giả trở nên nhận thức về nó sau khi họ đã có được nghĩ suy trong 
một thời gian dài, và có một số thiền giả chỉ chứng tri được nó khi mà 
sự nghĩ suy đã chấm dứt.  Trong một vài trường hợp, họ kéo lui tâm 
thức một cách không có ý thức trở lại đối tượng chủ yếu khi một nghĩ 
suy khởi sinh.  Để ngăn chặn những sai lầm nầy, các bạn cần phải 
thường luôn chánh niệm để quan sát tâm thức ngay khi đang hoang 
vu. 

Những vị thiền giả khác thì hoàn toàn không nhận thức được 
rằng tâm thức đang hoang vu, và thậm chí còn tin tưởng rằng nó chẳng 
có đi hoang vu chút nào cả.  Họ cho là không có những nghĩ suy nào 
ở trong tâm thức.  Trong một cuộc phỏng vấn với vị giáo thọ, họ quả 
quyết trình pháp rằng: “Tâm thức thì an tịnh.  Tâm thức thì không có 
hoang vu.”  Những thiền giả nầy phải được nhắc đi nhắc lại nhiều lần 
rằng họ đã không nhận thức được tâm thức đang hoang vu, và như thế 
điều rất quan trọng là phải quan sát tâm thức.  Một khi các bạn có khả 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       259 

 
 

năng để chú niệm vào đối tượng chủ yếu một cách chăm chú, thì các 
bạn sẽ có khả năng để liễu tri được những nghĩ suy đang hoang vu 
một cách chính xác. 

 
Benefits Of Observing The Mind. 

In the scriptures, there are many examples and stories that 
illustrate the benefits of observing the mind or being mindful of 
mental phenomena. (41) 

I want to mention one of these examples, which happened in the 
town of Bārāṇasī during a period when the Buddha’s teaching did 
not exist.  A man was standing beside the main street in Bārāṇasī, 
watching people passing by.  As he watched the people, he noticed a 
good – looking couple walking towards him.  When they came nearer 
he was only looking at the woman, and affection and strong desire 
arose. 

At first he was not aware of his inappropriate emotions while 
staring at this woman.  But after a short moment, he realized that he 
had a strong desire for another person’s wife.  As soon as he was 
aware of it, he became frightened, and a sense of spiritual urgency 
arose.  He spontaneously noted the desire as “craving, craving.”  
Because at that time the Buddha’s teaching did not exists, there was 
no one who could teach him the practice of mindfulness.  But as his 
perfections were highly developed, he spontaneously noted the mental 
state. 

Within a short period of being mindful his concentration grew 
stronger, and he not only realized the arising and passing away of the 
desire, but also saw very clearly its nature of impermanence, 
unsatisfactoriness, and non – self.  He then went through the four 
stages of path – and fruition – knowledge and became a Pacceka 
Buddha, a so – called Silent Buddha. 

Những Quả Phúc Lợi Của Việc Quan Sát Tâm Thức. 
Trong các Văn Bản kinh điển có rất nhiều ví dụ và các tích 

truyện mà qua đó minh họa những quả phúc lợi của việc quan sát tâm 
thức, hoặc gìn giữ chánh niệm vào các hiện tượng tinh thần. (41) 



 260       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Sư muốn đề cập đến một trong những ví dụ nầy, và câu chuyện 
ấy đã xẩy ra ở trong kinh thành Ba La Nại trong một khoảng thời gian 
khi mà Giáo Pháp của Đức Phật đã không có hiện hữu.  Một nam nhân 
đã đang đứng cạnh bên con phố chính trong thành Ba La Nại, và đang 
ngắm nhìn những người đang đi bên cạnh.  Trong khi ông ta đã ngắm 
nhìn mọi người, thì ông ta đã chú ý đến một đôi nam nữ xinh đẹp đang 
đi về phía của ông ta.  Khi họ đã đi đến gần hơn, thì ông ta đã chỉ có 
để ý vào người phụ nữ, và rồi sự yêu thích cùng với nỗi lòng khao 
khát mãnh liệt đã khởi sinh. 

Lúc đầu, ông ta đã không nhận thức được về những cảm xúc 
không thích hợp của mình đang khi nhìn chăm bẳm vào người phụ nữ 
nầy.  Nhưng sau một khoảnh khắc ngắn ngủi thì ông ta đã liễu tri được 
rằng mình đã có một nỗi lòng khao khát mãnh liệt với vợ của người 
ta.  Ngay khi ông ta đã nhận thức được về điều ấy, thì ông ta đã trở 
nên kinh sợ, và một cảm giác lương tri thôi thúc đã khởi sinh.  Ông ta 
đã tự phát lên chú niệm vào nỗi lòng khao khát rằng là “ái dục à, ái 
dục à.”   Vì lẽ ngay tại thời điểm ấy Giáo Pháp của Đức Phật đã không 
có hiện hữu, và đã không có một ai mà có thể chỉ dạy cho ông ta sự 
thực hành về Chánh Niệm.  Nhưng vì những Pháp Toàn Thiện (Ba La 
Mật) của ông ta đã phát triển một cách cao quý, ông ta đã tự phát lên 
chú niệm vào trạng thái tinh thần. 

Chỉ trong một khoảnh khắc ngắn ngủi của sự việc chánh niệm 
thì sự định thức của ông ta đã dần tiến hóa kiên cường hơn, và ông ta 
đã không những chỉ chứng tri sự khởi sinh và diệt vong của nỗi lòng 
khao khát, mà đã còn thấy rất rõ bản chất vô thường, bất toại nguyện 
và vô ngã của nó nữa.  Sau đó ông ta đã trải qua bốn giai đoạn của Tri 
Thức Đạo Lộ (Tâm Đạo Khởi Sinh) và Tri Thức Quả Vị (Tâm Quả 
Khởi Sinh), và đã trở thành một vị Độc Giác Phật, thường được gọi là 
một Bích Chi Phật (Tịch Tĩnh Phật). 

 
Ill Effects Of Failing To Observe The Mind. 

Consider this incident.  If that man had not observed his strong 
desire, craving would have grown stronger, and surely would have 
resulted in clinging.  Then, because of his strong desire and the failure 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       261 

 
 

to control his mind, he might have acted thoughtlessly and even 
violated a social norm.  Or he might have found another way to get 
the object of his desire.  In any case, he would have been bound to 
experience great suffering as a consequence.  Even if he had been 
able to restrain himself without acting on his desire, he might have 
suffered from his craving for the woman until his death. 

However, he was able to conquer his mind by being mindful of 
it, and as a result he thoroughly understood the nature of the mind.  
Thereby, he attained the Path – and Fruition – Knowledge of 
Arahantship.  He experienced the extinction of mental defilements 
and the cessation of suffering and became a Pacceka Buddha.  This 
example shows how important it is to be mindful of the mind. 

Những Hệ Quả Tác Hại Của Sự Thất Bại Trong Việc 
Quan Sát Tâm Thức. 

Hãy xem xét sự cố nầy.  Nếu như vị nam nhân ấy đã không có 
quan sát nỗi lòng khao khát mãnh liệt của mình, thì ái dục sẽ từ từ 
phát triển mạnh mẽ thêm lên, và rồi chắc chắn sẽ dẫn tới kết quả trong 
sự dính mắc.  Thế rồi, vì nỗi lòng khao khát mãnh liệt cùng với sự 
thất bại trong việc kiểm soát tâm thức của mình, ông ta có thể đã hành 
động một cách không có suy nghĩ và thậm chí là đã vi phạm một quy 
tắc xã hội.  Hoặc ông ta có thể đã tìm cách thức khác để có được đối 
tượng của lòng khao khát của mình.  Trong bất luận một trường hợp 
nào, ông ta chắc chắn sẽ phải bị trải qua nỗi thống khổ to lớn xem như 
là một hệ quả.  Cho dù ông ta đã có khả năng để tự kiểm thúc bản thân 
không cho hành động theo lòng khao khát của mình đi nữa, thì ông ta 
có thể đã phải bị chịu đựng nỗi thống khổ về lòng ái dục của mình đối 
với người phụ nữ mãi cho đến khi sự tử vong của ông ta. 

Tuy nhiên, ông ta đã có khả năng để chế ngự được tâm thức của 
mình bằng cách chánh niệm vào nó, và kết quả là ông ta đã tuệ tri 
được thực tính của tâm thức một cách triệt để.  Qua đó, ông ta đã 
chứng đạt Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị của Quả vị Vô Sinh.  
Ông ta đã trải nghiệm được sự tiệt diệt các Pháp phiền não tinh thần 
và sự chấm dứt của sự khổ đau, và đã trở thành một vị Độc Giác Phật.  
Thí dụ nầy cho thấy quả là quan trọng xiết bao của việc gìn giữ chánh 
niệm ở tâm thức. 



 262       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
Mindfulness Of Feelings: Some Explanations. 

In observing feelings (Vedanā), there are certain points to be 
careful of.  In the Chapter “Contemplation of Feeling” in the 
discourse on “The Foundations of Mindfulness,” the Buddha said 
that you have to be mindful of any kind of feeling, whether good or 
bad.  You have to observe pleasant feelings (Sukha vedanā), 
unpleasant feelings (Dukkha vedanā), or neither pleasant nor 
pleasant feelings (Upekkhā vedanā). 

Some meditators assume that they should not observe 
unpleasant feelings such as pain or numbness because they believe it 
is unwholesome (Akusala) to do so.  It is true that anger or other 
unwholesome mental states may arise when experiencing pain or 
numbness.  The Buddha did not teach us to suffer from pain, but to 
be mindful of the unpleasant feeling.  Since the noble truth of suffering 
must be rightly understood, the true nature of the unpleasant feeling 
must be understood, too.  When one mindfully observes an unpleasant 
feeling, the path factors of right mindfulness and right understanding 
are present.  These path factors are not unwholesome but part of the 
preliminary path. 

Chánh Niệm Vào Những Cảm Giác:  
Một Số Điều Giải Thích. 

Trong khi đang quan sát những cảm giác (Thọ), có một vài điểm 
cần phải cẩn trọng.  Trong Chương “Suy Niệm về Cảm Giác” ở trong 
bài Pháp Thoại nói về “Những Nền Tảng của Chánh Niệm” (Kinh 
Niệm Xứ), Đức Phật đã nói rằng các bạn phải có chánh niệm vào bất 
luận một thể loại nào của cảm giác, cho dù là tốt hay là xấu.  Các bạn 
phải quan sát những cảm giác duyệt ý (Lạc Thọ), các cảm giác bất 
duyệt ý (Khổ Thọ), hoặc các cảm giác bất lạc mà cũng bất khổ (Xả 
Thọ). 

Một vài thiền giả cho rằng họ không nên quan sát các cảm giác 
bất duyệt ý (Khổ Thọ), chẳng hạn như là sự đau đớn hoặc sự tê cứng, 
bởi vì họ xác tín rằng đó là vô tịnh hảo (Bất Thiện) để làm như vậy.  
Quả thực là sự giận dữ hay là các trạng thái tâm thức vô tịnh hảo khác 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       263 

 
 

thì có thể khởi sinh trong khi đang trải nghiệm sự đau đớn hoặc sự tê 
cứng.  Đức Phật đã không dạy bảo cho chúng ta phải cam chịu sự đau 
đớn, mà trái lại phải chánh niệm vào cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ).  
Vì lẽ Thánh Đế về sự khổ đau (Khổ Thánh Đế) thì cần phải được tuệ 
tri một cách chân chính, và hơn thế nữa, chân thực tính của cảm giác 
bất duyệt ý cũng cần phải được tuệ tri.  Khi một người chánh niệm 
quan sát một cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ), thì các Chi Đạo về 
Chánh Niệm và Chánh Kiến đang hiện diện.  Những Chi Đạo nầy 
không phải là vô tịnh hảo, mà trái lại là Chi Phần của Đạo Lộ Sơ Khởi. 

 
Therefore, the Buddha said in the Chapter on “Contemplation 

of Feeling”: “Dukkhaṃ vā vedanaṃ vedayamāno dukkhaṃ 
vedanaṃ vedayāmī’ ti pajānāti.” (42) 

“When feeling a painful feeling, he understands: “I feel a 
painful feeling.” (43) 

After sitting for some time, unpleasant feelings such as stiffness, 
aching, numbness, or tingling may arise.  When that happens, you 
switch from observing the primary object to observing the pain, and 
note it as pain, “aching,” “numbness,” “tingling,” etc.  Do this 
repeatedly, as long as these feelings persist.  When the unpleasant 
feelings get stronger, bear them patiently and observe them as best 
you can.  The aim of observing unpleasant feeling is to understand 
the true nature of the aggregate of feeling (Vedanākkhandhā), not to 
make them go away.  However, after you observe them for sometime 
and concentration gets stronger, the pains might diminish or 
completely disappear. 

Do đó, Đức Phật đã chỉ rõ ở trong Chương nói về “Suy Niệm 
về Cảm Giác”: “Khi cảm thụ một Khổ Thọ, thì tuệ tri cảm thụ một 
Khổ Thọ.” (42) 

“Khi cảm thụ một cảm giác đau đớn, vị ấy tuệ tri: “Tôi cảm thụ 
một cảm giác đau đớn.” (43) 

Sau khi ngồi được một ít lâu, thì các cảm giác bất duyệt ý (Khổ 
Thọ) có thể khởi sinh, chẳng hạn như sự cứng đờ, sự đau nhức, sự tê 
cứng, hoặc sự ngứa ngáy.  Khi điều đó xẩy ra, các bạn nên chuyển đổi 
từ việc đang quan sát đối tượng chủ yếu sang việc quan sát sự đau 



 264       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

đớn, và hãy chú niệm vào nó rằng là “đau đớn à, đau nhức à, tê cứng 
à, ngứa ngáy à” v.v.  Hãy lặp đi lặp lại điều nầy nhiều lần, với điều 
kiện là các cảm giác nầy vẫn còn tồn tại.  Khi các cảm giác bất duyệt 
ý trở nên mạnh mẽ hơn, thì hãy chịu đựng chúng một cách kiên nhẫn 
và hãy quan sát chúng với hết cả năng lực mà các bạn có thể.  Mục 
đích của việc quan sát cảm giác bất duyệt ý là để tuệ tri chân thực tính 
của khối tổng hợp cảm giác (Khổ Uẩn), không làm cho chúng mất đi.  
Tuy nhiên, sau khi các bạn quan sát chúng được một ít lâu và sự định 
thức trở nên mạnh mẽ hơn, thì những đau đớn có thể giảm bớt đi hoặc 
biến mất hoàn toàn. 

 
The Key To Nibbāna. 

You should patiently bear pain as best as you can and observe 
it with perseverance, because pain is the key to the door of Nibbāna.  
By observing pain you can understand that it arises and passes away 
and also see its impermanent, unsatisfactory, and non – self nature.  
Thereby you can attain Nibbāna. 

A long time ago, there was a senior monk in Sri Lanka who was 
afflicted with a disease, and in great suffering.  By observing the 
unpleasant feelings he became an Arahant and was freed from all 
defilements.  This story is mentioned later in this book in the section 
on mindfulness of feeling (“Becoming Enlightened by Observing 
Pain”). 

Chìa Khóa Đến Níp Bàn. 
Các bạn nên chịu đựng sự đau đớn một cách nhẫn nại với hết cả 

năng lực mà các bạn có thể và hãy quan sát nó với sự kiên trì, bởi vì 
sự đau đớn là chìa khóa đưa tới cánh cửa của Níp Bàn.  Bởi qua việc 
quan sát sự đau đớn, các bạn có thể tuệ tri được rằng nó khởi sinh và 
diệt vong, và cũng nhìn thấy được thực tính vô thường, bất toại 
nguyện, và vô ngã của nó.  Như thế, các bạn có thể chứng đạt được 
Níp Bàn. 

Một thời gian trước đây, đã có một vị tu sĩ trưởng lão ở trong 
Đảo Quốc Lanka (Tích Lan) ngài đã thọ một căn bệnh làm cho khổ 
sở, trong nỗi đau đớn cùng cực.  Bởi qua việc quan sát những cảm 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       265 

 
 

giác bất duyệt ý, Ngài đã trở thành một bậc Vô Sinh và đã giải thoát 
hết tất cả những Pháp phiền não.  Tích truyện nầy đã được đề cập đến 
vào cuối của quyển sách nầy, ở trong phần nói về “Chánh Niệm vào 
Cảm Giác” (Trở nên được giác ngộ bằng cách quan sát sự đau đớn.) 

 
When Unable To Bear Feeling Patiently. 

Here are some instructions for those meditations who are 
unable to patiently bear unpleasant feelings.  If you can sit at least 
thirty minutes without changing posture, then get up and practise 
walking meditation.  If you are not yet able to sit for thirty minutes, 
allow yourself to change the posture once.  If you want to change the 
posture a second time, do not change it but get up to practise walking 
meditation. 

If you get into the habit of changing posture at the beginning, 
you will think about nothing but changing posture.  Therefore, make 
a big effort not to change your posture.  Make up your mind to be 
determined to sit for longer periods of time.  The longer you can sit, 
the deeper your concentration will become. 

Khi Không Có Khả Năng Để Chịu Đựng Một Cách  
Nhẫn Nại Sự Cảm Giác. 

Đây là một vài hướng dẫn cho các thiền giả là những người 
không có khả năng để chịu đựng một cách kham nhẫn các cảm giác 
bất duyệt ý.  Nếu như các bạn có thể ngồi ít nhất được ba mươi phút 
mà không có việc thay đổi tư thế, sau đó hãy đứng dậy và thực hành 
Thiền Hành.  Nếu như các bạn chưa có khả năng để ngồi được ba 
mươi phút, thì hãy cho phép bản thân mình để thay đổi tư thế một lần.  
Nếu như các bạn muốn thay đổi tư thế lần thứ hai, thì đừng có thay 
đổi nó mà hãy đứng lên để thực hành Thiền Hành. 

Nếu như các bạn có thói quen vào việc thay đổi tư thế ngay từ 
lúc khởi đầu, thì các bạn sẽ chẳng có nghĩ ngợi chi cả về việc thay đổi 
tư thế.  Bởi vậy, hãy cố gắng thật nhiều để không thay đổi tư thế của 
mình.  Hãy lập nguyện nơi tâm thức của mình để có được quyết định 
để ngồi trong thời hạn lâu hơn.  Các bạn càng có thể ngồi được lâu 
hơn, thì sự định thức của các bạn sẽ càng trở nên sâu sắc hơn. 

 



 266       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Walking Meditation: Some Explanations. 

Pay Attention to Walking Meditation. 
Each period of walking meditation should last at least one hour 

when the meditation practice is not yet mature. Because the object in 
walking meditation is very distinct, it is easier to gain concentration 
and insight knowledge than when observing other objects. The 
movement of the foot in “lifting, pushing, dropping” is very distinct 
and easy to note, and so concentration arises easily.  The Buddha 
mentioned in his discourse on the benefits of walking meditation that 
the concentration gained from walking meditation is long – lasting. 

Thiền Hành: Một Vài Điều Giải Thích. 

Hãy Chú Ý Đến Thiền Hành. 
Mỗi thời hạn của Thiền Hành thì nên được kéo dài ít nhất là một 

giờ đồng hồ một khi việc thực hành thiền định vẫn chưa được thuần 
thục.  Bởi vì đối tượng đang khi đi Thiền Hành rất là đặc thù, nó thì 
dễ dàng để đạt được sự Định Thức (Định) và Tri Thức Tuệ Giác (Tuệ) 
hơn là đang khi quan sát các đối tượng khác.  Sự cử động của bàn 
chân trong việc “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à” thì 
rất là đặc thù và dễ dàng để chú niệm, và do đó sự định thức khởi sinh 
một cách dễ dàng.  Đức Phật đã đề cập ở trong bài Pháp Thoại của 
Ngài về những quả phúc lợi của Thiền Hành mà qua đó sự định thức 
đã thâu đạt từ ở Thiền Hành thì tồn tại lâu dài. 

 
The Five Benefits Of Walking Meditation. 

There are five benefits of walking meditation mentioned in the 
Caṅkama Sutta (44) 

1. Being able to walk a long distance (Addhānakkhamo), 
2. Arousing of energy (Padhānakkhamo), 
3. Good health (Appābādho), 
4. Good digestion (Asitaṃ pītaṃ khāyitaṃ sāyitaṃ sammā 

pariṇāmaṃ gacchati), 
5. Long – lasting concentration (Caṅkamādhigato samādhi 

ciraṭṭhitiko). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       267 

 
 

The commentary explains that the fifth benefit, concentration, 
refers to the concentration that gives rise to the eight attainments 
(Samāpatti). (45) 

Năm Quả Phúc Lợi Của Thiền Hành. 
Có năm quả phúc lợi của Thiền Hành đã được đề cập đến ở 

trong bài Kinh “Sự Đi Kinh Hành” (44) 
1. Thì có khả năng để đi bộ một quãng đường dài (Cần Miễn 

Trường Đồ). 
2. Kích hoạt năng lực (Miễn Lực). 
3. Sức khỏe tốt (Hảo Cường Tráng: ít bệnh tật). 
4. Tiêu hóa tốt (Hảo Tiêu Hóa: làm chuyển hóa thực phẫm 

thành chất tư dưỡng). 
5. Sự định thức tồn tại lâu dài (Định Thức Miên Trường). 
Bộ Chú Giải giải thích rằng quả phúc lợi thứ năm, là sự định 

thức, đề cập tới sự định thức mà qua đó phát sinh đến tám sự thành 
tựu (Bát Định). (45) 

 
Enlightenment During Walking Meditation. 

Let me tell you about a person who attained enlightenment 
during walking meditation.  A few hours before the Parinibbāna of 
the Buddha, an ascetic named Subhadda came to see him to ask 
questions.  The Buddha gave a discourse in which he said that only 
by following a practice that contains the Noble Eightfold Path can 
one uproot the defilements and attain the cessation of suffering. 

Subhadda was very pleased with discourse and asked the 
Buddha’s permission to ordain.  After his ordination he went to a 
quiet place in the Sal – Tree Garden of Kusinara to practise 
meditation.  He practised walking meditation and observed the 
movement of the foot as manifested through the air element.  He must 
have noted the movement as “moving, moving” or “stepping, 
stepping” then “lifting, pushing, dropping” and then “intension, 
lifting, pushing, dropping,” etc. 

As his mindfulness became continuous his concentration grew 
strong and he came to understand the impermanent, unsatisfactory, 
and non – self nature of mental and physical objects.  As penetrative 



 268       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

insight matured he passed through all the stages of insight – 
knowledge until he attained the fourth stage of path and fruition 
knowledge, upon which he became an Arahant.  This is explained in 
the commentary to the Dīgha Nikāya. (46) 

Sự Giác Ngộ Đang Khi Thiền Hành. 
Hãy để cho Sư kể cho các bạn nghe về một người mà đã thành 

đạt được sự giác ngộ đang khi đi Thiền Hành.  Một vài giờ trước khi 
sự viên tịch Níp Bàn của Đức Phật, thì có một tu sĩ khổ hạnh tên gọi 
là Subhadda đã đi đến để diện kiến Ngài và để nêu lên những câu vấn 
hỏi.  Đức Phật đã thuyết giảng một bài Pháp Thoại mà trong đó Ngài 
đã nói rằng duy nhất chỉ bằng cách tuân theo một việc thực hành mà 
có chứa đựng Bát Thánh Đạo thì người ta có thể nhổ bật gốc rễ những 
Pháp phiền não và thành đạt việc chấm dứt của sự khổ đau. 

Subhadda đã rất hoan hỷ với bài Pháp Thoại và đã thỉnh cầu 
Đức Phật cho phép để được xuất gia.  Sau việc thọ Cụ Túc Giới, Ngài 
đã đi đến một nơi yên tĩnh trong Vườn Sến Mộc của kinh thành 
Kusinara để thực hành thiền định.  Ngài đã thực hành Thiền Hành và 
đã quan sát sự cử động của bàn chân trong khi đã được hiển hiện bởi 
qua Phong Tố Chất.  Chắc hẳn là Ngài đã chú niệm vào sự cử động 
như là “đang di động à, đang di động à”, hoặc “đang bước à, đang 
bước à”, rồi thì “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à”, và 
sau đó là “tác ý à, đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à”, v.v. 

Trong khi Chánh Niệm của Ngài đã trở nên liên tục, sự định 
thức của Ngài đã tăng tiến mạnh dần lên, và Ngài đã đi đến tuệ tri 
được thực tính vô thường, bất toại nguyện, và vô ngã của các đối 
tượng thuộc tinh thần và thể chất.  Khi Tuệ Giác quán triệt đã được 
thuần thục, Ngài đã trải qua hết tất cả các giai đoạn của Tri Thức Tuệ 
Giác cho đến khi Ngài đã thành đạt được giai đoạn thứ tư của Tri 
Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả), chính ngay 
lúc đó Ngài đã trở thành một bậc Quả Vô Sinh. Điều nầy đã được giải 
thích ở trong bộ Chú Giải thuộc Trường Bộ Kinh. (46) 

 
The Purpose Of Walking Meditation. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       269 

 
 

If you understand what I have been talking about, you will have 
grasped the purpose of walking meditation.  The purpose of walking 
meditation is not just to change posture, get some exercise, or attain 
concentration.  The true purpose of walking meditation is to 
understand the three characteristics of mental and physical 
phenomena, namely, impermanence, unsatisfactory, and non – self. 

You should carry the mindfulness, concentration, and insight 
knowledge that are gained during walking meditation into the next 
sitting meditation by being mindful without interruption.  When 
mindfulness is continuous, walking meditation can greatly enhance 
sitting meditation.  That is why sitting should be alternated with 
walking practice.  However, it is not necessary that the periods of 
walking and sitting to equally long.  The time should be adjusted 
according to the individual.  Generally speaking, at the beginning 
stages of practice more time is spent in walking meditation, and in the 
advanced stages more time is spent in sitting meditation. 

Mục Đích Của Thiền Hành. 
Nếu như các bạn tuệ tri được điều mà Sư đã vừa nói đến, thì các 

bạn sẽ am tường được mục đích của Thiền Hành.  Mục đích của Thiền 
Hành thì không chỉ để thay đổi tư thế, để có được một vài luyện tập 
thân thể, hoặc để thành đạt được sự định thức.  Mục đích chính xác 
của Thiền Hành là để tuệ tri được ba đặc tướng của các hiện tượng 
thuộc tinh thần và thể chất, đó là, vô thường, bất toại nguyện, và vô 
ngã. 

Các bạn nên vận dụng Chánh Niệm (Niệm), Định Thức (Định), 
và Tri Thức Tuệ Giác (Tuệ) mà đã thâu đạt được trong khi đi Thiền 
Hành vào ở trong Thiền Tọa tiếp nối sau đó bằng cách gìn giữ chánh 
niệm mà không có sự gián đoạn.  Khi Chánh Niệm được liên tục, 
Thiền Hành có thể nâng cao giá trị của Thiền Tọa một cách cùng cực.  
Đó là lý do tại sao Thiền Tọa nên lần lượt được luân phiên với Thiền 
Hành.  Tuy nhiên, không nhất thiết là thời hạn của Thiền Tọa và Thiền 
Hành phải dài ngang bằng nhau.  Thời gian nên được điều chỉnh theo 
từng mỗi cá nhân.  Nói chung, vào những giai đoạn đầu của việc thực 
hành, thì nên dành nhiều thời gian hơn ở trong Thiền Hành; và trong 



 270       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

những giai đoạn đã được tiến hóa thì nên dành nhiều thời gian hơn ở 
trong Thiền Tọa. 

 
Daily Activities: Some Explanations. 

Clear Comprehension. 
The basic principle of mindfulness meditation is to observe and 

be precisely, continuously aware of the mental and physical 
phenomena arising all the time, without missing one minute or even 
one second.  If you lose mindfulness for a minute or a second, 
defilements may arise depending on the nature of the mental and 
physical phenomena that have gone unobserved.  Therefore, it is not 
sufficient only to practise walking and sitting meditation.  You have 
to be mindful during all your walking hours, observing whatever 
mental or physical objects arise.  You should be aware of all the 
movements and activities carried out by the body, as well as all 
mental states such as thoughts, plans, greed, anger, despair, and so 
on. 

The Buddha explained how to be mindful of daily activities in 
the discourse “The Foundations of Mindfulness” in the section on 
“Clear Comprehension” (47)  You should be constantly mindful of all 
the activities you are performing during the course of the whole day: 
walking forward or returning, bending or stretching, sitting down or 
standing up, putting on a robe, holding your almsbowl, wearing 
clothes, eating, drinking, taking a bath, and answering the calls of 
nature.  All these activities have to be mindfully observed and noted 
as “bending”, “stretching”, “sitting down”, “standing up,” etc. 

Những Sinh Hoạt Hằng Ngày: Một Vài Điều Giải Thích. 

Sự Liễu Tri Rõ Ràng. 
Nguyên tắc cơ bản của Thiền Chánh Niệm là để quan sát và để 

ý thức được một cách chính xác, và một cách liên tục vào các hiện 
tượng thuộc tinh thần và thể chất đang phát sinh lên không ngừng, 
không bỏ sót đi một phút hoặc thậm chí là một giây.  Nếu như các bạn 
mất chánh niệm trong một phút hoặc một giây, thì các Pháp phiền não 
tùy thuộc vào bản chất của các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       271 

 
 

mà đã bỏ qua đi không quan sát đến có thể phát sinh lên.  Do đó, quả 
là không đủ khi chỉ duy nhứt thực hành Thiền Hành và Thiền Tọa 
không thôi.  Các bạn phải giữ chánh niệm trong tất cả nhiều giờ tỉnh 
thức của mình, đặng quan sát bất luận các đối tượng thuộc tinh thần 
và thể chất phát sinh lên.  Các bạn phải ý thức được hết tất cả các cử 
động và những sinh hoạt đã được thực hiện do bởi thân thể, cũng như 
hết tất cả các trạng thái thuộc tinh thần chẳng hạn như là những nghĩ 
suy, các kế hoạch, lòng tham lam, sự tức giận, nỗi thất vọng, và v.v. 

Đức Phật đã giải thích cách thức để gìn giữ chánh niệm vào các 
sinh hoạt hằng ngày ở trong bài Pháp Thoại “Những Nền Tảng của 
Chánh Niệm” trong phần nói về “Sự Liễu Tri Rõ Ràng.” (47)  Các 
bạn nên giữ chánh niệm một cách liên tục vào trong tất cả các sinh 
hoạt mà các bạn đang thực hiện trong suốt quá trình diễn biến của trọn 
cả ngày: đang bước đi hướng về phía trước hoặc đang quay trở lại, 
đang co gập lại hoặc đang duỗi căng ra, đang ngồi xuống hoặc đang 
đứng lên, đang mặc một cái áo, đang ôm bình bát của mình, đang vặn 
mặc các y phục, đang ăn, đang uống, đang tắm, đang trả lời các cuộc 
gọi của lệ thường.  Tất cả các sinh hoạt nầy phải được quan sát một 
cách có chánh niệm và được chú niệm như là “đang co gập lại à,” 
“đang duỗi căng ra à,” “đang ngồi xuống à,” “đang đứng lên à,” v.v. 

 
Being Mindful Of Every Activity. 

It is very important to note all your daily activities in great 
detail as instructed by the Buddha. Apart from walking and sitting 
meditation, there is a vast array of actions to be mindful of.  These 
activities happen one after the other, without end.  Only if you can 
observe all of them will there be no room for defilements to creep in.  
In that case, concentration will strengthen and you will realize the 
arising and passing away of mental and physical phenomena during 
those activities. 

The method of noting is not difficult.  Just observe each action 
as it really is, from one moment to the next.  For example, note 
“sitting, sitting,” “standing, standing,” “bending, bending,” 
“stretching, stretching,” etc. 

Hãy Gìn Giữ Chánh Niệm Trong Mọi Sinh Hoạt. 



 272       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Rất là hệ trọng để chú niệm được hết tất cả các sinh hoạt hằng 
ngày của các bạn trong rất nhiều chi tiết như đã được huấn thị do bởi 
Đức Phật.  Ngoài ra Thiền Hành và Thiền Tọa, có một hàng loạt các 
hành động để chánh niệm đến.  Những sinh hoạt nầy xẩy ra kế tiếp 
nhau, không có sự chấm dứt.  Chỉ một khi các bạn có thể quan sát hết 
tất cả về chúng thì sẽ không có cơ hội để cho những phiền não len lỏi 
vào được.  Trong trường hợp đó, sự định mục sẽ trở nên mạnh mẽ hơn 
và các bạn sẽ chứng tri được sự khởi sinh và diệt vong của các hiện 
tượng thuộc tinh thần và thể chất trong những sự sinh hoạt đấy. 

Phương pháp của việc đang chú niệm thì không có khó khăn. 
Chỉ quan sát từng mọi hành động như nó đang là thực tại, từ khoảnh 
khắc nầy đến khoảnh khắc kế tiếp.  Thí dụ, chú niệm “đang ngồi à, 
đang ngồi à,” “đang đứng à, đang đứng à,” “đang co gập lại à, đang 
co gập lại à,” “đang duỗi căng ra à, đang duỗi căng ra à,” v.v. 

 
At the beginning of practice, the moments of mindfulness during 

daily activities will be few compared to the moments when 
mindfulness is absent.  To be able to observe them all, you have to 
decide to remind yourself to be constantly mindful and note every 
action.  When you make an effort to observe in this way, you will be 
able to note more and more of your actions, until finally you will be 
able to observe every activity without missing even one.  When you 
become proficient, the mind automatically notes even a small 
movement. 

There is one point to be particularly mindful of.  If you perform 
a daily activity at your usual speed, it will not be easy to observe the 
movement because it will be too fast.  The noting mind will not be able 
to keep up with the movement.  Therefore, you have to move as slowly 
as possible in order to note each action. 

Ở ngay giai đoạn đầu của việc thực hành, thì có một số ít khoảnh 
khắc của chánh niệm trong các sinh hoạt hằng ngày sẽ có thể được 
sánh như là các khoảnh khắc khi không có chánh niệm hiện diện.  Để 
có được khả năng quan sát hết tất cả về chúng, thì các bạn phải quyết 
định để tự nhắc nhở lấy mình là phải liên tục giữ chánh niệm và chú 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       273 

 
 

niệm từng mọi hành động.  Khi các bạn nỗ lực để quan sát trong 
phương cách nầy, thì các bạn sẽ có khả năng để chú niệm ngày càng 
nhiều và nhiều hơn nữa các hành động của mình, cho đến khi cuối 
cùng thì các bạn sẽ có khả năng để quan sát từng mọi sinh hoạt mà 
không có bỏ sót đi một sự việc nào cả.  Khi các bạn trở nên thành 
thạo, thì tâm thức tự động chú niệm thậm chí ngay cả một chuyển 
động nhỏ. 

Có một điểm đặc biệt để chú ý đến.  Là nếu như các bạn thực 
hiện một sinh hoạt hằng ngày mà với tốc độ thông thường của mình, 
thì nó sẽ không dễ dàng để quan sát được sự chuyển động bởi vì nó 
sẽ quá mau lẹ.  Tâm đang chú niệm sẽ không có khả năng để theo kịp 
với sự chuyển động.  Do đó, các bạn phải cử động càng chậm lại càng 
tốt nhằm để chú niệm được từng mỗi hành động. 

 
An example from the commentary illustrates the importance of 

observing all daily activities as slowly as possible. (48) 
Once, in Sri Lanka, there was a senior monk who happened to 

bend his arm rather quickly while talking with his disciples.  As soon 
as he realized that he had lacked mindfulness while bending, he put 
his arm back into its original position and slowly and mindfully 
moved it again.  The disciples watching him did not understand his 
behaviour, and asked why he had moved his arm quickly and then 
slowly.  The senior monk replied “From the beginning of my practice, 
I have never lacked awareness in bending my arm.  As soon as I 
realized it, I put my arm back into its original position, then mindfully 
bent it again.”  From this story we can understand that all one’s 
movements have to be performed mindfully. 

Một ví dụ trích từ bộ Chú Giải minh họa tầm quan trọng của 
việc quan sát hết tất cả các sinh hoạt hằng ngày càng chậm lại càng 
tốt. (48) 

Một lần nọ, ở trong Đảo Quốc Lanka (Tích Lan), có một vị tu 
sĩ trưởng lão đã tình cờ co gập cánh tay của mình lại một cách khá 
mau lẹ trong khi đang nói chuyện với các môn đồ của mình.  Ngay 
sau khi Ngài đã liễu tri được rằng Ngài đã thiếu sót chánh niệm trong 
khi đang co gập lại, Ngài đã đặt cánh tay của mình trở lại vị trí ban 



 274       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

đầu của nó và một cách chậm rãi và một cách có chánh niệm đã cử 
động nó một lần nữa.  Các môn đồ đang để mắt vào Ngài đã không 
hiểu biết được cách xử sự của Ngài, và đã vấn hỏi vì sao Ngài đã cử 
động cánh tay của mình một cách mau lẹ và rồi một cách chậm rãi.  
Vị tu sĩ trưởng lão đã trả lời: “Từ khi bắt đầu việc thực hành của tôi, 
tôi đã chưa bao giờ thiếu sót sự tỉnh giác trong việc co gập cánh tay 
của mình lại.  Bởi vì tôi đang nói chuyện với các bạn, Tôi đã co gập 
cánh tay của mình lại mà không có chánh niệm.  Ngay sau khi Tôi đã 
liễu tri được việc ấy, Tôi đã đặt cánh tay của mình trở lại vị trí ban 
đầu của nó, sau đó một cách có chánh niệm đã co gập nó lại một lần 
nữa.”  Từ tích truyện nầy chúng ta có thể hiểu biết được rằng tất cả 
mọi chuyển động của bất kỳ một ai cũng phải được thực hiện một 
cách có chánh niệm. 

 
Practical Instructions For Insight Meditation. 

I have been talking about the practical aspect of Buddhism, and 
have mentioned the points to be careful of in actual practise.  Now I 
will give a short account of how to practise, according to the 
discourse “The Foundations of Mindfulness.”  However, I will use 
everyday language in my explanation. 

The practice of mindfulness or Insight Meditation has three 
parts: walking meditation, sitting meditation, and mindfulness of 
daily activities. Of these three, walking meditation is especially 
appropriate for beginners because the object is very obvious.  
Therefore, it is better to practise walking meditation before sitting 
meditation.  Whenever you intend to meditate, you should do the 
walking practice before sitting. 

Những Chỉ Dẫn Trong Việc Thực Hành Đối Với Thiền 
Tuệ Giác. 

Sư đã có thuyết giảng về Phương Diện Thực Hành của Phật 
Giáo, và đã có đề cập đến những điểm cần phải cẩn trọng trong việc 
thực hành hiện thời.  Bây giờ, thể theo bài Pháp Thoại “Những Nền 
Tảng của Chánh Niệm” thì Sư sẽ truyền đạt một bài trần thuật ngắn 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       275 

 
 

về cách thức để thực hành.  Tuy nhiên, Sư sẽ dùng ngôn ngữ thông 
dụng trong lời giải thích của mình. 

Sự thực hành về Chánh Niệm hoặc Thiền Tuệ Giác có được ba 
phần: Thiền Hành, Thiền Tọa, và giữ Chánh Niệm vào các sinh 
hoạt hằng ngày.  Về những ba phần nầy, thì Thiền Hành một cách 
đặc biệt thích hợp đối với những người mới bắt đầu bởi vì đối tượng 
thì rất rõ ràng.  Do đó, tốt hơn là nên thực hành Thiền Hành trước khi 
Thiền Tọa.  Bất cứ khi nào các bạn có tác ý để hành thiền, thì các bạn 
nên thực hành Thiền Hành trước khi Thiền Tọa. 

 
Walking Meditation. 

Here I will give instructions for walking meditation.  Start by 
standing motionless at one end of the walking path, keeping your body 
straight.  Hold the hands together, either in front of or in back of your 
body.  The arms should not hang loose at either side. Do not bend the 
head downward, but look at the floor about five to six feet in front of 
you.  Do not bend your head too low, as that can cause tension in the 
neck or dizziness. 

During the entire period of walking meditation, you should not 
look into the distance or to the side.  Restrain your eyes !  Be 
determined not to look around.  When a desire to look around arises, 
observe and note the desire.  If you note the desire, it will disappear, 
and you will not look around.  If you look around every time there is 
a desire to look, the mind will go out with the eyes.  Consequently, it 
will break your concentration and you will not be able to make 
progress.  The most important thing during walking meditation is not 
to look around. 

Thiền Hành. 
Tại đây Sư sẽ truyền đạt những chỉ dẫn đối với Thiền Hành.  

Hãy bắt đầu bằng cách đứng bất động ở một đầu tận của lộ đường 
Thiền Hành, và giữ cho cơ thể của các bạn được ngay thẳng.  Hãy 
nắm lấy những bàn tay lại với nhau, hoặc ở phía trước hoặc ở phía sau 
cơ thể của các bạn.  Các cánh tay không nên buông lỏng ở cả hai bên.  
Đừng cúi đầu xuống, mà trái lại hãy nhìn xuống nền nhà ở khoảng độ 
bẩy hoặc tám tấc (6 x 0. 305 m = 2.1336 m) trước mặt của các bạn.  



 276       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Đừng cúi đầu của mình quá thấp, vì điều đó có thể gây ra sự căng 
thẳng ở cổ hoặc sự chóng mặt. 

Trong suốt trọn thời hạn của Thiền Hành, các bạn không nên 
nhìn vào quãng đường hoặc nhìn sang một bên.  Hãy kiểm thúc đôi 
mắt của các bạn lại !  Hãy quyết tâm để không nhìn xung quanh.  Khi 
phát sinh lên một tầm cầu để nhìn xung quanh, hãy quan sát và chú 
niệm vào sự tầm cầu.  Nếu như các bạn chú niệm vào sự tầm cầu, nó 
sẽ biến mất đi, và các bạn sẽ không nhìn xung quanh.  Nếu như các 
bạn nhìn xung quanh mỗi khi có một sự tầm cầu để nhìn xem, thì tâm 
thức cùng với đôi mắt sẽ đi ra ngoài.  Như vậy thì, nó sẽ cắt đứt sự 
định thức của mình đi và các bạn sẽ không có khả năng để tiến bộ 
được.  Điều tối quan trọng trong khoảng thời gian Thiền Hành là 
không nhìn xung quanh. 

 
Some meditators think that practising walking meditation with 

the eyes open can be a distraction, and so they walk with the eyes 
closed.  They assume they will gain concentration because they will 
not see anything around them.  This assumption is incorrect.  
Although the mind will not get distracted from the objects seen with 
the eyes, it will be distracted by thoughts such as “Am I walking on 
the right track ?  Am I going sideways ?  Am I going to bump into 
something or somebody ?  Am I at the end of the path yet ?”  Since 
the mind is not calm, they cannot gain concentration. 

Therefore, you should practise walking meditation with open 
but downcast eyes.  But do not look at your feet, or too far into the 
distance.  As I said before, look at a point about five to six feet in front 
of you.  Do not put your mental effort into seeing, but rather, focus all 
your mental energy and attention on the movement of the feet. 

Một vài thiền giả nghĩ rằng việc thực hành Thiền Hành với đôi 
mắt mở ra thì có thể đó là một sự phân tâm, và vì thế họ bộ hành với 
đôi mắt đã nhắm lại.  Họ cho rằng họ sẽ đạt được sự định thức bởi vì 
họ sẽ không nhìn thấy bất luận một điều chi ở xung quanh của họ.  Sự 
giả thiết nầy quả là không chính xác.  Mặc dù tâm thức sẽ không bị 
phân tán từ những đối tượng đã được nhìn thấy bằng với đôi mắt, nó 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       277 

 
 

sẽ bị phân tán bởi những nghĩ suy chẳng hạn như là “Tôi đang đi đúng 
hướng phải không ?  Tôi đang đi nghiêng sang một bên phải không ?  
Tôi sẽ đâm sầm vào một ai hay đụng phải một vật gì không ? Tôi ở 
cuối đạo lộ của Thiền Hành chưa ?”  Vì tâm thức không có yên tĩnh, 
họ không thể nào đạt được sự định thức. 

Do đó, các bạn nên thực hành Thiền Hành với đôi mắt mở ra 
nhưng mà phải nhìn xuống. Thế nhưng, không nhìn vào những bàn 
chân của các bạn, hoặc quá xa ở trong quãng đường.  Như Sư đã có 
nói trước đây, hãy nhìn vào một điểm ở khoảng độ bẩy hoặc tám tấc 
(6 x 0. 305 m = 2. 1336 m) trước mặt của các bạn.  Đừng cố gắng 
dụng tâm sức của mình để chú mục vào, mà đúng hơn là, hãy an định 
hết tất cả tâm lực và chuyên tâm vào sự cử động của những bàn chân. 

 
How To Note During Walking. 

Direct your attention toward the active foot so that you can 
mindfully and precisely observe its movement.  When you take a step, 
note the entire movement of the foot as “stepping, stepping,” or 
“”left, right.”  After your mind has become well focused on this 
movement, break each step into two parts, noting “lifting, dropping.” 
“Lifting” pertains to the upward movement and “dropping” to the 
downward movement of the foot.  When, after a few days, these two 
parts can be well observed and easily noted, break each step into 
three parts, noting “lifting, pushing, dropping.”  When you note 
“lifting,” observe the lifting movement of the foot until it has come off 
the ground a bit.  Then note “pushing” as you move the foot forward. 
As you lower your foot toward the floor, note this downward 
movement as “dropping.” 

Cách Thức Để Chú Niệm Đang Khi Thiền Hành. 
Hãy hướng sự chuyên tâm của các bạn đến hoạt động đôi bàn 

chân nhằm để cho các bạn có thể quan sát một cách chính xác và có 
chánh niệm vào sự cử động của nó.  Khi các bạn bước một bước chân 
đi, hãy chú niệm toàn bộ sự cử động của những bàn chân ấy là “đang 
bước à, đang bước à,” hoặc “phải à, trái à.”  Sau khi tâm thức của các 
bạn đã trở nên có được khéo an định vào sự cử động nầy, hãy tách 
từng mỗi bước chân đi ra thành hai phần, và chú niệm “đang dỡ lên 



 278       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

à, đang hạ xuống à.”  “Việc dỡ lên” liên quan đến sự cử động hướng 
lên trên, và “việc hạ xuống” liên quan đến sự cử động hướng xuống 
của những bàn chân.  Khi, sau một vài ngày, hai phần nầy có thể đã 
được quan sát kỹ lưỡng và đã được chú niệm một cách dễ dàng; hãy 
tách mỗi bước chân đi ra thành ba phần, và chú niệm “đang dỡ lên à, 
đang đưa đi à, đang hạ xuống à.”  Khi các bạn chú niệm “việc dỡ lên”, 
hãy quan sát sự cử động đang dỡ lên của những bàn chân cho đến khi 
nó đã rời khỏi mặt đất được một chút ít.  Sau đó hãy chú niệm “việc 
đưa đi” trong khi các bạn cử động những bàn chân hướng về phía 
trước.  Trong khi các bạn hạ thấp những bàn chân xuống nền nhà, hãy 
chú niệm sự cử động hạ xuống nầy là “đang hạ xuống à.” 

 
As a variation, the lifting movement can be divided into two 

parts. The first part of lifting includes the lifting of the heel until the 
toes are about to come off the floor.  When the toes no longer touch 
the floor but the foot still moves upward, note this as “raising.” 

Later you can even add the “touching” and “pressing.” The 
noting of “touching” refers to the moment, when the foot touches the 
ground.  The whole sole of the foot should touch the ground at once, 
so that the touching sensation becomes a distinct moment.  After that, 
you begin to press the foot.  Note this as “pressing.” 

Là một sự biến đổi, việc cử động dỡ lên có thể được chia ra 
thành hai phần.  Phần đầu tiên của việc dỡ lên bao gồm việc dỡ lên 
của gót chân cho đến khi các ngón chân sắp sửa rời khỏi nền nhà.  Khi 
các ngón chân không còn chạm nền nhà nhưng những bàn chân vẫn 
cử động hướng lên trên, hãy chú niệm việc nầy là “đang nâng cao lên 
à.” 

Về sau nầy các bạn lại còn có thể thêm vào “việc đụng” và “việc 
ấn.”  Sự chú niệm của “việc đụng” đề cập đến khoảnh khắc, khi những 
bàn chân tiếp xúc mặt đất.  Nguyên cả những bàn chân nên tiếp xúc 
mặt đất cùng một lúc, nhằm để cho cái cảm giác tiếp xúc trở nên một 
khoảnh khắc đặc thù.  Sau đó, các bạn bắt đầu ấn những bàn chân.  
Hãy chú niệm việc nầy là “đang ấn à.” 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       279 

 
 

Within one session of walking meditation, you should always 
start observing the movement of the foot as a whole, that is as 
“stepping, stepping,” or “left, right.”  Then you gradually increase 
the parts of the step as advised by your meditation teacher.  In this 
way, you might observe the movement of the foot in one, two, and 
three parts per step during one walking meditation.  Experienced 
meditators might observe each step in five parts toward the end of the 
walking meditation.  Later on, when the noting of “intentions” is 
added, a meditator has to note many more parts in each step. 

The mental label is not the main point, but it can be a helpful 
tool at the beginning of the practice. 

When the mind wanders off during walking, note “thinking, 
thinking,” until the thinking mind has disappeared.  Then observe the 
movements of the feet again.  If your wandering thoughts keep going 
for a long time, stop and note the thinking mind while standing still.  
Only after the thoughts have disappeared should you resume walking, 
noting the movements of the feet again. 

Trong một buổi của Thiền Hành, các bạn nên thường luôn bắt 
đầu với việc quan sát toàn bộ sự cử động của những bàn chân, đó là 
như vầy “đang bước đi à, đang bước đi à,” hoặc “trái à, phải à.”  Sau 
đó các bạn từ từ tăng thêm các phần của bước chân đi theo như đã 
được khuyên bảo do bởi vị Thiền Sư của mình.  Trong cách thức nầy, 
các bạn có thể quan sát sự cử động của những bàn chân trong một, 
hai, và ba phần mỗi bước chân đi trong một lần Thiền Hành.  Các 
thiền giả đã có được trải nghiệm thì có thể quan sát từng mỗi bước 
chân đi ở trong năm phần vào khoảng cuối buổi của Thiền Hành.  Về 
sau nầy, khi việc chú niệm về “những tác ý” đã được thêm vào, một 
thiền giả phải chú niệm thêm rất nhiều phần hơn nữa ở trong từng mỗi 
bước chân đi. 

Danh Chế Định không phải là điểm chính yếu, nhưng nó có thể 
là một công cụ hữu ích ở ngay giai đoạn đầu của việc thực hành. 

Khi tâm thức đi hoang vu trong lúc đang bộ hành, hãy chú niệm 
“đang nghĩ suy à, đang nghĩ suy à,” cho đến khi tâm thức đang nghĩ 
suy đã biến mất.  Sau đó hãy quan sát các cử động của những bàn 
chân một lần nữa.  Nếu như những nghĩ suy đang hoang vu tiếp tục 



 280       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

diễn ra trong một thời gian dai dẳng, thì hãy dừng lại và hãy chú niệm 
tâm thức đang nghĩ suy trong lúc đang đứng lặng yên.  Chỉ sau khi 
những nghĩ suy đã biến mất đi, thì các bạn nên tiếp tục lại việc đang 
bộ hành, việc đang chú niệm sự cử động của những bàn chân lại một 
lần nữa. 

 
The End Of The Walking Path. 

When you practise walking meditation, you should not walk in 
a random direction or meander around, because then you will not 
attain concentration. You should stay on the same linear path and 
only walk back and forth. 

When you reach the end of the path, do not immediately turn 
around, but stop and stand still.  Observe the standing posture as 
“standing, standing,” focusing the mind on the upright posture of the 
body, noting it at least ten times.  Next, note the intention to turn 
around as “intention, intention,” making sure that you are really 
aware of it.  Only after that should you move.  Slowly turn your body 
around and carefully observe its movement, repeatedly noting 
“turning, turning,” until you are facing the path again.  When you 
finish turning, do not start to walk immediately, but stand still again.  
Observe the standing posture as “standing, standing,” at least ten 
times.  Then start to walk again, noting as before.  When you reach 
the other end of the path, observe and note in the same way. 

Đầu Cuối Của Lộ Đường Thiền Hành. 
Khi các bạn thực hành về Thiền Hành, thì các bạn không nên 

bộ hành theo một đường hướng ngẫu nhiên hoặc một đoạn đường 
quanh co, bởi vì sau đó các bạn sẽ không đạt được sự định thức.  Các 
bạn nên ở trong cùng một lộ đường thẳng dài, có kẻ vạch và chỉ có 
việc bước tới và bước lui. 

Khi các bạn đi đến tận cuối của lộ đường, thì không nên xoay 
vòng lại ngay tức thì, mà hãy dừng lại và đứng yên lặng.  Hãy quan 
sát tư thế đang đứng ấy là “đang đứng à, đang đứng à,” hãy an định 
tâm thức vào tư thế thẳng đứng của cơ thể, và hãy chú niệm nó ít nhất 
là mười lần.  Tiếp theo, hãy chú niệm vào tác ý muốn xoay vòng lại 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       281 

 
 

ấy là “tác ý à, tác ý à,” để đảm bảo rằng các bạn thực sự ý thức được 
điều đó.  Chỉ sau khi xong việc ấy, thì các bạn mới nên cử động.  Một 
cách chậm rãi xoay vòng con người của bạn lại và hãy quan sát một 
cách cẩn trọng sự chuyển động của nó; chú niệm lặp đi lặp lại nhiều 
lần “đang xoay à, đang xoay à,” cho đến khi các bạn đối diện với lộ 
đường một lần nữa.  Khi các bạn kết thúc của việc xoay, thì không 
nên khởi động để bộ hành ngay lập tức, mà hãy vẫn đứng yên lặng 
một lần nữa.  Hãy quan sát tư thế đang đứng ấy là “đang đứng à, đang 
đứng à,” ít nhất là mười lần.  Sau đó hãy khởi động để bộ hành trở lại, 
và hãy chú niệm y như trước.  Khi các bạn đi đến tận cuối đầu kia của 
lộ đường, thì hãy quan sát và hãy chú niệm theo cùng một phương 
cách như nhau. 

 
Increase Your Notings. 

When you are able to observe the three parts of lifting, pushing, 
and dropping very well, keeping the noting mind firmly on the 
movement of the foot, you can increase the noting to four parts, 
namely: “lifting, raising, pushing, dropping.” When you are lifting 
the heel, note it as “lifting, lifting,” and when the toes are lifted from 
the floor, note it as “raising, raising.”  When you are skilled in noting 
these four parts, you can include the intention to lift the foot.  
Immediately before the lifting movement occurs, observe and note this 
intention to lift as “intention.”  In this way you can observe the 
movement of the foot in five parts: “intention, lifting, raising, pushing, 
dropping.”  You should walk very slowly to be able to observe 
accurately and precisely. 

Gia Tăng Những Sự Chú Niệm Của Các Bạn. 
Khi các bạn có khả năng để quan sát cả ba phần của việc dỡ lên, 

việc đưa đi và việc hạ xuống hết sức kỹ lưỡng, thì cứ tiếp tục giữ tâm 
đang chú niệm một cách kiên định vào sự cử động của bàn chân, các 
bạn có thể gia tăng việc chú niệm lên đến bốn phần, đó là “đang dỡ 
lên à, đang nâng lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à.”  Khi các bạn 
đang dỡ gót chân lên, thì hãy chú niệm việc ấy là “đang dỡ lên à, đang 
dỡ lên à,” và khi các ngón chân đã được dỡ lên khỏi nền nhà, thì hãy 
chú niệm nó là “đang nâng lên à, đang nâng lên à.”  Khi các bạn đã 



 282       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

có kỹ năng trong việc chú niệm những bốn phần nầy rồi, thì các bạn 
có thể tính luôn cả tác ý để dỡ bàn chân.  Ngay trước khi sự cử động 
đang dỡ lên hiện bầy, thì hãy quan sát và hãy chú niệm cái tác ý để 
dỡ lên nầy là “tác ý à, tác ý à.”  Trong cách thức nầy, các bạn có thể 
quan sát sự cử động của bàn chân ở trong năm phần: “tác ý à, đang 
dỡ lên à, đang nâng lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à.”  Các bạn 
nên bộ hành hết sức chậm rãi để có khả năng để quan sát một cách 
chuẩn mực và chính xác. 

 
As mentioned in the commentary to the Satipaṭṭhāna Sutta, the 

steps can also be noted as “lifting, carrying, pushing, releasing, 
dropping, pressing.” (49) The only difference is in the use of the 
words which are conventional terms (Tajjāpaññatti).  The 
observation and the actual movement are exactly the same.  The 
important point is to understand the nature of the air element as 
manifested by the movement of the foot. 

When concentration gets stronger, you can increase the noting 
to “intention, lifting, intention, raising, intention, pushing, intention, 
dropping, touching, intention, pressing.”  You can increase the noting 
as much as you can, but do not exceed your ability to note.  For 
example, if your level of concentration enables you to note three parts 
only, you should not note four or five parts due to the desire to realize 
the Dhamma.  If you do so, you will get a headache or feel dizzy in a 
short while.  You might also get pain in the neck or in the back.  The 
noting should be attentive, precise, yet comfortable according to your 
ability. 

Như đã có đề cập đến ở trong bộ Chú Giải của bài Kinh Niệm 
Xứ, thì các bước đi cũng có thể được chú niệm như vầy “đang dỡ lên 
à, đang chuyển đi à, đang đưa đi à, đang buông thả đi à, đang hạ xuống 
à, đang ấn à.” (49)  Chỉ có sự khác biệt duy nhất là trong việc sử dụng 
của các từ ngữ đó là những thuật ngữ thông thường (Thông Thường 
Chế Định).  Sự quan sát và sự cử động hiện thực thì hoàn toàn giống 
hệt như nhau.  Điểm trọng yếu là để tuệ tri được thực tính của Phong 
Tố Chất như đã được biểu thị bởi qua sự cử động của bàn chân. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       283 

 
 

Khi sự định thức trở nên vững chắc hơn, thì các bạn có thể gia 
tăng việc chú niệm lên đến “tác ý à, đang dỡ lên à, tác ý à, đang chuyển 
đi à, tác ý à, đang đưa đi à, tác ý à, đang hạ xuống à, tác ý à, đang 
đụng à, tác ý à, đang ấn à.”  Các bạn có thể gia tăng các sự chú niệm 
bao nhiêu cũng được, nhưng không được vượt quá khả năng của các 
bạn để chú niệm.  Thí dụ, mức độ sự định thức của các bạn cho phép 
các bạn để chú niệm chỉ có được ba phần mà thôi, thì các bạn không 
nên chú niệm bốn hoặc năm phần vì lòng mong mỏi để chứng tri được 
Giáo Pháp.  Nếu như các bạn làm như vậy, thì trong một thời gian 
ngắn các bạn sẽ bị nhức đầu hoặc cảm thấy chóng mặt.  Các bạn cũng 
có thể bị đau ở cổ hoặc ở lưng.  Sự chú niệm cần phải chuyên tâm, 
chính xác, nhưng mà thoải mái tùy thuận theo khả năng của các bạn. 

 
Walk Slowly, Take Short Steps. 

If possible, practise walking meditation for at least one hour.  
Even better would be to walk for an hour and a half.  If the walking 
meditation goes well and you think that mindfulness, concentration, 
and insight are deepening, you can walk as long as two hours.  
However, it is very important that the noting mind be directly aware 
of the movement, or, in terms of the Dhamma, that you are directly 
aware of the present moment. 

In order for the noting mind to be directly aware of the object 
from moment to moment, you will have to walk very slowly.  If, at the 
beginning of the practice, you walk quickly, the noting mind will not 
be able to keep up with the movement.  As a result, the noting mind 
will not be able to be directly aware of the object.  Do not take long 
steps; take short steps, each about a foot long. This will make it easier 
to note the movement.  Do not put the feet one before the other as if 
walking on a straight line, because you might lose your balance or 
even fall. 

Hãy Bộ Hành Một Cách Chậm Rãi, Hãy Thực Hiện 
Những Bước Chân Ngắn. 

Nếu là khả thi, thì hãy thực hành Thiền Hành trong ít nhất một 
giờ đồng hồ.  Thậm chí tốt hơn nữa thì ắt hẳn là bộ hành trong một 
giờ rưỡi đồng hồ.  Nếu như Thiền Hành diễn ra tốt đẹp và các bạn 



 284       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

nghĩ rằng Chánh Niệm (Niệm), Định Thức (Định), và Tuệ Giác (Tuệ) 
đang là sâu sắc, thì các bạn có thể bộ hành chừng độ hai giờ đồng hồ.  
Tuy nhiên, điều rất quan trọng đó là tâm đang chú niệm phải ý thức 
được một cách trực tiếp vào sự cử động, hoặc là, trong thuật ngữ của 
Giáo Pháp, rằng là các bạn đang trực tiếp ý thức được khoảnh khắc 
hiện tại. 

Nhằm để tâm thức đang chú niệm ý thức được một cách trực 
tiếp đến đối tượng trong từng mỗi khoảnh khắc thời gian, thì các bạn 
sẽ phải bộ hành hết sức chậm rãi.  Nếu như, ở ngay giai đoạn đầu của 
việc thực hành mà các bạn bộ hành một cách mau lẹ, thì tâm thức 
đang chú niệm sẽ không có khả năng để theo kịp với sự cử động.  Kết 
quả là, tâm thức đang chú niệm sẽ không có khả năng để ý thức được 
một cách trực tiếp đến đối tượng.  Đừng đi các bước chân dài, mà hãy 
đi những bước chân ngắn, và từng mỗi bước chân dài khoảng một bàn 
chân.  Điều nầy sẽ làm cho việc chú niệm các cử động được dễ dàng 
hơn.  Đừng đặt cái bàn chân nầy trước cái bàn chân kia y như thể đang 
bộ hành trên một đường thẳng, bởi vì các bạn có thể mất thăng bằng 
hoặc thậm chí té ngã. 

 
If you walk quickly, you will not able to observe the very 

beginning of the lifting movement, because you will already have 
lifted one foot while you were dropping the other foot.  By the time 
you observe the lifting movement, the heel will already have been 
lifted half way up.  In that case, you will only be able to observe the 
lifting of the toes when noting “lifting.”  In order to observe the whole 
lifting movement, the walking must be slow and the steps short. 

When the foot is put on the floor, it is better to put the whole 
sole on the floor at once rather putting the heel down first and the 
toes later.  To be able to put the foot flat on the ground at once, you 
cannot take long steps.  Only when the steps are short will you be able 
to put the foot down in this way. 

Nếu như các bạn bộ hành một cách mau lẹ, các bạn sẽ không có 
khả năng để quan sát đúng ngay sự khởi đầu của việc cử động dỡ lên, 
bởi vì các bạn sẽ đã dỡ một cái bàn chân lên rồi trong khi các bạn vẫn 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       285 

 
 

còn đang hạ cái bàn chân kia xuống.  Bằng với thời gian, các bạn quan 
sát sự cử động đang dỡ lên, cái gót chân sẽ đã được dỡ lên một nửa 
rồi.  Trong trường hợp đó, các bạn sẽ chỉ có thể quan sát việc đang dỡ 
lên của các ngón chân đang khi chú niệm rằng “đang dỡ lên à.”  Nhằm 
để quan sát được toàn bộ sự cử động đang dỡ lên, thì việc bộ hành cần 
phải chậm rãi và các bước chân ngắn lại. 

Khi bàn chân được đặt trên nền nhà, tốt hơn là đặt nguyên cả 
bàn chân cùng một lúc lên trên nền nhà thay vì đặt cái gót chân xuống 
trước và các ngón chân sau đó.  Để có khả năng đặt bàn chân ổn định 
trên mặt đất cùng một lúc, các bạn không thể nào thực hiện các bước 
chân dài được.  Chỉ một khi các bước chân được ngắn lại thì các bạn 
sẽ có khả năng để đặt bàn chân xuống trong phương thức nầy. 

 
Sitting Meditation. 

After practising walking meditation for at least one hour, 
practise sitting meditation.  Do not lose mindfulness when going to 
your sitting mat.  Walk mindfully and observe at least “lifting, 
pushing, dropping.”  If you can continue to observe in the same way 
as you did in the last part of the walking meditation, however many 
parts you have been observing, it would be even better. Allow no 
break in mindfulness when changing between walking and sitting 
meditation.  It is very important to maintain continuity of mindfulness 
in the time between these two exercises, when going from your 
walking path to the sitting mat and vice – versa. 

When you reach the place for your sitting meditation, do not sit 
down straight away.  First observe “standing, standing,” at least ten 
times.  Then, as you slowly sit down, observe the movements you are 
performing until the body touches the mat.  Be mindful of the gradual 
downward movement and note it as “sitting down, sitting down.”  
When the body touches the mat, note it as “touching, touching.”  
When you intend to place the hand on the floor, note it as “intention, 
intention.”  Placing the hand is noted as “placing, placing.”  As you 
bend the legs to sit cross - legged, note “bending, bending.”  When 
you lift the hands, note this movement as “lifting, lifting,” when 
moving them towards your lap, note “moving, moving.”  When you 



 286       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

bend your arms, note “bending, bending.”  When you place the hands 
one on top of the other, note “placing, placing.”  You have to observe 
every movement until you have reached the final posture for sitting 
meditation.  Note each action attentively, closely, and in great detail 
while moving slowly. 

Thiền Tọa. 
Sau việc thực hành Thiền Hành trong ít nhất một giờ đồng hồ, 

thì hãy thực hành Thiền Tọa.  Đừng đánh mất chánh niệm trong khi 
đang đi đến tọa cụ của các bạn.  Hãy bộ hành một cách có chánh niệm 
và hãy quan sát ít nhất là “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống 
à.”  Nếu như các bạn vẫn có thể tiếp tục để quan sát trong cùng một 
phương thức tương tự y như các bạn đã làm ở trong phần cuối của 
Thiền Hành, cho dù rất nhiều phần các bạn đã có được quan sát, nó 
sẽ lại còn tốt hơn nữa.  Không cho phép làm gián đoạn trong sự chánh 
niệm đang khi thay đổi giữa Thiển Hành và Thiền Tọa.  Điều rất quan 
trọng là duy trì sự liên tục của chánh niệm trong thời gian giữa hai 
Thiền Tập nầy, khi đang đi từ lộ đường Thiền Hành của các bạn cho 
đến tọa cụ và ngược lại. 

Khi các bạn đến vị trí cho việc Thiền Tọa của mình, đừng có 
ngồi xuống ngay lập tức.  Trước tiên hãy quan sát “đang đứng à, đang 
đứng à,” ít nhất mười lần.  Sau đó, trong khi các bạn từ từ ngồi xuống, 
hãy quan sát các cử động mà các bạn đang thực hiện cho đến khi cơ 
thể chạm vào tọa cụ.  Hãy có chánh niệm vào sự cử động từ từ hạ 
xuống và hãy chú niệm việc ấy là “đang ngồi xuống à, đang ngồi 
xuống à.”  Khi cơ thể chạm vào tọa cụ, hãy chú niệm việc ấy là “đang 
đụng à, đang đụng à.”  Khi các bạn có tác ý để đặt bàn tay lên nền 
nhà, hãy chú niệm việc ấy là “tác ý à, tác ý à.”  Đang khi đặt bàn tay 
thì được chú niệm như là “đang đặt à, đang đặt à.”  Trong khi các bạn 
co gập những chân lại để ngồi thế kiết già, hãy chú niệm “đang co gập 
lại à, đang co gập lại à.”  Khi các bạn dỡ những tay lên, hãy chú niệm 
sự cử động nầy là “đang dỡ lên à, đang dỡ lên à,” khi di chuyển về 
phía đùi của các bạn, hãy chú niệm “đang cử động à, đang cử động 
à.”  Khi các bạn co gập những cánh tay của mình lại, hãy chú niệm 
“đang co gập lại à, đang co gập lại à.”  Khi các bạn đặt những bàn tay 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       287 

 
 

cái nầy lên trên cái kia, hãy chú niệm “đang đặt à, đang đặt à.”  Các 
bạn phải quan sát từng mỗi cử động cho đến khi các bạn đã đạt đến tư 
thế cuối cùng cho việc Thiền Tọa.  Hãy chú niệm từng mỗi hành động 
một cách chuyên tâm, một cách chặt chẽ, và trong rất nhiều chi tiết tỉ 
mỉ đang khi cử động một cách chậm rãi. 

 
Keep The Body Upright. 

When you sit, keep the body upright and straight.  The head 
should also be upright and in line with the body.  Close the eyes and 
focus the mind on the abdomen at the area around the navel.  When 
the abdomen rises, note it as “rising,” and when the abdomen falls, 
note it as “falling.”  Do not modify your breath, breathe normally.  
Do not take deep breaths or breathe quickly. 

At the beginning, the rising and falling movement might not be 
very obvious, but you will probably still able to observe it.  Note the 
movement as best as you can.  Will practice, it will become more 
obvious.  If it is not obvious enough to note, put both hands on the 
abdomen, noting the movement of the hands with each rise and fall of 
the abdomen as “rising, falling.”  With more practice and better 
noting, you will be able to note the rising and falling movement 
without the aid of your hands. 

Hãy Giữ Cơ Thể Thẳng Đứng Lên. 
Khi các bạn ngồi, hãy giữ cơ thể thẳng đứng lên và ngay ngắn.  

Cái đầu cũng nên được thẳng đứng lên và thích hợp với cơ thể.  Hãy 
nhắm đôi mắt lại và an định tâm thức vào vùng bụng xung quanh cái 
rốn.  Khi cái bụng phồng lên, hãy chú niệm nó là “đang phồng lên à,” 
và khi cái bụng xộp xuống, hãy chú niệm nó như vầy “đang xộp xuống 
à.”  Đừng biến cải hơi thở của các bạn, và hãy thở một cách bình 
thường.  Đừng có hít thở sâu hoặc thở một cách mau lẹ. 

Ở ngay giai đoạn khởi đầu, sự chuyển động phồng lên và xộp 
xuống có thể không được rõ ràng, nhưng các bạn có lẽ vẫn còn có khả 
năng để quan sát được nó.  Hãy chú niệm sự chuyển động với hết cả 
năng lực mà các bạn có thể.  Cùng với sự thực hành, nó sẽ trở nên rõ 
ràng hơn.  Nếu như nó không có được rõ ràng vừa đủ để chú niệm, 
hãy đặt cả hai bàn tay lên trên cái bụng, và chú niệm vào sự chuyển 



 288       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

động của những bàn tay với từng mỗi sự phồng lên và sự xộp xuống 
của cái bụng như vầy “đang phồng lên à, đang xộp xuống à.”  Bằng 
với nhiều lần thực hành hơn và sự chú niệm tốt hơn, các bạn sẽ có khả 
năng để chú niệm sự chuyển động phồng lên và xộp xuống mà không 
cần có sự trợ giúp ở các bàn tay của các bạn. 

 
When Unable To Note The Rising And Falling. 

Some people’s breath is so soft and gentle that they cannot note 
the rising and falling movement at all.  In that case, instead of noting 
the rising and falling movement of the abdomen, they should observe 
the posture of the upper part of the body, and the sensations of touch. 

A meditator should note at least two touch – points.  When we 
sit, there are many parts of the body that touch something: the 
buttocks, knees, ankles, and feet touch the mat, the hands touch each 
other or the other thighs, and clothes touch the skin.  From these many 
touch – points you can choose the two most dominant ones. 

First observe the sitting posture, then the sensation of touching.  
Note in this order: “sitting, touching, touching, sitting, touching, 
touching.”  As the mind gets calmer and concentration stronger, you 
can change to other, clearer touch – points.  If you keep observing the 
same touch – points, the noting may get habitual.  As a result, the 
noting mind and attentiveness can weaken, which may result in many 
thoughts.  Or else, sloth and torpor (Thina – Middha) might set in, 
resulting in a dull, sleepy mind.  Therefore, you must take great care 
to observe and note attentively. 

Khi Không Có Khả Năng Để Chú Niệm Sự Phồng Lên Và 
Sự Xộp Xuống. 

Hơi thở của một vài người thì rất yếu và nhẹ cho đến nỗi họ 
không thể nào chú niệm sự chuyển động phồng lên và xộp xuống được 
chút nào cả.  Trong trường hợp đó, thay vì chú niệm sự chuyển động 
phồng lên và xộp xuống của cái bụng, họ nên quan sát bộ dạng của 
phần ở phía bên trên cơ thể, và các cảm giác của sự xúc chạm. 

Vị thiền giả nên chú niệm ít nhất hai điểm tiếp xúc.  Khi chúng 
ta ngồi, có rất nhiều phần của cơ thể mà qua đó xúc chạm ở một vài 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       289 

 
 

điểm: bàn tọa, các đầu gối, các mắt cá chân, và những bàn chân đụng 
tọa cụ, những bàn tay đụng chạm vào với nhau hoặc ở đùi, và các y 
phục đụng chạm vào da.  Từ rất nhiều điểm tiếp xúc nầy, các bạn có 
thể chọn hai điểm trưởng trội nhất. 

Trước tiên hãy quan sát tư thế ngồi thiền, sau đó cái cảm giác 
của sự xúc chạm.  Hãy chú niệm trong trình tự sau đây: “đang ngồi à, 
đang đụng à, đang đụng à, đang ngồi à, đang đụng à, đang đụng à.”  
Trong khi tâm thức trở nên an tịnh hơn và sự định thức mạnh mẽ hơn, 
các bạn có thể đổi sang cái khác, tại những điểm tiếp xúc rõ ràng hơn.  
Nếu như các bạn vẫn giữ việc quan sát tại những điểm tiếp xúc cũng 
y hệt như nhau, thì việc chú niệm có thể thành thói quen.  Kết quả là, 
tâm thức đang chú niệm và sự chuyên tâm có thể làm suy yếu đi, điều 
nầy có thể dẫn đến trong rất nhiều nghĩ suy.  Nếu không, thì sự giải 
đãi và hôn trầm (Hôn - Thùy) có thể xâm nhập, dẫn đến một tâm thức 
trì độn, và muội lược.  Vì vậy, các bạn cần phải hết sức cẩn trọng để 
quan sát và chú niệm một cách chuyên tâm. 

 
Note Wandering Mind. 

If the mind wands while you are observing either the rising and 
falling movement or the sitting and touching, you have to note it as 
“wandering, wandering.”  Note it firmly and attentively until the 
wandering mind stops. When the wandering mind has disappeared, 
go back to observing the primary object, either the rising – falling or 
the sitting – touching. Any kind of thinking such as imagining, 
planning, reflecting, or pondering must be attentively observed and 
noted until it disappears. 

If you have a mental image of a person or an object, observe it 
as “seeing, seeing.”  Note it quickly, attentively, and diligently until 
the image disappears.  If you find pleasure in looking at it, and if you 
gaze at it without noting, the image will not persist but will become 
even more vivid.  As a result, a long trail of thoughts concerning the 
image will ensue. Some meditators are not even aware of their 
thoughts and think that they are noting the rising and falling.  If you 
do not observe the wandering mind, it will not calm down readily and 
concentration will not develop. 



 290       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Hãy Chú Niệm Tâm Đang Hoang Vu. 
Nếu như tâm thức đi hoang vu trong khi các bạn đang quan sát, 

hoặc là sự phồng lên và sự xộp xuống, hoặc là sự ngồi và sự đụng, thì 
các bạn phải chú niệm nó như vầy “đang hoang vu à, đang hoang vu 
à.”  Hãy chú niệm nó một cách kiên định và chuyên tâm cho đến khi 
tâm thức đang hoang vu dừng lại.  Khi tâm thức đang hoang vu đã 
biến mất, hãy quay trở lại cho việc quan sát đối tượng chủ yếu, hoặc 
là sự phồng lên – sự xộp xuống hoặc là sự ngồi – sự đụng.  Bất luận 
thể loại của việc nghĩ suy nào, chẳng hạn như là đang hoang tưởng, 
đang trù tính, đang phản tỉnh hoặc đang cân nhắc, cần phải được quan 
sát và chú niệm một cách chuyên tâm cho đến khi nó biến mất. 

Nếu như các bạn có một hình ảnh thuộc lãnh vực tâm linh của 
một người hoặc một đối tượng, hãy quan sát nó như vầy “đang nhìn 
thấy à, đang nhìn thấy à.”  Hãy chú niệm nó một cách mau lẹ, một 
cách chuyên tâm và một cách tinh cần cho đến khi hình ảnh biến mất.  
Nếu như các bạn phát hiện niềm dục lạc trong khi đang nhìn vào nó, 
và nếu như các bạn nhìn chầm chập vào nó mà không có sự chú niệm, 
hình ảnh sẽ không chỉ tồn tại mà còn trở nên sống động hơn nữa.  Kết 
quả là, một chuỗi dài lê thê của những nghĩ suy sẽ xẩy ra sau đó.  Một 
vài thiền giả thậm chí không ý thức được về những nghĩ suy của họ, 
và nghĩ rằng họ đang chú niệm sự phồng lên và sự xộp xuống.  Nếu 
như các bạn không có quan sát tâm thức đang hoang vu, thì nó sẽ 
không trấn tĩnh lại một cách dễ dàng và sự định thức sẽ không phát 
triển. 

 
Therefore, you should be especially careful to observe and note 

a mental image as soon as it arises without examining it or thinking 
about it.  When the image has disappeared, note the rising and falling 
or the sitting and touching again. 

Likewise, when mental states such as desire, attachment, 
clinging, or craving arise, observe and note them as soon as you are 
aware of them.  Note them as “desire,” “attachment,” “clinging,” or 
“craving” until they have disappeared.  Other mental states such as 
anger, despair, frustration, laziness, joy, sadness, or happiness must 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       291 

 
 

also be noted as “anger,” “despair,” etc.  Observe and note them 
attentively and diligently until they disappear. 

Do đó, các bạn nên đặc biệt cẩn trọng để quan sát và chú niệm 
một hình ảnh thuộc lãnh vực tâm linh ngay vào lúc nó khởi sinh mà 
không có việc kiểm tra nó hoặc việc nghĩ suy về nó.  Khi hình ảnh đã 
biến mất đi, hãy trở lại chú niệm sự phồng lên và sự xộp xuống, hoặc 
sự ngồi và sự đụng. 

Tương tự như vậy, khi các trạng thái tinh thần chẳng hạn như là 
lòng tham ái, sự chấp trước, sự bám giữ lấy, hoặc ái dục khởi sinh, thì 
hãy quan sát và chú niệm ngay vào lúc các bạn ý thức được chúng.  
Hãy chú niệm chúng như vầy “tham ái à,” “chấp trước à,” “bám níu 
à,” hoặc “ái dục à,” cho đến khi chúng đã biến mất đi.  Các trạng thái 
tinh thần khác, chẳng hạn như là sự tức giận, sự thất vọng, sự chán 
nản, sự lười biếng, sự vui mừng, sự buồn bã, hoặc niềm hạnh phúc 
cũng cần phải được chú niệm như vầy “tức giận à,” “thất vọng à,” v.v.  
Hãy quan sát và chú niệm chúng một cách chuyên tâm và một cách 
tinh cần cho đến khi chúng biến mất. 

 
Good Or Bad: Everything Must Be Noted. 

Whatever arises in the mind, be it good or bad, must be 
observed and noted.  It is not correct practice to note only the 
distressing and unwholesome states of mind and not the good, 
wholesome states. The purpose of observing the mind is to eliminate 
attachment to the so – called soul, person, being, or ego (Atta).  In 
order to relinquish attachment you must understand the nature of the 
mind.  If you want to understand the mind in its true nature, you must 
observe whatever arises in it, good or bad.  If you only observe the 
distressing mental states and leave the good ones, then you will not 
understand the true nature of those good mental states.  As a result, 
you will take them a soul, a person, a being, or an ego.  And then you 
definitely become attached to them. 

Therefore, all wholesome mental states or thoughts such as 
respect, faith, the wish to practise generosity, to keep the Uposatha 
precepts, to worship the Buddha, or to listen to a Dhamma talk must 
be observed and noted accordingly. 



 292       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Thiện Hoặc Bất Thiện: Mọi Thứ Cần Phải Được Chú Niệm. 
Bất luận điều chi mà khởi sinh ở trong tâm thức, nó có thể là 

thiện hoặc bất thiện, thì cần phải được quan sát và chú niệm.  Quả là 
bất chính khi việc thực hành là chỉ để chú niệm những trạng thái bất 
thiện và vô tịnh hảo của tâm thức, và chẳng phải là những trạng thái 
thiện, và tịnh hảo.  Mục đích của việc quan sát tâm thức là để trừ khử 
sự chấp trước vào cái được gọi là linh hồn, con người, hữu tình, hoặc 
bản ngã (Ngã).  Nhằm để từ bỏ sự chấp trước thì các bạn cần phải 
hiểu biết được thực tính của tâm thức.  Nếu như các bạn muốn hiểu 
biết tâm thức ở trong phần chân thực tính của nó, thì các bạn cần phải 
quan sát bất luận điều chi khởi sinh ở trong nó, cho dù là thiện hoặc 
bất thiện.  Nếu như các bạn chỉ quan sát những trạng thái tinh thần bất 
thiện và bỏ mặc những cái thiện, thế thì các bạn sẽ không hiểu biết 
chân thực tính của những trạng thái tinh thần thiện ấy được.  Kết quả 
là, các bạn sẽ tưởng chúng là một linh hồn, một con người, một hữu 
tình, hoặc một bản ngã.  Và rồi một cách quả quyết các bạn trở nên 
đã chấp trước vào chúng. 

Do đó, tất cả các trạng thái tinh thần hoặc những nghĩ suy thiện, 
chẳng hạn như là sự tôn trọng, đức tin, lòng mong muốn để thực hành 
hạnh xả thí, thọ trì những điều học giới Bát Quan Trai Giới, việc thờ 
phụng Đức Phật, hoặc lắng nghe một bài Pháp Thoại, cần phải được 
quan sát và chú niệm một cách tương ứng. 

 
To sum up: unless you observe the mind in ALL its 

manifestations, you will not understand its true nature.  As a result, 
wrong belief will take the mind for a self, a person, a being, or an ego.  
The aim of observing the mind is to overcome the wrong view of self 
or personality. 

Let’s say a thought arises.  If you do not observe the thought, 
you will be caught in the wrong view of self and cling to it as an 
everlasting self or soul.  Or else you will have the wrong view “I am 
thinking,” or “there exists an I who is thinking,” and consequently 
you will become attached to it. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       293 

 
 

Instead, if you note the thought as “thinking” or “imagining” 
attentively and continuously while it is present, you will understand 
the thought process in its true nature.  Then there will be no wrong 
view or attachment to it as a self, a person, being, or ego.  Nor will 
there be a wrong view of self or personality.  Consequently, 
defilements such as greed or anger that originate from the wrong view 
of self or personality will not be able to arise at that moment. 

Tóm lại: nếu các bạn không có quan sát tâm thức trong TẤT 
CẢ các biểu hiện của nó, thì các bạn sẽ không hiểu biết được chân 
thực tính của nó.  Kết quả là, niềm tin sai lầm sẽ tưởng tâm thức là 
một tự ngã, một con người, một hữu tình, hoặc là một bản ngã.  Mục 
đích của việc quan sát tâm thức là để chế ngự kiến chấp sai lầm (Tà 
Kiến) về Tự Ngã hoặc Bản Ngã. 

Giả sử một sự nghĩ suy khởi sinh.  Nếu như các bạn không có 
quan sát sự nghĩ suy, các bạn sẽ bị đắm nhiễm ở trong kiến chấp sai 
lầm (Tà Kiến) về Tự Ngã và bám giữ lấy nó như là một Tự Ngã hoặc 
linh hồn vĩnh cửu.  Nếu không các bạn sẽ có kiến chấp sai lầm “Tôi 
đang nghĩ suy” hoặc “Hiện hữu một người Tôi đang nghĩ suy,” và bởi 
thế các bạn sẽ trở nên đã dính mắc vào nó. 

Thay vào đó, nếu như các bạn chú niệm sự nghĩ suy như là 
“đang nghĩ suy à” hoặc “đang hoang tưởng à” một cách chuyên tâm 
và liên tục trong khi nó đang hiện diện, các bạn sẽ hiểu biết được quá 
trình nghĩ suy ở trong thực tính của nó.  Sau đó, sẽ không có kiến chấp 
sai lầm (Tà Kiến) hoặc chấp thủ (Kiến Thủ) vào nó như là một Tự 
Ngã, con người, hữu tình, hoặc Bản Ngã.  Cũng sẽ không có một kiến 
chấp sai lầm về Tự Ngã hoặc Bản Ngã.  Bởi thế, những Pháp phiền 
não chẳng hạn như là tham hoặc sân mà bắt nguồn từ kiến chấp sai 
lầm (Tà Kiến) về Tự Ngã hoặc Bản Ngã sẽ không có khả năng để khởi 
sinh ngay tại khoảnh khắc ấy. 

 
Know The Three Characteristics 

When mindfulness, concentration, and insight grow stronger, 
you will notice that thoughts will disappear within a short time when 
noted attentively.  Then you will come to understand the true nature 
of the mind.  You will realize that it is impermanent and unsatisfactory 



 294       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

because of its arising and passing away, and that it is insubstantial, 
having no essence that can be regarded as a person or being. This is 
to understand the three characteristics of the mind: the characteristic 
of impermanence (Anicca lakkhaṇa) and the characteristic of 
suffering (Dukkha lakkhaṇa), and the characteristic of non – self 
(Anattā lakkhaṇa). 

That is why it is important to note each and every mental state 
as soon as it arises, whether it be thinking, imagining, desire, anger, 
despair, laziness, or happiness.  Because Insight Meditation is mental 
work or mental training, the most important thing is to observe and 
note the mind or be mindful of mental states (Cittānupassanā). 

Liễu Tri Ba Đặc Tướng. 
Khi Chánh Niệm (Niệm), Định Thức (Định), Tuệ Giác (Tuệ) 

dần dần tiến hóa mạnh mẽ hơn, các bạn sẽ nhận biết được rằng những 
nghĩ suy sẽ biến mất trong một thời gian ngắn một khi đã chú niệm 
một cách chuyên tâm.  Sau đó các bạn sẽ đi đến tuệ tri chân thực tính 
của tâm thức.  Bạn sẽ chứng tri được rằng nó là vô thường và bất toại 
nguyện bởi do sự phát sinh và sự diệt vong của nó; và rằng nó là phi 
thực tính, không có bản chất mà qua đó có thể được coi là một con 
người hoặc hữu tình.  Điều nầy là để tuệ tri được ba đặc tướng của 
tâm thức: đặc tướng của sự vô thường (Vô Thường Thực Tướng), 
đặc tướng của sự khổ đau (Khổ Đau Thực Tướng), và đặc tướng của 
vô ngã (Vô Ngã Thực Tướng). 

Đó là lý do tại sao cần phải chú niệm từng mỗi và mọi trạng thái 
tinh thần ngay vào lúc khởi sinh, cho dù nó là sự nghĩ suy, sự hoang 
tưởng, lòng tham ái, sự tức giận, sự thất vọng, sự lười biếng, hoặc 
niềm hạnh phúc.  Bởi vì Thiền Tuệ Giác là việc làm thuộc lãnh vực 
tinh thần hoặc là sự huấn tập thuộc tâm linh, điều tối quan trọng là 
quan sát và chú niệm tâm thức hoặc là gìn giữ chánh niệm các trạng 
thái tinh thần (Tâm Tùy Quán). 

 
How To Observe Feelings. 

I would like to say something about mindfulness of feelings.  A 
beginner usually experience unpleasant feelings such as stiffness, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       295 

 
 

tingling, aching, or pain within about ten minutes of sitting down to 
practise.  For an experienced meditator, the unpleasant fellings start 
after about one hour. 

When an unpleasant feeling arises, as long as it is not yet 
dominant, you should continue to observe the primary object, that is, 
the rising and falling or sitting and touching.  Only when the 
unpleasant feeling becomes so strong that the primary object cannot 
be noted anymore, should you bring your awareness to the stiffness, 
tingling, aching, or pain and observe it attentively.  If the unpleasant 
feeling is weak, it usually diminishes or disappears.  If the unpleasant 
feeling is strong, it usually does not diminish or disappear, and the 
meditator may feel it is getting stronger.  It is not actually getting 
stronger, but the meditator is realizing more clearly the unpleasant 
or unbearable nature of the unpleasant feeling. 

Cách Thức Để Quan Sát Những Cảm Giác. 
Sư muốn thuyết giảng một vài điều liên quan tới chánh niệm 

vào những cảm giác.  Một người mới bắt đầu thường là trải nghiệm 
các cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) chẳng hạn như là sự cứng đờ, sự 
ngứa ngáy, sự đau nhức, hoặc sự đau đớn ở trong khoảng độ mười 
phút của việc ngồi xuống để thực hành.  Đối với vị thiền giả đã có trải 
nghiệm, các cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) khởi phát sau đó khoảng 
độ một giờ đồng hồ. 

Khi một cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) khởi sinh, với điều 
kiện nó vẫn chưa là trưởng trội, thì các bạn nên tiếp tục để quan sát 
đối tượng chủ yếu, đó là, sự phồng lên và sự xộp xuống, hoặc là sự 
ngồi và sự đụng.  Chỉ một khi cái cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) trở 
nên khá mạnh cho đến nỗi đối tượng chủ yếu không thể nào còn chú 
niệm được nữa, các bạn nên dắt dẫn sự tỉnh giác của mình đi đến sự 
cứng đờ, sự ngứa ngáy, sự đau nhức, hoặc sự đau đớn và hãy quan sát 
nó một cách chuyên tâm.  Nếu như cái cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) 
là yếu ớt, thì thường là nó giảm bớt hoặc biến mất.  Nếu như cái cảm 
giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) là mạnh mẽ, thì thường là nó không có 
giảm bớt hoặc biến mất đi, và vị thiền giả có thể cảm thấy nó đang trở 
nên mạnh mẽ hơn.  Quả thực thì không có trở nên mạnh mẽ hơn, mà 



 296       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

trái lại vị thiền giả đang chứng tri rõ ràng hơn thực tính bất duyệt ý 
hoặc bất khả kham của cái cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ). 

 
When observing feelings, it is not important whether they 

diminish or increase, or whether they disappear or not.  What is 
essential is to understand the specific and common characteristics of 
feelings. 

“Aniṭṭhaphoṭṭhabbānubhanalakkhaṇāṃ dukkhhindriyaṃ.” 
(50) 

As the commentary explains, the specific characteristic of 
unpleasant feelings is feeling undesirable or unbearable sensations.  
When noting these unpleasant feelings as “pain, pain,” or 
“numbness, numbness”, you have a wholesome mental state arising 
from mindfulness meditation.  Suffering from an unpleasant feeling 
results from having performed an unwholesome action in the past, but 
mindfully observing an unpleasant feeling is a wholesome mental 
state arising from the practice of Vipassanā meditation.  You need to 
understand the difference between the suffering caused by an 
unpleasant feeling and the wholesomeness of observing it mindfully, 
when observing unpleasant feelings. 

Trong khi đang quan sát các cảm giác, dù cho chúng có giảm 
bớt hay là gia bội, hoặc dù cho chúng có biến mất đi hay không, cũng 
chẳng có là quan trọng.  Điều cốt yếu là để tuệ tri được những Cá Biệt 
Tướng (Biệt Tướng) và những Tổng Quát Tướng (Tổng Tướng) của 
các cảm giác. 

“Bất duyệt ý xúc cảm thụ thực tướng khổ quyền năng.” (50) 
Như Bộ Chú Giải giải thích, những Cá Biệt Tướng của các cảm 

giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) là các cảm thụ bất duyệt ý hoặc bất khả 
kham.  Đang khi chú niệm các cảm giác bất duyệt ý nầy là “đau đớn 
à, đau đớn à” hoặc “tê cứng à, tê cứng à,” các bạn có một trạng thái 
tinh thần tịnh hảo (Tâm Tịnh Hảo) đang khởi sinh, là do từ ở nơi Thiền 
Chánh Niệm.  Sự đau khổ từ một cảm giác bất duyệt ý là hệ quả do từ 
một hành động vô tịnh hảo ở trong quá khứ đã có thực hiện, nhưng 
mà việc quan sát một cách có chánh niệm là một trạng thái tinh thần 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       297 

 
 

tịnh hảo (Tâm Tịnh Hảo) đang khởi sinh, là do từ ở nơi việc thực hành 
của Thiền Minh Sát.  Các bạn cần phải tuệ tri được sự khác biệt giữa 
sự đau khổ do bởi một cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) đã tạo ra, và 
sự tịnh hảo của việc quan sát nó một cách có chánh niệm, đang khi 
quan sát các cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ). 

 
When you clearly understand this point, you will be patient with 

the pain as much as you can, and observe it attentively as “pain, 
pain” or “numbness, numbness.”  Then, the mind will become calmer 
and you will see the unbearable nature of unpleasant felling more 
clearly.  This means that you will clearly understand the specific or 
individual characteristic of the unpleasant feeling.  When you 
understand its true nature, the unpleasant feeling may decrease or 
disappear.  After it has disappeared, you should return to the primary 
object and continue to observe as usual. 

If the pain does not diminish or disappear but gets worse, you 
should not give up noting it.  Remember the saying “Patience leads 
to Nibbāna.”  Patiently observe the unpleasant feeling as much as 
you can and continue noting. 

Khi các bạn tuệ tri được điểm nầy một cách rõ ràng, các bạn sẽ 
kham nhẫn với sự đau đớn tùy theo khả năng mà các bạn có thể, và 
hãy quan sát nó một cách chuyên tâm như vầy “đau đớn à, đau đớn à” 
hoặc “tê cứng à, tê cứng à.”  Thế rồi, tâm thức sẽ trở nên được lắng 
dịu hơn và các bạn sẽ nhìn thấy được thực tính bất khả kham của cái 
cảm giác bất duyệt ý một cách rõ ràng hơn.  Điều nầy có ý nghĩa là 
các bạn sẽ tuệ tri được một cách rõ ràng Đặc Tướng hoặc Cá Biệt 
Tướng của cái cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ).  Khi các bạn tuệ tri 
được chân thực tính của nó, cái cảm giác bất duyệt ý có thể giảm bớt 
hoặc biến mất đi.  Sau khi nó đã biến mất, các bạn nên quay trở lại 
đối tượng chủ yếu và hãy tiếp tục quan sát như bình thường. 

Nếu như sự đau đớn không có giảm bớt hoặc biến mất mà trái 
lại trở nên tệ hại hơn, các bạn không nên từ bỏ việc chú niệm nó.  Hãy 
nhớ đến câu thành ngữ “Kham nhẫn đưa đến Níp Bàn.”  Một cách 
kham nhẫn, hãy quan sát cái cảm giác bất duyệt ý tùy theo khả năng 
mà các bạn có thể, và hãy tiếp tục việc chú niệm. 



 298       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
“Uppannaṃ uppannaṃ dukkhaṃ vīriyena abhibavitvā 

bhāvanaṃ sampādeti.” (51) This quote from the commentary to the 
Visuddhimagga means “All the suffering that arises must be 
overcome with utmost effort.  In this way, meditation is 
accomplished.” Keep these words in mind and note the pain with 
unremitting effort and steadfast perseverance. 

When you observe unpleasant feelings, you will soon come to 
see that there is the pain and the noting mind, or the numbness and 
the noting mind.  You will realize that they exist in pairs.  This is the 
understanding that differentiates between the object and the noting 
mind.  While observing the pain, you will not be aware of the leg, 
hand, or hip which is painful.  Nor will you be aware of a person or 
being who experiences the pain, but you will only know the nature of 
pain. This insight – knowledge temporarily removes the wrong view 
of personality. 

“Sự khổ đau đang khởi sinh thì hãy nỗ lực tối đa để chế ngự, 
việc tu tập được thành tựu.” (51)  Đoạn trích dẫn nầy từ bộ Chú Giải 
Thanh Tịnh Đạo có ý nghĩa là “Tất cả sự khổ đau mà khởi sinh thì 
cần phải chế ngự với sự nỗ lực cùng tột.  Bằng với phương thức nầy, 
Thiền Định đã được hoàn thành.”  Hãy giữ những từ ngữ ở trong tâm 
thức, và hãy chú niệm sự đau đớn với sự nỗ lực không ngừng và sự 
kiên trì kiên định. 

Khi các bạn quan sát những cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ), 
các bạn sẽ sớm thấy được rằng có sự đau đớn và có tâm thức đang 
chú niệm, hoặc có sự tê cứng và có tâm thức đang chú niệm.  Các bạn 
sẽ chứng tri được rằng chúng hiện hữu ở trong từng đôi.  Đây là sự 
tuệ tri để mà phân biệt được giữa đối tượng và tâm thức đang chú 
niệm.  Đang khi quan sát sự đau đớn, các bạn sẽ không ý thức được 
là cái chân, bàn tay, hoặc cái hông chịu đau đớn. Và các bạn cũng 
không ý thức được là một người hoặc một hữu tình mà họ trải nghiệm 
sự đau đớn, nhưng mà các bạn sẽ chỉ có liễu tri thực tính của sự đau 
đớn mà thôi.  Tri Thức Tuệ Giác nầy một cách tạm thời xua tan đi 
kiến giải sai lầm về bản ngã. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       299 

 
 

 
During that time it is very interesting to observe pain because 

you will see that it is not a person, being, or self who experiences the 
unpleasant feeling.  There is only an ongoing process of knowing with 
each noting.  When you observe pain, after the feeling reaches its peak 
in intensity, it may gradually diminish and gather into a small spot 
about the size of the little finger.  Then it may suddenly explode and 
disappear, or it may slowly disperse and fade away.  This shows the 
impermanent nature of the unpleasant feeling.  With this 
understanding you will also become to see the unsatisfactory and the 
non – self nature of the pain. 

As the characteristics of impermanence, suffering, and non – 
self are common to all mental and physical phenomena, they are 
called “common” or “general” characteristics.  If you attentively 
observe and note unpleasant feelings with the utmost effort and great 
patience, you will not only gain Right Understanding by realizing 
their specific and common characteristics, but you will also be able 
to overcome those painful feelings quite quickly. 

Trong khoảng thời gian ấy, rất là thú vị để quan sát sự đau đớn 
bởi vì các bạn sẽ thấy được rằng nó không phải là một con người, hữu 
tình, hoặc tự ngã mà họ trải nghiệm cái cảm giác bất duyệt ý.  Duy 
nhất chỉ có một quá trình đang diễn tiến liên tục của sự tuệ tri với từng 
mỗi chú niệm.  Khi các bạn quan sát sự đau đớn, sau khi cái cảm giác 
đạt đến đỉnh điểm về cường độ của nó, thì nó có thể dần dần suy giảm 
đi và tụ lại thành một điểm nhỏ với kích cở khoảng độ của ngón tay 
út.  Sau đó nó có thể đột nhiên phát nổ hoặc biến mất, hoặc nó có thể 
từ từ phân tán và tan biến dần đi.  Điều nầy biểu thị thực tính vô 
thường của cái cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ). Với sự tuệ tri nầy, 
các bạn cũng sẽ đi đến để nhìn thấy được thực tính bất toại nguyện và 
vô ngã của sự đau đớn. 

Vì những đặc tướng của sự vô thường, sự khổ đau và sự vô ngã 
là phổ biến đối với hết tất cả các hiện tượng thuộc tinh thần và thể 
chất, nên chúng đã được gọi là “những đặc tướng phổ biến hoặc phổ 
thông.”  Nếu như các bạn quan sát và chú niệm một cách chuyên tâm 
những cảm giác bất duyệt ý với sự nỗ lực cùng tột và sức kham nhẫn 



 300       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

tuyệt vời, thì các bạn sẽ không chỉ đạt được Kiến Giải Chân Chính 
(Chánh Kiến) qua việc chứng tri những Biệt và Tổng Tướng của 
chúng, mà các bạn cũng sẽ có khả năng để chế ngự những cảm giác 
đau đớn ấy một cách khá mau lẹ. 

 
In the more advanced stages of practice, when you observe and 

note a painful feeling, it immediately passes away.  The pain arises, 
you note it, and then you see it disappearing instantaneously.  You 
find that the pain does not last even for an instant, but continuously 
arises and passes away.  It is like rain drops falling from the roof: as 
soon as they hit the ground they burst like bubbles. 

It is said “Vedanā pubbuḷupamā” (52) which means that 
feelings are like bubbles. When experiencing the truth of the 
Dhamma, as explained by the Buddha, through your own insight – 
knowledge, you feel delighted and happy.  Although you feel delight 
and happiness when seeing unpleasant feelings burst like bubbles, the 
pleasant feeling must also be observed and noted as “happy, happy” 
or “delighted, delighted.” 

Trong những giai đoạn của việc thực hành đã được tiến triển 
hơn, khi các bạn quan sát và chú niệm một cảm giác đau đớn, nó ngay 
lập tức biến mất.  Sự đau đớn khởi sinh, các bạn chú niệm nó, và rồi 
các bạn thấy nó biến mất ngay tức khắc.  Các bạn phát hiện được rằng 
sự đau đớn không có kéo dài thậm chí trong một giây lát, nhưng mà 
một cách liên tục khởi sinh và diệt vong.  Nó ví tợ như những giọt 
mưa đang rơi xuống từ mái nhà, ngay vào lúc chúng nó đụng mặt đất, 
chúng vỡ ra ví tợ như những bong bóng. 

Nó được nói rằng “Các cảm thọ ví tợ những bong bóng” (52) 
có ý nghĩa là các cảm giác thì ví tợ như những bong bóng.  Đang khi 
trải nghiệm chân lý của Phật Pháp, như đã được giải thích do bởi Đức 
Phật, thông qua chính tự Tri Thức Tuệ Giác của mình, các bạn cảm 
thấy lấy làm hoan hỷ và hạnh phúc.  Mặc dù các bạn cảm thấy lấy làm 
hoan hỷ và niềm hạnh phúc đang khi nhìn thấy các cảm giác bất duyệt 
ý vỡ ra ví tợ như những bong bóng; cái cảm giác duyệt ý (Hỷ Thọ) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       301 

 
 

cũng cần phải được quan sát và chú niệm như là “hạnh phúc à, hạnh 
phúc à,” hoặc “lấy làm hoan hỷ à, lấy làm hoan hỷ à.” 

 
When, through your own experiential knowledge, you come to 

see painful feelings merely as unpleasant and unsatisfactory, you will 
have understood the true nature of unpleasant feelings.  You will not 
think “I feel pain” or “I feel numb” based on the view of a self, 
person, or being, but you will understand the true nature of the pain 
and the noting mind as they really are.  This understanding of non – 
self cannot be gained through philosophical thinking or reasoning.  It 
can only be gained through the insight – knowledge that comes from 
practising meditation.  Therefore, the Buddha called the 
understanding gained through meditation (Bhāvanā ñāṇa) 
atakkāvacaro, meaning that it is not conceivable through reasoning 
or is not the object of reasoning. 

With this understanding you will come to appreciate the value 
of observing unpleasant feelings and see the importance of noting 
unpleasant feelings with unwavering perseverance and unrelenting 
effort. 

In the discourse “The Foundations of Mindfulness” the 
Buddha said: “Iti vedanā iti vedanāya samudayo iti vedanāya 
atthaṅgamo.” (53) “Such is feeling, such its origin, such its 
disappearance.” (54) 

Khi, thông qua chính tự Tri Thức trải nghiệm của mình, các bạn 
đạt đến thẩm thấu các cảm giác đau đớn đơn thuần chỉ là bất duyệt ý 
và bất toại nguyện, các bạn sẽ được tuệ tri chân thực tính của các cảm 
giác bất duyệt ý.  Các bạn sẽ không nghĩ rằng “”Tôi cảm thụ đau” 
hoặc “Tôi cảm thụ tê” được dựa trên quan kiến của một Tự Ngã, con 
người, hoặc hữu tình, mà trái lại các bạn sẽ tuệ tri chân thực tính của 
sự đau đớn và tâm thức đang chú niệm như chúng đang là thực tại.  
Việc tuệ tri về vô ngã thì không thể nào thông qua việc tư duy hoặc 
sự lý luận thuộc lãnh vực triết học mà có được.  Nó chỉ có thể - do 
thông qua Tri Thức Tuệ Giác mà chứng đạt được từ nơi việc thực 
hành Thiền Định.  Do đó, Đức Phật đã gọi tuệ tri đạt được do thông 
qua Thiền Định (Tu Tập Trí) Siêu Lý Luận, có ý nghĩa là nó không 



 302       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

thể nào nhận thức được do thông qua sự lý luận, hoặc nó không là đối 
tượng của sự lý luận. 

Với tuệ tri nầy, các bạn sẽ đi đến nhận thức sâu sắc giá trị của 
việc quan sát các cảm giác bất duyệt ý và thấy được tầm quan trọng 
của việc chú niệm các cảm giác bất duyệt ý với sự kiên trì bất động 
và sự nỗ lực không ngừng. 

Ở trong bài Pháp Thoại “Những Nền Tảng của Chánh Niệm,” 
Đức Phật đã nói rằng: “Các cảm thụ là như vậy, căn nguyên của 
cảm thụ là như vậy, sự diệt mất của cảm thụ là như vậy.” (53) “Cảm 
giác là như vậy, nguồn gốc của nó là như vậy, sự biến mất của nó là 
như vậy.” (54) 

 
Three Ways Of Observing Unpleasant Feelings. 

There are three ways to deal with painful or unpleasant 
feelings.  The first way is “confrontation” which means to observe 
the pain firmly and attentively.  Without avoiding the pain or giving 
up the noting, you put strenuous effort into the practice.  This is like 
confronting the enemy in a battle.  Because this is a tough method, it 
can be tiring.  However, it will help you to understand the nature of 
unpleasant feelings within a short time and quickly overcome them. 

When the unpleasant feeling is very strong and intense, you can 
try the second method.  This method is the “guerrilla method”.  When 
the force of the enemy is much stronger than you, you should not 
confront him head – on, but go into “guerrilla warfare” by attacking 
sporadically, in small groups. 

Likewise, when you attentively observe the unpleasant feeling 
as best as you can, but the feelings persists and does not go away, you 
can get tired.  Then you should change the object and switch to noting 
the rising and falling of the abdomen or any other object.  This is like 
taking a rest in the cool shade of a tree after having been out in the 
scorching sun. 

Ba Phương Thức Cho Việc Quan Sát Các Cảm Giác. 
Có ba phương thức để đối phó các cảm giác đau đớn hoặc bất 

duyệt ý.  Phương thức thứ nhất là “sự đương đầu”, có ý nghĩa là quan 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       303 

 
 

sát sự đau đớn một cách kiên định và chuyên tâm.  Không có tránh xa 
sự đau đớn hoặc từ bỏ việc chú niệm, mà các bạn gia công nỗ lực 
trong việc thực hành.  Điều nầy giống như đang đương đầu với kẻ thù 
trong một trạn chiến.  Bởi vì đây là một phương pháp gian khổ, nó có 
thể làm cho mệt mỏi.  Tuy nhiên, nó sẽ trợ giúp các bạn để tuệ tri thực 
tính của cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) trong một thời gian ngắn, và 
một cách mau lẹ chế ngự được chúng. 

Khi cái cảm giác bất duyệt ý hết sức mạnh mẽ và dữ dội, các 
bạn có thể làm thử phương pháp thứ hai.  Phương pháp nầy là 
“phương pháp du kích”.  Khi lực lượng của kẻ địch dũng mãnh hơn 
các bạn, thì các bạn không nên đối đầu trực tiếp với anh ta, mà trái lại 
hãy đi vào “chiến tranh du kích” bằng với việc tấn công rải rác, trong 
các nhóm nhỏ. 

Tương tự như vậy, khi các bạn quan sát một cách chuyên tâm 
cái cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ) với hết cả năng lực mà các bạn có 
thể, nhưng cái cảm giác vẫn hiện hữu và không có ra đi, các bạn có 
thể bị mệt mỏi.  Thế thì, các bạn nên thay đổi đối tượng và chuyển 
sang việc chú niệm sự phồng lên và sự xộp xuống của cái bụng hoặc 
bất luận một đối tượng nào khác.  Điều nầy tựa như việc nghỉ ngơi ở 
trong bóng râm mát mẻ của một cổ thụ sau khi đã ra bên ngoài trong 
ánh mặt trời nóng như thiêu đốt. 

 
When you have regained your strength, note the unpleasant 

feeling again.  When you get tired, again rest in the shade by 
switching to another object.  Continue in this way until the unpleasant 
feeling has disappeared. 

If you are still not successful, you should use the third method.  
The third method is “coaxing” the enemy.  When the unpleasant 
feeling is very intense, you should not observe it attentively but only 
note it lightly, without losing awareness of it.  This method is not 
tiring or exhausting. 

This is like a person swimming in a river who, when getting 
tired, holds on to a log or a piece of bamboo floating in the river.  This 
method is not exhausting, but it takes a person who follows it longer 



 304       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

to understand and overcome the pain.  The meditator should use the 
method most suited to each situation. 

Khi các bạn đã lấy lại được năng lực của mình, thì hãy chú niệm 
lại cái cảm giác bất duyệt ý.  Khi các bạn đã cảm thấy mệt mỏi, hãy 
trở lại nghỉ ngơi ở trong bóng râm bằng cách chuyển đổi sang một đối 
tượng khác.  Hãy tiếp tục trong phương thức nầy cho đến khi cái cảm 
giác bất duyệt ý đã được biến mất. 

Nếu như các bạn vẫn không có thành công, thì các bạn nên sử 
dụng phương pháp thứ ba.  Phương pháp thứ ba là “dỗ dành kẻ thù.”  
Khi cái cảm giác bất duyệt ý hết sức dữ dội, các bạn không nên quan 
sát nó một cách chuyên tâm, mà trái lại chỉ quan sát nó một cách nhẹ 
nhàng, mà không làm mất sự tỉnh giác về nó.  Phương pháp nầy thì 
không có làm cho mệt mỏi hoặc kiệt sức. 

Điều nầy tựa như một người đang bơi trên một con sông mà 
cảm thấy đã mệt mỏi, thì hãy giữ lấy một khúc gỗ hoặc một thanh tre 
đang trôi nổi trên dòng sông.  Phương pháp nầy không có làm cho kiệt 
sức, nhưng nó làm cho một người noi theo nó phải mất thời gian lâu 
hơn để tuệ tri và chế ngự được sự đau đớn.  Thiền giả nên sử dụng 
phương pháp thích hợp nhất với từng mỗi tình huống. 

 
Take Care. 

When using any of these three methods, certain meditators have 
to pay special attention to the following points.  Meditators who are 
afflicted with heart disease, hypertension, or dizziness should not use 
the first method “confrontation”.  Because this is a tough method, 
their illness could get worse.  These meditators can either use the 
second or third method depending on the situation.  If they take the 
time to observe painful feelings with these two methods, over time they 
can also get relief from their illness and suffering. 

There is another point to be careful of.  When you observe an 
unpleasant feeling, in the beginning the pain will seem to get stronger.  
Then you will assume “The more I note, the stronger the pain 
becomes,” and so you might hesitate to observe the unpleasant feeling 
or might become afraid of it.  In fact, the pain is not getting worse but 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       305 

 
 

your concentration is getting stronger.  When the mind is not yet calm 
and concentrated, the pain is not very obvious or distinct.  As the mind 
grows calm and concentration develops, the noting mind realizes the 
nature of the pain more clearly, and so it seems as if the pain is getting 
stronger.  Therefore, you should not give up observing the pain, but 
note it bravely.  When you understand the pain in its true nature, it 
usually weakens or disappears completely. 

Hãy Cẩn Thận, 
Đang khi sử dụng bất luận một phương pháp nào ở trong những 

ba phương pháp nầy, một vài thiền giả cần phải đặc biệt chú ý đến các 
điểm sau đây.  Những thiền giả đã bị khổ sở với căn bệnh tim mạch, 
chứng tăng huyết áp, hoặc chóng mặt thì không nên sử dụng phương 
pháp thứ nhất, “sự đương đầu.”  Bởi vì đây là một phương pháp gian 
khổ, căn bệnh của họ có thể làm cho bị tệ hại hơn.  Các vị thiền giả 
nầy có thể sử dụng phương pháp thứ hai hoặc thứ ba tùy thuộc vào 
tình huống.  Nếu như họ dành thời gian để quan sát các cảm giác đau 
đớn với những hai phương pháp nầy, thì theo thời gian họ cũng có thể 
làm cho giảm bớt được căn bệnh và sự đau khổ của họ. 

Có một điểm khác nữa cần phải cẩn thận.  Đang khi các bạn 
quan sát một cảm giác bất duyệt ý, vào giai đoạn bắt đầu thì sự đau 
đớn sẽ xem như là mạnh mẽ hơn.  Thế rồi các bạn giả định rằng “Tôi 
càng chú niệm, sự đau đớn càng trở nên mạnh mẽ hơn” và như thế 
các bạn có thể ngần ngại để quan sát cái cảm giác bất duyệt ý hoặc có 
thể trở nên sợ hãi về nó.  Thực tế là, sự đau đớn không có đang trở 
nên tệ hại hơn nhưng mà sự định thức của các bạn đang trở nên mạnh 
mẽ hơn.  Khi tâm thức vẫn chưa có an tịnh và đã được định thức, thì 
sự đau đớn vẫn chưa có rõ ràng hoặc là đặc thù.  Trong khi tâm thức 
dần dần trở nên an tịnh và sự định thức phát triển, tâm thức đang chú 
niệm chứng tri sự đau đớn một cách rõ ràng hơn, và vì vậy nó có vẻ y 
như thể là sự đau đớn trở nên mạnh mẽ hơn vậy.  Vì vậy, các bạn 
không nên từ bỏ việc quan sát sự đau đớn, mà trái lại hãy chú niệm 
nó một cách dũng cảm.  Khi các bạn tuệ tri được sự đau đớn ở trong 
chân thực tính của nó, thì nó thường là bị suy giảm đi hoặc biến mất 
một cách hoàn toàn. 

 



 306       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

There is another thing you should know.  Some meditators think 
that only the unpleasant feelings that arise during meditation should 
be observed, not the painful feelings caused by an illness.  This 
assumption is not correct. 

The unpleasant feeling experienced during meditation is a 
mental phenomenon associated with the body, as is the unpleasant 
feeling experienced from an illness.  All mental and physical 
processes are phenomena to be observed.  There are no mental or 
physical phenomena that should not be noted.  Therefore, whether an 
unpleasant feeling arises from meditation or from an illness, it has to 
be noted in order to understand its impermanent, unsatisfactory, and 
non – self nature. 

Có một điều khác nữa các bạn nên hiểu biết.  Một vài thiền giả 
nghĩ rằng chỉ có các cảm giác bất duyệt ý mà khởi sinh trong lúc thiền 
định thì nên được quan sát, chứ chẳng phải là các cảm giác đau đớn 
mà do bởi một căn bệnh đã gây ra.  Sự giả thiết nầy là không chính 
xác. 

Cảm giác bất duyệt ý đã trải nghiệm trong lúc thiền định là một 
hiện tượng thuộc lãnh vực tinh thần đã được kết hợp với cơ thể, y như 
là cái cảm giác bất duyệt ý đã trải nghiệm từ một căn bệnh.  Tất cả 
các quá trình thuộc lãnh tinh thần và thể chất đều là những hiện tượng 
phải được quan sát.  Không có hiện tượng thuộc lãnh vực tinh thần 
hoặc thể chất mà không nên được chú niệm.  Do đó, cho dù một cảm 
giác bất duyệt ý mà khởi sinh do từ thiền định hoặc từ một căn bệnh, 
nó phải được chú niệm nhằm để tuệ tri được thực tính vô thường, bất 
toại nguyện, và vô ngã của nó. 

 
Becoming Enlightened By Observing Pain. 

In Sri Lanka, there are records from long ago that give 
examples of people attaining enlightenment by observing the painful 
feelings caused by a disease.  I would like to tell you about one of 
these examples.  There was a senior monk who was sick and suffering 
from severe pain.  The pain was so strong that he could neither eat 
with his own hands nor control his bowels and bladder.  He was 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       307 

 
 

groaning and writhing in his bed.  On seeing how the senior monk 
was suffering, a young monk was filled with a feeling of spiritual 
urgency, saying “Formations associated with vitality (Jīvitindriya) 
are suffering.” 

Then the senior monk said: “My friend, if I die in this situation, 
I am sure that I will reborn in the realm of the deities.  I have no doubt 
about it.  But I cannot forsake my morality for the benefit of being 
reborn in the realm of the deities.  To enjoy the sensual pleasures in 
the realm of the deities is the same as disrobing and abandoning the 
restraint of the disciplinary code for monks.  So, I will make an effort 
to die without losing my morality.” 

Trở Nên Được Giác Ngộ Qua Việc Quan Sát Sự Đau Đớn. 
Trong Đảo Quốc Lanka (Tích Lan), có những tài liệu ghi chép 

các sự kiện cách đây đã lâu mà qua đó đưa ra những tấm gương về 
con người đã thành đạt được sự giác ngộ qua việc quan sát các cảm 
giác đau đớn do bởi một căn bệnh đã gây ra.  Sư muốn nói với các 
bạn về một trong những tấm gương nầy.  Đã có một vị tu sĩ trưởng 
lão Ngài đã thọ bệnh và đang đau khổ từ cơn đau khốc liệt.  Sự đau 
đớn rất là dữ dội cho đến nỗi Ngài không thể thọ thực với chính đôi 
bàn tay của mình mà cũng không kiểm soát luôn cả ruột và bàng 
quang của mình.  Ngài đã đang rên rỉ và quằn quại ở trên giường của 
Ngài.  Đang khi nhìn thấy tình trạng vị tu sĩ trưởng lão đang đau khổ, 
một vị tu sĩ trẻ tuổi đã tràn ngập với một cảm giác khẩn trương ở mặt 
tâm linh, nói rằng “Các hình thái (Pháp Hữu Vi) đã có liên quan đến 
khả năng sinh tồn (Mạng Quyền) đều là đau khổ.” 

Thế rồi, vị tu sĩ trưởng lão đã nói “Nầy Hiền Hữu, nếu như Tôi 
mệnh chung trong tình huống nầy, thì Tôi tin chắc rằng Tôi sẽ tục sinh 
ở trong Cõi Giới của Chư Thiên.  Chắc chắn là thế, không còn nghi 
ngờ gì nữa.  Thế nhưng Tôi không thể nào từ bỏ đức hạnh của mình 
cho quả phúc lợi của việc được tục sinh ở trong Cõi Giới của Chư 
Thiên.  Để thụ hưởng các dục trần ở trong Cõi Giới của Chư Thiên thì 
cũng chẳng khác nào như việc cởi bỏ y áo và việc từ bỏ sự kiểm thúc 
giới luật của các vị tu sĩ (để hoàn tục).  Do vậy, Tôi sẽ nỗ lực để mệnh 
chung mà không có làm mất đức hạnh của mình.” 

 



 308       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

The subcommentary to the Visuddhimagga explains these 
words as follows “The morality I kept will not exist anymore in my 
next life.  Therefore, I will die without being reborn in order not to 
lose my morality.” (55) 

This means that the senior monk wanted to make an effort to 
attain Parinibbāna.  After saying these words, the senior monk 
attentively observed the painful feelings caused by his disease.  He 
realized the characteristics of impermanence, unsatisfactoriness, and 
non – self and gradually went through the stages of insight – 
knowledge. Finally, he attained all the path – and fruition – 
knowledges and became fully enlightened. (56) 

When we look at this story, it is evident that the extinction of the 
defilements and the cessation of suffering is possible by noting the 
unpleasant feelings caused by a disease.  Actually, it is nothing 
unusual but quite natural. 

Bộ Phụ Chú Giải của Kinh Thanh Tịnh Đạo giải thích những 
lời nói nầy như sau: “Đức hạnh mà Tôi đã gìn giữ sẽ không có hiện 
hữu ở trong kiếp sống kế tiếp của tôi nữa.  Vì vậy, Tôi sẽ mệnh chung 
mà không có việc tục sinh để mà không đánh mất đức hạnh của mình.” 
(55) 

Điều nầy có ý nghĩa là vị tu sĩ trưởng lão đã mong cầu nỗ lực 
để thành đạt Viên Tịch Níp Bàn.  Sau khi đã nói những lời nói nầy, 
vị tu sĩ trưởng lão đã quan sát một cách chuyên tâm các cảm giác đau 
đớn do bởi căn bệnh của mình đã gây ra.  Ngài đã chứng tri các đặc 
tướng của sự vô thường, sự bất toại nguyện, và sự vô ngã và dần dần 
đã trải qua các giai đoạn của Tri Thức Tuệ Giác.  Cuối cùng, Ngài đã 
thành đạt hết tất cả các Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả 
Vị (Tuệ Quả) và đã trở nên Bậc hoàn toàn đã được giác ngộ. (56) 

Khi chúng ta nhìn vào câu chuyện nầy, rõ ràng là sự tiệt diệt các 
Pháp phiền não và sự chấm dứt của sự khổ đau là khả thi qua việc chú 
niệm các cảm giác bất duyệt ý do bởi một căn bệnh đã gây ra.  Thực 
sự, nó không có chi là khác thường mà trái lại là hoàn toàn thường 
nhiên. 

 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       309 

 
 

Nowadays, Too, Diseases Get Cured. 
Nowadays, too, we find many people who, by observing the 

painful feelings of a disease, have not only made progress in their 
meditation but have also overcome their disease.  A great number of 
patients have been cured of diseases such as urinary problems, peptic 
ulcers, abscesses, or in one case a ganglion in the heel causing 
unbearable pain and needing surgery.  However, a meditator should 
be careful about this point: the aim of noting the pain is not to make 
it go away but to understand its true nature. 

Therefore, each feeling that arises, whether it be pleasant or 
unpleasant, must be attentively observed in order to understand its 
true nature.  The Buddha said that pleasant feelings, unpleasant 
feelings, and neither pleasant – nor – unpleasant feelings must be 
observed as they really are. 

Ngày Nay, Hơn Thế Nữa, Các Căn Bệnh Đã Được  
Chữa Khỏi. 

Ngày nay, hơn thế nữa, chúng ta thấy được có rất nhiều người, 
qua việc quan sát các cảm giác đau đớn của một căn bệnh, thì không 
những chỉ làm cho tiến hóa ở trong Thiền Định của họ mà cũng còn 
chế ngự được căn bệnh của họ.  Một số lượng rất lớn về các bệnh nhân 
đã được chữa khỏi các căn bệnh chằng hạn như là các vấn đề tiết niệu, 
loét dạ dầy, các viêm mủ, hoặc trong một trường hợp của hạch thần 
kinh ở trong gót chân đang gây ra sự đau đớn bất khả kham và đang 
cần đến phẫu thuật.  Tuy nhiên, một vị thiền giả nên cẩn thận về điểm 
nầy: mục đích của việc chú niệm sự đau đớn không phải là làm cho 
nó ra đi, mà là để tuệ tri được chân thực tính của nó. 

Do đó, từng mỗi cảm giác mà khởi sinh, cho dù nó là duyệt ý 
hoặc bất duyệt ý, cần phải được quan sát một cách chuyên tâm để mà 
tuệ tri được chân thực tính của nó.  Đức Phật đã nói rằng các cảm giác 
duyệt ý (Hỷ Thọ), các cảm giác bất duyệt ý (Khổ Thọ), và các cảm 
giác chẳng phải duyệt ý mà cũng chẳng phải bất duyệt ý (Xả Thọ) cần 
phải được quan sát như chúng đang là thực tại. 

 
Do Not Change Your Posture – Get Up And Walk. 



 310       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

In regard to unpleasant feelings, there are a few more things I 
would like to mention.  Even though you may observe pain very 
patiently, it is only natural that you will come to a point when you will 
want to change posture because the pain has not diminished or 
disappeared.  You should not change your posture and continue to sit.  
If you do so, you will get used to immediately changing the posture 
once there is the slightest pain, or changing after having sat for a long 
time even when there is no pain.  This will interrupt the momentum of 
your concentration. 

Therefore, if you have the desire to change your posture due to 
unbearable pain, you should get up and practice walking meditation.  
Do not just walk for a short while to get rid of the pain or relax the 
legs; walk at least one hour, or a bit more. Only then should you sit 
again. 

Không Thay Đổi Tư Thế Của Các Bạn – Hãy Đứng Lên 
Và Bộ Hành. 

Về các cảm giác bất duyệt ý, có một vài điều nữa Sư muốn đề 
cập đến.  Mặc dù các bạn có thể quan sát sự đau đớn một cách hết sức 
kham nhẫn, lẽ tất nhiên là các bạn chỉ sẽ đi đến quyết định khi mà các 
bạn sẽ muốn thay đổi tư thế bởi vì sự đau đớn đã không có giảm bớt 
đi hoặc đã không biến mất.  Các bạn không nên thay đổi tư thế của 
mình và hãy tiếp tục ngồi.  Nếu như các bạn làm như vậy, các bạn sẽ 
quen với việc thay đổi tư thế ngay lập tức một khi có một tí ti sự đau 
đớn, hoặc với việc thay đổi sau khi đã ngồi trong một thời gian dài 
thậm chí không có sự đau đớn nào cả.  Điều nầy sẽ làm gián đoạn 
động lực sự định thức của các bạn. 

Vì vậy, nếu như các bạn có sự mong cầu để thay đổi tư thế của 
mình do bởi sự đau đớn bất khả kham, thì các bạn nên đứng dậy và 
hãy thực hành Thiền Hành.  Đừng có bộ hành chỉ vừa vặn trong một 
thời gian ngắn ngủi để thoát khỏi sự đau đớn hoặc để thư giãn đôi 
chân; hãy bộ hành ít nhất một giờ đồng hồ, hoặc nhiều hơn một chút.  
Chỉ sau đó thì các bạn nên trở lại ngồi. 

 
Unawareness Of Pleasant Feelings. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       311 

 
 

There is not as much to say regarding mindfulness of pleasant 
feelings.  It is easier to remember, to observe or be mindful of 
unpleasant feelings such as pain, numbness, or unpleasant mental 
feelings, but one tends to be forgetful of observing pleasant feelings.  
Therefore, you have to be especially careful to observe pleasant 
feelings as well. 

Always be mindful of noting pleasant feelings attentively until 
they disappear.  When you are happy, note it as “happy, happy.”  
When you are glad, note it as “glad, glad.”  When the noting goes 
well, observe it as “going well, going well.”  When the mind is calm, 
note it as “calm, calm.”  When there is liking, note it as “liking, 
liking.”  When you feel a pleasant feeling, note it as “pleasant, 
pleasant.”  When you are satisfied with yourself, note it as “satisfied, 
satisfied.”  When rapture arises, note it as “rapture, rapture.” 

Bất Tỉnh Giác Về Các Cảm Giác Duyệt Ý. 
Chẳng có nhiều lắm để nói về phần chánh niệm vào các cảm 

giác duyệt ý.  Thật là dễ dàng hơn để ghi nhớ, để quan sát, hoặc giữ 
gìn chánh niệm vào các cảm giác bất duyệt ý chẳng hạn như là sự đau 
đớn, sự tê cứng, hoặc các cảm giác bất duyệt ý thuộc tinh thần; mà 
trái lại người ta có xu hướng để bị lãng quên vào việc quan sát các 
cảm giác duyệt ý.  Vì thế, các bạn phải đặc biệt cẩn thận để cũng quan 
sát các cảm giác duyệt ý. 

Hãy luôn giữ gìn chánh niệm một cách chuyên tâm vào việc chú 
niệm các cảm giác duyệt ý cho đến khi chúng biến mất.  Khi các bạn 
hạnh phúc, hãy chú niệm nó như vầy “hạnh phúc à, hạnh phúc à.”  Khi 
các bạn hoan hỷ, hãy chú niệm nó như vầy “hoan hỷ à, hoan hỷ à.”  
Khi việc chú niệm diễn ra tốt đẹp, hãy quan sát nó như vầy “tiến triển 
tốt à, tiến triển tốt à.”  Khi tâm thức an tịnh, hãy chú niệm nó như vầy 
“an tịnh à, an tịnh à.”  Khi có sự ưa thích, hãy chú niệm nó như vầy 
“ưa thích à, ưa thích à.”  Khi các bạn cảm thọ một cảm giác duyệt ý, 
hãy chú niệm nó như vầy “duyệt ý à, duyệt ý à.”  Khi các bạn đã hài 
lòng với chính mình, hãy chú niệm nó như vầy “đã hài lòng à, đã hài 
lòng à.”  Khi phỉ lạc khởi sinh, hãy chú niệm nó như vầy “phỉ lạc à, 
phỉ lạc à.” 

 



 312       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Awareness Of Other Objects. 
When observing the rising and falling movement of the 

abdomen during sitting meditation, you might sometimes hear a loud 
or piercing sound.  Any sound that is distinct should be observed and 
noted as “hearing, hearing.”  When the sound has disappeared, you 
should go back to noting rising and falling.  If the sound does not stop 
within a short time but persist, you should ignore the sound and note 
the rising and falling or any other dominant object.  Sometimes you 
can hear a sound that is not very loud or distinct, for example the 
sound of cars that are passing in the distance.  You do not need to 
note this kind of sound; rather, stay with another object that is more 
distinct. 

If you smell a fragrant or bad odour during sitting or walking 
meditation, you should note it as “smelling, smelling.”  If you think 
about the smell, note it as “thinking, thinking.”  If you like or crave 
the scent, note it as “liking, liking” or “craving, craving.”  If you 
dislike the smell, note it as “disliking, disliking.”  Observe and note 
every smell accordingly, in its true nature. 

These objects belong to the sections on “The Six Bases” and 
“The Five Hindrances” in the Chapter “Contemplation of Mind – 
Objects,” in the discourse “The Foundations of Mindfulness.” 

Sự Tỉnh Giác Về Các Đối Tượng Khác. 
Đang khi quan sát sự chuyển động phồng lên và xộp xuống của 

cái bụng trong lúc Thiền Tọa, đôi khi các bạn có thể nghe một âm 
thanh to lớn hoặc nhức buốt.  Bất luận âm thanh nào mà nó là đặc thù 
thì phải được quan sát và chú niệm như vầy “đang nghe à, đang nghe 
à.”  Khi âm thanh đã biến mất đi, các bạn nên quay trở lại việc chú 
niệm phồng lên và xộp xuống.  Nếu như âm thanh không dừng lại 
trong một thời gian ngắn mà trái lại vẫn hiện hữu, các bạn nên phớt 
lờ cái âm thanh và hãy chú niệm sự phồng lên và sự xộp xuống, hoặc 
bất luận một đối tượng trưởng trội nào khác.  Đôi khi các bạn có thể 
nghe một âm thanh mà không có quá lớn hoặc đặc thù, ví dụ như âm 
thanh của những chiếc xe đang đi qua ở đàng xa.  Các bạn không cần 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       313 

 
 

phải để chú niệm cái thể loại của âm thanh nầy, thay vào đó, hãy an 
trú với một cái đối tượng nào khác mà nó đặc thù hơn. 

Nếu như các bạn ngửi một mùi hơi thơm tho hoặc hôi thúi đang 
khi Thiền Tọa hoặc Thiền Hành, các bạn nên chú niệm nó như vầy 
“đang ngửi mùi à, đang ngửi mùi à.”  Nếu như các bạn nghĩ suy về 
mùi hơi, hãy chú niệm nó như vầy “đang nghĩ suy à, đang nghĩ suy 
à.”  Nếu như các bạn ưa thích hoặc ái luyến hương thơm, hãy chú 
niệm nó như vầy “đang ưa thích à, đang ưa thích à” hoặc “đang ái 
luyến à, đang ái luyến à.”  Nếu như các bạn không ưa thích mùi hơi, 
hãy chú niệm nó như vầy “đang không ưa thích à, đang không ưa thích 
à.”  Hãy quan sát và hãy chú niệm từng mỗi mùi hơi một cách tương 
ứng, ở trong chân thực tính của nó. 

Những đối tượng nầy thuộc ở các phần nói về “Lục Căn” và 
“Ngũ Pháp Chướng Ngại (Triền Cái)” ở trong Chương “Suy Niệm về 
Các Đối Tượng của Tâm Thức” trong bài Pháp Thoại “Những Nền 
Tảng của Chánh Niệm.” 

 
Awareness In Daily Activities. 

When you intend to sit down to eat, first note the intension to sit 
down as “intention, intention.”  When you sit down, observe the 
movement of the body as you lower it, and note it as “sitting down, 
sitting down.” [These instructions are given for meditators who sit on 
the floor in the dining hall, as it is custom in Myanmar and other 
Asian countries.]  When you touch the mat, note it as “touching, 
touching,” and when changing the positions of the hands or feet, note 
that as “changing, changing.” In this way, observe all the different 
movements in as much detail as possible until you are sitting 
comfortably.  Observe sitting down in this way whenever you have to 
sit down.  The more details you can observe, the better. 

Sự Tỉnh Giác Trong Các Sinh Hoạt Hằng Ngày. 
Khi các bạn có tác ý ngồi xuống để thọ thực, trước tiên hãy chú 

niệm cái tác ý để ngồi xuống như vầy “tác ý à, tác ý à.”  Khi các bạn 
ngồi xuống, hãy quan sát sự chuyển động của cơ thể trong lúc các bạn 
hạ thấp nó xuống, và hãy chú niệm nó như vầy “đang ngồi xuống à, 
đang ngồi xuống à.” [Những hướng dẫn nầy đã được đưa ra cho các 



 314       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

thiền giả mà họ ngồi trên nền nhà ở trong phòng ăn, vì nó là phong 
tục của nước Miến Điện và các nước thuộc Châu Á khác.]  Khi các 
bạn chạm vào cái tọa cụ, hãy chú niệm nó như vầy “đang đụng à, đang 
đụng à,” và đang khi thay đổi các vị trí của những bàn tay hoặc những 
bàn chân, hãy chú niệm điều đó như vầy “đang thay đổi à, đang thay 
đổi à.”  Trong phương thức nầy, hãy quan sát tất cả các chuyển động 
sai khác nhau càng được nhiều chi tiết càng tốt cho đến các bạn đã 
đang ngồi một cách thoải mái.  Hãy quan sát việc ngồi xuống theo 
phương thức nầy mỗi khi các bạn phải ngồi xuống.  Các bạn có thể 
quan sát càng được nhiều chi tiết, thì càng tốt. 

 
When you are comfortably sitting at the table, look at the dishes, 

noting “looking, looking” or “seeing, seeing.”  When you reach for 
the spoon, not it as “reaching, reaching.”  When you touch the spoon, 
note it as “touching, touching.”  When you scoop the rice, note it as 
“scooping, scooping, scooping.”  When you lift the spoon to the 
mouth, note it as “lifting, lifting.”  When you bend the head a little 
bit, note it as “beding, bending.”  When you open the mouth, note it 
as “opening, opening.”  When you put the food into the mouth, note 
it as “placing, placing.”  When you put the hand down again, note it 
as “putting down, putting down.”  When you start chewing the food, 
note it as “chewing, chewing.”  When you taste the food, note it as 
“tasting, tasting.”  When you want to swallow the food, note it as 
“swallowing, swallowing.”  When you note all the actions and 
movements in as much detail as you can, you will be certain to derive 
surprising benefits. 

Khi các bạn đã đang ngồi vào bàn một cách thoải mái, hãy nhìn 
vào các đĩa, và chú niệm là “đang nhìn à, đang nhìn à” hoặc “đang 
thấy à, đang thấy à.”  Khi các bạn với tay lấy cái muỗng, hãy chú niệm 
nó như vầy “đang với lấy à, đang với lấy à.”  Khi các bạn chạm vào 
cái muỗng, hãy chú niệm nó như vầy “đang đụng à, đang đụng à.”  
Khi các bạn múc cơm, hãy chú niệm nó như vầy “đang múc à, đang 
múc à.”  Khi các bạn dỡ lên tới miệng, hãy chú niệm nó như vầy “đang 
dỡ lên à, đang dỡ lên à.”  Khi các bạn gập đầu lại một chút ít, hãy chú 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       315 

 
 

niệm nó như vầy “đang co gập lại à, đang co gập lại à.”  Khi các bạn 
mở miệng ra, hãy chú niệm nó như vầy “đang mở ra à, đang mở ra à.”  
Khi các bạn đặt vật thực vào trong miệng, hãy chú niệm nó như vầy 
“đang đặt à, đang đặt à.”  Khi các bạn lại đặt bàn tay xuống lần nữa, 
hãy chú niệm nó như vầy “đang đặt xuống à, đang đặt xuống à.”  Khi 
các bạn bắt đầu việc nhai vật thực, hãy chú niệm nó như vầy “đang 
nhai à, đang nhai à.”  Khi các bạn thưởng thức vật thực, hãy chú niệm 
nó như vầy “đang thưởng thức à, đang thưởng thức à.”  Khi các bạn 
muốn để nuốt vật thực, hãy chú niệm nó như vầy “tác ý à, tác ý à.”  
Khi các bạn đang nuốt, hãy chú niệm nó như vầy “đang nuốt à, đang 
nuốt à.”  Khi các bạn chú niệm hết tất cả những động tác và các 
chuyển động được càng nhiều chi tiết mà các bạn có thể, thì các bạn 
sẽ nhận được các quả phúc lợi thật đáng ngạc nhiên. 

 
Likewise, you have to observe all other daily activities in detail.  

Activities such as waking up, getting up, washing your face, taking a 
bath, washing or changing your clothes, going to the bathroom, 
drinking, preparing the bed, or lying down.  You have to move as 
slowly as possible so that you are able to observe each and every 
activity.  When you go to bed, observe “lying” or “touching” lightly 
and superficially.  If you observe the lying posture or the touch – 
points attentively, you might not fall sleep. 

Tương tự như vậy, các bạn phải quan sát tỉ mỉ tất cả các sinh 
hoạt hằng ngày.  Các sinh hoạt chẳng hạn như là đang thức dậy, đang 
đứng lên, đang rửa mặt của mình, đang tắm, đang giặt giũ hoặc đang 
thay các y phục, đang đi vệ sinh, đang uống, đang chuẩn bị lên giường 
hoặc đang nằm xuống.  Các bạn phải cử động càng chậm càng tốt cho 
đến mức mà các bạn có khả năng để quan sát được từng mỗi và mọi 
sinh hoạt.  Khi các bạn đi ngủ, hãy quan sát “việc nằm” hoặc “việc 
đụng” một cách nhẹ nhàng và một cách ước lược.  Khi các bạn quan 
sát tư thế đang nằm hoặc các điểm tiếp xúc một cách chuyên tâm, các 
bạn có thể không ngủ thiếp đi được. 

 
The Sure Practice. 



 316       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

When you can be continuously mindful and can practise without 
gaps, you will not only be following the Buddha’s instructions, but 
you will be able to attain enlightenment as well.  In the Apaṇṇaka 
Sutta, the Buddha explained the practice that inevitably leads to 
enlightenment (Apaṇṇakapaṭipadā). (57) 

The Buddha said that with the fulfillment of the following three 
factors, one can without a doubt become fully enlightened: 

· Guarding the doors of the six sense faculties (Indriyesu 
guttadvāro), 

· Moderation in eating (Bhojane mattaññū), 
· Devotion to mindfulness (Jāgariyaṃ anuyutto). 

Đoan Chắc Thực Hành. 
Khi các bạn có thể giữ chánh niệm một cách liên tục và có thể 

thực hành không có gián đoạn, các bạn sẽ không chỉ tùng thuận theo 
các huấn thị của Đức Phật, mà các bạn cũng sẽ có khả năng để đạt 
được sự giác ngộ.  Trong bài Kinh Bất Khuyết Điểm, Đức Phật đã 
giải thích sự thực hành mà tất yếu dắt dẫn đến sự giác ngộ (Pháp 
Hành Bất Khuyết Điểm). (57) 

Đức Phật đã nói rằng với việc thành tựu viên mãn ba yếu tố sau 
đây, người ta có thể trở nên hoàn toàn được giác ngộ mà chẳng một 
chút nghi ngờ: 

· Việc cẩn phòng các cửa của sáu giác quan (Thu Thúc Lục 
Căn). 

· Sự điều độ trong việc ăn uống (Tiết Độ Ẩm Thực). 
· Sự chuyên tâm trong chánh niệm (Cẩn Túc Tỉnh Giác). 
 
The Buddha explained the first point as “Cakkhunā rūpaṃ 

disvā na nimittaggāhī hoti nānubyañjanaggāhī.” (58)  It means 
“Having seen a form with the eye, one does not grasp after its sign, 
nor does one grasp after its details.” Applied to all the sense – doors, 
it means that one must be constantly mindful of whatever one sees, 
hears, smells, tastes, touches, or think in order to guard the six sense 
– doors against mental defilements. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       317 

 
 

Đức Phật đã giải thích điểm thứ nhất nầy là: “Khi mắt thấy sắc, 
không nắm giữ tướng chung cũng không nắm giữ tướng riêng.” 
(58)  Nó có ý nghĩa là “Với mắt đã đang nhìn thấy một hình sắc, người 
ta không có nắm lấy sau cái biểu trưng của nó, người ta cũng không 
nắm lấy sau các chi tiết của nó.”  Được áp dụng đến tất cả các Căn 
Môn, nó có ý nghĩa là người ta phải thường luôn gìn giữ chánh niệm 
vào bất luận điều chi mà người ta được thấy, nghe, ngửi, nếm, đụng, 
hoặc nghĩ suy nhằm để cẩn phòng các Căn Môn làm giảm sút những 
phiền não tinh thần. 

 
With regard to third point, the Buddha said that in the daytime 

one has to practise walking and sitting meditation alternately to 
overcome the hindrances.  During the night, one can divide the time 
into three periods.  During the first and third watches of the night one 
should practise walking and sitting meditation to get rid of the 
hindrances.  One should only sleep four hours during the second 
watch of the night.  During the remaining twenty hours one should 
practise meditation without interruption.  This is what it means to 
always be alert and mindful. 

To sum up: 
Guard your sense doors, 
Take food in moderation, 

Be alert and mindful. 
This is the threefold practice, 

That leads to the kingdom of Nibbāna 
And to certain liberation. 

Về điểm thứ ba, Đức Phật đã nói rằng vào lúc ban ngày người 
ta phải thực hành Thiền Hành và Thiền Tọa một cách xen kẽ với nhau 
để chế ngự các Pháp chướng ngại (Triền Cái).  Vào lúc ban đêm, 
người ta có thể chia thời gian thành ba giai đoan.  Trong các phiên 
canh thứ nhất và thứ ba của ban đêm, người ta nên thực hành Thiền 
Hành và Thiền Tọa để thoát khỏi các Pháp chướng ngại (Triền Cái).  
Người ta chỉ nên ngủ bốn giờ đồng hồ trong lúc phiên canh thứ hai 
của ban đêm.  Trong hai mươi giờ đồng hồ còn lại, người ta nên thực 



 318       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

hành Thiền Định mà không có sự gián đoạn.  Điều nầy nó có ý nghĩa 
là thường luôn cảnh giác đề phòng và gìn giữ chánh niệm. 

Tóm lại: 
Hãy cẩn phòng các Căn Môn của mình, 

Hãy thọ thực trong sự điều độ, 
Hãy cảnh giác đề phòng và gìn giữ chánh niệm, 

Đây là ba yếu tố thực hành, 
Mà dắt dẫn đến miền vĩnh hằng của Níp Bàn, 

Và chắc chắn đưa đến sự giải thoát. 
 

Progress Of Insight – Knowledge. 

Understanding Is Insight. 
The purpose of Insight Meditation is to understand the 

individual characteristics that apply specifically to mental and 
physical phenomena as well as the general characteristics of 
impermanence, unsatisfactoriness, and non – self that are common to 
all mental and physical objects.  Since the purpose is the 
understanding the true nature of phenomena, the task of insight 
meditation is not finished by merely achieving a calm and serene 
mind.  It is necessary to understand that the task is only accomplished 
when you have gained understanding or realization.  If you do not 
fully grasp this point, you might assume that you have finished your 
task when the mind becomes calm and you experience some 
happiness; therefore you might give up before reaching the goal. 

Tiến Trình Của Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí). 

Tuệ Tri Là Tuệ Giác. 
Mục đích của Thiền Tuệ Giác là để tuệ tri những Biệt Tướng 

mà qua đó thích ứng một cách đặc biệt đối với các hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất, cũng như các Tổng Tướng của sự vô thường, sự 
bất toại nguyện và sự vô ngã đã là phổ thông đối với tất cả các đối 
tượng thuộc tinh thần và thể chất.  Vì mục đích là tuệ tri chân thực 
tính của các hiện tượng, thì nhiệm vụ của Thiền Tuệ Giác không được 
kết thúc đơn thuần chỉ là việc thành đạt một tâm thức yên tĩnh và 
thanh thản.  Cần phải hiểu rõ là nhiệm vụ chỉ được thành tựu một khi 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       319 

 
 

các bạn đã thành đạt được tuệ tri hay là sự chứng tri.  Nếu như các 
bạn không hoàn toàn nắm bắt được điểm nầy, thì các bạn có thể cho 
rằng các bạn đã hoàn thành nhiệm vụ của mình khi mà tâm thức trở 
nên yên tĩnh và các bạn trải nghiệm một vài niềm hạnh phúc; và vì 
thế các bạn có thể là bỏ cuộc trước khi đạt được mục tiêu. 

 
The First Insight – Knowledge: 

The Insight Knowledge Of Discerning Mental And Physical 
Phenomena (Nāmarūpapariccheda ñāṇa). 

When the mind becomes purified and calm, you are able to 
discern the object and the mind that is noting it.  You see that the 
rising and falling movement is different from the mind that observes 
it, or that the lifting and pushing movements differ from the mind that 
is noting them.  You are able to discern that the object, as a physical 
phenomenon, differs from the noting mind, which is a mental 
phenomenon.  This understanding is called the insight – knowledge 
that discerns mental and physical phenomena. 

When concentration deepens further, you no longer perceive 
the form of the abdomen when noting its rising and falling.  However, 
what you see very clearly is the forward and backward movement.  
This is the understanding of the specific characteristic of the wind 
element, namely motion; it is also an example of the insight – 
knowledge that discerns mental and physical phenomena. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Nhất. 

Tri Thức Tuệ Giác Về Việc Phân Biệt Các Hiện Tượng 
Thuộc Tinh Thần Và Thể Chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí). 

Khi tâm thức trở nên được thanh tịnh và yên tĩnh, thì các bạn có 
khả năng phân biệt được đối tượng và tâm thức mà qua đó đang chú 
niệm vào nó.  Các bạn nhận thấy rằng các chuyển động đang phồng 
lên và đang xộp xuống thì khác biệt với tâm thức mà quan sát nó; hoặc 
là các cử động đang dỡ lên và đang đưa đi thì khác biệt với tâm thức 
đang chú niệm vào chúng.  Các bạn có khả năng để phân biệt được 
rằng đối tượng, là một hiện tượng vật lý, khác biệt với tâm thức đang 
chú niệm, đó là một hiện tượng tinh thần.  Việc tuệ tri nầy đã được 



 320       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

gọi là Tri Thức Tuệ Giác mà phân biệt được các hiện tượng thuộc tinh 
thần và thể chất. 

Khi sự định thức trở nên sâu sắc hơn nữa, thì các bạn không còn 
cảm nhận được hình dạng của cái bụng đang khi chú niệm sự phồng 
lên và sự xộp xuống của nó.  Tuy nhiên, điều mà các bạn nhận thấy 
hết sức rõ ràng là sự cử động tiến tới trước và thối lui lại.  Đây chính 
là sự tuệ tri về Biệt Tướng của Phong Tố Chất, có nghĩa là sự cử động; 
và nó cũng là một kiểu mẫu của Tri Thức Tuệ Giác mà phân biệt được 
các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất. 

 
The Second Insight – Knowledge: 

The Insight Knowledge Of Cause And Effect 
(Paccayapariggaha ñāṇa). 

Next you come to understand the cause and effect relationship 
between mental and physical phenomena.  During sitting meditation, 
you realize that it is because of the rising movement of the abdomen 
that the noting mind arises.  Likewise, because of the falling 
movement of the abdomen, the mind that notes falling arises.  During 
walking meditation, you realize that movement happens because of 
the intention to lift the foot.  And during daily activities, you realize 
that a bending movement arises because of the intention to bend, or 
that a stretching movement arises because of the intention to stretch.  
This understanding is called the insight – knowledge of cause and 
effect. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Hai: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Tác Nhân Và Hệ Quả  
(Duyên Sinh Thủ Chấp Trí). 

Tiếp theo, các bạn đi đến tuệ tri mối liên hệ Tác Nhân và Hệ 
Quả giữa các hiện tượng thuộc tinh thần và vật chất.  Đang khi Thiền 
Tọa, các bạn chứng tri được rằng là do bởi sự chuyển động phồng lên 
của cái bụng mà tâm thức đang chú niệm khởi sinh.  Tương tự như 
vậy, là do bởi sự chuyển động xộp xuống của cái bụng mà tâm thức 
chú niệm việc xộp xuống khởi sinh.  Đang khi Thiền Hành, các bạn 
chứng tri được rằng sự cử động xẩy ra là do bởi tác ý muốn dỡ bàn 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       321 

 
 

chân lên.  Và trong các sinh hoạt hằng ngày, các bạn chứng tri được 
rằng một cử động co gập lại khởi sinh là do bởi tác ý muốn co gập lại; 
hay là một cử động duỗi căng ra khởi sinh là do bởi tác ý muốn duỗi 
căng ra.  Việc tuệ tri nầy đã được gọi là Tri Thức Tuệ Giác về tác 
nhân và hệ quả. 

 
The Third Insight – Knowledge: 

The Insight Knowledge Of Clear Comprehension 
(Sammasana ñāṇa). 

As your mindfulness improves and concentration deepens 
further, you see the beginning, middle, and end of each rising, as well 
as of each falling movement.  When you observe painful feelings, they 
become more pronounced and you begin to see their unpleasant 
nature clearly.  If you observe them very attentively, you experience 
them disappearing.  To see this is to understand the characteristic of 
impermanence. 

You also come to understand the unsatisfactory nature of all 
things that arise and pass away.  This is to understand the 
characteristic of unsatisfactoriness.  Although you do not want to 
experience painful feelings, they arise in your meditation.  You have 
no control over them.  This is the characteristic of non – self. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Ba: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Liễu Tri Rõ Ràng  
(Quán Trạch Trí). 

Khi sự chánh niệm của các bạn được tiến hóa và sự định thức 
trở nên sâu sắc hơn nữa, thì các bạn nhìn thấy sự khởi sinh (Sinh), an 
trụ (Trụ) và chấm dứt (Diệt) của từng mỗi sự chuyển động phồng lên, 
cũng như của từng mỗi sự chuyển động xộp xuống.  Khi các bạn quan 
sát các cảm giác đau đớn, thì chúng trở nên rõ ràng hơn và các bạn 
bắt đầu thấy được thực tính bất duyệt ý của chúng một cách rõ ràng.  
Nếu như các bạn hết sức chuyên tâm quan sát chúng, các bạn trải 
nghiệm được chúng đang biến mất.  Nhận thấy được điều nầy là tuệ 
tri được đặc tướng của sự vô thường. 



 322       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Các bạn cũng đi đến để tuệ tri được thực tính bất toại nguyện 
của tất cả mọi sự việc mà khởi sinh và diệt mất.  Điều nầy là để tuệ tri 
được đặc tướng của sự bất toại nguyện.  Mặc dù các bạn chẳng mong 
cầu để được trải nghiệm các cảm giác đau đớn, chúng khởi sinh trong 
lúc thiền định của các bạn.  Các bạn không có quyền kiểm soát được 
chúng.  Đây chính là đặc tướng của sự vô ngã. 

 
When you attentively observe unpleasant feelings such as aches 

and pains, tingling and numbness, you are only aware of the object, 
which is the pain, and the noting mind.  At that moment you only see 
these two natural processes without being aware of the form of the 
body or the leg anymore.  So you come to understand that there is no 
person or being.  This is to contemplate non – self 
(Anattānupassanā). 

Understanding of the three characteristics of impermanence, 
unsatisfactoriness, and non – self is called the insight – knowledge of 
clear comprehension.  The deeper your concentration becomes, the 
better your understanding of the characteristics of impermanence, 
unsatisfactoriness, and non – self.  All physical phenomena and the 
mind that notes them are subject to these three characteristics.  As 
your insight – knowledge matures your attitude and outlook will 
change. 

Khi các bạn chuyên tâm quan sát các cảm giác bất duyệt ý chẳng 
hạn như là các cơn đau nhức và đau đớn, sự ngứa ngáy và sự tê cứng, 
các bạn chỉ có ý thức duy nhất về đối tượng, đó chỉ là sự đau đớn và 
tâm thức đang chú niệm.  Ngay khoảnh khắc ấy, các bạn chỉ có nhìn 
thấy duy nhất về hai quá trình thường nhiên nầy, mà chẳng còn ý thức 
chi về hình dáng của cơ thể hay là chân cẳng nữa.  Và như thế các bạn 
đi đến tuệ tri được rằng không có con người hoặc là hữu tình.  Điều 
nầy là để thẩm sát sự vô ngã (Vô Ngã Tùy Quán). 

Việc tuệ tri về ba đặc tướng của sự vô thường, sự bất toại 
nguyện và sự vô ngã đã được gọi là Tri Thức Tuệ Giác về sự liễu tri 
rõ ràng.  Sự định thức của các bạn trở nên sâu sắc hơn, và sự tuệ tri 
của các bạn về các đặc tướng của sự vô thường, sự bất toại nguyện, 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       323 

 
 

và sự vô ngã đã tốt đẹp hơn.  Tất cả các hiện tượng vật lý và tâm thức 
mà chú niệm vào chúng đều lệ thuộc vào cả ba đặc tướng nầy.  Khi 
Tri Thức Tuệ Giác của các bạn đã thuần thục chín muồi thì thái độ và 
quan điểm của các bạn sẽ thay đổi. 

 
The Fourth Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Arising And Passing Away 
(Udayabbaya ñāṇa). 

When the insight – knowledge of clear comprehension matures, 
unpleasant feelings such as aches and pains gradually decrease, and 
the meditation experience improves.  When you observe unpleasant 
feelings, you see them disappearing clearly and instantaneously with 
each noting, as if they were taken away by a hand. 

When you observe the rising and falling movements, you see a 
series of tiny little movements appearing and disappearing in quick 
succession.  When you observe daily activities such as sitting down, 
standing up, bending, or stretching, you also see many broken 
movements arising and passing away one after another.  During 
walking meditation too, you experience many tiny broken movements 
while lifting, pushing, and dropping the foot.  This understanding is 
called the insight – knowledge of arising and passing away. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Tư: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Khởi Sinh Và Sự Diệt Vong 
(Sinh Diệt Trí). 

Khi Tri Thức Tuệ Giác về sự liễu tri rõ ràng đã thuần thục chín 
muồi, thì các cảm giác bất duyệt ý chẳng hạn như là các cơn đau nhức 
và đau đớn dần dần giảm xuống và sự trải nghiệm về thiền định được 
tiến hóa.  Khi các bạn quan sát các cảm giác bất duyệt ý, thì các bạn 
nhìn thấy chúng đang biến mất một cách rõ ràng và một cách chớp 
nhoáng với từng mỗi chú niệm, y như thể chúng đã bị bởi một bàn tay 
lấy đi khỏi vậy. 

Khi các bạn quan sát các chuyển động đang phồng lên và đang 
xộp xuống, thì các bạn nhìn thấy một loạt các chuyển động nhỏ bé 
đang xuất hiện và đang biến mất trong sự tiếp nối nhau một cách mau 



 324       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

lẹ.  Khi các bạn quan sát các sinh hoạt hằng ngày chẳng hạn như là 
việc ngồi xuống, việc đứng lên, việc co gập lại, hoặc việc căng duỗi 
ra, thì các bạn cũng sẽ nhìn thấy rất nhiều chuyển động bị ngắt quãng 
đang lần lượt khởi sinh và đang diệt vong.  Đang khi Thiền Hành cũng 
vậy, các bạn trải nghiệm rất nhiều các cử động nhỏ bé bị ngắt quãng 
trong khi đang dỡ lên, đang đưa đi và đang hạ bàn chân xuống.  Việc 
tuệ tri nầy đã được gọi là Tri Thức Tuệ Giác về sự khởi sinh và sự 
diệt vong. 

 
Corruptions Of Insight. 

At the beginning of the fourth stage of insight – knowledge, 
there are almost no unpleasant feelings.  Furthermore, the objects 
seem to arise for noting by themselves, and the noting mind proceeds 
easily without much effort.  Because the mind is very calm and 
tranquil, you might experience joy and happiness.  You might feel 
rapture, and goose – flesh may often arise.  Or you may see many 
kinds of lights in your mind.  These experience are natural.  Because 
the body and mind are still and peaceful, you might feel exceptionally 
happy and serene.  As you never have experienced such happiness 
and bliss before, you might enjoy it very much. 

Những Pháp Băng Hoại Của Tuệ Giác. 
Vào giai đoạn đầu của Tri Thức Tuệ Giác thứ tư, thì hầu như 

không có các cảm giác bất duyệt ý.  Vả lại, các đối tượng dường như 
khởi sinh để cho chính tự chúng chú niệm, và tâm thức đang chú niệm 
tiến hành một cách dễ dàng mà không phải cố gắng chi cả.  Bởi vì tâm 
thức thì rất an tịnh và tĩnh lặng, các bạn có thể trải nghiệm sự vui 
sướng và niềm hạnh phúc.  Các bạn có thể cảm thụ phỉ lạc, và nổi da 
gà có thể thường luôn khởi sinh.  Hoặc các bạn có thể nhìn thấy rất 
nhiều thể loại ánh sáng ở trong tâm thức của các bạn.  Những trải 
nghiệm nầy là thường nhiên.  Bởi vì cơ thể và tâm thức thì tĩnh lặng 
và bình yên, các bạn có thể cảm thụ hạnh phúc và thanh thản một cách 
lạ thường.  Bởi vì trước đó các bạn chưa bao giờ có được trải nghiệm 
niềm hạnh phúc và hưởng phúc lạc viên mãn như vậy, các bạn có thể 
thụ hưởng nó rất nhiều. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       325 

 
 

 
Based on your personal and direct experience you have realized 

the three characteristics of impermanence, unsatisfactoriness, and 
non – self.  You also have clearly experienced the instantaneous 
arising and passing away of phenomena, as well as states of 
happiness and peace.  As a result, faith deepens and respect for the 
Triple Gem grows stronger.  You might want to persuade your 
parents, family, relatives, and friends to practise meditation.  You 
might also enjoy these mental states. 

All of these good experiences are called corruptions of insight 
(Vipassanupak kilesa) because they can cause attachment (Nikanti) 
to arise.  Nikanti is a form of greed, and it can block further progress. 

Dựa vào trải nghiệm trực tiếp trên bản thân của mình, các bạn 
đã chứng tri được ba đặc tướng về sự vô thường, sự bất toại nguyện 
và sự vô ngã.  Các bạn cũng có được trải nghiệm một cách rõ ràng 
việc chớp nhoáng khởi sinh và tức thì diệt vong của các hiện tượng, 
cũng như các trạng thái của niềm hạnh phúc và sự bình an.  Kết quả 
là, đức tin trở nên sâu sắc hơn và sự kính trọng đối với Tam Bảo tăng 
trưởng mạnh mẽ hơn.  Các bạn có thể có mong cầu để thuyết phục Mẹ 
Cha của mình, gia đình, những quyến thuộc, và các bạn hữu để thực 
hành thiền định.  Các bạn cũng có thể thụ hưởng những trạng thái tinh 
thần nầy. 

Tất cả các trải nghiệm tốt đẹp nầy đã được gọi là những băng 
hoại của Tuệ Giác (Minh Sát Tùy Phiền Não) bởi vì chúng có thể 
làm phát sinh ra sự dính mắc (Dục Vọng).  Dục Vọng là một hình 
thức của lòng tham muốn, và nó có thể lại còn ngăn chặn sự tiến hóa 
thêm nữa. 

 
In the scriptures, the corruptions of insight are listed in the 

following way: “Obhāso pīti passaddhi, adhimokkho ca paggaho; 
sukhaṃ ñāṇamupaṭṭhānamupekkhā ca nikanti ca.” (59) 

The ten kinds of Vipassanupakkilesas are: 
1. Light (Obhāsa), 
2. Clear Insight (knowledge)(Ñāṇa), 
3. Rapture (Pīti), 



 326       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

4. Tranquility of body and mind (Passaddhi), 
5. Happiness (Sukha), 
6. Determination (Adhimokkha), 
7. Effort (Paggaho), 
8. Confidence (Upaṭṭhāna), 
9. Equanimity (Upekkhā), 
10. Attachment (Nikanti) (to the above nine experiences) 

Trong các Văn Bản kinh điển, thì những Pháp băng hoại của 
Tuệ Giác đã được liệt kê theo phương thức như sau: “Hào quang, hỷ 
lạc, khinh an, thắng giải và cần miễn; an lạc trí minh, xác tín, hành 
xả và dục vọng.” (59) 

Mười thể loại của Minh Sát Tùy Phiền Não đó là: 
1. Ánh sáng (Hào Quang), 
2. Tuệ Giác tỏ tường (Sự liễu tri) (Trí Minh), 
3. Phỉ lạc (Hỷ Lạc), 
4. Tĩnh lặng về Thân và Tâm (Khinh An), 
5. Niềm hạnh phúc (An Lạc), 
6. Sự quyết tâm (Thắng Giải), 
7. Sự nỗ Lực (Cần Miễn), 
8. Sự tín thành (Xác Tín), 
9. Sự điềm tĩnh (Hành Xả), 
10. Sự dính mắc (Dục Vọng)(đến chín trải nghiệm trên). 
 
Of these ten corruptions of insight, only attachment is an 

unwholesome state of mind.  The other nine are wholesome.  When 
you become attached to these experiences, they can block further 
progress in practice.  Only for this reason are they called corruptions. 

It is important to understand that these pleasant experiences 
also must be noted so that you can be free from attachment and make 
further progress in meditation.  This understanding is called the 
purification of knowledge and vision of what is path and not path 
(Maggāmagga ñāṇa dassana visuddhi.) 

Trong mười Pháp băng hoại nầy của Tuệ Giác, thì chỉ có sự 
dính mắc (10) là một trạng thái vô tịnh hảo của tâm thức (Tâm Bất 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       327 

 
 

Thiện).  Chín Pháp còn lại là tịnh hảo.  Một khi các bạn trở nên đã 
dính mắc vào những trải nghiệm nầy, thì chúng có thể lại còn ngăn 
chặn sự tiến hóa thêm nữa trong Pháp Hành .  Chỉ vì lý do nầy mà 
chúng đã được gọi là các Pháp băng hoại. 

Cần phải tuệ tri rằng những trải nghiệm duyệt ý nầy cũng cần 
phải được chú niệm nhằm để các bạn có thể thoát khỏi sự dính mắc 
và được tiến hóa hơn nữa trong thiền định.  Việc tuệ tri nầy đã được 
gọi là sự thanh lọc của tri thức và quan kiến (tri kiến) về Pháp là Chính 
Đạo và chẳng phải là Chính Đạo (Đạo Phi Đạo Tri Kiến Tịnh). 

 
The Fifth Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Dissolution  
(Bhaṅga ñāṇa). 

After the fourth stage, you come to see the arising and passing 
away of phenomena even more clearly.  When your mindfulness 
improves, the arising of mental and physical objects becomes less 
obvious and you only see their passing away or dissolution.  At this 
stage it can happen that the shape and form of the body disappears.  
Sometimes the whole body seems to completely disappear with only 
the consciousness remaining.  Then you have to observe this 
consciousness as “knowing, knowing.” 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Năm: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Hoại Diệt  
(Hoại Diệt Trí). 

Sau giai đoạn thứ tư, các bạn đi đến nhìn thấy sự khởi sinh và 
sự diệt vong của các hiện tượng lại càng rõ ràng hơn nữa.  Khi chánh 
niệm của các bạn tiến hóa, sự khởi sinh của các đối tượng thuộc tinh 
thần và vật chất trở nên ít rõ ràng hơn, và các bạn chỉ còn nhìn thấy 
sự diệt vong hoặc sự hoại diệt của chúng.  Ở ngay giai đoạn nầy, nó 
có thể xẩy ra rằng hình dáng và ngoại hình của cơ thể biến mất.  Đôi 
khi nguyên cả cơ thể dường như hoàn toàn biến mất và duy nhất chỉ 
còn lại với tâm ý thức.  Thế rồi các bạn phải quan sát tâm ý thức nầy 
là “đang liễu tri à, đang liễu tri à.” 

 



 328       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

The Sixth Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Fear  
(Bhaya ñāṇa). 

When you are continuously confronted with the dissolution of 
mental and physical phenomena, you see them as really frightening.  
At times you are truly overcome with fear.  When you note this as 
“fear, fear,” the fearful mental state disappears again. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Sáu: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Sợ Hãi  
(Kinh Cụ Trí / Bố Úy Trí). 

Khi các bạn vẫn tiếp tục đối diện với sự hoại diệt của các hiện 
tượng thuộc tinh thần và thể chất, các bạn nhận thấy chúng thực sự là 
đáng khiếp sợ.  Đôi khi, các bạn phải thực sự làm chủ được sự sợ hãi.  
Khi các bạn chú niệm được điều nầy là “sợ hãi à, sợ hãi à,” thì trạng 
thái sợ hãi thuộc tinh thần lại biến mất đi. 

 
The Seven Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Misery  
(Ādīnava ñāṇa). 

As you experience the dissolution of all mental and physical 
phenomena whenever you note them, you come to see these 
phenomena as unsatisfactory and not pleasurable.  Though you have 
to continue to be mindful, there is no enthusiasm and you feel unhappy 
and miserable.  Sometimes you might even feel a sense of despair.  
When these mental states are noted, they disappear. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Bẩy: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Khốn Khổ  
(Khốn Khổ Trí / Quá Hoạn Trí). 

Khi các bạn trải nghiệm sự hoại diệt của tất cả các hiện tượng 
thuộc tinh thần và thể chất bất luận khi nào các bạn chú niệm chúng, 
các bạn đi đến nhận thấy các hiện tượng nầy là bất toại nguyện và bất 
duyệt ý.  Mặc dù các bạn vẫn phải tiếp tục giữ chánh niệm, chẳng có 
sự phấn khích và các bạn cảm thụ bất hạnh và thật đáng khốn khổ.  



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       329 

 
 

Thậm chí có đôi khi các bạn có thể cảm thụ một cảm giác tuyệt vọng.  
Khi những trạng thái tinh thần nầy đã được chú niệm, thì chúng biến 
mất. 

 
The Eight Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Disenchantment  
(Nibbidā ñāṇa or Nibbidānupas sanā ñāṇa). 

Next, you become weary of and disenchanted with these mental 
and physical phenomena that you are experiencing all the time.  The 
noting becomes dry and mechanical, and you may feel reluctant to do 
it.  But still, you keep on noting anyway.  This is the insight – 
knowledge of disenchantment. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Tám: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Tỉnh Ngộ  
(Yểm Ly Trí / Phiền Yểm Trí Hoặc Yểm Ly Tùy Quán Trí). 

Tiếp theo, các bạn trở nên ngán ngẩm và đã tỉnh ngộ với các 
hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất nầy mà các bạn đang thường 
luôn được trải nghiệm.  Việc chú niệm trở nên lãnh đạm và như cái 
máy, và các bạn cảm thấy miễn cưởng khi làm điều đó.  Thế nhưng, 
dù sao đi nữa các bạn vẫn tiếp tục giữ lấy việc chú niệm.  Đây chính 
là Tri Thức Tuệ Giác về sự tỉnh ngộ. 

 
The Ninth Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Desire For Deliverance 
(Muccitukamyata ñāṇa). 

Because you are weary of all these mental and physical 
phenomena, you want to get rid of them.  There is a strong desire to 
escape from these conditioned formations, but it seems as if there is 
nowhere to go or stay. While practising sitting meditation, you do not 
feel satisfied and at ease, and so you get up and practise walking 
meditation.  And when practising walking meditation, you want to sit 
down again.  You do not feel comfortable no matter what you do.  This 
is the insight – knowledge of desire for deliverance from all 
formations (Muccitukamyata ñāṇa).  It is also called “the insight – 



 330       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

knowledge of desire to abandon all formations (Muñcitukamyata 
ñāṇa). 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Chín: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Dục Tầm Cầu Sự Giải Thoát  
(Dục Thoát Trí). 

Bởi vì các bạn đã ngán ngẩm với tất cả các hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất nầy, các bạn mong mỏi để được giải thoát khỏi 
chúng.  Có một dục tầm cầu mãnh liệt để trốn thoát khỏi các Pháp 
Hữu Vi phụ thuộc vào điều kiện ấy, nhưng dường như thể là không 
có nơi nào để ra đi hoặc ở lại cả.  Trong khi đang thực hành Thiền 
Tọa, các bạn không cảm thấy hài lòng và dễ chịu, và vì vậy các bạn 
đứng dậy và thực hành Thiền Hành.  Và đang khi thực hành Thiền 
Hành, các bạn lại muốn ngồi xuống một lần nữa.  Các bạn không cảm 
thấy thoải mái bất luận điều chi mà các bạn làm cả.  Đây chính là Tri 
Thức Tuệ Giác về dục tầm cầu sự giải thoát hết tất cả các Pháp hình 
thành [các Pháp Hữu Vi] (Dục Thoát Trí).  Nó cũng còn được gọi là 
“Tri Thức Tuệ Giác về dục tầm cầu để xả ly hết tất cả các Pháp Hữu 
Vi (Phóng Khí Trí). 

 
The Tenth Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Re – Observation  
(Paṭisaṅkhā ñāṇa). 

As you want to escape from these mental and physical 
phenomena, you observe the body and mind once again.  When you 
observe them again, the characteristics of impermanence, 
unsatisfactoriness, and non – self are seen more clearly.  At this stage, 
painful feelings are again quite distinct, but they disappear when 
noted.  You very clearly realize that these phenomena are 
impermanence and unsatisfactory, and that you have no control over 
them.  This is the insight – knowledge of re – observation of the three 
characteristics. The experience at this stage are described in the 
scriptures as: “Pañcakkhandhe aniccato dukkhato rogato gaṇḍato 
…” (60) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       331 

 
 

In English, this means “[He sees] the five aggregates as 
impermanent, as painful, as a disease, as a boil …” 

The five aggregates can be experienced in various ways, as: 
1. The 10 features of impermanence. 
2. The 25 features of unsatisfactoriness. 
3. The 5 features of non – self. 
Each meditator sees some of these forty features distinctly and 

clearly. 
Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Mười: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Tái Quan Sát  
(Giản Trạch Trí / Quyết Ly Trí). 

Khi các bạn dục tầm cầu để trốn thoát khỏi các hiện tượng thuộc 
tinh thần và thể chất nầy, các bạn trở lại quan sát cơ thể và tâm thức 
một lần nữa.  Khi các bạn trở lại quan sát chúng một lần nữa, thì các 
đặc tướng về sự vô thường, sự bất toại nguyện và sự vô ngã đã được 
nhìn thấy một cách rõ ràng hơn.  Chính ngay giai đoạn nầy, các cảm 
giác đau đớn lại hết sức đặc thù, nhưng chúng biến mất ngay khi đã 
được chú niệm.  Các bạn chứng tri hết sức rõ ràng rằng các hiện tượng 
nầy là vô thường và bất toại nguyện, và rằng các bạn không có kiểm 
soát được chúng.  Đây chính là Tri Thức Tuệ Giác về sự tái quan sát 
vào ba đặc tướng.  Các trải nghiệm ở chính ngay giai đoạn nầy đã 
được miêu tả ở trong các Văn Bản kinh điển như sau: “Ngũ Uẩn nầy 
là vô thường, là khổ đau, là bệnh hoạn, là ung nhọt, …” (60) 

Trong phần Anh Ngữ, điều nầy có ý nghĩa là “[Ông ta nhìn thấy] 
năm khối tổng hợp là vô thường, là đau đớn, là một căn bệnh, là một 
mụn nhọt, …” 

Năm khối tổng hợp có thể được trải nghiệm trong nhiều phương 
thức khác nhau, như là: 

1. 10 tính năng của sự vô thường, 
2. 25 tính năng của sự bất toại nguyện, 
3. 5 tính năng của sự vô ngã. 
Mỗi thiền giả nhìn thấy một cách đặc thù và rõ ràng một vài tính 

năng trong những bốn mươi tính năng nầy. 
 



 332       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

The Eleventh Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Equanimity Regarding 
Formations (Saṅkhārupekkhā ñāṇa). 

With further noting, concentration grows stronger and the 
understanding of the characteristics of impermanence, 
unsatisfactoriness, and non – self becomes very clear and sharp.  The 
noting mind also becomes very calm, serene, and undistracted.  The 
noting happens as if by itself, and even if you send the mind out to an 
external object, it does not go out.  Without making a deliberate effort, 
you see objects arising and passing away.  The feeling of despair and 
disenchantment that you had experienced before no longer arises.  
The noting becomes easy and mindfulness steadfast.  Your effort is 
neither too tight nor too lax, and you feel neither happy nor unhappy.  
The mind is equanimous and observes all mental and physical 
phenomena without discrimination.  There is only the object and the 
awareness of it.  This is the insight – knowledge of equanimity 
regarding formations. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát TuệT Trí) Thứ Mười Một: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Điềm Tĩnh Liên Quan Đến Các 
Pháp Hình Thành [Các Pháp Hữu Vi] (Hành Xả Trí). 
Bằng với việc chú niệm thêm nữa, sự định thức dần dần phát 

triển mạnh mẽ hơn và sự tuệ tri về các đặc tính của sự vô thường, sự 
bất toại nguyện, và sự vô ngã trở nên hết sức tỏ tường và sắc bén.  
Tâm thức đang chú niệm cũng trở nên hết sức tĩnh lặng, thanh thản, 
và không có bị phân tán.  Việc chú niệm diễn ra y như thể do bởi chính 
tự nó, và cho dù các bạn có gửi tâm thức đến một đối tượng nào khác 
ở phía bên ngoài đi nữa, nó cũng chẳng có đi ra khỏi.  Các bạn nhìn 
thấy sự khởi sinh và sự diệt vong mà không cần phải một sự nỗ lực 
có chủ ý nào cả.  Cảm giác về sự tuyệt vọng và sự tỉnh ngộ mà trước 
đó các bạn đã có trải nghiệm qua không còn khởi sinh được nữa.  Việc 
chú niệm trở nên dễ dàng và việc chánh niệm trở nên kiên định.  Sự 
nỗ lực của các bạn không quá nghiêm ngặt mà cũng không quá buông 
thả, và các bạn không cảm thọ an mà cũng không bất an.  Tâm thức 
được bình thản và quan sát một cách bất phân biệt tất cả các hiện 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       333 

 
 

tượng thuộc tinh thần và thể chất.  Đó chỉ là đối tượng và chỉ có sự 
tỉnh giác về đối tượng.  Đây chính là Tri Thức Tuệ Giác về sự điềm 
tĩnh liên quan đến các Pháp hình thành [các Pháp Hữu Vi]. 

 
The Twelfth Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledge Of Adaptation  
(Anuloma ñāṇa). 

When the insight – knowledge of equanimity regarding 
formations matures, the noting gains momentum and accelerates.  
Then you may think “What is happening ?” When you think about it, 
concentration weakens and the noting loses momentum.  Sometimes 
there may be gaps in the noting.  When you again observe very 
attentively, the noting gains momentum and becomes faster again.  
But if you again start to wonder what is happening, the noting falls 
back to its usual mode once more.  This stage is described in the 
Visuddhimagga as the insight – knowledge of adaptation.  It adapts 
the eight previous stages of insight – knowledge [the insight – 
knowledges proper only begin with the fourth stage] to the next stage 
of insight, path – knowledge, through the requisites of enlightenment 
(Bodhipakkhiya dhamma). (61) 

“The insight – knowledge of Adaptation” is also known as the 
insight – knowledge leading to path – knowledge (Vuṭṭhāna gāmini 
vipassanā ñāṇa). 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Mười Hai: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Thích Nghi  
(Thuận Tùng Trí). 

Khi Tri Thức Tuệ Giác về sự điềm tĩnh liên quan đến các Pháp 
hình thành [các Pháp Hành] thuần thục chín muồi, việc chú niệm đạt 
được động lực và tăng tốc lên.  Thế rồi các bạn có thể nghĩ suy 
“Chuyện chi đang xẩy ra ?”  Khi các bạn nghĩ suy về việc ấy, sự định 
thức của các bạn suy giảm và việc chú niệm mất đi động lực.  Đôi khi 
có thể có những sự gián đoạn trong việc chú niệm.  Khi các bạn trở 
lại quan sát một cách chuyên tâm, thì việc chú niệm đạt được động 
lực và lại trở nên mau lẹ hơn.  Thế nhưng nếu như các bạn lại bắt đầu 



 334       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

muốn biết điều chi đang xẩy ra, thì việc chú niệm một lần nữa rơi trở 
lại thói quen thường lệ của nó.  Giai đoạn nầy đã được miêu tả ở trong 
bộ Thanh Tịnh Đạo là Tri Thức Tuệ Giác về sự thích nghi.  Nó thích 
nghi với những tám giai đoạn trước đó của Tri Thức Tuệ Giác [các 
Tri Thức Tuệ Giác chính thức chỉ có bắt đầu với giai đoạn thứ tư] đến 
giai đoạn kế tiếp của Tuệ Giác, là Tri Thức Đạo Lộ, thông qua những 
điều kiện tiên quyết của việc giác ngộ (Các Pháp Đẳng Giác Phần) 
(61) 

“Tri Thức Tuệ Giác về sự thích nghi” cũng còn được biết đến 
là Tri Thức Tuệ Giác dắt dẫn đến Tri Thức Đạo Lộ (Hiện Khởi Tiếp 
Dẫn Minh Sát Trí). 

 
The Simile Of The Bird. 

In ancient times, the captain of a sea – going ship used to 
release a bird, when he wanted to know whether or not the ship was 
approaching land.  The bird would fly in all four directions to look 
for the shore.  If it could not find any land, it would return to the ship.  
However, if it saw land, it would not come back to the ship but fly 
straight towards the shore.  This simile is mentioned in the scriptures 
(62) to depict the ups and downs of the insight – knowledge of 
adaptation. 

When meditation goes well, and the noting mind gains 
momentum and accelerates, it moves toward the cessation of all 
conditioned phenomena.  This is compared to the bird that leaves the 
ship to look for the shore.  But when this insight – knowledge is not 
yet mature, cessation cannot be attained, and the noting falls back to 
its usual mode.  Sometimes there may also be gaps in noting.  This is 
compared to the bird that returns to the ship after having failed to 
find the shore.  But when a meditator again observes attentively, the 
noting gains momentum and accelerates, after which it enters the 
cessation of all formations.  This is compared to the bird that has seen 
the shore and lands there without going back to the ship. 

Sự Tỷ Dụ Với Một Con Chim. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       335 

 
 

Trong thời cổ đại, vị thuyền trưởng của một chiếc tàu đi biển đã 
sử dụng để thả một con chim, một khi ông ta đã muốn biết liệu chiếc 
tàu có đang tiếp cận với đất liền hay không.  Con chim sẽ bay đi trong 
hết cả bốn phương hướng để tìm thấy bờ biển.  Nếu như nó không thể 
tìm thấy bất kỳ một vùng đất nào cả, thì nó sẽ quay trở lại con tàu.  
Tuy nhiên, nếu như nó đã thấy được đất liền, thì nó sẽ không quay trở 
lại con tàu mà bay thẳng hướng về phía bờ biển.  Sự tỷ dụ nầy đã được 
đề cập đến ở trong các Văn Bản kinh điển (62) để miêu tả những thăng 
và trầm của Tri Thức Tuệ Giác về sự thích nghi. 

Khi việc thiền định tiến triển tốt đẹp, và tâm thức đang chú niệm 
đạt được động lực và tăng tốc lên, thì nó tiến tới sự chấm dứt của mọi 
hiện tượng phụ thuộc vào điều kiện.  Điều nầy đã được so sánh với 
con chim mà rời khỏi con tàu để đi tìm bờ biển.  Thế nhưng một khi 
Tri Thức Tuệ Giác nầy vẫn chưa được thuần thục chín muồi, việc 
chấm dứt thì không thể nào thành đạt được, và tâm thức đang chú 
niệm rơi trở lại thói quen thường lệ của nó.  Đôi khi có thể có những 
sự gián đoạn trong việc chú niệm.  Điều nầy đã được so sánh với con 
chim quay trở lại con tàu sau khi đã không tìm thấy bờ biển.  Thế 
nhưng một khi vị thiền giả trở lại quan sát một cách chuyên tâm, thì 
việc chú niệm đạt được động lực và tăng tốc lên, sau sự việc nầy thì 
nó đi vào sự chấm dứt của tất cả các Pháp hình thành [các Pháp Hữu 
Vi].  Điều nầy đã được so sánh với con chim mà đã nhìn thấy được 
bờ biển và đất liền ở nơi đó mà không có quay trở lại con tàu. 

 
The Thirteenth, Fourteenth, Fifteenth, And Sixteenth Stages 

Of Insight – Knowledge: 

The Insight – Knowledges Of Change – Of – Lineage, Path – 
Knowledge, Fruition – Knowledge, And Reviewing (Gotrabhu 

ñāṇa, Magga ñāṇa, Phala ñāṇa, Paccavekkhaṇā ñāṇa). 
The first moment in which the mind takes the cessation of 

formations as an object is called “change of lineage”.  At this stage 
one is cut off from the lineage of worldlings and enters the lineage of 
the noble ones.  Realizing the cessation of formations is path – 
knowledge and fruition – knowledge.  The insight – knowledge of 



 336       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

reviewing is the reviewing of the experience after the cessation.  The 
cessation of formations refers to Nibbāna.  The path – knowledge 
lasts for one moment and the fruition – knowledge lasts for two or 
three moments. 

Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) Thứ Mười Ba, Thứ 
Mười Bốn, Thứ Mười Lăm, Và Thứ Mười Sáu: 

Tri Thức Tuệ Giác Về Sự Chuyển Đổi Của Chủng Tộc, Tri 
Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo), Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả), Và Sự Tái 
Quán Chiếu (Chuyển Tộc Trí, Đạo Trí, Quả Trí, Suy Quán Trí / 

Tái Quán Chiếu Trí). 
Khoảnh khắc đầu tiên mà trong đó tâm thức chấm dứt các Pháp 

hình thành [các Pháp Hữu Vi] như là một đối tượng đã được gọi là 
“sự chuyển đổi của chủng tộc”.  Ở chính ngay giai đoạn nầy, người ta 
cắt đứt chủng tộc của Hiệp Thế và dự vào chủng tộc của các bậc 
Thánh Nhân.  Việc chứng tri của sự chấm dứt các Pháp hình thành 
[các Pháp Hữu Vi] là Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị.  Tri Thức 
Tuệ Giác của sự tái quán chiếu là việc tái quán chiếu về sự trải nghiệm 
sau việc chấm dứt.  Sự chấm dứt các Pháp hình thành [các Pháp Hữu 
Vi] đề cập đến Níp Bàn.  Tri Thức Đạo Lộ tồn tại trong một khoảnh 
khắc (sát na) và Tri Thức Quả Vị tồn tại trong hai hoặc ba sát na. 

 
Realization Of The Four Noble Truths By Path – Knowledge. 
When path – knowledge experiences the cessation of all 

formations, it understands the Four Noble Truths simultaneously.  
The commentary to the Mahāvedalla Sutta of the Majjhima Nikāya 
says: “Maggakkhaṇe cattāri saccāni ekapaṭivedhena paṭivijjhati.” 
(63) 

This means “At the moment of path – knowledge the four truths 
are thoroughly understood by that path – knowledge.” 

The same commentary explains this further as: 
1. Thorough understanding of mentality and physicality as the 

truth of suffering through direct understanding (Dukkhaṃ 
pariññābhisamayena abhisameti). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       337 

 
 

2. Abandonment of craving as the truth of the cause of suffering 
through direct understanding (Samudayaṃ 
pahānābhisamayena). 

3. Experience of Nibbāna as the truth of the cessation of 
suffering through direct understanding (Nirodhaṃ 
sacchikiriyābhisamayena). 

4. Development of the Eightfold Path as the truth of the path 
leading to the cessation of suffering through direct 
understanding (Maggaṃ bhāvanābhisamayena 
abhisameti). 

Here, the terms “thorough, understanding,” “abandonment,” 
“experience,” and “development” refer to the penetration 
(Paṭivedha) of the truth and direct understanding (Abhisamaya). 

Sự Chứng Tri Tứ Thánh Đế Do Bởi Tri Thức Đạo Lộ  
(Tuệ Đạo). 

Khi Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) trải nghiệm sự chấm dứt của 
tất cả các Pháp hình thành [các Pháp Hữu Vi], và cùng một lúc nó tuệ 
tri được Tứ Thánh Đế.  Bộ Chú Giải về bài Kinh Đại Phương Quảng 
thuộc Trung Bộ Kinh (bài Kinh # 43) có nói rằng: “Sát na Đạo thông 
đạt thấu triệt từng mỗi Đế của Tứ Đế.” (63) 

Điều nầy có nghĩa là “Ở ngay khoảnh khắc (sát na) của Tri Thức 
Đạo Lộ, Tứ Đế đã được tuệ tri một cách hoàn hảo chính do bởi Tri 
Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) ấy. 

Cũng cùng bộ Chú Giải giải thích thêm nữa về điều nầy như 
sau: 

1. Thông qua sự hiểu biết chính trực (Thông Tuệ), hoàn toàn 
tuệ tri về năng lực tinh thần và đặc tính thể chất là chân lý 
của sự khổ đau (Đạt tri thông tuệ hoàn toàn về Khổ Đế). 

2. Thông qua sự hiểu biết chính trực, xả ly Ái Dục là chân lý 
về nguyên nhân của sự khổ đau (Đoạn tận thông tuệ về Tập 
Đế). 

3. Thông qua sự hiểu biết chính trực, trải nghiệm về Níp Bàn 
là chân lý của việc chấm dứt sự khổ đau (Đắc chứng thông 
tuệ về Diệt Đế). 



 338       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

4. Thông qua sự hiểu biết chính trực, phát triển Bát Chi Đạo là 
chân lý của đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau 
(Tu tập thông tuệ hoàn toàn về Đạo Đế). 

Tại đây, các thuật ngữ “việc hoàn toàn tuệ tri,” “sự xả ly,” “việc 
trải nghiệm,” và “sự phát triển” đề cập đến sự thẩm thấu (Thông Đạt) 
về chân lý (Đế) và sự hiểu biết chính trực (Thông Tuệ). 

 
The statement that a single instance of path – knowledge 

penetrates the Four Noble Truths can be misunderstood to mean that 
a single moment of consciousness can take four objects at the same 
time.  The subcommentary says “A meditator who practises 
meditation that leads to the realization of the Four Noble Truths 
(Catusaccakamaṭṭhāna) penetrates the three truths (the truth of 
suffering, the truth of the cause of suffering, and the truth of Path 
leading to the cessation of suffering) through the fulfillment of the 
function, and he penetrates the truth of the cessation of suffering by 
taking it as the object.” (64) 

The commentary says: “So tīṇi saccāni kiccato paṭivijjhati, 
nirodhaṃ ārammaṇato.” (65) This means “He penetrates cessation 
[because of taking] as an object and the other three as function.” 

Lời nói rằng chỉ có một chốc lát của Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) 
thẩm thấu được Tứ Thánh Đế thì có thể đã bị hiểu lầm với ý muốn 
nói rằng chỉ có một khoảnh khắc của tâm ý thức có thể thấu hiểu được 
bốn đối tượng cùng một lúc.  Bộ Phụ Chú Giải nói rằng “Một vị thiền 
giả thực hành thiền định mà dắt dẫn đến việc chứng tri về Tứ Thánh 
Đế (Tứ Đế Nghiệp Xứ) thẩm thấu được ba chân lý (chân lý về sự khổ 
đau, chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau, và chân lý về đạo lộ dắt 
dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau) thông qua việc hoàn thành 
viên mãn của chức năng, và vị ấy thẩm thấu được chân lý về việc 
chấm dứt của sự khổ đau bởi do việc dùng nó như là đối tượng.” (64) 

Bộ Chú Giải nói rằng “Thẩm thấu ba chân lý nầy bằng sự vụ, 
và diệt đế thì bằng cảnh.” (65)  Điều nầy có nghĩa là: “Vị ấy thẩm 
thấu việc chấm dứt [bởi do việc dùng] như là một đối tượng, và ba 
chân lý còn lại như là chức năng.” 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       339 

 
 

 
The commentary further explains: “Etassa pana 

pariggaṇhantasseva maggo tīsu saccesu pariññādikiccaṃ 
sādhentova nirodhaṃ ārammaṇato paṭivijjhati.” (66) 

This means “The path – knowledge experienced [by the 
meditator] penetrates into the three other noble truths by fulfilling the 
function, and penetrates into cessation by taking it as an object.” 

Bộ Chú Giải giải thích thêm nữa: “Lại nữa, tuệ đạo thẩm thấu 
ba chân lý nầy thực hiện bằng với Đạt Tri Sự Vụ, còn Diệt Đế được 
thẩm thấu bằng cách lấy làm đối tượng.” (66) 

Điều nầy có nghĩa là: “Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) trải nghiệm 
[do bởi vị thiền giả] thẩm thấu Tam Thánh Đế còn lại (Khổ Đế, Tập 
Đế, Đạo Đế) bằng với việc hoàn thành viên mãn chức năng, và thẩm 
thấu vào việc chấm dứt (Diệt Đế) bằng cách lấy nó như là một đối 
tượng.” 

 
The truth of suffering (mental and physical phenomena) is the 

truth that must be thoroughly understood.  Path – knowledge fulfills 
the function of thoroughly understanding the truth of suffering 
(Pariññā kicca). 

The truth of the cause of suffering (craving) is the truth that 
must be abandoned.  Path – knowledge fulfills the function of 
abandoning the truth of the cause of suffering (Pahāna sacca). 

The truth of the cessation of suffering (Nibbāna) is the truth 
that must be experienced.  Path – knowledge fulfills the function of 
experiencing Nibbāna or the truth of the cessation of suffering 
(Sacchikiriya kicca). 

The truth of the path leading to the cessation of suffering (the 
Noble Eightfold Path) is the truth that must be developed.  Path – 
knowledge fulfills the function of developing the truth of the Path that 
leads to the cessation of suffering (Bhāvanā kicca).  Here, 
“developing” indicates that the function of developing the Eightfold 
Path has been completed.  Path – knowledge has developed the path 
leading to the cessation of suffering. 



 340       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Chân lý của sự khổ đau (các hiện tượng thuộc tinh thần và thể 
chất) là chân lý mà cần phải được tuệ tri.  Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) 
hoàn thành viên mãn chức năng của việc tuệ tri một cách hoàn hảo 
chân lý của sự khổ đau (Đạt Tri Sự Vụ). 

Chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau (Ái Dục) là chân lý mà 
cần phải được xả ly.  Tri Thức Đạo Lộ hoàn thành viên mãn chức 
năng của việc xả ly chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau (Diệt Trừ 
Sự Vụ). 

Chân lý về việc chấm dứt của sự khổ đau (Níp Bàn) là chân lý 
mà cần phải được trải nghiệm.  Tri Thức Đạo Lộ hoàn thành viên mãn 
chức năng của việc trải nghiệm Níp Bàn hoặc chân lý của việc chấm 
dứt của sự khổ đau (Đắc Chứng Sự Vụ). 

Chân lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau 
(Bát Thánh Đạo) là chân lý mà cần phải được phát triển.  Tri Thức 
Đạo Lộ hoàn thành viên mãn chức năng của việc phát triển chân lý về 
đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau (Tu Tập Sự Vụ).  
Tại đây, “việc phát triển” chỉ ra rằng chức năng của việc phát triển 
Bát Chi Đạo đã được hoàn thành viên mãn.  Tri Thức Đạo Lộ đã được 
phát triển đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau. 

 
The Principal Meaning. 

At the moment when path – knowledge experiences Nibbāna, 
which is the cessation of all formations, path – knowledge realizes the 
cessation of suffering.  During that moment it fulfills the function of 
thoroughly understanding the truth of suffering by understanding the 
unsatisfactory nature of the formations that were constantly arising 
and passing away before they ceased. 

At the moment when the cessation of suffering is experienced, 
there is no craving and, therefore, path – knowledge fulfills the 
function of abandoning the truth of the cause of suffering. 

Path – knowledge also fulfills the function of developing the 
truth of the path leading to the cessation of suffering, by having 
completely developed the preliminary path as well as the noble path. 

Ý Nghĩa Chính Yếu. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       341 

 
 

Ngay khoảnh khắc (sát na) khi Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) trải 
nghiệm Níp Bàn, là Pháp làm chấm dứt tất cả các Pháp hình thành 
(các Pháp Hữu Vi), thì Tri Thức Đạo Lộ chứng tri việc chấm dứt của 
sự khổ đau.  Trong khoảnh khắc ấy, nó hoàn thành viên mãn chức 
năng của việc tuệ tri một cách hoàn hảo chân lý của sự khổ đau bởi 
qua việc tuệ tri thực tính bất toại nguyện của các Pháp hình thành mà 
đã đang khởi sinh và diệt vong một cách liên tục trước khi chúng đã 
chấm dứt. 

Ngay khoảnh khắc khi việc chấm dứt của sự khổ đau đã được 
trải nghiệm, thì không có Ái Dục và, Tri Thức Đạo Lộ hoàn thành 
viên mãn chức năng của việc xả ly chân lý về nguyên nhân của sự khổ 
đau. 

Tri Thức Đạo Lộ cũng hoàn thành viên mãn chức năng của việc 
phát triển chân lý của đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ 
đau bằng cách đã phát triển một cách hoàn toàn Tiền Đề Đạo 
(Pubbabhāga magga) cũng như Thánh Đạo. 

 
The Simile Of The Oil – Lamp. 

The Visuddhimagga gives the similes of an oil – lamp, the sun, 
and a boat to explain how path – knowledge penetrates the Four 
Nobles Truths in a single moment. (67) 

Just as an oil – lamp performs four functions simultaneously, 
namely, burning the wick, dispelling darkness, producing light, and 
consuming oil, just so does path – knowledge master all Four Noble 
Truths in one and the same moment. 

As the oil – lamp burns the wick, path – knowledge understands 
the truth of suffering.  As the oil – lamp dispels darkness, path – 
knowledge abandons the truth of the cause of suffering.  As the oil – 
lamp illuminates, path – knowledge develops the truth of the path 
leading to the cessation of suffering.  As the oil – lamp uses up the oil, 
path – knowledge burns up the mental defilements and experiences 
Nibbāna, the truth of cessation. This is how the Buddha realized the 
Four Noble Truths at the moment of path – knowledge, as do all the 
Arahants and other noble ones.  On pages 87 / 88 you can re – read 
about the way in which wordlings realize the four mundane truths. 



 342       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Sự Tỷ Dụ Về Cây Đèn Dầu. 
Bộ Kinh Thanh Tịnh Đạo đưa ra các tỷ dụ về một cây đèn dầu, 

mặt trời, và một chiếc thuyền để giải thích cách thức Tri Thức Đạo 
Lộ (Tuệ Đạo) thẩm thấu Tứ Thánh Đế chỉ trong một khoảnh khắc (sát 
na). (67) 

Chỉ với một cây đèn dầu đã thực hiện được bốn chức năng cùng 
một lúc, đó là, việc thắp tim đèn, việc xua tan đi bóng tối, việc tạo ra 
ánh sáng, và việc tiêu thụ dầu; đúng như vậy, Tri Thức Đạo Lộ thông 
tuệ hết cả Tứ Thánh Đế chỉ trong một và cùng một khoảnh khắc. 

Như cây đèn dầu thắp tim đèn, Tri Thức Đạo Lộ tuệ tri chân lý 
của sự khổ đau.  Như cây đèn dầu xua tan đi bóng tối, Tri Thức Đạo 
Lộ xả ly chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau.  Như cây đèn dầu 
chiếu sáng, Tri Thức Đạo Lộ phát triển chân lý về đạo lộ dắt dẫn đến 
việc chấm dứt của sự khổ đau.  Như cây đèn dầu tiêu thụ cạn kiệt dầu, 
Tri Thức Đạo Lộ đốt sạch những phiền não tinh thần và trải nghiệm 
Níp Bàn, chân lý của việc chấm dứt.  Đây là cách thức mà Đức Phật 
đã chứng tri được Tứ Thánh Đế vào ngay khoảnh khắc (sát na) của 
Tri Thức Đạo Lộ, cũng như tất cả các bậc Quả Vô Sinh và các bậc 
Thánh nhân khác đã thực hiện.  Ở trang 87 / 88 các bạn có thể đọc lại 
cách thức mà các vị Phàm Phu chứng tri Tứ Phàm Đế. 

 
How To Attain The Higher Path – Knowledges. 

The Path – Knowledge Of Once – Returning. 
After attaining the path and fruition – knowledge of stream – 

entry (Sotāpatti Magga Phala ñāṇa), someone who wants to attain 
the path and fruition knowledge of Once – Returning (Sakadāgāmi 
Magga Phala ñāṇa) should incline the mind in that direction with the 
following wish: “May I attain the path – knowledge of Once 
Returning in order to reduce sensual desire (Kāma – rāga) and ill 
will (Byāpāda).”  Then he or she must continue to observe the five 
aggregates, or all mental and physical phenomena, to further refine 
the understanding of impermanence, unsatisfactoriness, and non – 
self.  When people practise the right way of mindfulness, they will 
progress through the different stages of insight – knowledge and 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       343 

 
 

eventually attain the path and fruition knowledge of Once – 
Returning, as explained in the Visuddhimagga. (68) 

Cách Thức Để Chứng Đạt Các Tầng Tri Thức Đạo Lộ 
(Tuệ Đạo) Cao Hơn: 

Tri Thức Đạo Lộ Của Bậc Nhất Lai. 
Sau việc chứng đạt Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị (Tuệ 

Quả) của Bậc Quả Dự Lưu (Thất Lai [Tu Đà Hườn] Đạo - Quả Trí), 
với ai có dục tầm cầu để chứng đạt Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả 
Vị của Bậc Quả Nhất Lai (Nhất Lai [Tư Đà Hàm] Đạo – Quả Trí) 
thì nên hướng tâm thức về chiều hướng ấy với sở nguyện cầu sau đây: 
“Mong cho Tôi chứng đạt được Tri Thức Đạo Lộ của Bậc Nhất Lai 
nhằm để giảm bớt lòng ham muốn dục vọng (Tham Dục) và sự hận 
thù (Cừu Hận).”  Sau đó ông ấy hoặc bà ấy cần phải tiếp tục để quan 
sát năm khối tổng hợp (Uẩn), hoặc tất cả các hiện tượng thuộc tinh 
thần và thể chất, để tinh luyện thêm nữa việc tuệ tri về sự vô thường, 
sự bất toại nguyện, và sự vô ngã.  Khi người ta thực hành đúng phương 
cách của chánh niệm, thì họ sẽ tiến hóa xuyên suốt qua các giai đoạn 
sai biệt của Tri Thức Tuệ Giác và rốt ráo thì chứng đạt được Tri Thức 
Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị của Bậc Nhất Lai, như đã được giải thích 
ở trong bộ Kinh Thanh Tịnh Đạo. (68) 

 
The Path – Knowledge Of Non – Returning And 

Arahantship. 
In the same way, after attaining the path and fruition knowledge 

of Once – Returning, someone who wants to attain the path and 
fruition knowledge of Non – Returning (Angāmi Magga Phala ñāṇa) 
should incline the mind in that direction with the following wish: 
“May I attain the path – knowledge of Non – Returning in order to 
completely abandon sensual desire and ill will.”  Then he or she  must 
continue to observe the five aggregates or all mental and physical 
phenomena. 

After attaining the path and fruition knowledge  of Non – 
Returning, someone who wants to attain the path and fruition 
knowledge of Arahantship (Arahatta Magga Phala ñāṇa) should 



 344       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

incline the mind in that direction with the following wish “May I 
attain the path – knowledge of Arahantship in order to completely 
abandon desire for fine material existence (Rūpa – rāga), desire for 
immaterial existence (Arūpa – rāga) conceit (Māna), restlessness 
(Uddhacca), and ignorance (Avijjā).”  Then he or she must continue 
to observe the five aggregates or all mental and physical phenomena 
as usual as explained in the Visuddhimagga. (69) 

Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) Của Bậc Bất Lai Và  
Bậc Vô Sinh. 

Trong cùng một phương thức, sau việc chứng đạt Tri Thức Đạo 
Lộ và Tri Thức Quả Vị của Bậc Quả Nhất Lai, với ai có dục tầm cầu 
để chứng đạt Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả) của 
Bậc Quả Bất Lai (Bất Lai [A Nà Hàm] Đạo – Quả Trí) thì nên hướng 
tâm thức về chiều hướng ấy với sở nguyện cầu sau đây: “Mong cho 
Tôi chứng đạt được Tri Thức Đạo Lộ của Bậc Bất Lai nhằm để xả ly 
hoàn toàn ham muốn dục vọng (Tham Dục) và sự hận thù (Cừu 
Hận).”  Sau đó ông ấy hoặc bà ấy cần phải tiếp tục để quan sát năm 
khối tổng hợp (Uẩn), hoặc tất cả các hiện tượng thuộc tinh thần và thể 
chất. 

Sau việc chứng đạt Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức 
Quả Vị (Tuệ Quả) của Bậc Quả Bất Lai, với ai có dục tầm cầu để 
chứng đạt Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị của Bậc Quả Vô Sinh 
(Vô Sinh [A La Hán] Đạo – Quả Trí) thì nên hướng tâm thức về 
chiều hướng ấy với sở nguyện cầu sau đây: “Mong cho Tôi chứng đạt 
được Tri Thức Đạo Lộ của Bậc Bất Lai nhằm để xả ly hoàn toàn lòng 
ham muốn đối với Cõi Giới Sắc Pháp vi tế (Ái Sắc Giới), lòng ham 
muốn đối với Cõi Giới Phi Sắc Pháp (Ái Vô Sắc Giới), sự kiêu mạn 
(Ngã Mạn), sự phóng dật (Trạo Cử), và sự bất tri (Vô Minh).”  Sau 
đó ông ấy hoặc bà ấy cần phải tiếp tục để quan sát năm khối tổng hợp 
(Uẩn), hoặc tất cả các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất như 
thường lệ đã được giải thích ở trong bộ Kinh Thanh Tịnh Đạo. (69) 

 
Comparisons With The Scriptures. 

The Ten Stages Of Insight – Knowledge. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       345 

 
 

I have just given a brief description of how a meditator who 
practises insight meditation progresses in insight until path and 
fruition knowldege are attained.  The first two basic insight – 
knowledges are the insight – knowledge that discerns mental and 
physical phenomena and the insight knowledge of cause and effect. 

The ten insight knowledges proper start from the insight 
knowledge of clear comprehension and go up to the insight knowledge 
of Adaption.  In addition, there are four more insight knowledges, they 
are the knowledge of change – of – lineage, path – knowledge, fruition 
knowledge, and the knowledge of reviewing. 

Thus, in the course of practice there are altogether sixteen 
stages of insight knowledge.  There are detail explanations of these in 
the Paṭisambhidāmagga and Visuddhimagga. (70) 

Những Tham Chiếu Với Các Văn Bản Kinh Điển. 

Mười Giai Đoạn Của Tri Thức Tuệ Giác  
(Minh Sát Trí). 

Sư đã vừa đưa ra một sự miêu tả ngắn gọn về cách thức mà một 
thiền giả thực hành Thiền Tuệ Giác tiến hóa ở trong tuệ giác cho đến 
khi Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị đã được chứng đạt.  Hai Tri 
Thức Tuệ Giác cơ bản đầu tiên là Tri Thức Tuệ Giác mà phân biệt 
được các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất (Danh Sắc Phân Biệt 
Trí), và Tri Thức Tuệ Giác về Tác Nhân và Hệ Quả (Duyên Sinh Thủ 
Chấp Trí). 

Mười Tri Thức Tuệ Giác chính thức được bắt đầu từ Tri Thức 
Tuệ Giác về sự liễu tri rõ ràng (Quán Trạch Trí) và lên tới Tri Thức 
Tuệ Giác về sự thích nghi (Thuận Tùng Trí).  Gia dĩ, còn có bốn Tri 
Thức Tuệ Giác nữa, đó là Tri Thức Tuệ Giác về sự chuyển đổi của 
chủng tộc, Tri Thức Đạo Lộ, Tri Thức Quả Vị, và Tri Thức Tuệ Giác 
về sự tái quán chiếu (Chuyển Tộc Trí, Đạo Trí, Quả Trí, Suy Quán 
Trí / Tái Quán Chiếu Trí). 

Như thế, trong quá trình thực hành thì có tất cả là mười sáu giai 
đoạn của Tri Thức Tuệ Giác.  Đã có những lời giải thích đầy đủ chi 
tiết về các điều nầy ở trong Bộ Chú Giải Vô Ngại Giải Đạo và Thanh 
Tịnh Đạo. (70) 



 346       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
The Thirteen Stages Of Insight – Knowledge. 

In certain commentaries dealing with the ten proper insight – 
knowledges, the first two basic insights are counted as insight – 
knowledges. 

“Tathā yaṃ nāmarūpaparicchedādīsu vipassanāñāṇesu 
paṭipakkhabhāvato.” etc. (71)  It means “Nāmarūpaparicchedā is 
included in the insight – knowledges.” 

In the Visuddhimagga, it says: “Gotrabhuñāṇaṃ 
…vipassanāsote patitattā pana vipassanāti saṅkhaṃ gacchati.” (72) 
“Change – of – lineage knowledge … Still it is reckoned as insight 
because it falls in line with insight.” (73) 

 
Mười Ba Giai Đoạn Của Tri Thức Tuệ Giác 

(Minh Sát Trí). 
Việc phân chia ở trong một vài bộ Chú Giải với chính thức mười 

Tri Thức Tuệ Giác, và hai Tri Thức Tuệ Giác cơ bản đầu tiên đã được 
tính đếm như là những Tri Thức Tuệ Giác. 

“Đúng thật vậy vì Danh Sắc Phân Biệt Minh Sát Trí với thực 
tính đối lập.” v.v. (71) Nó có nghĩa là: “Danh Sắc Phân Biệt đã được 
kể vào ở trong những Tri Thức Tuệ Giác. 

Trong Bộ Thanh Tịnh Đạo, có nói rằng: “Chuyển Tộc Trí… 
nó cũng được kể là Minh Sát vì nó dự ngang hàng với Minh Sát.” 
(72) “Tri Thức Tuệ Giác về sự chuyển đổi của chủng tộc … nó vẫn 
được tính như là Tuệ Giác bởi vì nó dự ngang hàng với Tuệ Giác.” 
(73) 

 
According to the Visuddhimagga, the insight – knowledge of 

change – of – lineage should be regarded as insight – knowledge 
because it is part of the insight process, although it takes Nibbāna as 
the object and not mental and physical phenomena. 

According to these texts, there are thirteen stages of insight – 
knowledge, starting with the insight – knowledge that discerns mental 
and physical phenomena up to the insight – knowledge of change of 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       347 

 
 

lineage.  When adding path – knowledge, fruition – knowledge, and 
the insight – knowledge of reviewing, we get sixteen stages. 

Thể theo Bộ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo, thì Tri Thức Tuệ Giác 
về sự chuyển đổi của chủng tộc (Chuyển Tộc Trí) nên được xem như 
là Tri Thức Tuệ Giác bởi vì nó là một phần của quá trình Tuệ Giác, 
tuy vậy nó lấy Níp Bàn như là đối tượng và không phải là các hiện 
tượng thuộc tinh thần và thể chất. 

Thể theo các Văn Bản nầy, thì có mười ba giai đoạn của Tri 
Thức Tuệ Giác, được bắt đầu với Tri Thức Tuệ Giác mà phân biệt các 
hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí) lên 
đến Tri Thức Tuệ Giác về sự chuyển đổi của chủng tộc (Chuyển Tộc 
Trí).  Khi gia dĩ Tri Thức Đạo Lộ, Tri Thức Quả Vị, và Tri Thức Tuệ 
Giác về sự tái quán chiếu (Suy Quán Trí / Tái Quán Chiếu Trí), thì 
chúng ta có được mười sáu giai đoạn. 

 
The Stages Of Insight – Knowledge Taught By The Buddha. 
Although the Buddha alluded to the experience of insight in 

some of his discourses, such as the discourse “The Characteristic of 
Nonself” (Anatta Lakkhaṇa Sutta), nowhere did he describe the 
stages of insight in detail.  They were only mentioned in general.  
After explaining the characteristics of impermanence, 
unsatisfactoriness, and non – self to be found in the five aggregates, 
the Buddha said: 

“Evaṃ passaṃ bhikkhave sutavā ariyasāvako rūpasmimpi 
nibbindati.  Vedanāyapi nibbindati, saññāyapi nibbindati, 
saṅkhāresupi nibbindati, viññāṇasmimpi nibbindati.” (74) 

“Seeing thus, Bhikkhus, the instructed noble disciple 
experiences revulsion towards form, revulsion towards feeling, 
revulsion towards perception, revulsion towards volitional 
formations, revulsion towards consciousness.” (75) 

Những Giai Đoạn Của Tri Thức Tuệ Giác 
(Minh Sát Trí) Đã Được Chỉ Dạy Do Bởi Đức Phật. 

Mặc dù Đức Phật đã có ám chỉ đến sự trải nghiệm về tuệ giác 
trong một vài bài Pháp Thoại của Ngài, chẳng hạn như là bài Pháp 
Thoại “Đặc tướng của Vô Ngã” (Vô Ngã Tướng Kinh), không có nơi 



 348       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

nào mà Ngài đã miêu tả các giai đoạn của tuệ giác một cách chi tiết 
cả.  Chúng đã được đề cập đến chỉ là một cách tổng quát.  Sau lời giải 
thích các đặc tướng của sự vô thường, sự bất toại nguyện, và sự vô 
ngã đã được tìm thấy ở trong năm khối tổng hợp, Đức Phật đã nói 
rằng: “Đang khi thẩm thị bằng phương thức nầy, Chư Tỳ Khưu, 
bậc đa văn Thánh đệ tử bất hoan hỷ với các sắc.  Bất hoan hỷ với 
các cảm thọ, bất hoan hỷ với các tưởng, bất hoan hỷ với các hành, 
bất hoan hỷ với các ý thức.” (74) 

“Đang khi nhìn thấy bằng phương thức như vậy, Chư Tỳ Khưu, 
bậc đa văn Thánh đệ tử trải nghiệm sự khiếp sợ đối với sắc, khiếp sợ 
đối với cảm thọ, khiếp sợ đối với tưởng, khiếp sợ đối với các hành, 
khiếp sợ đối với ý thức.” (75) 

 
According to the subcommentaries, the expression 

“experiences revulsion” refers to the eight insight – knowledges 
starting with the knowledge of dissolution up to the insight leading to 
path – knowledge (Vuṭṭhāna gāmini vipassanā ñāṇa) which 
immediately precedes path – knowledge.” (76) 

It can be assumed that by “revulsion” the Buddha was 
referring to the insight – knowledges of fear, misery, revulsion, desire 
for deliverance, re – observation, equanimity, and adaptation, taken 
together.  Although the Buddha only mentioned the general outline, 
in the commentarial scriptures, the experiences of meditators are 
described in great detail and each stage has been given a name. 

The passage “Evaṃ passaṃ nibbindati” means “Seeing it in 
this way, he experiences revulsion.”  And the expression “Evaṃ 
passaṃ” (seeing it in this way) refers to the stages of insight – 
knowledge that precede the stages of revulsion.  Therefore “Seeing it 
in this way” includes the insight – knowledges of clear 
comprehension, arising and passing away, and dissolution. 

Thể theo các Bộ Phụ Chú Giải, thì từ ngữ “đang khi trải nghiệm 
sự khiếp sợ” đề cập đến tám Tri Thức Tuệ Giác được bắt đầu với Tri 
Thức về sự hoại diệt (Hoại Diệt Trí) lên tới Tuệ Giác dắt dẫn đến Tri 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       349 

 
 

Thức Đạo Lộ (Hiện Khởi Tiếp Dẫn Minh Sát Trí – Hành Xả Trí) 
mà ở ngay trước Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) (76) 

Nó có thể được cho rằng qua từ ngữ “sự khiếp sợ” Đức Phật đã 
đang đề cập đến Tri Thức Tuệ Giác về sự khiếp đảm, sự khốn khổ, sự 
ghê tởm, dục tầm cầu sự giải thoát khỏi, sự tái quan sát (suy quán), sự 
điềm tĩnh, và sự thích nghi, được kết hợp chung lại với nhau.  Mặc dù 
Đức Phật chỉ đề cập đến nét đại cương tổng quát, ở trong các Văn Bản 
kinh điển thuộc Chú Giải, thì những trải nghiệm của các thiền giả đã 
được miêu tả một đầy đủ chi tiết và từng mỗi giai đoạn đều đã được 
định đặt một danh xưng. 

Đoạn văn “Đang khi thẩm thị bằng phương thức như vậy bất 
hoan hỷ” có nghĩa là “Đang khi nhìn thấy nó bằng phương thức như 
vậy, vị ấy trải nghiệm sự khiếp sợ.”  Và từ ngữ “Đang khi thẩm thị 
bằng phương thức như vậy” (việc nhìn thấy nó bằng phương thức 
như vậy) đề cập đến các giai đoạn của Tri Thức Tuệ Giác mà ở trước 
các giai đoạn của sự khiếp sợ.  Do đó, “Đang khi nhìn thấy nó bằng 
phương thức như vậy” bao gồm các Tri Thức Tuệ Giác về sự liễu tri 
rõ ràng (Quán Trạch Trí), về sự khởi sinh và sự diệt vong (Sinh Diệt 
Trí), và về sự hoại diệt (Hoại Diệt Trí). 

 
Then the Buddha continued: 
“Nibbidaṃ virajjati, virago vimuccati, vimuttasmiṃ 

vimuttamiti ñāṅaṃ hoti. “Khīṇā jāti, vusitaṃ brahmacariyaṃ, 
kataṃ karaṇīyaṃ, nāparaṃ itthattāyā’ti pajānātī’ti.” (77) 

“Experiencing revulsion, he becomes dispassionate.  Through 
dispassion [his mind] is liberated.  When it is liberated there comes 
the knowledge: “It is liberated.”  He understands: “Destroyed is 
birth, the holy life has been lived, what had to be done has been done, 
there is no more for this state of being.” (78) 

The commentary explains these words in the following way: 
(79) “He becomes dispassionate” (virajjati) refers to the path – 
knowledge. “Through dispassion [his mind] is liberated” (virago 
vimuccati) refers to the fruition knowledge.  The knowledge of 
liberation (vimuttasmiṃ vimuttamiti ñāṇaṃ hoti) refers to the 
knowledge of reviewing path – and – fruition – knowledge.  The 



 350       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

further reflection (khīṇā jāti etc.) expresses that birth has been 
destroyed, and so on. 

Thế rồi, Đức Phật đã nói tiếp rằng: “Do yểm ly sự khiếp sợ, vị 
ấy ly tham.  Do ly tham, vị ấy giải thoát.  Trong sự giải thoát, trí 
khởi lên “Ta đã được giải thoát.”  Vị ấy biết “Sinh đã tận, Phạm 
Hạnh đã thành, những việc nên làm đã làm xong, không còn trở 
lui lại trạng thái nầy nữa.” (77) 

“Đang khi trải nghiệm sự khiếp sợ, vị ấy trở nên không còn 
tham muốn.  Thông qua việc ly tham [tâm thức của vị ấy] đã được 
giải thoát.  Khi tâm thức đã được giải thoát tại đấy đi đến nhận thức 
được rằng: “Tâm thức đã được giải thoát.”  Vị ấy tuệ tri: “Sự sinh đã 
bị hủy diệt, đã được sống đời sống Thánh thiện, điều phải được làm 
đã được làm xong, không còn trở lại trạng thái hiện hữu nầy nữa.” 
(78) 

Bộ Chú Giải giải thích các từ ngữ nầy trong phương thức như 
sau: (79) “Vị ấy trở nên không còn tham muốn (Ly Tham) đề cập đến 
Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo).  “Thông qua việc ly tham [tâm thức của 
vị ấy] đã được giải thoát (Do ly tham, được giải thoát) đề cập đến Tri 
Thức Quả Vị (Tuệ Quả).  Tri Thức của sự giải thoát (Trong sự giải 
thoát, trí khởi lên “Ta đã được giải thoát) đề cập đến Tri Thức về 
việc tái quán chiếu Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị (Tái Quán 
Chiếu Trí / Suy Quán Trí).  Sự suy nghiệm sâu xa hơn nữa diễn đạt 
rằng sự sinh đã bị hủy diệt, và v.v. 

 
The Seven Purifications. 

A diligent meditator can check his or her personal experiences 
against the seven purifications. 

1. Purification of Morality (Sīla visuddhi): 
Purification of moral conduct starts from the time when the 

precepts are kept. 
2. Purification of Mind (Citta visuddhi): 
Purification of mind is attained when the mind is free from the 

hindrances.  Through the power of momentary concentration the 
mind becomes calm and purified. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       351 

 
 

3. Purification of View (Diṭṭhi visuddhi): 
Purification of view is attained with the first stage of insight – 

knowledge that understands that there exist only mental and physical 
phenomena devoid of a person, being, self, or soul.  Thus the wrong 
view of self (Atta diṭṭhi) and the wrong view of personality (Sakāya 
diṭṭhi) are dispelled. 

4. Purification by Overcoming Doubt (Kaṅkhāvitaraṇa 
visuddhi): 

Purification by overcoming doubt is attained with the second 
insight – knowledge that understands cause and effect.  At this stage, 
one clearly understands that an everlasting self has never existed in 
the past, does not exist in the present, and will never exist in the future.  
One realizes that there is only a continuous process of mental and 
physical phenomena arising and passing away based on the law of 
cause and effect.  Therefore, there is no more doubt whether or not a 
so – called person, being, soul, or self exists. 

5. Purification by Knowledge and Vision of what is Path and 
Not - Path (Maggāmagga ñāṇa dassana visuddhi): 

Purification by knowledge and vision of what is path and not – 
path is attained at the immature stage of the fourth insight – 
knowledge.  During that stage, when the meditator observes the 
arising and passing away of phenomena, pleasant experiences can 
arise.  These good experiences are the so – called corruptions of 
insight, numbering ten in all.  The understanding that attachment to 
these experiences is not the path, and that these experiences must be 
mindfully noted if one is to stay on the path, amounts to purification 
by knowledge and vision of what is path and not – path. 

6. Purification by Knowledge and Vision of the Way 
(Paṭipāda ñāṇa dassana visuddhi): 

Purification by knowledge and vision of the way starts from the 
mature stage of the fourth insight – knowledge, when the corruptions 
of insight – knowledge been overcome, and continues until the insight 
– knowledge leading to path – knowledge. 

7. Purification by Knowledge and Vision (Ñāṇa dassana 
visuddhi): 



 352       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Purification by knowledge and vision refers to path – 
knowledge. 

Thất Thanh Tịnh. 
Một vị thiền giả tinh cần thì có thể kiểm tra những trải nghiệm 

cá nhân của ông ấy hoặc bà ấy đối chiếu với bẩy Pháp Thanh Tịnh. 
1.  Sự Thanh Lọc Về Đức Hạnh (Giới Thanh Tịnh): sự thanh 

lọc về phẩm hạnh đạo đức bắt đầu từ thời điểm các điều giới học đã 
được thọ trì. 

2.  Sự Thanh Lọc Về Tâm Thức (Tâm Thanh Tịnh): sự thanh 
lọc về tâm thức đã được thành đạt là một khi tâm thức đã thoát khỏi 
những Pháp chướng ngại (Triền Cái).  Thông qua năng lực của sự 
định thức trong khoảnh khắc (Sát Na Định) tâm thức trở nên an tịnh 
và đã được tinh khiết. 

3.  Sự Thanh Lọc Về Quan Kiến (Kiến Thanh Tịnh): sự thanh 
lọc về quan kiến đã được thành đạt với giai đoạn đầu tiên của Tri Thức 
Tuệ Giác mà qua đó tuệ tri được rằng chỉ có duy nhất các hiện tượng 
thuộc tinh thần và thể chất hiện hữu và chẳng có chi là một con người, 
hữu tình, tự ngã hoặc linh hồn nào cả.  Bởi do thế, đã xua tan đi kiến 
giải sai lầm về bản ngã (Ngã Kiến) và kiến giải sai lầm về tự ngã (Hữu 
Thân Kiến). 

4.  Sự Thanh Lọc Bằng Cách Vượt Qua Được Sự Nghi Ngờ 
(Đoạn Nghi Thanh Tịnh): sự thanh lọc bằng cách vượt qua được sự 
nghi ngờ đã được thành đạt với giai đoạn thứ hai của Tri Thức Tuệ 
Giác mà qua đó tuệ tri được Tác Nhân và Hệ Quả.  Chính ở ngay giai 
đoạn nầy, người ta tuệ tri một cách rõ ràng rằng chẳng bao giờ có 
được hiện hữu một bản ngã vĩnh hằng ở trong thời quá khứ, cũng 
không có hiện hữu trong thời hiện tại, và sẽ không bao giờ có hiện 
hữu ở trong thời vị lai.  Người ta chứng tri được rằng duy nhất chỉ có 
một quá trình liên tục của các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất 
đang khởi sinh và đang diệt vong dựa trên định luật của Tác Nhân và 
Hệ Quả.  Do đó, chẳng còn nghi ngờ liệu có hay không cái được gọi 
là con người, hữu tình, linh hồn, hoặc bản ngã hiện hữu. 

5.  Sự Thanh Lọc Do Bởi Tri Thức Và Kiến Thị (Tri Kiến) 
Về Pháp Là Chính Đạo Và Chẳng Phải Là Chính Đạo (Đạo Phi 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       353 

 
 

Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh): sự thanh lọc do bởi tri thức và kiến thị 
(tri kiến) đã được thành đạt ở vào giai đoạn chưa được thuần thục (ấu 
trĩ) của Tri Thức Tuệ Giác thứ tư.  Trong giai đoạn đó, khi thiền giả 
quan sát sự khởi sinh và diệt vong của các hiện tượng thì những trải 
nghiệm duyệt ý có thể khởi sinh.  Các trải nghiệm tốt đẹp nầy đã được 
gọi là những băng hoại của Tuệ Giác, đếm số tất cả có mười.  Tuệ tri 
rằng sự dính mắc vào những trải nghiệm nầy chẳng phải là Chính Đạo 
(Phi Đạo), và rằng những trải nghiệm nầy cần phải chú niệm một cách 
có chánh niệm nếu như người ta an trú trong lộ hành của Chính Đạo, 
suy đạt được từ sự thanh lọc do bởi tri thức và kiến thị (tri kiến) về 
Pháp là Chính Đạo và chẳng phải là Chính Đạo. 

6.  Sự Thanh Lọc Do Bởi Tri Thức Và Kiến Thị (Tri Kiến) 
Về Đạo Lộ (Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh): sự thanh lọc do bởi tri thức 
và kiến thị (tri kiến) về đạo lộ bắt đầu từ giai đoạn thuần thục của Tri 
Thức Tuệ Giác thứ tư, khi mà các băng hoại của Tri Thức Tuệ Giác 
đã được chế ngự, và tiếp tục cho đến khi Tri Thức Tuệ Giác dắt dẫn 
đến Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo). 

7.  Sự Thanh Lọc Do Bởi Tri Thức Và Kiến Thị (Tri Kiến 
Thanh Tịnh): sự thanh lọc do bởi tri thức và kiến thị đề cập đến Tri 
Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo). 

 
The Great Reviewing Knowledges. 

I have given a concise explanation about the course of the 
practice from the beginning all the way to the attainment of complete 
enlightenment.  A meditator who thinks that he or she has attained at 
least the first stage of enlightenment (stream – entry) should have 
some criteria by which to check whether or not this stage has been 
attained.  There are four qualifications of a stream - enterer (first 
stage of enlightenment) which are collectively known as the 
“Dhamma Mirror” they are: 

1. Unshakable belief in the Buddha. 
2. Unshakable belief in the Dhamma. 
3. Unshakable belief in the Saṅgha. 
4. Scrupulous observance of the five precepts, which are known 

as the precepts dear to the noble ones (Ariyakanta sīla). 



 354       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Những Tri Thức Tái Quán Chiếu (Suy Quán Trí) Cao Quý. 
Sư đã có đưa ra một lời giải thích ngắn gọn và rõ ràng về quá 

trình của việc thực hành ngay từ lúc bắt đầu của cả lộ trình đưa đến 
việc thành đạt của sự hoàn toàn giác ngộ.  Một vị thiền giả mà nghĩ 
rằng ông ấy hoặc bà ấy đã đạt được ít nhất là giai đoạn thứ nhất của 
sự giác ngộ (Dự Lưu) thì nên có một vài tiêu chí để mà kiểm tra xem 
coi ở giai đoạn nầy đã có được thành đạt hay không.  Có bốn điều 
kiện của một bậc Quả Dự Lưu (giai đoạn thứ nhất của sự giác ngộ) 
mà đã được biết đến một cách khái quát như là “Pháp Gương”, đó 
là: 

1. Niềm tin bất khả lay chuyển với Đức Phật. 
2. Niềm tin bất khả lay chuyển ở trong Giáo Pháp. 
3. Niềm tin bất khả lay chuyển với Tăng Đoàn. 
4. Sự quan sát tỉ mỉ về năm điều học giới mà đã được biết như 

là những điều học giới cao quý của các bậc Thánh nhân 
(Thuận Thánh Giới). 

 
Besides taking the “Dhamma Mirror,” there are seven criteria 

for self – evaluation.  I am going to reiterate what I wrote in an 
introduction to the book “Mahāpaccavekkhaṇa Dhamma,” by the 
late Venerable Mahāsi Sayadaw: 

The discourse called “The Kosambians” found in the 
Majjhima Nikāya was a discourse given by the Buddha by which 
meditators can reflect whether or not they have attained the first path 
– knowledge.  Anyone who has practised meditation and thinks that 
he or she has attained path – and fruition – knowledge can read this 
discourse and reflect on whether or not the experience is in 
accordance with these seven criteria [the commentary calls these 
seven factors the “great reviewing knowledges, Mahāpacca 
vekkhaṇa ñāṇa, of a stream – enterer” (80) 

Ngoài việc dùng lấy “Pháp Gương” ra, còn có bẩy tiêu chí để 
tự đánh giá về mình.  Sư sẽ nhắc lại những gì mà Sư đã có viết để ở 
trong một bài giới thiệu về quyển kinh “Pháp Đại Suy Quán” do bởi 
Ngài Cố Đại Trưởng Lão Mahāsi biên soạn: 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       355 

 
 

Bài Pháp Thoại đã có tên gọi là “Các vị Tỳ Khưu xứ Kosambi” 
và đã được tìm thấy ở trong Trung Bộ Kinh (bài kinh # 48), đó là một 
bài Pháp Thoại do bởi Đức Phật đã khải thuyết, mà theo đó các thiền 
giả có thể phản tỉnh lại liệu họ đã có thành đạt được Tri Thức Đạo Lộ 
thứ nhất hay không.  Bất luận một ai mà đã có thực hành thiền định 
và nghĩ suy rằng ông ấy hoặc bà ấy đã có được thành đạt Tri Thức 
Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả) thì có thể đọc bài 
Pháp Thoại nầy và phản tỉnh lại liệu xem coi trải nghiệm có phù hợp 
với bẩy tiêu chí nầy hay không [bộ Chú Giải gọi bẩy yếu tố nầy là 
“những Tri Thức tái quán chiếu cao quý, Đại Suy Quán Trí, của một 
bậc Quả Dự Lưu”] (80) 

 
1. In quietness and solitude, when one is mindful of formations, 

the obsessive defilements (Pariyuṭṭhāna kilesa) do not arise.  
If a defilement does arise, one is able to abandon it by 
mindfully noting it. 

2. When one is mindful, concentration is strong enough to 
overcome the hindrances.  One experiences that mental 
defilements regarding the objects of mindfulness do not have 
an opportunity to arise, and that some of the defilements 
have been completely uprooted. 

3. One comprehends that a person who attains right view 
regarding mental and physical phenomena through the 
practice of mindfulness meditation can exist only during the 
dispensation of the Buddha’s teaching. 

4. One has no intention to harm or offend other people.  If one 
happens to hurt others, one immediately confesses and 
corrects oneself, and one tries to prevent oneself from 
committing that action again. 

5. Even though one inevitably has to perform the duties of daily 
life, the mind is always enthusiastically bent on practising 
the threefold training of morality, concentration, and 
wisdom. 

6. One listens to Dhamma talks or discourses of the Buddha 
attentively, respectfully, and keenly. 



 356       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

7. While listening to Dhamma talks, one is filled with joy and 
rapture permeating throughout the body because one is able 
to grasp and comprehend the meaning. 

If one is endowed with all seven of these criteria, one can have 
full confidence that one has attained the path – and fruition – 
knowledge of stream – entry. 

1. Trong sự tịnh chỉ và tịch chỉ, khi người ta gìn giữ được chánh 
niệm đối với các Pháp Hữu Vi, thì các Pháp phiền não quấy 
nhiễu (Bộc Phát Phiền Não) không có khởi sinh.  Nếu như 
một Pháp phiền não khởi sinh, thì người ta có thể xả ly nó 
bằng cách chú niệm nó một cách có chánh niệm. 

2. Khi người ta gìn giữ được chánh niệm, thì sự định thức đã 
vừa đủ mạnh để chế ngự được những Pháp chướng ngại 
(Triền Cái).  Khi người ta trải nghiệm rằng các Pháp phiền 
não thuộc tinh thần liên quan đến các đối tượng của chánh 
niệm không có cơ hội để khởi sinh, và rằng có một số các 
Pháp phiền não đã bị hoàn toàn nhổ bật gốc rễ. 

3. Người ta liễu tri rằng một người mà thành đạt được Chính 
Kiến liên quan đến các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất 
thông qua việc thực hành về Thiền Chánh Niệm thì chỉ có 
thể hiện hữu duy nhất trong thời kỳ hiện hành Giáo Pháp của 
Đức Phật. 

4. Người ta không có tác ý để làm tổn hại hoặc xúc phạm người 
khác.  Nếu như người ta bất ngờ làm tổn thương đến những 
người khác, thì ngay lập tức người ta sám tội và tự lo chỉnh 
lý, và người ta cố gắng để tự ngăn ngừa để khỏi phải tái phạm 
lại hành động ấy nữa. 

5. Mặc dù người ta không thể nào tránh khỏi để phải thực hiện 
các nghĩa vụ trong đời sống thường nhật, nhưng tâm thức 
vẫn luôn uốn nắn một cách tha thiết trong việc thực hành một 
bộ ba huấn dụ về đức hạnh, định thức, và trí tuệ. 

6. Người ta lắng nghe những buổi Pháp đàm hoặc những bài 
Pháp Thoại của Đức Phật một cách chuyên tâm, một cách 
tôn kính và nhiệt tình hăng hái. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       357 

 
 

7. Đang khi lắng nghe những buổi Pháp đàm, người ta đã tràn 
ngập niềm hoan hỷ và lạc bất khả chi thấm nhuần khắp cả 
châu thân bởi vì người ta có khả năng để nắm bắt và liễu tri 
được ý nghĩa (Nghĩa tín thọ và Pháp tín thọ). 

Nếu như một người đã hội đủ phúc duyên với tất cả bẩy tiêu chí 
nầy, thì người ta có thể hoàn toàn tin tưởng được rằng người ta đã 
thành đạt được Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ 
Quả) của Dự Lưu Đạo. 

 
A meditator who assumes that he or she has attained the first 

stage of path – and fruition – knowledge is able to compare his or her 
experience with the four qualifications of a stream – enterer or the 
seven criteria of self – review.  If his or her experience is in 
accordance with these criteria, he or she can decide that: 

1. Now I have ground to stand on (Laddhapatiṭṭho). 
2. Now I am able to get relief (Laddhassāso). 
3. I will only be reborn in good existences (Sugatiparāyaṇo). 
Một vị thiền giả mà ông ấy hoặc bà ấy cho rằng đã thành đạt 

được giai đoạn thứ nhất của Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức 
Quả Vị (Tuệ Quả) thì có khả năng để tham chiếu sự trải nghiệm của 
ông ấy hoặc của bà ấy với bốn điều kiện của một Bậc Quả Dự Lưu, 
hoặc với bẩy tiêu chí của việc tự kiểm tra lấy mình.  Nếu như sự trải 
nghiệm của ông ấy hoặc của bà ấy phù hợp với những tiêu chí nầy, 
thì ông ấy hoặc bà ấy có thể phán quyết được rằng: 

1. Bây giờ Tôi có cơ sở để được đi tiếp tục (Thụ Đăng Trình), 
2. Bây giờ Tôi có khả năng để được giải thoát (Thụ Giải 

Thoát), 
3. Tôi chỉ sẽ tục sinh trong những Cõi Thiện Thú (Thiện Sinh 

Thú). 
 

The Seven Benefits Of Mindfulness Meditation. 
What I have just been talking about is the highest benefit 

resulting from the practice of insight meditation.  But nowadays, lay 
people, as well as monks and nuns, are busy in their respective fields 
and do not have enough time to practise for the attainment of the 



 358       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

highest benefit, that is, path – and fruition – knowledge and Nibbāna.  
Because they can only practise for a number of days or months, the 
question arises whether or not these people get any benefit.  If any 
case, they will benefit as much as they practise.  Those who can only 
practise one or two sittings a day will benefit accordingly.  Those who 
can practise for fifteen days or a month will reap the benefits 
according to their efforts. 

In the discourse “The Foundations of Mindfulness,” the 
Buddha explained the seven benefits of practising mindfulness 
meditation. 

“Bhikkhus, this is the direct path for the purification of beings, 
for the surmounting of sorrow and lamentation, for the disappearance 
of pain and grief, for the attainment of the true way, for the realization 
of Nibbāna – namely the four foundations of mindfulness.” (81) 

Persons with limited time to practise might not get all of the 
benefits of mindfulness meditation as explained by the Buddha in the 
discourse “The Foundations of Mindfulness,” but they will still 
benefit according to the amount of time, effort, and diligence they 
devote to meditation.  What kinds of benefits can they get ?  They will 
develop a desire to refrain from unwholesome and harmful actions.  
They will develop a good mind and a kind heart, become sensitive to 
the needs of others, and act appropriately in every situation.  They 
will have a proper attitude toward the events in life.  They will know 
how to live well, and they will not despair in cases of loss of failure. 

Bẩy Quả Phúc Lợi Của Thiền Chánh Niệm. 
Điều mà Sư mới vừa thuyết giảng đến, là kết quả phúc lợi cao 

quý nhất từ nơi việc thực hành của Thiền Tuệ Giác.  Thế nhưng ngày 
nay, người tại gia cư sĩ, cũng như các vị tu sĩ và những nữ tu, đang 
bận rộn trong các lĩnh vực riêng tư của họ và không có đủ thời gian 
để thực hành cho việc thành đạt các quả phúc lợi cao quý nhất, đó là, 
Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả), cùng với 
Níp Bàn.  Bởi vì họ chỉ có thể thực hành cho một số lượng của ngày 
hoặc của tháng, câu hỏi đặt ra là liệu những người này có nhận được 
bất kỳ quả phúc lợi nào hay không.  Bất cứ trường hợp nào, họ sẽ thụ 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       359 

 
 

hưởng quả phúc lợi cũng bằng với việc họ thực hành.  Với những ai 
mà họ chỉ có thể thực hành một hoặc hai lần Thiền Tọa trong một 
ngày thì cũng sẽ thụ hưởng quả phúc lợi một cách tương ứng. Với 
những ai mà họ thực hành trong mười lăm ngày hoặc một tháng thì 
cũng sẽ thu thập những quả phúc lợi tương ứng với những nỗ lực của 
họ. 

Ở trong bài Pháp Thoại “Những Nền Tảng của Chánh Niệm,” 
Đức Phật đã có giải thích bẩy quả phúc lợi của việc thực hành Thiền 
Chánh Niệm: 

“Nầy Chư Tỳ Khưu, đây là con đường độc nhất đưa đến sự 
thanh tịnh cho chúng hữu tình, cho việc vượt qua của nỗi buồn phiền 
và sự than khóc, cho việc biến mất của sự đau đớn và nỗi phiền muộn, 
cho việc thành đạt của con đường chân chính, và cho việc chứng tri 
Níp Bàn – đó là bốn nền tảng của Chánh Niệm.” (81) 

[Chánh Tạng bài Kinh Niệm Xứ #10: “Nầy Chư Tỳ Khưu, 
đây là con đường độc nhất đưa đến sự thanh tịnh cho chúng hữu tình, 
vượt khỏi sầu não, diệt trừ khổ ưu, thành tựu Chánh Trí, và chứng 
ngộ Níp Bàn.  Đó là Tứ Niệm Xứ.”] 

Những người với thời gian đã bị hạn chế để thực hành thì có thể 
không được đón nhận hết tất cả các quả phúc lợi của Thiền Chánh 
Niệm như đã được giải thích do bởi Đức Phật ở trong bài Pháp Thoại 
“Những Nền Tảng của Chánh Niệm,” thế nhưng họ vẫn sẽ được 
hưởng quả phúc lợi tùy theo số lượng của thời gian, công sức, và sự 
tinh cần mà họ đã cống hiến cho việc thiền định.  Những thể loại của 
quả phúc lợi nào mà họ có thể đón nhận được ?  Họ sẽ phát triển được 
một tâm thức tịnh hảo và một tấm lòng nhân ái, sẽ trở nên nhậy cảm 
với những nhu cầu thiết yếu của các tha nhân, và sẽ tác hành thích 
hợp ở trong mọi tình huống.  Họ sẽ có một thái độ chính đáng đối với 
những sự kiện quan trọng ở trong đời sống.  Họ sẽ biết cách sống đặng 
sinh toàn, và họ sẽ không có thất vọng trong những trường hợp mất 
mát hay là thất bại. 

 
The First Benefit: Purification Of Defilements. 

Meditators who practise systematically and energetically for 
about one and a half to two months usually experience the higher 



 360       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

stages of insight - knowledge.  During that extended period of 
practice, they personally experience states of great happiness and 
peace greed and anger have weakened. 

For instance, those who previously were strongly attached to 
clothes will no longer buy more clothes than they need, but will 
become content with that they have.  Those who had a strong craving 
for food will no longer be so fussy, but will be content to eat whatever 
they can get.  Those who liked to watch movies might watch them only 
rarely. 

These meditators develop more patience and can easily forgive 
others.  They also become able to control or manage their anger.  
These are the benefits that can be enjoyed by those whose defilements 
have been greatly reduced.  Even though the defilements are not yet 
completely purified, the resulting happiness and peace are apparent 
and clearly noticeable. 

Quả Phúc Lợi Thứ Nhất: Sự Thanh Lọc Những  
Pháp Phiền Não. 

Những vị thiền giả mà thực hành một cách có phương pháp và 
một cách năng động trong khoảng độ một tháng rưỡi đến hai tháng thì 
thường là trải nghiệm những giai đoạn ở tầng cao hơn của Tri Thức 
Tuệ Giác.  Trong suốt khoảng thời gian đã được kéo dài của việc thực 
hành đó, họ đích thân trải nghiệm những trạng thái của niềm hạnh 
phúc và sự bình an tuyệt vời bởi vì lòng tham lam và sự sân hận đã có 
được suy giảm. 

Thí dụ, với những ai mà trước đây đã bị say mê một cách mãnh 
liệt vào những y phục thì sẽ không còn mua những y phục nhiều hơn 
là họ nhu cầu, mà trái lại sẽ trở nên bằng lòng với những gì mà họ có.  
Với những ai mà có một sự thèm khát dữ dội với một món ăn thì sẽ 
không còn quá cầu kỳ, mà trái lại sẽ bằng lòng để ăn bất cứ thứ gì mà 
họ có thể thọ được.  Với những ai ưa thích để xem những phim ảnh 
thì có thể chỉ xem lấy chúng một cách hãn hữu. 

Những vị thiền giả nầy phát triển thêm sự kham nhẫn hơn nữa, 
và có thể một cách dễ dàng khoan thứ cho những tha nhân.  Họ cũng 
có khả năng thích hợp để xử lý hoặc làm chủ cơn giận dữ của mình. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       361 

 
 

Đây là những quả phúc lợi mà có thể được thụ hưởng bởi những 
ai mà các Pháp phiền não của họ đã có được giảm đẳng một cách đáng 
kể.  Dù cho là các Pháp phiền não vẫn chưa được thanh lọc một cách 
trọn vẹn đi nữa, thì kết quả niềm hạnh phúc và sự bình an đã hiển hiện 
và đã được biểu thị một cách rõ ràng. 

 
The Second Benefit: Overcoming Sorrow And Worry. 

After having practised insight meditation, meditators who were 
inclined to worry about family or business problems tend to be less 
worried and are more able to keep their minds calm.  This benefit can 
only be experienced by those who gain some insight – knowledge.  
Those who practise for a long time but do not gain any insight will 
not experience this benefit. 

To illustrate this benefit, the commentary mentions the story of 
the minister Santati. (82)  Santati, who lived during the Buddha’s 
time, was greatly overcome with sorrow and worry when his beloved 
dancing girl died suddenly as he was watching her dance.  The 
Buddha cooled the burning fires of his sorrow and grief by 
encouraging him to apply the soothing water of mindfulness 
meditation.  When these fires were completely extinguished, the 
minister became fully enlightened. 

Quả Phúc Lợi Thứ Hai: Việc Vượt Qua Nỗi Buồn Phiền 
Và Sự Lo Lắng. 

Sau khi đã có được thực hành Thiền Tuệ Giác, những thiền giả 
mà đã có ý hướng để lo lắng về các vấn đề thuộc về gia đình hoặc về 
nghề nghiệp thì đã có chiều hướng ít lo lắng hơn và có khả năng để 
giữ tâm thức của họ được an tịnh hơn.  Quả phúc lợi nầy chỉ có thể 
được trải nghiệm bởi những ai thành đạt được một vài Tri Thức Tuệ 
Giác.  Với những ai mà thực hành trong một thời gian dài nhưng 
không thành đạt được bất kỳ một Tri Thức Tuệ Giác nào cả thì sẽ 
không trải nghiệm được quả phúc lợi nầy. 

Để minh họa cho quả phúc lợi nầy, bộ Chú Giải đề cập đến tích 
truyện của quan đại thần Santati. (82)  Santati, là vị đã sống trong 
thời kỳ của Đức Phật, đã vượt qua một cách tuyệt vời với nỗi buồn 
phiền và sự lo lắng khi cô vũ nữ yêu quý của ông ta đã đột ngột chết 



 362       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

đi trong khi ông ấy đã đang xem điệu nhẩy múa của cô ta.  Đức Phật 
đã làm nguội lạnh đi những ngọn lửa đang bốc cháy do bởi nỗi buồn 
phiền và sự ưu não của ông ta bằng cách khuyến khích vị quan ấy để 
áp dụng dòng nước an thần (tịnh thủy) của Thiền Chánh Niệm. 

“Dĩ vãng từ trước quên đi, 
Hậu lai vô sự, can chi mà rầu ! 

Hiện tại giữ tâm không sầu, 
Vô cầu, vô chấp, bền lòng an vui.” 

Khi những ngọn lửa nầy đã được dập tắt một cách trọn vẹn thì 
vị quan đại thần đã trở nên hoàn toàn được giác ngộ. 

“Ai sống tự trang sức, 
Nhưng an tịnh, nhiếp phục. 
Sống kiên trì, Phạm Hạnh, 
Không hại mọi sinh linh, 

Vị ấy là Phạm Chí, 
Hay Sa Môn, khất sĩ.” (P.C. 142) 

 
The Third Benefit: Overcoming Lamentation. 

Those who have reached the insight – knowledge of equanimity 
will not be overcome by strong lamentation due to the loss of family 
members or possessions.  They will be able to mindfully control their 
emotions.  Some can even calmly manage their lives immediately after 
the death of their loved ones. 

As an example of this benefit, the commentary mentions the 
story of a woman called Paṭācārā who lived during the Buddha’s 
time.(83)  Paṭācārā lost her husband, her two sons, parents, and 
brothers, all within a couple of days.  She was not only overcome with 
lamentation but became insane.  The cool and soothing water of 
mindfulness not only extinguished her lamentation but helped her 
attain the first path and fruition – knowledge, thereby becoming a 
stream – enterer. 

The texts mention that people such as the minister Santati and 
Paṭācārā became fully enlightened or attained stream – entry while 
listening to a discourse delivered by the Buddha.  When reading these 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       363 

 
 

stories, one might assume that these people became enlightened by 
merely listening to the discourse without practising mindfulness 
meditation. 

Quả Phúc Lợi Thứ Ba: Việc Vượt Qua Sự Than Khóc. 
Với những ai mà đã đạt được Tri Thức Tuệ Giác về sự điềm 

tĩnh (Hành Xả Trí) thì sẽ không bị áp đảo bởi sự than khóc thống thiết 
do từ sự mất mát của các thành viên trong gia đình hoặc những tài sản 
của cải.  Họ sẽ có khả năng để kiểm soát một cách có chánh niệm các 
cảm xúc của họ.  Một vài người thậm chí có thể xử lý một cách an 
tịnh đời sống của họ ngay sau cái chết của những người yêu thương 
của mình. 

Như một thí dụ về quả phúc lợi nầy, bộ Chú Giải đề cập đến 
tích truyện của một phụ nữ có tên gọi là Paṭācārā là vị đã sống trong 
thời kỳ của Đức Phật. (83)  Paṭācārā đã mất đi người chồng, hai người 
con trai, Mẹ Cha, và người em trai của cô ta, tất cả chỉ có trong vài ba 
ngày. 

“Chết rồi hai trẻ còn thơ, 
Giữa đường chồng chết, bơ vơ một mình. 

Mẹ Cha, em ở gia đình, 
Lửa thiêu mất xác bóng hình còn đâu.” 

Cô ta đã không chỉ bị áp đảo với sự than khóc mà đã trở nên 
điên loạn. 

“Nước trong bốn biển có bao nhiêu ? 
Nước mắt so ra mới thật nhiều ! 
Trong cõi nhân gian đầy khổ lụy, 
Sao còn lơ đễnh thả xuôi chiều ?” 

Dòng nước nguội lạnh và an thần (tịnh thủy) của Chánh Niệm 
đã không chỉ dập tắt đi sự than khóc của cô ta, mà đã hỗ trợ cho sự 
thành đạt của cô ấy về Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả 
Vị (Tuệ Quả), từ đó đã trở thành một Bậc Quả Dự Lưu. 

“Ai sống một trăm năm, 
Không thấy Pháp Sinh Diệt, 

Tốt hơn sống một ngày, 
Thấy được Pháp Sinh Diệt.” (P.C. 113) 

“Cho dù sống cả trăm năm, 



 364       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Không thấy Sinh Diệt, thân tâm vô thường. 
Không bằng sống trọn một ngày, 

Liễu tri Chánh Pháp, Vô Thường Diệt Sinh.” 
 
This point is explained in the commentary to “The Greater 

Discourse on the Foundations of Mindfulness” (Mahāsatipaṭṭhāna 
Sutta): (84) 

“One cannot develop the eightfold path without contemplating 
one of the four foundations of mindfulness, that is, a form, feeling, 
consciousness, or mental objects.  Therefore, persons such as the 
minister Santati overcame their worries, grief, and lamentation by 
way of mindfulness.” 

This means that these people were mindful of one of the four 
foundations of mindfulness while they were listening to the discourse.  
In that way, the insight – knowledge developed one after another very 
quickly, so that they attained the path and fruition – knowledge at the 
end of the discourse. 

Điểm nầy đã được giải thích ở trong bộ Chú Giải nói về “Bài 
Pháp Thoại lớn hơn nữa về những nền tảng của Chánh Niệm” (Kinh 
Đại Niệm Xứ): (84) 

“Người ta không thể nào phát triển được Bát Chánh Đạo mà 
không có việc thẩm sát một trong bốn nền tảng của Chánh Niệm, đó 
là, một hình sắc, cảm giác, ý thức, hoặc các đối tượng thuộc tinh thần.  
Bởi do thế, những con người như vị quan đại thần Santati đã vượt qua 
được những nỗi lo lắng, sự ưu não, và sự than khóc bằng với con 
đường của Chánh Niệm.” 

Điều nầy có nghĩa là những người ấy đã có gìn giữ chánh niệm 
vào một trong bốn nền tảng của Chánh Niệm trong khi họ đã đang 
lắng nghe bài Pháp Thoại.  Trong phương thức đó, những Tri Thức 
Tuệ Giác đã được phát triển kế tiếp nhau một cách hết sức mau lẹ, với 
kết quả là họ đã thành đạt Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức 
Quả Vị (Tuệ Quả) ở ngay phần kết thúc của bài Pháp Thoại. 

 
The Fourth Benefit: Cessation Of Physical Suffering. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       365 

 
 

At the beginning of practise, meditators may experience a great 
deal of physical suffering such as pain, aches, or numbness.  Because 
their mindfulness, concentration, and insight – knowledge are not yet 
strong enough, they cannot overcome these unpleasant feelings.  But 
if they understand that the aim of observing unpleasant feelings is not 
to get rid of them, but to understand their true nature, they will 
continue to observe whatever is occurring as it really is.  When 
mindfulness, concentration, and insight – knowledge become mature, 
they will come to understand the true nature of these unpleasant 
feelings.  Then they will see the unpleasant feeling either getting 
weaker or disappearing altogether. 

When the practice of meditation becomes really powerful, not 
only the pain that arises from meditation, but also the pain caused by 
a disease, might become less severe or completely vanish.  There have 
been many accounts in Burma of patients who suffered from heart 
disease before taking up meditation.  Their condition was so serious 
that the doctors advised them to undergo surgery.  However, after 
they took the time to practise insight meditation, their condition 
greatly improved and the symptoms largely disappeared even though 
they took it easy in meditation and did not exert too much effort. 

Quả Phúc Lợi Thứ Tư: Việc Chấm Dứt Về Nỗi  
Khổ Đau Thể Chất. 

Ở ngay giai đoạn khởi đầu của việc thực hành, các thiền giả có 
thể trải nghiệm rất nhiều nỗi khổ đau về thể chất chẳng hạn như là sự 
đau đớn, nỗi đau nhức, hoặc sự tê cứng.  Bởi vì Chánh Niệm (Niệm), 
Định Thức (Định) và Tri Thức Tuệ Giác (Tuệ) của họ vẫn chưa đủ 
vững mạnh, họ không thể nào vượt qua các cảm giác bất duyệt ý nầy 
được.  Thế nhưng, nếu như họ tuệ tri được rằng mục tiêu của việc 
quan sát các cảm giác bất duyệt ý là không phải để loại bỏ khỏi chúng, 
mà trái lại là để tuệ tri được chân thực tính của chúng, do đó họ sẽ vẫn 
phải tiếp tục để quan sát bất luận điều mà đang hiện bầy như nó đang 
là thực tại.  Khi Chánh Niệm (Niệm), Định Thức (Định), và Tri Thức 
Tuệ Giác (Tuệ) trở nên thuần thục chín muồi, thì họ sẽ đi đến tuệ tri 
chân thực tính của các cảm giác bất duyệt ý nầy.  Sau đó, họ sẽ thẩm 



 366       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

thị cảm giác bất duyệt ý hoặc là đang trở nên suy yếu hơn hoặc là 
đang biến mất hoàn toàn. 

Khi việc thực hành về thiền định trở nên thực sự mạnh mẽ, thì 
không chỉ sự đau đớn mà khởi sinh từ ở nơi thiền định, mà còn là nỗi 
đau đớn do bởi một bệnh tật đã tạo ra, có thể trở nên ít nghiêm trọng 
hơn hoặc hoàn toàn tan biến hẳn đi.  Có rất nhiều bài tường thuật ở 
đất nước Miến Điện về các bệnh nhân mà đã bị đau khổ về bệnh tim 
mạch trước khi áp dụng môn thiền định.  Tình trạng của họ quả là hết 
sức nghiêm trọng đến nỗi các bác sĩ đã khuyên bảo họ phải qua cuộc 
phẫu thuật.  Tuy nhiên, sau khi họ đã dành thời gian để thực hành 
Thiền Tuệ Giác, thì tình trạng của họ đã được cải thiện rất nhiều và 
các triệu chứng phần lớn đã được biến mất, mặc dù là họ đã áp dụng 
được nó dễ dàng trong thiền định và không vận dụng quá nhiều sức 
lực. 

 
The commentary gives an example of a monk who became fully 

enlightened while being mindful of the pain from his broken thigh and 
observing joy and rapture while reflecting on his pure morality. (85) 

Another example given in the commentary is the story of the 
monk Pītamalla. (86) After hearing part of the Natumhākaṃ Sutta 
(the discourse called “Not Yours”), a sense of urgency arose in him.  
He gave up his life as a boxer to become a monk.  In that discourse, 
the Buddha said “Monks, form (materiality or the body) is not yours: 
abandon it.  When you have abandoned it, that will lead to your 
welfare and happiness.” (87) 

After Pītamalla became a monk he went into the forest to 
practise meditation.  One day at dusk he was practising walking 
meditation by going on all fours because his feet hurt.  A hunter who 
happened to pass nearby took him for a deer and pierced him with his 
lance.  The monk meditated on this severe pain and became fully 
enlightened. 

Bộ Chú Giải đã đưa ra một thí dụ về một tu sĩ là bậc đã hoàn 
toàn được giác ngộ trong khi đang giữ chánh niệm về nỗi đau đớn từ 
xương đùi của ông ta đã bị gẫy và việc quan sát nỗi niềm hoan hỷ và 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       367 

 
 

lạc bất khả chi (phỉ lạc) trong khi đang tự phản tỉnh về giới đức thuần 
khiết của mình. 

Một thí dụ khác nữa đã đưa ra ở trong bộ Chú Giải là tích truyện 
của vị tu sĩ Pītamalla. (86)  Sau khi được nghe một phần của bài Kinh 
Chẳng Phải Của Các Người (bài Pháp Thoại đã được gọi là “Không 
phải của các người”), một cảm giác khẩn trương đã khởi sinh ở trong 
ông ta.  Ông đã từ bỏ cuộc sống của mình là một võ sĩ để trở thành 
một vị tu sĩ.  Trong bài Pháp Thoại đó, Đức Phật đã nói rằng: “Sắc 
(đặc tính thể chất hoặc thân xác), nầy Chư Tỳ Khưu, không phải là 
của các người: hãy từ bỏ nó.  Khi các người đã từ bỏ được nó, điều 
đó sẽ dắt dẫn đến sự phúc lợi và niềm hạnh phúc cho các người.” (87) 

Sau khi Pītamalla đã trở thành một vị tu sĩ, Ngài đã đi vào trong 
khu rừng già để thực hành thiền định.  Một ngày nọ vào lúc trời nhá 
nhem tối, đang khi Ngài thực hành Thiền Hành bằng cách bò với hết 
cả bốn phần (hai bàn tay và hai bàn chân) bởi vì đôi chân của Ngài đã 
bị tổn thương.  Một người thợ săn đã bất chợt đi ngang qua cạnh bên 
Ngài, rồi đã nhận thấy Ngài cho là một con nai và đã đâm lấy Ngài 
với ngọn giáo dài của ông ta.  Vị tu sĩ đã định thức liên thiền vào nỗi 
đớn đau khốc liệt nầy và đã trở nên hoàn toàn giác ngộ. 

 
The Fifth Benefit: Cessation Of Mental Suffering. 

When practising insight meditation, the cessation of mental 
suffering can manifest in three ways.  The first way is the cessation of 
mental suffering by being mindful of it when it arises during 
meditation practice.  Any kind of mental suffering should be 
attentively and repeatedly observed.  When the noting mind gets 
stronger, mental suffering can no longer arise. 

The second way is the cessation of mental suffering by 
thoroughly understanding the impermanence, unsatisfactoriness, and 
non – self of all mental and physical phenomena through personal 
experience.  Because clinging to self and attachment to sensual 
desires are greatly reduced as a result of such understanding, mental 
suffering can no longer arise. 

The third way is the cessation of mental suffering by 
continuously practising for an extended period of time.  Some 



 368       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

meditators attain the path and fruition - knowledge of stream – entry 
as a result.  Some attain the path – and fruition – knowledge of once 
– returning.  Some attain the path and fruition – knowledge of non – 
returning.  Some attain the path and fruition – knowledge of full 
enlightenment.  At each stage of enlightenment, specific defilements 
are completely uprooted.  As a result, suffering ceases to exist. 

Quả Phúc Lợi Thứ Năm: Việc Chấm Dứt Về  
Nỗi Khổ Đau Tinh Thần. 

Đang khi thực hành Thiền Tuệ Giác, việc chấm dứt về nỗi khổ 
đau tinh thần có thể được biểu hiện ở trong ba phương thức. 

Phương thức thứ nhất là việc chấm dứt về nỗi khổ đau tinh thần 
bằng với việc chú niệm vào nó khi nó khởi sinh đang khi thực hành 
thiền định.  Bất luận một thể loại khổ đau tinh thần nào cũng cần phải 
được quan sát một cách chuyên tâm và một cách liên tục.  Khi tâm 
thức đang chú niệm trở nên mạnh mẽ hơn, thì nỗi khổ đau tinh thần 
không còn có thể khởi sinh được nữa. 

Phương thức thứ hai là việc chấm dứt về nỗi khổ đau tinh thần 
bằng với việc tuệ tri một cách triệt để sự vô thường, sự bất duyệt ý, 
và sự vô ngã của tất cả các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất 
thông qua sự trải nghiệm cá nhân.  Bởi do sự bám giữ lấy và sự dính 
mắc vào các dục trần đã được giảm đẳng đi rất nhiều như là một hệ 
quả của việc tuệ tri như thế, nỗi khổ đau tinh thần không còn có thể 
khởi sinh được nữa. 

Phương thức thứ ba là việc chấm dứt về nỗi khổ đau tinh thần 
bằng với việc thực hành đã được kéo dài một cách liên tục trong một 
khoảng thời gian.  Kết quả là một số thiền giả thành đạt được Tri Thức 
Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả) của Bậc Quả Dự 
Lưu.  Một số thì thành đạt được Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri 
Thức Quả Vị (Tuệ Quả) của Bậc Quả Nhất Lai.  Một số thì thành đạt 
được Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả) của 
Bậc Bất Lai.  Một số thì thành đạt được Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) 
và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả) của Bậc hoàn toàn giác ngộ.  Ở từng 
mỗi giai đoạn của sự giác ngộ, các Pháp phiền não đặc trưng đã được 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       369 

 
 

nhổ bật gốc rễ một cách hoàn toàn.  Kết quả là, nỗi khổ đau chấm dứt 
không còn hiện hữu. 

 
I have encountered many people, nowadays, who were in great 

mental distress and suffering badly due to the death of a loved one, or 
due to family, marital, or financial problems.  When they began to 
practise meditation, their mental suffering was greatly relieved and 
they attained peace of mind through the first and second ways of 
overcoming mental suffering. 

To illustrate this point, the commentary mentioned the story of 
a Deva called Subrahmā. (88)   Subrahmā was in great despair after 
many female Devas who were his companions had died and been 
reborn in the hell realm while picking flowers in the Nandana Grove.  
His despair got worse, when he realized he had only seven more days 
to live and then he also would be reborn in the hell realm.  He could 
only regain his peace of mind after following the Buddha’s 
instructions on practising insight meditation. 

Sư đã có được tiếp xúc rất nhiều người, ở thời buổi nầy, là 
những người đã đang ở trong tình trạng tinh thần hết sức buồn bã và 
nỗi khổ đau một cách nặng nề bởi do cái chết của một người đã thương 
yêu; hoặc bởi do các vấn đề thuộc lãnh vực gia đình, hôn nhân hoặc 
là tài chính.  Khi họ đã bắt đầu để thực hành thiền định, thì nỗi khổ 
đau tinh thần của họ đã được khuây khỏa đi rất nhiều và họ đã đạt 
được sự bình an ở trong tâm hồn thông qua các phương thức thứ nhất 
và thứ hai của việc vượt qua nỗi khổ đau tinh thần. 

Để minh họa cho điểm nầy, thì bộ Chú Giải đã đề cập đến tích 
truyện của vị Thiên Tử đã được gọi là Subrahmā. (88)  Subrahmā đã 
ở trong tình trạng tuyệt vọng cùng cực sau khi các Thiên Nữ là những 
vị bạn đồng hành của ông ta đã mệnh chung và đã đi tái tục ở trong 
Cõi Giới Địa Ngục trong khi đang hái các bông hoa ở trong khu rừng 
nhỏ Nandana với những cây trái.  Nỗi tuyệt vọng của ông ta đã trở 
nên thảm hại hơn nữa, khi ông ta đã hiểu rõ ra ông ta chỉ còn có thêm 
bẩy ngày để sống và sau đó thì ông ta cũng sẽ bị tái tục ở trong Cõi 
Giới Địa Ngục.  Ông ta không thể nào lấy lại sự bình an ở trong tâm 



 370       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

hồn sau khi đã làm theo những lời chỉ bảo của Đức Phật về việc thực 
hành Thiền Tuệ Giác. 

 
The Sixth Benefit: Attainment Of Path – Knowledge. 

By means of the diligent practice of mindfulness meditation 
(which constitutes the preliminary path) meditators progress through 
the different stages of insight – knowledge until eventually an 
exceptionally sharp and penetrative understanding arises. 

This understanding called “path – knowledge’ experiences 
Nibbāna, which is the cessation of mental and physical phenomena.  
Immediately after path – knowledge there arises fruition – knowledge, 
which is the result or fruition of path – knowledge. 

The first path – knowledge uproots personality view (Sakkāya 
diṭṭhi), skeptical doubt (Vicikkichā), and adherence to rites and 
rituals (Sīlabbataparāmāsa diṭṭhi).  It cuts off the coarse defilements 
strong enough to lead to rebirth in the lower realms (Apāyagaminīya 
kilesa).  The meditator then understands that merely performing rites 
and ritual that do not include the eightfold path does not lead to 
liberation from the cycle of birth and death. 

The second path – knowledge weakens the sensual desire and 
ill will that bind a person to the objects of the sensuous plane of 
existence (Kāmabhūmi). 

The third path – knowledge uproots sensual desire and ill will, 
but it cannot yet eradicate the desire for fine – material existence and 
the desire for immaterial existence. 

The fourth path – knowledge uproots remaining defilements 
that have not been eradicated by the first three path – knowledges.  At 
this point all the defilements are completely uprooted, without a 
single remainder.  The mental defilements eradicated by the fourth 
path – knowledge are: the desire for fine material existence, the desire 
for immaterial existence, conceit, restlessness, and ignorance. 

With the attainment of the final path – knowledge, all mental 
defilements are eradicated and one becomes a fully enlightened 
person, an Arahant. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       371 

 
 

Quả Phúc Lợi Thứ Sáu: Sự Thành Đạt Về Tri Thức  
Đạo Lộ (Tuệ Đạo). 

Bằng cách tinh cần thực hành về Thiền Chánh Niệm (cái mà 
thiết lập Tiền Đề Đạo), các thiền giả tiến hóa xuyên suốt các giai đoạn 
khác biệt của Tri Thức Tuệ Giác cho đến khi rốt ráo một tuệ tri sắc 
bén đặc cách phi thường và quán triệt được khởi sinh. 

Tuệ tri nầy, đã được gọi là “Tri Thức Đạo Lộ” (Tuệ Đạo), trải 
nghiệm Níp Bàn, và đó là sự chấm dứt các hiện tượng thuộc tinh thần 
và thể chất.  Ngay kế sau Tri Thức Đạo Lộ thì khởi sinh Tri Thức Quả 
Vị (Tuệ Quả), và đó là kết quả hoặc là quả vị của Tri Thức Đạo Lộ 
(Tuệ Đạo). 

Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) thứ nhất nhổ bật gốc rễ kiến giải 
về bản ngã (Hữu Thân Kiến), sự nghi ngờ thắc mắc (Hoài Nghi), và 
sự chấp thủ vào các nghi thức và các lễ tục (Giới Chấp Tiện Thị Kiến 
Thủ).  Nó cắt đứt các Pháp phiền não thô thiển đủ mạnh để dắt dẫn đi 
tái tục vào trong các Cõi Giới thấp kém (Phiền Não Di Qui Khổ Thú).  
Các thiền giả sau đó tuệ tri được rằng chỉ đơn thuần thực hiện các 
nghi lễ và các lễ tục mà không có bao hàm Bát Chi Đạo thì không dắt 
dẫn đến sự giải thoát vòng chu trình của Sinh và Tử. 

Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) thứ hai làm suy yếu Tham Dục và 
Cừu Hận mà qua đó gắn kết một người với các đối tượng thuộc Cõi 
Dục Trần (Cõi Dục Giới). 

Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) thứ ba nhổ bật gốc rễ Tham Dục 
và Cừu Hận, nhưng nó vẫn chưa thể nào đoạn tận được sự ái luyến 
trong Cõi Sắc Pháp vi tế (Cõi Sắc Giới) và sự ái luyến trong Cõi Phi 
Sắc Pháp (Cõi Vô Sắc Giới). 

Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) thứ tư nhổ bật gốc rễ tất cả các 
Pháp phiền não còn lại, cái mà vẫn chưa có được đoạn tận qua ba Tri 
Thức Đạo Lộ đầu tiên.  Ở chính tại điểm nầy, tất cả các Pháp phiền 
não đã được nhổ bật gốc rễ một cách trọn vẹn, mà chẳng còn dư sót 
một cái nào cả.  Các Pháp phiền não tinh thần đã được đoạn tận do 
bởi Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) thứ tư là: sự ái luyến trong Cõi Sắc 
Pháp vi tế (Cõi Sắc Giới), sự ái luyến trong Cõi Phi Sắc Pháp (Cõi Vô 
Sắc Giới), sự kiêu mạn (Ngã Mạn), sự phóng dật (Phóng Dật), và sự 
bất tri (Vô Minh). 



 372       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Với sự thành đạt Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) cuối cùng, tất cả 
các Pháp phiền não tinh thần đã được đoạn tận và người ta trở thành 
một Bậc hoàn toàn đã được giác ngộ, một Bậc Vô Sinh (A La Hán). 

 
The Seventh Benefit: Attainment Of Nibbāna. 

Nibbāna is the cessation of suffering or a state devoid of 
suffering.  This is the noblest and highest benefit of mindfulness 
meditation.  When the fourth path – knowledge eradicates all mental 
defilements (kilesas), those impurities are extinguished forever.  This 
is called “the cessation of suffering due to the defilements” (Kilesa – 
parinibbāna). 

After a fully enlightened person who has eradicated all 
defilements enters Parinibbāna, there is no new arising of mental and 
physical phenomena.  This state in which the aggregates cease to exist 
is called “the cessation of suffering without the aggregates 
remaining” (Khandhaparinibbāna). 

This is the highest goal of all Buddhists.  This is also the 
ultimate goal of mindfulness meditation as taught by the Buddha.  
These are the benefits that can actually be gained if a meditator 
practises with firm faith, strong will, enthusiasm, steadfast 
perseverance, diligence, and unremitting effort. 

Quả Phúc Lợi Thứ Bẩy: Sự Thành Đạt Níp Bàn. 
Níp Bàn là việc chấm dứt của sự khổ đau hay là một trạng thái 

mất hẳn sự khổ đau.  Đây là một quả phúc lợi thánh thiện nhất và cao 
quý nhất của Thiền Chánh Niệm.  Khi Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) 
thứ tư đoạn tận tất cả các Pháp phiền não tinh thần (Các Pháp Phiền 
Não), thì các uế tạp đó đã tiệt diệt vĩnh viễn.  Điều nầy đã được gọi là 
“việc chấm dứt của sự khổ đau do từ nơi các Pháp phiền não.” (Phiền 
Não Viên Tịch Níp Bàn) 

Một bậc hoàn toàn đã được giác ngộ sau khi đã đoạn tận tất cả 
các Pháp phiền não thì dự tri Viên Tịch Níp Bàn, và không có việc 
khởi sinh mới các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất.  Trạng thái 
mà trong đó các khối tổng hợp (Uẩn) chấm dứt không còn hiện hữu 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       373 

 
 

đã được gọi là “việc chấm dứt của sự khổ đau mà không còn dư sót 
các khối tổng hợp” (Uẩn Viên Tịch Níp Bàn). 

Đây là mục tiêu tối thượng của tất cả các Phật Tử.  Và đây cũng 
là mục tiêu thù thắng của Thiền Chánh Niệm mà đã được chỉ dạy do 
bởi chính Đức Phật.  Đây là những quả phúc lợi mà thiết thực có thể 
thâu đạt được nếu như một thiền giả với đức tin kiên cố, với ý chí 
mạnh mẽ, lòng nhiệt tình, với sự bền chí kiên định, cùng với sự tinh 
cần và sự nỗ lực kiên trì. 

 
EPILOGUE. 

Knowing this much about the practical aspect of Buddhism is 
enough.  For four days, I have spoken about the Buddha’s ways to 
peace and happiness, which can be divided into four parts.  These 
four parts are, as you have understood by now: the devotional aspect, 
the ethical aspect, the moral aspect, and the practical aspect. 

May all of you able to develop firm faith in the Triple gem, 
follow the advice for ethical conduct, perfect your moral conduct, and 
practise mindfulness meditation at all times. 

May you understand the true nature of mental and physical 
phenomena and progress through the stages of insight – knowledge 
until you attain Nibbāna. 

May you see the Four Noble Truths through path and fruition – 
knowledge.  May you soon experience Nibbāna and enjoy true peace 
and happiness due to the cessation of all suffering. 

Phần Kết Luận. 
Liễu tri về Phương Diện Thực Hành của Phật Giáo như thế nầy 

gần như đã tạm đủ.  Trong bốn ngày qua, Sư đã có thuyết giảng về 
“Phật Đạo đưa tới sự bình an và niềm hạnh phúc”, mà có thể được 
chia ra thành bốn phần.  Những bốn phần nầy, mà giờ đây các bạn đã 
được thấu hiểu, là: Phương Diện Kính Tín, Phương Diện Luân Lý, 
Phương Diện Đạo Đức, và Phương Diện Thực Hành. 

Ước mong tất cả các bạn có khả năng để phát triển được đức tin 
kiên cố ở trong Tam Bảo, tùng thuận theo lời khuyên bảo về hành vi 
đạo đức, hoàn thiện hạnh kiểm đạo đức của các bạn, và thực hành 
Thiền Chánh Niệm luôn ở mọi thời khắc. 



 374       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Ước mong các bạn tuệ tri được chân thực tính của các hiện 
tượng thuộc tinh thần và thể chất, và tiến hóa xuyên suốt các giai đoạn 
của Tri Thức Tuệ Giác cho đến khi các bạn thành đạt được Níp Bàn. 

Ước mong các bạn thẩm thị được Tứ Thánh Đế thông qua Tri 
Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả).  Ước mong 
các bạn sớm mau được trải nghiệm Níp Bàn và thụ hưởng sự bình an 
và niềm chân hạnh phúc do từ nơi việc chấm dứt của tất cả mọi sự 
khổ đau. 

Sādhu, Sādhu, Sādhu. 
May all beings realize the Dhamma 

and live in peace and happiness. 
Lành thay, Lành thay, Lành thay. 

Ước mong tất cả chúng hữu tình chứng tri Giáo Pháp và sống 
ở trong sự bình an và niềm hạnh phúc. 

 
 

------------------------00000------------------- 
 

GLOSSARY 
TỪ ĐIỂN THUẬT NGỮ 

 
Abhisamaya = Thông Tuệ: direct understanding (sự hiểu biết 

chính trực). 
Adhigama saddhā = Bất Thoái Tín: unshakable faith through 

experiential knowledge of the Dhamma (đức tin không bị thoái thất 
thông qua tri kiến trải nghiệm về Giáo Pháp). 

Adhimokkha = Thắng Giải: determination (sự quyết tâm). 
Ādīnava ñāṇa = Khốn Khổ Trí / Quá Hoạn Trí: the insight – 

knowledge of misery (tri thức tuệ giác về sự khốn khổ). 
Adinnapubbaka = Vị Tằng Thí: one who does not give (một 

người bất xả thí). 
Āgamana saddhā = Kiến Đáo Tín: the faith that comes with the 

declaration of Buddhahood (Āgama or  Āgamaniya saddhā) (đức tin 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       375 

 
 

mà đến cùng với việc tuyên bố về Quả vị Phật (đức tin của Bồ Tát 
Chánh Đẳng Giác). 

Āhārepaṭikūla saññā = Suy Tưởng Vật Thực Uế Trược: the 
perception of the repulsiveness of nutriment (Tri thức về sự ghê tởm 
của chất bổ phẫm). 

Abhiññā = Thắng Trí: direct knowledge (tri thức thù thắng). 
Akkadhutto = Đổ Bác Trầm Mị: gambling (bài bạc). 
Akusala = Bất Thiện: unwholesome (vô tịnh hảo). 
Akusala citta = Bất Thiện Tâm: unwholesome mental state 

(trạng thái tâm lý vô tịnh hảo). 
Anāgāmī = A Na Hàm: non – returner (bậc Quả Bất Lai). 
Ānāpānasati = Sổ Tức Niệm: mindfulness of breathing (chánh 

niệm về hơi thở). 
Anattā = Vô Ngã: non – self (không tự ngã); the impersonal 

and empty nature of all phenomena. 
Anattā lakkhaṇa = Vô Ngã Thực Tướng: characteristic of non 

– self (đặc tướng của sự vô ngã). 
Anattānupassanā = Vô Ngã Tùy Quán: contemplation of non 

– self (thẩm sát về vô ngã). 
Anāgāmī magga – phala ñāṇa = A Na Hàm / Bất Lai Đạo – 

Quả Trí: path – and fruition – knowledge of non – returning (tri thức 
đạo lộ [tuệ đạo] và tri thức quả vị [tuệ quả] của bậc Quả Bất Lai). 

Anicca = Vô Thường: impermanence (không thường tồn). 
Anicca lakkhaṇa = Vô Thường Thực Tướng: characteristic of 

impermanence (đặc tướng của sự không thường tồn). 
Anuloma ñāṇa = Thuận Tùng Trí: insight – knowledge of 

adaptation (tri thức tuệ giác về sự thích nghi). 
Anussati = Tùy Niệm: recollection (sự truy niệm). 
Anuttaro purisadammasāratthi = Vô Thượng Sĩ Điều Ngự 

Trượng Phu: the teacher of beings to be tamed (the Buddha) (bậc Tôn 
Sư của chúng hữu tình đã được khả huấn luyện / đã được thuần hóa). 

Apaṇṇakapaṭipadā: practice that inevitably leads to 
enlightenment. 

Apāya = Khổ Thú: lower realms (các Cõi Giới thấp kém hơn). 



 376       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Apāyagaminīya kilesa = Phiền Não Di Qui Khổ Thú: 
defilements strong enough to lead to rebirth in the lower realms (các 
Pháp phiền não đủ mạnh để dắt dẫn đi tái tục vào trong các Cõi Giới 
thấp kém). 

Āpodhātu = Thủy Tố Chất: water element (tố chất nước). 
Appanā samādhi: absorption – concentration. 
Arahaṃ = Ứng Cúng: worthy of respect (thích đáng cho việc 

tôn kính). 
Arahant = Bậc Quả Vô Sinh: a fully enlightened one (một bậc 

hoàn toàn đã được giác ngộ); Arahant (bậc A La Hán). 
Arahatta magga phala ñāṇa = A La Hán / Vô Sinh Đạo – Quả 

Trí: path – and fruition – knowledge of Arahantship (tri thức đạo lộ 
[tuệ đạo] và tri thức quả vị [tuệ quả] của bậc Quả Vô Sinh). 

Arahatta phala ñāṇa = Vô Sinh Quả Trí: fruition – knowledge 
of Arahantship (tri thức quả vị [tuệ quả] của bậc Quả Vô Sinh). 

Ārakkhasampadā = Phòng Hộ Cụ Túc: endowed with 
protection; safe keeping; maintenance noble – one; a person having 
attained at least one of the four stages of enlightenment (một bậc 
Thánh nhân đã hội đủ phước duyên với sự bảo hộ, sự gìn giữ an toàn, 
và sự bảo trì; một người đã được thành đạt ít nhất một trong bốn giai 
đoạn của sự giác ngộ). 

Ariya magga = Thánh Đạo: noble Eightfold – Path (bát Thánh 
Đạo). 

Ariya puggala = Thánh Nhân: noble one (bậc Thánh); a noble 
person (một bậc Thánh nhân). 

Ariya sacca = Thánh Đế: noble truth (chân lý của bậc Thánh 
nhân). 

Ariya saṅgha = Thánh Nhân Tăng Đoàn: noble order of the 
Saṅgha (Giáo Hội của các bậc Thánh Tăng). 

Ariyakanta sīla = Thuận Thánh Giới: precepts dear to the noble 
ones (những điều học giới cao quý của các bậc Thánh nhân). 

Arūpa – raga = Ái Vô Sắc Giới: desire for immaterial existence 
(lòng ham muốn đối với cõi giới phi sắc pháp). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       377 

 
 

Arūpāyatana = Vô Sắc Xứ: base of immaterial state (cơ sở của 
trạng thái phi vật chất) . 

Asubha = Bất Tịnh: ugliness (sự ghê tởm, gớm ghiếc); 
loathsomeness (sự nhờm gớm). 

Asubha bhāvanā = Bất Tịnh Tu Tập: contemplation on the 
loathsomeness of the body (việc thẩm sát về sự nhờm gớm của xác 
thân).. 

Atakkāvacaro = Siêu Lý Luận: not conceivable through 
reasoning; not the object of reasoning (không thể nào thông qua lý 
luận mà hiểu được, không phải là đối tượng của lý luận). 

Atta = Ngã: self (tự ngã), soul (linh hồn), person (con người), 
being (hữu tình), ego (bản ngã / cái ngã). 

Atta diṭṭhi = Ngã Kiến: wrong view of self (kiến giải sai lầm về 
tự ngã). 

Avijjā = Vô Minh: ignorance (sự thiếu hiểu biết / sự bất tri). 
Avippaṭisāra = Bất Sầu Bi: remorse (việc cắn rứt lương tâm). 
Ayoniso manasikāra = Bất Như Lý Tác Ý / Tác Ý Không Khôn 

Khéo: unwise attention (sự bất cẩn thẩm). 
Balava vipassanā = Năng Lực Minh Sát Tuệ: strong insight 

(tuệ giác kiên cường). 
Bhaṅga ñāṇa = Hoại Diệt Trí: insight – knowledge of 

dissolution (tri thức tuệ giác về sự hoại diệt). 
Bhāvanā = Tu Tập: meditation (thiền định), mental training 

(việc huấn tập tinh thần), mental development (sự phát triển tinh thần). 
- Samatha bhāvanā = An Chỉ Tu Tập: concentration 

meditation (thiền định thức). 
- Vipassanā bhāvanā = Minh Sát Tuệ Tu Tập: insight 

meditation (thiền tuệ giác); mindfulness meditation (thiền chánh 
niệm). 

Bhāvanā kicca = Tu Tập Sự Vụ: function of developing (chức 
năng của việc phát triển). 

Bhāvanā ñāṇa = Tu Tập Trí: understanding gained through 
meditation (tuệ tri đạt được do thông qua thiền định). 

Bhāvanā parikamma = Chuẩn Bị Tu Tập: preliminary practice 
for meditation (thực hành trù bị cho việc thiền định). 



 378       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Bhavasampatti = Hữu Công Đức: to be endowed with a good 
existence (đã được hội đủ phước duyên với một kiếp sống tốt đẹp). 

Bhāvetabba = Tiến Hóa: (The Dhamma) that must be fully 
developed ([Pháp] mà cần phải được phát triển một cách viên mãn). 

Bhaya ñāṇa = Bố Úy Trí / Kinh Cụ Trí: insight – knowledge of 
fear (tri thức tuệ giác về sự sợ hãi). 

Bhikkhu = Tỳ Khưu: monk (tu sĩ). 
Bhogasampatti = Tài Sản Công Đức: to be endowed with 

material wealth (đã được hội đủ phước duyên với của cải vật chất). 
Bhojane mattaññū = Tiết Độ Ẩm Thực: moderation in eating 

(sự điều độ trong việc ăn uống). 
Bodhipakkhiya dhammā = Các Pháp Đẳng Giác Phần : 

requisites of enlightenment (những điều kiện tiên quyết của việc giác 
ngộ). 

Brahma = Phạm Thiên: celestial being (Phạm Thiên hữu tình). 
Brahmavihāra = Phạm Trú: divine abiding, of four kinds (bốn 

thể loại của Phạm Thiên vĩnh hằng): 
- Mettā = Từ Ái: loving – kindness (tấm lòng thân ái). 
- Karuṇā = Bi Mẫn: compassion (lòng thương cảm). 
- Muditā = Tùy Hỷ: sympathetic (sự hoan hỷ đồng cảm). 
- Upekkhā = Hành Xả: equanimity (sự điềm tĩnh). 
Buddhānussati bhāvanā = Phật Tùy Niệm Tu Tập: 

recollection of the Buddha’s attributes (sự truy niệm đến các Ân Đức 
của Đức Phật). 

Buddho = Đấng Giác Ngộ: the one who knows (bậc liễu tri). 
Byāpāda = Cừu Hận: ill – will (sự hận thù). 
Cāgasampadā = Thí Cụ Túc: endowed with generosity (đã 

được hội đủ phước duyên lòng quảng thí). 
Caraṇa = Hạnh: conduct (tánh hạnh, phẩm hạnh, hạnh kiểm). 
Catudhātuvavatthāna = Quán Trạch Tứ Giới Phân Biệt: 

defining of the four elements (định nghĩa về bốn tố chất). 
Caturārakkha dhamma = Tứ Hộ Trì Pháp: four protective 

meditations (tứ hộ pháp thiền định). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       379 

 
 

Catusacca kammaṭṭhāna = Tứ Đế Nghiệp Xứ: meditation that 
leads to the realization of the Four Noble Truths (thiền định mà dắt 
dẫn đến việc chứng tri về Tứ Thánh Đế). 

Cetanā = Tư Tác Ý: mental volition (ý chí tinh thần). 
Chanda = Dục: desire (dục tầm cầu), strong will (ý muốn mạnh 

mẽ / nguyện vọng mãnh liệt). 
Citta = Tâm: mind (tâm thức), consciousness (ý thức). 
Cittakhaṇa = Sát Na Tâm: moment of consciousness (khoảnh 

khắc của ý thức). 
Cittānupassana = Tâm Tùy Quán: contemplation of the mind 

together with its associated mental states (việc thẩm sát về tâm thức 
cùng phối hợp với các trạng thái tinh thần [tâm sở] hữu quan với nó). 

Citta visuddhi = Tâm Thanh Tịnh: purification of mind (sự 
thanh lọc về tâm thức). 

Dakkhiṇeyya = Bậc Khả Hiến Cống / Bậc Ứng Thụ Bố Thí Chi 
Nhân: worthy of receiving offerings (thích đáng cho việc thụ nhận các 
vật lễ cúng dường). 

Dāna = Xả Thí: gift or offering (tặng phẩm hoặc vật lễ cúng 
dường), the actual act of practising generosity. 

Desanā = Thuyết Giáo: exposition (sự giải thích tỉ mỉ). 
Deva = Thiên Tử: deity (thiên chúng). 
Dhamma = Pháp: phenomena (các hiện tượng). 
Diṭṭhi: view; implies wrong view. 
Atta diṭṭhi = Ngã Kiến: wrong view of self (kiến giải sai lầm về 

tự ngã). 
- Sakkāya diṭṭhi = Hữu Thân Kiến: wrong view of personality 

(kiến giải sai lầm về bản ngã). 
- Diṭṭhi visuddhi = Kiến Thanh Tịnh: purification of view (sự 

thanh lọc về quan kiến). 
- Diṭṭhi upādāna = Kiến Thủ: act of clinging to a wrong view 

(tác hành thủ chấp đến một kiến giải sai lầm). 
Dosa = Sân: hatred (lòng sân hận). 
Duddaso = Nan Kiến: difficult to see (khó để nhận thấy). 
Dukkha = Khổ Đau: suffering (sự khổ đau), unsatisfactoriness 

(sự bất duyệt ý). 



 380       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

- Dukkha dukkha = Khổ Khổ: suffering of suffering (nỗi khổ 
đau của sự khổ đau). 

- Saṅkhāra dukkha = Hành Khổ: suffering of the arising and 
passing away of formations (nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt 
vong của các Pháp hình thành [các Pháp hữu vi]). 

- Vipariṇāma dukkha = Hoại Khổ: suffering produced by 
change (nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi sự biến đổi). 

Dukkha lakkhaṇa = Khổ Đau Thực Tướng: characteristic of 
suffering (đặc tướng của sự khổ đau). 

Dukkha sacca = Khổ Đế: truth of suffering (chân lý của sự khổ 
đau). 

Dukkha vedanā = Khổ Thọ: unpleasant feeling (cảm giác bất 
duyệt ý). 

Duranubodho = Nan Tri: difficult to understand or 
comprehend (khó khăn để tuệ tri hoặc để liễu tri) 

Gamana = Quy Hồi: act or state of going (hành động hoặc 
trạng thái của việc đi đến). 

Gambhīro = Thậm Thâm: deep (sâu sắc), profound (uyên 
thâm). 

Garudhamma = Kính Pháp: the Dhamma that should be 
respected and esteemed (Giáo Pháp cần phải được tôn kính và được 
quý trọng). 

Gotrabhu ñāṇa = Chuyển Tộc Trí: insight – knowledge of 
change of lineage (tri thức tuệ giác về sự chuyển đổi của chủng tộc). 

Hirī = Tàm: moral shame (sự hổ thẹn ở mặt tinh thần). 
Indriyesu guttadvāro = Thu Thúc Lục Căn: guarding the six 

sense – doors with mindfulness (việc cẩn phòng các cửa của sáu giác 
quan). 

Issa = Tật Đố: jealousy (đố kỵ). 
Issariya = Quyền Lực: mastery (chủ quyền), supremacy (uy 

quyền tối thượng), rulership (quyền cai trị). 
Itthidhutto = Nữ Giới Trầm Mị: enjoying the company of bad 

women (vui thích giao tiếp với những phụ nữ xấu ác). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       381 

 
 

Jāgariyaṃ anuyutto = Cẩn Túc Tỉnh Giác: devotion to 
mindfulness (sự chuyên tâm trong chánh niệm). 

Janaka kamma = Xuất Sinh Nghiệp Lực: productive kamma 
(tạo tác nghiệp lực). 

Jhāna = Thiền Na: absorption (định an chỉ). 
Jīvitindriya = Mạng Quyền: faculty of life or vitality (yếu tố của 

đời sống hoặc sức sống / khả năng sinh tồn). 
Kalyāṇamittatā = Hảo Bằng Hữu: good friendship (kết giao 

hảo bằng hữu). 
Kāmabhūmi = Cõi Dục Giới: sensuous plane of existence (cõi 

dục trần). 
Kāma – raga = Tham Dục: sensual desire (lòng ham muốn dục 

vọng). 
Kamma = Nghiệp Lực: action; in Buddhist teaching only 

intentional actions are called Kamma (Nghiệp Lực), which are of 
three kinds (mà gồm có ba thể loại): 

- Kāya – kamma = Thân Hành Nghiệp Lực: bodily action (tác 
hành thuộc về Thân). 

- Mano – kamma = Ý Hành Nghiệp Lực: mental action (tác 
hành ở nơi Ý). 

- Vacī – kamma = Ngữ Hành Nghiệp Lực: verbal action (tác 
hành thuộc về Lời). 

Kāmupādāna = Dục Thủ: clinging arising from sensual 
pleasures (sự bám níu khởi sinh từ những thú vui dục trần). 

Kaṅkhāvitaraṇa visuddhi: purification by overcoming doubt. 
Karuṇā = Bi Mẫn: compassion (lòng thương cảm). 
Kasiṇa = Hoàn Tịnh: external device (những công cụ ngoại 

thân) [such as a coloured disc used as an object of Samatha 
meditation – chẳng hạn như một cái đĩa màu sắc được sử dụng như 
một đối tượng của Thiền An Chỉ]. 

Khaṇika samādhi = Sát Na Định: momentary concentration 
(khoảnh khắc định thức). 

Khaṇikacittekaggatā = Sát Na Nhất Tâm: momentary one – 
pointedness (sự nhất tâm trong một khoảnh khắc [sát na]) . 



 382       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Khaṇika – paccupanna = Sát Na Hiện Tại: momentary present 
(khoảnh khắc hiện tại). 

Kilesa = Phiền Não: mental defilement (Pháp uế nhiễm tinh 
thần) [greed (sự tham lam), hatred (lòng sân hận), delusion (sự si mê), 
etc. (v.v.)] 

Kusala = Thiện: wholesome (tịnh hảo). 
Laddhapatiṭṭho = Thụ Đăng Trình: having ground to stand on 

(có cơ sở để được đi tiếp tục) . 
Laddhassāso = Thụ Giải Thoát: having obtained relief (có khả 

năng để được giải thoát). 
Lakkhaṇa = Thực Tướng: characteristic (đăc tướng). 
- Anattā lakkhaṇa = Vô Ngã Thực Tướng: characteristic of 

non – self (đặc tướng của sự vô ngã). 
- Anicca lakkhaṇa = Vô Thường Thực Tướng: characteristic 

of impermanence (đặc tướng của sự vô thường). 
- Dukkha lakkhaṇa Khổ Đau Thực Tướng: characteristic of 

suffering (đặc tướng của sự khổ đau). 
- Sabhāva lakkhaṇa = Thực Tính Thức Tướng: specific or 

individual characteristic (đặc tướng cá biệt hoặc Cá Biệt Tướng). 
- Samañña lakkhaṇa = Phổ Thông Thực Tướng: common or 

general characteristic (đặc tướng phổ thông hoặc Tổng Quát Tướng). 
Lobha = Tham: greed. 
Loka = Thế Gian: world (thế giới). 
- Okasa loka = Hư Không Thế Gian: world of location (thế giới 

của sự định vị). 
- Saṅkhāra loka = Pháp Hành Thế Gian: world of formations 

(thế giới của sự hình thành). 
- Satta loka = Hữu Tình Thế Gian: world of beings (thế giới 

của chúng hữu tình). 
Lokavidū = Thế Gian Giải: knower of the three worlds (bậc liễu 

tri hết cả Tam Giới). 
Lokiya = Hiệp Thế: mundane (thế tục, trần tục). 
Lokiya magga: mundane path. 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       383 

 
 

Lokuttara = Siêu Thế: supramundane (siêu phàm thoát tục, 
siêu phàm, vượt ngoài thế gian). 

Lokuttara ariya magga = Siêu Thế Thánh Đạo: supramundane 
noble truth (chân lý siêu phàm thánh thiện). 

Lokuttara magga = Siêu Thế Đạo: supramundane path (đạo lộ 
siêu phàm). 

Magga = Đồ Đạo: path (đạo lộ). 
- Airya magga = Thánh Đạo: noble path (đạo lộ bậc Thánh). 
- Lokiya magga = Hiệp Thế Đạo: mundane path (đạo lộ phàm 

phu). 
- Lokuttara magga = Siêu Thế Đạo: supramundane path (đạo 

lộ siêu phàm). 
- Pubbabhāga magga = Tiền Đề Đạo: preliminary path (sơ bộ 

đạo). 
Maggaṅga = Chi Đạo: path – factor (chi phần đạo lộ). 
Magga ñāṇa = Tuệ Đạo: path – knowledge (Tri Thức Đạo Lộ). 
Magga sacca = Đạo Đế: truth of the path leading to the 

cessation of suffering (chân lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt 
của sự khổ đau). 

Maggacittuppāda = Tâm Đạo Khởi Sinh: consciousness of 
path – knowledge (ý thức của Tri Thức Đạo Lộ). 

Maggāmagga ñāṇa dassana visuddhi = Đạo Phi Đạo Tri Kiến 
Thanh Tịnh: purification by knowledge and vision of what is path and 
what is not – path (sự thanh tịnh do bởi tri thức và kiến thị [tri kiến] 
về chính đạo và chẳng phải chính đạo). 

Mahāpaccavekkhaṇa ñāṇa = Đại Suy Quán Trí: great 
reviewing knowledges (những Tri Thức tái quán chiếu cao quý). 

Majjhima paṭipada = Trung Đạo: middle way (đạo lộ trung 
dung). 

Māna = Ngã Mạn: conceit (sự kiêu mạn). 
Manasikāra = Tác Ý: attention (sự chú ý, sự quan tâm). 
- Ayoniso manasikāra = Bất Như Lý Tác Ý / Tác Ý Không 

Khôn Khéo: unwise attention (sự bất cẩn thẩm), careless 
consideration (sự thẩm xét bất cẩn), superficial attention (sự chú ý 
hời hợt). 



 384       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

- Yoniso manasikāra = Như Lý Tác Ý / Tác Ý Khôn Khéo: 
wise attention (sự cẩn thẩm), careful consideration thorough 
attention (sự thẩm xét cẩn trọng thông qua sự chú ý triệt để). 

Maraṇānussati bhāvanā = Tử Tùy Niệm Tu Tập: recollection 
of death (sự truy niệm về cái chết). 

Mettā = Từ Ái: loving – kindness (tấm lòng thân ái). 
Mettā bhāvanā = Từ Ái Tu Tập: loving – kindness meditation 

(thiền định tấm lòng thân ái / Thiền Từ Ái). 
Micchariya = Lận Sắc: stinginess (bỏn xẻn). 
Moha = Si Mê: delusion (điều sai lầm, ảo tưởng). 
Muccitukamyata ñāṇa = Dục Thoát Trí: insight – knowledge 

of desire for deliverance (from all formaations) (tri thức tuệ giác về 
dục tầm cầu sự giải thoát hết tất cả các Pháp hình thành [các Pháp hữu 
vi]). 

Muditā = Tùy Hỷ: sympathetic joy (sự hoan hỷ đồng cảm). 
Muñcitukamyatā ñāṇa = Phóng Khí Trí: insight – knowledge 

of the desire to abndon all formations (tri thức tuệ giác về dục tầm 
cầu để xả ly hết tất cả các Pháp hình thành [các Pháp hữu vi]). 

Nāma = Danh Pháp: mentality (năng lực tinh thần), mind (tâm 
thức), mental phenomenon (hiện tượng tinh thần). 

Nāmarūpapariccheda ñāṇa = Danh Sắc Phân Biệt Trí: insight 
– knowledge of discerning mental and physical phenomena (tri thức 
tuệ giác phân biệt về các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất). 

Ñāṇa = Trí Tuệ: insight (tuệ giác), understanding (tuệ tri). 
Ñāṇa dassana visuddhi: purification by knowledge and vision. 
Neyya puggala = Hạng Sách Tấn Nhân: individual who cannot 

attain enlightenment even after a detailed explanation, but only 
through personal practice with guidance (một hạng người không 
chứng đạt được sự giác ngộ ngay cả sau khi lời giải thích tỷ mỷ chi 
tiết, tuy nhiên chỉ thông qua sự huấn tập cá nhân cùng với sự hướng 
dẫn mà có được). 

Nibbāna = Níp Bàn: nibbāna (níp bàn). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       385 

 
 

- Anupadisesanibbāna = Vô Dư Y Níp Bàn: Nibbāna without 
the aggregates of existence remaining (Níp Bàn không còn dư sót các 
khối tổng hợp [uẩn] của thực thể). 

- Khandhaparinibbāna = Uẩn Viên Tịch Níp Bàn: Nibbāna 
without the aggregates of existence still remaining (Níp Bàn không 
còn dư sót các khối tổng hợp [uẩn]). 

- Kilesaparinibbāna = Phiền Não Viên Tịch Níp Bàn: Nibbāna 
with the aggregates of existence still remaining (Níp Bàn với các khối 
tổng hợp [uẩn] vẫn đang còn dư sót). 

- Sa – upadisesanibbāna = Hữu Dư Y Níp Bàn: Nibbāna with 
the aggregates of existence still remaining (Níp Bàn với các khối tổng 
hợp [uẩn] vẫn đang còn dư sót). 

Nibbidā = Ly Dục / Phiền Yểm: revulsion (sự khiếp sợ), 
disenchantment (sự tỉnh ngộ), weariness (sự ngán ngẩm). 

Nibbidā ñāṇa = Yểm Ly Trí / Phiền Yểm Trí: insight – 
knowledge of disenchantment (tri thức tuệ giác về sự tỉnh ngộ). 

Nibbidānuppassanā ñāṇa = Yểm Ly Tùy Quán Trí: insight – 
knowledge of the contemplation of disenchantment (tri thức tuệ giác 
về việc thẩm sát sự tỉnh ngộ). 

Nicca: constant, permanent. 
Niccagarudhamma sīla = Thường Kính Pháp Luật: precepts 

that should always be respected (những điều học giới mà cần phải 
luôn được tôn kính). 

Nikanti = Dục Vọng: attachment (sự dính mắc). 
Nirodha sacca = Diệt Đế: truth of the cessation of suffering 

(chân lý về việc chấm dứt của sự khổ đau). 
Nirodhasamāpatti = Nhập Thiền Diệt: attainment of cessation 

(việc thành đạt về sự chấm dứt). 
Nīvaraṇa = Triền Cái: hindrance (Pháp chướng ngại). 
Niyyānika = Độ Nhân: that which leads to liberation (Pháp mà 

dắt dẫn đến sự giải thoát). 
Obhāsa = Hào Quang: light (ánh sáng). 
Okappanā saddhā = Giải Tín: firm faith through understanding 

of the Dhamma (đức tin kiên cố thông qua việc tuệ tri Giáo Pháp). 



 386       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Ottappa = Quý: moral fear of wrong – doing (sự sợ hãi về hành 
vi sai trái ở mặt tinh thần). 

Paccavekkhaṇā ñāṇa = Suy Quán Trí / Tái Quán Chiếu Trí: 
insight – knowledge of reviewing (tri thức tuệ giác về sự tái quán 
chiếu). 

Paccayapariggaha ñāṇa = Thủ Chấp Duyên Sinh Trí: insight 
– knowledge of cause and effect (tri thức tuệ giác về tác nhân và hệ 
quả). 

Padaparama puggala = Hạng Văn Danh Nhân: individual who 
cannot attain enlightenment in this very life regardless of the effort 
that is put forth (một hạng người không có thể chứng đắc sự giác ngộ 
ngay chính trong kiếp sống nầy cho dù đã ra sức nỗ lực, dốc hết khả 
năng). 

Paggaho = Cần Miễn: effort (sự nỗ lực), energy (năng lực). 
Pahāna kicca = Diệt Trừ Sự Vụ: function of abandoning (chức 

năng của việc xả ly). 
Pahātabba = Xả Đoạn: (The Dhamma) that must be completely 

abandoned ([Pháp] mà cần phải được xả ly một cách hoàn toàn). 
Pāmojja = Thỏa Thích: gladness (vui mừng hớn hở). 
Paṇḍita = Bậc Hiền Trí: teacher (giáo thọ), an intelligent or 

learned person. In former times, a learned, wise person with good 
virtue and a noble heart (một bậc trí giả hoặc một học giả.  Thuở 
trước, nó có nghĩa là một bậc tiên thiên thông tuệ với những đức hạnh 
đáng kính và một tấm lòng cao quý. 

Paņḍitavedanīyo = Trí Tuệ Nghiệm Tri :to be experienced by 
the wise (bằng với Trí Tuệ mới trải nghiệm được). 

Paṇīto = Tinh Lương: sublime (quý trọng), exalted (cao quý). 
Paññā = Trí Tuệ: wisdom (trí tuệ), insight (tuệ giác), 

understanding (tuệ tri), knowledge (tri thức). 
Paññā sikkhā = Tuệ Học: training in wisdom (việc huấn tập về 

trí tuệ). 
Paññāsampadā = Tuệ Cụ Túc: endowed with wisdom and 

insight (trí tuệ và tuệ giác). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       387 

 
 

Pāpamittatā = Ác Bằng Hữu: evil friendship (giao du ác bằng 
hữu). 

Paramattha sabhāva = Siêu Lý Thực Tính: ultimate reality of 
the specific nature of phenomena (thực trạng cùng tột về bản chất đặc 
thù của những hiện tượng). 

Pāramī = Những Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật): perfections 
[generosity (xả thí), morality (trì giới), renunciation (ly dục), wisdom 
(trí tuệ), energy (tinh tấn), patience (nhẫn nại), truthfulness (chân 
thật), determination (chí nguyện), loving – kindness (từ ái), 
equanimity (hành xả).] 

Pariññā kicca = Đạt Tri Sự Vụ: function of thorough 
understanding (chức năng của việc tuệ tri một cách hoàn hảo). 

Pariññeyya = Đạt Tri: (The Dhamma) that must be thoroughly 
realized ([Pháp] mà cần phải được chứng tri một cách triệt để). 

Pariyatti = Pháp Học: study (việc nghiên cứu) (related to the 
Dhamma (hữu quan với Giáo Pháp, the teachings of the Buddha (các 
huấn từ của Đức Phật)). 

Pariyuṭṭhāna kilesa = Bộc Phát Phiền Não: obsessive 
defilement (Pháp phiền não quấy nhiễu). 

Pasāda = Tín Phụng: confidence (lòng tín thành). 
Pasāda saddhā = Tịnh Tín: serene faith (đức tin tịch tịnh). 
Pasanna = Tín Thực: trust (tin tưởng). 
Passaddhi = Khinh An: tranquility (sự yên tĩnh / sự tĩnh lặng). 
Pathavīdhātu = Địa Tố Chất: earth element (tố chất đất). 
Pāṭimokkha saṃvara sīla = Biệt Biệt Giải Thoát Giới: restraint 

with regard to the code of monastic discipline (việc kiểm thúc hữu 
quan với giới luật của chốn thiền tự). 

Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi: purification by knowledge 
and vision of the way. 

Paṭipatti = Pháp Hành : practice (việc thực hành) (related to 
the Dhamma (hữu quan với Giáo Pháp), the teachings of the Buddha 
(các huấn từ của Đức Phật)). 

Paṭisaṅkhā ñāṇa = Giản Trạch Trí / Quyết Ly Trí: insight – 
knowledge of re – observation (tri thức tuệ giác về sự tái quán sát). 

Paṭivedha = Thông Đạt: penetration (thẩm thấu). 



 388       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Phala ñāṇa = Tuệ Quả: fruition – knowledge (Tri Thức Quả 
Vị). 

Phalacittuppāda = Tâm Quả Khởi Sinh: consciousness of 
fruition – knowledge (ý thức của Tri Thức Quả Vị). 

Pīti = Phỉ Lạc: rapture (lạc bất khả chi), zest (điều thú vị), 
pleasurable interest (sự vui mừng thích thú). 

Pubbabhāga magga = Tiền Đề Đạo: preliminary path (sơ bộ 
đạo), the mundane eightfold path (bát chi đạo phàm phu). 

Tiền Đề Đạo: preliminary path (sơ bộ đạo 
Puggala = Nhân: individual (cá nhân); person (người ta). 
- Neyya puggala = Hạng Sách Tấn Nhân: individual who 

cannot attain enlightenment even after hearing a detailed explanation 
of the Dhamma, but only through personal practice with guidance 
(một hạng người không chứng đạt được sự giác ngộ ngay cả sau khi 
lời giải thích tỷ mỷ chi tiết, tuy nhiên chỉ thông qua sự huấn tập cá 
nhân cùng với sự hướng dẫn mà có được). 

- Padaparama puggala = Hạng Văn Danh Nhân: individual 
who cannot attain enlightenment in this very life regardless of the 
effort that is put forth (một hạng người không có thể chứng đắc sự 
giác ngộ ngay chính trong kiếp sống nầy cho dù đã ra sức nỗ lực, dốc 
hết khả năng). 

- Ugghaṭitaññū puggala = Hạng Cấp Trí Nhân: individual who 
attains enlightenment by merely listening to a short summary of the 
Dhamma (một hạng người chứng đạt sự giác ngộ bằng cách chỉ đơn 
thuần lắng nghe một bản tóm lược ngắn gọn về Giáo Pháp). 

- Vipañcitaññū puggala = Hạng Xác Tín Nhân: individual who 
attains enlightenment after hearing a detailed explanation of the 
Dhamma (một hạng người chứng đạt được sự giác ngộ kể sau khi lời 
giải thích tỷ mỷ chi tiết). 

Puthujjana = Phàm Phu: wordling (hiệp thế); a person who has 
not reached any of the four stages of enlightenment (một người mà 
chưa có chứng đạt được bất luận một giai đoạn nào của bốn giai đoạn 
của sự giác ngộ). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       389 

 
 

Rūpa = Sắc Pháp: physicality (đặc tính thể chất), materiality 
(đặc tính vật chất), body (thể xác), bodily or material phenomenon 
(hiện tượng thuộc thể chất hoặc vật chất). 

Rūpa – raga = Ái Sắc Giới: desire for fine material existence 
(lòng ham muốn đối với cõi giới sác pháp vi tế). 

Sabbaññuta ñāṇa = Toàn Giác Trí : omniscience (toàn tri). 
Sabbaṭṭhaka kammaṭṭhāna = Phổ Quát Nghiệp Xứ: universal 

meditation (thiền định phổ biến). 
Sabhāva lakkhaṇa = Thực Tính Thực Tướng: individual or 

specific characteristic 
Sacca = Đế: truth (chân lý). 
- Dukkha sacca = Khổ Đế: truth of suffering (chân lý của sự 

khổ đau). 
- Samudaya sacca = Tập Đế: truth of the sauce of suffering 

(chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau). 
- Nirodha sacca = Diệt Đế: truth of the cessation of suffering 

(chân lý về việc chấm dứt của sự khổ đau). 
- Magga sacca = Đạo Đế: truth of the path leading to the 

cessation of suffering (chân lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt 
của sự khổ đau). 

Sacchikātabba = Chứng Nghiệm: (The Dhamma) that must be 
experienced ([Pháp] mà cần phải được trải nghiệm). 

Sacchikiriya kicca = Đắc Chứng Sự Vụ: function of 
experiencing (chức năng của việc trải nghiệm). 

Saddhā = Tín: faith (đức tin), confidence (lòng tín thành), trust 
(tin tưởng). 

- Pasāda saddhā = Tịnh Tín: serene faith (đức tin tịch tịnh). 
- Okappanā saddhā = Giải Tín: firm faith through 

understanding of the Dhamma (đức tin kiên cố thông qua việc liễu tri 
Giáo Pháp). 

- Adhigama saddhā = Bất Thoái Tín: unshakable faith through 
experienced knowledge of the Dhamma (đức tin không bị thoái thất 
thông qua tri kiến trải nghiệm về Giáo Pháp). 

- Āgamana saddhā = Kiến Đáo Tín: faith that comes with the 
declaration of Buddhahood (Āgama or Āgamaniya saddhā) (đức tin 



 390       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

đến cùng với việc tuyên bố (thọ ký) về Quả vị Phật) [Đức Tin của Bồ 
Tát Chánh Đẳng Giác]). 

Saddhāsampadā = Tín Cụ Túc: endowed with faith (đã được 
hội đủ phước duyên với đức tin). 

Saddheyya = Đáng Tín, Thành Tín: worthy of faith (thích đáng 
với đức tin). 

Sakadāgāmi magga phala ñāṇa = Tư Đà Hàm / Nhất Lai Đạo 
– Quả Trí: path and fruition – knowledge of once – returning (tri thức 
đạo lộ [tuệ đạo] và tri thức quả vị [tuệ quả] của bậc Quả Nhất Lai). 

Sakkāya diṭṭhi = Hữu Thân Kiến: wrong view of personality 
(kiến giải sai lầm về bản ngã). 

Samādhi = Định: concentration (định thức). 
- Appanā samādhi = Định An Chỉ: absorption concentration 

(an chỉ định thức). 
- Upacāra samādhi = Định Cận Hành: access concentration 

(cận hành định thức). 
- Khaṇika samādhi = Sát Na Định: momentary concentration 

(khoảnh khắc định thức). 
Samādhi sikkhā = Định Học: training in concentration (việc 

huấn tập về định thức). 
Samajīvitā = Chánh Mạng: balanced living (đời sống được 

thăng bằng). 
Sāmaṇera = Nam Sa Di: novice (cần sách nam). 
Samañña lakkhaṇa = Phổ Thông Thực Tướng: common or 

general characteristic (đặc tướng phổ thông hoặc Tổng Quát Tướng). 
Samāpatti = Định: attainment (sự thành đạt). 
Samatha = An Chỉ: calm, tranquility, concentration that can 

keep away defilements and hindrances temporarily (sự an tịnh, sự tĩnh 
lặng, sự định thức mà có thể tạm thời tránh xa khỏi các Pháp phiền 
não và những Pháp chướng ngại). 

Samatha bhāvanā = An Chỉ Tu Tập: concentration or 
tranquility meditation (thiền định thức hoặc thiền tĩnh lặng) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       391 

 
 

Samatha kammaṭṭhāna = An Chỉ Nghiệp Xứ: concentration as 
a subject of meditation (sự định thức như thể là một chủ đề của thiền 
định). 

Samatha - pubbaṅgama  vipassanā = An Chỉ Tiên Dẫn Minh 
Sát Tuệ: insight meditation preceded by concentration meditation 
(thiền tuệ giác được dẫn đầu do bởi thiền định thức). 

Sammā ājīva = Chánh Mạng: right livehood  (nuôi mạng chân 
chính) 

Sammā diṭṭhi = Chánh Kiến: right understanding (hiểu biết 
chân chính), right view (kiến giải chân chính). 

Sammā kammanta = Chánh Nghiệp: right action (hành động 
chân chính). 

Sammā samādhi = Chánh Định: right concentration (định thức 
chân chính). 

Sammā saṅkappa = Chánh Tư Duy: right thought (suy nghĩ 
chân chính), right intention (tác ý chân chính). 

Sammā sati = Chánh Niệm: right mindfulness (ghi nhớ chân 
chính). 

Sammā vācā = Chánh Ngữ: right speech (nói lời chân chính). 
Sammā vāyāma = Chánh Tinh Tấn: right effort (tinh cần chân 

chính). 
Sammāsambuddha = Chánh Biến Tri, Chánh Đẳng Giác: one 

who knows things in the right way based on one’s own insight – 
knowledge (bậc tự liễu tri các Pháp theo Chánh Đạo dựa trên chính 
Tuệ Giác của mình). 

Sammasana ñāṇa = Phổ Thông Trí / Quán Trạch Trí: insight – 
knowledge of clear comprehension (tri thức tuệ giác về sự liễu tri rõ 
rang).. 

Sammuti saṅgha = Phàm Phu Tăng Đoàn: conventional order 
of the Saṅgha (Giáo Hội thuộc truyền thống của Tăng Đoàn). 

Sampajañña = Tỉnh Giác: clear comprehension (liễu tri rõ 
ràng), full awareness (hoàn toàn tỉnh giác). 

Saṃsāra = Vòng Luân Hồi: round of birth and death (vòng 
luân hồi của sự sinh và tử). 



 392       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Samudaya sacca = Tập Đế: truth of cause of suffering (chân lý 
về nguyên nhân của sự khổ đau). 

Saṃvega = Bi Thống: spiritual urgency (khẩn trương thuộc về 
tâm linh). 

Saṅgha = Tăng Đoàn: order of the Saṅgha (Giáo Hội của Tăng 
Đoàn) 

- Ariya saṅgha = Thánh Nhân Tăng Đoàn: noble order of the 
Saṅgha (Giáo Hội của các bậc Thánh Tăng). 

- Sammuti saṅgha = Phàm Phu Tăng Đoàn: conventional order 
of the Saṅgha (Giáo Hội thuộc truyền thống của Tăng Đoàn). 

Saṅkhāra = Hành: formation, mental formation (Pháp hình 
thành [Pháp hữu vi], Pháp hình thành tinh thần). 

- Saṅkhāra dukkha = Hành Khổ: suffering of the arising and 
passing away of formations (nỗi khổ đau về sự khởi sinh và sự diệt 
vong của các Pháp hình thành [các Pháp hữu vi]). 

- Saṅkhārupekkhā ñāṇa = Hành Xả Trí: insight – knowledge 
of equanimity regarding formations (tri thức tuệ giác về sự điềm tĩnh 
liên quan đến các Pháp hình thành [các Pháp hữu vi]). 

Saññā = Tưởng: perception (nhận thức / suy tưởng). 
Santati – paccuppanna = Liên Phát Hiện Tại: presence of 

continuity (sự hiện diện của tính liên tục). 
Santisukha = Tịnh Lạc: happiness and peace (niềm hạnh phúc 

và sự bình an). 
Santo = Tịch Tịnh: peaceful (bình an). 
Saraņa = Y Chỉ: refuge (chỗ nương nhờ), dependence (chỗ tín 

nhiệm). 
Saraņagamana = Quy Hồi Y Chỉ: mental act of going for 

refuge to the Triple Gem (ý tác hành đi đến để được nương nhờ vào 
Tam Bảo). 

Sati = Niệm: mindfulness (chánh niệm). 
Sati sampajaññā = Niệm Tỉnh Giác: mindfulness and clear 

comprehension (chánh niệm và sự liễu tri rõ rang). 
Satipaṭṭhāna = Niệm Xứ: foundations of mindfulness (những 

nền tảng của chánh niệm). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       393 

 
 

- Cittānupassanā satipaṭṭhāna = Tâm Tùy Quán Niệm Xứ: 
contemplation of mind (thẩm sát về tâm thức). 

- Dhammānupassanā satipaṭṭhāna = Pháp Tùy Quán Niệm 
Xứ: contemplation of mind – objects (thẩm sát về các đối tượng tâm 
thức).. 

- Kāyānupassanā satipaṭṭhāna = Thân Tùy Quán Niệm Xứ: 
contemplation of the body (thẩm sát về xác thân). 

- Vedanānupassanā satipaṭṭhāna = Thọ Tùy Quán Niệm: 
contemplation of feeling (thẩm sát về cảm giác). 

Satipaṭṭhāna vipassanā bhāvanā = Niệm Xứ Minh Sát Tuệ Tu 
Tập: mindfulness meditation (thiền chánh niệm). 

Satthā devamanussānaṃ = Thiên Nhân Sư: teacher of deities, 
celestial beings, and humans (bậc Tôn Sư của Chư Phạm Thiên, 
Chúng Thiên Hữu Tình, và Nhân Loại). 

Sikkhā = Điều Học Giới: training (việc huấn tập). 
- Sīla sikkhā = Giới Học: training in morality (việc huấn tập về 

đức hạnh). 
- Samādhi sikkhā = Định Học: training in concentration (việc 

huấn tập về định thức). 
- Paññā sikkhā = Tuệ Học: training in wisdom (việc huấn tập 

về trí tuệ). 
Sīla = Giới: morality (đức hạnh), ethical behaviour (hành vi 

đạo đức). 
Sīla sikkhā = Giới Học: training in morality (việc huấn tập về 

đức hạnh). 
Sīla visuddhi = Giới Thanh Tịnh: purification of morality (sự 

thanh lọc về đức hạnh). 
Sīlabbataparāmā diṭṭhi = Giới Chấp Tiện Thị Kiến Thủ: 

adherence to rites and rituals (sự chấp thủ vào các nghi thức và các 
lễ tục). 

Sīlasampadā = Giới Cụ Túc: endowed with orality (đã được hội 
đủ phước duyên với đức hạnh). 

Sotāpatti magga ñāṇa = Tu Đà Hườn / Thất Lai Đạo Trí: path 
– knowledge of stream – entry (tri thức đạo lộ [tuệ đạo] của bậc Quả 
Dự Lưu). 



 394       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Sotāpatti magga – phala ñāṇa = Tu Đà Hườn / Thất Lai Đạo – 
Quả Trí: path and fruition – knowledge of stream – entry (tri thức đạo 
lộ [tuệ đạo] và tri thức quả vị [tuệ quả] của bậc Quả Dự Lưu). 

Suddha vipassanā = Thuần Tịnh Minh Sát Tuệ: pure insight 
meditation (thiền tuệ giác thuần khiết). 

Sugati = Thiện Thú: good realm (cõi giới tốt đẹp). 
Sugato = Thiện Thệ: [speech] that is true and beneficial ([nói 

với] điều chi là chân thật và hữu ích. 
Sugatiparāyaṇo = Thiện Sinh Thú: to be reborn only in good 

existences (chỉ sẽ tục sinh ở trong những Cõi Thiện Thú). 
Sukha = An Lạc: happiness (niềm hạnh phúc). 
Sukha vedanā = Hỷ Thọ: pleasant feeling (cảm giác duyệt ý). 
Surādhutto = Ẩm Tửu Trầm Mị: drinking alcohol or taking 

intoxicants (uống rượu men hoặc dùng các chất say). 
Tadaṅga nirodha = Nhất Thời Diệt Vong: temporary cessation 

(sự chấm dứt tạm thời). 
Tadaṅga pahāna = Nhất Thời Xả Đoạn: temporary 

abandoning (sự tạm thời xả ly). 
Tajjāpaññatti = Thông Thường Chế Định: conventional term 

(thuật ngữ thông thường). 
Taṇhā = Ái Dục: craving (lòng ham muốn). 
Taruṇa vipassanā = Ấu Trĩ Minh Sát Tuệ: immature insight 

(tuệ giác bất thuần thục). 
Tejodhātu = Hỏa Tố Chất: fire element (tố chất lửa). 
Thina – middha = Hôn - Thùy: sloth and torpor (sự giải đãi và 

hôn trầm). 
Udayabbaya ñāṇa = Sinh Diệt Trí: insight – knowledge of 

arising and passing away (tri thức tuệ giác về sự sinh khởi và sự diệt 
vong). 

Uddhacca = Trạo Cử: restlessness (sự phóng dật). 
Ugghaṭitaññū puggala = Hạng Cấp Trí Nhân: individual who 

attains enlightenment by merely listening to a short summary of the 
Dhamma (một hạng người chứng đạt sự giác ngộ bằng cách chỉ đơn 
thuần lắng nghe một bản tóm lược ngắn gọn về Giáo Pháp). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       395 

 
 

Upacāra samādhi = Định Cận Hành: access concentration (cận 
hành định thức). 

Upādānakkhandhā = Thủ Uẩn: aggregate of clinging (khối 
tổng hợp của sự bám níu). 

Upaṭṭhāna = Xác Tín: assurance (sự quả quyết), confidence (sự 
tín thành). 

Upekkhā = Hành Xả: equanimity (sự điềm tĩnh). 
Upekkhā vedanā = Xả Thọ: neutral feeling (cảm giác trung 

dung). 
Uposatha = Bát Quan Trai Giới: (Buddhist) observance day 

(ngày thọ trì điều học giới của người Phật Tử). 
Uṭṭhānasampadā = Nghị Lực Cụ Túc: endowed with 

persistence; enthusiastic; diligent in making effort (đã được hội đủ 
phước duyên với sự kiên trì, sự nhiệt tâm, và sự tinh cần nỗ lực). 

Vāyodhātu = Phong Tố Chất: air element (tố chất không khí). 
Vāyophoṭṭhabba = Phong Xúc: touch – sensation caused by air 

(cảm xúc đã được tạo ra do bởi không khí). 
Vedanā = Thọ: feeling (cảm giác). 
- Dukkha vedanā = Khổ Thọ: unpleasant feeling (cảm giác bất 

duyệt ý). 
- Sukha vedanā = Lạc Thọ: pleasant feeling (cảm giác duyệt 

ý). 
- Upekkhā vedanā = Xả Thọ: neither – pleasant – nor – 

unpleasant feeling, neutral feeling (cảm giác bất lạc mà cũng bất khổ, 
cảm giác trung dung). 

Vedanākkhandhā = Thọ Uẩn: aggregate of feeling (khối tổng 
hợp về cảm giác). 

Veyyavacca = Phụng Hành: voluntary work (phụng hành thiện 
nguyện). 

Vicikicchā = Hoài Nghi: skeptical doubt (sự nghi ngờ thắc 
mắc). 

Vijjā = Minh: knowledge (tri thức). 
Vijjācaraņasampanno = Minh Hạnh Túc: endowed with 

knowledge and conduct (đã được hội đủ phước duyên với sự hiểu biết 
[Minh] và tánh hạnh [Hạnh]). 



 396       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Vikkhambhana pahāna = Giải Trừ Xả Đoạn: abandoning by 
repression (việc xả ly bằng với sự đè nén). 

Vimutti = Giải Thoát: liberation (sự phóng thích). 
Vimutti ñāņa dassana = Giải Thoát Tri Kiến: knowledge and 

vision of liberation (tri thức và kiến thị [tri kiến] về sự phóng thích). 
Vinaya = Luật: monastic disciplinary code (điều giới luật chốn 

thiền tự). 
Viññāņa = Thức: consciousness (ý thức). 
Vipañcitaññū puggala = Hạng Xác Tín Nhân: individual who 

attains enlightenment after hearing a detailed explanation of the 
Dhamma (một hạng người chứng đạt được sự giác ngộ kể sau khi lời 
giải thích tỷ mỷ chi tiết). 

Vipariṇāma dukkha = Hoại Khổ: suffering produced by 
change (nỗi khổ đau đã được tạo ra do bởi sự biến đổi). 

Vipassanā = Minh Sát Tuệ: insight (tuệ giác). 
- Balava vipassanā = Năng Lực Minh Sát Tuệ: strong insight 

(tuệ giác kiên cường). 
- Taruņa vipassanā = Ấu Trĩ Minh Sát Tuệ: immature insight 

(tuệ giác bất thuần thục). 
Vipassanā bhāvanā = Minh Sát Tuệ Tu Tập: insight meditation 

(thiền tuệ giác), mindfulness meditation (thiền chánh niệm). 
Vipassanā ñāņa = Minh Sát Trí: insight – knowledge (tri thức 

tuệ giác). 
Vipassanā paññā = Minh Sát Tuệ: insight – wisdom (tuệ giác 

tuệ tri). 
Vipassanupekkilesa = Minh Sát Tùy Phiền Não: corruptions of 

insight (những băng hoại của tuệ giác). 
Virāga = Ly Ái Dục / Ly Tính Dục: dispassion (sự thản nhiên). 
Viriya = Tấn: effort (sự nỗ lực). 
Visuddhi = Thanh Tịnh: purification (sự thanh lọc). 
- Sīla visuddhi = Giới Thanh Tịnh: purification of morality (sự 

thanh lọc về đức hạnh). 
- Citta visuddhi = Tâm Thanh Tịnh: purification of mind (sự 

thanh lọc về tâm thức). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       397 

 
 

- Diṭṭhi visuddhi = Kiến Thanh Tịnh: purification of view (sự 
thanh lọc về quan kiến). 

- Kaṅkhāvitaraņa visuddhi = Đoạn Nghi Thanh Tịnh: 
purification of overcoming doubt (sự thanh lọc bằng cách vượt qua 
được sự nghi ngờ). 

- Maggāmagga ñāņa dassana  visuddhi = Đạo Phi Đạo Tri 
Kiến Thanh Tịnh: purification by knowledge and vision of what is 
path and what is not – path (sự thanh lọc do bởi tri thức và kiến thị 
[tri kiến] về Pháp là chính đạo và chẳng phải là chính đạo). 

- Paṭipadā ñāņa dassana visuddhi = Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh: 
purification by knowledge and vision of the way (sự thanh lọc do bởi 
tri thức và kiến thị [tri kiến] về đạo lộ). 

- Ñāņa dassana visuddhi = Tri Kiến Thanh Tịnh: purification 
by knowledge and vision (sự thanh lọc do bởi tri thức và kiến thị). 

Vuṭṭhāna gāminī vipassana ñāņa = Hiện Khởi Tiếp Dẫn Minh 
Sát Trí / Hành Xả Trí: insight – knowledge leading to path – 
knowledge (tri thức tuệ giác đang dắt dẫn đi đến tri thức đạo lộ). 

Yasa = Túc Vọng: famous (danh vọng), renowned (lừng danh). 
Yathābhūta ñāņa dassana = Chân Như Thực Tính Tri Kiến: 

knowledge and vision of things as they really are (tri thức và kiến thị 
[tri kiến] các Pháp như chúng đang là thực tại). 

Yoniso manasikāra = Như Lý Tác Ý / Tác Ý Khôn Khéo: wise 
attention (sự cẩn thẩm), careful consideration (sự thẩm xét cẩn trọng). 

----------------------00000--------------------- 
 

ENDNOTES 
CHÚ THÍCH  

(Phần giải thích cuối mỗi một Chương sách) 
 

INTRODUCTION 
LỜI GIỚI THIỆU 

 
(1: VRI, Catukkanipātapāḷi: Aṅguttara Nikāya - Pāḷi Text 

Society (PTS): 2.135) / VRI, Puggalapaññattipāḷi: Abhi. – PTS: 0.6) 
- (1: VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Tăng Chi Bộ Kinh, Tập Kinh Bốn 



 398       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Chi Pháp – Hiệp Hội Kinh Văn Bản Pāḷi – 2:135) / VRI, Chánh Tạng 
Pāḷi ngữ Bộ Nhân Chế Định: Tạng Vô Tỷ Pháp, PTS: 0.6) 

 
CHAPTER  I 
CHƯƠNG I 

THE DEVOTIONAL ASPECT OF BUDDHISM 
PHƯƠNG DIỆN KÍNH TÍN CỦA PHẬT GIÁO 

 
(2: VRI, Niruttidīpanī: Mya: 0.18) - (2: VRI, Từ Nguyên Minh 

Giải: Miến Điện: 0.18). 
(3: VRI, Mūlapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni.- 1- PTS: 1.59) -  (3: VRI, 

Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp Thoại 
đầu tiên: Trung Bộ Kinh – 1 - PTS: 1.59). 

(4: MN 10.34; The Middle Length Discourses of the Buddha: 
A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995.) - (4: 
Trung Bộ Kinh 10. 34; Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức 
Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật 
do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1995.) 

(5: VRI, Mūlapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni. – 1 – PTS: 1.59) - (5: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp Thoại 
đầu tiên: Trung Bộ Kinh – 1 - PTS: 1.59) 

(6: MN 10.34; The Middle Length Discourses of the Buddha: 
A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995.) - (6: 
Trung Bộ Kinh 10. 34; Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức 
Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật 
do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1995.) 

(7: VRI, Mūlapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni. – 1 – PTS: 1.57) - (7: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp Thoại 
đầu tiên: Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 1.57) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       399 

 
 

(8: MN 10.8; The Middle Length Discourses of the Buddha: 
A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995.) - (8: 
Trung Bộ Kinh 10.8; Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức 
Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật 
do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1995.) 

(9: VRI, Mūlapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni. – 1 – PTS: 1.57) - (9: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp Thoại 
đầu tiên: Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 1.57) 

(10: SN 56.11; The Connected Discourses of the Buddha: A 
New Translation of the Samyutta Nikāya, trans. Bhikkhu Bodhi, 
Wisdom Publications, 2000) - (10: Tương Ưng Bộ Kinh 56.11; 
Những bài Pháp Thoại Tương Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch 
thuật về Tương Ưng Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu 
Bodhi, Nhà Xuất Bản Trí Tuệ, 2000). 

(11: VRI, Khuddakapāṭhapāḷi: khu. ni – PTS: 0.1) – (11: VRI, 
Tiểu Bộ Kinh Tập Chánh Tạng Pāḷi ngữ: Tiểu Bộ Kinh – PTS: 0.1) 

(12: A Handful of Leaves: An Anthology from the Khuddaka 
Nikāya, translated by Thanissaro Bikkhu.  The Sati Center for 
Buddhist Studies & Metta Forest Monastery (Author’s 
translation).) - (12: Một Nắm Lá Trong Bàn Tay: Một Tuyển Tập Từ 
Tiểu Bộ Kinh, đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Thanissaro.  Trung 
Tâm Nghiên Cứu Phật Giáo Thiền Niệm & Từ Lâm Tu Viện (Bản 
dịch thuật của tác giả). 

(13: VRI, Khuddakapāṭhapāḷi: khu. ni – PTS: 0.1) – (13: VRI, 
Tiểu Bộ Kinh Tập Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Tiểu Bộ Kinh – PTS: 0.1) 

(14: A Handful of Leaves: An Anthology from the Khuddaka 
Nikāya, translated by Thanissaro Bikkhu.  The Sati Center for 
Buddhist Studies & Metta Forest Monastery (Author’s translation)) 
- (14: Một Nắm Lá Trong Bàn Tay: Một Tuyển Tập Từ Tiểu Bộ Kinh, 
đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Thanissaro.  Trung Tâm Nghiên 
Cứu Phật Giáo Thiền Niệm & Từ Lâm Tu Viện (Bản dịch thuật của 
tác giả). 



 400       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(15: VRI, Khuddakapāṭhapāḷi: khu. ni – PTS: 0.1) - (15: VRI, 
Tiểu Bộ Kinh Tập Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Tiểu Bộ Kinh – PTS: 0.1) 

(16: A Handful of Leaves: An Anthology from the Khuddaka 
Nikāya, translated by Thanissaro Bikkhu.  The Sati Center for 
Buddhist Studies & Metta Forest Monastery (Author’s translation)) 
- (16: Một Nắm Lá Trong Bàn Tay: Một Tuyển Tập Từ Tiểu Bộ Kinh, 
đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Thanissaro.  Trung Tâm Nghiên 
Cứu Phật Giáo Thiền Niệm & Từ Lâm Tu Viện (Bản dịch thuật của 
tác giả). 

(17: VRI, Majjhimapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni.- 2- PTS: 1.421) - 
(17: VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Sơ Phần Ngũ Thập Trung Bộ Kinh, 
Trung Bộ Kinh - 2 - PTS: 1.421). 

(18: MN 62.3; The Middle Length Discourses of the Buddha: 
A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995) - (18: 
Trung Bộ Kinh 62.3; Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức 
Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật 
do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1995.) 

(19: VRI, Sagāthāvaggapāḷi: Sam. Ni.- 1- PTS: 1.136) - (19: 
VRI, Phẩm Hữu Kệ - Chánh Tạng Pāḷi ngữ: Tương Ưng Bộ Kinh - 
1- PTS: 1.136). 

(20: SN 6.1; The Connected Discourses of the Buddha: A New 
Translation of the Samyutta Nikāya, trans. Bhikkhu Bodhi, Wisdom 
Publications, 2000) - (20: Tương Ưng Bộ Kinh 6.1; Những bài Pháp 
Thoại Tương Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Tương 
Ưng Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi, Nhà Xuất 
Bản Trí Tuệ, 2000) 

(21: VRI, Sagāthāvaggapāḷi: Sam. Ni.- 1- PTS: 1.136) - (21: 
VRI, Phẩm Hữu Kệ - Chánh Tạng Pāḷi ngữ: Tương Ưng Bộ Kinh - 
1- PTS: 1.136) 

(22: SN 6.1; The Connected Discourses of the Buddha: A New 
Translation of the Samyutta Nikāya, trans. Bhikkhu Bodhi, Wisdom 
Publications, 2000) - (22: Tương Ưng Bộ Kinh 6.1; Những bài Pháp 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       401 

 
 

Thoại Tương Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Tương 
Ưng Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi, Nhà Xuất 
Bản Trí Tuệ, 2000) 

(23: VRI, Milindapañhapāḷi: khu. ni. – PTS:0.35/ VRI, 
Visuddhimagga – 2: Mya.: 2.94) - (23: VRI, Đức Vua Milinda Sở 
Vấn Kinh Pāḷi ngữ: Tiểu Bộ Kinh – PTS: 0.35/ VRI, Thanh Tịnh Đạo 
– 2: Miến Ngữ.: 2.94) 

(24: Milinda’s Questions, Vol.I, II, x, translated from the Pāḷi 
by I.B.Horner, M.A., Luzac & Company, Ltd., London, 1969;/ Vism 
XIV, 140: The Path of Purification by Bhadantācariya 
Buddhaghosa, translated from the Pāḷi by Bhikkhu Ñāṇamoli, BPS. 
1991) -  (24: Những câu vấn hỏi của Đức Vua Milinda, Chương I, II, 
x, đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do bởi Hội Trưởng I.B.Horner, 
M.A., Luzac & Company, Ltd., London, 1969;/ Thanh Tịnh Đạo XIV, 
140: Con đường của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư 
Bhadantācariya Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ  
Pāḷi ngữ do bởi Tỳ Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991). 

(25: VRI, Visuddhimagga – 2: Mya.: 2.94/ Dhammasaṅgaṇi - 
aṭṭhakathā: Abhi. aṭṭha. PTS: 0.120) - (25: VRI, Thanh Tịnh Đạo – 
2: Miến Ngữ: 2.94/ Pháp Tụ - Chú Giải: Bộ Chú Giải Vô Tỷ Pháp, 
PTS: 0.120) 

(26: VRI, Visuddhimagga – 2: Mya.: 2.94) - (26: VRI, Thanh 
Tịnh Đạo  – 2 : Miến Ngữ: 2.94). 

(27: Ibid.) - (27: Ibid.) 
(28: VRI, Visuddhimagga – 2: Mya.: 2.94) - (28: VRI, Thanh 

Tịnh Đạo  – 2: Miến Ngữ: 2.94). 
(29: Ibid) - (29: Ibid). 
(30: VRI, Mahāvagga - Aṭṭhakathā (Dī.ni.): Dī. ni. - Aṭṭha. – 

2 – PTS: 2.529/ VRI, Majjhimapaṇṇāsa - Aṭṭhakathā: Ma. ni. - 
Aṭṭha. – 2 – PTS: 2.326/ VRI. Pāthikavagga - Aṭṭhakathā: Dī. ni - 
Aṭṭha. – 3 – PTS: 3.1029/ VRI, Pañcaka – chakka – sattanipāta - 
Aṭṭhakathā: A.ni. - Aṭṭha. – 3 – PTS: 3.257) - (30: VRI, Chú Giải 
Đại Phẩm (Trường Bộ Kinh.): Chú Giải Trường Bộ Kinh – 2 – PTS:  
2.529/ VRI, Chú Giải Ngũ Thập Trung Phần: Chú Giải Trung Bộ 
Kinh – 2 – PTS:  2.326/ VRI. Chú Giải Chương Pāthika: Chú Giải 



 402       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Trường Bộ Kinh – 3 – PTS: 3.1029/ VRI, Chú Giải Kinh Tập Năm 
Chi – Sáu Chi – Bẩy Chi: Chú Giải Tăng Chi Bộ Kinh – 3 – PTS:  
3.257). 

(31: VRI, Dhammapada - Aṭṭhakathā: khu. ni. aṭṭha. – PTS: 
2.126) - (31: VRI, Chú Giải Kinh Pháp Cú: Chú Giải Tiểu Bộ Kinh – 
PTS:  2.126). 

(32: VRI, Dhammapada - Aṭṭhakathā: khu. ni. aṭṭha. – PTS: 
1.37) - (32: VRI, Chú Giải Kinh Pháp Cú: Chú Giải Tiểu Bộ Kinh – 
PTS:  1.37) 

(33: VRI, Duka – tika – catukkanipāta - Aṭṭhakathā: A.ni. - 
Aṭṭha. – 2 – PTS: 2.215) - (33: VRI, Chú Giải Tăng Chi Bộ Kinh 
Chương Hai Chi Pháp – Ba Chi Pháp – Bốn Chi Pháp: Chú Giải Tăng 
Chi Bộ Kinh – 2 – PTS: 2.215). 

(34: VRI, Sīlakkhandhavagga - Ṭīkā: Dī. ni. - Ṭī. – 1 – PTS: 
1.366) - (34: VRI, Phẩm Giới Uẩn – Phụ Chú Giải – Phụ Chú Giải 
Trường Bộ Kinh – 1 – PTS:  1.366). 

(35: VRI, Sīlakkhandhavagga - Aṭṭhakathā: Dī. ni. - Aṭṭha – 
1 – PTS: 1.232) - (35: VRI, Phẩm Giới Uẩn – Chú Giải: Trường Bộ 
Kinh – Chú Giải – 1 – PTS:  1.232). 

 
CHAPTER  II 
CHƯƠNG II 

THE ETHICAL ASPECT OF BUDDHISM 
PHƯƠNG DIỆN LUÂN LÝ CỦA PHẬT GIÁO 

 
(1: VRI, Dhammapadapāḷi: khu. ni. aṭṭha. – PTS: 0.27) - (1: 

VRI, Kinh Pháp Cú Pāḷi ngữ: Chú Giải Tiểu Bộ Kinh – PTS:  0.27) 
(2: Dhp. 183, The Dhammapada, Narada Mahā Thera, 

B.M.S. Publication (India), 1978.) - (2: Câu kệ 183, Kinh Pháp Cú, 
Narada Mahā Thera, B.M.S. Publication (India), 1978.) 

(3: VRI, Mahāvagga - Aṭṭhakathā: saṃ. ni. aṭṭha. – 5 -PTS: 
3.140) / VRI, Mahāvagga - ṭīkā: saṃ. ni. tī. – 5 – Mya.: 2.415) - (3: 
VRI, Bộ Chú Giải Đại Phẩm: Bộ Chú Giải Tương Ưng Bộ Kinh – 5 - 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       403 

 
 

PTS: 3.140) / VRI, Bộ Phụ Chú Giải Đại Phẩm: Bộ Phụ Chú Giải 
Tương Ưng Bộ Kinh – 5 – Miến Điện: 2.415). 

(4: VRI, Sagāthāvagga - ṭīkā: saṃ. ni. ṭī. – Mya: 1.56) - (4: 
VRI, Bộ Phụ Chú Giải Phẩm Hữu Kệ: Bộ Phụ Chú Giải Tương Ưng 
Bộ Kinh – Miến Điện: 1.56). 

(5: VRI, Dhammasaṅgaṇi - aṭṭhakathā: abhi. aṭṭha. – PTS: 
0.75) - (5: VRI, Chú Giải Pháp Tụ: Chú Giải Tạng Vô Tỷ Pháp – PTS:  
0.75) 

(6: VRI, Dasakanipātapāḷi: a. ni. – 10 - PTS: 5.92 / AN X,51; 
Numerical Discourses of the Buddha: An Anthology of Suttas from 
the Aṅgutta Nikāya, translated and edited by Nyanaponika Thera & 
Bhikkhu Bodhi, Altamira Press, 1999) - (6: VRI, Chánh Tạng Pāḷi 
ngữ, Chương Mười Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh  – 10 - PTS: 5.92 / Tăng 
Chi Bộ Kinh X,51; Những bài Pháp Thoại về Pháp Số của Đức Phật: 
Một Tuyển Tập các Bài Kình thuộc Tăng Chi Bộ Kinh, đã được dịch 
thuật và hiệu đính do bởi Trưởng Lão Nyanaponika & Tỳ Khưu 
Bodhi, Altamira Press, 1999). 

(7: VRI, Cūlavaggapāḷi: vinayapiṭaka -  4 – PTS: 2.107) - (7: 
VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Tiểu Phẩm: Tạng Luật -  4 – PTS:  2.107). 

(8: MN 61,3 – 8; Ambalaṭṭhikārāhulovāda Sutta, Majjhima 
Nikāya, translated by Bhikkhu Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, 
Wisdom Publication, 1995) - (8: Trung Bộ Kinh 61,3 – 8; Kinh Giáo 
Giới Rāhulovāda ở rừng Ambalaṭṭhika, Trung Bộ Kinh, đã được dịch 
thuật do bởi Tỳ Khưu Ñāṇamoli và Tỳ Khưu Bodhi, Nhà Xuất Bản 
Trí Tuệ, 1995.) 

(9: VRI, Aṅgutta Nikāya 8: 54; contained in: In the Buddha’s 
Words: An Anthology of Discourses from the Pāḷi Canon, Bhikkhu 
Bodhi, Wisdom Publications, 2005) - (9: VRI, Tăng Chi Bộ Kinh 8: 
54; được chứa đựng ở trong: Trong những ngôn từ của Đức Phật: Một 
Tuyển Tập những Pháp thuộc Văn Bản kinh điển Pāḷi ngữ, Tỳ Khưu 
Bodhi, Nhà Xuất Bản Trí Tuệ, 2005.) 

(10: The Singālaka Sutta, The Long Discourses of the 
Buddha, A translation of the Dīgha Nikāya, trans. Maurice Walshe, 
Wisdom Pubications, 1995) - (10: Kinh Singālaka (Thi Ca La Việt), 
Những bài Pháp Thoại Dài của Đức Phật, Một bản dịch thuật thuộc 



 404       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Trường Bộ Kinh, đã được dịch thuật do bởi Maurice Walshe, Nhà 
Xuất Bản Trí Tuệ, 1995). 

(11: VRI, Dhammapādapāḷi: Khu. ni. – PTS: 0.11) - (11: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Kinh Pháp Cú: Tiểu Bộ Kinh – PTS:  0.11) 

(12: The Dhammapāda, ohn Ross Carter and Mahinda 
Palihawadana, Oxford University Press, 1987) - (12: Kinh Pháp Cú, 
ohn Ross Carter và Mahinda Palihawadana, Oxford University 
Press, 1987.) 

(13: VRI, Jātakapāḷi – 1: khu. ni.- Mya.: 1.165) - (13: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Túc Sinh Truyện – 1: Tiểu Bộ Kinh – Miến 
Ngữ: 1.165) 

(14: The Jataka, Vol. III [Book VII, 368], translated by H.T. 
Francis, M.A. and R. A. Neil, M.A. The Pāḷi Text Society, Oxford, 
1990) - (14: Túc Sinh Truyện, Chương III [Quyển VII, bài Kinh # 
368], đã được dịch thuật do bởi H.T. Francis, M.A. và R. A. Neil, 
M.A. PTS, Oxford, 1990). 

(15: VRI. Jātakapāḷi – 1: khu. ni. – Mya.: 1.165) - (15: VRI. 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Túc Sinh Truyện – 1: Tiểu Bộ Kinh – Miến 
Ngữ.: 1.165.) 

(16: The Jātaka, Vol. III [Book VII, 368], translated by 
H.T.Francis, M.A. and R.A. Neil, M.A. The Pāḷi Text Society, 
Oxford, 1990) - (16: Túc Sinh Truyện, Chương III [Quyển VII, bài 
Kinh # 368], đã được dịch thuật do bởi H.T. Francis, M.A. và R. A. 
Neil, M.A. PTS, Oxford, 1990). 

 
CHAPTER  III 
CHƯƠNG III 

THE MORAL ASPECT OF BUDDHISM 
PHƯƠNG DIỆN ĐẠO ĐỨC CỦA PHẬT GIÁO 

 
(1:VRI: Namakkāraṭīkā: Mya.: 0.87) - (1:VRI: Phụ Chú Giải 

Sự Tôn Kính: Miến Ngữ: 0.87) 
(2: VRI, Pañcakanipātapāḷi: a. ni. – 5 – PTS: 3, 252 / Sīla 

Sutta: The Book of the Gradual Sayings, Vol. III (V, XXII, 213) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       405 

 
 

translated by E. M. Hare, The Pāḷi Text Society, Oxford, 1988) - (2: 
VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Năm Chi Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh – 5 – 
PTS:  3, 252 / Kinh Giới Luật: Quyển Kinh Sách Về Những bài Pháp 
Thoại Tiệm Tiến, Chương III (V, XXII, 213) đã được dịch thuật do 
bởi E. M. Hare, PTS, Oxford, 1988) 

(3: VRI, Dasaka nipātapāḷi: a. ni. – 10 – PTS: 5:3) - (3: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ Mười Chi Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh – 10 – PTS:  
5:3). 

(4: Aṅguttara Nikāya X:2: contained in Numerical 
Discourses of the Buddha: An Anthology of Suttas from the 
Aṅguttara Nikāya, translated and edited by Nyanaponika Thera & 
Bhikkhu Bodhi, Altamira Press, 1999.) - (4: Tăng Chi Bộ Kinh X:2; 
được chứa đựng ở trong Những bài Pháp Thoại về Pháp Số của Đức 
Phật: Một Tuyển Tập các Bài Kinh thuộc Tăng Chi Bộ Kinh, đã được 
dịch thuật và hiệu đính do bởi Trưởng Lão Nyanaponika & Tỳ Khưu 
Bodhi, Altamira Press, 1999). 

(5: VRI, Dasakanipātapāḷi: a. ni. – 10 – PTS: 5,1 and 
Ekādasakanipātapāḷi: a. ni. – 11 – PTS: 5,0. / Kimatthiya Sutta: The 
Book of the Gradual Sayings, Vol. V (X, I, 1) translated by F.L. 
Woodward, Pāḷi Text Society, Oxford, 1986. / Upanisā Sutta; Ibid.) 
- (5: VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Mười Chi Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh 
– 10 – PTS:  5,1 và Chánh Tạng Pāḷi ngữ Mười Một Chi Pháp: Tăng 
Chi Bộ Kinh – 11 – PTS:  5,0. / Kinh Kimatthiya: Quyển Kinh Sách 
Về Những bài Pháp Thoại Tiệm Tiến, Chương V (X, I, 1) đã được 
dịch thuật do bởi F.L. Woodward, PTS, Oxford, 1986. / Kinh 
Upanisā; Ibid.) 

(6: VRI, Nidānavagga - Aṭṭhakathā: Sam. Ni. aṭṭha. – 2 – 
PTS: 2. 53) - (6: VRI, Chương Căn Nguyên – Chú Giải: Chú Giải 
Tăng Chi Bộ Kinh – 2 – PTS: 2. 53). 

(7: VRI, Sattakanipātapāḷi: a. ni.- 7 – PTS: 4, 98) -  (7: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ Chương Bẩy Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh  – 7 – 
PTS:  4, 98). 

(8 MN 6, Ākankheyya Sutta: The Middle Length Discourses 
of the Buddha: A New Translation of the Majjhima Nikāya, 
translated by Bhikkhu Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom 



 406       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

Publications, 1995.) - (8: Trung Bộ Kinh thứ 6, bài Kinh Ước 
Nguyện: Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức Phật: Một bản 
tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu 
Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

 
CHAPTER  IV 
CHƯƠNG IV 

THE PRACTICAL ASPECT OF BUDDHISM 
PHƯƠNG DIỆN THỰC HÀNH CỦA PHẬT GIÁO 

 
(1: VRI, Visuddhimagga – 2: Mya.: 2. 130. Vsm XVI, 34; The 

Path of Purification by Bhandantācariya Buddhaghosa, translated 
from the Pāḷi by Bhikkhu Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (1: VRI, Thanh 
Tịnh Đạo – 2: Miến Điện.: 2. 130. Vsm XVI, 34; Con đường của Sự 
Thanh Tịnh đã được soạn tác bởi Ngài Đại Giáo Thọ 
Bhandantācariya Buddhaghosa, đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do 
bởi Tỳ Khưu Ñāṇamoli, BPS, 1991), 

(2: MN 10; The Middle Length Discourses of the Buddha: A 
New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995.) - (2: 
Trung Bộ Kinh thứ 10, bài Kinh Niệm Xứ: Những bài Pháp Thoại 
Trung Bình của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; 
đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, 
Nhà Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

(3: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: Ma. Ni. Aṭṭha. – 1 – PTS: 
1.236) - (3: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập: Chú Giải Trung Bộ 
Kinh – 1 – PTS:  1.236). 

(4: VRI, Itivuttaka - aṭṭhakathā: Khu. Ni. Aṭṭha – PTS: 1.142) 
- (4: VRI, Chú Giải Như Thị Ngữ Kinh: Chú Giải Tiểu Bộ Kinh – 
PTS:  1.142). 

(5: SN. 47:16; The Connected Discourses of the Buddha: A 
New Translation of the Samyutta Nikāya, trans. Bhikkhu Bodhi, 
Wisdom Publications, 2000) - (5: Tương Ưng Bộ Kinh 47:16; Những 
bài Pháp Thoại Tương Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       407 

 
 

Tương Ưng Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi, Nhà 
Xuất Bản Trí Tuệ, 2000). 

(6: VRI, Vibhaṅga - mūlaṭīkā - anuṭīkā: abhi. Mūla - anuṭī. 
Mya: 0.1) -  (6: VRI, Bộ Phân Tích - Căn Phụ Chú Giải – Tùy Thuận 
Phụ: Tạng Vô Tỷ Pháp – Căn Phụ Chú Giải. Miến Ngữ: 0.1) 

(7: VRI, Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya: 1.209) - (7: 
VRI, Thanh Tịnh Đạo – Đại Phụ Chú Giải – 1: Miến Ngữ: 1.209) 

(8: VRI, Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya: 1.209) -  (8: 
VRI, Thanh Tịnh Đạo – Đại Phụ Chú Giải – 1: Miến Ngữ: 1.209) 

(9: VRI, Pārajikakaṇḍa - aṭṭhakathā: Vi. aṭṭha. – 1 – PTS: 
1.145) - (9: VRI, Chú Giải Chương Bất Cộng Trụ: Chú Giải Tạng 
Luật – 1 – PTS:  1.145) 

(10: Vsm. XI, 120 - 4; The Path of Purification by 
Bhandantācariya Buddhaghosa, translated from the Pāḷi by 
Bhikkhu Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (10: Thanh Tịnh Đạo XI, 120 - 4; 
Con đường của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư 
Bhadantācariya Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ Pāḷi 
ngữ do bởi Tỳ Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991) 

(11: VRI, Visuddhimagga – 1: Mya.: 1.281) - (11: VRI, Thanh 
Tịnh Đạo  – 1: Miến Ngữ: 1.281). 

(12:  VRI, Visuddhimagga – 1: Mya.: 1.281) - (12:  VRI, Thanh 
Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ.: 1.281). 

(13: VRI, Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya.: 1. 342) - (13: 
VRI, Đại Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ: 1. 342). 

(14: VRI, Visuddhimagga – 1: Mya.: 1.281) - (14: VRI, Thanh 
Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ.: 1.281). 

(15: Vsm. VIII, 232; The Path of Purification by 
Bhandantācariya Buddhaghosa, translated from the Pāḷi by 
Bhikkhu Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (15: Thanh Tịnh Đạo XI, 120 - 4; 
Con đường của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư 
Bhadantācariya Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ Pāḷi 
ngữ do bởi Tỳ Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991) 

(16: VRI, Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya.: 1.342) - (16: 
VRI, Đại Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ: 1. 342). 



 408       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(17: Visuddhimagga - mahāṭīkā: author’s translation) - (17: 
Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo: bản dịch thuật của tác giả). 

(18: VRI, Visuddhimagga – 1: Mya.: 1. 347) - (18: VRI, 
Thanh Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ.: 1. 347). 

(19: Vsm. X 1,44; The Path of Purification by 
Bhandantācariya Buddhaghosa, translated from the Pāḷi by 
Bhikkhu Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (19: Thanh Tịnh Đạo X 1,44; Con 
đường của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư Bhadantācariya 
Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do bởi Tỳ 
Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991) 

(20: VRI, Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya.: 1.436) - (20: 
VRI, Đại Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ.: 1.436). 

(21: Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya.: 1. 436) - (21: Đại 
Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ: 1. 436). 

(22: VRI, Khuddasikkhā mūlasikkhā: Vi.tī. Mya.:0.55) - (22: 
VRI, Tiểu Học Giới– Căn Học Giới: Phụ Chú Giải Tạng Luật: Miến 
Ngữ:0.55). 

(23:VRI, Mahāvagga - aṭṭhakathā (dī. ni.aṭṭha.- 2 – PTS: 
3.753) - (23:VRI, Chú Giải Đại Phẩm (Chú Giải Trường Bộ Kinh - 2 
– PTS: 3.753). 

(24: MN 10; The Middle Length Discourses of the Buddha: A 
New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995.) - (24: 
Trung Bộ Kinh thứ 10, bài Kinh Niệm Xứ: Những bài Pháp Thoại 
Trung Bình của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; 
đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, 
Nhà Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

(25: VRI, Majjhimapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni.- 2- PTS: 1.421) -  
(25: VRI, Sơ Phần Ngũ Thập Trung Bộ Kinh Chánh Tạng Pāḷi ngữ: 
Trung Bộ Kinh - 2 - PTS: 1.421). 

(26: MN 62.3; The Middle Length Discourses of the Buddha: 
A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995.) - (26: 
Trung Bộ Kinh 62.3; Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       409 

 
 

Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật 
do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1995.) 

(27: VRI, Dasakanipātapāḷi: a. ni. – 10 - PTS: 5.92 / AN X,51; 
Numerical Discourses of the Buddha: An Anthology of Suttas from 
the Aṅgutta Nikāya, translated and edited by Nyanaponika Thera & 
Bhikkhu Bodhi, Altamira Press, 1999) -  (27: VRI, Chánh Tạng Pāḷi 
ngữ Mười Chi Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh – 10 – PTS:  5:3). 

(28: Aṅguttara Nikāya X:2: contained in Numerical 
Discourses of the Buddha: An Anthology of Suttas from the 
Aṅguttara Nikāya, translated and edited by Nyanaponika Thera & 
Bhikkhu Bodhi, Altamira Press, 1999.) - (28: Tăng Chi Bộ Kinh X:2; 
được chứa đựng ở trong Những bài Pháp Thoại về Pháp Số của Đức 
Phật: Một Tuyển Tập các Bài Kình thuộc Tăng Chi Bộ Kinh, đã được 
dịch thuật và hiệu đính do bởi Trưởng Lão Nyanaponika & Tỳ Khưu 
Bodhi, Altamira Press, 1999). 

(29: MN 62.3; The Middle Length Discourses of the Buddha: 
A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995.) - (29: 
Trung Bộ Kinh 62.3; Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức 
Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật 
do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1995.) 

(30: Ibid.) - (30: Ibid.) 
(31: MN 10.6: Ibid.) - (31: Trung Bộ Kinh 10.6: Ibid.) 
(32: VRI, Visuddhimagga – 2: Mya.: 2,342.) - (32: VRI, Thanh 

Tịnh Đạo – 2: Miến Điện: 2.342.) 
(33: VRI, Visuddhimagga – 1: Mya.:1.362. / Vsm. X 1,44; The 

Path of Purification by Bhandantācariya Buddhaghosa, translated 
from the Pāḷi by Bhikkhu Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (33: VRI, Thanh 
Tịnh Đạo – 1: Miến Ngữ: 1.362 / Thanh Tịnh Đạo X 1,44; Con đường 
của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư Bhadantācariya 
Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do bởi Tỳ 
Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991). 



 410       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(34: VRI, Visuddhimagga – 1: Mya.: 1,345. / VRI, 
Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya.:1,431.) - (34: VRI, Thanh Tịnh 
Đạo – 1: Miến Ngữ: 1.345. / VRI, Đại Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo  
– 1: Miến Ngữ: 1.431.) 

(35: MN 10.12; The Middle Length Discourses of the 
Buddha: A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by 
Bhikkhu Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 
1995.) - (35: Trung Bộ Kinh 10.12; Những bài Pháp Thoại Trung 
Bình của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã 
được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà 
Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

(36: VRI, Khandhavaggapāḷi: Saṃ. Ni. – 3 – PTS: 3,167 / SN 
22:122, The Connected Discourses of the Buddha: A New 
Translation of the Samyutta Nikāya, trans. Bhikkhu Bodhi, Wisdom 
Publications, 2000) - (36: Chánh Tạng Pāḷi ngữ: Tương Ưng Bộ Kinh 
– 3 – PTS: 3.167 / Tương Ưng Bộ Kinh 22: 122, Những bài Pháp 
Thoại Tương Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Tương 
Ưng Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi, Nhà Xuất 
Bản Trí Tuệ, 2000). 

(37: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
1,251) - (37: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập Trung Bộ Kinh: Chú 
Giải Trung Bộ Kinh – 1 - PTS: 1, 251). 

(38: VRI, Mūlapaṇṇāsapāḷi: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 1,59) - 
(38: VRI, Sơ Phần Ngũ Thập Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Năm mươi bài 
Pháp Thoại đầu tiên: Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 1.59) 

(39: MN 10.34; The Middle Length Discourses of the 
Buddhas: A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by 
Bhikkhu Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 
1995.) - (39: Trung Bộ Kinh 10. 34; Những bài Pháp Thoại Trung 
Bình của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã 
được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà 
Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

(40: Ibid.) - (40: Ibid.) 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       411 

 
 

(41: VRI, Apadāna - aṭṭhakathā: Ma. Ni. – 1 – PTS:1.59.) - 
(41: VRI, Chú Giải Thí Dụ Kinh: Trung Bộ Kinh. – 1 – PTS: 1.59.) 

(42: VRI, Mūlapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni. – 1 – PTS: 1.59.) - (42: 
VRI, Sơ Phần Ngũ Thập Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 1.59) 

(43: MN 10.32; The Middle Length Discourses of the 
Buddha: A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by 
Bhikkhu Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 
1995.) - (43: Trung Bộ Kinh 10. 32; Những bài Pháp Thoại Trung 
Bình của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã 
được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà 
Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

(44: VRI, Pañcakanipātapāḷi: A. Ni. – 5 – PTS: 3,29) - (44: 
VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Năm Chi Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh – 5 – 
PTS: 3,29). 

(45: VRI, Pañcaka – chakka – sattanipāta - aṭṭhakathā: A. Ni. 
Aṭṭha.- 3 – PTS: 3.236.) - (45: VRI, Chú Giải Kinh Tập Năm Chi – 
Sáu Chi – Bẩy Chi: Chú Giải Tăng Chi Bộ Kinh - 3 – PTS:  3.236.) 

(46: VRI, Mahāvagga - aṭṭhakathā (dī.ni.): dī. ni. aṭṭha. – 2 – 
PTS: 3.743.) - (46: VRI, Chú Giải Đại Phẩm (Trường Bộ Kinh): Chú 
Giải Trường Bộ Kinh – 2 – PTS:  3.743.) 

(47: MN 10.8 -9; The Middle Length Discourses of the 
Buddha: A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by 
Bhikkhu Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 
1995.) - (47: Trung Bộ Kinh 10.8 - 9; Những bài Pháp Thoại Trung 
Bình của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã 
được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà 
Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

(48: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
1.264) - (48: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 1.264) 

(49: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
1.261) - (49: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 1.261). 



 412       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(50: VRI, Vibhaṅga - mūlaṭīkā - anuṭīkā: abhi. Mūla - anuṭī. 
Mya.: 0.1.) - (50: VRI, Phân Tích – Phụ Chú Giải Căn – Tùy Phụ Chú 
Giải: Vô Tỷ Pháp -  Căn – Tùy Phụ Chú Giải. Miến Điện: 0.1.) 

(51: VRI, Visuddhimagga - mahāṭīkā – 2: Mya.:2.399) - (51: 
VRI, Đại Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo – 2: Miến Điện:2.399) 

(52: VRI, Saṃyuttanikāya (pu – vi): Mya.: 2.54 (From: 
Saṃgāyana – pucchā vissajjanā) - (52: VRI, Tăng Chi Bộ Kinh (pu 
– vi): Miến Điện.: 2.54 (Trích từ: Saṃgāyana – phần vấn đáp) 

(53: VRI, Mūlapaṇṇāsapāḷi: Ma. Ni. – 1 – PTS: 1.61.) - (53: 
VRI, Sơ Phần Ngũ Thập Chánh Tạng Pāḷi ngữ, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 1.61.) 

(54: MN 10.38; The Middle Length Discourses of the 
Buddha: A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by 
Bhikkhu Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 
1995.) - (54: Trung Bộ Kinh 10. 38; Những bài Pháp Thoại Trung 
Bình của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã 
được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà 
Xuất Bản Trí Tuệ, 1995.) 

(55: VRI, Visuddhimagga - mahāṭīkā – 1: Mya.:1.77) - (55: 
VRI, Đại Phụ Chú Giải Thanh Tịnh Đạo – 1: Miến Điện:1.77). 

(56: VRI, Visuddhimagga – 1: Mya.:1.46) - (56: VRI, Thanh 
Tịnh Đạo  – 1: Miến Điện:1.46) 

(57: VRI, Tikanipātapāḷi: a.ni. – 3- PTS: 1.113.) - (57: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ Chương Ba Chi Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh – 3 - 
PTS:  1.113.) 

(58: VRI, Tikanipātapāḷi: a.ni. – 3- PTS: 1.113.) - (58: VRI, 
Chánh Tạng Pāḷi ngữ Chương Ba Chi Pháp: Tăng Chi Bộ Kinh – 3 - 
PTS:  1.113.) 

(59: VRI, Ṭīkā – co - pāḷi [Abhidhammatthasaṅgaha]: Abhi. 
ṭī. – Mya.: 0.64. also listed in VRI, Visuddhimagga – 2: Mya.: 2.269) 
- (59: VRI, Phụ Chú Giải Pāḷi ngữ [Tổng Hợp Nội Dung Vô Tỷ Pháp]: 
Phụ Chú Giải Vô Tỷ Pháp – Miến Điện: 0.64. cũng được liệt kê ở 
trong VRI, Thanh Tịnh Đạo – 2: Miến Điện: 2.269). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       413 

 
 

(60: VRI, Paṭisambhidāmaggapāḷi: khu. ni. – PTS: 2.238) - 
(60: VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Vô Ngại Giải Đạo: Tiểu Bộ Kinh – 
PTS:  2.238). 

(61: Vism XXI, 130: The Path of Purification by 
Bhadantācariya Buddhaghosa, translated from the Pāḷi by Bhikkhu 
Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (61: Thanh Tịnh Đạo XXI, 130: Con đường 
của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư Bhadantācariya 
Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do bởi Tỳ 
Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991). 

(62: DN 11; The Long Discourses of the Buddha: A 
Translation of the Dīgha Nikāya, trans. Maurice Walshe, Wisdom 
Publications, 1987) - (62: Trường Bộ Kinh bài thứ 11, Những bài 
Pháp Thoại Dài của Đức Phật, Một bản dịch thuật thuộc Trường Bộ 
Kinh, đã được dịch thuật do bởi Maurice Walshe, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1987). 

(63: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
2.338) - (63: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 2.338). 

(64: VRI, Mahāvagga - ṭīkā (Dī.ni.): Dī.ni.ṭī. – 2 – PTS: 
2.432.) - (64: VRI, Phụ Chú Giải Đại Phẩm (Trường Bộ Kinh): Phụ 
Chú Giải Trường Bộ Kinh – 2 – PTS: 2.432.) 

(65: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
2.338) - (65: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 2.338). 

(66: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
2.338) - (66: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1- PTS: 2.338). 

(67: Vism XXI, 92 - 96: The Path of Purification by 
Bhadantācariya Buddhaghosa, translated from the Pāḷi by Bhikkhu 
Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (67: Thanh Tịnh Đạo XXI, 92 - 96: Con 
đường của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư Bhadantācariya 
Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do bởi Tỳ 
Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991). 

(68: Vsm.XXII, 22 – 23; Ibid.) - (68: Thanh Tịnh Đạo XXII, 22 
– 23; Ibid.) 



 414       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(69:Vsm XXII, 25 – 30; Ibid.) - (69: Thanh Tịnh Đạo XXII, 25 
– 30; Ibid.) 

(70: Vsm XXVIII – XXII: Ibid. Paṭisambhidāmagga I, 277 – 
368; The Path of Discrimination, translated from the Pāḷi by 
Bhikkhu Ñāṇamoli, The Pāḷi Text Society, Oxford, 2002.) - (70: 
Thanh Tịnh Đạo XXVIII; Ibid. Vô Ngại Giải Đạo I, 277 – 368; Con 
đường của Sự Phân Biệt, đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do bởi Tỳ 
Khưu Ñāṇamoli, Hiệp PTS, Oxford, 2002). 

(71: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
1.23 / VRI, Khandha vagga - aṭṭhakathā: saṃ.ni.aṭṭha. – 3 – PTS: 
2.25 / VRI, Dhammasaṅgaṅi -  aṭṭhakathā: abhi.aṭṭha. – 1 – PTS: 
0.351) - (71: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1 - PTS: 1.23 / VRI, Chú 
Giải Phẩm Uẩn: Chú Giải Tăng Chi Bộ Kinh – 3 – PTS: 2.25 / VRI, 
Chú Giải Bộ Pháp Tụ: Chú Giải Vô Tỷ Pháp – 1 – PTS: 0.351) 

(72: VRI, Visuddhimagga – 2: Mya.: 2.312.) - (72: VRI, Thanh 
Tịnh Đạo – 2: Miến Điện: 2.312). 

(73: Vism XXI, 1 : The Path of Purification by 
Bhadantācariya Buddhaghosa, translated from the Pāḷi by Bhikkhu 
Ñāṇamoli, BPS, 1991) - (73: Thanh Tịnh Đạo XXII, 1: Con đường 
của Sự Thanh Tịnh do bởi Ngài Chú Giải Sư Bhadantācariya 
Buddhaghosa soạn tác, và đã được dịch thuật từ Pāḷi ngữ do bởi Tỳ 
Khưu Ñāṇamoli, BPS. 1991). 

(74: VRI, Khandhavaggapāḷi: saṃ.ni. – 3 – PTS: 3.68.) - (74: 
VRI, Chánh Tạng Pāḷi ngữ Chương Tương Ưng Uẩn: Tương Ưng Bộ 
Kinh – 3 – PTS:  3.68.) 

(75: SN 22:59; The Characteristic of Nonself, The Connected 
Discourses of the Buddha: A New Translation of the Samyutta 
Nikāya, trans. Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 2000) - (75: 
Tương Ưng Bộ Kinh 22: 59, Đặc Tướng về Vô Ngã, Những bài Pháp 
Thoại Tương Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Tương 
Ưng Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi, Nhà Xuất 
Bản Trí Tuệ, 2000). 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       415 

 
 

(76: VRI, Nidānavagga - ṭīkā: saṃ.ni.ṭī. – 2 – Mya.:2.65 / VRI, 
Sāratthadīpanī - ṭīkā – 2: Vi.ṭī. – 2 – Mya.:2.244) - (76: VRI, Chương 
Căn Nguyên – Phụ Chú Giải: Phụ Chú Giải Tăng Chi Bộ Kinh – 2 – 
Miến Điện: 2. 65 / VRI, Cốt Yếu Giải Minh – Phụ Chú Giải – 2: Phụ 
Chú Giải Bộ Phân Tích – 2: Miến Điện: 2.244). 

(77: VRI, Khandhavaggapāḷi: saṃ. ni.- 3 – PTS: 3.68.) - (77: 
VRI, Chánh Tạng Pāḷi Chương Tương Ưng Uẩn: Tương Ưng Bộ Kinh 
– 3 – PTS:  3.68.) 

(78: SN 22:59, The Characteristic of Nonself, The Connected 
Discourses of the Buddha: A New Translation of the Samyutta 
Nikāya, trans. Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 2000.) - (78: 
Tương Ưng Bộ Kinh 22: 59, Đặc Tướng về Vô Ngã, Những bài Pháp 
Thoại Tương Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Tương 
Ưng Bộ Kinh; đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi, Nhà Xuất 
Bản Trí Tuệ, 2000). 

(79: VRI, Aṭṭhakadinipāta - aṭṭhakathā: ma. ni. aṭṭha. – 4 – 
PTS: 5.1.) - (79: VRI, Bộ Chú Giải Giải Minh: Chú Giải Trung Bộ 
Kinh – 4 – PTS:   5.1.) 

(80: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
2.404.) - (80: VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài Pháp 
Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1 - PTS: 2.404.) 

(81: MN 10.2; The Middle Length Discourses of the Buddha: 
A New Translation of the Majjhima Nikāya, translated by Bhikkhu 
Ñāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 1995) - (81: 
Trung Bộ Kinh 10. 2; Những bài Pháp Thoại Trung Bình của Đức 
Phật: Một bản tân dịch thuật về Trung Bộ Kinh; đã được dịch thuật 
do bởi Tỳ Khưu Bodhi và Tỳ Khưu Ñāṇamoli, Nhà Xuất Bản Trí 
Tuệ, 1995.) 

(82: VRI, Dhammapada - Aṭṭhakathā: khu. ni. aṭṭha. – PTS: 
3.73) - (82: VRI, Chú Giải Kinh Pháp Cú: Chú Giải Tiểu Bộ Kinh – 
PTS: 3.73) 

(83: VRI, Mūlapaṇṇāsa - aṭṭhakathā: ma.ni.aṭṭha. – 1 – PTS: 
1.232) -  (83: VRI, VRI, Chú Giải Sơ Phần Ngũ Thập, Năm mươi bài 
Pháp Thoại đầu tiên: Chú Giải Trung Bộ Kinh – 1 - PTS: 1.232.). 



 416       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

(84: VRI, Mahāvagga - aṭṭhakathā (dī.ni.): dī. ni. aṭṭha. – 2 – 
PTS: 3.747) - (84: VRI, Chú Giải Đại Phẩm (Trường Bộ Kinh): Chú 
Giải Trường Bộ Kinh – 2 – PTS:  3.747.) 

(85: VRI, Mahāvagga - aṭṭhakathā (dī.ni.): dī. ni. aṭṭha. – 2 – 
PTS: 3.747) - (86: VRI, Chú Giải Đại Phẩm (Trường Bộ Kinh): Chú 
Giải Trường Bộ Kinh – 2 – PTS: 3.747). 

(86: VRI, Mahāvagga - aṭṭhakathā (dī.ni.): dī. ni. aṭṭha. – 2 – 
PTS: 3.748) - (86: VRI, Chú Giải Đại Phẩm (Trường Bộ Kinh): Chú 
Giải Trường Bộ Kinh – 2 – PTS: 3.748.) 

(87: SN 22.33; Not Yours, The Connected Discourses of the 
Buddha: A New Translation of the Samyutta Nikāya, trans. 
Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, 2000 / VRI, 
Khandhavaggapāḷi: saṃ.ni. – 3 – PTS: 3.33) - (87: Tương Ưng Bộ 
Kinh 22: 33, Chẳng phải của các người, Những bài Pháp Thoại Tương 
Liên của Đức Phật: Một bản tân dịch thuật về Tương Ưng Bộ Kinh; 
đã được dịch thuật do bởi Tỳ Khưu Bodhi, Nhà Xuất Bản Trí Tuệ, 
2000). 

(88: VRI, Mahāvagga - aṭṭhakathā (dī.ni.): dī. ni. aṭṭha. – 2 – 
PTS: 3.750) - (88: VRI, Chú Giải Đại Phẩm (Trường Bộ Kinh): Chú 
Giải Trường Bộ Kinh – 2 – PTS: 3.750.) 

 
------------------------00000------------------------ 

 
LỜI PHỤC NGUYỆN CỦA DỊCH GIẢ 

 
Với tài trí bất khả tỷ giảo của Ngài Đại Trưởng Lão Sayadaw 

U Janaka, tu viện trưởng của Trung Tâm Thiền Viện Chanmyay (Thủ 
đô Yangon (Ngưỡng Quang), nước Miến Điện), đã hình thành sắc bén 
và đã soạn tác bộ sách Chú Giải nầy; tất cả Nhân Thiên kính cung trí 
kính lễ ân đức sâu dầy của Ngài Đại Trưởng Lão. 

Ngưỡng mong trí tuệ đặc thù mà Ngài có được, xin được thâm 
nhập và khải trí vào sở học sở cầu thuộc Kỷ Hạ, và vun bồi Tam Thập 
Pháp Toàn Thiện (ba mươi Pháp Ba La Mật) với hạnh Trí Tuệ, thành 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       417 

 
 

tựu Toàn Giác Trí xuyên suốt cho đến ngày Kỷ Hạ chứng đắc được 
Quả vị Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ sách Chú Giải về “Phật 
Đạo đưa tới sự bình an và niềm hạnh phúc”, hội túc duyên Quả 
Phước Báu to lớn, con xin thành tâm chấp thủ trí kính lễ và kính dâng 
Quả Phước Báu thanh cao nầy hướng đến hai bậc Đại Ân Sư của con, 
là Ngài Đại Trưởng Lão Tịnh Sự (Santakicco Mahā Thera) và Ngài 
Đại Trưởng Lão Siêu Việt (Ulāro Mahā Thera) với tất cả lòng thành 
kính của con. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ sách Chú Giải về “Phật 
Đạo đưa tới sự bình an và niềm hạnh phúc”, hội túc duyên Quả 
Phước Báu to lớn, con xin thành kính dâng Quả Phước Báu thanh cao 
nầy hướng đến Song Thân trí kính của con (là Cha: Lê Văn Bé / Mẹ: 
Võ Thị Lý); và cũng xin cho đến Cô Tư Tu Nữ Phạm Thị Yên kính 
thương (Chùa Siêu Lý – Phú Định, Quận 6), đến Cô Diệu Pháp (thế 
danh là Vũ Thị Phương – Annapolis, Maryland), đến tất cả Chư Thiên 
hoan hỷ thùy từ hộ trì Chánh Pháp, cho đến những Bậc Hữu Ân Phật 
Tử cao quý đã ủng hộ và trợ giúp cho việc đánh máy, hiệu đính, điều 
chỉnh và bổ túc với tất cả những kỷ năng kỳ công, và phát hành bộ 
sách Chú Giải về “Phật Đạo đưa tới sự bình an và niềm hạnh phúc”, 
và chí đến toàn thể Quý Phật Tử hữu duyên trong Chánh Pháp, xin 
luôn được an vui trong Cảnh Quả Phước như ý nguyện mong cầu, 
đồng nhau cả thẩy. 

Ngưỡng mong Ân Đức Pháp Bảo với Tam Tạng Chánh Pháp 
luôn mãi được tồn tại lâu dài đến năm ngàn năm Phật Lịch, đem lợi 
lạc thù thắng vi diệu đến tất cả Chư Phạm Thiên, Chư Thiên và Nhân 
Loại, và với tất cả chúng sinh hữu duyên và khả huấn luyện. 

 
Anumodanā, Anumodanā, Anumodanā 

Với tất cả tấm lòng từ ái 
(Mettāparamatthapāramī) 

Hết lòng cẩn kính, 
Bhikkhu Pasādo 

Sādhu, Sādhu, Sādhu 
------------------00000----------------- 



 418       ● The Buddha’s Ways To Peace And Happiness 
  

 
Bố Thí, Pháp Thí vô song, 

Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp hương. 
Bậc Trí biết cách cúng dường, 

Kiên trì chân chính, con đường phúc vinh. 
 

In the world, there are three things of value for one who gives: 
Before giving, the mind of the giver is happy, 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 
After giving, the mind of the giver is uplifted. 

(A.N. 6.37) 
 

----------------00000-------------- 
 

Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 
Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh 

 
----------------------00000------------------- 

 
SABBADĀNAṂ DHAMMĀNAṂ JINĀTI 

PHÁP THÍ THÙ THẮNG HƠN MỌI THÍ 
------ 

VÔ NHÂN KÍCH XÚC ĐẠO QUẢ NAN THÀNH 
Không người công kích, Đạo Quả khó thành 

 
------------------------00000------------------------ 

 
“Trắc ẩn chi Tâm, 
Nhân chi đoan dã, 

Tu ố chi Tâm, 
Nghĩa chi đoan dã.” 

“Có lòng trắc ẩn là nguồn gốc của con người, 
Có biết xấu hổ là nguồn gốc của nghĩa khí !” 
-------------------------00000-------------------- 



     Phật Đạo Đưa Đến Bình An & Niềm Hạnh Phúc ●       419 

 
 

“Đạo tất kiên Tâm, 
Kiên Tâm tất Đạo thành. 

Kiến công huân tảo hồi trình, 
Tốc tiến am tu chân thân, 

Nhất nhật phi thăng, 
Tiên ban liệt danh.” 

“Khi tin Đạo phải dâng lòng thành, 
Sự nghiệp huy hoàng ắt vượng thân. 
Nhưng hãy xây Chùa sớm tụng niệm, 

Phi thân tiên vị với biệt danh.” 
 

-----------------------00000--------------------- 
 

Sādhu, Sādhu, Sādhu. 
Lành thay, Lành thay, Lành thay. 

------------- 
 

CẢM TÁC ĐỀ THI 
Thu vãng phù dung đoạt lợi tranh, 
Tinh thần dụng tận vạn thiên thiên, 

Hóa tài hao tán giai nhân mệnh, 
Cốt nhục oan cừu mạc oán thiên ! 

Nhạn quá quan san dong dực quyện, 
Hoa khai hàn lĩnh nhất chi tiên, 

Đáo đầu phùng đắc dương sơ hữu, 
Ngã diệc lăng vân thượng bích thiên. 

Bình sinh từ thiện lạc thiên chân, 
Mao tiết lưu phương cập hậu côn, 

Thân hữu kỷ đa vinh hiển sự, 
Trùng trùng điệp điệp báo Hoàng Ân. 

Long xà đáo xứ thị quy kỳ, 
Vạn lý giang san bất cái di, 

Thiên bạn chi lan hương ánh nhật, 
Phi phàm trực hướng cửu thiên thời ! 

-----------------------00000----------------------   


