
               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     1   

 
 

 
I/.  THE PROCESS OF INSIGHT MEDITAION 

QUÁ TRÌNH THIỀN TUỆ GIÁC 
 

TABLE  OF CONTENTS  
BẢN MỤC LỤC 

 
+ The Biography of Venerable Janakābhivaṃsa------------4 
Tiểu sử của Ngài Đại Trưởng Lão Janakābhivaṃsa 
+ The Process of Insight Meditation---------------------------26 
Quá Trình Thiền Định Tuệ Giác 
+ What Is Insight Meditation ?----------------------------------26 
Thiền Định Tuệ Giác là chi ? 
+ Benefits of Insight Meditation--------------------------------28 
Những quả phúc lợi của Thiền Định Tuệ Giác 
+ Four Aspects of Buddhism------------------------------------28 
Bốn phương diện của Phật Giáo 
+ Seven Benefits of Insight Meditation------------------------40 
Bẩy quả phúc lợi của Thiền Định Tuệ Giác 
+ Insight Meditation Practice------------------------------------59 
Thực hành Thiền Định Tuệ Giác 
+ The Four Foundations of Mindfulness----------------------59 
Bốn Nền Tảng của Chánh Niệm 
+ The Four Noble Truths-----------------------------------------77 
Tứ Thánh Đế 
+ Practical Insight Meditation-----------------------------------96 
Thiền Định Tuệ Giác thực tiễn. 
+ Preparatory Stages----------------------------------------------97 
Những giai đoạn trù bị 
+ The Practice-----------------------------------------------------114 
Sự Thực Hành 



2      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

+ Seven Stages of Purification – Attributed To Their 
Corresponding Vipassanā Insights----------------------------206 
Bẩy giai đoạn của Sự Thanh Lọc – Được quy vào thuộc tính 
những Minh Sát Trí tương ứng với chúng.  
+ First Stage: Purification of Moral Conduct  
(Sīla visuddhi)-----------------------------------------------------207 
Giai đoạn thứ nhất: Sự Thanh Lọc về Giới Đức  
(Giới Thanh Tịnh). 
+ Second Stage: Purification of Mind  
(Citta visuddhi)---------------------------------------------------211 
Giai đoạn thứ hai: Sự Thanh Lọc về Tâm Thức  
(Tâm Thanh Tịnh). 
+ Third Stage: Purification of View  
(Diṭṭhi visuddhi)--------------------------------------------------212 
Giai đoạn thứ ba: Sự Thanh Lọc về Quan Kiến  
(Kiến Thanh Tịnh).  
+ Fourth Stage: Purification By Overcoming Doubt 
(Kaṇkhāvitarana visuddhi)-------------------------------------216 
Giai đoạn thứ tư: Sự Thanh Lọc bằng cách Vượt Qua Được Sự 
Nghi Ngờ (Đoạn Nghi Thanh Tịnh). 
+ Fifth Stage: Purification of Knowledge of Path And Non – 
Path (Maggāmagga ñāṇa dassana visuddhi)----------------232 
Giai đoạn thứ năm: Sự Thanh Lọc về Tri Thức Chính Đạo và 
Không Phải Chính Đạo (Đạo Phi Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh). 
+ Sixth Stage: Purification of Knowledge  
And Vision of The Course of Practice  
(Patipada ñāṇa dassana visuddhi)-----------------------------251 
Giai đoạn thứ sáu: Sự Thanh Lọc Về Tri Thức và Kiến Thị về 
Quá Trình Thực Hành (Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh). 
+ Seventh Stage: Purification of Knowledge And Vision 
(Ñāṇa dassana visuddhi)----------------------------------------269 
Giai đoạn thứ bẩy: Sự Thanh Lọc Về Tri Thức và Kiến Thị  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     3   

 
 

(Tri Kiến Thanh Tịnh). 
+ Some Important Points----------------------------------------278 
Một vài điểm quan trọng. 
+ Cūla Sotapanna---------------------------------------------278 
Tiểu Thất Lai 
+ Samatha Meditation And Vipassanā Meditation----279 
Thiền Định An Chỉ và Thiền Định Minh Sát Tuệ. 

 
 

----------------------00000--------------------- 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



4      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

 
The Biography Of Venerable Janakābhivaṃsa 

Tiểu sử của Ngài Đại Trưởng Lão Janakābhivaṃsa 
 
Venerable Janakābhivaṃsa was born on July 24, 1928 in 

Pyin Ma village, Taung – dwingyi Township, Myanmar.  His 
parents are U Phyu Minn and Daw Shwe Yee.  He is the 3rd son 
of their nine children. 

Ngài Đại Trưởng Lão Janakābhivaṃsa đã được sinh vào 
ngày 24 tháng 7 năm 1928 trong ngôi làng Pyin Ma, thị xã Taung 
dwingyi, nước Miến Điện.  Song thân của Ngài là Ông Phyu 
Minn và Bà Shwe Yee.  Ngài là người con trai thứ ba trong chín 
người con của họ. 

 
Ordination and Education. 

Right after he had passed the 4th grade at the Primary 
School, he started learning the fundamentals of Buddhism at the 
monastery called Tawya Beikman near the town of Taung – 
dwingyi because his grandparents, very dedicated Buddhists, 
encouraged him to do so.  Although he was just 13 years old, his 
teacher, Venerable Vasavinda, taught him such advanced Pāḷi 
text as Mahāvagga, the second volume of Long Discourses, with 
the purpose to inspire his faith in Dhamma.  So, no wonder he 
developed very strong faith in Buddha’s teachings and joined 
the Holy Order as a novice monk at the age of 15.  His 
ordination preceptor was U Malāvaṃsa, the abbot of Tawya 
Beikman monastery, who gave him the name “Shin Janaka.”  

Sự Thụ Giới và Sự Thụ Giáo Huấn. 
Ngay sau khi Ngài đã học xong lớp bốn ở trường tiểu học, 

thì Ngài đã bắt đầu học những nguyên tắc cơ bản của Phật Giáo 
ở tại tu viện được gọi là Tawya Beikman gần thị xã Taung 
dwingyi, bởi vì Ông Bà của Ngài, những Phật Tử rất tín thành, 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     5   

 
 

đã khuyến khích Ngài để làm như vậy.  Mặc dù Ngài chỉ mới có 
mười ba tuổi thọ, vị Giáo Thọ của Ngài, là Ngài Trưởng Lão 
Vasavinda, đã chỉ có dạy bảo cho Ngài các văn bản kinh điển 
Pāḷi thuộc cao cấp như là Mahāvagga (Đại Phẩm), tập thứ hai 
của Những Bài Pháp Thoại Dài (Trường Bộ Kinh), với mục đích 
để phấn khích đức tin của Ngài ở trong Giáo Pháp.  Vì vậy, 
chẳng có chi đáng ngạc nhiên, Ngài đã phát triển đức tin hết sức 
mạnh mẽ trong những huấn từ của Đức Phật và đã gia nhập Giáo 
Hội Bậc Thánh Nhân như là một tu sĩ cần sách nam (Sa Di) ở 
tuổi thọ của mười lăm.  Vị Thầy Tế Độ cho việc thụ giới của 
Ngài đã là Ngài Malāvaṃsa, tu viện trưởng của tu viện Tawya 
Beikman, là vị đã ban tặng cho Ngài danh xưng “Tiểu Đức 
Janaka.” 

 
As a novice monk, he studied five volumes of Monastic 

Rules and Regulations (Vinaya) along with their corresponding 
commentaries, on top of such basic monastic education as basic 
Buddhist philosophy (Abhidhamma), basic Pāḷi grammar 
(Kaccāyana), Pāḷi synonyms and thesaurus (Abhidhāna).  And, 
he also studied by himself some other advanced Pāḷi texts such 
as Numerical Discourses (Aṅguttara) and Connected 
Discourses (Saṃyutta).  So, although he was still young, he was 
assigned by his teacher to teach young monks and novices.  

Khi là một tu sĩ cần sách nam (Sa Di), Ngài đã nghiên cứu 
năm tập về Những Giới Luật và các Quy Tắc thuộc tu viện (năm 
bộ thuộc Luật Tạng) cùng với các bộ Chú Giải tương ứng của 
các tập nầy, ở trên việc giáo huấn cơ bản của tu viện là triết học 
Phật Giáo cơ bản (Tổng Hợp Nội Dung Vô Tỷ Pháp gồm 9 
chương), ngữ pháp văn phạm cơ bản Pāḷi ngữ (Ngữ Pháp Văn 
Phạm), Pāḷi ngữ những từ đồng nghĩa và các cổ ngữ (Từ Điển 
Danh Xưng).  Và, chính tự ở Ngài cũng đã có nghiên cứu thêm 
một số văn bản kinh điển Pāḷi thuộc cao cấp khác nữa, chẳng 



6      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

hạn như là Những bài Pháp Thoại về Pháp Số (Tăng Chi Bộ 
Kinh) và Những bài Pháp Thoại Tương Liên (Tương Ưng Bộ 
Kinh).  Vì vậy, mặc dù Ngài vẫn còn trẻ, Ngài đã được chỉ định 
do bởi vị Giáo Thọ của mình để giảng dạy cho các vị tu sĩ trẻ và 
các vị cần sách nam (Sa Di). 

 
He was fully ordained on October 18, 1947 under the 

sponsorship of the generous couple, U Sein Nyo and Daw Hla 
Nhit of the Town of Taung – dwingyi.  The preceptor for his full 
ordination was the Most Venerable Sayadaw Paduma, the then 
abbot of Tawya Beikman Monastery.  

In June 1948, after his full ordination, he moved to 
Mandalay, the second biggest city of Myanmar, where he 
continued his studies of Pāḷi texts with many highly educated 
teachers including the Most Venerable Sishin Sayadaw and his 
senior disciples at Visuddhārāma Pāḷi University.  Thanks to 
his ardent study it took him just a few years to obtain the 
teaching degree called Dhammācariya conferred by Myanmar 
Government.  And later, he obtained Abhivaṃsa, the most 
prestigious degree in the monastic academic field of those days, 
presumably equivalent to a Ph.D.  Thus, he became known as 
Ashin Janakābhivaṃsa, and promoted as a lecturer at that very 
Pāḷi University. 

Ngài đã thọ Cụ Túc Giới vào ngày 18 tháng 10 năm 1947 
dưới sự bảo trợ của một đôi nam nữ thí chủ, Ông Sein Nyo và 
Bà Hla Nhit thuộc thị xã Taung – dwingyi.  Thầy Tế Độ cho việc 
thọ cụ túc giới của Ngài đã là Ngài Đại Trưởng Lão Paduma, 
lúc bấy giờ là tu viện trưởng của tu viện Tawya Beikman.  

Vào tháng Sáu năm 1948, sau việc thọ cụ túc giới của 
mình, Ngài đã chuyển đến thành phố Mandalay, thành phố thứ 
hai thuộc loại lớn bậc nhất (sau Yangon) của nước Miến Điện, 
là nơi mà Ngài đã tiếp tục việc nghiên cứu các văn bản kinh điển 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     7   

 
 

Pāḷi của mình với các bậc Giáo Thọ Học Sĩ đạo cao đức trọng 
kể cả Ngài Đại Trưởng Lão Sishin và các môn đồ cao cấp của 
Ngài ở tại Đại Học Đường Pāḷi Visuddhārāma.  Nhờ vào việc 
nghiên cứu hăng hái của mình, nó đã lấy đi của Ngài chỉ có một 
vài năm để có được học vị cho việc giảng dạy được gọi là Pháp 
Sư (Giáo Thọ Sư) do Chính Phủ Miến Điện đã trao tặng.  Và 
vào những ngày sau đó, Ngài đã nhận được chức phẩm Thượng 
Tộc, học vị có uy tín nhất trong lĩnh vực học thuật thuộc tu viện, 
và có lẽ tương đương với một học vị Tiến Sĩ.  Như thế, Ngài đã 
trở nên được biết đến là Đại Đức Janakābhivaṃsa, và đã được 
đề bạt là một giảng viên tại chính Đại Học Đường Pāḷi ấy.  

 
Practice under Mahāsi Sayadaw. 

In 1952, he reached a turning point in his life when he read 
“How to Practice Vipassanā” written by Venerable Mahāsi 
Sayadaw.  This book greatly inspired him to practice Vipassanā 
but the method mentioned there was still strange to him because 
it uses the rising and falling of the abdomen as a primary object 
instead of in – and – out breath that is recognized scripturally 
and publically.  However, he realized that this method does not 
conflict at all with the Pāḷi texts because the abdominal 
movement signifies one of the six forms of air – element, a 
physical phenomenon to be discerned for the development of 
progressive Vipassanā insight.  

Thực hành theo Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi. 
Vào năm 1952, Ngài đã đạt đến một bước ngoặt trong cuộc 

đời của mình khi Ngài đọc “Cách thức để thực hành Thiền Minh 
Sát Tuệ” đã được viết do bởi Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi.  
Quyển sách nầy đã truyền cảm hứng cho Ngài một cách cùng 
cực để thực hành Thiền Minh Sát Tuệ, tuy nhiên phương pháp 
được đề cập đến ở tại nơi đó vẫn còn xa lạ đối với Ngài, bởi vì 
nó sử dụng sự phồng lên và sự xộp xuống của cái bụng như là 



8      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

một đối tượng chủ yếu, thay vì vào hơi thở vô và ra mà đã được 
công nhận một cách thuộc về văn bản và một cách công khai.  
Tuy nhiên, Ngài đã chứng tri được rằng phương pháp nầy không 
có mâu thuẫn chút nào cả với các văn bản kinh điển Pāḷi, bởi vì 
sự chuyển động thuộc ở phần bụng biểu thị một trong sáu hình 
thức của Phong Tố Chất, là một hiện tượng thuộc thể chất đã 
được phân biệt đối với sự phát triển tiến hóa của Minh Sát Trí.  

 
Of course, he was able to prove by himself that this method 

met what it claimed when he practiced it under the guidance of 
Venerable Mahāsi Sayadaw in June, 1953. 

During his four – month intensive retreat, he ardently 
practiced by following closely the instructions given by the 
teacher.  Even in the first month, therefore, he made remarkable 
progress and left no doubt about the method.  Actually, it is only 
in the first two months he had to work hard.  In the later two 
months he practiced smoothly and comfortably since his 
practice became mature.  Having completed his successful 
retreat he was allowed to learn how to teach meditation to 
different meditators with different spiritual background.  This is 
how he later became a great meditation master of worldwide 
repute instead of just an ordinary Buddhist scholar. 

Lẽ tất nhiên, Ngài đã có khả năng để tự chứng minh rằng 
phương pháp nầy đã đáp ứng được những gì nó đã tuyên bố khi 
Ngài đã thực hành nó dưới sự hướng dẫn của Ngài Đại Trưởng 
Lão Mahāsi vào tháng sáu năm 1953.  

Trong khóa tu tĩnh tâm chuyên sâu bốn tháng của mình, 
Ngài đã thực hành một cách nhiệt tâm bằng cách tuân hành theo 
một cách chặt chẽ những sự chỉ dẫn của vị Giáo Thọ.  Ngay cả 
trong tháng đầu tiên, vì lẽ ấy, Ngài đã đạt được sự tiến bộ rất 
đáng lưu ý và đã không còn nghi ngờ chi nữa về phương pháp.  
Thực ra, chỉ có trong hai tháng đầu tiên mà Ngài đã chăm chỉ 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     9   

 
 

hăng say tu tập.  Trong hai tháng sau đó, Ngài đã thực hành một 
cách suôn sẻ và thoải mái từ khi sự thực hành của Ngài đã trở 
nên thuần thục.  Sau khi đã hoàn thành một cách viên mãn khóa 
tu tĩnh tâm của mình, Ngài đã được cho phép để học cách thức 
chỉ dạy thiền định đến những thiền giả khác quan điểm cộng với 
nền tảng tâm linh khác biệt.  Đây là cách thức để mà sau nầy 
Ngài đã trở thành một bậc thiền sư tuyệt vời về danh thinh trên 
toàn thế giới, thay vì chỉ là một học giả Phật Giáo bình thường.  

 
His Role in the 6th Buddhist Council. 

In 1955, while he was at Mahāsi Meditation Center, he 
was offered a post in the Editorial Board of the Pāḷi texts by the 
Secretary of the Executive Committee of the Sixth Buddhist 
Council of Myanmar.  Out of respect to the Saṅgha Committee, 
he accepted the offer and had to move to Jambudīpa, one of the 
hostels newly built in particular for the highly educated monks 
who would participate in such a historic project.  Indeed, he, as 
an editor, took an important part of the Sixth Buddhist Council, 
one of the biggest Buddhist synod in the world’s history. 

Vai trò của Ngài ở trong Hội Nghị Phật Giáo  
lần thứ sáu. 

Vào năm 1955, trong khi Ngài đã đang ở tại trung tâm thiền 
viện Mahāsi, Ngài đã được đề nghị một chức vị ở trong Ban 
Biên Tập của các văn bản kinh điển Pāḷi do bởi Ngài Thư Ký 
Ủy Ban Hành Pháp của Hội Nghị Phật Giáo lần thứ sáu của nước 
Miến Điện.  Do từ sự kính trọng đến Ủy Ban Tăng Đoàn, Ngài 
đã chấp nhận sự đề nghị và đã phải chuyển đến Jambudīpa, một 
trong những ký túc xá mới được xây dựng đặc biệt để cho các vị 
tu sĩ có học thức cao, là những vị sẽ tham gia vào một dự án lịch 
sử như vậy.  Đích thực là, một biên tập viên, Ngài đã nắm giữ 
lấy một chức vụ quan trọng của Hội Nghị Phật Giáo lần thứ sáu, 



10      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

một trong những hội nghị tôn giáo lớn nhất ở trong lịch sử thế 
giới.   

 
Six Years In Sri Lanka. 

In 1957 after the Sixth Buddhist Council, he went to Sri 
Lanka where he resided for six years at Mahāvisuddhārāma 
monastery, in the capital city of Colombo.  While he was there, 
he studied the development of Buddhism an Indian History, and 
foreign languages such as English, Sanskrit, Singhalese and 
Hindi.  In 1960, he sat for G.C.E. (A level) examination 
sponsored by London University and passed some subjects.  He 
got through the remaining subjects when he was back to 
Myanmar.  During his stay in Sri Lanka, he was offered a 
prestigious post as an Abhidhamma Lecturer by Vijjodaya State 
University of the Sri Lanka.  Unfortunately, he health then was 
too poor to accept such a heavy job. 

Sáu năm ở tại Đảo Quốc Lanka. 
Vào năm 1957 sau Hội Nghị Phật Giáo lần thứ sáu, Ngài 

đã đi đến Đảo Quốc Lanka nơi mà Ngài đã cư trú trong sáu năm 
ở tại tu viện Mahāvisuddhārāma ở trong đô thị Colombo.  
Trong khi Ngài đã ở nơi đó, Ngài đã nghiên cứu sự phát triển 
của Phật Giáo và lịch sử Ấn Độ, và các ngôn ngữ nước ngoài 
chẳng hạn như là Anh ngữ, tiếng Bắc Phạn, tiếng người Sinhala 
(Tích Lan), và tiếng Bắc Ấn Độ.  Vào năm 1960, Ngài đã tham 
dự cuộc khảo thí Chứng Chỉ Giáo Dục Phổ Thông (General 
Certificate of Education - GCE) (cấp bậc A) do Đại Học Đường 
London đã tài trợ và đã trải qua một số các môn học.  Ngài đã 
đạt được kết quả tốt đẹp các môn học còn lại khi Ngài đã trở về 
lại nước Miến Điện.  Trong thời gian lưu trú ở tại Đảo Quốc 
Lanka của mình, Ngài đã được đề nghị một chức vị rất uy danh 
là một giảng viên Vô Tỷ Pháp do bởi Đại Học Đường Công Lập 
Vijjodaya của Đảo Quốc Lanka.  Thật là không may, sức khỏe 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     11   

 
 

của Ngài lúc bấy giờ đã quá yếu kém để chấp nhận một công 
việc nặng nhọc như thế.  

 
Helping Venerable Mahāsi Sayadaw’s Works. 

He came back to Myanmar in June 1963.  Then again he 
was invited to edit general Pāḷi texts by the State Buddha 
Sāsana Association of Myanmar.  He accepted it and had to take 
residence again at Jambudīpa Hostel.  During that period the 
Most Venerable Mahāsi Sayadaw asked him to write a preface 
to his Burmese translation of “Great Commentary on the Path 
of Purification” (Visuddhimagga Mahāṭīkā Nissaya), one of 
the most highly respected treatises impossible to translate 
without profound understanding of Dhamma from both 
scriptural and practical aspects.  He carefully read the 
masterpiece of Venerable Mahāsi Sayadaw and wrote a 
wonderful preface up to forty pages, satisfying to Venerable 
Mahāsi Sayadaw. 

Trợ giúp những việc làm của Ngài Đại Trưởng Lão 
Mahāsi. 

Ngài đã quay trở lại nước Miến Điện vào tháng Sáu năm 
1963.  Sau đó một lần nữa Ngài đã được chính thức mời để biên 
tập tổng quát các văn bản kinh điển Pāḷi do bởi Hiệp Hội Phật 
Giáo Chính Phủ Miến Điện.  Ngài đã chấp nhận việc làm ấy và 
lại một lần nữa phải đến cư trú ở tại ký túc xá Jambudīpa.  
Trong khoảng thời gian ấy, Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi đã 
yêu cầu Ngài để viết một lời mở đầu cho bản dịch thuật Miến 
Ngữ của Ngài là “Đại Chú Giải về Con Đường của Sự Thanh 
Tịnh,” một trong những bản luận văn hết sức cao quý, và thật 
bất khả thi để phiên dịch trừ phi sự hiểu biết sâu sắc về Giáo 
Pháp từ cả hai khía cạnh văn bản kinh điển (Pháp Học) và phần 
thực hành (Pháp Hành).  Ngài đọc một cách cẩn trọng bản kiệt 
tác của Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi và đã viết một lời mở đầu 



12      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

tuyệt vời lên tới bốn mươi trang giấy, làm hài lòng đến Ngài Đại 
Trưởng Lão Mahāsi.    

 
In 1966, he went back to his native town, Taung – dwin – 

gyi and carried out his Sāsana duties at his Alma Mater, Tawya 
Beikman monastery.  In 1957, he brought his father to Yangon, 
the capital city of Myanmar at that time, and had him practice 
meditation under the guidance of Venerable Mahāsi Sayadaw 
at Mahāsi Meditation Center.  While he was there taking care 
of his father’s needs, the Most Venerable Mahāsi Sayadaw 
appointed him as one of the guiding teachers (Nāyaka) of 
Mahāsi Meditation Center.  Thus, he became one of the earliest 
meditation masters of Mahāsi tradition.  At the Mahāsi 
Meditation Center, he helped Mahāsi Sayadaw’s Sāsana works 
in both scriptural and practical aspects.  He was the one who 
had to take over Mahāsi Sayadaw’s translation work of the Path 
of Purification book when Mahāsi Sayadaw has an eye 
treatment. 

Vào năm 1966, Ngài đã quay trở về thành phố quê hương 
của Ngài, Taung – dwingyi và đã hoàn thành những Giáo Hội 
Vụ của Ngài ở tại Alma Mater, tu viện Tawya Beikman.  Vào 
năm 1967, Ngài đã đưa người Cha của mình đến Yangon, đô thị 
của nước Miến Điện vào thời điểm ấy, và đã để ông ta thực hành 
thiền định dưới sự hướng dẫn của Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi 
ở tại Trung Tâm Thiền Viện Mahāsi.  Trong khi Ngài đang trông 
nom những nhu cầu của người cha mình, thì Ngài Đại Trưởng 
Lão Mahāsi đã bổ nhiệm Ngài là một trong những vị giáo thọ 
hướng dẫn (Hướng Dẫn Viên) của Trung Tâm Thiền Viện 
Mahāsi.  Như thế, Ngài đã trở thành một trong các vị thiền sư 
sớm nhất của truyền thống Mahāsi.   Ở tại Trung Tâm Thiền 
Viện Mahāsi, Ngài đã trợ giúp những Giáo Hội Vụ của Ngài 
Đại Trưởng Lão Mahāsi từ cả hai khía cạnh văn bản kinh điển 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     13   

 
 

(Pháp Học) và phần thực hành (Pháp Hành).  Ngài đã là vị phải 
tiếp quản công việc dịch thuật của Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi 
về quyển kinh sách Thanh Tịnh Đạo khi Ngài Đại Trưởng Lão 
Mahāsi đã có một cuộc điều trị mắt.  

 
Moreover, he was also one of those who had to write 

counter – articles in response to the article that criticized the 
method taught by Venerable Mahāsi Sayadaw.  The criticism 
was written by a Sri Lankan monk in the World Buddhism 
Magazine published in Colombo, saying that the Mahāsi 
meditation technique was not in harmony with Pāḷi texts.  These 
articles were complied and made into a book entitled 
Satipaṭṭhāna Vipassanā Meditation. 

Under the guidance of the most Venerable Mahāsi 
Sayadaw, he served as one of the guiding teachers for five years 
at Mahāsi Meditation Center in the capital city of Yangon and 
one and half year in Ratanapone Meditation Center, Mandalay, 
the second biggest city of Myanmar. 

Hơn nữa, Ngài cũng là một trong những vị đã phải viết các 
bài báo phản bác để đáp lại bài báo mà đã chỉ trích phương pháp 
đã được chỉ dạy do bởi Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi.  Những 
lời chỉ trích đã được viết ra do bởi một vị tu sĩ Tích Lan ở trong 
tạp chí Phật Giáo Thế Giới đã được xuất bản ở Colombo, đã nói 
rằng kỹ thuật thiền định Mahāsi thì bất hòa hợp với các văn bản 
kinh điển Pāḷi.  Những bài viết nầy đã được tuân thủ và đã đưa 
vào một quyển kinh sách có tựa đề là “Niệm Xứ Minh Sát Tuệ 
Thiền Định.” 

Dưới sự hướng dẫn của Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsi, 
Ngài đã phục vụ với tư cách là một giáo thọ hướng dẫn (Hướng 
Dẫn Viên) trong năm năm liền tại Trung Tâm Thiền Viện 
Mahāsi ở trong đô thị Yangon và một năm rưỡi ở tại Trung Tâm 



14      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Thiền Viện Ratanapone, thành phố Mandalay, là thành phố thứ 
hai thuộc loại lớn bậc nhất (sau Yangon) của nước Miến Điện, 

 
Own Center and Unique Method. 

In 1977, he accepted Chanmyay Meditation Center that 
was newly established by his dedicated disciples.  Since then, he  
has been carrying out the Sāsana duties at this center by giving 
Dhamma talks, conducting meditation retreats, writing 
Dhamma books, teaching meditation to both local and foreign 
meditators, and so on.  Thus, under the name of this meditation 
center he has been known as Chanmyay Sayadaw.  The way he 
teaches at his own center and other places is quite unique 
because he teaches yogis the practice of Vipassanā based on the 
development of loving kindness.  Thanks to his method, the 
meditators under his guidance can practice in peace making 
progress relatively faster than many others.  

Trung Tâm của riêng mình và Phương Pháp 
độc đáo. 

Vào năm 1977, Ngài đã tiếp nhận Trung Tâm Thiền Viện 
Chanmyay mà đã vừa mới được thành lập do bởi các môn đồ 
của Ngài đã hiến cúng.  Kể từ đó, Ngài đã phải thực hiện những 
Giáo Hội Vụ ở tại trung tâm nầy bằng với việc ban bố những 
buổi Pháp đàm, hướng dẫn những khóa thiền định tĩnh tâm, viết 
những kinh sách Giáo Pháp, giảng dạy thiền định cho các thiền 
giả ở cả hai địa phương và ngoại quốc, v.v.  Như thế, dưới danh 
xưng Trung Tâm Thiền Viện của mình, Ngài đã được biết đến 
là Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Viện Chanmyay.  Phương thức 
Ngài giảng dạy ở tại trung tâm của riêng mình và ở những nơi 
khác là hết sức độc đáo, bởi vì Ngài giảng dạy những hành giả 
thực hành về Minh Sát Tuệ đã dựa trên sự phát triển của tấm 
lòng từ ái.  Nhờ vào phương pháp của mình, các thiền giả dưới 
sự hướng dẫn của Ngài có thể thực hành trong tiến trình đang 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     15   

 
 

hình thành sự bình an một cách tương đối nhanh hơn nhiều với 
những người khác.   

 
Talks on BBC. 

In 1978, 1979 and 1980, at the request of the Ministry of 
Religious Affair of Myanmar, he broadcast a series of Dhamma 
talks on BBC.  The talks were widely distributed in the book form 
consisting of three topics entitled as follows: 

1. Attainment of Eternal Peace through Right 
Understanding. 

2. Realization, Elimination, Experiencing, Developing. 
3. How to live a Happy Life in accordance with the Teaching 

of the Buddha. 
Những buổi thuyết giảng ở trên đài BBC  

(British Broadcasting Corporation – Đoàn thể phát 
thanh Anh Quốc). 

Vào năm 1978, 1979 và 1980, thể theo sự yêu cầu của Bộ 
Tôn Giáo Vụ ở nước Miến Điện, Ngài tham gia một loạt chương 
trình phát thanh về các Pháp đàm ở trên đài BBC.  Các buổi Pháp 
đàm đã được phân phối một cách rộng rãi dưới hình thức sách 
vở bao gồm ba chủ đề nhan sách như sau: 

1. Thông qua Hiểu Biết Chân Chính (Chánh Kiến) thành đạt 
Sự Bình An Vĩnh Cửu.  

2. Sự chứng tri, sự trừ khử, sự trải nghiệm, sự phát triển. 
3. Cách thức sống một Đời Sống Hạnh Phúc y theo huấn từ 

của Đức Phật. 
 

A Historic Talk. 
He conducts retreats and gives Dhamma talks all year 

round both at home and abroad.  A historic talk among his was 
given to the Kalay Christian Council that comprises seven 
Associations (Kalay is a Myanmar city close to the Indian 



16      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

border).  Over 6,000 people, mostly Christians, attended to this 
congregation held in three consecutive days from May 3rd to 
May 5th in 1982.  The title of this talk was “Peace and 
Happiness”.  In appreciation of the talk, Mr. Man Kyint Htan, 
the president of the Christian Council, was ordained as a 
temporary monk and practiced Vipassanā meditation under the 
guidance of the Venerable Sayadaw. 

On May 29th, after this historic talk, he set out his one – 
year Dhamma mission, travelling to many countries such as 
Austria, Germany, Netherlands, France, England, and the 
United States.  He spent his three – month rain – retreat of that 
year in the USA and then continued his missionary tour to 
Hawaii and then many other countries including Japan, Korea, 
Hong Kong, Philippine, Malaysia, Singapore, Indonesia and 
lastly Thailand. 

In 1983, when he came back from the worldwide 
missionary tour, the historic talk he had given to the Kalay 
Christian Council was transcribed from the tapes, made into a 
book and published up to the 7th edition, which ran into an 
amazing number of copies up to 54,000 so far. 

Một buổi Pháp đàm lịch sử. 
Ngài hướng dẫn các khóa tu tĩnh tâm và ban bố những Pháp 

đàm trong suốt trọn cả năm ở cả hai - trong nước và hải ngoại.  
Một buổi Pháp đàm lịch sử trong số Ngài đã ban bố tại Hội Đồng 
Kitô Giáo Kalay mà bao gồm bẩy Hiệp Hội Kitô Giáo (Kalay là 
một thành phố Miến Điện gần biên giới Ấn Độ).  Hơn 6,000 
người, phần lớn là những giáo dân Kitô, đã tham dự ở trong hội 
chúng nầy được kéo dài trong ba ngày liên tiếp, từ ngày 3 tháng 
năm đến ngày 5 tháng năm năm 1982.  Tựa đề của bài Pháp đàm 
nầy đã là “Sự Bình An và Niềm Hạnh Phúc”.  Trong sự nhận 
thức sâu sắc về Pháp đàm, Ông Man Kyint Htan, Hội Trưởng 
Hội Đồng Kitô Giáo, đã xuất gia làm một tu sĩ tạm thời (xuất gia 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     17   

 
 

gieo duyên) và đã thực hành thiền định Minh Sát Tuệ dưới sự 
hướng dẫn của Ngài Đại Trưởng Lão.  

Vào ngày 29 tháng năm, sau buổi Pháp đàm lịch sử nầy, 
Ngài đã sắp bày một năm truyền bá Giáo Pháp, đã du hành đến 
rất nhiều quốc gia chẳng hạn như là Áo Quốc, Đức Quốc, Vương 
Quốc Hà Lan, Pháp Quốc, Anh Quốc, và Hiệp Chủng Quốc Hoa 
Kỳ.  Trong năm đó, Ngài đã trải qua khóa tu tĩnh tâm ba tháng 
mùa mưa của mình ở tại Hoa Kỳ, và sau đó đã tiếp tục chuyến 
diễn thuyết với sứ mệnh truyền giáo của mình đến Hawaii, và 
sau đó là rất nhiều quốc gia khác bao gồm Nhật Bản, Hàn Quốc, 
Hong Kong, Phi Luật Tân, Mã Lai Á, Tân Gia Ba, Indonesia, và 
cuối cùng là nước Thái Lan.  

Vào năm 1983, khi Ngài đã quay trở về từ chuyến diễn 
thuyết với sứ mệnh truyền giáo trên toàn thế giới, buổi Pháp đàm 
lịch sử Ngài đã ban bố đến Hội Đồng Kitô Giáo Kalay mà đã 
được thu từ những băng ghi âm, đã được làm thành một quyển 
sách và đã xuất bản lên tới lần tái bản thứ bẩy, cho đến nay thì 
đã đạt được một con số đáng kinh ngạc về các sao bản lên đến 
54,000 bản.     

 
His Talks at Prestigious Universities. 

In 1985, at the request of Yangon University, Myanmar, 
the Venerable Sayadaw taught Vipassanā meditation at the 
University Dhamma Hall for four consecutive Fridays.  At the 
end of his talks he answered to more than 50 questions raised by 
students, teachers and others.  All the talks along with questions 
and answers were made into a book, and 25,000 copies have 
been distributed so far.  Sayadaw also gave Dhamma lectures 
at many other university all over Myanmar, including Hinthada 
University, Keng Tung University, Pago University and 
Myitkyinar University, and so on.  



18      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

He gave Dhamma Lectures at oversea Universities too, 
such as Oxford University U.K. in 1981 and 1982, Western 
Illinois University and Hawaii University USA in 1982, 
Vancouver University Canada in 1982.  He also conducted one 
– day retreat at Oberlin University USA in 1982, and a three – 
day retreat at Cambridge University, England in 1998.  One of 
his famous talks among others was the discourse “Parable of 
the log” (Dhārukkhandh’opama Sutta) given at London 
Buddhist Vihāra.  This talks was first published in Buddhist 
Forum, from which the devotees copied and made it into a 
booklet and distributed initially in London, and later in 
Honolulu, Manila, Kuala Lumpur, Penang, Bangkok and 
Yangon. 

Những buổi Pháp đàm tại các Đại Học Đường  
danh tiếng. 

Vào năm 1985, thể theo sự yêu cầu của Đại Học Đường 
Yangon, nước Miến Điện, Ngài Đại Trưởng Lão đã giảng dạy 
thiền định Minh Sát Tuệ ở tại Đại Sảnh Đường Giáo Pháp của 
Viện Đại Học trong bốn ngày Thứ Sáu liên tiếp nhau. Vào cuối 
những buổi Pháp đàm của mình, Ngài đã trả lời hơn 50 câu hỏi 
đã được nêu lên do bởi các sinh viên, các giáo viên và những 
người khác.  Tất cả các buổi Pháp đàm cùng với các câu hỏi và 
các câu trả lời đã được làm thành một quyển sách, và cho đến 
nay đã phân phối được 25,000 sao bản.  Ngài Đại Trưởng Lão 
cũng đã ban bố những bài Thuyết Pháp tại rất nhiều Đại Học 
Đường khác ở khắp cả nước Miến Điện, bao gồm cả Đại Học 
Đường Hinthada, Đại Học Đường Keng Tung, Đại Học Đường 
Pago và Đại Học Đường Myit kyinar, v.v.  

Ngài cũng đã ban bố những bài Thuyết Pháp tại các Đại 
Học Đường ở nước ngoài, chẳng hạn như là Đại Học Đường 
Oxford tại Vương Quốc Anh vào năm 1981 và 1982, Đại Học 
Đường Western Illinois và Đại Học Đường Hawaii tại Hoa Kỳ 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     19   

 
 

vào năm 1982, Đại Học Đường Vancouver tại Canada vào năm 
1982.  Ngài cũng đã hướng dẫn một ngày tu tĩnh tâm tại Đại Học 
Đường Oberlin Hoa Kỳ vào năm 1982, và một khóa tu tĩnh tâm 
ba ngày tại Đại Học Đường Cambridge, Anh Quốc vào năm 
1998.  

Một trong những bài Pháp đàm nổi tiếng trong số những 
bài khác đã là bài Pháp thoại “Thí dụ về khúc gỗ” (Mộc Dụ 
Kinh) đã được ban bố tại Luân Đôn Phật Giáo Tự (thuộc Tích 
Lan).  Bài Pháp đàm nầy lần đầu tiên đã được xuất bản ở trong 
tạp chí Diễn Đàn Phật Giáo, từ đó những đệ tử tín thành đã sao 
chép lại và đã làm thành một quyển sách nhỏ và đã phân phối 
ban đầu ở tại London, và sau đó ở tại Honolulu, Manila, Kuala 
Lumpur, Penang (một hòn đảo ở Đông Nam Châu Á, ngoài bờ 
tây bán đảo Mã Lai; thủ phủ là George Town), Bangkok và 
Yangon.  

 
Oversea Missionary Works. 

He took many oversea missionary tours to almost every 
part of the globe, 40 tours to 30 countries so far, in Asia, Africa, 
Europe, and United States.  In 1995, he went to Kenya, South 
Africa and Botswana and taught meditation there to both black 
and white Africans.  He took the second missionary tour to South 
Africa in 1997 during which he accepted a meditation center 
named Dhammodaya Myanmar Vihāra that was newly 
established with dedication to him by Myanmar devotees there.  
More importantly, he was able to consecrate the first Sīmā in 
Africa, a historic mission he successfully carried out for Sāsanā. 
[Sīmā is a kind monastic parliament, where Buddhist monks 
carry out official monastic affairs like ordination, Sabbath 
congregations, confession of serious offences, and so on.  The 
consecration of Sīmā is the highly complicated task since it 



20      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

needs to meet a lot of requirements according to monastic 
rules.] 

Những Phật sự với sứ mệnh truyền giáo ở  
nước ngoài. 

Ngài đã thực hiện rất nhiều chuyến diễn thuyết với sứ 
mệnh truyền giáo đến hầu hết mọi nơi của quả địa cầu, cho đến 
nay là 40 chuyến diễn thuyết đến 30 quốc gia, ở tại Châu Á, 
Châu Phi, Châu Âu, và Hiệp Chủng Quốc Hoa Kỳ.  Vào năm 
1995, Ngài đã đến Kenya (nước Cộng Hòa ở Đông Châu Phi, 
thành viên của Khối Thịnh Vượng chung của Anh Quốc, thủ đô 
là Nairobi), Nam Phi và Bostwana (nước Cộng Hòa ở Nam Phi, 
thủ đô là Gaborone) và đã giảng dạy thiền định ở tại đó cho cả 
hai sắc dân Châu Phi đen và trắng.  Ngài đã thực hiện chuyến 
diễn thuyết với sứ mệnh truyền giáo lần thứ hai tới Nam Phi vào 
năm 1997, trong khoảng thời gian đó Ngài đã tiếp nhận một 
Trung Tâm Thiền Viện có tên gọi là Pháp Mẫn Miến Điện Tự 
mà đã vừa mới được thành lập với sự hiến cúng đến Ngài do bởi 
các tín đồ Miến Điện ở tại đó.  Quan trọng hơn, Ngài đã có khả 
năng để làm Lễ Xác Định Kiết Giới Thánh Địa Sīmā đầu tiên ở 
tại Châu Phi, một sứ mệnh lịch sử Ngài đã thực hiện một cách 
viên mãn cho Giáo Hội. [Sīmā là một thể loại nghị trường của 
tu viện, là nơi mà các tu sĩ Phật Giáo thực hiện các Tăng Sự 
thuộc lễ nghi trịnh trọng của tu viện như là lễ xuất gia, lễ hội hợp 
thọ Bát Quan Trai Giới cuối tuần, sự phát lộ (xưng tội) về các 
hành vi phạm giới luật nghiêm trọng, v.v.  Sự Xác Định Kiết 
Giới về Thánh Địa Sīmā là công việc không đơn giản, hết sức 
gay go vì nó cần phải đáp ứng rất nhiều yêu cầu tùng thuận theo 
các điều giới luật của tu viện.]  

 
Moreover, he broadcast a Live Interview with a senior 

officer in the Radio 702, Johannesbury.  He was also 
interviewed by some journalists from Star Newspaper and 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     21   

 
 

Pretoria News.  At the interview they asked questions about 
Vipassanā meditation and he gave comprehensive answers to 
their questions. The interview was published in their 
newspapers. Thus, he could make Vipassanā meditation widely 
known to people of South Africa.  And there are also meditation 
centers abroad established under his guidance.  They include 
Dhammodaya Chanmyay Center near Bangkok in Thailand, 
Dhammodaya Myanmar Vihāra near Durban, South Africa, 
and Chanmyay Satipaṭṭhāna Vihāra in Springfield, Illinois, 
USA.  Most recently, in January 2009, Venerable Sayadaw 
inaugurated a new meditation center near Jakarta, Indonesia. 

Hơn nữa, Ngài phát đi một cuộc phỏng vấn truyền trực tiếp 
với một viên chức cao cấp ở trong Đài Phát Thanh 702, 
Johannesbury (thành phố ở phía nam của tỉnh Transvaal, nằm 
về phía bắc Cộng Hòa Nam Phi).  Ngài cũng đã được phỏng vấn 
do bởi một số nhà báo từ Tờ Báo Ngôi Sao và Tin Tức Pretoria 
(thủ đô hành chính của Nam Phi và thủ phủ của tỉnh Transvaal).  
Tại buổi phỏng vấn họ đã hỏi những câu hỏi về thiền định Minh 
Sát Tuệ và Ngài đã đưa ra những câu trả lời hàm súc cho các 
câu hỏi của họ.  Cuộc phỏng vấn đã được công bố ở trong tờ báo 
của họ.  Như thế, Ngài có thể làm cho thiền định Minh Sát Tuệ 
được nhiều người dân ở Nam Phi biết đến một cách rộng lớn.   

Và cũng có những Trung Tâm Thiền Viện ở hải ngoại đã 
được thành lập dưới sự hướng dẫn của Ngài.  Chúng bao gồm 
Trung Tâm Thiền Viện Chanmyay Pháp Mẫn gần thủ đô 
Bangkok trong nước Thái Lan, Pháp Mẫn Miến Điện Tự gần 
Durban ở tại Nam Phi (một hải cảng ở miền Đông Nam của nước 
Cộng Hòa Nam Phi, ở Đông Natal trên Ấn Độ Dương), và 
Chanmyay Niệm Xứ Tự ở tại Springfield, tiểu bang Illinois, 
nước Hoa Kỳ.  Gần đây nhất, vào tháng Giêng năm 2009, Ngài 
Đại Trưởng Lão đã làm lễ khánh thành một Trung Tâm Thiền 



22      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Viện mới ở gần Jakarta, nước Indonesia (thủ đô và là thành phố 
lớn nhất của nước Indonesia).   

 
His Works at Home. 

At home there are many meditation centers established 
under his guidance in many cities of Myanmar, such as Yangon, 
Hinthada, Hmawbi, Pyin Oo Lwin, Taunggyi, Leway and Tamu.  
Most of his centers are opened all year round, and thousands of 
yogis from all over Myanmar are practicing under his guidance. 

With the purpose of passing the priceless teachings of the 
Buddha down to the new generations, he has conducted since 
1990 the Buddhist Cultural Training Courses for children from 
10 to 18 years of age during their summer school holidays in 
March and April.  The Dhamma classes are divided into sixteen 
levels and teach children fundamentals of Buddha’s teachings 
such as qualities of Triple Gem, five, eight and nine precepts, 
and some famous sermons such as the First Sermon, Non – self 
sermon, Fire Sermon, Loving kindness Sermon, 38 Blessings 
Sermon, Dependent Origination, Four Foundations of 
Mindfulness, and so on.  Children of higher levels are also 
taught the doctrines of different Buddhist schools such as 
Mahāyāna, Zen, and so on.  Of course, they are also taught how 
to develop mindfulness and progressive Vipassanā insights 
through empirical practice. 

Những Phật Sự của Ngài ở trong nước. 
Có rất nhiều Trung Tâm Thiền Viện đã được thành lập 

dưới sự hướng dẫn của Ngài trong rất nhiều thành phố của nước 
Miến Điện, chẳng hạn như là Yangon, Hinthada, Hmawbi, Pyin 
Oo Lwin, Taungyi, Leway, và Tamu.  Hầu hết các Trung Tâm 
của Ngài đã được mở cửa trong suốt trọn cả năm, và hàng ngàn 
hành giả từ khắp cả nước Miến Điện đã và đang thực hành dưới 
sự hướng dẫn của Ngài. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     23   

 
 

Với mục đích của việc truyền thụ những huấn từ vô giá của 
Đức Phật xuống đến các thế hệ mới, Ngài đã hướng dẫn kể từ 
năm 1990 các Khóa Tu Dưỡng Văn Hóa Phật Giáo cho những 
con trẻ từ 10 đến 18 tuổi thọ, trong các ngày lễ ở khóa học mùa 
hè của chúng vào tháng Ba và tháng Tư.  Các lớp Phật Pháp đã 
được chia ra thành mười sáu trình độ và giảng dạy những con trẻ 
các nguyên tắc cơ bản về những huấn từ của Đức Phật, chẳng 
hạn như là những Ân Đức của Tam Bảo; năm, tám và chín điều 
học giới; và một số bài thuyết giảng nổi tiếng chẳng hạn như là 
Bài Thuyết Giảng Thứ Nhất (Kinh Chuyển Pháp Luân), Bài 
Thuyết Giảng Không Là Tự Ngã (Kinh Vô Ngã Tướng), Bài 
Thuyết Giảng Về Lửa (Kinh Hỏa Thiêu Toàn Bộ), Bài Thuyết 
Giảng Tấm Lòng Lân Ái (Kinh Từ Ái), Bài Thuyết Giảng 38 
Điều Ban Phước Lành (Kinh 38 Điều Kiết Tường), Bài Thuyết 
Giảng Tùy Thuộc Căn Nguyên (Kinh Liên Quan Tương Sinh), 
Bài Thuyết Giảng Bốn Nền Tảng Của Chánh Niệm (Kinh Niệm 
Xứ), v.v.  Những con trẻ ở trình độ cao hơn thì cũng đã được 
giảng dạy các học thuyết về các trường phái Phật Giáo khác biệt 
chẳng hạn như là Đại Chúng Bộ, Thiền Đại (Zen Buddhism: 
Phật Học Thiền Đại, từ ngữ xuất phát từ nơi Nhật ngữ, cũng như 
Ch’an [sự suy niệm] của Hoa ngữ, “Jhāna” của Pāḷi ngữ, và 
“Dhyāna” của Sanskrit ngữ), v.v. Lẽ tất nhiên, các con trẻ cũng 
đã được giảng dạy cách thức để phát triển chánh niệm và tiến 
hóa những Minh Sát Trí thông qua sự thực hành thực nghiệm.   

 
In 2004, as an honorary professor of International 

Theravada Buddhist Missionary University established by the 
Myanmar Government, he gave lectures on Vipassanā 
meditation two days a week.  In appreciation of his great 
contribution to that Missionary University and all the other 
Sāsana works, he has tirelessly done for more than half a 
century, the Myanmar Government conferred three prestigious 



24      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

titles on him: Mahā kammaṭṭhānācariya in 1993, Aggamahā 
kammaṭṭhānācariya in 1995, and Agga mahā saddhamma 
jotikadhaja in 1999. 

Actually, the Venerable Sayadaw has been working for the 
public welfare too by contributing to the construction of schools, 
roads and bridges, and renovation of the ruined, and so on.  
During the tragic of Nargis Cyclone in Myanmar, he was 
contributed about fifty thousand dollars to the victims. 

Vào năm 2004, với tư cách là một Giáo Sư danh dự của 
Đại Học Đường Phật Giáo Nguyên Thủy Truyền Giáo Vụ Quốc 
Tế đã được thành lập do bởi Chính Phủ nước Miến Điện, Ngài 
đã ban bố những bài Thuyết Pháp về thiền định Minh Sát Tuệ 
hai ngày một tuần.  Đánh giá cao về những đóng góp to lớn của 
Ngài cho Đại Học Đường Truyền Giáo Vụ và cho tất cả các Giáo 
Hội Vụ khác mà Ngài đã thực hiện một cách không mệt mỏi 
trong hơn nửa thế kỷ, Chính Phủ nước Miến Điện đã phong tặng 
cho Ngài ba danh hiệu hữu thinh vọng: Đại Giáo Thọ Sư Nghiệp 
Xứ vào năm 1993, Đại Thượng Thủ Giáo Thọ Sư Nghiệp Xứ 
vào năm 1995, và Đại Thượng Thủ Chánh Pháp Quang Minh 
vào năm 1999.  

Hiện thực, Ngài Đại Trưởng Lão cũng đã và đang làm việc 
vì phúc lợi công cộng bằng với sự đóng góp vào việc kiến tạo 
các trường học, những đường xá và các cầu cống, và việc trùng 
tu các khu vực đã đổ nát, v.v. Trong thảm họa bi thảm của cơn 
bão lốc Nargis ở trong nước Miến Điện, Ngài đã đóng góp 
khoảng năm mươi ngàn Mỹ Kim cho các nạn nhân.  

 
A Leading Authority of the Century. 

Although Venerable Sayadaw is busy almost all the time 
carrying out Sāsana duties at home and abroad, he managed to 
find time to write as many as 33 books for people from all walks 
of life.  Many of them have been translated into different 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     25   

 
 

languages such as English, Korean, Japanese, Chinese, 
Indonesian, Sri Lankin, Thailand, Bulgarian and Spanish. 

Now, he is almost ninety, but still making courageous and 
tireless effort to propagate the Buddha’s teachings all over the 
world. Undeniably, the Venerable Sayadaw would rank as one 
of the leading authorities and teachers in the 20th and 21st 
centuries, indeed. 

Một bậc Lãnh Đạo hàng đầu của thế kỷ. 
Mặc dù Ngài Đại Trưởng Lão hầu như toàn bộ thời gian 

đã và đang luôn bận rộn thực hiện các Giáo Hội Vụ ở trong nước 
và hải ngoại, Ngài đã xoay xở để tìm kiếm thời gian để viết có 
tới 33 quyển kinh sách cho đến mọi tầng lớp hạng người ở trong 
xã hội.  Rất nhiều trong số sách đó đã được phiên dịch sang các 
ngôn ngữ khác nhau, chẳng hạn như là Anh ngữ, Hàn ngữ, Nhật 
ngữ, Hoa ngữ, ngôn ngữ Indonesia, ngôn ngữ Tích Lan, Thái 
ngữ, ngôn ngữ Bulgary (Bảo Gia Lợi) và ngôn ngữ Tây Ban 
Nha.  

Hiện nay, Ngài đã gần như chín mươi, nhưng vẫn nỗ lực 
can trường và không mệt mỏi để truyền bá những huấn từ của 
Đức Phật trên khắp cả thế giới.  Không thể phủ nhận, Ngài Đại 
Trưởng Lão sẽ được xếp hạng là một trong các bậc lãnh đạo và 
các bậc Giáo Thọ Sư hàng đầu ở trong thế kỷ thứ 20 và 21, quả 
thực vậy. 

 
--------------------------00000---------------------- 
 
   
 
 
 
 
 



26      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

 
Namo Tassa Bhagavato Arahato 

Sammāsambuddhassa 
Cung Kỉnh Đức Thế Tôn - Ứng Cúng – Chánh Biến Tri 

 
I /. THE PROGRESS OF INSIGHT MEDITATION 

QUÁ TRÌNH THIỀN TUỆ GIÁC 
 

What is Insight Meditation ? 
If yogis (meditators) do not understanding the purpose of 

Vipassanā or insight meditation, they will not try 
wholeheartedly in their noting of mental and physical processes.  
As a result, they will not be able to discover the true nature of 
these phenomena to make progress in their practice.  Therefore, 
yogis need to know correctly what Vipassanā is and how to 
practice it.  

Thiền Tuệ Giác là chi ? 
Nếu như các hành giả (các thiền giả) bất tuệ tri mục đích 

về thiền định Minh Sát Tuệ hoặc Thiền Tuệ Giác, thì họ sẽ 
không có nỗ lực một cách toàn tâm toàn ý vào trong việc chú 
niệm của họ đến các quá trình thuộc tinh thần và thể chất.  Kết 
quả là, họ sẽ không có khả năng để khám phá ra chân thực tính 
của các hiện tượng nầy để tiến hóa trong việc thực hành của họ.  
Do đó, các hành giả cần phải hiểu biết một cách chính xác về 
Minh Sát Tuệ là chi và cách thức để thực hành nó.  

 
Vipassanā is a Dhamma term which is a combination of 

two words “Vi” and “Passanā”.  Here, Vi refers to the three 
characteristics of mentality (Nāma) and physicality (Rūpa), i.e. 
impermanence (Anicca), unsatisfactoriness of suffering 
(Dukkha), and no - soul or no - self or non ego (Anattā).  
Passanā means right understanding or realization through deep 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     27   

 
 

concentration, or right understanding of these three 
characteristics of mentality and physicality. 

Minh Sát Tuệ là một Pháp ngữ mà đó là một sự kết hợp 
của hai từ ngữ “Vi” và “Passanā”.  Tại đây, Vi đề cập đến ba 
đặc tướng của năng lực tinh thần (Danh) và đặc tính thể chất 
(Sắc), tức là sự không thường tồn (Vô Thường), sự bất duyệt ý 
của nỗi khổ đau (Khổ Đau), và không có linh hồn hoặc không 
có tự ngã hay là không có bản ngã (Vô Ngã).  Passanā có nghĩa 
là sự hiểu biết chân chính (Chánh Kiến) hay là sự chứng tri thông 
qua sự định thức thâm niệm, hoặc sự hiểu biết chân chính 
(Chánh Kiến) về ba đặc tướng của năng lực tinh thần và đặc tính 
thể chất.  

 
When we practice Vipassanā meditation or mindfulness 

meditation, the purpose is to realize the three characteristics of 
Anicca, Dukkha and Anattā of mental and physical phenomena.  
By fully realizing these three characteristics of mentality and 
physicality, we can exterminate every defilement such as lust, 
greed, desire, craving, hatred, ill - will, jealousy, conceit, sloth 
and torpor, sorrow and worry, restlessness and remorse.  
Defilements (Kilesas) are the cause of suffering.  As long as we 
have any of these defilements, we are sure to experience many 
kinds of suffering (Dukkha).  Having destroyed all these 
defilements, we then attain deliverance or the cessation of 
suffering. 

Khi chúng ta thực hành thiền định Minh Sát Tuệ hoặc 
thiền định Chánh Niệm, mục đích là để chứng tri ba đặc tướng 
Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã của các hiện tượng thuộc tinh 
thần và thể chất.  Bằng với việc hoàn toàn chứng tri ba đặc tướng 
của năng lực tinh thần và đặc tính thể chất nầy, thì chúng ta có 
thể diệt tuyệt mọi Pháp uế nhiễm chẳng hạn như là sự tham dục, 
lòng tham muốn, lòng dục vọng, ái dục, sự sân hận, sự cừu hận, 



28      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

sự ganh tỵ (tật đố), sự kiêu mạn (ngã mạn), sự giải đãi và thụy 
miên (hôn thùy), nỗi buồn phiền và sự lo lắng, sự phóng dật và 
hối hận (trạo hối).  Những Pháp uế nhiễm (những Pháp phiền 
não) là nguyên nhân của sự khổ đau.  Bao giờ mà chúng ta có 
bất luận một trong những Pháp uế nhiễm nầy, thì chúng ta chắc 
chắn sẽ trải nghiệm rất nhiều thể loại của sự khổ đau.  Tất cả 
những Pháp uế nhiễm nầy mà đã được diệt trừ, thì bấy giờ chúng 
ta thành đạt được sự giải thoát hay là sự chấm dứt của nỗi khổ 
đau.  

 
Benefits of Insight Meditation. 

There are seven benefits of this mindfulness meditation or 
Vipassanā meditation as taught by the Buddha in the 
Mahāsatipaṭṭhāna Sutta, the discourse on the Four 
Foundations of Mindfulness.  But before, I deal with them, I 
want to explain briefly the four aspects of Buddhism.  

Những quả phúc lợi của Thiền Tuệ Giác. 
Có bẩy quả phúc lợi của thiền định Chánh Niệm hay là 

thiền định Minh Sát Tuệ mà đã được giảng dạy do bởi Đức Phật 
ở trong bài Kinh Đại Niệm Xứ, bài Pháp Thoại về bốn Nền Tảng 
của Chánh Niệm.  Thế nhưng trước khi Sư đề cập đến chúng, Sư 
muốn giải thích một cách ngắn gọn bốn phương diện của Phật 
Giáo.  

 
Four aspects of Buddhism. 

They are as follows: 
1. Devotional aspect of Buddhism. 
2. Ethical aspect of Buddhism. 
3. Moral aspect of Buddhism. 
4. Practical aspect of Buddhism (including the experiential 

aspect). 
Bốn Phương Diện của Phật Giáo. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     29   

 
 

Chúng có như sau: 
1. Phương diện kính tín của Phật Giáo. 
2. Phương diện luân lý của Phật Giáo. 
3. Phương diện đạo đức của Phật Giáo. 
4. Phương diện thực hành của Phật Giáo (bao gồm cả 

phương diện trải nghiệm).  
 

1. Devotional Aspect. 
The devotional aspect of Buddhism means “rites and 

rituals,” chanting of Suttas and Parittas, offering of flowers and 
incense as well as offering of food and robes.  When we perform 
such good deeds, we do so with Sraddha (in Sanskrit) or 
Saddha (in Pāḷi). 

The word Sadhha is difficult to translate into English. 
There is no English equivalent for the Pāḷi word “Saddha”.  If 
we translate Saddha as “faith” or “confidence,” they do not 
cover the real sense of “Saddha”.  We cannot find a single word 
in English, which can give a complete meaning of Saddha to me.  
Saddha can be taken to mean “belief through right 
understanding of the Dhamma, the teachings of the Buddha.”   

1. Phương Diện Kính Tín. 
Phương diện kính tín của Phật Giáo có ý nghĩa là “các nghi 

lễ và những lễ tục,” tụng đọc những kệ kinh và các kinh an lành, 
cúng dường những bông hoa và hương liệu cũng như cúng 
dường thực phẩm và các y áo.  Khi chúng ta thực hiện các thiện 
sự như thế, chúng ta đã làm như vậy với Sraddha (trong 
Sanskrit) hoặc Saddha (trong Pāḷi). 

Từ ngữ Saddha thì khó để phiên dịch sang Anh ngữ.  
Không có Anh ngữ tương đương với Pāḷi ngữ “Saddha.”  Nếu 
như chúng ta phiên dịch Saddha là “đức tin” hoặc “lòng tín 
thành,” chúng không bao hàm ý nghĩa thực sự của Saddha.  
Chúng ta không thể nào tìm thấy một từ ngữ duy nhất ở trong 



30      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Anh ngữ, mà có thể mang lại một ý nghĩa hoàn chỉnh của 
Saddha cho tôi.  Saddha có thể được hiểu với ý nghĩa là “niềm 
tin thông qua sự hiểu biết chân chính (chánh kiến) về Giáo Pháp, 
những huấn từ của Đức Phật.” 

 
When we perform religious ceremonies, we do with a belief 

in the Triple Gem (Ti - ratana) including the Buddha, the 
Dhamma (his teachings), and the Saṅgha (the Order of 
Buddhists monks).  For the Buddha, we hold the view that the 
Buddha has eradicated all defilements through his supreme 
enlightenment and, therefore, is worthy of respect (an Arahant).  
He was Buddha not because he learned the Dhamma from any 
teacher but he had strived and was enlightened by himself.  In 
this way we believe in the Buddha.  

Khi chúng ta thực hiện các lễ nghi tôn giáo, chúng ta làm 
điều đó với niềm tin vào Tam Bảo, bao gồm Đức Phật, Giáo 
Pháp (những huấn từ của Ngài), và Tăng Đoàn (Giáo Hội của 
các tu sĩ Phật Giáo).  Đối với Đức Phật, thì chúng ta giữ quan 
điểm rằng Đức Phật đã đoạn tận tất cả những Pháp uế nhiễm 
thông qua sự giác ngộ tối thượng của Ngài, thích đáng cho việc 
kính trọng (một bậc Vô Sinh - Ứng Cúng).  Ngài đã là Phật 
không bởi do Ngài đã học hỏi Giáo Pháp từ bất luận một vị Giáo 
Thọ nào, mà trái lại chính Ngài đã tự cố gắng và đã giác ngộ do 
bởi chính mình.  Trong phương thức nầy, chúng ta có niềm tin 
vào Đức Phật.  

 
The Buddha taught us the way leading to a happy and 

peaceful life and to the cessation of all kinds of sufferings.  So 
for the Dhamma, we believe that if we follow his teaching or his 
way, we are sure to live happily and peacefully and to get rid of 
suffering.  For this reason, we believe in the Dhamma.  In the 
same way, we believe in the Saṅgha.  When we say Saṅgha, it 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     31   

 
 

mainly means the Ariya Saṅgha, the Noble Saṅgha who have 
attained any one of the four stages of the Path (Magga).  But in 
the general sense, it also refers to the Sammuti Saṅgha (those 
who are still striving to eradicate the defilements).  Thus, we pay 
homage to the Triple Gem (Ti – ratana): the Buddha, Dhamma 
and Saṅgha.  

Đức Phật đã giảng dạy chúng ta đạo lộ dắt dẫn tới một đời 
sống hạnh phúc và bình an và đưa đến sự chấm dứt tất cả mọi 
thể loại của các nỗi khổ đau.  Thế đối với Giáo Pháp, thì chúng 
ta có niềm tin rằng nếu như chúng ta tùng thuận theo huấn từ của 
Ngài hay là đạo lộ của Ngài, chúng ta chắc chắn là sống một 
cách hạnh phúc và một cách bình an, và để giải thoát khỏi sự 
khổ đau.  Vì lý do nầy, chúng ta có niềm tin vào Giáo Pháp.  
Trong cùng phương thức, chúng ta có niềm tin vào Tăng Đoàn.  
Khi chúng ta nói đến Tăng Đoàn, nó chủ yếu có ý nghĩa là 
Thánh Tăng Đoàn, Tăng Đoàn Thánh Nhân là các bậc đã thành 
đạt được bất luận một trong bốn giai đoạn của Con Đường (Đạo 
Lộ).  Nhưng theo ý nghĩa chung, nó cũng đề cập đến Phàm Phu 
Tăng Đoàn (là những bậc vẫn đang còn cố gắng để đoạn tận các 
Pháp uế nhiễm).  Như thế, chúng ta bày tỏ lòng tôn kính đến Ba 
Bảo Vật (Tam Bảo): Đức Phật, Giáo Pháp và Tăng Đoàn.  

 
We also believe that by chanting Suttas and Parittas as 

taught by the Buddha, we perform meritorious deeds, which will 
be conducive to the cessation of suffering.  Performing these 
meritorious deeds forms the devotional aspect of Buddhism.  
However, we should not be content with this devotional aspect 
if we want to enjoy the essence of Buddhism and be free from 
all kinds of suffering.  Therefore, we must proceed to practicing 
the higher aspects.  

Chúng ta cũng có niềm tin rằng bằng với việc tụng đọc 
những Kệ Kinh và các Kinh An Lành mà đã được giảng dạy 



32      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

do bởi Đức Phật, chúng ta thực hiện những thiện công đức, điều 
mà sẽ đưa đến việc chấm dứt của sự khổ đau.  Việc thực hiện 
những thiện công đức nầy hình thành Phương Diện Kính Tín của 
Phật Giáo.  Tuy nhiên, chúng ta không nên hài lòng với Phương 
Diện Kính Tín nầy nếu như chúng ta mong mỏi để thụ hưởng 
tinh hoa của Phật Giáo và để được thoát khỏi mọi thể loại của sự 
khổ đau.  Vì vậy, chúng ta cần phải tiếp tục tiến hóa việc thực 
hành tới các Phương Diện cao hơn.   

 
2. Ethical Aspect. 

The second aspect of Buddhism is the ethical aspect.  This 
deals with discipline for our actions, speech and thoughts 
according to the Buddha’s teachings.   

There are many teachings concerned with this ethical 
aspect.  By following these teachings, we can lead a happy life 
in this existence as well as in the existences to come.  However, 
they alone cannot help us get rid of suffering totally.  The ethical 
aspects of Buddhism are: 

· Refraining from all kinds of evil deeds. 
· Performing meritorious or good deeds. 

2.  Phương Diện Luân Lý. 
Phương Diện thứ hai của Phật Giáo là Phương Diện Luân 

Lý.  Điều nầy đề cập đến quy luật đối với các hành động, các lời 
nói và những nghĩ suy của chúng ta tùng thuận theo những huấn 
từ của Đức Phật.  

Có rất nhiều huấn từ hữu quan đến Phương Diện Luân Lý 
nầy.  Bằng với việc tùng thuận theo những huấn từ nầy, chúng 
ta có thể sống một cuộc sống hạnh phúc chính ngay trong kiếp 
sống nầy cũng như trong những kiếp sống sắp tới.  Tuy nhiên, 
chỉ một mình chúng thì không thể nào giúp chúng ta hoàn toàn 
giải thoát khỏi sự khổ đau được.  Những Phương Diện Luân Lý 
của Phật Giáo là:  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     33   

 
 

· Tự kiểm thúc mọi thể loại của những Ác Hạnh. 
· Thực hiện những thiện công đức hoặc những Thiện Hạnh. 

 
These are the ethical aspects of what the Omniscient 

Buddha has taught us and they are the exhortations of all the 
Buddhas.  If we follow these teachings, we can lead a happy and 
peaceful life because Buddhism is founded on the Law of Cause 
and Effect.  If we refrain from all kinds of evil deeds, we will not 
suffer any bad results. 

There is the Maṅgala Sutta (Sutta Nipata, verses 258 – 
269) with 38 kinds of blessings.  In the Sutta, there are many 
ethics which enable us to live happily and peacefully if we follow 
them.  Some are as follows: 

· Living in a suitable place, that is to say, where we can be 
prosperous in every aspect.  

· Having done meritorious deeds in the past.  (We should 
do meritorious deeds as much as possible at present, too.) 

· Cultivating correct mindset by watching our deeds, 
speech and mind properly.  

That means, we should keep our deeds, speech, and 
thoughts free from defilements.  In this way, we have many 
aspects of ethics to follow so that we can live happily and 
peacefully. 

Những điều nầy là các Phương Diện Luân Lý của những 
gì mà Phật Toàn Giác đã có giảng dạy cho chúng ta và chúng là 
những lời khuyên nhủ của tất cả Chư Phật.  Nếu như chúng ta 
tuân hành theo những huấn từ nầy, thì chúng ta có thể sống một 
cuộc sống hạnh phúc và bình an, bởi vì Phật Giáo đã được đặt 
nền móng ở trên Định Luật của Tác Nhân và Hệ Quả.  Nếu như 
chúng ta tự kiểm thúc mọi thể loại của những Ác Hạnh thì chúng 
ta sẽ không thụ khổ bất luận những hệ quả bất thiện nào cả.  



34      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Có bài Kinh Kiết Tường (Kinh Tập, các câu kệ 258 – 
269) với 38 thể loại của những điều ban phước lành.  Trong bài 
Kinh, có rất nhiều nguyên tắc hành xử mà làm cho chúng ta có 
khả năng sống một cách hạnh phúc và một cách bình an nếu như 
chúng ta tuân hành theo chúng.  Có một số điều như sau: 

· Sống ở một nơi thích hợp, nghĩa là, chỗ nơi mà chúng ta 
có thể được thịnh vượng ở mọi phương diện. 

· Đã có được thực hiện những thiện công đức ở trong quá 
khứ.  (Chúng ta cũng nên làm những thiện công đức càng 
nhiều càng tốt ở hiện tại.) 

· Tu dưỡng ý định đúng đắn (tự lập trường chân chính) 
bằng cách chú mục các hành động, các lời nói và tâm thức 
của chúng ta một cách chính đáng. 

Điều ấy có ý nghĩa, chúng ta nên gìn giữ các hành động, 
các lời nói và những nghĩ suy của chúng ta thoát khỏi các Pháp 
uế nhiễm.  Trong phương thức nầy, chúng ta có rất nhiều nguyên 
tắc hành xử để tuân theo để cho chúng ta có thể sống một cách 
hạnh phúc và một cách bình an. 

 
I want to remind you of the Ambalatthika 

Rāhulovadasutta (Majjhima Nikāya, Sutta no. 61) which may 
be familiar to you.  In that Sutta, the Buddha encouraged his 
son, Rāhula, who was a seven year old novice (Samanera), to 
live properly, happily and peacefully.  The Buddha taught 
Rāhula to stop and reflect whenever he intended to do 
something.  

“Rāhula, you must be mindful of what you are going to do 
and consider whether this deed will be harmful to yourself or to 
others.  By considering thus, if you find that this deed will be 
harmful to yourself or to others, you must not do it.  But if this 
deed will not be harmful to yourself or to others, you may do it.” 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     35   

 
 

Sư muốn nhắc các bạn về bài “Kinh Giáo Giới Rāhula ở 
rừng Ambalaṭṭhika” (Trung Bộ Kinh, bài kinh # 61) mà có 
thể quen thuộc với các bạn.  Trong bài Kinh ấy, Đức Phật đã 
khuyến khích người con trai của Ngài, Rāhula, vị mà đã là một 
Sa Di bẩy tuổi (Cần Sách Nam), để sống một cách chính đáng, 
một cách hạnh phúc và một cách bình an.    

“Nầy Rāhula, con cần phải có chánh niệm đến những gì 
mà con sẽ làm và hãy truy cứu liệu những hành động nầy sẽ làm 
tổn hại đến bản thân hay là đến những người khác hay không.  
Bằng với việc truy cứu như thế, nếu như con thấy rằng hành 
động nầy sẽ làm tổn hại đến bản thân hay là đến những người 
khác, thì con không được làm điều ấy.  Mà trái lại, nếu như hành 
động nầy sẽ không làm tổn hại đến bản thân hay là đến những 
người khác, thì con có thể làm điều ấy.”  

 
In this way, the Buddha instructed Rahula to consider 

what is to be done, to be aware of what is being done, and to 
reflect on what has been done.  So this ethic too is the best way 
for living happily and peacefully in our daily life.  There are 
innumerable aspects of ethics conducive to a happy and peaceful 
life.  If we try to understand these ethics and follow them, we are 
sure to live a happy and peaceful life although we cannot yet get 
rid of all our suffering. 

Trong phương thức nầy, Đức Phật đã huấn thị Rāhula để 
truy cứu về điều mà phải được thực hiện, để tỉnh giác về điều 
mà đang được thực hiện, và để phản tỉnh về điều mà đã được 
thực hiện.  Vì vậy điều luân lý nầy cũng là phương thức tốt nhất 
để cho được sống một cách hạnh phúc và một cách bình an trong 
đời sống bình nhật của chúng ta.  Có vô số lượng phương diện 
luân lý đưa đến một đời sống hạnh phúc và bình an.  Nếu như 
chúng ta cố gắng để tuệ tri những nguyên tắc hành xử nầy và 
tuân hành theo chúng, thì chúng ta chắc chắn là sống một đời 



36      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

sống hạnh phúc và bình an, mặc dù chúng ta vẫn chưa có thể giải 
thoát khỏi mọi sự khổ đau của chúng ta.  

 
3. Moral Aspect: Precepts. 

Though these ethics are very conducive to a happy and 
peaceful life, we should not be contented merely with this aspect 
of Buddhism.  We should proceed to the higher aspect of 
Buddhism, the moral aspect.   In this third aspect, we must be 
observe precepts, five, eight, or ten … The ten precepts are for 
novices (Samaneras) while the 227 rules are for monks 
(Bhikkhus).  In daily life, we must observe at least the five 
precepts.  If we can observe the five precepts perfectly, our 
morality is purified.  When moral conduct is purified, we can 
practice meditation, either Samatha or Vipassanā meditation.  
Based on the purification of moral conduct, we can concentrate 
on the object of meditation and gain deep concentration, 
whereby the mind is clear, serene and happy.  

3. Phương Diện Đạo Đức:  Những Điều Học Giới. 
Mặc dù nguyên tắc hành xử nầy thì rất là hữu ích cho một 

đời sống hạnh phúc và bình an, chúng ta không nên chỉ là hài 
lòng với Phương Diện nầy của Phật Giáo.  Chúng ta nên tiếp tục 
tiến hóa tới Phương Diện cao hơn của Phật Giáo, Phương Diện 
Đạo Đức.  Trong Phương Diện thứ ba nầy, chúng ta cần phải thọ 
trì năm, tám, hoặc mười điều học giới.  Mười điều học giới là để 
cho các Cần Sách Nam (Chư Sa Di) trong khi 227 điều giới luật 
là để cho các vị tu sĩ (Chư Tỳ Khưu).  Trong đời sống bình 
nhật, chúng ta cần phải thọ trì ít nhất là năm điều học giới. Nếu 
như chúng ta có thể thọ trì năm điều học giới một cách hoàn hảo, 
thì đức hạnh của chúng ta đã trở nên tinh khiết.  Khi giới đức đã 
trở nên tinh khiết, thì chúng ta có thể thực hành thiền định, hoặc 
thiền định An Chỉ hay là thiền định Minh Sát Tuệ.  Dựa trên sự 
thanh tịnh của giới đức, chúng ta có thể định thức vào đối tượng 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     37   

 
 

của thiền định và đạt được sự định thức thâm niệm, nhờ đó mà 
tâm thức được hiển minh, yên tĩnh và hạnh phúc.   

 
4. Practical Aspect: Purification of Mind. 

Next, we have the fourth aspect, i.e. the practical aspect of 
Buddhism.  We must practice meditation to purify our minds so 
that we can deliver ourselves from defilements and, as a result, 
attain the cessation of all kinds of suffering. 

Here, we practice two kinds of meditation which make up 
the practical aspect of Buddhism.  One is Samatha meditation 
that enables us to attain deep concentration and the other is 
Vipassanā meditation that enables us to attain the cessation of 
suffering through the realization of mentality and physicality in 
their true nature.  

4. Phương Diện Thực Hành: Sự Thanh Lọc 
Tâm Thức. 

Tiếp theo, chúng ta có Phương Diện thứ tư, tức là Phương 
Diện Thực Hành của Phật Giáo.  Chúng ta cần phải thực hành 
thiền định để thanh lọc tâm thức của chúng ta nhằm để cho chính 
chúng ta có thể tự giải thoát khỏi những Pháp uế nhiễm và, kết 
quả là, đạt được sự chấm dứt mọi thể loại của sự khổ đau.   

Tại đây, chúng ta thực hành hai thể loại của thiền định mà 
đã hình thành Phương Diện Thực Hành của Phật Giáo.  Một là 
thiền định An Chỉ mà có khả năng làm cho chúng ta đạt được 
sự định thức thâm niệm, và cái kia là thiền định Minh Sát Tuệ 
mà có khả năng làm cho chúng ta đạt được việc chấm dứt của sự 
khổ đau thông qua việc chứng tri năng lực tinh thần và đặc tính 
thể chất vào chân thực tính của chúng.  

 
With Samatha meditation, our mind can only be purified 

while it is engaged in the meditative practice.  When it is not, 
defilements will attack it again.  With Vipassanā, we purify our 



38      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

mind through the realization of the mind – body processes in 
their true nature.  This realization is known as insight meditation 
(Vipassanā ñāṇa) which helps reduce defilements such as 
greed, anger, delusion and so on.  Vipassanā insight does not 
uproot mental defilements (Kilesa) once for all.  However, no 
defilement can arise again from the physical or mental object 
that was noted by means of Vipassanā.  For example, if we enjoy 
tasty food without mindfulness, we may get attached to its taste.  
Thus, the attachment to that very taste lies dormant in us 
(Ārammaṇānusaya).  So the desire for that taste will come 
again when conditions are met.  On the other hand, if we note 
that taste and know it as it is without identifying it as “mine” or 
“I”, we won’t get attached to that taste, then the desire for that 
taste will never come back in the future.  In this sense, it is said 
that certain aspects of defilement, which have been destroyed by 
means of Vipassanā, will not be able to attack us again.  

Với thiền định An Chỉ, tâm thức của chúng ta chỉ có thể 
đã trở nên tinh khiết khi mà nó đã chuyên tâm vào trong sự thực 
hành thiền định.  Khi nó không là thế, thì những Pháp uế nhiễm 
sẽ trở lại tấn công nó lần nữa.  Với Minh Sát Tuệ, chúng ta 
thanh lọc tâm thức của mình thông qua việc chứng tri những quá 
trình Thân – Tâm vào chân thực tính của chúng.  Sự chứng tri 
nầy thì được biết đến là Tri Thức Tuệ Giác (Minh Sát Trí) mà 
nó giúp giảm đẳng những Pháp uế nhiễm chẳng hạn như là lòng 
tham lam, sự sân hận, sự si mê, v.v.  Minh Sát Trí thì không 
nhổ bật gốc rễ Pháp uế nhiễm tinh thần (Phiền Não) chỉ một lần 
và mãi mãi.  Tuy nhiên, không có Pháp uế nhiễm nào có thể khởi 
sinh trở lại từ đối tượng thuộc thể chất hoặc tinh thần mà đã được 
chú niệm do nhờ vào Minh Sát Tuệ.  Ví dụ, nếu như chúng ta 
thưởng thức món ăn ngon mà không có chánh niệm, chúng ta có 
thể đã dính mắc vào khẩu vị của nó.  Như thế, sự dính mắc vào 
chính cái khẩu vị ấy nằm ngủ ngầm ở trong chúng ta (Cảnh Tùy 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     39   

 
 

Miên).   Vì vậy, sự dục vọng vào cái khẩu vị ấy sẽ trở lại khi các 
điều kiện đã được hội tụ.  Mặt khác, nếu như chúng ta chú niệm 
vào cái khẩu vị ấy và nhận thức được nó khi nó đang là mà không 
có đồng cảm nó là “của Tôi” hay là “Tôi” thì chúng ta sẽ không 
có dính mắc vào cái khẩu vị ấy, thế rồi sự dục vọng vào cái khẩu 
vị ấy sẽ không bao giờ quay trở lại ở trong vị lai.  Trong ý nghĩa 
nầy, người ta nói rằng một vài khía cạnh của Pháp uế nhiễm, đã 
bị hủy diệt do nhờ vào Minh Sát Tuệ, sẽ không có khả năng để 
trở lại tấn công chúng ta lần nữa.   

 
We can exterminate all defilements if we have enough 

Saddha and put forth greater effort in our practice until we 
attain the Fourth Path, Arahantship.  When the defilements 
have been totally destroyed and the mind is completely purified, 
there will not arise any Dukkha or suffering.  Suffering ceases 
to exist. 

The Buddha stressed the second type of meditation, 
Vipassanā meditation. If we apply mindfulness to all of our mind 
– body processes, we are sure to gain the following seven 
benefits and attain the cessation of suffering. 

Chúng ta có thể diệt tuyệt tất cả các Pháp uế nhiễm nếu 
như chúng ta có đủ Đức Tin và ra sức nỗ lực cùng cực trong 
việc thực hành của chúng ta cho đến khi chúng ta đạt được Đạo 
Lộ thứ tư, Quả vị Vô Sinh.  Khi những Pháp uế nhiễm đã bị hủy 
diệt một cách toàn bộ và tâm thức một cách hoàn toàn đã trở nên 
tinh khiết, thì sẽ không có khởi sinh bất luận một sự Khổ Đau 
nào hoặc nỗi khổ đau nào cả.  Sự khổ đau chấm dứt hiện hữu.  

Đức Phật đã nhấn mạnh thể loại thiền định thứ hai, thiền 
định Minh Sát Tuệ.  Nếu như chúng ta dốc tâm chánh niệm vào 
tất cả các quá trình Thân – Tâm của mình, thì chúng ta chắc chắn 
sẽ thâu đạt được bẩy quả phúc lợi sau đây và thành đạt được việc 
chấm dứt của sự khổ đau.  



40      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

 
Seven Benefits of Mindfulness Meditation. 

In the introductory passage of the Mahāsatipaṭṭhāna 
Sutta given in Kuru province, the Buddha explained the seven 
benefits which yogis can gain through their own experience of 
Dhamma.   

1. Purification of Beings. 
The first benefit is purification of beings (Sattana 

visuddhi).  When a person practices mindfulness meditation, he 
can purify himself from defilements. 

If he is mindful of any mental or physical process and his 
concentration is good enough, at the moment of deep 
concentration on the mental or physical process, his mind is 
purified or free from all kinds of hindrances, all kinds of mental 
defilements (Kilesa). The Pāḷi word “Kilesa” may be familiar to 
yogis.  It is translated as defilements by Buddhist scholars.  
Kilesa are of ten main kinds:    

· Lobha: greed, desire, lust, craving, attachment and 
romantic love. 

· Dosa: hatred, anger, ill – will or aversion. 
· Moha: delusion or ignorance. 
· Diṭṭhi: wrong view or false view. 
· Māna: conceit. 
· Vicikiccha: skeptical doubt. 
· Thīna – Middha: sloth and torpor. Sleepiness is also 

included.  Sloth and torpor are “old buddies” of yogis and 
those who listen to the Dhamma. 

One time in an interview, all yogis reported the 
experience: “I am tired, I feel sleepy.” At the beginning of the 
practice, we have to struggle because we have not yet become 
accustomed to the task of mindfulness meditation.  This is a 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     41   

 
 

critical stage of meditation, but it will not last long.  It may last 
for two or three days.  After three days, yogis will be all right.  
They will not find it too difficult to overcome these “old 
buddies,” which are obstructing their progress in concentration 
as well as insight. 

· Uddhacca – Kukkucca: restlessness and remorse. 
· Ahirika: moral shamelessness.  It is the mental state that 

arises when one is not ashamed of evil deeds in speech, 
thought and action. 

· Anottappa: moral fearlessness. It is the mental state that 
arises when one is not afraid of evil deeds in speech, 
thought and action. 

These are the ten kinds of defilements, which must be 
abandoned or removed from our minds by means of Vipassanā 
meditation.  The Buddha said that if one practices mindfulness 
meditation, one can be purified from all defilements.  That 
means he can attain Arahantship and is completely purified 
from all kinds of defilements. 

This is the first benefit.  So to purify one’s mind, one has 
to practice mindfulness or Vipassanā meditation. 

Bẩy Quả Phúc Lợi Của Thiền Định Chánh Niệm. 
Trong đoạn văn giới thiệu về bài Kinh Đại Niệm Xứ đã 

được ban bố ở trong Xứ Kuru, Đức Phật đã giải thích bẩy quả 
phúc lợi mà các hành giả có thể thâu đạt được thông qua sự trải 
nghiệm của riêng họ về Giáo Pháp.   

1. Sự Thanh Lọc Của Chúng Hữu Tình. 
Quả phúc lợi thứ nhất là sự thanh lọc về chúng hữu tình 

(Chúng hữu tình thanh tịnh).  Khi một người thực hành thiền 
định Chánh Niệm, thì ông ấy có thể tự thanh lọc bản thân khỏi 
những Pháp uế nhiễm.  

Nếu như ông ấy có chánh niệm vào bất luận quá trình nào 
thuộc về tinh thần hoặc thể chất, và sự định thức của ông ấy vừa 



42      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

đủ tốt, thì ngay tại khoảnh khắc của sự định thức vào quá trình 
thuộc tinh thần hoặc thể chất, tâm thức của ông ấy đã trở nên 
tinh khiết hoặc thoát khỏi mọi thể loại của các Pháp chướng ngại 
(Triền Cái), mọi thể loại của các Pháp uế nhiễm tinh thần.  Từ 
Pāḷi ngữ “Phiền Não” có thể là quen thuộc với các hành giả.  
Nó đã được phiên dịch là “những Pháp uế nhiễm” do bởi các học 
giả Phật Giáo.  Những Pháp Phiền Não thì có mười thể loại 
chính yếu:  

· Tham: lòng tham muốn, lòng dục vọng, tham dục, ái dục, 
sự dính mắc và luyến ái lãng mạn.  

· Sân: lòng thù hận, sự sân hận, sự cừu hận hoặc ác cảm. 
· Si: sự si mê hoặc sự thiếu hiểu biết (bất tri). 
· Kiến: kiến chấp sai lầm hoặc kiến chấp sai trật. 
· Ngã Mạn: sự kiêu mạn. 
· Hoài Nghi: sự nghi ngờ thắc mắc.  
· Hôn – Thụy: sự giải đãi và thụy miên.  Buồn ngủ cũng 

được kể vào.  Sự giải đãi và thụy miên là “những lão bằng 
hữu” của các hành giả và của những ai lắng nghe Giáo 
Pháp.  

Có một dạo trong một cuộc phỏng vấn, tất cả các hành giả 
đã báo cáo kinh nghiệm rằng “Con thì mệt mỏi, con cảm thấy 
buồn ngủ.”  Ở vào giai đoạn bắt đầu của việc thực hành, chúng 
ta phải đấu tranh bởi vì chúng ta vẫn chưa có trở nên được tập 
dĩ vi thường với phận sự của thiền định Chánh Niệm.  Đây là 
một giai đoạn nguy kịch của thiền định, thế nhưng nó sẽ không 
có kéo dài lâu.  Nó có thể kéo dài trong hai hoặc ba ngày.  Sau 
ba ngày, các hành giả sẽ được ổn hết cả.  Họ sẽ không tìm thấy 
điều ấy là quá khó khăn để vượt qua những “lão bằng hữu” nầy, 
mà đang cản trở sự tiến bộ của họ trong sự định thức cũng như 
tuệ giác.    

· Trạo - Hối: phóng dật và hối hận.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     43   

 
 

· Vô Tàm: không biết hổ thẹn về đạo đức.  Đó là trạng thái 
tinh thần mà khởi sinh khi một người đã không có hổ thẹn 
về các ác hạnh ở trong lời nói, nghĩ suy và hành động. 

· Vô Quý: không biết sợ hãi về đạo đức.  Đó là trạng thái 
tinh thần mà khởi sinh khi một người đã không có sợ hãi 
về các ác hạnh ở trong lời nói, nghĩ suy và hành động. 

Đây là mười thể loại của những Pháp uế nhiễm mà cần phải 
được xả ly hoặc được loại trừ khỏi tâm thức của chúng ta do nhờ 
vào thiền định Minh Sát Tuệ.  Đức Phật đã nói rằng nếu như 
một người thực hành thiền định Chánh Niệm, thì người ấy có thể 
đã trở nên tinh khiết khỏi mọi các Pháp uế nhiễm.  Điều đó có 
nghĩa là ông ấy có thể thành đạt được Quả vị Vô Sinh và đã trở 
nên tinh khiết một cách hoàn toàn khỏi mọi các Pháp uế nhiễm. 

Đây là quả phúc lợi đầu tiên.  Vì vậy, để thanh lọc tâm thức 
của một người, thì người ấy phải thực hành thiền định Chánh 
Niệm hoặc Minh Sát Tuệ.  

  
2. Overcoming Sorrow. 

The second benefit is to overcome sorrow and worry.  If 
yogis note their worry carefully, it would come under control 
even if it does not disappear right away. Yogis will be totally 
free from worry and sorrow when they attains the 3rd stage of 
enlightenment by developing continuous mindfulness.  This is 
how mindfulness helps one to totally overcome sorrow and 
worry.    

2. Việc Vượt Qua Nỗi Buồn Phiền. 
Quả phúc lợi thứ hai là để vượt qua nỗi buồn phiền và sự 

lo lắng.  Nếu như các hành giả chú niệm sự lo lắng của họ một 
cách cẩn trọng, nó sẽ đạt đến sự kiểm soát mặc dù nó đã chưa 
được biến mất liền tức thì.  Các hành giả sẽ hoàn toàn thoát khỏi 
nỗi buồn phiền và sự lo lắng khi họ thành đạt giai đoạn thứ ba 
của sự giác ngộ bằng với việc không ngừng phát triển Chánh 



44      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Niệm.  Đây là cách thức Chánh Niệm giúp người ta hoàn toàn 
vượt qua nỗi buồn phiền và sự lo lắng.   

 
3. Overcoming Lamentation. 

Regarding this benefit, the commentary on the 
Mahāsatipaṭṭhāna Sutta mentions a story as proof that one can 
overcome sorrow, worry and lamentation by means of 
mindfulness meditation.  Paṭācārā, a woman whose husband, 
two sons, parents and brothers has died within a day or two, 
went mad due to sorrow, worry and lamentation. She was 
overwhelmed by sorrow over the death of the people she loved.   

3. Việc Vượt Qua Sự Than Khóc. 
Liên quan đến quả phúc lợi nầy, bộ chú giải về bài Kinh 

Đại Niệm Xứ đề cập đến một tích truyện là bằng chứng để mà 
người ta có thể vượt qua nỗi buồn phiền, sự lo lắng và sự than 
khóc do nhờ vào thiền định Chánh Niệm.  Paṭācārā, một phụ 
nữ mà người chồng, hai người con trai, Mẹ Cha và các người 
anh đã tử vong trong vòng một hoặc hai ngày, đã bị điên cuồng 
vì nỗi buồn phiền, sự lo lắng và sự than khóc.  Bà đã bị khống 
chế do bởi nỗi buồn phiền về cái chết của những người mà bà đã 
thương yêu. 

 
One day, the Buddha was giving a discourse to an 

audience at Jetavana monastery near Sāvatthi.  Then this mad 
woman, who was going for a stroll, went into the monastery 
naked and saw the audience listening to the discourse.  She 
approached the audience.  An old man, who was very kind to the 
poor woman, took off his upper robe then threw it to her and 
said “Dear daughter, please use my robe to cover your body.” 
At the same time the Buddha said to her “Dear sister, be 
mindful.” Because of the soothing voice of the Buddha, the mad 
woman came to her senses.  She then sat at the edge of the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     45   

 
 

audience and listened to the discourse.  The Buddha, knowing 
that she had come to her senses, aimed his discourse at her.  
Listening to the discourse given by the Buddha, the woman’s 
mind gradually absorbed the essence of the teachings.  When 
her mind was well prepared to realize the Dhamma, the Buddha 
expounded the Four Noble Truths: 

1. Dukkha sacca: the truth of suffering. 
2. Samudaya sacca: the truth of the cause of suffering. 
3. Nirodha sacca: the truth of the cessation of suffering. 
4. Magga sacca: the truth of the way leading to the cessation 

of suffering. 
The Fourth Noble Truth includes advice on how to be 

mindful of whatever arises in our mind and body as it really is.   
Một ngày, Đức Phật đã đang ban bố một bài Pháp Thoại 

đến một hội thính chúng tại tu viện Kỳ Viên gần thành Xá Vệ.  
Thế rồi người phụ nữ điên cuồng nầy, là người đã đang đi thơ 
thẩn, đã đi vào trong tu viện với trạng thái bị lõa lồ và đã trông 
thấy hội thính chúng đang lắng nghe bài Pháp Thoại.   Cô ấy đã 
đến gần hội thính chúng.  Một lão nam nhân, là người đã hết sức 
lân ái đến người phụ nữ tội nghiệp, đã cởi áo choàng của mình 
ra, bấy giờ đã khoác nó lên cô ấy và đã nói “Nầy con gái yêu 
mến, xin hãy dùng cái áo của Ta để che đậy thân thể của con đi.”  
Cùng lúc ấy, Đức Phật đã nói với cô ấy “Nầy chị thân, hãy có 
chánh niệm.”  Bởi do thinh âm xoa dịu của Đức Phật, người phụ 
nữ điên cuồng đã trở lại tình trạng bình thường của mình.  Cô ấy 
bấy giờ đã ngồi ở bên cạnh hội thính chúng và đã lắng nghe bài 
Pháp Thoại.  Đức Phật, khi biết được rằng cô ấy đã trở lại tình 
trạng bình thường, đã hướng bài Pháp Thoại của Ngài vào cô ấy.  
Đang khi lắng nghe bài Pháp Thoại đã được khải thuyết do bởi 
Đức Phật, tâm thức của người phụ nữ đã dần dần an chỉ tinh hoa 
của những huấn từ.  Khi tâm thức của cô ấy đã hoàn toàn sẵn 



46      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

sàng để chứng tri Giáo Pháp, Đức Phật đã trình bày chi tiết Tứ 
Thánh Đế:   

1. Khổ Đế: chân lý của sự khổ đau.  
2. Tập Đế: chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau.  
3. Diệt Đế: chân lý về việc chấm dứt của sự khổ đau.  
4. Đạo Đế: chân lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của 

sự khổ đau. 
Thánh Đế thứ tư bao gồm lời khuyên bảo về cách thức để 

có được chánh niệm đến bất luận điều chi mà khởi sinh ở trong 
tâm thức và thể chất của chúng ta khi nó đang là hiện tại.  

 
Paṭācārā, having come to her senses, rightly understood 

the technique of mindfulness, applied it to whatever arose in the 
mind – body processes and to whatever she heard.  As her 
mindfulness gained momentum, her concentration became 
deeper and stronger.  Because her concentration became deep, 
her insight and penetrating knowledge of the mind – body 
processes became powerful, and she gradually realized both the 
specific characteristics and common characteristics of mental 
and physical phenomena.  Thus she progressively experienced 
all the stages of insight knowledge while listening to the 
discourse and attained the First Path, Sotāpatti Magga. 

Paṭācārā, đã được trở lại tình trạng bình thường của mình, 
đã tuệ tri một cách chân chính kỹ thuật của Chánh Niệm, đã áp 
dụng nó vào bất luận điều chi mà đã khởi sinh ở trong các quá 
trình Thân – Tâm và bất luận điều chi mà cô nghe thấy.  Khi 
Chánh Niệm của cô ấy đã đạt được động lực, thì sự định thức 
của cô ấy đã trở nên thâm niệm hơn và mạnh mẽ hơn.  Bởi do 
sự định thức của cô ấy đã trở nên thâm niệm, tuệ giác và tri thức 
đang thẩm thấu các quá trình Thân – Tâm đã trở nên dũng mãnh, 
và cô ấy đã dần dần chứng tri được cả hai – những Đặc Biệt 
Tướng và Phổ Thông Tướng của các hiện tượng thuộc tinh thần 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     47   

 
 

và thể chất.  Như thế, cô ấy đã tiến dần từng bước được trải 
nghiệm tất cả các giai đoạn của Tri Thức Tuệ Giác trong khi 
đang lắng nghe bài Pháp Thoại, và thành đạt được Sơ Đạo, Thất 
Lai Đạo.  

 
Through her own personal experience of the Dhamma by 

means of mindfulness meditation, the sorrow, worry and 
lamentation she had totally disappeared from her mind, and she 
became a “new woman,” Thus, she overcame her worry, sorrow 
and lamentation through the Magga enlightenment, gained by 
means of mindfulness meditation.  

The lesson mentioned by the commentary on the 
Mahāsatipaṭṭhāna Sutta is not only for the people during the 
time of the Buddha, but also for people today.  We can overcome 
sorrow and worry if we practice mindfulness meditation to 
attain some high stages of insight.  Yogis are also included in 
those people who can overcome sorrow and worry by means of 
mindfulness meditation.  

Thông qua sự trải nghiệm cá nhân của riêng mình về Giáo 
Pháp do nhờ vào thiền định Chánh Niệm; nỗi buồn phiền, sự lo 
lắng và sự than khóc cô ấy đã làm cho biến mất khỏi tâm thức 
của mình, và cô ấy đã trở thành một “người phụ nữ mới.”  Như 
thế, cô ấy đã vượt qua sự lo lắng, nỗi buồn phiền và sự than khóc 
của mình thông qua sự giác ngộ Đạo Lộ, đã thâu đạt được do 
nhờ vào thiền định Chánh Niệm.  

Bài học đã được đề cập đến do bởi bộ chú giải về bài Kinh 
Đại Niệm Xứ là chẳng những chỉ để đối với những người đang 
trong thời kỳ của Đức Phật, mà cũng còn cho với những người 
ngày hôm nay.  Chúng ta có thể vượt qua nỗi buồn phiền và sự 
lo lắng nếu như chúng ta thực hành thiền định Chánh Niệm để 
thành đạt được một vài giai đoạn cao quý của tuệ giác.  Các hành 
giả thì cũng được kể vào ở trong những người mà có thể vượt 



48      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

qua nỗi buồn phiền và sự lo lắng do nhờ vào thiền định Chánh 
Niệm.    

 
4. Overcoming Physical Suffering. 

The fourth benefit is overcoming physical suffering.  
Physical suffering is known as Dukkha in this particular case. 

Physical suffering such as pain, stiffness, itchiness, 
numbness and so on can be overcome by mindfulness during 
meditation retreats as well as in daily life.  During meditation, 
yogis can overcome pain, stiffness, numbness, itchiness and all 
kinds unpleasant physical sensations by observing them very 
attentively and closely.  Therefore, yogis need not be afraid of 
pain, stiffness or numbness because these are “good friends” 
who can help yogis to attain the ultimate cessation of suffering.  
If yogis observe the pain energetically, precisely and closely, it 
may seem more severe because they know it more and more 
clearly.  When yogis have comprehended the unpleasantness of 
this painful sensation, they will not identify it with themselves 
because the sensation is perceived as just a natural process of 
mental phenomena.  Yogis are not attached to the painful 
sensation as “I” or “mine” or a “person” or a “being.”  In this 
way, they can eradicate the wrong view of a soul, a self, a 
person, a being, an “I” or a “You” (Sakkāya diṭṭhi or Atta 
diṭṭhi).   

4. Việc Vượt Qua Nỗi Khổ Đau Thể Chất. 
Quả phúc lợi thứ tư là việc vượt qua sự khổ đau về thể chất.  

Sự khổ đau về thể chất thì được biết đến là Khổ Đau ở trong 
trường hợp đặc biệt nầy.   

Sự khổ đau về thể chất chẳng hạn như là sự đau đớn, sự 
cứng đờ, sự ngứa ngáy, sự tê cứng và v.v. có thể được vượt qua 
bằng với việc Chánh Niệm trong thời gian những khóa tu tĩnh 
tâm thiền định cũng như trong đời sống bình nhật.  Trong thời 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     49   

 
 

gian thiền định, các hành giả có thể vượt qua sự đau đớn, sự 
cứng đờ, sự tê cứng, sự ngứa ngáy và tất cả các thể loại cảm giác 
bất duyệt ý thuộc về thể chất bằng với việc quan sát chúng một 
cách chuyên tâm và một cách chặt chẽ.  Do đó, các hành giả 
không nhất thiết phải sợ hãi về sự đau đớn, sự cứng đờ hoặc sự 
tê cứng, bởi vì đây là “những hảo bằng hữu,” là những người mà 
có thể giúp các hành giả thành đạt được việc chấm dứt cùng tột 
của sự khổ đau.  Nếu như các hành giả quan sát sự đau đớn một 
cách đầy nghị lực, một cách chuẩn xác, và một cách chặt chẽ, thì 
nó có vẻ như càng khốc liệt hơn bởi vì họ càng lúc càng biết về 
nó càng rõ ràng hơn.  Khi các hành giả đã liễu tri được sự bất 
duyệt ý của cái cảm giác đau đớn nầy, thì họ sẽ không tự đồng 
cảm với nó bởi vì cái cảm thọ đã được cảm nhận chỉ là một quá 
trình cố nhiên của các hiện tượng về tinh thần.  Các hành giả đã 
không dính mắc vào cái cảm thọ đau đớn như là “Tôi” hoặc “của 
Tôi” hoặc “một người” hoặc một “hữu tình.”  Trong phương 
thức nầy, họ có thể đoạn tận kiến giải sai lầm (tà kiến) về một 
linh hồn, một tự ngã, một con người, một hữu tình, một “Tôi” 
hoặc một “Anh” (Hữu Thân Kiến hoặc Ngã Kiến).  

 
When the root of all kinds of defilements, i.e. Sakkāya 

diṭṭhi or Atta diṭṭhi, has been destroyed, yogis are sure to attain 
the First Path or first stage of enlightenment, Sotāpatti Magga.  
Then they can proceed with their practice to attain the three 
higher stages of the Path and Fruition.  That is why I say that 
unpleasant physical sensations such as pain, stiffness and 
numbness are yogis’ “good friends” who can help them to attain 
the cessation of suffering.  In other words, this numbness or any 
painful sensation is a good condition leading to the door of 
Nibbāna. 

When yogis feel pain, they should feel lucky.  Pain is the 
most valuable object of meditation because it attracts the 



50      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

“noting mind” can concentrate on it deeply and be absorbed in 
it.  When the mind is completely absorbed in the painful 
sensation, yogis will no longer be aware of their bodily form or 
themselves.  It means they are realizing the Sabhāva lakkhaṇa 
or the individual characteristic of the painful sensation 
(Dukkha vedana).  Proceeding with the practice, yogis will be 
able to realize the common characteristics of mental and 
physical phenomena, that is to say, the nature of impermanence, 
suffering, and no soul or no self.  Then that will lead them to the 
progressive Vipassanā insight until the cessation of all kinds of 
sufferings.  So yogis should feel lucky if they have pain.  

In Burma, some yogis, having no more pain at the third 
stage of insight, were not satisfied with their practice because 
they missed the pain that helped improve their concentration.  
So, they even purposely created pain by folding their legs under 
themselves and pressing them hard.  They were looking for their 
“good friend” who could lead them to the cessation of suffering.  

Khi gốc rễ của tất cả các thể loại của những Pháp uế nhiễm, 
tức là Hữu Thân Kiến hoặc Ngã Kiến, đã bị hủy diệt, thì các 
hành giả chắc chắn sẽ thành đạt được Sơ Đạo hoặc giai đoạn thứ 
nhất của sự giác ngộ, Thất Lai Đạo.  Sau đó họ có thể tiếp tục 
tiến hóa với việc thực hành của mình để thành đạt ba giai đoạn 
cao hơn của Đạo Lộ và Quả Vị.  Đó là lý do tại sao Sư nói rằng 
các cảm giác bất duyệt ý thuộc thể chất chẳng hạn như là sự đau 
đớn, sự cứng đờ và sự tê cứng là “những hảo bằng hữu” của các 
hành giả, là những người mà có thể giúp cho họ thành đạt được 
việc chấm dứt của sự khổ đau.  Nói cách khác, sự tê cứng hoặc 
bất luận cảm thọ đau đớn nào là một điều kiện tốt đang dắt dẫn 
đến ngưỡng cửa của Níp Bàn.  

Khi các hành giả cảm thọ đau đớn, họ sẽ cảm thấy may 
mắn.  Sự đau đớn là một đối tượng hết sức có giá trị của thiền 
định bởi vì nó thu hút “tâm thức đang chú niệm” để lưu lại với 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     51   

 
 

nó trong một thời gian hết sức lâu dài.  Tâm thức đang chú niệm 
có thể định thức vào nó một cách thâm niệm và đã được an chỉ 
ở trong nó.  Khi tâm thức đã hoàn toàn an chỉ vào trong cái cảm 
giác đau đớn, các hành giả sẽ không còn tỉnh giác vào cái hình 
thể của bản thân hay là chính họ.  Nó có ý nghĩa là họ đang 
chứng tri Thực Tính Đặc Tướng hoặc Cá Biệt Tướng của cái 
cảm thọ đau đớn (Khổ Thọ).  Trình tự với việc thực hành, các 
hành giả sẽ có khả năng để chứng tri những Phổ Thông Tướng 
của các hiện tượng thuộc tinh thần và thể chất, có nghĩa là, thực 
tính của sự không thường tồn (vô thường), sự khổ đau (khổ đau), 
và không có linh hồn hoặc không có tự ngã (vô ngã).  Thế rồi 
điều ấy sẽ dắt dẫn họ đi đến việc tiến hóa Minh Sát Trí cho đến 
khi việc chấm dứt mọi thể loại của những nỗi khổ đau.  Vì vậy, 
các hành giả nên cảm thấy may mắn nếu như họ có sự đau đớn.  

Trong nước Miến Điện, một vài hành giả, đã không còn có 
đau đớn ở giai đoạn thứ ba của tuệ giác, thì đã không có hài lòng 
với việc thực hành của mình bởi vì họ đã mất đi nỗi đau đớn mà 
đã giúp cải thiện sự định thức của họ.  Vì thế, họ thậm chí đã 
chủ tâm tạo ra sự đau đớn bằng cách gấp đôi chân ở dưới bản 
thân của mình và ép cứng chúng lại.  Họ đang tìm kiếm “hảo 
bằng hữu” là người mà có thể dắt dẫn họ đến việc chấm dứt của 
sự khổ đau.   

 
5. Overcoming Grief. 

The fifth benefit is overcoming of grief.  Here, grief means 
mental suffering.  Mental suffering is known as Domanassa in 
Pāḷi.  When yogis feel unhappy, they should observe that 
unhappiness insistently, attentively and very closely as 
“unhappy, unhappy.”  If they feel depressed, that depression 
must be observed very attentively and perseveringly.  When 
mindfulness becomes powerful, the unhappiness and depression 
will cease to exist. 



52      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

In a full retreat, yogis can do away with grief when 
mindfulness is developed effectively.  Mental suffering is 
exterminated, done away with, by mindfulness.  So the 
overcoming of mental suffering is the fifth benefit of mindfulness 
meditation.   

5. Việc Vượt Qua Nỗi Sầu Ưu Não. 
Quả phúc lợi thứ năm là việc vượt qua nỗi sầu ưu não.  Tại 

đây, nỗi sầu ưu não có nghĩa là sự khổ đau về tinh thần.  Sự khổ 
đau về tinh thần thì đã được biết là Ưu Thọ ở trong Pāḷi ngữ.  
Khi các hành giả cảm thấy không vui, họ nên quan sát điều bất 
hạnh ấy một cách kiên quyết, chuyên tâm và hết sức chặt chẽ 
như vầy “bất hạnh à, bất hạnh à.”  Nếu như họ cảm thấy bị trầm 
uất, thì sự trầm cảm ấy cần phải được quan sát một cách hết sức 
chuyên tâm và một cách kiên trì.  Khi Chánh Niệm trở nên dũng 
mãnh, thì sự bất hạnh và sự trầm cảm sẽ chấm dứt hiện hữu. 

Trong một trọn khóa tu tĩnh tâm, các hành giả có thể loại 
trừ nỗi sầu ưu não khi Chánh Niệm đã phát triển một cách có 
hiệu quả.  Sự khổ đau về tinh thần đã được diệt tuyệt, đã được 
loại trừ, bằng với Chánh Niệm.  Vì vậy, việc vượt qua sự khổ 
đau về tinh thần là quả phúc lợi thứ năm của thiền định Chánh 
Niệm. 

 
So Dukkha is physical suffering and Domanassa is mental 

suffering.  When yogis have some experience in the meditation 
practice, they can overcome their mental and physical suffering 
to a large extent.  Actually, even the Buddha and Arahants 
cannot overcome physical suffering permanently before 
Parinibbāna.  However, their minds are by no means afflicted 
with any kind of suffering.  This is why they are said to be free 
from mental and physical sufferings even before Parinibbāna.  
As for yogis, they can overcome or reduce mental suffering to 
some extent by noting it carefully.  Their minds also won’t be 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     53   

 
 

afflicted with physical pain at the moment when they aware of 
pain as pain without identifying it as “I” or “mine”.  In this 
sense, yogis are also considered to be free from mental and 
physical sufferings.  Moreover, there is evidence that some yogis 
were totally cured of some chronic diseases during their 
intensive practice.  For sure, yogis will no longer be afflicted 
with any kind of suffering when they can develop mindfulness 
and reach the 3rd stage of enlightenment.  

Vì vậy, khổ đau là sự khổ đau về thể chất và ưu thọ là sự 
khổ đau về tinh thần.  Khi các hành giả đã có một vài trải nghiệm 
trong việc thực hành thiền định, thì họ có thể vượt qua sự khổ 
đau về tinh thần và thể chất đến một mức độ rộng lớn.  Thực tế 
là, chí đến Đức Phật và các bậc Vô Sinh không thể nào vượt qua 
sự khổ đau về thể chất một cách thường luôn trước khi Viên 
Tịch Níp Bàn.  Tuy nhiên, những tâm thức của các Ngài thì 
tuyệt nhiên không bị phiền nhiễu với bất luận thể loại nào của 
sự khổ đau.  Đây là lý do tại sao các Ngài đã nói rằng đã được 
giải thoát khỏi những nỗi khổ đau về tinh thần và thể chất ngay 
cả trước khi Viên Tịch Níp Bàn.  Về các hành giả, thì họ có thể 
vượt qua hoặc làm giảm bớt sự khổ đau về tinh thần đến một vài 
mức độ bằng với việc chú niệm một cách cẩn trọng.  Những tâm 
thức của họ cũng sẽ không có bị phiền nhiễu với nỗi đau đớn về 
thể xác ngay tại khoảnh khắc khi họ đã tỉnh giác vào nỗi đau đớn 
là nỗi đau đớn mà không có sự đồng cảm nó là “Tôi” hoặc “của 
Tôi.”  Trong ý nghĩa nầy, các hành giả cũng đã được coi như là 
đã được giải thoát khỏi những nỗi khổ đau về tinh thần và thể 
chất.  Hơn nữa, có sự minh chứng rằng một vài hành giả đã hoàn 
toàn được chữa khỏi một số bệnh tật kinh niên trong khoảng thời 
gian thực hành chuyên sâu của họ.  Chắc chắn, các hành giả sẽ 
không còn bị phiền nhiễu với bất luận thể loại nào của sự khổ 
đau khi họ có thể phát triển Chánh Niệm và đạt đến giai đoạn 
thứ ba của sự giác ngộ.  



54      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

  
6. Enlightenment. 

The sixth benefit is the attainment of enlightenment, the 
Path and Fruition (Magga and Phala).  In Buddhism, there are 
four stages of enlightenment which a yogi can attain through his 
mindfulness meditation after he has completed all the thirteen 
Vipassanā insights.  The first stage is known as Sotāpatti 
Magga. The second stage is known as Sakadāgāmi Magga.  The 
third stage is known as Anāgāmi Magga.  And the fourth stage 
is known as Arahatta Magga.  All these four stages of 
enlightenment can be attained when yogis have thoroughly 
realized Anicca (impermanence), Dukkha (suffering), and 
Anatta (non – self) of bodily and mental phenomena. 

Theoretically, it’s easy to explain the attainment of these 
four stages of enlightenment but in practice it’s very difficult to 
achieve.  These difficulties must be overcome with perseverance.  
When yogis devote enough time and effort to their mindfulness 
meditation, they will attain at least the First Path, Sotāpatti 
Magga.   

6. Sự Giác Ngộ. 
Quả phúc lợi thứ sáu là việc thành đạt sự giác ngộ, Đạo Lộ 

và Quả Vị (Đạo và Quả).  Ở trong Phật Giáo, thì có bốn giai 
đoạn của sự giác ngộ mà một hành giả có thể thành đạt thông 
qua việc thiền định Chánh Niệm của mình sau khi vị ấy đã được 
hoàn thành tất cả mười ba Minh Sát Trí.  Giai đoạn thứ nhất thì 
được biết đến là Thất Lai Đạo (Tu Đà Hườn Đạo).  Giai đoạn 
thứ hai thì được biết đến là Nhất Lai Đạo (Tư Đà Hàm Đạo).  
Giai đoạn thứ ba thì được biết đến là Bất Lai Đạo (A Na Hàm 
Đạo).  Và giai đoạn thứ tư thì được biết đến là Vô Sinh Đạo (A 
La Hán Đạo).  Tất cả bốn giai đoạn nầy của sự giác ngộ thì có 
thể được thành đạt khi các hành giả đã chứng tri một cách triệt 
để về Vô Thường (sự không thường tồn), Khổ Đau (sự khổ 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     55   

 
 

đau), và Vô Ngã (không tự ngã) của các hiện tượng thuộc thể 
chất và tinh thần.  

Về mặt lý thuyết, thì thật là dễ dàng để giải thích việc thành 
đạt bốn giai đoạn nầy của sự giác ngộ, thế nhưng trong phần thực 
hành thì rất là khó để chứng đạt được.  Những khó khăn nầy thì 
cần phải được vượt qua với sự kiên trì.  Khi các hành giả dành 
thời gian tới mức cần thiết và nỗ lực cho việc thiền định Chánh 
Niệm của mình, thì họ sẽ thành đạt ít nhất là Sơ Đạo, Thất Lai 
Đạo (Tu Đà Hườn Đạo).  

 
A yogi who has attained Sotāpattimagga ñāṇa, the first 

stage of the enlightenment, is called a Sotāpanna.  He has 
uprooted Sakkāya diṭṭhi (the illusory sense of a person, a being, 
a self or a soul), Vicikkicchā (skeptical doubt about the Triple 
Gem), and Sīlabbata parāmāsa diṭṭhi, the wrong view that rites 
and ritual can lead one to the cessation of suffering, Nibbāna, 
as some people believe.  Moreover, a Sotāpanna will never kill 
any beings, never take what is not given by the owner, always 
refrains from all sexual misconducts such as adultery, abstains 
from telling lies all the time, and never takes any intoxicants.  
These five precepts are naturally observed by the Sotāpanna 
and are, therefore, called Ariyakanta Sīla (the Sīla cherished 
by Noble Ones).  That is why a Sotāpanna will never be reborn 
in the four woeful states after he or she dies.   

Một hành giả mà đã thành đạt Tuệ Thất Lai Đạo, giai 
đoạn thứ nhất của sự giác ngộ, đã được gọi là một Bậc Quả Thất 
Lai.  Vị ấy đã nhổ bật gốc rễ Hữu Thân Kiến (ý niệm huyễn 
hoặc về một con người, một hữu tình, một tự ngã, hoặc một linh 
hồn), Hoài Nghi (sự nghi ngờ thắc mắc về Tam Bảo) và Giới 
Cấm Thủ (Giới Chấp Tiện Thị Kiến Thủ), kiến giải sai lầm rằng 
các nghi lễ và những lễ tục có thể dắt dẫn người ta đến việc chấm 
dứt của sự khổ đau, Níp Bàn, như một số người tin tưởng.  Hơn 



56      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

nữa, một Bậc Quả Thất Lai sẽ không bao giờ sát mạng bất luận 
một hữu tình nào, không bao giờ lấy cái chi mà không được cho 
do bởi chủ nhân, luôn luôn tự kiểm thúc tất cả mọi tính dục tà 
hạnh chẳng hạn như là tội thông gian, thường luôn tránh xa việc 
vọng ngữ, và không bao giờ dùng bất luận chất làm nhiễm say 
nào.  Những năm điều học giới nầy đã được thọ trì một cách 
thường nhiên do bởi Bậc Quả Thất Lai và, vì thế, đã được gọi 
là Thuận Thánh Giới (Giới Luật đã được chăm sóc trìu mến 
do bởi các Bậc Thánh Nhân).  Đó là lý do tại sao một Bậc Quả 
Thất Lai sẽ không bao giờ bị tái tục ở trong bốn trạng thái thống 
khổ (Tứ Khổ Thú) sau khi ông ấy hoặc bà ấy đã mệnh chung.   

 
7. Nibbāna. 

Then finally yogis realize Nibbāna by mindfulness 
meditation.  Nibbāna means the cessation of all kinds suffering.  
When mental suffering as well as physical suffering cease to 
exist then that state is known as Nibbāna. 

Suffering is all about mind and body and is generated by 
mental defilements, mainly by delusion and attachment (Avijjā, 
Taṇhā).  All kinds of suffering, mental and physical, cease to 
exist when we have eradicated all mental defilements by means 
of mindfulness meditation.  So the attachment of the cessation of 
suffering, Nibbāna, is the seventh benefit of mindfulness 
meditation. 

The Buddha began the Mahāsatipaṭṭhāna Sutta with the 
above – mentioned seven benefits of mindfulness meditation.  So 
yogis are sure to acquire these seven benefits if they put 
strenuous effort into their practice.    

7. Níp Bàn. 
Thế rồi, cuối cùng thì bằng với thiền định Chánh Niệm các 

hành giả chứng tri Níp Bàn.  Níp Bàn có nghĩa là việc chấm dứt 
hết mọi thể loại của sự khổ đau.  Khi sự khổ đau về tinh thần 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     57   

 
 

cũng như sự khổ đau về thể chất chấm dứt hiện hữu thời bấy giờ 
trạng thái ấy đã được biết đến là Níp Bàn.   

Sự khổ đau là tất cả về tâm thức và thể xác và đã được tạo 
ra do bởi những Pháp uế nhiễm tinh thần, chủ yếu là sự si mê và 
sự dính mắc (Vô Minh, Ái Dục).  Tất cả các thể loại của sự khổ 
đau, tinh thần và thể chất, chấm dứt hiện hữu khi chúng ta đã 
đoạn tận tất cả các Pháp uế nhiễm tinh thần do nhờ vào thiền 
định Chánh Niệm.  Vì vậy, sự thành đạt của việc chấm dứt của 
sự khổ đau, Níp Bàn, là quả phúc lợi thứ bẩy của thiền định 
Chánh Niệm. 

Đức Phật đã bắt đầu bài Kinh Đại Niệm Xứ với bẩy quả 
phúc lợi đã vừa nêu lên ở phía trên của thiền định Chánh Niệm.  
Vì vậy, các hành giả chắc chắn sẽ dĩ đắc được bẩy quả phúc lợi 
nầy nếu như họ gia công nỗ lực ngoan cường vào việc thực hành 
của mình.  

 
We are lucky because we believe in the Buddha who is 

enlightened and who teaches the right way which leads to the 
cessation of suffering.  But we should not be complacent.  In the 
Pāḷi texts, there is a simile: 

Suppose, for example, there is a great pond full of clear 
water with many lotus flowers in it.  A traveler, whose hands are 
dirty, knows that if he washes them in the pond, they will be 
clean.  But though he knows that, if he continues his journey 
without going to the pond to wash his hands, they are still dirty. 

Chúng ta may mắn bởi vì chúng ta có niềm tin vào Đức 
Phật, Ngài là bậc đã giác ngộ và là bậc đã chỉ dạy con đường 
chân chính mà dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau.  Tuy 
nhiên chúng ta không nên tự mãn.  Trong các văn bản kinh điển 
Pāḷi ngữ, có một thí dụ:  

Giả sử, tỷ dụ là, có một cái ao rất lớn đầy nước trong vắt 
với rất nhiều hoa sen ở trong đó.  Một du khách, mà đôi tay thì 



58      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

bẩn thỉu, biết rằng nếu như ông ấy rửa chúng ở trong cái ao, thì 
chúng sẽ được sạch sẽ.  Thế nhưng dù cho ông ấy hiểu biết điều 
ấy, mà nếu như ông ấy tiếp tục cuộc hành trình của mình mà 
không có đi tới cái ao để rửa đôi tay của ông ấy, thì chúng cũng 
vẫn bẩn thỉu.  

 
Then the question was asked in the text: “If he passes the 

pond and his hands remain dirty, who is to be blamed for that, 
the pond or the man?” Obviously, the man.  Though he knew he 
could wash the dirt away in the pond, he did not do it.  Therefore, 
he is to be blamed.  The Buddha teaches us the way of 
mindfulness. If we know the way but do not practice this 
mindfulness meditation, we will not get rid of suffering.  If we do 
not get rid of suffering, who should be blamed?  The Buddha, 
the way of mindfulness, or us?  Yes, we should be blamed for it.  
If we practice this mindfulness meditation with strenuous effort, 
we will purify ourselves from all defilements and get rid of 
suffering by obtaining these seven kinds of benefit of mindfulness 
meditation. 

Yogis should remember these seven benefits theoretically 
and experience them practically. 

Thế rồi, câu hỏi đã được nêu lên ở trong đoạn trích dẫn: 
“Nếu như ông ấy đi qua cái ao và đôi tay của ông ấy vẫn bẩn 
thỉu; thì ai là người đã đáng bị khiển trách về điều ấy, cái ao hay 
là nam nhân?”  Rõ ràng là, nam nhân.  Cho dù ông ấy đã biết là 
ông ấy có thể giũ sạch sự bẩn thỉu ở trong cái ao, ông ấy đã 
không làm điều ấy.  Vì vậy, ông ấy đã đáng bị khiển trách.  Đức 
Phật chỉ dạy chúng ta phương thức của Chánh Niệm.  Nếu như 
chúng ta hiểu biết phương thức nhưng không thực hành thiền 
định Chánh Niệm nầy, thì chúng ta sẽ không thoát khỏi sự khổ 
đau.  Nếu như chúng ta không thoát khỏi sự khổ đau, thì ai sẽ 
đáng bị khiển trách?  Đức Phật, phương thức của Chánh Niệm, 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     59   

 
 

hay là chúng ta?  Đúng vậy, chúng ta sẽ đáng bị khiển trách về 
điều ấy.  Nếu như chúng ta thực hành thiền định Chánh Niệm 
nầy với sự nỗ lực ngoan cường, thì bản thân chúng ta sẽ gột rửa 
khỏi tất cả các Pháp uế nhiễm và thoát khỏi sự khổ đau bằng với 
việc đạt được bẩy thể loại quả phúc lợi nầy của thiền định Chánh 
Niệm.  

Các hành giả nên nhớ đến bẩy quả phúc lợi nầy một cách 
duy lý và trải nghiệm chúng một cách thực tiễn.  

 
INSIGHT MEDITATION PRACTICE 

After the Buddha has explained the seven benefits of 
mindfulness, he continued to explain the Four Foundations of 
Mindfulness. Therefore, when we practice Vipassanā 
meditation, we have to follow the Mahāsatipaṭṭhāna Sutta, the 
discourse on the Four Foundations of Mindfulness. 

The Four Foundations of Mindfulness. 
The Four Foundations of Mindfulness are: 

· Kayānupassanā satipaṭṭhāna: mindfulness of body. 
· Vedanānupassanā satipaṭṭhāna: mindfulness of feeling. 
· Cittānupassanā satipaṭṭhāna: mindfulness of 

consciousness. 
· Dhammānupassanā satipaṭṭhāna: mindfulness of 

Dhamma.  
THỰC HÀNH THIỀN ĐỊNH TUỆ GIÁC 

Sau khi Đức Phật đã giải thích bẩy quả phúc lợi của Chánh 
Niệm, Ngài đã tiếp tục để giải thích bốn Nền Tảng của Chánh 
Niệm.  Vì vậy, khi chúng ta thực hành thiền định Minh Sát Tuệ, 
thì chúng ta phải tuân hành theo bài Kinh Đại Niệm Xứ, bài 
Pháp Thoại về bốn Nền Tảng của Chánh Niệm. 

Bốn Nền Tảng của Chánh Niệm. 
Bốn Nền Tảng của Chánh Niệm là: 

· Thân Tùy Quán Niệm Xứ: Chánh Niệm vào xác thân. 



60      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

· Thọ Tùy Quán Niệm Xứ: Chánh Niệm vào cảm giác. 
Tâm Tùy Quán Niệm Xứ: Chánh Niệm vào tâm thức. 

· Pháp Tùy Quán Niệm Xứ: Chánh Niệm vào Pháp. 
  

1. Mindfulness of Body. 
Kayānupassanā satipaṭṭhāna means contemplation of the 

body or mindfulness of any bodily process as it occurs.   
1. Chánh Niệm vào Xác Thân. 

Thân Tùy Quán Niệm Xứ có nghĩa là sự thẩm sát vào xác 
thân hoặc Chánh Niệm về bất luận quá trình nào thuộc về xác 
thân khi nó đang hiện bày. 

 
2. Mindfulness of Feeling. 

Mindfulness of feeling or contemplation of sensation is 
known as Vedanānu passanā satipaṭṭhāna. Here we need to 
explain the two kinds of sensation or feeling: 

1. Kāyika vedanā. 
2. Cetasika vedanā. 

If the feeling or sensation arises depending on physical 
processes, it is known as Kāyika vedanā.  We may translate it 
as physical feeling or sensation.  If the feeling or sensation 
arises depending on mental processes, it is called Cetasika 
vedanā. We way render it as mental feeling or mental sensation.  
Actually, every feeling, every sensation is a mental process, not 
a physical one. 

Feeling or sensation is of three types: 
· Pleasant feeling or sensation (Sukha vedanā). 
· Unpleasant feeling or sensation (Dukkha vedanā). 
· Neutral feeling or sensation (Upekkha vedanā).   

2. Chánh Niệm vào Cảm Giác. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     61   

 
 

Chánh Niệm về cảm giác hoặc sự thẩm sát vào cảm thọ đã 
được biết đến là Thọ Tùy Quán Niệm Xứ.  Tại đây, chúng ta 
cần phải giải thích hai thể loại của cảm thọ hoặc cảm giác:   

1. Thân Cảm Thọ.   
2. Tâm Sở Thọ. 

Nếu như cái cảm giác hoặc cảm thọ khởi sinh tùy thuộc 
vào các quá trình thuộc về thể chất, thì nó đã được biết đến là 
Thân Cảm Thọ.  Chúng ta có thể phiên dịch nó là cái cảm giác 
hoặc cảm thọ thuộc về thể chất.  Nếu như cái cảm giác hoặc cảm 
thọ khởi sinh tùy thuộc vào các quá trình thuộc về tinh thần, thì 
nó đã được gọi là Tâm Sở Thọ.  Chúng ta có thể dịch thuật nó 
là cảm giác tinh thần hoặc cảm thọ tinh thần.  Thực tế là, mọi 
cảm giác, mọi cảm thọ là một quá trình thuộc về tinh thần, không 
phải là một quá trình thuộc thể chất.  

Cảm giác hoặc cảm thọ thì có ở ba thể loại: 
· Cảm giác hoặc cảm thọ duyệt ý (Lạc Thọ). 
· Cảm giác hoặc cảm thọ bất duyệt ý (Khổ Thọ). 
· Cảm giác hoặc cảm thọ trung tính (Xả Thọ).  

 
Pleasant feeling or pleasant sensation is called Sukha 

vedanā in Pāḷi.  Sukha means pleasant and Vedanā feeling or 
sensation.  Unpleasant sensation or unpleasant feeling is called 
Dukkha vedanā.  Dukkha here means unpleasant.  Neutral 
feeling or neutral sensation is called Upekkhā vedanā.  
Upekkhā means neutral, neither pleasant nor unpleasant.  

When pleasant feeling, unpleasant feeling or neutral 
feeling arises, yogis must be mindful of it as it is.  Some yogis 
think that unpleasant feeling should not be observed because it 
is unpleasant.  Actually, all kinds of feeling must be noted very 
attentively as they really occur.  If we do not observe or note the 
pleasant or unpleasant feeling or sensation, we are sure to 
become attached to it or repulsed by it. 



62      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Cảm giác duyệt ý hay cảm thọ duyệt ý thì ở trong Pāḷi ngữ 
được gọi là Lạc thọ.  Lạc có nghĩa là duyệt ý và Thọ có nghĩa 
là cảm giác hoặc cảm thọ.  Cảm thọ bất duyệt ý hay cảm giác bất 
duyệt ý thì được gọi là Khổ thọ.  Khổ ở tại đây có nghĩa là bất 
duyệt ý.  Cảm giác trung tính hoặc cảm thọ trung tính thì được 
gọi là Xả thọ.  Xả có nghĩa là trung tính, không có duyệt ý mà 
cũng không có bất duyệt ý.  

Khi cảm giác duyệt ý, cảm giác bất duyệt ý hay cảm giác 
trung tính khởi sinh, thì các hành giả cần phải có chánh niệm 
vào nó khi nó đang là.  Một số hành giả nghĩ rằng cảm giác bất 
duyệt ý không nên quan sát bởi vì nó là bất duyệt ý.  Thực tế là, 
tất cả các thể loại của cảm giác thì cần phải chú niệm một cách 
chuyên tâm như chúng đang thực sự hiện bày.  Nếu như chúng 
ta không có quan sát hoặc chú niệm cảm giác hoặc cảm thọ duyệt 
ý hay là bất duyệt ý, thì chắc chắn là chúng ta đã trở nên bị dính 
mắc vào nó hay là đã bị đánh bại do bởi nó rồi vậy.  

 
In the beginning of the practice, yogis usually feel mostly 

the unpleasant physical sensations as well as the unpleasant 
mental feelings. When they feel discomfort in their body, then 
unpleasant sensation arises. That unpleasant sensation is called 
Kāyika vedanā because it arises depending on physical 
processes.  

It is natural for yogis to be afraid of unpleasant physical 
sensation which they experience in their meditation practice.  
But painful sensation is not a process that should be feared.  
Pain is a natural process that should be thoroughly understood 
by being aware of it as it really occurs. When yogis can observe 
pain successfully with persistent effort, they can realize its true 
nature – the specific and general characteristics of pain.  Then 
the penetrating insight into the true nature of that pain or 
unpleasant sensation will lead yogis to the higher stages of 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     63   

 
 

insight.  Eventually, they could attain enlightenment by 
developing the mindfulness of this painful sensation. 

Vào giai đoạn bắt đầu của việc thực hành, các hành giả 
thường cảm thấy phần lớn là các cảm thọ bất duyệt ý về thể chất 
cũng như các cảm giác bất duyệt ý về tinh thần. Khi họ cảm thấy 
khó chịu ở trong cơ thể của họ, bấy giờ cảm thọ bất duyệt ý khởi 
sinh.  Cảm thọ bất duyệt ý ấy thì được gọi là Thân cảm thọ bởi 
vì nó khởi sinh tùy thuộc vào các quá trình về thể chất. 

Lẽ thường nhiên đối với các hành giả tất phải sợ hãi cái 
cảm thọ bất duyệt ý mà họ trải nghiệm trong việc thực hành thiền 
định của họ.  Thế nhưng cảm thọ đau đớn chẳng là một quá trình 
mà đáng phải sợ hãi.  Sự đau đớn là một quá trình thường nhiên 
mà cần phải được tuệ tri một cách triệt để bằng cách có được 
tỉnh giác vào nó khi nó đang thực sự hiện bày.  Khi các hành giả 
có thể quan sát sự đau đớn một cách thành tựu viên mãn với sự 
nỗ lực kiên trì, thì họ có thể chứng tri được chân thực tính của 
nó – Biệt và Tổng Tướng của sự đau đớn.  Bấy giờ tuệ giác đang 
thẩm thấu vào chân thực tính của sự đau đớn ấy hay là cảm thọ 
bất duyệt ý sẽ dắt dẫn các hành giả đến những giai đoạn cao hơn 
của tuệ giác.  Cuối cùng thì, họ đã có thể thành đạt sự giác ngộ 
bằng với việc phát triển Chánh Niệm vào cảm thọ đau đớn nầy.  

 
On the other hand, when yogis have a pleasant feeling or 

sensation, they may become attached to it.  If yogis practice 
strenuously and perseveringly, their concentration will become 
deep and strong.  When their concentration becomes deep and 
strong, they feel happy and experience rapture because their 
mind is, at that moment, quite free from all defilements such as 
greed, hatred, delusion, conceit and so on.  The persevering 
yogis have attained a very good stage of insight because their 
mind is now calm, tranquil and serene.  If the yogis enjoy it and 
are satisfied with that they are experiencing, it means they are 



64      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

attached to it.  As a result, they cannot progress to the higher 
stages of insight.  Such an experience can happen in the earlier 
or immature part of the fourth stage of insight.  

Mặt khác, khi các hành giả có cảm giác hoặc cảm thọ duyệt 
ý, họ có thể trở nên đã bị dính mắc vào nó.  Nếu như các hành 
giả thực hành một cách ngoan cường và một cách kiên trì, thì sự 
định thức của họ sẽ trở nên thâm niệm và mạnh mẽ.  Khi sự định 
thức của họ trở nên thâm niệm và mạnh mẽ, thì họ cảm thấy 
hạnh phúc và trải nghiệm được lạc bất khả chi bởi vì tâm thức 
của họ, ngay tại khoảnh khắc ấy, hoàn toàn thoát khỏi tất cả các 
Pháp uế nhiễm chẳng hạn như là lòng tham lam, sự sân hận, sự 
si mê, sự kiêu mạn và v.v.  Các hành giả kiên trì đã thành đạt 
được một giai đoạn hết sức tốt đẹp của tuệ giác bởi vì tâm thức 
của họ bây giờ là an tịnh, tĩnh lặng và thanh thản.  Nếu như các 
hành giả vui thích nó và đã hài lòng với những gì mà họ đã đang 
trải nghiệm, điều đó có nghĩa là họ đã bị dính mắc vào nó.  Kết 
quả là, họ không có thể tiến hóa đến các giai đoạn cao hơn của 
tuệ giác.  Một trải nghiệm như vậy có thể xẩy ra trong phần ban 
đầu hoặc bất thuần thục ở giai đoạn thứ tư của tuệ giác.   

 
So, yogis should observe and be mindful of whatever 

experience they have encountered at this stage.  They must not 
analyze it or think about it.  Instead, they must be aware of the 
experience as it really occurs in order to realize that this 
experience of the mental process or mental state is subject to 
impermanence.  Whenever yogis note, they find that the 
experience is not everlasting.  When the “noting mind” becomes 
constant, sustained and powerful, it penetrates into the nature 
of the experience, i.e. the mental state.  The mind begins to 
realize that the experience has disappeared.  Whenever it arises, 
the mind notes it, and again it disappears.  Yogis then realize 
that this pleasant feeling is impermanent (Anicca) through their 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     65   

 
 

own experience of the Dhamma.  Here, Dhamma means mental 
as well as physical phenomena.  Because yogis have realized 
that the pleasant feeling or sensation is impermanent, they will 
not be attached to it.  Attachment will not arise when yogis 
rightly understand the true nature of pleasant experience.  

Vì vậy, các hành giả cần phải quan sát và có chánh niệm 
vào bất luận điều trải nghiệm nào mà họ đã có tiếp xúc ở tại giai 
đoạn nầy.  Họ không cần phải phân tích hoặc nghĩ suy về nó.  
Thay vào đó, họ cần phải tỉnh giác vào sự trải nghiệm khi nó 
đang thực sự hiện bày nhằm để chứng tri được rằng sự trải 
nghiệm nầy thuộc quá trình về tinh thần hoặc trạng thái tinh thần 
thì không tránh khỏi sự không thường tồn (vô thường).  Bất luận 
khi nào các hành giả chú niệm, họ thấy rằng sự trải nghiệm là 
không vĩnh hằng.  Khi “tâm thức đang chú niệm” trở nên kiên 
định, được bền vững và dũng mãnh; nó thẩm thấu vào thực tính 
của sự trải nghiệm, tức là trạng thái tinh thần.  Tâm thức bắt đầu 
chứng tri rằng sự trải nghiệm đã biến mất.  Bất luận khi nào nó 
khởi sinh, tâm thức chú niệm vào nó, và nó lại biến mất.  Các 
hành giả bấy giờ chứng tri rằng cái cảm giác duyệt ý nầy là 
không thường tồn (vô thường) thông qua sự trải nghiệm của 
chính họ về Pháp.  Ở tại đây, Pháp có nghĩa là các hiện tượng 
về tinh thần cũng như về thể chất.  Bởi vì các hành giả đã chứng 
tri được rằng cái cảm giác hoặc cảm thọ duyệt ý là không thường 
tồn (vô thường), và họ sẽ không bị dính mắc vào nó.  Sự dính 
mắc sẽ không có khởi sinh một khi các hành giả tuệ tri một cách 
chân chính chân thực tính của sự trải nghiệm duyệt ý.  

 
With this understanding, yogis just continue to observe 

whatever they are experiencing at this stage.  They will not 
become attached to it if they observe their experience very 
attentively and energetically.  When yogis notes it attentively 
and persistently, that happiness or tranquility or serenity will 



66      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

not be manifested in his mind very distinctly.  What they realize 
at that moment is just feeling that arises and passes away.  Then 
another feeling arises and passes away.  Yogis will not 
differentiate between pleasant and unpleasant feelings; thereby, 
they become detached from their experience and proceed to 
practice for a higher stage of insight.  Only then, can they go 
beyond this stage of insight. 

Với tuệ tri nầy, các hành giả chỉ có tiếp tục để quan sát bất 
luận điều chi mà họ đang trải nghiệm ở ngay tại giai đoạn nầy.  
Họ sẽ không có trở nên bị dính mắc vào nó nếu như họ quan sát 
sự trải nghiệm của mình một cách hết sức chuyên tâm và đầy 
nghị lực.  Khi các hành giả chú niệm nó một cách chuyên tâm 
và một cách kiên trì, niềm hạnh phúc ấy hoặc sự tĩnh lặng hoặc 
sự thanh thản sẽ không có được biểu hiện ở trong tâm thức của 
vị ấy một cách hết sức đặc thù.  Những gì mà họ chứng tri ngay 
tại khoảnh khắc ấy chỉ là cái cảm giác khởi sinh và diệt vong.  
Thế rồi cái cảm giác khác khởi sinh và diệt vong.  Các hành giả 
sẽ không phân biệt được giữa những cảm giác duyệt ý và bất 
duyệt ý; do đó, họ trở nên tách rời ra khỏi sự trải nghiệm của họ 
và tiếp tục tiến hóa để thực hành cho một giai đoạn cao hơn của 
tuệ giác.  Chỉ như thế, họ mới có thể vượt qua giai đoạn nầy của 
tuệ giác.  

 
Chain of Cause and Effect. 

When attachment (Taṇhā) does not arise, grasping 
(Upādāna) will not arise.  When grasping does not arise, that is 
to say, when one is fully enlightened, his or her actions no longer 
form any Kamma, wholesome or unwholesome.  The action that 
is caused by grasping is known as Kammabhava. This may be 
wholesome or unwholesome. Wholesome bodily action is 
Kusala kayakamma.  Unwholesome bodily action is Akusala 
kayakamma.  Wholesome verbal action is Kusala vacikamma. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     67   

 
 

Unwholesome verbal action is Akusala vacikamma.  
Wholesome mental action is Kusala manokamma.  
Unwholesome mental action is Akusala manokamma.  These 
actions or Kamma arise through grasping which is the result of 
attachment to pleasant or unpleasant feeling or sensation.    

Một chuỗi dây của Tác Nhân và Hệ Quả. 
Khi sự dính mắc (Ái Dục) không có khởi sinh, thì sự chấp 

trước (Thủ) sẽ không có khởi sinh.  Khi sự chấp trước không có 
khởi sinh, có nghĩa là, khi người ta hoàn toàn đã giác ngộ, những 
hành động của ông ấy hoặc bà ấy sẽ không có hình thành bất 
luận Nghiệp Lực nào, tịnh hảo hay là vô tịnh hảo.  Hành động 
mà đã được tạo ra do bởi sự chấp trước thì được biết đến là 
Nghiệp Hữu.  Điều nầy có thể là tịnh hảo hoặc vô tịnh hảo.  
Hành động tịnh hảo về xác thân là Thân Hành Thiện Nghiệp 
Lực.  Hành động vô tịnh hảo về xác thân là Thân Hành Bất 
Thiện Nghiệp Lực.  Hành động tịnh hảo về lời nói là Ngữ Hành 
Thiện Nghiệp Lực.  Hành động vô tịnh hảo về lời nói là Ngữ 
Hành Bất Thiện Nghiệp Lực.  Hành động tịnh hảo về tinh thần 
là Ý Hành Thiện Nghiệp Lực.  Hành động vô tịnh hảo về tinh 
thần là Ý Hành Bất Thiện Nghiệp Lực.  Những hành động nầy 
hoặc Nghiệp Lực khởi sinh thông qua sự chấp trước mà đó là 
hệ quả của sự dính mắc vào cái cảm giác hoặc cảm thọ duyệt ý 
hay là bất duyệt ý.  

 
When any bodily, verbal or mental action is carried out, it 

becomes a cause.  This cause has its result which may occur in 
this life or future lives.  So in this way, a being is reborn again 
through his wholesome or unwholesome action.  That Kamma 
is formed by grasping, which has attachment as its root.  
Attachment, in turn, is conditioned through feeling or sensation, 
Vedana.  In this way, a being has to be reborn in the next 



68      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

existence to experience a variety of suffering because he does 
not observe his pleasant feelings. 

If yogis fail to observe feelings, they will get attached to 
them.  This attachment will bind them to the Chain of Dependent 
Origination (Paṭiccasamuppāda) or to the torturous cycle of 
births and death.  That is why the Buddha teaches us to be 
mindful of any kind of feeling or sensation whether pleasant, 
unpleasant or neutral.  

Khi bất luận hành động nào về xác thân, lời nói hoặc tinh 
thần đã hoàn tất, thì nó trở thành một tác nhân.  Tác nhân nầy có 
hệ quả của nó mà có thể là hiện bày chính ngay trong kiếp sống 
nầy hoặc trong những kiếp sống vị lai.  Vì vậy ở trong phương 
thức nầy, một hữu tình được tục sinh trở lại thông qua hành động 
tịnh hảo hoặc vô tịnh hảo của mình.  Nghiệp Lực ấy đã được 
hình thành do bởi sự chấp trước, mà đã có sự dính mắc là gốc rễ 
của nó.  Sự dính mắc, lần lượt, phụ thuộc vào điều kiện từ hệ 
quả cảm giác hoặc cảm thọ, Thọ.  Trong phương thức nầy, một 
hữu tình phải bị tái tục ở trong kiếp sống kế tiếp để trải nghiệm 
muôn vàn khổ đau bởi vì ông ấy không có quan sát các cảm giác 
duyệt ý của mình.  

Nếu như các hành giả thiếu năng lực để quan sát các cảm 
giác, thì họ sẽ bị dính mắc vào chúng.  Sự dính mắc nầy sẽ thúc 
phược họ vào Chuỗi Dây Tùy Thuộc Căn Nguyên (Liên Quan 
Tương Sinh) hoặc vào chu trình bức hại của sinh và tử (vòng 
sinh tử luân hồi).  Đó là lý do tại sao Đức Phật chỉ dạy chúng ta 
phải có chánh niệm vào bất luận thể loại nào của cảm giác hoặc 
cảm thọ dù duyệt ý, bất duyệt ý hay là trung tính.  

 
3. Mindfulness of Consciousness. 

The third Foundation of Mindfulness is Cittānupassana 
Satipaṭṭhāna, which means mindfulness of consciousness 
(Citta) and the mental states (Cetasika) that arise with 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     69   

 
 

consciousness.  According to the Abhidhamma, every “mind”, 
so to say, is composed of consciousness and its concomitants.  
Concomitants here mean its associates.  Consciousness never 
arises independently. It arises together with its associates or 
mental states.  In short, whatever, “mind” or whatever 
consciousness or mental state arises, it must be mindfully noted 
or observed as it really occurs.  This is Cittānupassana 
Satipaṭṭhāna.   

3. Chánh Niệm vào Tâm Ý Thức. 
Nền tảng thứ ba của Chánh Niệm là Tâm Tùy Quán Niệm 

Xứ, với ý nghĩa là Chánh Niệm vào Tâm Ý Thức (Tâm) và các 
trạng thái tinh thần (Tâm Sở) mà cùng khởi sinh với Tâm Ý 
Thức.  Theo Tạng Vô Tỷ Pháp, thì mọi “tâm thức,” có nghĩa là, 
đã được cấu thành của Tâm Ý Thức và các bạn tùy của nó.  
Những bạn tùy ở tại đây có nghĩa là các cộng sự của nó.  Tâm Ý 
Thức không bao giờ khởi sinh một cách độc lập.  Nó khởi sinh 
cùng với các cộng sự của nó hoặc các trạng thái tinh thần.  Tóm 
lại, bất luận điều chi, “tâm thức” hoặc bất luận Tâm Ý Thức hoặc 
bất luận trạng thái tinh thần nào mà khởi sinh, nó cần phải được 
chú niệm hoặc phải được quan sát một cách có chánh niệm khi 
nó đang thực sự hiện bày.  Đây là Tâm Tùy Quán Niệm Xứ. 

 
Whatever the mental state may be, it must be noted as it 

really is.  Therefore, when yogis have consciousness with lust or 
attachment, they must be mindful of it as it really is.  If yogis 
have consciousness with anger, they must note it as 
consciousness with anger.  Consciousness with anger can be 
noted as “angry” or “anger” in accordance with the Mahā 
Satipaṭṭhāna Sutta.  When mindfulness is powerful, anger will 
disappear.  Yogis will then realize that anger is not everlasting; 
it arises and passes away.  By observing anger, yogis have two 
kinds of benefit: 



70      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

1. Overcoming of anger. 
2. Realization of the true nature of anger (the arising and 

passing away of anger or the impermanent nature 
(Anicca) of anger.) 

Anger is one of the mental states that can be lead yogis to 
the cessation of suffering if they note it with mindfulness.   

Bất luận trạng thái tinh thần nào mà có thể là chi, nó cần 
phải được chú niệm khi nó đang là thực tại.  Do đó, khi các hành 
giả có Tâm Ý Thức với tham dục hoặc sự dính mắc, thì họ cần 
phải có chánh niệm vào nó khi nó đang là thực tại.  Nếu như các 
hành giả có Tâm Ý Thức với sự sân hận, thì họ cần phải chú 
niệm nó là Tâm Ý Thức với sự sân hận.  Tâm Ý Thức với sự sân 
hận có thể được chú niệm như là “tức giận à” hoặc “sân hận à” 
thể theo đúng với bài Kinh Đại Niệm Xứ.  Khi Chánh Niệm đã 
dũng mãnh, thì sự sân hận sẽ biến mất.  Các hành giả sẽ bấy giờ 
chứng tri rằng sự sân hận là không vĩnh hằng; nó khởi sinh và 
diệt vong.  Bằng với việc quan sát sự sân hận, các hành giả có 
được hai thể loại của quả phúc lợi: 

1. Việc vượt qua sự sân hận. 
2. Sự chứng tri vào chân thực tính của sự sân hận (sự đang 

khởi sinh và đang diệt vong của sự sân hận hoặc thực tính 
không thường tồn (vô thường) của sự sân hận. 

Sự sân hận là một trong những trạng thái tinh thần mà có 
thể dẫn dắt các hành giả đến việc chấm dứt của sự khổ đau nếu 
như họ chú niệm được nó với Chánh Niệm.  

 
4. Mindfulness of Dhamma. 

The fourth Foundation of Mindfulness is 
Dhammānupassanā Satipaṭṭhāna, which means contemplation 
of Dhamma or mindfulness of Dhamma.  Here Dhamma 
includes many caterogies of mental or physical phenomena.  

The first category is the five Nīvaraṇa (hindrances): 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     71   

 
 

1. Kāmacchanda: Sense desire – desire for visible objects, 
sounds, odors, tatstes and tangible objects. 

2. Byāpāda: Anger or ill – will. 
3. Thīna – Middha: Sloth and torpor, sleepiness, mental 

dullness, heaviness. 
4. Uddhacca – Kukkucca: Restlessness of mind, and 

remorse about the failure to have done good and to have 
avoided evil. 

5. Vicikicchā: Doubts. 
So long as the mind is defiled, yogis cannot realize any 

mental process or physical process.  Only when the mind is well 
concentrated on the object of meditation (either mental or 
physical phenomena), is it free from all kinds of hindrances.  
Thus, the mind becomes clear and penetrative, so penetrative 
that is realizes the true nature of mental and physical 
phenomena as they really are.    

4. Chánh Niệm vào Pháp. 
Nền tảng thứ tư của Chánh Niệm là Chánh Niệm vào Pháp 

Tùy Quán Niệm Xứ, với ý nghĩa là việc thẩm sát vào Pháp hoặc 
Chánh Niệm vào Pháp.  Tại đây Pháp bao gồm rất nhiều phạm 
trù của các hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất.  

Phạm trù thứ nhất là Ngũ Triền Cái (những Pháp chướng 
ngại): 

1. Tham Dục: lòng ham muốn dục vọng – ham muốn vào 
các đối tượng trông thấy, các âm thanh, các mùi hơi, các 
khẩu vị và các đối tượng vật chất hữu hình. 

2. Cừu Hận: sự sân hận hoặc lòng cừu hận. 
3. Hôn Thùy: sự giải đãi và thụy miên, sự buồn ngủ, sự trì 

độn tinh thần, sự uể oải chậm chạp. 
4. Trạo Hối: sự phóng dật của tâm thức, và hối hận về việc 

không được thực hiện Thiện Sự và để tránh xa điều xấu 
ác.  



72      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

5. Hoài Nghi: các sự nghi ngờ. 
Chứng nào mà tâm thức đã bị uế nhiễm, thì các hành giả 

không thể nào chứng tri bất luận quá trình nào thuộc về tinh thần 
hay là về thể chất.  Chỉ một khi tâm thức đã khéo định mục vào 
đối tượng của thiền định (hoặc các hiện tượng về tinh thần hay 
là về thể chất), thì nó được thoát khỏi tất cả các thể loại của 
những Pháp chướng ngại.  Như thế, tâm thức trở nên hiển minh 
và thẩm thấu, thẩm thấu rằng nó chứng tri chân thực tính vào các 
hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất khi chúng đang là thực 
tại.  

 
So whenever any one of the five hindrances arises in yogis’ 

mind, they must be aware of it.  For example, when yogis hear a 
sweet song from outside and do not note it, they may get attached 
to the song; they may want to hear and enjoy it repeatedly.  That 
desire to listen to the song is sense desire – Kāmacchanda.  
Therefore, when yogis hear any sweet song, they must note 
“hearing, hearing.”  Still, they may be overwhelmed by the song 
if their mindfulness is not powerful enough.  If yogis know that 
this sense desire for the song can be an obstacle to their progress 
in meditation, they will note it as “desire, desire” until it has 
been destroyed by strong mindfulness.  When the mindfulness 
becomes constant and strong, that desire will disappear.  The 
desire disappears because it has been observed very attentively 
and energetically.  When yogis observe or are mindful of their 
sense desire as it really is, making a mental note “desire, 
desire,” they are following strictly what the Buddha taught in 
the Mahā Satipaṭṭhāna Sutta.  Being mindful in this manner is 
Dhammānupassanā Satipaṭṭhāna or the contemplation of mind 
objects, i.e. contemplation of the hindrances (Nīvaraṇas).  

Vì thế bất luận khi nào một trong năm Pháp chướng ngại 
khởi sinh ở trong tâm thức của các hành giả, thì họ cần phải tỉnh 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     73   

 
 

giác vào nó.  Thí dụ, khi các hành giả nghe một bài hát ngọt ngào 
từ ở bên ngoài và không chú niệm vào nó, thì họ có thể đã bị 
dính mắc vào bài hát, họ có thể muốn được nghe và thưởng thức 
nó nhiều lần.  Lòng ham muốn để được lắng nghe bài hát là lòng 
ham muốn dục vọng, Tham Dục.  Do đó, khi các hành giả nghe 
bất luận bài hát ngọt ngào nào, thì họ cần phải chú niệm “đang 
nghe à, đang nghe à.”  Tuy vậy, họ có thể đã bị khống chế do 
bởi bài hát nếu như chánh niệm của họ không có đủ dũng mãnh.  
Nếu như các hành giả biết rằng lòng ham muốn dục vọng nầy 
đối với bài hát có thể là một chướng ngại cho tiến trình ở trong 
thiền định, thì họ sẽ chú niệm vào nó là “ham muốn à, ham muốn 
à” cho đến khi nó đã hủy diệt bằng với việc chánh niệm mạnh 
mẽ.  Khi Chánh Niệm trở nên kiên định và mạnh mẽ, thì lòng 
ham muốn ấy sẽ biến mất.  Lòng ham muốn biến mất bởi vì nó 
đã bị quan sát một cách hết sức chuyên tâm và một cách nghị 
lực.  Khi các hành giả quan sát hoặc có chánh niệm vào lòng 
ham muốn dục vọng của mình khi nó đang là thực tại, cùng lúc 
thực hiện một sự chú niệm ở trong tâm “ham muốn à, ham muốn 
à”, họ đang tuân hành một cách nghiêm mật những gì mà Đức 
Phật đã giảng dạy ở trong bài Kinh Đại Niệm Xứ.  Đang khi có 
được chánh niệm ở trong cách thức nầy là Pháp Tùy Quán 
Niệm Xứ hoặc là việc thẩm sát vào các Pháp chướng ngại.  

 
Thīna – Middha, sloth and torpor, actually mean 

sleepiness.  Sloth and torpor are a very “old buddy” of yogis.  
When yogis feel sleepy, they are likely to enjoy it.  Usually when 
any other pleasant sensation arises, they are able to observe it.  
But when sleepiness arises, they are unable to be aware of it 
because they like it.  That is why sloth and torpor or sleepiness 
is an “old buddy” of yogis.  It makes them stay longer in the 
cycle of rebirth.  If they are unable to observe sleepiness, they 
cannot overcome it.  Unless yogis have realized the true nature 



74      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

of sloth and torpor or sleepiness, they will be attached to it and 
enjoy it. 

When yogis are sleepy, they should make more strenuous 
effort in their practice.  That means they must observe more 
attentively, energetically and precisely so that they can make 
their mind more active and alert.  When the mind becomes active 
and alert, it will be free from sleepiness.  Then yogis can 
overcome sleepiness. 

Hôn Thùy, sự giải đãi và thụy miên, thực sự có nghĩa là 
sự buồn ngủ.  Sự giải đãi và thụy miên đúng thật là “lão bằng 
hữu” của các hành giả.  Khi các hành giả cảm thấy buồn ngủ, thì 
họ có thể là ưa thích nó.  Thông thường khi bất luận cảm thọ 
duyệt ý nào khác khởi sinh, thì họ có khả năng để quan sát nó.  
Thế nhưng, khi sự buồn ngủ khởi sinh, thì họ không có khả năng 
để tỉnh giác vào nó bởi vì họ ưa thích lấy nó.  Đó là lý do tại sao 
sự giải đãi và thụy miên hoặc sự buồn ngủ là một “lão bằng hữu” 
của các hành giả.  Nó làm cho họ ở lại lâu hơn trong chu trình 
tục sinh.  Nếu như họ không có khả năng để quan sát sự buồn 
ngủ, thì họ không thể nào vượt qua được nó.  Nếu các hành giả 
không có được chứng tri chân thực tính của sự giải đãi và thụy 
miên, thì họ sẽ bị dính mắc vào nó và ưa thích lấy nó.  

Khi các hành giả bị buồn ngủ, thì họ nên gia công nỗ lực 
ngoan cường hơn nữa trong việc thực hành của họ.  Điều ấy có 
nghĩa là họ cần phải quan sát một cách chuyên tâm hơn, một 
cách nghị lực và một cách chuẩn xác để cho họ có thể làm cho 
tâm thức của mình được năng động và tỉnh táo hơn.  Khi tâm 
thức trở nên năng động và tỉnh táo, thì nó sẽ không còn có sự 
buồn ngủ.  Bấy giờ các hành giả có thể vượt qua được sự buồn 
ngủ.  

 
Uddhacca – Kukkucca is the fourth hindrance.  Uddhacca 

is restlessness or distraction, Kukkucca is remorse.  Here 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     75   

 
 

Uddhacca means distraction of the mind, restlessness of the 
mind, wandering of the mind.  When the mind wanders or thinks 
about something else instead of noting the object of meditation, 
it is Uddhacca.  When the mind wanders, yogis must be aware 
of it as it really is.  At the beginning of the practice, yogis may 
not be able to observe it.  They do not even know that the mind 
is wandering.  They think the mind is staying with the object of 
meditation, i.e. the abdominal movements or respiration.  When 
yogis are aware that the mind has wandered, they must note 
“wandering, wandering” or “thinking, thinking.”  That means 
Uddhacca – Kukkucca is observed. 

Trạo Hối là Pháp chướng ngại thứ tư.  Trạo Cử là sự 
phóng dật hoặc sự phân tâm, Hối Hận là sự hối hận (cắn rứt 
lương tâm).  Ở tại đây Trạo Cử có nghĩa là sự phân tâm của tâm 
thức, sự phóng dật của tâm thức, sự hoang du của tâm thức.  Khi 
tâm thức đi hoang du hoặc nghĩ suy về điều gì khác, thay vì là 
đang chú niệm vào đối tượng của thiền định, đó là Trạo Cử.  
Khi tâm thức đi hoang du, các hành giả cần phải tỉnh giác vào 
nó khi nó đang là thực tại.  Vào giai đoạn bắt đầu của việc thực 
hành, các hành giả có thể không có khả năng để quan sát nó.  Họ 
thậm chí không hiểu biết rằng tâm thức thì đang hoang du.  Họ 
nghĩ suy tâm thức thì đang an trú với đối tượng của thiền định, 
tức là các sự chuyển động ở phần bụng hoặc sự điều tức.  Khi 
các hành giả tỉnh giác rằng tâm thức đã đi hoang du, thì họ cần 
phải chú niệm “đang hoang du à, đang hoang du à” hoặc “đang 
nghĩ suy à, đang nghĩ suy à.”  Điều ấy có nghĩa là Trạo Hối đã 
được quan sát. 

 
The fifth hindrance is Vicikicchā, doubt.  Yogis may have 

doubt about the Buddha, the Dhamma, the Saṅgha or about the 
technique of meditation. Whatever doubt arises, it must be very 
attentively observed.  Yogis must be mindful of it as it really is.  



76      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

This is known as Dhammānupassanā Satipaṭṭhāna, 
mindfulness of Dhamma. 

So these are the four Foundations of Mindfulness: 
1. Kayānupassanā satipaṭṭhāna: contemplation of body or 

physical phenomena. 
2. Vedanānupassanā satipaṭṭhāna: contemplation of 

feeling or sensation. 
3. Cittānupassanā satipaṭṭhāna: contemplation of 

consciousness together with its concomitants or 
associates. 

4. Dhammānupassanā satipaṭṭhāna: contemplation of 
Dhamma.  

Pháp chướng ngại thứ năm là Hoài Nghi, sự nghi ngờ.  Các 
hành giả có thể có nghi ngờ về Đức Phật, Giáo Pháp, Tăng Đoàn 
hoặc về kỹ thuật của thiền định.  Bất luận sự nghi ngờ nào mà 
khởi sinh, nó cần phải được quan sát một cách hết sức chuyên 
tâm.  Các hành giả cần phải có chánh niệm vào nó khi nó đang 
là thực tại.  Điều nầy được biết đến là Pháp Tùy Quán Niệm 
Xứ, sự chánh niệm vào Pháp. 

Vì thế, có bốn Nền Tảng của Chánh Niệm: 
1. Thân Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào các hiện 

tượng thuộc về thể xác hoặc thể chất. 
2. Thọ Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào cảm giác hoặc 

cảm thọ. 
3. Tâm Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào Tâm Ý Thức 

cùng với các bạn tùy của nó hoặc các cộng sự (Tâm Sở). 
4. Pháp Tùy Quán Niệm Xứ: sự thẩm sát vào Pháp. 

 
The Four Noble Truths. 

All the teachings of the Buddha are about the Four Noble 
Truths which the Buddha taught in his first sermon, 
Dhammacakkappavatana Sutta or “The Discourse of Turning 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     77   

 
 

the Wheel of the Dhamma.”  So this Vipassanā meditation or 
the Four Foundations of Mindfulness has its basis in the Four 
Noble Truths. 

The Four Noble Truths are as follows: 
· Dukkha sacca: the truth of suffering. 
· Samudaya sacca: the truth of the cause of suffering. 
· Nirodha sacca: the truth of the cessation of suffering. 
· Magga sacca: the truth of the way leading to the cessation 

of suffering.  
Tứ Thánh Đế. 

Tất cả các huấn từ của Đức Phật đều nói về Tứ Thánh Đế 
mà Đức Phật đã giảng dạy ở trong bài thuyết giảng đầu tiên của 
Ngài, Kinh Chuyển Pháp Luân hoặc “Bài Pháp Thoại về 
Chuyển Xoay Bánh Xe Pháp.”  Vì thế, thiền định Minh Sát Tuệ 
hoặc Bốn Nền Tảng của Chánh Niệm đã có phần cơ bản của nó 
ở trong Tứ Thánh Đế.  

· Khổ Đế: chân lý của sự khổ đau. 
· Tập Đế: chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau. 
· Diệt Đế: chân lý về việc chấm dứt của sự khổ đau. 
· Đạo Đế: chân lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của 

sự khổ đau. 
 

1. Dukkhasacca: Nāma and Rūpa. 
The Truth of Suffering, Dukkhasacca, refers to mental and 

physical phenomena, Nāma and Rūpa in Pāḷi.  Both Nāma 
(mental) and Rūpa (physical) arise  dependent on their 
conditions and, therefore, and called conditioned mentality and 
conditioned physicality.   

For example, take the consciousness of seeing.  When we 
see anything visible, consciousness of seeing is present.  It arises 
dependent on four conditions: eyes, visible object, light and 



78      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

attention (Manasikāra).  These four conditions cause the 
consciousness of seeing to arise.  

All of these conditions must be present for any seeing to 
arise.  Although we have eyes but when the eye comes in contact 
with a visible object, and there is no light, the consciousness of 
seeing won’t arise and we can’t see.  If we have eyes, eye 
contact, a visible object, and light, but no attention to the object, 
we simply won’t see it.  In this case, the consciousness of seeing 
will only arise when there is also attention.  

1. Khổ Đế: Danh và Sắc. 
Chân lý của sự khổ đau, Khổ Đế, đề cập đến các hiện 

tượng thuộc về tinh thần và thể chất, Danh và Sắc ở trong Pāḷi 
ngữ.  Cả hai Danh (tinh thần) và Sắc (thể chất) khởi sinh tùy 
thuộc vào các điều kiện của chúng và, do đó, đã được gọi là năng 
lực tinh thần đã tùy thuộc vào điều kiện và đặc tính thể chất đã 
tùy thuộc vào điều kiện.  

Thí dụ, hãy lấy Tâm Nhãn Thức.  Khi chúng ta trông thấy 
bất luận vật chi nhìn thấy được, Tâm Nhãn Thức đang hiện diện.  
Nó khởi sinh tùy thuộc vào bốn điều kiện: đôi mắt, đối tượng 
nhìn thấy được (Cảnh Sắc), ánh sáng và sự chú ý (Tác Ý).  Bốn 
điều kiện nầy là nguyên nhân làm cho Tâm Nhãn Thức khởi 
sinh.  

Tất cả các điều kiện nầy cần phải hiện diện để cho bất luận 
việc trông thấy khởi sinh.  Cho dù chúng ta có đôi mắt, thế nhưng 
đôi mắt đi đến tiếp xúc với đối tượng nhìn thấy được (Cảnh Sắc) 
và lại không có ánh sáng, thì Tâm Nhãn Thức sẽ không có khởi 
sinh và chúng ta không thể nào trông thấy.  Nếu như chúng ta có 
đôi mắt, Nhãn Xúc, một đối tượng nhìn thấy được (Cảnh Sắc), 
và ánh sáng, thế nhưng không có sự chú ý đến đối tượng, thì 
chúng ta thuần túy sẽ không trông thấy nó.  Trong trường hợp 
nầy, Tâm Nhãn Thức cũng chỉ sẽ khởi sinh một khi có sự chú ý.  

 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     79   

 
 

Because the consciousness of seeing has four conditions, 
it is known as conditioned phenomenon.  In Pāḷi, anything 
conditioned is called Saṅkhata.  Any consciousness is 
conditioned, as are all other mental and physical phenomena.  It 
arises and then it passes away.  Why does it pass away ?  
Because it arises.  All conditioned things, Saṅkhata, have the 
nature of arising and passing away and so have the 
characteristic of impermanence (Anicca). 

Whereas, the cessation of suffering, Nibbāna, is 
unconditioned.  There are no conditions or no cause for 
Nibbāna.  That which is unconditioned is called Asaṅkhata.  It 
is also known as Akaraṇa in Pāḷi. “Karaṇa” means a condition, 
and the prefix “A” means no.  So Akaraṇa means 
“unconditioned.”  Nibbāna always exists and stands on its own.  
Because it doesn’t arise, it does not pass away.  Therefore, 
Nibbāna is not impermanent.  It is permanent.  When the 
continuous process of mental and physical phenomena cease to 
be experienced, Nibbāna is experienced. 

In his first sermon, the Buddha taught that Dukkhasacca, 
the Truth of Suffering, is Pariññeyya.  It means the truth that 
must be thoroughly realized. All mental and physical 
phenomena arise and then pass away.  They are impermanent 
(Anicca).  What is impermanent is suffering (Dukkha).  That’s 
why the Buddha said that both mental and physical phenomena 
(Nāma, Rūpa) are the Truth of Suffering.  This truth is to be 
fully understood and realized. 

Vì Tâm Nhãn Thức có bốn điều kiện, thì nó đã được biết 
đến như là hiện tượng đã tùy thuộc vào điều kiện.  Ở trong Pāḷi 
ngữ, bất luận vật chi đã tùy thuộc vào điều kiện thì đã được gọi 
là Hữu Vi Pháp.  Bất luận Tâm Ý Thức nào đã tùy thuộc vào 
điều kiện, thì cũng như tất cả các hiện tượng thuộc về tinh thần 
và thể chất khác vậy.  Nó khởi sinh và rồi nó diệt vong.  Vì sao 



80      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

nó diệt vong ?  Bởi vì nó khởi sinh.  Tất cả các Pháp đã tùy thuộc 
vào điều kiện, Hữu Vi Pháp, thì có thực tính của việc khởi sinh 
và sự diệt vong, và vì thế có đặc tướng của sự không thường tồn 
(vô thường).  

Trong khi đó, việc chấm dứt của sự khổ đau, Níp Bàn, thì 
đã không có điều kiện.  Không có điều kiện hoặc không có 
nguyên nhân đối với Níp Bàn.  Với điều mà đã không có điều 
kiện thì đã được gọi là Vô Vi Pháp.  Nó cũng được biết đến như 
là Vô Vi Bất Động ở trong Pāḷi ngữ.  “Karaṇa” (Chế Tác) có 
nghĩa là “một điều kiện” và tiếp đầu ngữ “A” có nghĩa là 
“không.”  Vì thế, “Akaraṇa” có nghĩa là “không có điều điện.”  
Níp Bàn thường luôn hiện hữu và tùy thuộc vào chính nó.  Vì 
nó không có khởi sinh, nên nó không có diệt vong.  Do đó, Níp 
Bàn đã không là không thường tồn.  Nó là thường tồn.  Khi quá 
trình liên tục của các hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất 
ngừng hẳn không còn trải nghiệm, thì Níp Bàn đã được trải 
nghiệm.  

Trong bài thuyết giảng đầu tiên của mình, Đức Phật đã 
giảng dạy rằng Khổ Đế, Chân Lý của Sự Khổ Đau, là Đạt Tri.  
Nó có nghĩa là chân lý mà cần phải được chứng tri một cách triệt 
để.  Tất cả các hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất khởi 
sinh và rồi diệt vong.  Chúng là không thường tồn (vô thường).  
Cái chi mà không thường tồn là sự khổ đau.  Đó là lý do tại sao 
Đức Phật đã nói rằng cả hai hiện tượng thuộc về tinh thần và thể 
chất là chân lý của sự khổ đau.  Chân lý nầy thì cần phải được 
tuệ tri và được chứng tri một cách hoàn toàn.  

 
Three kinds of Dukkha. 

Here, I should mention very briefly the three general kinds 
of Dukkha, suffering, according to the Buddhist Abhidhamma.  

· The first one is Dukkha – Dukkha. 
· The second is Vipariṇāma Dukkha. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     81   

 
 

· The third is Saṅkhāra Dukkha. 
Dukkha Dukkha is a very common suffering.  A few 

examples would be such things as pain, stiffness, itching, 
numbness, any illness or physical suffering.  Others might be 
unhappiness, sadness, sorrow, worry or all mental suffering.  
These states of suffering are very conspicuous and common to 
all living beings.  So they are called Dukkha Dukkha, suffering 
of suffering. 

The second type is Vipariṇāma Dukkha (the Dukkha of 
change).  The Buddha regards the so – called happiness as 
Vipariṇāma Dukkha because it doesn’t last very long.  It arises 
and then passes away changing into unhappiness and suffering.  
Due to this nature of changing into suffering, the Buddha said 
happiness is Vipariṇāma Dukkha.  This change can occur 
suddenly or somewhat quickly.  

Finally, there is Saṅkhāra Dukkha.  Saṅkhāra in this case 
has the same meaning or sense as Saṅkhata.  That is, something 
that arises due to conditons or causes.  So, all mental and 
physical phenomena are Saṅkhata and Saṅkhāra.  They are the 
effects of their causes, their conditions.  They arise and very 
instantly pass away and so are unsatisfactory.  Why do they pass 
away ?  Again it is because they arise.  They are subject to 
passing away.  This suffering of incessant arising and passing 
away.  This suffering of incessant arising and passing away, 
Saṅkhāra Dukkha, is common to everything that is conditioned. 

Ba thể loại của Khổ Đau. 
Tại đây, Sư sẽ đề cập đến một cách ngắn gọn ba thể loại 

tổng quát của Khổ Đau, sự khổ đau, thể theo Tạng Vô Tỷ Pháp 
Phật Giáo.   

· Thể loại thứ nhất là Khổ Khổ. 
· Thể loại thứ hai là Hoại Khổ. 
· Thể loại thứ ba là Hành Khổ. 



82      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Khổ Khổ là một sự khổ đau rất phổ biến.  Một vài ví dụ sẽ 
được làm những Pháp tiêu biểu như là sự đau đớn, sự cứng đờ, 
sự ngứa ngáy, sự tê cứng, bất luận sự khổ đau về bệnh hoạn hoặc 
về thể chất.  Những thể loại khác có thể như là sự bất hạnh, nỗi 
ưu sầu, nỗi buồn phiền, sự lo lắng hoặc tất cả nỗi khổ đau tinh 
thần.  Những trạng thái nầy của sự khổ đau thì rất dễ thấy và phổ 
biến đối với tất cả chúng sinh hữu tinh.  Vì thế chúng đã được 
gọi là Khổ Khổ, nỗi khổ đau của sự khổ đau.  

Thể loại thứ hai là Hoại Khổ (Khổ Đau của sự biến đổi).  
Đức Phật xem cái gọi là niềm hạnh phúc như là Hoại Khổ bởi 
vì nó không tồn tại được quá lâu dài.  Nó khởi sinh và rồi diệt 
vong, biến đổi thành bất hạnh và sự khổ đau.  Bởi do thực tính 
của việc biến đổi thành sự khổ đau, Đức Phật đã nói niềm hạnh 
phúc là Hoại Khổ.  Sự biến đổi nầy có thể xẩy ra một cách đột 
ngột hoặc phần nào mau lẹ.  

Cuối cùng, thì có Hành Khổ.  Hành trong trường hợp nầy 
có cùng nghĩa hoặc có cùng ý nghĩa như là Hữu Vi Pháp.  Điều 
ấy (có nghĩa) là, một cái gì đó mà khởi sinh bởi do các điều kiện 
hoặc các nguyên nhân.  Vì thế, tất cả các hiện tượng thuộc về 
tinh thần và thể chất đều là Hữu Vi Pháp và Hành Pháp.  
Chúng là những kết quả của các nguyên nhân của chúng, của các 
điều kiện của chúng.  Chúng khởi sinh và hết sức ngắn ngủi liền 
diệt vong và vì thế là bất duyệt ý.  Vì sao chúng diệt vong ?  Một 
lần nữa nó là như vậy bởi vì chúng khởi sinh.  Chúng không 
tránh khỏi sự diệt vong.  Sự khổ đau nầy thì không ngừng sự 
khởi sinh và sự diệt vong, Hành Khổ, là phổ biến đối với hết tất 
cả các Pháp mà đã tùy thuộc vào điều kiện.    

 
Thus, mental and physical phenomena (Nāma, Rūpa), 

which are conditioned things, are Dukkhasacca.  This Truth of 
Suffering is to be thoroughly realized (Pariññeyya) by yogis who 
want to be rid of suffering. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     83   

 
 

The first two kinds of suffering (Dukkha Dukkha and 
Viparinṇāma Dukkha) can be experienced and readily 
understood in daily life even without meditation practice.  Yet, 
unless we practice Vipassanā meditation, insight meditation, we 
are unable to thoroughly realize Saṅkhāra Dukkha, the 
suffering of arising and passing away. Saṅkhāra Dukkha is 
very profound, too deep to be realized through theoretical 
knowledge or analysis.  Only with practical, experiential 
knowledge of the Dhamma acquired by Vipassanā meditation, 
are we able to realize it as the suffering of arising and passing 
away.  As the Buddha said “A person who wishes to attain the 
cessation of suffering, Nibbāna, must rightly understand and 
realize the true nature of mental and physical phenomena 
(Nāma and Rūpa).” 

Như thế, các hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất, đó 
chính là những Pháp đã tùy thuộc vào điều kiện, là Khổ Đế.  
Chân lý của sự khổ đau nầy phải được chứng tri một cách triệt 
để (Đạt Tri) bởi do các hành giả mà mong mỏi để thoát khỏi sự 
khổ đau.  

Hai thể loại đầu tiên của sự khổ đau (Khổ Khổ và Hoại 
Khổ) có thể được trải nghiệm và được tuệ tri một cách dễ dàng 
trong đời sống bình nhật ngay cả khi không có sự thực hành thiền 
định.  Tuy nhiên, trừ khi chúng ta thực hành thiền định Minh 
Sát Tuệ, thiền định tuệ giác, thì chúng ta không có khả năng để 
chứng tri một cách triệt để Hành Khổ, nỗi khổ đau của sự khởi 
sinh và sự diệt vong.  Hành Khổ thì hết sức sâu xa, hết sức thâm 
niệm để được chứng tri thông qua tri thức hoặc với sự phân tích 
thuần lý thuyết suông, không thực tiễn.  Chỉ với tri thức trải 
nghiệm thực tiễn về Giáo Pháp đã được dĩ đắc do bởi thiền định 
Minh Sát Tuệ, thì chúng ta mới có khả năng để chứng tri về nó 
như là nỗi khổ đau của sự khởi sinh và sự diệt vong.  Như Đức 
Phật đã có nói “Một người mà mong mỏi để thành đạt việc chấm 



84      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

dứt của sự khổ đau, Níp Bàn, thì cần phải tuệ tri một cách chân 
chính và chứng tri chân thực tính về các hiện tượng thuộc về tinh 
thần và thể chất (Danh và Sắc).” 

 
This is why we practice insight meditation (Vipassanā).  

The primary purpose of Vipassanā meditation is to realize the 
impermanence or the arising and passing away of mental and 
physical phenomena, Saṅkhāra Dukkha.  When we are unable 
to realize this, we mistakenly take these phenomena to be 
permanent.  Based on this wrong belief in the permanency of 
mind and body, we foster the idea of an ego, a self or a soul, a 
person, a being, and so on. 

When we cling to the idea of a person, a being based on 
the ignorance of the true nature of body / mind process, we then 
develop desire or wanting to get something.  We may want to be 
a prime minister, a president, or a wealthy person.  This desire 
arises dependent on the idea that there is a person, a self or a 
soul.  This desire or greed causes many kinds of suffering.  When 
one has a desire to be president, one has to strive for it in so 
many different ways.  Then there is suffering.  When one does 
become president, there is more suffering.  There are so very 
many more things one must now deal with.  

Đây là lý do tại sao chúng ta thực hành thiền định tuệ giác 
(Minh Sát Tuệ).  Mục đích chủ yếu của thiền định Minh Sát 
Tuệ là để chứng tri sự không thường tồn (vô thường) hoặc sự 
khởi sinh và sự diệt vong của các hiện tượng thuộc về tinh thần 
và thể chất, Hành Khổ.  Khi chúng ta không có khả năng để 
chứng tri được điều nầy, thì chúng ta ngộ nhận những hiện tượng 
nầy là thường tồn.  Dựa trên niềm tin sai lầm nầy về sự thường 
tồn của tâm thức và xác thân, chúng ta ấp ủ ý tưởng về một bản 
ngã, một tự ngã hoặc một linh hồn, một con người, một hữu tình, 
và v.v. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     85   

 
 

Khi chúng ta bám chặt lấy ý tưởng về một con người, một 
hữu tình đã được dựa trên sự thiếu hiểu biết về chân thực tính 
của quá trình Thân / Tâm, bấy giờ chúng ta phát triển lòng dục 
vọng hoặc sự mong muốn để có được một cái gì đó.  Chúng ta 
có thể mong muốn để trở thành một vị thủ tướng, một vị tổng 
thống, hoặc một người giàu có.  Lòng dục vọng nầy khởi sinh 
tùy thuộc vào ý tưởng rằng có một con người, một tự ngã hoặc 
một linh hồn.  Lòng dục vọng hoặc lòng tham muốn nầy tạo ra 
rất nhiều thể loại của sự khổ đau.  Khi người ta có một dục vọng 
để trở thành vị tổng thống, thì người ta phải phấn đấu cho việc 
ấy trong rất nhiều phương thức khác nhau.  Thế là có sự khổ đau.  
Khi người ta trở thành vị tổng thống, thì lại có nhiều sự khổ đau 
hơn nữa.  Có vô vàn vấn đề khác nữa mà bấy giờ người ta cần 
phải đối phó.   

 
2. Samudayasacca: Taṇhā. 

In this way, the desire and greed to be president is the 
cause of suffering.  Similarly, when one has other desires such 
as to have a good house, a good car, or good looks, one has to 
work to acquire them in so many different ways, both wholesome 
and unwholesome.  Again, there is suffering.  Desire, 
attachment, and greed are the causes of suffering.  They are 
called Samudayasacca in Pāḷi, the Truth of the Cause of 
Suffering. 

This Samudayasacca arises dependent on the ignorance of 
Dukkhasacca, the true nature of Nāma and Rūpa.  When one is 
unable to thoroughly realize the true nature of mental and 
physical phenomena, Dukkhasacca, one is sure to have many 
negative mental states such as desire, attachment, craving, 
greed, anger, hatred, conceit and so on.  The word Taṇhā in 
Pāḷi is conveyed in English by such terms as greed, desire, 
craving, attachment, grasping, clinging, and so on.  According 



86      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

to the Buddha, once one has Taṇhā in the mind, suffering will 
surely follow.    

2. Tập Đế: Ái Dục. 
Trong phương thức nầy, lòng dục vọng và lòng tham muốn 

để trở thành vị tổng thống là nguyên nhân của sự khổ đau.  
Tương tự như vậy, khi người ta có những sự ham muốn khác 
nữa, chẳng hạn như là để có một căn nhà tốt đẹp, một chiếc xe 
tốt đẹp, hoặc ngoại hình xinh đẹp, người ta phải gia công để dĩ 
đắc chúng trong rất nhiều phương thức khác nhau, ở cả hai tịnh 
hảo và vô tịnh hảo.  Lại một lần nữa, có sự khổ đau.  Lòng dục 
vọng, sự dính mắc và lòng tham muốn là những nguyên nhân 
của sự khổ đau.  Ở trong Pāḷi ngữ, chúng đã được gọi là Tập 
Đế, chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau. 

Tập Đế nầy khởi sinh tùy thuộc vào sự thiếu hiểu biết (bất 
tri) của Khổ Đế, chân thực tính của Danh và Sắc.  Khi người ta 
không có khả năng để chứng tri một cách triệt để chân thực tính 
của các hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất, Khổ Đế, thì 
người ta chắc chắn sẽ có rất nhiều trạng thái tinh thần tiêu cực, 
chẳng hạn như là lòng dục vọng, sự dính mắc, ái dục, lòng tham 
muốn, sự sân hận, sự thù hận, sự kiêu mạn, và v.v.  Từ ngữ Ái 
Dục ở trong Pāḷi ngữ đã được diễn đạt trong Anh ngữ bằng 
những thuật ngữ chẳng hạn như sau lòng tham muốn, lòng dục 
vọng, ái dục, sự dính mắc, sự chấp trước, sự bám chặt, và v.v.  
Thể theo Đức Phật, một khi người ta có Ái Dục ở trong tâm thức, 
thì sự khổ đau chắc chắn sẽ dõi bước theo sau.  

 
Taṇhā is Samudayasacca, the Truth of the Cause of 

Suffering. It arises dependent on the ignorance of Dukkhasacca, 
mental and physical phenomena. If one rightly understands the 
true nature of Nāma and Rūpa, one is able to remove the idea 
of a person, a being, a self or a soul.  So in overcoming this idea 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     87   

 
 

of a personal entity, desire as well as greed, craving or any of 
the others do not arise. Then there is no longer suffering. 

As the Buddha said in his first discourse, Samudayasacca 
is Pahatabba, the truth that is to be completely removed or 
abandoned.  In completely removing Taṇhā, one is able to 
experience the cessation of suffering because its cause has been 
completely destroyed.   

Ái Dục là Tập Đế, chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau.  
Nó khởi sinh tùy thuộc vào sự thiếu hiểu biết (bất tri) về Khổ 
Đế, các hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất.  Nếu như 
người ta tuệ tri một cách chân chính chân thực tính của Danh và 
Sắc, thì người ta có khả năng để loại trừ ý tưởng về một con 
người, một hữu tình, một tự ngã hoặc một linh hồn.  Vì thế, đang 
khi vượt qua ý tưởng về một thực ngã nầy, thì lòng dục vọng 
cũng như lòng tham muốn, ái dục hoặc bất luận những Pháp nào 
khác không có khởi sinh.  Thế là không còn có sự khổ đau nữa.  

Như Đức Phật đã có nói ở trong bài Pháp Thoại đầu tiên 
của mình, Tập Đế là Xả Đoạn, chân lý mà cần phải được loại 
trừ hoặc được xả ly một cách hoàn toàn.  Trong việc loại trừ một 
cách hoàn toàn Ái Dục, thì người ta có khả năng để trải nghiệm 
việc chấm dứt của sự khổ đau bởi vì nguyên nhân của nó đã bị 
hủy diệt một cách hoàn toàn.  

 
3. Nirodhasacca: Nibbāna. 

The Buddha mentions Nirodhasacca, the Truth of the 
Cessation of Suffering, as Sacchikātabba.  This term means the 
truth that is to be experienced. 

To experience the cessation of suffering, Nirodhasacca or 
Nibbāna, one needs to completely uproot Taṇhā, 
Samudayasacca.  To accomplish this, one needs to rightly 
understand and thoroughly realize Dukkhasacca, The Truth of 
Suffering of mental and physical phenomena. 



88      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

How can one do this ?  To rightly understand mental or 
physical phenomenon, one needs to observe them as they really 
are.  Only when realizing these dual mental and physical 
phenomena as they really are, will their nature be rightly 
understood. Awareness and mindfulness of whatever arises in 
the body and mind are essential.  

3. Diệt Đế: Níp Bàn. 
Đức Phật đề cập đến Diệt Đế, chân lý về việc chấm dứt 

của sự khổ đau, là Chứng Nghiệm.  Thuật ngữ nầy có nghĩa là 
chân lý mà cần phải được trải nghiệm.  

Để trải nghiệm việc chấm dứt của sự khổ đau, Tập Đế hoặc 
Níp Bàn, thì người ta cần phải nhổ bật gốc rễ Ái Dục, Tập Đế 
một cách hoàn toàn.  Để hoàn thành được điều nầy, thì người ta 
cần phải tuệ tri một cách chân chính và chứng tri một cách triệt 
để Khổ Đế, chân lý của sự khổ đau về các hiện tượng thuộc về 
tinh thần và thể chất. 

Làm thế nào người ta có thể làm được điều nầy?  Để tuệ tri 
một cách chân chính về hiện tượng tinh thần và thể chất, thì 
người ta cần phải quan sát chúng khi chúng đang là thực tại.  Chỉ 
một khi chứng tri được đôi hiện tượng tinh thần và thể chất nầy 
khi chúng đang là thực tại, thì chân thực tính của chúng sẽ được 
tuệ tri một cách chân chính.  Sự tỉnh giác và chánh niệm vào bất 
luận điều chi mà khởi sinh ở trong tâm thức và xác thân, quả là 
điều thiết yếu.    

 
If one is able to develop this awareness, gradually the 

mindfulness becomes continuous, constant, sharp and powerful.  
This then causes the mind to deeply concentrate on all mental or 
physical phenomena as they arise.  Constant and continuous 
mindfulness is the cause of deep concentration.  When the mind 
is deeply concentrated on all observed objects, insight 
knowledge (Vipassanā ñāṇa) will arise.  This ñāṇa realizes and 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     89   

 
 

rightly understands the true nature of the mental states and 
physical phenomena.  

When that insight realizes the true nature of mental and 
physical phenomena, attachment to them is overcome.  Desire 
or greed for them does not arise.  Taṇhā is uprooted by rightly 
understanding this true nature.  One will then experience the 
cessation of suffering because the cause has been destroyed.  
One will experientially understand the cessation of suffering, 
Nirodhasacca, the truth that must be experienced 
(Sacchikātabba).  

That is why mindfulness of whatever arises in our body and 
mind as it really occurs is important.  This is in accordance with 
the Discourse of the Mahā Satipaṭṭhāna Sutta, the Four 
Foundations of Mindfulness, as expounded by the Buddha.  

Nếu như người ta có khả năng để phát triển sự tỉnh giác 
nầy, thì dần dần chánh niệm trở nên được liên tục, kiên định, 
tinh xảo và dũng mãnh.  Điều nầy bấy giờ khiến cho tâm thức 
định thức một cách thâm niệm vào tất cả các hiện tượng thuộc 
về tinh thần hoặc thể chất khi chúng khởi sinh.  Chánh Niệm 
kiên định và liên tục là nguyên nhân của sự định thức thâm niệm.  
Khi tâm thức đã định mục một cách thâm niệm vào tất cả các 
đối tượng đã được quan sát, thì tri thức tuệ giác (Minh Sát Trí) 
sẽ khởi sinh.  Minh Sát Trí nầy chứng tri và tuệ tri một cách 
chân chính chân thực tính của các trạng thái tinh thần và các hiện 
tượng thuộc về thể chất.  

Khi tuệ giác ấy chứng tri chân thực tính của các hiện tượng 
thuộc về tinh thần và thể chất, thì sự dính mắc vào chúng đã 
được khắc phục.  Lòng dục vọng hoặc lòng tham muốn đối với 
chúng không có khởi sinh.  Ái Dục đã bị nhổ bật gốc rễ do bởi 
việc tuệ tri một cách chân chính chân thực tính nầy.  Người ta 
bấy giờ sẽ trải nghiệm việc chấm dứt của sự khổ đau bởi vì tác 
nhân đã bị hủy diệt.  Người ta sẽ tuệ tri một cách lịch luyện việc 



90      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

chấm dứt của sự khổ đau, Diệt Đế, chân lý mà cần phải được 
trải nghiệm, Chứng Nghiệm. 

Đó là lý do tại sao chánh niệm vào bất luận điều chi mà 
khởi sinh ở trong tâm thức và xác thân khi nó đang thực sự hiện 
bày, là quan trọng.  Điều nầy quả là phù hợp với bài Pháp Thoại 
của bài Kinh Đại Niệm Xứ mà đã được trình bày chi tiết do bởi 
Đức Phật.      

 
4. Maggasacca: The Noble Eightfold Path. 

By observing and being aware of all mental and physical 
phenomena, the mindfulness of Maggasacca, the Truth of the 
Way Leading to the Cessation of Suffering, arises.  Because of 
this mindfulness, the Noble Eightfold Path becomes well 
developed.   

As you know, Maggasacca is none other than the Noble 
Eightfold Path which consist of the eight factors: Sammā diṭṭhi, 
right understanding; Sammā saṅkappa, right thought, Sammā 
vācā, right speech; Sammā kammanta, right deed; Sammā 
ājīva, right livelihood;  Sammā vāyāma, right effort; Sammā 
sati, right mindfulness; Sammā samādhi, right concentration.  
All of these eight factors of the Path combined are called 
Maggasacca, the Truth of the Way Leading to the Cessation of 
Suffering.  It must be fully developed (Bhavetabba).  

One must be mindful of whatever is arsing in body and 
mind.  When mindfulness becomes constant, continuous and 
sustained, it is concentrated deeply on the object.  But to achieve 
this mindfulness, effort must be made.  Only by putting forth 
strong mental effort, is one able to gain awareness of whatever 
is arising in mind and body.  That necessary effort is right effort 
(Sammā vāyāma).  Being continuously mindful is right 
mindfulness (Sammā sati).  Because of this powerful and 
constant mindfulness, right concentration (Sammā samādhi) 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     91   

 
 

develops.  These three factors are, therefore, causally linked.  
Right effort leads to right mindfulness which, in turn, causes 
right concentration to arise.   

4. Đạo Đế: Bát Thánh Đạo. 
Bằng với việc quan sát và có được tỉnh giác vào tất cả các 

hiện tượng thuộc về tinh thần và thể chất, Chánh Niệm của Đạo 
Đế, chân lý về Đạo Lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ 
đau, khởi sinh.  Và bởi do Chánh Niệm nầy, Tứ Thánh Đế trở 
nên được phát triển tốt đẹp.  

Như các bạn đã được biết, Đạo Đế chẳng có chi khác hơn 
là Bát Thánh Đạo mà được bao gồm với tám yếu tố: Chánh 
Kiến, sự hiểu biết chân chính (kiến giải chân chính); Chánh Tư 
Duy, sự nghĩ suy chân chính (tư duy chân chính); Chánh Ngữ, 
việc nói lời chân chính; Chánh Nghiệp, việc hành động chân 
chính; Chánh Mạng, sự nuôi mạng chân chính; Chánh Tinh 
Tấn, sự tinh cần chân chính; Chánh Niệm, sự ghi nhớ chân 
chính và Chánh Định, sự định thức chân chính.  Tất cả các tám 
yếu tố nầy của Đạo Lộ đã được kết hợp và đã được gọi là Đạo 
Đế, chân lý về Đạo Lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ 
đau.  Nó cần phải được phát triển một cách viên mãn (Tiến 
Hóa). 

Người ta cần phải có chánh niệm vào bất luận điều chi mà 
đang khởi sinh ở trong thân thể và tâm thức.  Khi Chánh Niệm 
trở nên kiên định, liên tục và đã được bền vững, thì nó đã định 
mục một cách thâm niệm vào đối tượng.  Thế nhưng để đạt được 
Chánh Niệm nầy, thì sự nỗ lực cần phải được thực hiện.  Chỉ có 
bằng với việc đặt lên hàng đầu sự nỗ lực tinh thần một cách mạnh 
mẽ, thì người ta mới có khả năng đạt được sự tỉnh giác vào bất 
luận điều chi mà đang khởi sinh ở trong tâm thức và xác thân.  
Sự nỗ lực thiết yếu ấy chính là sự tinh cần chân chính (Chánh 
Tinh Tấn).  Có được chánh niệm một cách liên tục chính là sự 
ghi nhớ chân chính (Chánh Niệm).  Bởi do Chánh Niệm mãnh 



92      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

liệt và kiên định nầy, mà sự định thức chân chính (Chánh Định) 
phát triển.  Những ba yếu tố nầy, bởi do vậy, đã được kết nối 
một cách nhân quả tương quan.  Sự nỗ lực chân chính (Chánh 
Tinh Tấn) dắt dẫn đến sự ghi nhớ chân chính (Chánh Niệm) cái 
mà, lần lượt, tạo ra sự định thức chân chính (Chánh Định) khởi 
sinh.  

  
But sometimes, the mind doesn’t stay with the object, either 

a mental state or physical process.  It wanders or thinks about 
something else.  Then one of the mental factors, right thought 
(Sammā saṅkappa), arises together with mindfulness to keep 
the mind on the object.  In this way, the mind is brought to a 
deeper concentration on any object it observes.  

There are three other factors of the Path that enhance and 
help the above – mentioned mental factors to properly perform 
their functions.  They are: right speech (Sammā vācā), right 
deed or right action (Sammā kammanta), right livelihood 
(Sammā ājīva).  Before starting meditation, one has to observe 
precepts such as the five, eight, nine, or ten precepts for lay 
people; or 227 rules of the Vinaya for monks.  By observing the 
precepts, one refrains from unwholesome deeds (Sammā 
kammanta), from unwholesome speech (Sammā vācā) and from 
improper livelihood (Sammā ājīva). In this way, by fully 
observing the precepts, one is endowed with the three factors of 
morality, Sīla. Because of morality is purified, the mind is 
purified from evil actions and speeches.  One can develop deep 
concentration and feel happy.  Rapture and tranquility are 
experienced.  With this state of mind, concentration on any 
object of meditation comes more easily and deeply.  So these 
three factors of Sīla, right speech, right deeds, right livelihood, 
help the mind to focus and to concentrate deeply on the objects 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     93   

 
 

at hand.  They form an important foundation from which right 
effort, right mindfulness and right concentration arise.  

Thế nhưng có đôi khi, tâm thức không có an trú với đối 
tượng, hoặc là trạng thái tinh thần hoặc là quá trình về thể chất.  
Nó hoang du hoặc nghĩ suy về cái gì khác.  Thế rồi, một trong 
những yếu tố tinh thần, sự nghĩ suy chân chính (Chánh Tư 
Duy), cùng khởi sinh với Chánh Niệm để gìn giữ tâm thức an 
trú vào đối tượng.  Trong phương thức nầy, tâm thức đã dẫn tới 
sự định thức thâm niệm hơn vào bất luận đối tượng nào nó quan 
sát.  

Có ba yếu tố khác của Đạo Lộ mà nâng cao và hỗ trợ các 
yếu tố tinh thần đã được đề cập ở trên để thực hiện một cách 
chính đáng chức năng của chúng.  Đó là: việc nói lời chân chính 
(Chánh Ngữ), việc hành động chân chính hoặc thiện hạnh 
(Chánh Nghiệp), sự nuôi mạng chân chính (Chánh Mạng).  
Trước khi bắt đầu việc thiền định, người ta cần phải thọ trì những 
điều học giới, chẳng hạn như là năm, tám, chín hoặc mười điều 
học giới cho người cư sĩ, hoặc 227 điều giới luật của Tạng Luật 
cho các vị tu sĩ.  Bằng với việc thọ trì những điều học giới, người 
ta tự kiểm thúc những hành động vô tịnh hảo (Chánh Nghiệp), 
những lời nói vô tịnh hảo (Chánh Ngữ) và việc nuôi mạng bất 
chính (Chánh Mạng).  Trong phương thức nầy, bằng với việc 
thọ trì một cách viên mãn những điều học giới, người ta đã hội 
đủ phúc duyên với ba yếu tố của đức hạnh, Giới Luật.  

Vì đức hạnh đã trở nên tinh khiết, thì tâm thức đã trở nên 
tinh khiết khỏi những hành động và các ngôn từ xấu ác.  Người 
ta có thể phát triển sự định thức thâm niệm và cảm thọ an lạc.  
Sự lạc bất khả chi (Phỉ Lạc) và sự tĩnh lặng (Khinh An) đã được 
trải nghiệm.  Với trạng thái nầy của tâm thức, sự định thức vào 
bất luận một đối tượng nào của thiền định đi đến một cách dễ 
dàng hơn và một cách thâm niệm hơn.  Vì thế, những ba yếu tố 
nầy của Giới Luật, việc nói lời chân chính (Chánh Ngữ), việc 



94      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

hành động chân chính (Chánh Nghiệp), sự nuôi mạng chân chính 
(Chánh Mạng) hỗ trợ tâm thức để được an định và để định thức 
vào các đối tượng trong tầm tay.  Chúng hình thành một nền tảng 
quan trọng mà từ đó sự nỗ lực chân chính (Chánh Tinh Tấn), sự 
ghi nhớ chân chính (Chánh Niệm) và sự định thức chân chính 
(Chánh Định) khởi sinh.  

 
In this way, the observing mind becomes more and more 

deeply concentrated on mental states or physical processes.  
There then arise many stages of knowledge or insights 
(Vipassanā ñāṇa).  This progressive realization is the maturing 
process of the important Path factor, that is to say, Right 
Understanding (Sammā diṭṭhi) of the true nature of 
impermanence (Anicca), suffering or dissatisfaction (Dukkha), 
and no soul or no self (Anatta) of phenomena.  These three 
characteristics are understood directly and experientially by 
insightful yogis.   

Then the yogis realizes “This is just a natural process of 
mentality and physicality. It’s not a person, a soul, a self nor a 
being.” They uproot the idea of a person, a being, a self or a 
soul, which is the cause of all mental defilements (Kilesas).  
When they have completely removed the idea of a person, a 
being, a self, a soul (Sakkāya diṭṭhi or Atta diṭṭhi) then suffering 
will cease to exist or won’t arise at all. 

So, yogis cultivate and develop the Noble Eightfold Path, 
Maggasacca, by being mindful of all mental states and physical 
processes as they really occur.  Mindfulness is the key.  Because 
of it, yogis are able to fully develop this Noble Eightfold Path. 

Trong phương thức nầy, tâm thức đang quan sát càng lúc 
càng trở nên được định mục một cách thâm niệm hơn vào những 
trạng thái về tinh thần hoặc các quá trình về thể chất.  Và lúc bấy 
giờ khởi sinh rất nhiều giai đoạn của tri thức hoặc những tuệ giác 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     95   

 
 

(Minh Sát Trí).  Sự việc tiến hóa chứng tri nầy là quá trình thuần 
thục của Chi Đạo quan trọng, có nghĩa là, sự hiểu biết chân chính 
(Chánh Kiến) vào chân thực tính của sự không thường tồn (Vô 
Thường), sự khổ đau hoặc sự bất duyệt ý (Khổ Đau), và không 
có linh hồn hoặc không có tự ngã (Vô Ngã) của các hiện tượng.  
Những ba đặc tướng nầy đã được tuệ tri một cách chính trực và 
một cách lịch luyện do bởi các hành giả thông tuệ.  

Bấy giờ hành giả chứng tri “Đây là một quá trình thường 
nhiên của năng lực tinh thần và đặc tính thể chất.  Nó không phải 
là một con người, một linh hồn, một tự ngã mà cũng không là 
một hữu tình.”  Họ nhổ bật gốc rễ ý tưởng của một con người, 
một hữu tình, một tự ngã hoặc một linh hồn; đó là nguyên nhân 
của tất cả các Pháp uế nhiễm tinh thần (các Pháp phiền não).  
Khi họ hoàn toàn loại trừ ý tưởng của một con người, một hữu 
tình, một tự ngã, một linh hồn (Hữu Thân Kiến hoặc Ngã Kiến) 
thời bấy giờ sự khổ đau sẽ chấm dứt hiện hữu hoặc sẽ không còn 
khởi sinh chút nào cả. 

Vì thế, các hành giả tu dưỡng và phát triển Bát Thánh Đạo, 
Đạo Đế, do bởi có được chánh niệm vào tất cả các trạng thái tinh 
thần và các quá trình về thể chất khi chúng đang thực sự hiện 
bày.  Chánh Niệm là chìa khóa.  Bởi vì nó, mà các hành giả có 
khả năng để phát triển một cách viên mãn Bát Thánh Đạo nầy.  

 
Summary. 

Every teaching of the Buddha is based on the Four Noble 
Truths.  The path to freedom is found in these Four Noble Truths.  
The development of Maggasacca, Noble Eightfold Path or 
insight meditation, by yogis will lead them to a thorough 
realization of Dukkhasacca, the Truth of Suffering (which refers 
to mind and matter in the ultimate sense). With this realization, 
they abandon Samudayasacca, the Truth of the Cause of 
Suffering (attachment). When there is no Samudayasacca, the 



96      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

cause, there is no effect, no suffering.  Suffering ceases to exist.  
Yogis then discover and directly experience the cessation of 
suffering, Nirodhasacca or Nibbāna for themselves.  This is how 
yogis have to understand and apply the Four Noble Truths to 
their Vipassanā meditation practice.  

Tóm Lược. 
Mọi huấn từ của Đức Phật đều đã được dựa trên Tứ Thánh 

Đế.  Đạo lộ đưa tới sự tự do đã được tìm thấy ở Tứ Thánh Đế 
nầy.  Sự phát triển về Đạo Đế, Bát Thánh Đạo hoặc thiền định 
tuệ giác, do bởi các hành giả sẽ dắt dẫn họ đến một sự chứng tri 
triệt để về Khổ Đế, chân lý của sự khổ đau (mà đề cập đến tâm 
thức và thể chất ở trong ý nghĩa cùng tột).  Với sự chứng tri nầy, 
họ xả ly Tập Đế, chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau (sự 
dính mắc).  Khi không còn có nguyên nhân, thì không có hệ quả, 
không có sự khổ đau.  Sự khổ đau chấm dứt để hiện hữu.  Các 
hành giả bấy giờ khám phá ra và trải nghiệm một cách chính trực 
việc chấm dứt của sự khổ đau, Diệt Đế hoặc Níp Bàn cho chính 
mình.  Đây là cách thức mà các hành giả cần phải được tuệ tri 
và ứng dụng Tứ Thánh Đế vào việc thực hành thiền định Minh 
Sát Tuệ của mình.  

 
Practical Insight Meditation. 

The principle of Vipassanā meditation or mindfulness 
meditation is to observe, to watch or to be mindful of all mental 
or physical phenomena as they really are.  This mindfulness 
meditation is simple but very effective in achieving the cessation 
of suffering.  It is not easy, however.  Therefore, before 
practicing it, there are some preparatory stages yogis should go 
through.  

Thực Tiễn Thiền Định Tuệ Giác. 
Nguyên tắc của thiền định Minh Sát Tuệ hoặc thiền định 

chánh niệm là để quan sát, để chú mục hoặc có chánh niệm vào 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     97   

 
 

tất cả các hiện tượng thuộc về tinh thần hoặc thể chất khi chúng 
đang là thực tại.  Việc thiền định chánh niệm nầy thì đơn giản 
nhưng rất kiến hiệu trong việc đạt được sự chấm dứt của nỗi khổ 
đau.  Nó không phải là dễ dàng, tuy nhiên.  Vì vậy, trước khi 
thực hành nó, có một vài giai đoạn phải trù bị trước mà các hành 
giả nên trải qua.  

 
Preparatory Stages. 

The first stage, which the Pāḷi scriptures mention, is when 
yogis have spoken contemptuously or in jest or malice to or 
about a noble one (Ariya Puggala), who has attained some state 
of sanctity or enlightenment, then they should apologize to the 
Buddha and to that noble one.  If the noble one is not available 
or is deceased, they should make apology through their 
meditation teacher. 

The second stage is that yogis should entrust themselves to 
the Buddha who teaches the technique of Vipassanā meditation.  
By entrusting themselves to the Buddha, they can go through 
their practice happily and peacefully.  Though yogis may have 
unwholesome or dreadful visions in their meditation, they will 
not fear them because they have entrusted themselves to the 
Buddha.  Also yogis have to place themselves under the 
guidance of their meditation teacher so he can frankly instruct 
them without any hesitancy.  Otherwise, he may be reluctant to 
guide them even though they have some,  defects in their 
practice. 

In addition, yogis must take the precepts to purify moral 
conduct, should practice the four protective meditations and 
remember the preliminary instructions for meditation. 

Những Giai Đoạn Trù Bị. 
Giai đoạn thứ nhất, mà các kinh điển Pāḷi đề cập đến, là 

khi các hành giả đã nói một cách khinh miệt, hoặc trong lúc đùa 



98      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

bỡn hoặc có ác ý đến hoặc về một bậc Thánh nhân (Thánh 
Nhân), là bậc đã thành đạt được một vài trạng thái của sự thánh 
thiện hoặc sự giác ngộ; thời bấy giờ họ nên sám hối đến Đức 
Phật và đến bậc Thánh nhân ấy.  Nếu như bậc Thánh nhân không 
sẵn sàng hiện diện hoặc đã quá vãng, thì họ nên thực hiện việc 
sám hối thông qua vị Thiền Sư của mình.   

Giai đoạn thứ hai để mà tự bản thân các hành giả giao phó 
đến Đức Phật là bậc chỉ dạy kỹ thuật về thiền định Minh Sát 
Tuệ.  Bằng với việc tự bản thân giao phó đến Đức Phật, họ có 
thể trải qua việc thực hành của mình một cách hạnh phúc và một 
cách bình an.  Cho dù các hành giả có thể có những huyễn tượng 
vô tịnh hảo hoặc khủng khiếp trong thiền định của mình, thì họ 
sẽ không có sợ hãi về chúng bởi vì tự bản thân họ đã giao phó 
đến Đức Phật.  Tự bản thân các hành giả cũng phải đặt để dưới 
sự hướng dẫn vị Thiền Sư của mình để cho vị ấy có thể chỉ bảo 
một cách thẳng thắn họ mà không hề có bất luận sự do dự nào.  
Nếu không, vị ấy có thể là miễn cưỡng để hướng dẫn họ ngay 
dù là họ có một vài khuyết điểm ở trong việc thực hành của 
mình.  

Thêm vào đấy, các hành giả cần phải thọ trì những điều 
học giới để thanh lọc giới đức, nên thực hành Tứ Hộ Pháp thiền 
định, và nên nhớ lại những sự chỉ dẫn sơ bộ cho việc thiền định.  

  
Purification of Moral Conduct. 

In the teachings of the Buddha, there are three kinds of 
training: training in moral conduct (Sīla), training in 
concentration (Samādhi), and training in wisdom (Paññā).  
Purification of moral conduct is a prerequisite for yogis to 
achieve progress in their practice.  When they practice moral 
conduct, it means they have restraint in speech and actions by 
observing at least five precepts or eight precepts as for lay 
people or 227 precepts (Pātimokkha) as for monks.  When they 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     99   

 
 

abstain from unwholesome actions and speech, they observe 
these precepts completely.  Only then will they be free from a 
guilty conscience and be able to concentrate during meditation 
practice. 

Sự Thanh Lọc Về Giới Đức. 
Trong những huấn từ của Đức Phật, có ba thể loại của việc 

huấn tập: việc huấn tập về giới đức (Giới), việc huấn tập về sự 
định thức (Định), và việc huấn tập về trí tuệ (Tuệ).  Sự thanh 
lọc về giới đức là một điều kiện tiên quyết đối với các hành giả 
để đạt được sự tiến hóa trong việc thực hành của mình.  Khi họ 
thực hành giới đức, điều đó có nghĩa là họ phải thu thúc ở trong 
những lời nói và những hành động bằng với việc thọ trì ít nhất 
là năm điều học giới hoặc tám điều học giới về phía người cư sĩ, 
hoặc 227 điều học giới (Biệt Biệt Giải Thoát Giới) về phía các 
vị tu sĩ.  Khi họ tránh xa những hành động và những lời nói vô 
tịnh hảo, thì họ thọ trì những điều học giới nầy một cách hoàn 
hảo.  Chỉ như thế thì họ sẽ thoát khỏi một lương tâm tội lỗi và 
có khả năng để định thức trong khi thực hành thiền định.  

 
In a meditation retreat, yogis are required to observe the 

eight precepts as follows:  
1. To abstain from killing.  
2. To abstain from stealing and taking things not given.  
3. To abstain from sexual misconduct.   
4. To abstain from telling lies.  
5. To abstain from taking intoxicants.   
6. To abstain from taking food after noon.   
7. To abstain from dancing, singing, music and unseemly 

shows, from the use of garlands, perfumes and unguents, 
and from things for beautifying and adorning.  

8. To abstain from using high and luxurious seats and beds.  



100      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

The first precept, abstention from killing, means refraining 
from unwholesome actions.  The second precepts, abstention 
from stealing and illegal possession of things not given by the 
owner, means refraining from unwholesome actions.  It is the 
same with the third and fifth precepts, i.e. abstention from sexual 
misconduct and intoxicants.  The fourth precept, abstention from 
telling lies, is refraining from false and unwholesome speech.  
Therefore, if yogis refrain from unwholesome speech and 
actions, their moral conduct (Sīla) is fully observed.  

Trong một khóa thiền định tĩnh tâm, các hành giả đã được 
yêu cầu để thọ trì tám điều học giới như sau:   

1. Tránh xa việc sát mạng.   
2. Tránh xa việc thâu đạo và lấy những vật không được cho.   
3. Tránh xa việc tính dục tà hạnh.   
4. Tránh xa việc nói dối.   
5. Tránh xa việc dùng các chất nhiễm say.   
6. Tránh xa việc thọ dụng thực phẩm sau buổi trưa.  
7. Tránh xa việc khiêu vũ, ca hát, nghe nhạc và những buổi 

trình diện khiếm nhã, tránh xa việc dùng những tràng hoa, 
những hương liệu và những phấn sáp, và tránh xa các vật 
dùng để tô điểm và trang sức.   

8. Tránh xa việc dùng những ghế ngồi và giường nằm cao và 
sang trọng.  

 Điều học giới thứ nhất, việc tránh xa sự sát mạng, có 
nghĩa là việc tự kiểm thúc những hành động vô tịnh hảo.  Điều 
học giới thứ hai, việc tránh xa sự thâu đạo và sự sở hữu bất hợp 
pháp những vật không được cho do bởi chủ nhân, có nghĩa là 
việc tự kiểm thúc những hành động vô tịnh hảo.  Cũng tương tự 
với điều học giới thứ ba và thứ năm, tức là việc tránh xa sự tính 
dục tà hạnh và các chất nhiễm say.  Điều học giới thứ tư, việc 
tránh xa sự nói dối, là việc tự kiểm thúc những lời nói dối trá và 
vô tịnh hảo.  Do đó, nếu như các hành giả tự kiểm thúc những 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     101   

 
 

lời nói và các hành động vô tịnh hảo, thì giới đức (Giới Luật) 
của họ đã được thọ trì một cách viên mãn. 

 
During a meditation retreat, yogis have to observe the 

eight precepts so that they can have more time to devote to their 
meditation.  The sixth precept means abstention from taking 
food after noon (until dawn the next morning).  Although yogis 
must refrain from taking any kind of food during these hours, 
they can take honey and certain kinds of fruit juice such as 
orange and lemon juice. To observe the seventh precept, yogis 
must refrain from dancing, singing, playing and listening to 
music and from adorning themselves with anything which will 
beautify them such as using flowers, perfumes and so on.  The 
eight precept is abstention from high and luxurious beds and 
seats.  The third of the eight precepts refers to abstention from 
any kind of sexual contact, and not just from sexual misconduct. 

These are the eight precepts yogis have to observe during 
a meditation retreat.  By refraining from these activities, their 
speech and actions are pure.  So, observing eight precepts 
means purification of moral conduct, Sīla visuddhi.  Sīla 
visuddhi is a prerequisite for yogis to make progress in practice.  
When moral conduct is purified, yogis never feel guilty.  When 
they do not feel guilty, their mind becomes steady; thereby, they 
can attain deep concentration of mind (Samādhi) which, in turn, 
gives rise to insight wisdom (Paññā).  

Trong một khóa thiền định tĩnh tâm, các hành giả phải thọ 
trì tám điều học giới nhằm để cho họ có thể có thêm nhiều thời 
gian hơn nữa để mà chuyên tâm cho việc thiền định của mình.  
Điều học giới thứ sáu có nghĩa là việc tránh xa sự thọ dụng thực 
phẩm sau buổi trưa (cho đến lúc rạng đông sáng hôm sau).  Mặc 
dù các hành giả cần phải tự kiểm thúc việc thọ dụng bất luận thể 
loại nào của thực phẩm trong những giờ khắc nầy, họ có thể thọ 



102      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

dụng mật ong và một vài thể loại của nước ép trái cây chẳng hạn 
như là nước cam vắt và nước chanh vắt.  Để thọ trì điều học giới 
thứ bẩy, thì các hành giả cần phải tự kiểm thúc việc khiêu vũ, ca 
hát, việc chơi và lắng nghe ca nhạc, và tự bản thân họ kiểm thúc 
việc tô điểm với bất luận vật chi mà sẽ trang sức cho họ chẳng 
hạn như là việc dùng những tràng hoa, những hương liệu và v.v.  
Điều học giới thứ tám là việc tránh xa những giường nằm và 
những ghế ngồi cao và sang trọng.  Điều thứ ba của tám điều học 
giới đề cập đến việc tránh xa bất luận thể loại nào về sự quan hệ 
tính dục, và không chỉ là việc tránh xa sự tính dục tà hạnh.    

Đây là tám điều học giới mà các hành giả cần phải thọ trì 
trong một khóa thiền định tĩnh tâm.  Bằng với việc tự kiểm thúc 
những hoạt động nầy, thì những lời nói và các hành động của họ 
được thuần khiết.  Vì vậy, việc thọ trì tám điều học giới có nghĩa 
là sự thanh lọc về giới đức, Giới Thanh Tịnh.  Giới Thanh 
Tịnh là một điều kiện tiên quyết đối với các hành giả để tiến hóa 
trong việc thực hành.  Khi giới đức đã trở nên tinh khiết, các 
hành giả không bao giờ cảm thấy tội lỗi.  Khi họ không cảm thấy 
tội lỗi, thì tâm thức của họ trở nên kiên định; bằng cách ấy, họ 
có thể đạt được sự định thức thâm niệm của tâm thức (Định) mà, 
lần lượt, phát sinh ra tuệ giác anh minh (Tuệ).  

 
Four Protective Meditations. 

After taking precepts, yogis should develop the four 
protective meditations for a few minutes.  These four are:  

1. Recollection of the Buddha’s attributes.   
2. Development of loving kindness towards all living beings 

(Metta).  
3. Reflection upon the loathsome nature of body.   
4. Reflection on the unavoidability of death.  

When yogis recollect the attributes of the Buddha, they 
can select one of the nine attributes as the object of their 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     103   

 
 

meditation and reflect on it.  Here Arahaṃ is the first attribute.  
Arahaṃ means the Buddha who is worthy of honor because he 
has completely destroyed all mental defilements and attained to 
the cessation of all kinds of Dukkha.  So he lives in peace and 
bliss and happiness.  Yogis recollect this Arahaṃ attribute 
thinking of the achievement of the Buddha.  When they recollect 
this attribute or other attributes of the Buddha, they feel happy 
and brave to face any kind of Dukkha or suffering in the course 
of their meditation as well as in their daily life.  This can be done 
in about two minutes.  

Tứ Hộ Pháp Thiền Định. 
Sau khi đã thọ trì những điều học giới, các hành giả nên 

phát triển Tứ Hộ Pháp thiền định trong một vài phút.  Tứ Pháp 
nầy là:  

1. Sự truy niệm đến các Ân Đức của Đức Phật.   
2. Sự phát triển về tấm lòng lân ái hướng về tất cả chúng hữu 

tình (Từ Ái).   
3. Sự suy nghiệm về bản chất nhờm gớm của xác thân.   
4. Sự suy nghiệm về đặc tính bất khả tị miễn của sự tử vong.  

Khi các hành giả truy niệm những Ân Đức của Đức Phật, 
họ có thể chọn lựa một trong chín Ân Đức là đối tượng thiền 
định của mình và hãy suy nghiệm về Ân Đức ấy.  Tại đây, Ứng 
Cúng là Ân Đức đầu tiên.  Ứng Cúng có nghĩa là Đức Phật Ngài 
thích đáng được tôn vinh bởi vì Ngài đã hủy diệt một cách hoàn 
hảo tất cả các Pháp uế nhiễm tinh thần và đã thành đạt tới việc 
chấm dứt tất cả các thể loại của Khổ Đau.  Vì thế, Ngài sinh trú 
trong sự bình an, chân phúc đức và niềm hạnh phúc.  Các hành 
giả truy niệm Ấn Đức Ứng Cúng nầy và nghĩ suy về sự thành 
tựu của Đức Phật.  Khi họ truy niệm Ân Đức nầy hoặc những 
Ân Đức khác của Đức Phật, họ cảm thấy hạnh phúc và dũng cảm 
để đối diện với bất luận thể loại nào của Khổ Đau hoặc sự khổ 
đau trong quá trình thiền định của họ cũng như trong đời sống 



104      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

bình nhật của họ.  Điều nầy có thể được thực hiện trong khoảng 
hai phút.  

 
Then they should develop Metta, the feeling of loving 

kindness toward all living beings, wishing them peace, 
happiness, and freedom from all kinds of mental and physical 
suffering, Dukkha.  This is an unconditional love.  As a result, 
they feel happy and tranquil, their mind easily concentrated on 
any object of meditation.  This can be done in about five minutes.  
Next yogis reflect upon the loathsome nature of the body, 
thinking this body is full of impurities and repulsiveness like 
blood, pus, phlegm, intestines, and so on.  The result is they are 
detached from this body to a certain extent because they find it 
loathsome or repulsive. This can be done in about two minutes.  

Sau đó họ nên phát triển Từ Ái, cảm thọ về tấm lòng lân 
ái hướng về tất cả chúng hữu tình; cầu chúc cho họ sự bình an, 
niềm hạnh phúc, và giải thoát khỏi mọi thể loại của sự khổ đau 
thuộc về tinh thần và thể chất, Khổ Đau.  Đây là một tình thương 
vô điều kiện.  Kết quả là, họ cảm thấy hạnh phúc và yên tĩnh, 
tâm thức của họ đã được định mục một cách dễ dàng vào bất 
luận đối tượng nào của thiền định.  Điều nầy có thể được thực 
hiện trong khoảng năm phút.  Kế tiếp, các hành giả suy nghiệm 
bản chất nhờm gớm của xác thân, nghĩ suy xác thân nầy thì đầy 
những chất bất tịnh và chán ghét như là máu, mủ, đờm, những 
ruột già và non, và v.v.  Kết quả là họ đã không còn dính mắc 
nơi xác thân nầy đến một mức độ nào đó bởi vì họ phát hiện nó 
nhờm gớm hoặc chán ghét.  Điều nầy có thể được thực hiện trong 
khoảng hai phút.  

 
Then yogis should reflect upon the certainly or 

unavoidability of death.  Life is uncertain, death is certain.  Life 
is precarious and death is sure.  Everyone who is born is subject 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     105   

 
 

to death. So all men are mortal.  In this way, they think about 
the surety of death for every living being.  They can arouse 
strenuous effort in their practice by thinking “I’ll have to 
practice this meditation strenuously before I die.” 

Sau đó các hành giả nên suy nghiệm về đặc tính bất khả tị 
miễn hoặc một cách chắc chắn của sự tử vong.  Sự sống thì bất 
định, cái chết thì nhất định.  Sự sống thì bấp bênh, cái chết thì 
chắc chắn không tránh khỏi.  Mọi người mà đã sinh ra thì không 
tránh khỏi sự tử vong.  Vì vậy, tất cả mọi người ai cũng phải tử 
vong.  Trong phương thức nầy, họ nghĩ suy về đặc tính bảo đảm 
của sự tử vong đối với mọi chúng hữu tình.  Họ có thể kích hoạt 
sự nỗ lực ngoan cường trong việc thực hành của mình bằng với 
việc nghĩ suy “Tôi sẽ phải thực hành thiền định nầy một cách 
ngoan cường trước khi Tôi mệnh chung.” 

 
This is what the Buddhist meditational texts mention as the 

preliminary stages for both the Samatha and Vipassanā yogis.  
They are neither compulsory nor indispensable.  But the texts 
mention they should be done.  Among these four protective 
meditations, recollection of the Buddha’s attributes and 
development of loving kindness towards all living beings 
(Metta) are the most important things for yogis to pacify their 
distracted mind and also to practice meditation happily and 
peacefully. 

Đây là những gì mà các bài thiền tập Phật Giáo đề cập đến 
xem như là những giai đoạn sơ bộ cho cả hai hành giả Thiền An 
Chỉ và Thiền Minh Sát Tuệ.  Chúng thì không có bắt buộc mà 
cũng không thể thiếu được.  Thế nhưng các bài thiền tập đề cập 
đến thì chúng nên được thực hiện.  Trong Tứ Hộ Pháp thiền định 
nầy, thì sự truy niệm đến các Ân Đức của Đức Phật và việc phát 
triển về tấm lòng lân ái hướng về tất cả chúng hữu tình (Từ Ái) 
là những điều tối quan trọng đối với các hành giả để làm xoa dịu 



106      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

tâm thức của họ đã bị phân tán và cũng để thực hành thiền định 
một cách an lạc và bình an.  

 
Preliminary Instructions for Meditation. 

Note mindfully. 
·  Note attentively and precisely.  It is important to note 

precisely every mental and physical process which 
needs to be realized in its true nature.  Superficial 
noting may even make the mind more distracted. 

· Note the present, live in the present.  The fundamental 
principle is to observe whatever is arising at the very 
moment it arises.  If yogis are looking for something 
instead of noting present phenomena, the mind will be 
in the future or in the past. 

Labeling: In the beginning of the practice, when the 
concentration is weak, the mind hass the tendency to skip over 
things.  This can be checked by using the device of “labeling” 
which is mentally saying along with the noting of the object, i.e. 
“rising, rising” when observing the falling movement of the 
abdomen.  If yogis do not label, they will tend to miss the object. 

Labeling is not meditation and is, therefore, not really 
necessary.  It is helpful in the beginning, however.  It helps the 
noting mind to concentrate on the object.  Do persist with the 
labeling until mindfulness becomes very attentive and sharp, 
concentration deep, and insight penetrating naturally.  Labeling 
is a “good friend” of mindfulness.  Unless it becomes a 
hindrance, do not drop it. 

Những Sự Chỉ Dẫn Sơ Bộ Cho Việc Thiền Định. 

Hãy Chú Niệm Một Cách Có Chánh Niệm. 
·  Hãy chú niệm một cách chuyên tâm và một cách chuẩn 

xác.  Thật là hệ trọng để chú niệm một cách chuẩn xác 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     107   

 
 

mọi quá trình thuộc về tinh thần và thể chất mà cần phải 
được chứng tri vào chân thực tính của nó.  Việc chú 
niệm hời hợt thậm chí có thể làm cho tâm thức bị phân 
tán thêm nữa.  

·  Hãy chú niệm hiện tại, sống trong hiện tại.  Nguyên tắc 
cơ bản là quan sát bất luận điều chi mà đang khởi sinh 
ngay tại khoảnh khắc nó khởi sinh.  Nếu như các hành 
giả đang tìm kiếm cái gì đó thay vì đang chú niệm các 
hiện tượng hiện tại, thì tâm thức sẽ là ở trong vị lai hoặc 
là ở trong quá khứ.  

Việc Định Danh: Vào giai đoạn bắt đầu của việc thực 
hành, khi sự định thức còn yếu kém, thì tâm thức có khuynh 
hướng để bỏ qua các sự việc.  Điều nầy có thể được kiểm tra 
bằng với việc sử dụng biện pháp của “Định Danh” là nói ở trong 
tâm cùng với việc đang chú niệm vào đối tượng, tức là “đang 
phồng lên à, đang phồng lên à” khi đang quan sát sự chuyển 
động đang phồng lên của cái bụng; hoặc “đang xộp xuống à, 
đang xộp xuống à” khi đang quan sát sự chuyển động đang xộp 
xuống của cái bụng.  Nếu như các hành giả không dùng định 
danh, thì họ sẽ có xu hướng để bỏ qua đối tượng.  

Việc định danh không là thiền định, và do đó, không thực 
sự cần thiết.  Tuy nhiên, nó thì giúp ích ở trong giai đoạn bắt 
đầu.  Nó trợ giúp tâm thức đang chú niệm để được định thức vào 
đối tượng.  Hãy kiên trì với việc định danh cho đến khi Chánh 
Niệm trở nên hết sức chuyên tâm và tinh xảo, sự định thức thâm 
niệm, và tuệ giác đang thẩm thấu một cách thường nhiên.  Việc 
định danh là một “hảo bằng hữu” của Chánh Niệm.  Trừ khi nó 
trở thành một Pháp chướng ngại (Triền Cái), thì hãy buông rơi 
nó đi.  

Choiceless Awareness. 
To begin their sitting meditation, yogis may choose the 

movement of the abdomen as an object for their observation.  



108      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

However, when they are mindful mind – body process, they do 
not need to choose any mental or physical process as the object 
of their meditation.  Let the “noting mind” or the “observing 
mind” choose the object by itself, i.e. the abdominal movement, 
a feeling of happiness or a painful sensation.  If yogis choose 
any mental or physical process as the object of meditation, it 
means they are attached to it.    

Though yogis try to focus their mind on the abdominal 
movement, the mind does not stay with it if the pain is more 
distinct or more prominent.  The “noting mind” will go to the 
pain and observe it because the more distinct feeling takes the 
mind toward it very strongly.  When pain disappears through 
attentive and close awareness, the mind will choose another 
object which is more distinct.  If an itchy sensation on the back 
is more distinct or more pronounced than the abdominal 
movement, the mind will go to the feeling of itchiness and yogis 
are to observe it as “itching, itching, itching.”  When the itchy 
sensation has disappeared by means of strong mindfulness and 
deep concentration, the mind will choose (for example) the 
abdominal movement as its object because it is more distinct 
than the other objects.  If happiness is more distinct than the 
abdominal object, the mind will choose happiness as its object 
and yogis observe it as “happy, happy, happy.”  So yogis need 
to choose the object when there is no obvious object but should 
observe the object that the mind chooses.  

Bất Tuyển Trạch Tỉnh Giác. 
Để bắt đầu Thiền Tọa của mình, các hành giả có thể tuyển 

trạch sự chuyển động của cái bụng như là một đối tượng cho 
việc quan sát của mình.  Tuy nhiên, khi họ đã có chánh niệm vào 
quá trình Thân Tâm của mình, thì họ không cần phải tuyển trạch 
bất luận quá trình nào thuộc về tinh thần hoặc thể chất như là đối 
tượng thiền định của mình.  Hãy để “tâm thức đang chú niệm” 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     109   

 
 

hoặc “tâm thức đang quan sát” tuyển trạch đối tượng do bởi 
chính nó, tức là sự chuyển động ở phần bụng, một cảm giác của 
niềm hạnh phúc hoặc một cảm thọ đau đớn.  Nếu như các hành 
giả tuyển trạch bất luận quá trình nào thuộc về tinh thần hoăc thể 
chất như là đối tượng của thiền định, điều đó có nghĩa là họ đã 
dính chặt vào nó.   

Mặc dù các hành giả cố gắng để an định tâm thức của mình 
vào sự chuyển động ở phần bụng, tâm thức không có an trú với 
nó nếu như sự đau đớn là đặc thù hơn hoặc trọng yếu hơn. “Tâm 
thức đang chú niệm” sẽ đi tới sự đau đớn và quan sát nó bởi vì 
cảm giác đặc thù hơn khiến tâm thức hướng về nó một cách rất 
mạnh mẽ.  Khi sự đau đớn biến mất thông qua sự tỉnh giác 
chuyên tâm và chặt chẽ, tâm thức sẽ tuyển trạch đối tượng khác 
mà là đặc thù hơn nữa.  Nếu như một cảm thọ ngứa ngáy ở lưng 
là đặc thù hơn hoặc hiển trước hơn sự chuyển động ở phần bụng, 
tâm thức sẽ đi đến cảm giác của sự ngứa ngáy và các hành giả 
phải quan sát nó là “đang ngứa à, đang ngứa à, đang ngứa à.”  
Khi cảm thọ ngứa ngáy đã được biến mất do nhờ vào Chánh 
Niệm mạnh mẽ và sự định thức thâm niệm vào, tâm thức sẽ 
tuyển trạch (tỷ dụ) sự chuyển động ở phần bụng là đối tượng của 
nó bởi vì nó đặc thù hơn các đối tượng khác.  Nếu như niềm 
hạnh phúc đặc thù hơn là đối tượng ở phần bụng, tâm thức sẽ 
tuyển trạch niềm hạnh phúc là đối tượng của nó và các hành giả 
quan sát nó là “hạnh phúc à, hạnh phúc à, hạnh phúc à.”  Vì vậy 
các hành giả cần phải tuyển trạch đối tượng khi không có đối 
tượng hiển lộ, thế nhưng nên quan sát đối tượng mà tâm thức đã 
tuyển trạch.   

 
See It As It Is. 

The Omniscient Buddha pointed out that by being mindful 
of mind – body processes as they really are, yogis are able to 
rightly understand their intrinsic nature.  When yogis want to 



110      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

understand something as it really is, they should observe it, 
watch it as it really occurs without analyzing it, without logical 
reasoning, without philosophical thinking and without 
preconceptions.  Yogis should be very attentive and mindful of 
it as it really is. 

For example, when we do not observe a watch attentively 
and carefully, we cannot understand it as it is.  If our 
observation is combined with such preconceived ideas as “I 
have seen such a watch before and its brand name is Omega” 
then, as soon as we see the watch, we will take it to be an Omega.  
Why ?  Because we do not observe it attentively and closely.  We 
have used the preconceived ideas when we saw it and the 
preconceived ideas lead us to the wrong conclusion regarding 
the watch.  If we put the preconceived ideas of “Omega” aside 
and just observe it attentively and closely, we will understand it 
as it is: this is a Seiko, made in Japan, with an international time 
chart, etc.  

Thẩm Thị Nó Khi Nó Đang Là. 
Đức Phật Toàn Giác đã chỉ ra rằng bằng cách có được 

chánh niệm vào các quá trình của Thân – Tâm khi chúng đang 
là thực tại, thì các hành giả có khả năng để tuệ tri một cách chân 
chính thực tính nội tại của chúng.  Khi các hành giả mong cầu 
để tuệ tri một điều chi khi nó đang là thực tại, họ nên quan sát 
nó, chú mục nó khi nó đang thực sự hiện bày mà không có việc 
phân tích nó, không có việc lý luận duy lý, không có việc nghĩ 
suy triết lý và không có những thành kiến.  Các hành giả cần 
phải hết sức chuyên tâm và chánh niệm vào nó khi nó đang là 
thực tại.    

Thí dụ, khi chúng ta không có quan sát một chiếc đồng hồ 
một cách chuyên tâm và một cách cẩn thận, thì chúng ta không 
thể nào tuệ tri được nó khi nó đang là.  Nếu như việc quan sát 
của chúng ta đã được kết hợp với những dự kiến hình thành ý 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     111   

 
 

tưởng chẳng hạn như “Tôi đã thấy một chiếc đồng hồ như thế 
trước đây và tên thương hiệu của nó là Omega” thì ngay sau khi 
chúng ta nhìn thấy chiếc đồng hồ, chúng ta sẽ xem nó như là một 
chiếc Omega.  Vì sao?  Bởi vì chúng ta không có quan sát nó 
một cách chuyên tâm và một cách chặt chẽ.  Chúng ta đã phải 
sử dụng những dự kiến hình thành ý tưởng khi chúng ta đã nhìn 
thấy nó và những dự kiến hình thành ý tưởng dắt dẫn chúng ta 
đi đến kết luận sai lầm về chiếc đồng hồ.  Nếu như chúng ta đặt 
những dự kiến hình thành ý tưởng của chiếc đồng hồ Omega 
sang một bên và chỉ quan sát nó một cách chuyên tâm và một 
cách chặt chẽ, chúng ta sẽ tuệ tri nó khi nó đang là: đây là một 
chiếc Seiko, đã được chế tạo ở nước Nhật, với một biểu đồ thời 
gian quốc tế, v.v.  

 
In the same way, when yogis want to rightly understand 

the mind – body processes in their true nature as they really are, 
they must not analyze them or think about them. Yogis must not 
reason or use any intellectual knowledge or any preconceived 
ideas.  They must leave them aside and pay bare attention to 
what is happening to the mind – body phenomena.  Then, they 
can see the mind – body processes as they really are.  When their 
body feels hot, yogis whould note that feeling of heat as heat.  
When the body feels cold, they should note it as cold.  When 
yogis feel pain, they should note it as pain.  When they feel 
happy, they should note that happiness as happiness. When they 
feel angry, they should note that anger as anger.  When they feel 
sorrow, they should be mindful of it as sorrow.  When they feel 
sad or disappointed, they should be aware of their emotional 
state of sadness or disappointment as it is.  

Trong cùng phương thức, khi các hành giả mong cầu để 
tuệ tri một cách chân chính những quá trình Thân – Tâm vào 
chân thực tính của chúng khi chúng đang là thực tại, thì họ không 



112      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

được phân tích chúng hoặc nghĩ suy về chúng.  Các hành giả 
không được suy luận hoặc sử dụng bất luận tri thức trí lực nào, 
hoặc bất luận những dự kiến hình thành ý tưởng nào cả.  Họ cần 
phải để chúng sang một bên và hãy chú ý trung thực đến những 
gì mà đang xẩy ra đối với các hiện tượng Thân – Tâm.  Rồi thì, 
họ có thể nhìn thấy các quá trình Thân – Tâm khi chúng đang là 
thực tại.  Khi cơ thể của mình cảm thấy nóng, thì các hành giả 
nên chú niệm cái cảm giác nóng ấy là nóng.  Khi cơ thể cảm thấy 
lạnh, thì họ nên chú niệm nó là lạnh.  Khi các hành giả cảm thấy 
đau đớn, thì họ nên chú niệm nó là đau đớn.  Khi họ cảm thấy 
hạnh phúc, thì họ nên chú niệm niềm hạnh phúc ấy là niềm hạnh 
phúc.  Khi họ cảm thấy tức giận, thì họ nên chú niệm sự sân hận 
ấy là sự sân hận.  Khi họ cảm thấy buồn phiền, thì họ nên có 
chánh niệm vào nó là nỗi buồn phiền.  Khi họ cảm thấy ưu sầu 
hoặc đã bị thất vọng, thì họ phải tỉnh giác được trạng thái dễ cảm 
xúc của mình về nỗi ưu sầu hoặc sự thất vọng khi nó đang là.   

 
Each and every mental or physical process must be 

observed as it really occurs so that yogis can rightly understand 
it in its true nature.  That right understanding will lead them to 
ignorance removal.  When ignorance has been removed, then 
yogis do not take the mind – body processes to be a person, a 
being, a soul or a self.  If they take these mind – body processes 
to be just natural processes, there will not arise any attachment.  
When the attachment has been destroyed, they are free from all 
kinds of suffering and have attained the cessation of suffering.  
So, mindfulness of mind – body processes in their true nature is 
the way leading to the cessation of suffering.  That is the way 
our Omniscient Buddha delivered the discourse on “The Four 
Foundations of Mindfulness.” 

In this discourse, the Omniscient Buddha teaches us to be 
mindful of mental and physical phenomena as they really are.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     113   

 
 

There are many ways by which we have to be mindful of the mind 
– body processes but they can be summarized as follows:  

1. Mindfulness of bodily process (Kayānupassanā 
satipaṭṭhāna).   

2. Mindfulness of feeling or sensation (Vedanānupassanā 
satipaṭṭhāna).   

3. Mindfulness of consciousness (Cittānupassanā 
satipaṭṭhāna).  

4. Mindfulness of mind – objects (Dhammānupassanā 
satipaṭṭhāna). 

Mỗi và mọi quá trình thuộc tinh thần hoặc thể chất cần phải 
được quan sát khi nó đang thực sự hiện bày nhằm để cho các 
hành giả có thể tuệ tri nó một cách chân chính vào chân thực tính 
của nó.  Sự hiểu biết chân chính ấy (chánh kiến) sẽ dắt dẫn họ 
đến việc loại trừ sự thiếu hiểu biết (vô minh).  Khi sự thiếu hiểu 
biết (vô minh) đã được loại trừ, bấy giờ các hành giả không còn 
xem các quá trình Thân – Tâm như là một con người, một hữu 
tình, một linh hồn hoặc một tự ngã.  Nếu như họ xem các quá 
trình Thân – Tâm nầy chỉ là các quá trình thường nhiên, thời sẽ 
không có khởi sinh bất luận sự dính mắc nào.  Khi sự dính mắc 
đã được hủy diệt, họ được thoát khỏi mọi thể loại của sự khổ đau 
và đã thành đạt được việc chấm dứt của sự khổ đau.  Vì vậy, 
Chánh Niệm vào chân thực tính của các quá trình Thân – Tâm 
là đạo lộ đang dắt dẫn đến việc chấm dứt của sự khổ đau.  Đấy 
là phương thức mà Đức Phật Toàn Giác của chúng ta đã khải 
thuyết bài Pháp Thoại về “Bốn Nền Tảng của Chánh Niệm.” 

Trong bài Pháp Thoại nầy, Đức Phật Toàn Giác chỉ dạy 
chúng ta phải có Chánh Niệm vào các hiện tượng thuộc tinh thần 
và thể chất khi chúng đang là thực tại.  Có rất nhiều phương thức 
để mà chúng ta có được Chánh Niệm vào các quá trình thuộc về 
tinh thần và thể chất, thế nhưng chúng có thể được tóm tắt như 
sau:   



114      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

1. Chánh Niệm vào quá trình thuộc xác thân (Thân Tùy 
Quán Niệm Xứ).    

2. Chánh Niệm vào cảm giác hoặc cảm thọ (Thọ Tùy Quán 
Niệm Xứ).   

3. Chánh Niệm vào Tâm Ý Thức (Tâm Tùy Quán Niệm 
Xứ).   

4. Chánh Niệm vào các đối tượng tâm thức (Pháp Tùy 
Quán Niệm Xứ).  

  
The Pratice. 

The guiding principle in Vipassanā practice is to observe 
whatever is arising at the moment of its occurrence. By noting 
the present phenomenon, one lives in the present. So practicing 
Vipassanā meditation or mindfulness meditation is to observe, 
to watch or to be mindful of all mental or physical phenomena 
as they really are. 

Vipassanā or insight meditation is, above all, an 
experiential practice based on the systematic and balanced 
development of a precise and focused awareness.  By observing 
moment to moment mind – body processes from a place of 
investigative attention, insight arises into the true nature of life 
and experiences.  Through the acquired insights or wisdom, one 
is able to live more freely and relate to the world around with 
less clinging, fear and confusion.  Thus one’s life is lived with 
clear comprehension and wisdom.  This mindfulness meditation 
is very simple but very effective in achieving the cessation of 
suffering. 

Sự Thực Hành. 
Nguyên tắc hướng dẫn trong việc thực hành Minh Sát Tuệ 

là để quan sát bất luận điều chi mà đang khởi sinh ngay khoảnh 
khắc sự hiện bày của nó.  Bằng với việc đang chú niệm hiện 
tượng hiện tại, người ta sống trong hiện tại.  Vì thế, việc đang 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     115   

 
 

thực hành thiền định Minh Sát Tuệ hoặc thiền định Chánh Niệm 
là để quan sát, để chú mục, hoặc phải có Chánh Niệm vào tất cả 
các hiện tượng thuộc tinh thần hoặc thể chất khi chúng đang là 
thực tại.  

Minh Sát Tuệ hoặc thiền định tuệ giác là, trên tất cả, một 
sự thực hành lịch luyện được dựa trên sự phát triển có hệ thống 
và tâm bình khí hòa của một sự tỉnh giác chuẩn xác và đã được 
an định.  Bằng với việc quan sát từng mỗi khoảnh khắc các quá 
trình Thân – Tâm từ một vị trí chú tâm thẩm duyệt, tuệ giác khởi 
sinh ở trong chân thực tính của đời sống và những trải nghiệm.  
Thông qua những tuệ giác hoặc trí tuệ đã dĩ đắc, người ta có khả 
năng để sống một cách tự do hơn và quan hệ thế giới xung quanh 
với sự bám níu, nỗi sợ hãi và sự hỗn loạn ít hơn.  Như thế, đời 
sống của người ta đã được sống với sự liễu tri hiển minh và trí 
tuệ thanh tịnh.  Thiền định Chánh Niệm nầy thì hết sức đơn giản 
nhưng rất kiến hiệu trong việc đạt được sự chấm dứt của nỗi khổ 
đau.   

 
Sitting Meditation. 

When doing sitting meditation, yogis choose a comfortable 
position.  The most common one is cross – legged.  Body should 
be balanced.  Keep back straight.  Do not sit leaning against a 
wall or other support.  This weakens right effort (Sammā 
vāyāma) and will make yogis feel sleepy.  Sitting on raised and 
compressed cushions causes the body to bend forward.  This will 
make yogis feel sleepy, too.  Venerable Sāriputta and 
Moggallāna did not use any cushion to meditate ! 

In the beginning of the practice, beginners may be 
confused as to what to note.  The late Venerable Mahasi 
Sayadaw instructed that yogis may start their sitting meditation 
observing the rising and falling movement of the abdomen, 
mentally labeling “rising, rising” when observing the outward 



116      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

movement and “falling, falling” when observing the inward 
movement.  Yogis may put their hand on the abdomen if they are 
unable to feel the movement.  This is the primary or home object 
meaning that when there is no prominent object, yogis observe 
this object, or after finishing noting other objects, they come 
back to this object. 

Thiền Tọa Hành. 
Khi thục hành thiền tọa hành, các hành giả chọn lựa một 

tư thế thoải mái.  Một trong những tư thế phổ biến nhất là ngồi 
bắt chéo chân (kiết già).  Cơ thể nên được giữ thăng bằng.  Hãy 
giữ lưng thẳng.  Đừng ngồi dựa vào tường hoặc vào trụ đỡ khác.  
Điều nầy làm suy yếu sự tinh cần chân chính (Chánh Tinh Tấn) 
và sẽ làm các hành giả cảm thấy buồn ngủ.  Ngồi ở trên những 
tọa cụ dựng cao lên và dồn nén làm cho cơ thể cúi khum về phía 
trước.  Điều nầy cũng sẽ làm cho các hành giả cảm thấy buồn 
ngủ.  Ngài Trưởng Lão Sāriputta và Moggallāna đã không có 
sử dụng bất luận tọa cụ nào để thiền định !  

Vào giai đoạn bắt đầu của việc thực hành, các hành giả sơ 
cơ có thể bị hoang mang về cách thức để chú niệm.  Ngài Cố Đại 
Trưởng Lão Mahasi đã chỉ bảo rằng các hành giả có thể bắt đầu 
việc thiền tọa hành của mình bằng cách quan sát sự chuyển động 
đang phồng lên và đang xộp xuống của cái bụng, định danh ở 
trong tâm “đang phồng lên à, đang phồng lên à” khi đang quan 
sát việc ngoại phần chuyển động và “đang xộp xuống à, đang 
xộp xuống à” khi đang quan sát việc nội phần chuyển động.  Các 
hành giả có thể đặt bàn tay của mình lên trên cái bụng nếu như 
họ không có khả năng để cảm nhận việc chuyển động.  Đây là 
đối tượng bản địa hoặc chủ yếu, có nghĩa là khi không có đối 
tượng trọng yếu, thì các hành giả quan sát đối tượng nầy, hoặc 
sau khi kết thúc việc chú niệm các đối tượng khác, thì họ quay 
trở lại đối tượng nầy.  

 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     117   

 
 

This is in accordance with the chapter on the four elements 
in the Mahā Satipaṭṭhāna Sutta.  The movement of the abdomen 
is Vāyodhātu (wind element). Each element has its individual or 
specific characteristics: 

· The earth element (Pathavīdhātu) has hardness and 
softness as its specific characteristics. 

· The water element (Apodhātu) has fluidity and cohesion 
as its specific characteristics. 

· The fire element (Tejodhātu) has heat and cold as its 
specific characteristics. 

· The wind element (Vayodhātu) has motion, support and 
vibration as its specific characteristics.  

When yogis are mindful of and realize te movement of the 
abdomen, they can be said to rightly understand the real nature 
of the wind element.  

Điều nầy phù hợp với Chương nói về bốn tố chất ở trong 
bài Kinh Đại Niệm Xứ.  Sự chuyển động của cái bụng là Phong 
Giới (tố chất gió).  Mỗi tố chất có Cá Biệt hoặc Đặc Biệt Tướng 
của nó: 

· Tố chất đất (Địa Giới) có sự cứng rắn và sự mềm mại là 
những Biệt Tướng của nó. 

· Tố chất nước (Thủy Giới) có sự rò rỉ lan ra và sự quến tụ 
lại là những Biệt Tướng của nó.  

· Tố chất lửa (Hỏa Giới) có nóng và lạnh là những Biệt 
Tướng của nó. 

· Tố chất gió (Phong Giới) có sự di động, sự hỗ trợ và sự 
rung động là những Biệt Tướng của nó.  

Khi các hành giả đã có chánh niệm và chứng tri sự chuyển 
động của cái bụng, họ có thể xác nhận để tuệ tri một cách chân 
chính chân thực tính của tố chất gió.  

 



118      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Breathing must be normal.  Do not take quick or deep 
breaths in order to feel the abdominal movement clearly. Yogis 
will get tired doing it this way.  Relax the mind and body and 
keep noting the object as long as possible. If there is a gap 
between “rising” movement and “falling” movement, fill it with 
the noting “sitting” and / or “touching.”  Noting “sitting” 
means mentally seeing the whole sitting body and “touching” 
the touch between two body parts such as two hands or between 
the bottom and the floor. 

Việc hít thở cần phải bình thường.  Không hít thở mau hoặc 
sâu nhằm để cảm nhận được sự chuyển động ở phần bụng một 
cách rõ ràng.  Các hành giả sẽ cảm thấy mệt mỏi khi đang làm 
theo phương thức nầy.  Hãy thư giãn về Thân và Tâm và hãy giữ 
việc chú niệm vào đối tượng với điều kiện là khả thi.  Nếu như 
có một chỗ gián đoạn giữa sự chuyển động “đang phồng lên” và 
sự chuyển động “đang xộp xuống,” thì hãy lấp đầy vào chỗ ấy 
với việc chú niệm “đang ngồi à” và / hoặc “đang đụng à.”  Việc 
chú niệm “đang ngồi à” có nghĩa là việc thẩm thị ở trong tâm 
toàn bộ cơ thể đang ngồi và “đang đụng à” sự tiếp xúc giữa hai 
phần cơ thể chẳng hạn như là hai bàn tay hay là giữa bàn tọa và 
nền nhà.  

 
In Burma, when yogis are instructed to note the sitting 

posture, some find out the form of the body such as the shoulder, 
the leg, the eyes, the nose, the head.  Because they are looking 
for the form of the body, they couldn’t note the sitting posture.  
But the Buddha didn’t instruct us to note these forms of the 
body. What the Buddha taught us is to note the upright posture 
of the body as sitting, because he would like us to realize the 
supporting nature of Vayodhātu, the wind element.  When we 
sit, there is air, inside and outside the body, which supports the 
body to sit in an upright position.  To realize the nature of the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     119   

 
 

supporting wind element, the Buddha instructed us to note 
sitting. So yogis should focus their mind on the upright posture 
of the body and note it as sitting. 

Trong nước Miến Điện, khi các hành giả đã được chỉ bảo 
để chú niệm tư thế đang ngồi, thì có một số tìm ra hình dạng của 
cơ thể chẳng hạn như là vai, chân, đôi mắt, mũi, đầu.  Vì họ đang 
tìm kiếm hình dạng của cơ thể, họ đã không có thể chú niệm 
được tư thế đang ngồi.  Thế nhưng Đức Phật đã không có chỉ 
bảo chúng ta là chú niệm những hình dạng nầy của cơ thể.  Điều 
mà Đức Phật đã chỉ dạy chúng ta là để chú niệm tư thế dựng 
thẳng lên của cơ thể khi đang ngồi, bởi vì Ngài muốn chúng ta 
là chứng tri được thực tính đang hỗ trợ của Phong Giới, tố chất 
gió.  Khi chúng ta ngồi, thì có không khí, bên trong và bên ngoài 
của cơ thể, mà hỗ trợ cơ thể để ngồi ở trong một tư thế dựng 
thẳng lên.  Để chứng tri thực tính của việc hỗ trợ tố chất gió, 
Đức Phật đã chỉ bảo chúng ta là chú niệm vào việc đang ngồi.  
Vì vậy các hành giả nên an định tâm thức của mình vào tư thể 
dựng thẳng lên của cơ thể và chú niệm vào nó khi đang ngồi. 

 
Sometimes some yogis misunderstand this instruction.  

What they note is the contact between the body and the floor or 
the seat.  That is contact or touching, not sitting.  Therefore, 
even though the commentary to the text explains that sitting 
means the bending posture of the lower body and the upright 
posture of the upper body, I instructed yogis to be aware of the 
upright posture of sitting, the upper body, because if yogis are 
aware of the bending posture of the lower body, their mind tends 
to go to the contact or touching.  Touching means any point of 
the touching sensation which is more distinct than the other 
points.  It is another object different from sitting.  It can be used 
with sitting in some cases, however.  



120      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Đôi khi một vài thiền giả hiểu sai sự chỉ bảo nầy.  Những 
gì họ chú niệm là sự tiếp xúc giữa cơ thể và nền nhà hoặc chỗ 
ngồi.  Đó là sự tiếp xúc hoặc sự đụng chạm, không là việc ngồi.  
Do đó, cho dù là lời chú giải của văn bản kinh điển giải thích 
rằng việc ngồi có nghĩa là tư thế đang cúi khum của phần dưới 
cơ thể và tư thế dựng thẳng lên của phần trên cơ thể, Sư đã chỉ 
bảo các hành giả là phải tỉnh giác vào tư thế dựng thẳng lên của 
việc ngồi, phần ở trên cơ thể, bởi vì nếu như các hành giả tỉnh 
giác vào tư thế cúi khum ở phần dưới cơ thể, thì tâm thức của họ 
có xu hướng đi đến để tiếp xúc hoặc đụng chạm.  Sự đụng chạm 
có nghĩa là bất luận điểm nào của cảm thọ đụng chạm (xúc thọ) 
mà là đặc thù hơn các điểm khác.  Nó là đối tượng khác với tọa 
hành.  Tuy nhiên, nó có thể được dùng với tọa hành trong một 
vài trường hợp.  

 
When yogis are able to note the rising and falling of the 

abdomen very well and the concentration is somewhat good, the 
mind tends to go to out and wander.  This happens because the 
mind can easily note the two movements of the abdomen and 
there is gap between the movements. If yogis think they have a 
little bit of time between the falling movement and the rising 
movement of the abdomen, they must fill that gap with more 
objects so as to make the mind too busy to have any time to go 
out.  Yogis should add either the sitting posture or the touching 
sensation or both.  After yogis have noted the falling movement, 
they note “sitting” or “touching” or both before they start to 
note the rising movement.  The number of additional objects 
depends on how wide the gap is.  So, the noting, in this case, 
should be like “rising, falling, sitting” or “rising, falling, 
touching” or “rising, falling, sitting, touching.”  Noting this 
way, yogis will have better and deeper concentration.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     121   

 
 

Khi các hành giả có khả năng để chú niệm việc đang phồng 
lên và việc đang xộp xuống của cái bụng hết sức tốt đẹp và sự 
định thức thì có phần nào tốt, tâm thức có xu hướng đi ra ngoài 
và hoang du.  Điều nầy xẩy ra bởi vì tâm thức có thể một cách 
dễ dàng chú niệm hai sự chuyển động của cái bụng và có chỗ 
gián đoạn giữa những chuyển động.  Nếu như các hành giả nghĩ 
họ có một chút ít thời gian giữa sự chuyển động đang xộp xuống 
và sự chuyển động đang phồng lên của cái bụng, họ cần phải lấp 
chỗ gián đoạn ấy với nhiều đối tượng hơn nữa nhằm để làm cho 
tâm thức quá bận rộn không có thời gian nào để đi ra ngoài.  Các 
hành giả nên thêm hoặc tư thế đang ngồi hoặc là cảm thọ đụng 
chạm (xúc thọ) hoặc là cả hai.  Sau khi các hành giả đã có chú 
niệm sự chuyển động đang xộp xuống, thì họ chú niệm “đang 
ngồi à” hoặc “đang đụng à” hoặc cả hai trước khi họ bắt đầu để 
chú niệm sự chuyển động đang phồng lên.  Số lượng của các đối 
tượng được thêm vào tùy thuộc vào khoảng rộng chỗ gián đoạn 
là bao nhiêu.  Vì thế, việc chú niệm, trong trường hợp nầy, sẽ 
như vầy “đang phồng à, đang xộp à, đang ngồi à” hoặc “đang 
phồng à, đang xộp à, đang đụng à” hoặc “đang phồng à, đang 
xộp à, đang ngồi à, đang đụng à.”  Việc chú niệm theo phương 
thức nầy, các hành giả sẽ có sự định thức tốt đẹp hơn và thâm 
niệm hơn.   

 
When yogis are able to note these four objects 

constitutively and successively, they must do all four, not two 
groups separately.  Some yogis misunderstand, sometimes they 
note “rising, falling; rising, falling,” sometimes “sitting, 
touching; sitting, touching.” Only when yogis are not able to 
note all the four constitutively, they should note their rise and 
fall separately, then sitting, touching.  If the abdominal 
movement is good for yogis to note, they should stay with it.  If 
it’s good for some reason, yogis can note the sitting and 



122      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

touching sensations alternately: “sitting, touching; sitting, 
touching.” 

Khi các hành giả có khả năng để chú niệm những bốn đối 
tượng nầy một cách nối liền nhau và một cách liên tiếp, thì họ 
cần phải làm hết cả bốn, không thành hai nhóm một cách riêng 
rẽ.  Một vài hành giả hiểu lầm, đôi khi họ chú niệm “đang phồng 
à, đang xộp à; đang phồng à, đang xộp à,” đôi khi “đang ngồi à, 
đang đụng à; đang ngồi à, đang đụng à.”  Chỉ một khi các hành 
giả không có khả năng để chú niệm hết cả bốn một cách nối liền 
nhau, thì họ nên chú niệm sự phồng lên và sự xộp xuống của 
mình một cách riêng rẽ, rồi thì đang ngồi à, đang đụng à.  Nếu 
như sự chuyển động ở phần bụng là tốt đẹp cho các hành giả để 
chú niệm, thì họ nên an trú với nó.  Nếu vì một vài lý do chánh 
đáng, các hành giả có thể chú niệm việc đang ngồi và các cảm 
thọ đụng chạm một cách luân phiên nhau: “đang ngồi à, đang 
đụng à, đang ngồi à, đang đụng à.” 

 
Sometimes some yogis very easily feel their heartbeat 

when concentrating on the movement of the abdomen.  It is 
because, when they note the rise and fall of the abdomen, they 
make too much mental effort breathing.  That effort makes the 
heart beat more obvious and yogis confuse the movement of the 
abdomen with the heartbeat.  For such yogis, the sitting posture 
and touching sensation are good at the beginning of the 
practice.  Later on, yogis will be able to note all these four 
objects very well, systematically and methodically. 

Đôi khi một vài hành giả hết sức dễ dàng cảm thấy nhịp 
đập của tim mình khi đang định thức vào sự chuyển động của 
cái bụng.  Đó là bởi vì, khi họ chú niệm sự phồng lên và sự xộp 
xuống của cái bụng, họ đã nỗ lực quá nhiều ở trong tâm việc hít 
thở.  Sự nỗ lực ấy làm cho trái tim đập rõ ràng hơn và các hành 
giả nhầm lẫn sự chuyển động của cái bụng và nhịp đập của tim.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     123   

 
 

Đối với các hành giả như vậy, tư thế đang ngồi và cảm thọ đụng 
chạm là tốt ở vào giai đoạn bắt đầu của việc thực hành.  Về sau 
nầy, các hành giả sẽ có khả năng để chú niệm hết sức tốt đẹp cả 
bốn đối tượng nầy, một cách có hệ thống và một cách có phương 
pháp.  

 
In short, if yogis have no problem with the heartbeat, they 

should continue to note the rise and fall of the abdomen.  If they 
think they need more objects, they should note the sitting posture 
and touching sensation, too.  So they note “rising, falling, 
sitting, touching;” “rising, falling, sitting, touching.” In other 
words, between the falling movement and the rising movement, 
yogis should insert the two objects, sitting and touching, so that 
their mind doesn’t have any time to go out.  The point is to make 
the mind quite occupied with the objects. 

Nói tóm lại, nếu như các hành giả không có vấn đề chi với 
nhịp đập của tim, thì họ nên tiếp tục để chú niệm sự phồng lên 
và sự xộp xuống của cái bụng.  Nếu như họ nghĩ họ cần thêm 
nhiều đối tượng nữa, thì họ cũng nên chú niệm tư thế đang ngồi 
và cảm thọ đụng chạm.  Vì vậy, họ chú niệm “đang phồng à, 
đang xộp à, đang ngồi à, đang đụng à;” “đang phồng à, đang xộp 
à, đang ngồi à, đang đụng à.”  Nói cách khác, giữa sự chuyển 
động đang xộp xuống và sự chuyển động đang phồng lên, các 
hành giả nên xen kẽ hai đối tượng vào nhau, đang ngồi và đang 
đụng, nhằm để cho tâm thức của họ không có thời gian nào để 
đi ra ngoài.  Điểm chính là làm cho tâm thức hoàn toàn bận rộn 
với các đối tượng.  

 
Although yogis are taught to begin with the watching of the 

rise and fall of the abdomen, they must not be attached to it.  This 
is not the only object, but only one of many objects of Vipassanā 
meditation. 



124      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

While observing the movement of the abdomen, if sounds 
are heard, note “hearing, hearing.”  At first it is not easy but 
yogis have to note as much as they can. Only when mindfulness 
of hearing is sufficient, may yogis return to the primary object 
of meditation (e.g. “rising” and “falling.”) 

Mặc dù các hành giả đã được chỉ dạy để bắt đầu với việc 
chú mục vào sự phồng lên và sự xộp xuống của cái bụng, họ 
không được dính mắc vào nó.  Đây không phải là đối tượng duy 
nhất, mà chỉ là một trong rất nhiều đối tượng của thiền định 
Minh Sát Tuệ.  

Trong khi đang quan sát sự chuyển động của cái bụng, nếu 
các âm thanh đã được nghe, thì hãy chú niệm “đang nghe à, đang 
nghe à.”  Vào lúc ban đầu, thì không có dễ nhưng các hành giả 
phải chú niệm càng được bao nhiêu thì hay bấy nhiêu nếu họ có 
thể.  Chỉ một khi Chánh Niệm của việc nghe đã đầy đủ, thì các 
hành giả mới có thể trở lại đối tượng chủ yếu của thiền định (ví 
dụ: “đang phồng à” và “đang xộp à.”) 

 
Noting Mental And Emotional States. 

At the beginning of the practice, the mind wanders very 
often. Whenever the mind wanders, yogis should follow the mind 
and observe it.  If yogis are thinking about their family affairs, 
that thought must be observed as it is, making a mental note 
“thinking, thinking, thinking.” After the initial thought has 
disappeared, they should resume their noting of the movements 
of the abdomen as usual “rising, rising”, “falling, falling.”  

If yogis note any mental or emotional state, it must be done 
somewhat quickly, energetically, and precisely so that the noting 
mind is continuous and becomes powerful.  Then the thinking 
will stop by itself.  Note the thoughts quickly as if yogis are 
hitting them with a stick: “thinking, thinking, thinking” or 
“sleepy, sleepy, sleepy” or “happy, happy, happy” or “sad, sad, 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     125   

 
 

sad,” not slowly as “thinking … thinking …” or “sleepy … 
sleepy..”  Unless yogis can note the wandering thought, they do 
not have a hope of concentrating the mind.  If the mind is still 
wandering, it just means that yogis still do not note energetically 
enough.  This ability is indispensable. 

Việc Chú Niệm Những Trạng Thái Tinh Thần Và  
Dễ Cảm Xúc. 

Vào giai đoạn bắt đầu của việc thực hành, tâm thức rất 
thường xuyên hoang du.  Bất luận khi nào tâm thức hoang du, 
các hành giả nên dõi theo tâm thức và quan sát nó.  Nếu như các 
hành giả đang nghĩ suy về các vấn đề gia đình của mình, sự nghĩ 
suy ấy cần phải được quan sát khi nó đang là, cùng lúc thực hiện 
một sự chú niệm ở trong tâm “đang nghĩ à, đang nghĩ à, đang 
nghĩ à.”  Sau khi sự nghĩ suy ban đầu đã được biến mất, họ nên 
tiếp tục lại việc chú niệm của mình vào những chuyển động của 
cái bụng như lệ thường, “đang phồng à, đang phồng à,” “đang 
xộp à, đang xộp à.”  

 Nếu như các hành giả chú niệm bất luận trạng thái nào 
thuộc tinh thần hay là dễ cảm xúc, thì việc ấy cần phải được thực 
hiện một cách mau lẹ, một cách nghị lực và một cách chuẩn xác 
nhằm để cho tâm thức đang chú niệm được liên tục và trở nên 
dũng mãnh.  Thế rồi việc nghĩ suy sẽ dừng lại bởi chính nó.   Hãy 
chú niệm những nghĩ suy một cách mau lẹ y như thể các hành 
giả đang đánh chúng với một cây gậy vậy: “đang nghĩ à, đang 
nghĩ à, đang nghĩ à” hoặc “buồn ngủ à, buồn ngủ à, buồn ngủ à” 
hoặc “hạnh phúc à, hạnh phúc à, hạnh phúc à” hoặc “buồn à, 
buồn à, buồn à” không có chậm rãi như là “đang nghĩ à … đang 
nghĩ à…” hoặc “buồn ngủ à… buồn ngủ à …”  Trừ khi các hành 
giả có thể chú niệm việc nghĩ suy đang hoang du, họ không có 
một kỳ vọng vào việc định thức tâm thức.  Nếu tâm thức vẫn còn 
hoang du, điều đó có nghĩa là các hành giả vẫn không có chú 



126      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

niệm một cách đủ nghị lực.  Năng lực nầy thì không thể thiếu 
được.  

  
If they are aware of the content of the thought, it will tend 

to go on.  If they are aware of the thought itself, then thinking 
will cease.  Do not be attached to thinking and theory.  Insight 
comes with deep concentration, not will logical or philosophical 
thinking. Eagerness and worry about getting concentration can 
cause distraction.  Curiosity and expectation definitely delay 
progress.  If they arise, do not dwell on them.  Give them sharp 
awareness.  Drowsiness can be overcome by putting in more 
effort.  Labeling activities noted also helps.  Note sleepiness 
energetically by doing it in quick repetition.  Do not open eyes 
while sitting meditation.  If yogis do, concentration is broken.  
Do not be contented with one hour sitting.  Sit as long as 
possible.  Do not shift posture.  

When the abdominal movements are more gradual and 
clear, yogis may increase the frequency of the noting “rising, 
rising, rising;” “falling, falling, falling.”  If the movements are 
complicated, just note them generally. 

Nếu như họ nhận biết được nội dung của việc nghĩ suy, thì 
nó sẽ có xu hướng trôi chảy liên tục.  Nếu như họ tỉnh giác được 
chính việc nghĩ suy ấy, thì bấy giờ việc nghĩ suy sẽ chấm dứt.  
Đừng có bị dính mắc vào việc nghĩ suy và lý luận.  Tuệ giác đi 
cùng với sự định thức thâm niệm, không cùng với việc nghĩ suy 
duy lý hay là triết lý.  Sự háo hức và sự lo lắng về việc đạt được 
sự định thức thì có thể gây ra sự thất niệm.  Tính hiếu kỳ và sự 
kỳ vọng một cách quả quyết trì hoãn sự tiến hóa.  Nếu chúng 
khởi sinh, đừng chú ý tới chúng.  Hãy chuyển cho chúng sự tỉnh 
giác tinh xảo.  Sự ngủ gà ngủ gật có thể vượt qua bằng với việc 
gia công nỗ lực hơn nữa.  Cũng được hỗ trợ với những hoạt động 
định danh đã có chú niệm.  Hãy chú niệm sự buồn ngủ một cách 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     127   

 
 

nghị lực bằng cách thực hiện việc ấy trong sự lặp đi lặp lại mau 
lẹ.  Đừng có mở đôi mắt ra trong khi đang thiền tọa hành.  Nếu 
như các hành giả làm điều ấy, thì sự định thức đã bị cắt đứt.  
Đừng có hài lòng với một giờ thiền tọa.  Hãy ngồi càng lâu càng 
tốt.  Đừng có thay đổi tư thế.  

Khi những chuyển động ở phần bụng tiệm tiến và rõ ràng 
hơn, thì các hành giả có thể gia tăng tần số của việc chú niệm 
“đang phồng à, đang phồng à, đang phồng à;” “đang xộp à, đang 
xộp à, đang xộp à.”  Nếu như những sự chuyển động đã là phức 
tạp, thì chỉ chú niệm chúng một cách bình thường.  

 
Pain And Patience. 

After sitting for some time, pain may arise.  It does not have 
to inform yogis of its coming.  Yogis need to observe it with the 
right attitude.  Pain is observed not to make it go away but to 
realize its true nature.  So do not wish it to disappear when 
noting it.  

Another aspect of the practice is that yogis have a tendency 
to change position when having unbearable sensation such as 
pain.  Yogis should be patient with the pain and note it 
attentively and methodically as long as possible.  Yogis should 
not change posture instantly but should proceed with 
mindfulness of the pain.  

Sự Đau Đớn Và Sự Kham Nhẫn. 
Sau khi ngồi trong một ít lâu, sự đau đớn có thể khởi sinh.  

Nó không có báo tin cho các hành giả về việc đi đến của nó.  Các 
hành giả cần phải quan sát nó với thái độ đúng đắn.  Sự đau đớn 
thì được quan sát, không làm cho nó bỏ đi, mà trái lại là để chứng 
tri chân thực tính của nó.  Vì thế đừng có ước mong nó biến mất 
đang khi chú niệm nó.  

Một khía cạnh khác của việc thực hành là vị hành giả ấy 
có một xu hướng để thay đổi tư thế đang khi có cảm thọ bất khả 



128      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

kham chẳng hạn như là sự đau đớn.  Các hành giả nên kham 
nhẫn với sự đau đớn và hãy chú niệm nó một cách chuyên tâm 
và một cách có phương pháp càng lâu càng tốt.  Các hành giả 
không nên thay đổi tư thế ngay lập tức mà trái lại nên tiếp tục 
tiến hóa với Chánh Niệm vào sự đau đớn. 

 
If beginners are unable to bear the severe pain, they may 

change their posture.  But before doing so, they must note the 
intention to change posture as “intending, intending.”  Then 
they should change their posture very, very slowly being aware 
of all the movements and actions involved in the changing of 
posture.  After having changed their posture, yogis should then 
return to the abdominal movement, the primary object, and note 
as usual.  Yogis can change only once in a sitting.   

Nếu như các vị sơ cơ không có khả năng để chịu đựng cơn 
đau khốc liệt, thì họ có thể thay đổi tư thế.  Thế nhưng trước khi 
làm như vậy, họ cần phải chú niệm cái tác ý để thay đổi tư thế 
là “đang tác ý à, đang tác ý à.”  Bấy giờ họ nên thay đổi tư thế 
của họ hết sức, hết sức chậm rãi cùng lúc đang có được tỉnh giác 
vào tất cả những sự chuyển động và các hành động đã hữu quan 
chặt chẽ trong việc thay đổi tư thế.  Sau khi đã được thay đổi tư 
thế của mình, thì các hành giả bấy giờ trở lại sự chuyển động ở 
phần bụng, đối tượng chủ yếu, và hãy chú niệm như lệ thường.  
Các hành giả có thể thay đổi chỉ một lần trong một lần thiền tọa.  

 
For those yogis who have pain but could sit through the 

sitting hour without changing position, they should do so since 
it is not very beneficial for them to change their posture in this 
case at all.  If the pain becomes unbearable, yogis should get up 
and practice walking meditation.  That’s better because when 
yogis change the position then their concentration is broken.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     129   

 
 

Even though yogis continue to sit after changing position, they 
can’t get deep concentration.   

Đối với những hành giả mà có cơn đau nhưng có thể ngồi 
cho đến hết giờ thiền tọa mà không có việc thay đổi tư thế, thì 
họ nên làm như vậy vì trong trường hợp nầy không có chút lợi 
ích nào cả đối với họ để thay đổi tư thế của mình.  Nếu như sự 
đau đớn trở nên bất khả kham, thì các hành giả nên đứng dậy và 
hãy thực hành thiền bộ hành.  Điều ấy thì tốt hơn bởi vì khi các 
hành giả thay đổi tư thế bấy giờ sự định thức của họ đã bị cắt 
đứt.  Cho dù là các hành giả vẫn tiếp tục để ngồi sau việc thay 
đổi tư thế, họ không thể nào đạt được sự định thức thâm niệm.  

 
When pain comes, it should be noted directly but ignored 

only if it becomes overly persistent.  It can be overcome by deep 
concentration, which is brought about by continuous 
mindfulness.  When concentration is good, pain is not a problem.  
It is a natural process no different from “rising, falling.” If yogis 
observe it attentively, the mind will be absorbed in it and 
discover its true nature.  If there is intense pain while walking, 
one should stop occasionally and take note of it.  

Khi sự đau đớn đến, nó cần phải được chú niệm một cách 
trực tiếp nhưng chỉ được phớt lờ nếu như nó trở nên quá dai 
dẵng.  Nó có thể được vượt qua bằng với sự định thức thâm 
niệm, mà đã được dẫn tới do bởi Chánh Niệm liên tục.  Khi sự 
định thức được tốt đẹp, thì sự đau đớn không là một vấn đề.  Nó 
là một quá trình thường nhiên bất sai biệt với “sự phồng lên, sự 
xộp xuống.”  Nếu như các hành giả quan sát nó một cách chuyên 
tâm, thì tâm thức sẽ được an chỉ vào nó và khám phá ra chân 
thực tính của nó.  Nếu như có sự đau đớn dữ dội trong lúc đang 
bộ hành, thỉnh thoảng người ta nên dừng lại và hãy ghi chú vào 
nó.  

 



130      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Even though the pain is noted when it occurs during sitting 
or walking meditation, it may not disappear.  Yogis need to have 
patience.“Patience leads to Nibbāna” as a Burmese saying 
goes.  Be patient with anything and everything that stimulates 
your mind.  Pain is a good object since it keeps the mind on it.  
With persistent noting, mindfulness and concentration will then 
develop.  That is why, in some cases, when the pain disappears, 
some yogis may cry over it for their friend has gone away.  Some 
yogis even induce pain by folding their legs beneath them.  Do 
not evade it, it can also lead yogis to Nibbāna.  If yogis want to 
achieve something in their meditation, they will have to put more 
effort into their practice.  Actually, the energy to note is always 
there.  The trouble is yogis are reluctant to use it.  A positive 
mental attitude is very important.  Don’t be pessimistic.  If yogis 
are optimistic, they offer themselves an opportunity.  Then there 
is satisfaction in every situation and yogis will also have less 
distraction.  

Cho dù là sự đau đớn đã được chú niệm khi nó hiện bày 
trong lúc đang thiền tọa hoặc đang thiền bộ hành, nó có thể 
không biến mất.  Các hành giả cần phải có sự kham nhẫn. “Sự 
kham nhẫn đưa đến Níp Bàn” như một người dân Miến Điện 
thường nói như vậy.  Hãy kiên nhẫn với bất luận điều chi và tất 
cả mọi thứ mà kích hoạt tâm thức của các bạn.  Sự đau đớn là 
một đối tượng tốt vì nó giữ tâm thức ở trong nó.  Với việc chú 
niệm kiên trì, Chánh Niệm và sự định thức bấy giờ sẽ phát triển.  
Đó là lý do tại sao, trong một vài trường hợp, khi sự đau đớn 
biến mất, một vài hành giả có thể khóc về nó vì bằng hữu của họ 
đã bỏ ra đi.  Một vài hành giả thậm chí tạo ra sự đau đớn bằng 
với việc gập đôi chân mình lại ở phía dưới người của họ.  Đừng 
có lẩn tránh nó, nó cũng có thể dắt dẫn các hành giả đến Níp 
Bàn.  Nếu như các hành giả mong mỏi để đạt được điều gì đó ở 
trong thiền định của mình, thì họ sẽ phải gia công nỗ lực nhiều 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     131   

 
 

hơn nữa trong việc thực hành của mình.  Thực tế là, năng lực để 
chú niệm là luôn luôn có.  Điều hệ lụy là các hành giả đã miễn 
cưỡng để sử dụng nó.  Một thái độ tinh thần tích cực là hết sức 
quan trọng.  Đừng có bi quan.  Nếu như các hành giả lạc quan, 
thì họ tự hiến tặng cho mình như là cơ hội.  Thế rồi có sự duyệt 
ý trong mọi tình huống và các hành giả cũng sẽ có ít sự thất niệm 
hơn.  

 
 If yogis wakes up at 3:00 A.M., they must get up to 

meditate.  They should not wait until wake – up time as 
scheduled during retreat.  That is not the right attitude.  If yogis 
are sleepy on waking up, get up and walk.  Otherwise, they will 
enjoy sleeping.  If yogis are sleepy during the day, walk quickly 
back and forth in the sun.  A human being has a great variety of 
strengths and the ability to do many things.  We must STRIVE, 
not TRY !  If yogis put in enough effort, they can develop 
progressive Vipassanā insight culminating into Paths and 
Fruitions.  

One week of practice is just a learning process.  Real 
practice begins only after that.  Every sitting must be preceded 
by an hour of walking meditation.  This may be reduced when 
not in retreat and the time available is limited.  When changing 
from sitting to walking practice, be mindful and make all the 
movements very slowly with full awareness.  Mindfulness and 
concentration should not be disrupted.  

Nếu như các hành giả thức dậy vào lúc 3:00 giờ sáng, thì 
họ cần phải đứng lên để thiền định.  Họ không nên đợi cho đến 
khi thời báo thức như đã định chương trình trong khóa tu tĩnh 
tâm.  Đấy không phải là thái độ đúng đắn.  Nếu như các hành 
giả buồn ngủ đang khi thức dậy, hãy đứng lên và bộ hành.  
Không thì, họ sẽ vui thích việc đang ngủ nghỉ.  Nếu như các 
hành giả bị buồn ngủ trong lúc ban ngày, hãy đi tới đi lui một 



132      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

cách mau lẹ dưới ánh mặt trời.  Một con người có một lượng rất 
lớn về sức mạnh và năng lực để làm rất nhiều sự việc.  Chúng ta 
cần phải PHẤN ĐẤU, không CỐ GẮNG !  Nếu như các hành 
giả gia công nỗ lực vừa đủ, họ có thể phát triển tiến hóa Minh 
Sát Trí đưa đến kết quả đạt thành những Đạo Lộ và các Quả Vị.   

Một tuần thực hành chỉ là một quá trình học thức.  Thực sự 
thực hành chỉ bắt đầu sau đó.  Mỗi lần thiền tọa phải được đi 
trước một giờ của thiền bộ hành.  Điều nầy có thể được giảm bớt 
lại khi không ở trong khóa tu tĩnh tâm và thời gian có thể dùng 
được đã bị giới hạn.  Khi thay đổi từ tọa hành đến thực hành bộ 
hành, phải có chánh niệm và thực hiện tất cả những cử động một 
cách hết sức chậm rãi với sự tỉnh giác hoàn toàn.  Chánh Niệm 
và sự định thức không nên bị làm gián đoạn.  

 
Walking Meditation. 

As to walking meditation, the Buddha laid emphasis on 
awareness of the movement of the foot while walking.  The 
commentary to the discourse Mahā Satipaṭṭhāna Sutta explains 
how walking meditation should be practiced.  Yogis should take 
the walking meditation seriously.  By merely doing walking 
meditation, one can reach Arahantship as in the case of 
Venerable Subhadda, the last Arahant disciple of the Buddha.  

When practicing walking meditation, yogis must not close 
their eyes.  Instead, the eyes must be half – closed (that means, 
relax and keep your eyes normal) and yogis should look down 
on the floor or ground about four to five feet in front of their 
foot.  Yogis must not bend their heads too low.  If bending their 
heads too low, they will soon feel tension in their neck or 
shoulders.  They may also have a headache or dizziness.  

Thiền Bộ Hành. 
Về thiền bộ hành, Đức Phật đã nhấn mạnh vào việc tỉnh 

giác sự cử động của bàn chân trong lúc đang bộ hành.  Bộ chú 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     133   

 
 

giải bài Pháp Thoại Kinh Đại Niệm Xứ giải thích cách thức 
thiền bộ hành nên được thực hành.  Các hành giả nên thực hiện 
thiền bộ hành một cách nghiêm túc.  Duy nhất chỉ thực hành 
thiền bộ hành, người ta có thể đạt đến Quả vị Vô Sinh như trong 
trường hợp của Trưởng Lão Subhadda, vị đệ tử A La Hán cuối 
cùng của Đức Phật.  

Đang khi thực hành thiền bộ hành, các hành giả không 
được nhắm đôi mắt lại.  Thay vào đó, đôi mắt phải được nhắm 
một nửa (điều ấy có nghĩa là thư giãn và giữ cho đôi mắt của các 
bạn ở tình trạng bình thường) và các hành giả nên nhìn xuống 
nền nhà hoặc mặt đất vào khoảng độ bẩy hoặc tám tấc (6 x 0.305 
= 2.1336 m) ở trước bàn chân của họ.  Các hành giả không được 
cúi khum cái đầu của mình quá thấp.  Nếu việc cúi khum cái đầu 
của mình quá thấp, thì họ sẽ sớm cảm thấy việc cơ căng ở cổ 
hoặc vai của mình.  Họ cũng có thể có một sự đau đầu hoặc sự 
chóng mặt.  

 
Yogis must bring their attention to the movement of the foot 

during walking meditation since, in walking meditation, the 
movement of the foot is more distinct than the abdominal 
movement.  Labeling or naming is not so important as the 
observation of the movement of the foot.  Note the movement 
with sharp awareness.  

When following the movement of the foot, yogis must not 
lift the feet too high. Yogis must not look at their foot.  If they 
look at their foot, they cannot concentrate well on the movement.  
Nor must they look around here and there.  Once they look 
around, the mind goes with the eyes and the concentration 
breaks. Yogis may have a tendency ir desire to look around when 
they feel that someone is coming towards them or passing in 
front of them.  That tendency or desire to look around must be 
very attentively observed and noted as “tendency” or “wanting 



134      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

to look” until it has disappeared.  When the tendency or desire 
has disappeared, yogis won’t look around.  Then they can 
maintain their concentration.  So, please be careful not to look 
around in order to maintain concentration and make further 
progress in building up concentration by walking meditation.  

Các hành giả phải bắt buộc việc chú ý của mình vào sự cử 
động bàn chân đang lúc thiền bộ hành vì, trong thiền bộ hành, 
sự cử động của bàn chân thì đặc thù hơn sự chuyển động ở phần 
bụng.  Việc định danh hoặc việc đặt tên thì không quá quan trọng 
bằng việc quan sát sự cử động của bàn chân.  Hãy chú niệm sự 
cử động với sự tỉnh giác tinh xảo.  Đang khi dõi theo sự cử động 
của bàn chân, các hành giả không được dỡ những bàn chân lên 
quá cao.  Các hành giả không được nhìn vào bàn chân của mình.  
Nếu như họ nhìn vào bàn chân của mình, thì họ không thể nào 
định thức tốt đẹp vào sự cử động.  Họ cũng không được nhìn 
xung quanh chỗ nầy và chỗ nọ.  Một khi họ nhìn xung quanh, 
tâm thức đi cùng với đôi mắt và sự định thức cắt đứt.  Các hành 
giả có thể có một xu hướng hoặc lòng ham muốn để nhìn xung 
quanh khi họ cảm thấy rằng một người nào đó đang đi hướng về 
phía họ hoặc đang đi ngang qua ở trước mặt của họ.  Xu hướng 
hoặc lòng ham muốn đó để nhìn xung quanh cần phải được quan 
sát một cách chuyên tâm và được chú niệm như vầy “xu hướng 
à” hoặc “đang mong cầu để nhìn à” cho đến khi nó đã được biến 
mất.  Khi xu hướng hoặc lòng ham muốn đã được biến mất, các 
hành giả sẽ không nhìn xung quanh.  Bấy giờ họ có thể duy trì 
sự định thức của mình.  Vì vậy, xin hãy cẩn thận để không nhìn 
xung quanh nhằm duy trì sự định thức và để tiến hóa hơn nữa 
đang khi phát triển sự định thức qua thiền bộ hành.  

 
The hands should be locked together in front or behind. If 

yogis feel they should change the position of their hands, they 
may do so mindfully. First, yogis should note the intention to do 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     135   

 
 

as “intending, intending.”  Even then, they should change the 
position very slowly and every action and movement involved in 
the act of changing must be observed.  They must not be 
unmindful of any movement or action.  After they have changed 
the position of their hands, they should continue to note the 
movements of the foot as before.  

The objects to be noted are increased gradually.  That is, 
the number of parts of the step observed is gradually increased.  
At the beginning, for beginners as well as for experienced yogis, 
in every walking, the first ten minutes should be spent noting 
“left step” and “right step.”  But about after two days or three 
days of meditation, the experienced yogis should begin walking 
meditation with just five minutes noting “left” and “right.”  
Though yogis make a mental note “left” and “right,” their mind 
must follow the whole process of the movement of the foot very 
attentively and closely.  And to do that, they have to slow down 
their stepping.  Yogis must walk slowly so that they can be aware 
of the movement of the foot simultaneously, closely and 
precisely. 

Những bàn tay nên được khoanh chéo vào nhau ở phía 
trước hoặc phía sau.  Nếu như các hành giả cảm thấy họ phải 
thay đổi vị trí những bàn tay của mình, thì họ có thể làm như thế 
một cách có chánh niệm.  Trước tiên, các hành giả nên chú niệm 
sự tác ý hành động như vầy “đang tác ý à, đang tác ý à.”  Mặc 
dù vậy, họ nên thay đổi vị trí một cách hết sức chậm rãi và mỗi 
hành động và mọi cử động đã hữu quan chặt chẽ với hành động 
thay đổi cần phải được quan sát.  Họ không được thất niệm với 
bất cứ cử động nào hoặc hành động nào.  Sau khi họ đã thay đổi 
vị trí những bàn tay của mình, họ nên tiếp tục để chú niệm những 
cử động của bàn chân như trước.  

Những đối tượng cần phải được chú niệm đã gia tăng dần 
dần lên.  Điều ấy là, số lượng từng phần chi tiết của bước chân 



136      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

được quan sát thì đã được gia tăng dần lên.  Ở ngay giai đoạn 
bắt đầu, đối với các vị sơ cơ cũng như đối với các hành giả đã 
có trải nghiệm, trong mỗi lần bộ hành, mười phút đầu tiên nên 
được dùng cho việc chú niệm “trái bước à” và “phải bước à.”  
Thế nhưng sau khoảng hai ngày hoặc ba ngày của thiền định, 
các hành giả đã có trải nghiệm thì nên bắt đầu thiền bộ hành chỉ 
với năm phút chú niệm “trái à” và “phải à.”  Dẫu rằng các hành 
giả thực hiện một sự chú niệm ở trong tâm “trái à” và “phải à,” 
tâm thức của họ phải dõi theo toàn bộ quá trình sự cử động của 
bàn chân một cách chuyên tâm và một cách chặt chẽ.  Và để làm 
được điều ấy, họ phải làm chậm lại việc đang bước của mình.  
Các hành giả cần phải bộ hành một cách chậm rãi nhằm để cho 
họ có thể có được tỉnh giác vào sự cử động của bàn chân một 
cách đồng bộ, một cách chặt chẽ và một cách chuẩn xác.    

 
Then yogis may watch the step in two parts about another 

ten minutes.  It means that yogis observe the lifting part and the 
dropping part of the step.  So yogis have to note “lifting, 
dropping.”  But if yogis think they are able to note three parts, 
they can skip the noting of two parts and go straight to the noting 
of three parts.  That means after yogis have noted the left and 
right steps for ten minutes, they pick up three parts of a step: 
“lifting, pushing, dropping;” “lifting, pushing, dropping.”  
Awareness of two parts of a step is not very good because if right 
after yogis lift the foot they drop it down, then they have to do 
the two actions at the same place.  Actually, after yogis have 
lifted the foot, they have to push it forward to a certain extent or 
for a certain distance before they drop it down.  Without noting 
the pushing movement after the lifting movement, yogis have 
skipped one process of the pushing movement.  In this case, the 
middle part of the step is lost.  So if yogis think they are able to 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     137   

 
 

note three parts, they should note them as: “lifting, pushing, 
dropping;” “lifting, pushing, dropping.”  

Sau đó, các hành giả có thể chú mục bước chân trong hai 
phần chi tiết độ khoảng mười phút nửa.  Nó có nghĩa là các hành 
giả quan sát vào phần chi tiết đang dỡ lên và phần chi tiết đang 
hạ xuống của bước chân.  Vì vậy, các hành giả phải chú niệm 
“đang dỡ lên à, đang hạ xuống à;” “đang dỡ lên à, đang hạ xuống 
à.”  Thế nhưng nếu như các hành giả nghĩ suy họ có khả năng 
để chú niệm vào ba phần chi tiết, họ có thể bỏ qua việc chú niệm 
vào hai phần và đi thẳng đến việc chú niệm vào ba phần.  Điều 
ấy có nghĩa là sau khi các hành giả đã chú niệm các bước chân 
trái và phải trong mười phút, họ tăng lên ba phần chi tiết của một 
bước chân: “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à;” 
“đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à.”  Sự tỉnh giác 
vào hai phần chi tiết của một bước chân là không được tốt lắm 
bởi vì nếu như ngay sau khi các hành giả dỡ bàn chân lên rồi họ 
hạ nó xuống, thế thì họ phải thực hiện hai hành động tại cùng 
một chỗ.  Thực tế là, sau khi các hành giả đã có dỡ bàn chân lên, 
họ phải đưa nó đi về phía trước đến một mức độ nào đó hoặc 
trong một khoảng cách nào đó trước khi họ hạ nó xuống.  Không 
có việc chú niệm sự cử động đang đưa đi sau sự cử động đã dỡ 
lên, các hành giả đã bỏ qua một quá trình của sự cử động đang 
đưa đi.  Trong trường hợp nầy, phần chi tiết ở giữa của bước 
chân đã bị mất.  Vì thế nếu như các hành giả nghĩ suy họ có khả 
năng để chú niệm vào ba phần chi tiết, thì họ nên chú niệm chúng 
như vầy “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à;” “đang 
dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à.”   

 
The step must be short.  It should be about the length of a 

foot so that yogis can put their foot down very well and note it 
very precisely and closely.  If the step is long, before yogis put 
the foot well on the ground or on the floor, then unconsciously 



138      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

they have already lifted the heel of the other foot.  Then they note 
lifting of the heel of the other foot and lose awareness of the 
previous dropping.  That is because the step is long.  So 
yogis’step must not be long.  It should be about the length of the 
foot so that they can concentrate their mind well on its movement 
very precisely, and also to have a clear experience of its 
movement.  Then after yogis have put down their foot very well, 
established it in its place, they begin to lift the heel of the other 
foot.  Then they can note it very well and can be aware of the 
very beginning of the lifting movement.  So the stepping should 
be about the length of a foot, not longer than that.  Yogis must 
be careful.  

Bước chân cần phải ngắn.  Nó nên có chiều dài độ bằng 
một bàn chân nhằm để cho các hành giả có thể đặt bàn chân của 
mình xuống hết sức kỹ lưỡng và chú niệm nó một cách hết sức 
chuẩn xác và một cách chặt chẽ.  Nếu như bước chân dài, trước 
khi các hành giả đặt bàn chân xuống trọn vẹn ở trên mặt đất hoặc 
trên nền nhà, bấy giờ một cách vô ý thức họ đã dỡ gót của cái 
bàn chân kia lên rồi.  Thế là họ chú niệm việc đang dỡ gót của 
cái bàn chân kia và mất đi sự tỉnh giác vào việc đang hạ cái trước.  
Điều ấy là bởi vì bước chân dài.  Vì thế, bước chân của các hành 
giả không được dài.  Nó nên có chiều dài độ bằng một bàn chân 
nhằm để cho họ có thể định thức kỹ lưỡng tâm thức của mình 
vào sự cử động của nó một cách hết sức chuẩn xác, và cũng để 
có được một sự trải nghiệm rõ ràng về sự cử động của nó.  Thế 
là sau khi các hành giả đặt bàn chân của họ xuống hết sức kỹ 
lưỡng, đã đặt để nó ở trong vị trí của nó, rồi họ mới bắt đầu dỡ 
gót của cái bàn chân kia lên.  Thế là họ có thể chú niệm nó hết 
sức kỹ lưỡng và có thể có được tỉnh giác vào chính ngay giai 
đoạn bắt đầu của sự cử động đang dỡ lên.  Vì vậy, bước chân 
nên có chiều dài độ bằng một bàn chân, không dài hơn thế.  Các 
hành giả phải cẩn thận.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     139   

 
 

 
Afterward, yogis note five parts: “lifting, pushing, 

dropping, touching, pressing.”  When they drop their foot down, 
it touches the ground, the floor or the carpet, they can note it as 
“touching.” In this way, yogis can note “lifting, pushing, 
dropping, touching.”  When they are about to lift the heel of the 
other foot, they have to press the front floor a little bit.  Yogis 
must be aware of that pressing.  After yogis have noted the 
pressure of the foot, their mind goes to other foot and note it 
similarly as “lifting, pushing, dropping, touching, pressing.” 

But the commentary said a step may be noted in six parts.  
When yogis lift the heel, note it as “lifting;” when they raise the 
toes, note them as “raising.” In this way, “lifting, raising.” Then 
“pushing, dropping, touching, pressing.” Yogis have to slow 
down their step.  If they do not slow down the stepping, they are 
not able to note these parts of the step well.  So, the six parts are 
“lifting, raising, pushing, dropping, touching, pressing.”  

Rồi thì, các hành giả chú niệm năm phần chi tiết: “đang dỡ 
lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à, đang đụng à, đang ấn à.”  
Khi họ hạ bàn chân của mình xuống, nó đụng mặt đất, nền nhà 
hoặc tấm thảm, họ có thể chú niệm nó như vầy “đang đụng à.”  
Trong phương thức nầy, các hành giả có thể chú niệm “đang dỡ 
lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à, đang đụng à.”  Khi họ sắp 
sửa để dỡ gót của cái bàn chân kia lên, họ phải ấn nền nhà ở 
trước mặt một chút ít.  Các hành giả cần phải có tỉnh giác vào 
việc ấn đó.  Sau khi các hành giả đã chú niệm vào áp lực của bàn 
chân, tâm thức của họ đi tới cái bàn chân kia và chú niệm nó một 
cách tương tự như vầy “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang đụng 
à, đang ấn à.”  

Thế nhưng bộ chú giải đã nói rằng một bước chân có thể 
được chú niệm đến sáu phần chi tiết.  Khi các hành giả dỡ gót 
chân lên, thì chú niệm nó như vầy “đang dỡ lên à;” khi họ nâng 



140      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

các ngón chân lên, thì chú niệm chúng như vầy “đang nâng lên 
à.”  Trong phương thức nầy, “đang dỡ lên à, đang nâng lên à.”  
Sau đó “đang đưa đi à, đang hạ xuống à, đang đụng à, đang ấn 
à.”  Các hành giả cần phải làm chậm lại cái bước chân của mình.  
Nếu như họ không có làm chậm lại việc bước chân, thì họ không 
có khả năng để chú niệm kỹ lưỡng những phần chi tiết nầy của 
cái bước chân.  Vì vậy, sáu phần chi tiết đó là “đang dỡ lên à, 
đang nâng lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à, đang đụng à, 
đang ấn à.”  

 
If yogis walk very mindfully noting the six parts of the step 

as lifting of the foot, raising of the toes, pushing the foot forward, 
dropping it down, touching and pressing; as a result, their 
concentration is good, deep and strong.  They will not be aware 
of the form of the foot nor are they aware of the body or bodily 
form.  What they know is just movement of the foot.  The 
movement may be also light and they may feel as if they are 
walking in the air.  Or, they may feel as if they were lifted in the 
sky.  At this stage, they are having excellent meditation 
experiences.  If yogis do not observe these experiences 
mindfully, they will like them and may desire more of them.  They 
may become very satisfied with their practice and may think this 
is Nibbāna because this is the best experience they have ever 
had.  All this happens because yogis do not observe their 
pleasant experiences and are attached to them.  This attachment 
arises depending on the pleasant feeling or pleasant sensation 
of the good experience. 

Nếu như các hành giả bộ hành một cách hết sức có chánh 
niệm đang khi chú niệm sáu phần chi tiết của bước chân như là 
đang dỡ bàn chân lên à, đang nâng các ngón chân lên à, đang 
đưa bàn chân đi về phía trước à, đang hạ nó xuống à, đang đụng 
à và đang ấn à; kết quả là, sự định thức của họ tốt đẹp, thâm niệm 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     141   

 
 

và mạnh mẽ.  Họ sẽ không có tỉnh giác về hình dạng của bàn 
chân mà họ cũng không có tỉnh giác vào xác thân hay là hình 
thể.  Điều mà họ nhận thức được chỉ là sự cử động của bàn chân.  
Sự cử động cũng có thể là nhẹ nhàng và họ có thể cảm thấy y 
như thể là họ đang bộ hành ở trên hư không.  Hoặc, họ có thể 
cảm thấy y như thể là họ đã bị nhấc bổng lên trên không trung 
vậy.  Ở ngay giai giai đoạn nầy, họ đang có những trải nghiệm 
thiền định tuyệt luân.  Nếu như các hành giả không quan sát 
những trải nghiệm nầy một cách có chánh niệm, thì họ sẽ ưa 
thích chúng và có thể ham muốn nhiều hơn nữa về chúng.  Họ 
có thể trở nên hết sức duyệt ý với việc thực hành của mình và có 
thể nghĩ suy đây là Níp Bàn bởi vì đây là sự trải nghiệm tốt đẹp 
nhất họ chưa từng được có.  Tất cả điều nầy xẩy ra bởi vì các 
hành giả không có quan sát những trải nghiệm duyệt ý và đã dính 
mắc vào chúng.  Sự dính mắc nầy khởi sinh tùy thuộc vào cảm 
giác duyệt ý hoặc cảm thọ duyệt ý của sự trải nghiệm tốt đẹp.  

 
But whatever sensation yogis may experience, they must 

observe it very attentively, energetically and precisely so that 
they can realize the true nature of that feeling or sensation.  The 
specific and the general characteristics of the feeling must be 
thoroughly realized so that they will not be attached to it or 
repulsed by it.  This is mindfulness of feelings or sensations.  
Whenever feeling arises, it must be observed and noted as it 
really occurs.  That attachment or Taṇhā arises depending on 
the pleasant feeling or sensation.  In this case, the pleasant 
feeling is the cause, and attachment is the effect.  During 
walking meditation, the eyes are sure to wander off quite a bit.  
So do not look around here and there while walking.  Yogis have 
had and will have many more years to look around.  If yogis do 
it during the retreat, they cannot attain deep concentration.  The 



142      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

wandering eye is a difficult problem for yogis.  So note the desire 
to look around until it has disappeared. 

Thế nhưng bất luận cảm thọ nào mà các hành giả có thể 
trải nghiệm, thì họ cần phải quan sát nó một cách hết sức chuyên 
tâm, một cách nghị lực và một cách chuẩn xác nhằm để cho họ 
có thể chứng tri được chân thực tính của cái cảm giác ấy hoặc 
cảm thọ ấy.  Những Biệt và Tổng Tướng của cảm giác cần phải 
được chứng tri một cách triệt để nhằm để cho họ sẽ không bị 
dính mắc vào nó hoặc đã bị đánh bại bởi nó vậy.  Đây là Chánh 
Niệm vào những cảm giác hoặc các cảm thọ.  Bất luận khi nào 
cảm giác khởi sinh, nó cần phải được quan sát và được chú niệm 
khi nó đang thực sự hiện bày.  Sự dính mắc ấy hoặc Ái Dục khởi 
sinh tùy thuộc vào cái cảm giác duyệt ý là nguyên nhân, và sự 
dính mắc là hệ quả.  Trong lúc thiền bộ hành, đôi mắt chắc chắn 
là đi hoang du khá nhiều.  Vì vậy, đừng có nhìn xung quanh chỗ 
nầy và chỗ nọ trong lúc đang bộ hành.  Các hành giả đã có và sẽ 
có rất nhiều năm nữa để nhìn xung quanh.  Nếu như các hành 
giả làm điều ấy trong khóa tu tĩnh tâm, thì họ không thể nào đạt 
được sự định thức thâm niệm.  Con mắt đi hoang du là một vấn 
đề nan giải đối với các hành giả.  Vì thế, hãy chú niệm lòng ham 
muốn để nhìn xung quanh cho đến khi nó đã được biến mất.  

 
For the practice to be effective, at least six hours of 

walking and six hours of sitting meditation along with six hours 
of observing general activities each day are recommended.  The 
Buddha taught that mindfulness must be applied to the four 
postures of the body, i.e. walking, standing, sitting and lying 
down:  

· While yogis are walking, they must be mindful of it as it 
is. 

· While yogis are standing, they must be mindful of it as it 
is. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     143   

 
 

· While yogis are sitting, they must be mindful of it is as it 
is. 

· While yogis are lying down, they must be mindful of it is 
as it is. 

So, in every posture, there must be mindfulness. We 
instruct yogis to practice walking and sitting meditation 
alternately so that they can concentrate more easily and hence 
attain insight into the walking and sitting processes.  Every 
session of sitting must be preceded by walking for the balance 
of the body.  In the beginning of the practice, yogis need walking 
meditation longer than sitting because they are not yet able to 
sit for long but can walk longer.  Yogis can attain some degree 
of concentration more easily during walking than sitting.  When 
the meditation practice matures, yogis may then do sitting 
meditation for a longer period than walking. When yogis have 
reached the fifth stage of insight knowledge, they may practice 
sitting meditation for two or three hours and walk for one hour.  
At that stage, their concentration is good, deep and strong 
enough to realize the dissolution of mental and physical 
phenomena (Nāma and Rūpa). 

Để việc thực hành có được hiệu quả, thì mỗi ngày đã được 
khuyến nghị ít nhất là sáu giờ đồng hồ cho thiền bộ hành và sáu 
giờ đồng hồ cho thiền tọa hành cùng với sáu giờ đồng hồ cho 
việc quan sát các sinh hoạt phổ thông.  Đức Phật đã chỉ dạy rằng 
Chánh Niệm cần phải được ứng dụng vào bốn tư thế của cơ thể; 
tức là bộ hành, trụ hành, tọa hành và ngọa hành.  

· Trong khi các hành giả đang bộ hành, thì họ cần phải có 
chánh niệm vào nó khi nó đang là. 

· Trong khi các hành giả đang trụ hành, thì họ cần phải có 
chánh niệm vào nó khi nó đang là. 

· Trong khi các hành giả đang tọa hành, thì họ cần phải có 
chánh niệm vào nó khi nó đang là. 



144      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

· Trong khi các hành giả đang ngọa hành, thì họ cần phải 
có chánh niệm vào nó khi nó đang là.  

Như vậy, trong mọi tư thế, thì cần phải có chánh niệm.  
Chúng ta chỉ bảo các hành giả để thực hành thiền bộ hành và 
thiền tọa hành một cách luân phiên nhau nhằm để cho họ có thể 
định thức một cách dễ dàng hơn và từ đó đạt được tuệ giác trong 
các quá trình bộ hành và tọa hành.  Mỗi thời tọa hành thì cần 
phải được đi trước bằng với việc bộ hành để cho sự quân bình 
của cơ thể.  Vào giai đoạn bắt đầu của việc thực hành, các hành 
giả cần thiền bộ hành lâu hơn tọa hành bởi vì họ vẫn chưa có khả 
năng để ngồi được lâu mà trái lại có thể đi được lâu hơn.   Các 
hành giả có thể đạt được một vài trình độ của sự định thức một 
cách dễ dàng trong lúc thiền bộ hành hơn là tọa hành.  Khi việc 
thực hành thiền định thuần thục, các hành giả có thể bấy giờ thực 
hiện thiền tọa hành trong một thời gian dài hơn là bộ hành.  Khi 
các hành giả đã đạt đến giai đoạn thứ năm của tri thức tuệ giác, 
thì họ có thể thực hành thiền tọa hành trong hai hoặc ba giờ đồng 
hồ và bộ hành trong một giờ đồng hồ.  Ở chính ngay giai đoạn 
đó, sự định thức của họ đã là tốt đẹp, thâm niệm và đủ mạnh để 
chứng tri sự hoại diệt của các hiện tượng về tinh thần và thể chất 
(Danh và Sắc). 

 
Here again I want to tell yogis that this Vipassanā 

meditation is practiced to realize body – mind processes in their 
true nature.  So whatever yogis are aware of, bodily processes 
or mental processes, the aim of awareness is to realize their true 
nature.  Yogis should keep this in their mind when they practice 
this meditation.  It is not just for concentration but also for 
realization of mental and physical processes.  That realization 
enables yogis to be free from all kinds of mental and physical 
sufferings and to live happily and blissfully.  That realization is 
called Vipassanā ñāṇa, insight knowledge. Insight knowledge 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     145   

 
 

leads yogis to enlightenment which destroys all kinds of 
suffering.   

Every action is preceded by a mental process of wishing, 
wanting or intention.  So is lifting of the foot.  Yogis have to note 
intending or wishing or wanting before lifting of the foot.  
Usually we instruct our yogis to note “intending, 
lifting;”“intending, raising;” “intending, pushing;”“intending, 
dropping;”“touching;”“intending, pressing.”  When yogis note 
touching it’s not preceded by the intention because, as soon as 
you drop your foot to the ground, it touches the ground whether 
there is intention or not.  So before touching, yogis need not note 
intention.  So yogis note “intending, dropping; touching; 
intending, pressing.”  Again yogis’mind goes to the other foot 
and notes similarly as “intending, lifting; intending, raising; 
intending, pushing forward; intending, dropping; touching; 
intending, pressing,” and so on. 

Ở đây một lần nữa, Sư muốn để nói với các hành giả rằng 
thiền định Minh Sát Tuệ nầy là được thực hành để chứng tri 
chân thực tính trong các quá trình Thân – Tâm của chúng.  Vì 
thế, bất luận điều chi mà các hành giả đã được tỉnh giác, các quá 
trình thuộc thể chất hoặc tinh thần, thì mục đích của sự tỉnh giác 
là để chứng tri chân thực tính của chúng.  Các hành giả nên giữ 
lấy điều nầy ở trong tâm thức của mình khi họ thực hành thiền 
định nầy.  Nó không chỉ là để cho sự định thức mà cũng là để 
cho sự chứng tri vào các quá trình về tinh thần và thể chất.  Sự 
chứng tri ấy có khả năng làm cho các hành giả giải thoát khỏi 
mọi thể loại của những nỗi khổ đau về tinh thần và thể chất, và 
để sống một cách hạnh phúc và một cách tĩnh lạc viên mãn.  Sự 
chứng tri ấy đã được gọi là Minh Sát Trí, tri thức tuệ giác.  Tri 
thức tuệ giác dắt dẫn các hành giả đến sự giác ngộ là Pháp hủy 
diệt mọi thể loại của sự khổ đau.  



146      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Từng mỗi hành động đã được đi trước do bởi một quá trình 
tinh thần về sự ước muốn, sự mong cầu hoặc sự tác ý.  Vì thế là 
đang dỡ bàn chân lên.  Các hành giả phải chú niệm việc tác ý 
hoặc việc ước muốn trước việc dỡ bàn chân lên.  Một cách thông 
lệ, chúng ta chỉ bảo các hành giả của mình để chú niệm “đang 
tác ý à, đang dỡ lên à;” “đang tác ý à, đang nâng lên à;” “đang 
tác ý à, đang đưa đi à;” “đang tác ý à, đang hạ xuống à;” “đang 
đụng à;” “đang tác ý à, đang ấn à.”  Khi các hành giả chú niệm 
việc đụng mà không có đi trước do bởi sự tác ý bởi vì, ngay khi 
các bạn hạ bàn chân của mình xuống đến mặt đất, nó đụng mặt 
đất cho dù có tác ý hoặc là không.  Vì vậy, trước khi việc đụng, 
các hành giả không cần phải chú niệm sự tác ý.  Vì thế, các hành 
giả chú niệm “đang tác ý à, đang hạ xuống à; đang đụng à; đang 
tác ý à, đang ấn à.”  Một lần nữa, tâm thức của các hành giả đi 
đến bàn chân kia và chú niệm một cách tương tự như vầy “đang 
chú niệm à, đang dỡ lên à; đang tác ý à, đang nâng lên à; đang 
tác ý à, đang đưa về phía trước à; đang tác ý à, đang hạ xuống à; 
đang đụng à; đang tác ý à, đang ấn à,” và v.v.  

 
Not only lifting of the foot but also all other actions and 

movements are preceded by wishing or wanting or intention, a 
mental process.  So if yogis are able to note this mental process, 
they come to realize the relationship between the intention or 
wishing or wanting, a mental process, and the movement of the 
foot, a physical process.   

To realize how these two processes are related to each 
other, yogis have to attain deep concentration by being aware 
of the movement of the foot.  And, when they have realized how 
these two processes are related to each other, they don’t have 
any idea of a person who is walking, a being who is lifting the 
foot, a self who is pushing the foot forward.  What they realize 
is that there’s an intention or wishing, a mental process, which 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     147   

 
 

causes the movement of the foot, a physical process, to arise. 
Without intention or wishing or wanting, lifting of the foot 
cannot occur.  In this way, yogis come to realize the law of cause 
and effect in their walking meditation. 

Không chỉ có việc dỡ bàn chân lên mà luôn cả các hành 
động và những sự cử động cũng đã được đi trước do bởi việc 
ước muốn hoặc sự mong cầu hoặc sự tác ý, một quá trình tinh 
thần.  Vì vậy, nếu như các hành giả có khả năng để chú niệm quá 
trình tinh thần nầy, họ đi đến chứng tri được mối quan hệ giữa 
sự tác ý hoặc sự ước muốn hoặc sự mong cầu, một quá trình tinh 
thần; và sự cử động của bàn chân, một quá trình thể chất.  

Để chứng tri cách thức hai quá trình nầy đã có liên hệ lẫn 
nhau, thì các hành giả phải đạt được sự định thức thâm niệm 
bằng cách có được tỉnh giác vào sự cử động của bàn chân.  Và, 
khi họ đã chứng tri được cách thức hai quá trình nầy đã có liên 
hệ lẫn nhau, thì họ không có một ý tưởng nào về một con người 
mà đang bộ hành, một hữu tình mà đang dỡ bàn chân lên, một 
tự ngã mà đang đưa bàn chân về phía trước.  Điều chi mà họ 
chứng tri thì điều ấy có một sự tác ý hoặc sự ước muốn, một quá 
trình tinh thần, mà tạo ra sự cử động của bàn chân, một quá trình 
thể chất, khởi sinh.  Không có sự tác ý hoặc sự ước muốn hoặc 
sự mong cầu, thì việc dỡ bàn chân lên không thể nào hiện bày.  
Trong phương thức nầy, các hành giả đi đến chứng tri được định 
luật Tác Nhân và Hệ Quả trong thiền bộ hành của mình.  

 
As to the awareness of the movement of the foot, I need not 

explain further to yogis how the commentary mentions it.  Yogis 
should be careful not to look here and there while they are 
practicing walking meditation.  Once they look around, the mind 
goes with the eyes.  If doesn’t stay with the movement of the foot, 
concentration is broken.  So yogis have to control their mind.  
And also before yogis practice walking meditation, they should 



148      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

determine that “I won’t look here and there while I’m practicing 
walking meditation. Though I may have a tendency or desire to 
look around, I will note that desire or tendency until it has 
disappeared.”  After the desire or tendency has disappeared, 
yogis won’t look around.  Then their concentration won’t be 
broken since the mind will stay with the foot.  So yogis should be 
careful to control their eyes.  

Về việc tỉnh giác vào sự cử động của bàn chân, Sư không 
cần phải giải thích đến các hành giả thêm nữa cách thức bộ chú 
giải đề cập đến nó.  Các hành giả nên cẩn thận không nhìn chỗ 
nầy và chỗ kia trong khi họ đang thực hành thiền bộ hành.  Một 
khi họ nhìn xung quanh, tâm thức đi cùng với đôi mắt.  Nếu như 
tâm thức không có an trú với sự cử động của bàn chân, thì sự 
định thức đã bị cắt đứt.  Vì vậy các hành giả phải kiểm soát tâm 
thức của họ.  Và hơn nữa trước khi các hành giả thực hành thiền 
bộ hành, họ nên quyết định rằng “Tôi sẽ không nhìn chỗ nầy và 
chỗ kia trong khi Tôi đang thực hành thiền bộ hành.  Cho dù Tôi 
có thể có một xu hướng hoặc lòng ham muốn để nhìn xung 
quanh, Tôi sẽ chú niệm lòng ham muốn ấy hoặc xu hướng ấy 
cho đến khi đã được biến mất.”  Sau khi lòng ham muốn hoặc 
xu hướng đã được biến mất, các hành giả sẽ không nhìn xung 
quanh.  Bấy giờ sự định thức của họ sẽ không bị ngắt quãng vì 
tâm thức sẽ an trú với bàn chân.  Vì vậy các hành giả nên cẩn 
thận để kiểm soát đôi mắt của họ.  

 
Yogis must not look at the foot.  If yogis do, they will feel 

tense on their neck or back because the head has to bend too 
much.  So yogis have to keep their eyes looking down to the 
ground about four of five feet ahead of them.  During waling 
meditation, if their mind goes out they should note “going out, 
going out” or “wandering, wandering.”  If yogis think about 
anything else, they should note “thinking, thinking” and so on.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     149   

 
 

Whatever thought arises, it must be noted during walking 
meditation.  After the thought has disappeared, yogis return to 
the primary object of noting: “intending, lifting; intending, 
raising; intending, pushing; intending, dropping; touching; 
intending, pressing” and so on. 

Các hành giả không được nhìn vào bàn chân.  Nếu các hành 
giả làm điều ấy, họ sẽ cảm thấy cơ căng trên cổ hoặc lưng của 
mình bởi vì cái đầu đã cúi khum quá nhiều. Vì vậy, các hành giả 
phải kìm giữ đôi mắt của mình nhìn xuống mặt đất độ vào 
khoảng bẩy hoặc tám tấc (6 x 0.305 = 2.1336 m) về phía trước 
của họ.  Trong khi thiền bộ hành, nếu như tâm thức của mình đi 
ra ngoài, họ nên chú niệm “đang đi ra ngoài à, đang đi ra ngoài 
à” hoặc “đang hoang du à, đang hoang du à.”  Nếu như các hành 
giả nghĩ suy về bất luận điều chi khác nữa, họ nên chú niệm 
“đang nghĩ suy à, đang nghĩ suy à” và v.v.  Bất luận sự nghĩ suy 
nào mà khởi sinh, nó cần phải được chú niệm trong khi thiền bộ 
hành.  Sau khi sự nghĩ suy đã được biến mất, các hành giả trở lại 
đối tượng chủ yếu của việc chú niệm: “đang tác ý à, đang dỡ lên 
à; đang tác ý à, đang nâng lên à; đang tác ý à, đang đưa đi à; 
đang tác ý à, đang hạ xuống à; đang đụng à; đang tác ý à, đang 
ấn à” và v.v.  

 
What I have so far explained to yogis is how they can be 

aware of all the movements of the foot so that they can realize 
them in their true nature.  But for beginners they need not note 
all these six points or twelve objects of meditation right away.  
They can gradually increase their noting as follows: 

First of all, note the whole movement of each foot as “left 
step” or “right step” for about ten minutes.  This is one – part 
or one – object noting.  Then skip the two parts or two objects 
of “lifting, dropping” and go to the noting of the three objects 
“lifting, pushing, dropping; lifting, pushing, dropping” about 



150      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

ten minutes.  Then note four objects as “intending, lifting, 
pushing, dropping; intending, lifting, pushing, dropping” until 
the end of the walking meditation.  For beginners, it is enough 
to note these four objects or five objects as “intending, lifting, 
pushing, dropping, touching.”  

Cho đến lúc nầy những điều mà Sư đã có giải thích đến các 
hành giả là cách thức họ có thể có được tỉnh giác vào tất cả các 
sự cử động của bàn chân nhằm để cho họ có thể chứng tri được 
chân thực tính ở trong chúng.  Thế nhưng đối với các vị sơ cơ, 
thì họ không nhất thiết chú niệm ngay lập tức hết tất cả sáu điểm 
hoặc mười hai đối tượng của thiền định.  Họ có thể gia tăng dần 
dần lên việc chú niệm của mình như sau:  

Trước hơn hết, hãy chú niệm toàn bộ sự cử động của mỗi 
bàn chân như vầy “trái bước à” hoặc “phải bước à” trong khoảng 
độ mười phút.  Đây là việc chú niệm từng một phần chi tiết hoặc 
từng một đối tượng.  Sau đó hãy bỏ qua hai phần chi tiết hoặc 
hai đối tượng về “đang dỡ lên à, đang hạ xuống à” và đi đến việc 
chú niệm vào ba đối tượng “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang 
hạ xuống à; đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à” vào 
khoảng mười phút.  Sau đó hãy chú niệm vào bốn đối tượng như 
vầy “đang tác ý à, đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống 
à; đang tác ý à, đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à” 
cho đến khi kết thúc thiền bộ hành.  Đối với các vị sơ cơ, đã là 
vừa đủ để chú niệm bốn đối tượng hoặc năm đối tượng như vầy 
“đang tác ý à, đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à, 
đang đụng à.”  

 
What is the result of the awareness of the movement of the 

foot ?  It beginners strive their best, sometimes they may get a 
headache or feel dizzy because they are not yet accustomed to 
concentrating on the movement of the foot.  They should stand 
still and note dizziness as “dizzy, dizzy” or “headache, 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     151   

 
 

headache” and so on.  If the feeling of dizziness has 
disappeared, resume walking and note the movement of the foot 
as usual as “intending, lifting, pushing, dropping, touching” 
and so on.  

Wherever yogis go, they must be aware of their step.  When 
yogis go to and from their room, to and from the dining room, 
they must be aware of their step, at least “left, right, left, right.” 
If it is possible, note “lifting, pushing, dropping.” They must not 
go anywhere unmindfully because this meditation needs 
continuity of mindfulness for the whole day so that concentration 
becomes deeper and deeper.  Through deep concentration, the 
insight knowledge or realization of mental and physical 
processes arises.  So yogis must not walk fast while they are in 
a retreat.  Wherever yogis go, they must walk slowly and be 
mindful of their step very attentively.  

Kết quả của việc tỉnh giác vào sự cử động của bàn chân là 
chi ?  Nếu như các vị sơ cơ, hãy phấn đấu hết sức của mình, đôi 
khi họ có thể bị một sự đau đầu hoặc cảm thấy chóng mặt bởi vì 
họ vẫn chưa tập dĩ vi thường với việc định thức vào sự cử động 
của bàn chân.  Họ nên đứng yên và chú niệm vào sự chóng mặt 
như vầy “chóng mặt à, chóng mặt à” hoặc “đau đầu à, đau đầu 
à” và v.v.  Nếu như cái cảm giác về sự chóng mặt đã được biến 
mất, hãy tiếp tục lại việc bộ hành và chú niệm sự cử động của 
bàn chân như lệ thường như vầy “đang tác ý à, đang dỡ lên à, 
đang đưa đi à, đang hạ xuống à, và đang đụng à” và v.v.  

Bất luận chỗ nào mà các hành giả đi, họ cần phải có tỉnh 
giác vào bước chân của mình.  Khi các hành giả đi đi lại lại căn 
phòng của mình, đi đi lại lại phòng ăn của mình, họ cần phải có 
tỉnh giác vào bước chân của mình, ít nhất là “trái à, phải à; trái 
à, phải à.”  Nếu là khả thi, hãy chú niệm “đang dỡ lên à, đang 
đưa đi à, đang hạ xuống à.”  Họ không được đi bất luận chỗ nào 
mà mất chánh niệm bởi vì thiền định nầy cần sự liên tục của 



152      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Chánh Niệm trong cả ngày nhằm để cho sự định thức càng lúc 
càng trở nên thâm niệm hơn.  Thông qua sự định thức thâm niệm, 
tri thức tuệ giác hoặc sự chứng tri vào các quá trình về tinh thần 
và thể chất khởi sinh.  Vì vậy các hành giả không được bộ hành 
mau lẹ trong lúc họ đang trong một khóa tu tĩnh tâm.  Bất luận 
chỗ nào mà các hành giả đi, họ cần phải bộ hành một cách chậm 
rãi và phải có chánh niệm vào bước chân của mình một cách hết 
sức chuyên tâm.  

 
Benefits Of Walking Meditation. 

 The Buddha said that there are five benefits of walking 
meditation:  

 1. Stamina for long journeys: Yogis can walk on foot for 
a very long journey because they have practiced walking 
meditation.  

 2. Endurance for hard practice: Walking makes yogis 
active and alert in their practice.  So whatever they do, they put 
the utmost effort in the work.  That’s why the Buddha said, if one 
practices walking meditation, one becomes industrious, 
perseverant with strenuous effort in practice. Human beings like 
sitting better than standing and walking.  In other words, they 
are naturally lazy to walk and often would like to sit.  Therefore, 
if a person trains himself in walking for a very long time, as a 
result of his exertion, he likes to walk or, at least, is not reluctant 
to walk.  That means he has the energy of effort to do something 
actively with alertness.  

 3. Fewer diseases: People are afraid of high cholesterol 
in their body.  So they jog every morning or every evening.  
When the time comes up, they are not lazy to jog because they 
have practiced that jogging. Jogging is a sort of walking 
practice.  So one of the benefits of walking is to have fewer 
diseases.   



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     153   

 
 

 4. Better digestion: The fourth benefit of walking is 
healthiness.  If a person practices walking, he is healthier than 
the person who does not.  By practicing walking meditation, 
yogis can be healthy both mentally and physically.  Mental 
health is much more important than physical health, however.  
Regarding healthiness, the Buddha said the food taken is easily 
digested.  Because of the digestion, one is healthy.  After a lot of 
food is taken into to stomach, if one lies down or sits, it’s 
somewhat difficult for the food to be digested.  On the other 
hand, if one walks, the food will be easily digested.  So 
healthiness together with digestion is one of the benefits of 
walking.   

 5. Long – lasting concentration: The most important 
benefit of walking is durable concentration.  The Buddha said 
that the concentration one has attained in walking meditation 
lasts very long. Yogis can easily concentrate their mind on the 
movement of the foot because, in walking, the object of 
meditation is more pronounced than in sitting.  In sitting, the 
respiration or abdominal movement is not so distinct to the 
mind.  But in walking, the lifting movement, pushing movement, 
dropping movement of the foot are very prominent, very distinct 
to the mind.  When the object of meditation is prominent or 
predominant, yogis can easily note or watch it.  Because yogis 
can easily watch the object, their mind becomes very quickly 
concentrated on it.  That concentration can become so deep that 
it will last for a long time.  Some of yogis practice walking 
meditation systematically and diligently and have had better 
concentration than in sitting meditation.  Yogis know this 
through their own experience. 

Những Quả Phúc Lợi Của Thiền Bộ Hành. 
Đức Phật đã nói rằng có năm quả phúc lợi của thiền bộ 

hành:  



154      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

1. Khả năng chịu đựng cho những chuyến viễn du (Cần 
Miễn Trường Đồ):  Các hành giả có thể bộ hành trong một 
chuyến du hành hết sức lâu dài bởi vì họ đã thực hành thiền bộ 
hành.  

2. Sự chịu đựng cho việc thực hành tích cực (Miễn Lực): 
Bộ hành làm cho các hành giả năng động và tỉnh táo trong việc 
thực hành của họ.  Vì vậy, bất luận điều chi mà họ làm, họ gia 
công nỗ lực tối đa trong việc làm.  Đó là lý do tại sao Đức Phật 
đã nói, nếu như người ta thực hành thiền bộ hành, người ta trở 
nên tinh cần, kiên trì với sự nỗ lực ngoan cường trong việc thực 
hành.  

Con người ưa thích tọa hành hơn là trụ hành và bộ hành.  
Nói cách khác, họ thường nhiên thì lười để bộ hành và đã thường 
ưa thích để tọa hành.  Do đó, nếu như một người tự huấn tập 
trong bộ hành được một thời gian hết sức lâu dài, kết quả sự cố 
gắng của ông ấy, thì ông ấy ưa thích để bộ hành hoặc, ít ra, không 
có miễn cưỡng để bộ hành.  Điều đó có nghĩa là ông ấy có năng 
lực hoặc sự nỗ lực để làm một điều chi một cách năng động với 
sự cảnh giác.   

3. Ít bệnh tật hơn (Hảo Cường Tráng): Người ta sợ về 
chất mỡ cao ở trong máu trong cơ thể của mình.  Vì vậy họ chạy 
bộ mỗi sáng hoặc mỗi tối.  Khi thời gian đến, họ không có lười 
để chạy bộ bởi vì họ phải được thực hành việc chạy bộ ấy.  Việc 
chạy bộ là một loại của việc thực hành bộ hành.  Vì vậy một 
trong những quả phúc lợi của bộ hành là để ít có bệnh tật hơn.   

4. Sự tiêu hóa tốt hơn (Hảo Tiêu Hóa): Quả phúc lợi thứ 
tư của bộ hành là sự khỏe mạnh.  Nếu như một người thực hành 
bộ hành, thì ông ấy khỏe mạnh hơn người mà không làm.  Bằng 
với việc thực hành thiền bộ hành, các hành giả có thể khỏe mạnh 
ở cả hai tinh thần và thể chất.  Tuy nhiên, sức khỏe tinh thần thì 
quan trọng hơn nhiều so với sức khỏe thể chất.  Về sự khỏe 
mạnh, Đức Phật đã có nói việc thọ dụng thực phẩm thì được tiêu 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     155   

 
 

hóa một cách dễ dàng.  Sau khi rất nhiều thực phẩm đã được bỏ 
vào trong dạ dày, nếu như người ta nằm xuống hoặc ngồi, thì có 
phần nào khó khăn cho thực phẩm để được tiêu hóa.  Mặt khác, 
nếu như người ta bộ hành, thực phẩm sẽ được tiêu hóa một cách 
dễ dàng.  Vì vậy, sự khỏe mạnh cùng với sự tiêu hóa là một trong 
những quả phúc lợi của bộ hành.   

5. Sự định thức tồn tại lâu dài (Định Thức Miên Trường): 
Quả phúc lợi tối quan trọng của bộ hành là sự định thức lâu bền.  
Đức Phật đã có nói rằng sự định thức mà người ta đã thành đạt 
được trong thiền bộ hành tồn tại hết sức lâu dài.  Các hành giả 
có thể định thức một cách dễ dàng tâm thức của mình vào sự cử 
động của bàn chân bởi vì, trong bộ hành, đối tượng của thiền 
định đã được hiển trước nhiều hơn là trong tọa hành.  Trong tọa 
hành, sự điều tức hoặc sự chuyển động ở phần bụng thì không 
quá đặc thù với tâm thức.  Thế nhưng trong bộ hành, sự cử động 
đang dỡ lên, sự cử động đang đưa đi, sự cử động đang hạ xuống 
của bàn chân thì hết sức nổi bật, hết sức đặc thù với tâm thức.  
Khi đối tượng của thiền định là nổi bật hoặc nổi trội hơn, thì các 
hành giả có thể một cách dễ dàng chú niệm hoặc chú mục vào 
nò.  Vì các hành giả có thể chú mục một cách dễ dàng vào đối 
tượng, tâm thức trở nên được định mục một cách hết sức mau lẹ 
vào nó.  Sự định thức ấy có thể trở nên hết sức thâm niệm mà nó 
sẽ tồn tại trong một thời gian lâu dài.  Một vài thiền giả thực 
hành thiền bộ hành một cách có hệ thống và một cách tinh cần 
và đã có được sự định thức tốt hơn trong thiền tọa hành.  Các 
hành giả liễu tri điều nầy thông qua sự trải nghiệm của chính họ.  

 
That is what the Buddha said.  Yogis can attain long – 

lasting concentration by means of walking meditation.  So when  
yogis are aware of each individual movement of the foot, and 
sometimes also the intention, the mind will become gradually 
concentrated on the movement of the foot very well.  And the 



156      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

more energetically yogis note the movement, the deeper is the 
concentration of the mind.  When concentration becomes deep 
enough, yogis feel their feet become light as if they were 
automatically lifted, automatically pushed forward, 
automatically dropped down.  Yogis get startled at the unusual 
experience of the “automatic” movement of the foot.  They may 
say to themselves “Hah, what’s that ? Am I mad or not ?” like 
in the following case. 

Đó là những gì mà Đức Phật đã nói.  Các hành giả có thể 
đạt được sự định thức tồn tại lâu dài do nhờ vào thiền bộ hành.  
Vì vậy, khi các hành giả có được tỉnh giác từng mỗi cử động 
riêng lẻ của bàn chân, và hơn nữa đôi khi có sự tác ý, tâm thức 
sẽ dần dần trở nên đã được định mục vào sự cử động của bàn 
chân hết sức tốt đẹp.  Và các hành giả càng chú niệm một cách 
nghị lực hơn nữa, thì sự thâm niệm chính là sự định thức của 
tâm thức.  Khi sự định thức trở nên vừa đủ sâu, các hành giả cảm 
thấy đôi chân của mình trở nên nhẹ nhàng y như thể chúng đã tự 
động dỡ lên, một cách tự động đã đưa về phía trước, một cách 
tự động đã hạ xuống.  Các hành giả đã sửng sốt trước sự trải 
nghiệm bất thường của sự cử động “tự động” của bàn chân.  Họ 
có thể tự nhủ “Há, cái gì đó ?  Tôi có bị điên hay không ?” như 
trong trường hợp sau: 

 
When I conducted a meditation retreat in England at the 

Manjushri Tibetan Monastery, the Manjushri Institute in 
northern England near the border of Scotland, there was a yogi 
who had put much effort into his practice, both sitting and 
walking meditations.  After about four days of practice, he came 
to talk to me and then asked a question. “Venerable Sir, my 
meditation is getting worse and worse” he said.  “Now what 
happens to your meditation ?” I asked him.  Then he said “One 
day, when I was walking, Venerable Sir, gradually I was not 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     157   

 
 

aware of myself.  The foot was automatically lifted up by itself, 
it was automatically pushed forward by itself, and then it was 
automatically dropped down by itself.  There was not I nor self.  
Sometimes though I controlled my foot, the foot didn’t stay with 
the ground.  If lifted by itself.  Sometimes it pushed forward very 
long.  I couldn’t control it.  Then sometimes it was getting down 
by itself. So my meditation is getting worse and worse. What 
should I do ?”  Then eventually he said “I think I have gone 
mad.”  

Khi Sư đã hướng dẫn một khóa tu thiền tĩnh tâm ở Anh 
Quốc tại Tu Viện Tây Tạng Manjushri, Học Viện Manjushri ở 
miền bắc Anh Quốc gần biên giới của nước Tô Cách Lan, lúc ấy 
có một hành giả đã gia công nỗ lực rất nhiều vào việc thực hành 
của mình, ở cả hai thiền tọa hành và bộ hành.  Sau khoảng bốn 
ngày của việc thực hành, ông ấy đã đi đến để nói chuyện với Sư 
và bấy giờ đã vấn hỏi một câu hỏi. “Kính bạch Ngài Trưởng Lão, 
thiền định của con đang càng tệ hơn đến tệ hơn” ông ấy đã nói. 
“Hiện giờ điều chi đã xẩy ra đến thiền định của bạn ?” Sư đã vấn 
hỏi ông ấy.  Rồi thì ông ấy đã nói “Một ngày nọ, khi con đã đang 
bộ hành, kính bạch Ngài Trưởng Lão, dần dần con đã không 
nhận thức được về bản thân của con.  Bàn chân một cách tự động 
chính tự nó đã dỡ lên, một cách tự động chính tự nó đã đưa về 
phía trước, và sau đó một cách tự động chính tự nó đã hạ xuống.  
Chẳng có Con mà cũng không bản ngã.  Đôi khi dẫu rằng con 
đã kiểm soát bàn chân của con, bàn chân đã không an trú với 
mặt đất.  Nó đã dỡ lên chính bởi tự nó.  Đôi khi nó đã đưa về 
phía trước hết sức dài.  Con không thể nào kiểm soát được nó.  
Sau đó đôi khi nó đã hạ xuống chính bởi tự nó.  Vì vậy, thiền 
định của con đã đang càng tệ hơn đến tệ hơn.  Con phải làm gì 
đây ?”  Rồi cuối cùng ông ấy đã nói “Con nghĩ con đã phát điên 
lên.”  

 



158      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Such an experience was very amazing. This is a benefit of 
walking meditation.  First of all he said “I don’t know myself.  
I’m not aware of myself.  I don’t know my body, my leg.”  That 
means the realization of the movement of the foot has destroyed 
the idea of an “I” or a “You,” a “self” or a “soul,” a “person” 
or “being.”  Here, what he was realizing, was the impersonal 
nature of our bodily process called Anatta.  It is the non – soul, 
non – ego, non – self nature of our bodily phenomena. 

When he said “The foot was automatically lifted up by 
itself, it was automatically pushed forward by itself and it was 
automatically dropped down by itself,” that means there’s no 
person or no being or no self who lifted the foot, who pushed it 
forward, who dropped it down.  It’s the realization of the 
impersonal nature of physical processes or physical 
phenomena: Anatta.  With this realization, he has destroyed the 
false idea of an “I” or a “You,” a “person” or a “being,” a 
“self” or a “soul.”  

Một trải nghiệm như thế đã là hết sức đáng ngạc nhiên.  
Đây là một quả phúc lợi của thiền bộ hành.  Trước hơn hết ông 
ấy đã nói “Con không biết bản thân con.  Con không nhận thức 
được về bản thân của con. Con không biết cơ thể của con, chân 
của con.”  Điều ấy có nghĩa là việc chứng tri vào sự cử động của 
bàn chân đã hủy diệt đi ý tưởng về một “Tôi” hoặc một “Anh,” 
một “tự ngã” hoặc một “linh hồn,” một “con người” hoặc một 
“hữu tình.”  Ở tại đây, những gì mà ông ấy đã đang chứng tri, đã 
là thực tính phi bản ngã của quá trình về thể chất của chúng ta 
đã được gọi là Vô Ngã.  Nó là thực tính không có linh hồn, 
không có bản ngã, không có tự ngã của các hiện tượng về thể 
chất của chúng ta.  

Khi ông ấy đã nói “Bàn chân một cách tự động chính tự nó 
đã dỡ lên, một cách tự động chính tự nó đã đưa về phía trước, và 
một cách tự động chính tự nó đã hạ xuống,” điều ấy có nghĩa là 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     159   

 
 

không có con người hoặc không có hữu tình hoặc không có tự 
ngã mà đã dỡ bàn chân lên, mà đã đưa nó đi về phía trước, mà 
đã hạ nó xuống.  Đó là việc chứng tri vào thực tính phi bản ngã 
của các quá trình về thể chất hoặc các hiện tượng về thể chất: 
Vô Ngã.  Với việc chứng tri nầy, ông ấy đã hủy diệt đi ý tưởng 
sai lầm về một “Tôi” hoặc một “Anh,” một “con người” hoặc 
một “hữu tình,” một “tự ngã” hoặc một “linh hồn.” 

 
It was very interesting.  Not only this yogi but also many 

yogis in Burma experienced Anatta in this way.  And sometimes, 
before yogis experience this stage of insight knowledge, they feel 
they are walking on waves of the sea. Or they are standing on a 
boat which was floating on the waves.  Sometimes yogis may feel 
they are walking on a heap of cotton.  Sometimes yogis feel they 
are walking in the air.  That is also one of the insight knowledges 
which penetrates into the true nature of physical process or 
material phenomena.  

Nó quả là hết sức thú vị.  Chẳng những hành giả nầy mà 
cũng còn có rất nhiều hành giả trong nước Miến Điện đã được 
trải nghiệm Vô Ngã ở trong phương thức nầy.  Và đôi khi, trước 
khi các hành giả trải nghiệm giai đoạn nầy của tri thức tuệ giác, 
họ cảm thấy họ đang bộ hành trên những làn sóng của biển cả.  
Hoặc họ đang đứng trên một chiếc tàu mà đã đang bồng bềnh 
trên biển cả.  Đôi khi các hành giả cảm thấy họ đang bộ hành 
trên một đống bông sợi.  Đôi khi các hành giả cảm thấy họ đang 
bộ hành trong hư không.  Đó cũng là một trong những tri thức 
tuệ giác mà đã thẩm thấu vào trong chân thực tính của quá trình 
về thể chất hoặc các hiện tượng vật chất (sắc pháp).  

 
In walking meditation, yogis should walk at least an hour.  

Only after that they should do sitting meditation again.  I have 
explained to you how a yogi can observe twelve parts of a step, 



160      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

including intention before every action as mentioned in the 
commentary to the Pāḷi text.  But it depends on each yogi how 
many of the actions he or she should note.  Yogis should watch 
some objects as comfortably as they feel.  If they have to exert 
or endeavor their utmost to be aware of any number of objects 
uncomfortably, they should not do that.  If yogis do that, they 
feel tense on their neck or back, sometimes they feel a headache, 
sometimes they feel dizzy because they have to strain too much 
to be aware of each part of the step.  So it depends on each yogi.  
Yogis themselves know the number of parts in each step they 
could do comfortably.  Normally, it should be adequate to note 
four or five objects of a step comfortably without strains or with 
relaxation:“intending, lifting, moving, dropping,” or 
“intending, lifting, moving, dropping, touching.”  If yogis are 
able to observe these four or five objects precisely and very 
attentively, they can attain a deep concentration on the 
movement of the foot.  

Trong thiền bộ hành, các hành giả nên đi ít nhất một giờ 
đồng hồ.  Chỉ sau đó thì họ mới lại thực hiện thiền tọa hành.  Sư 
đã có giải thích đến các bạn cách thức một hành giả có thể quan 
sát mười hai phần chi tiết của một bước chân, kể luôn cả sự tác 
ý trước mỗi hành động như đã được đề cập ở trong bộ chú giải 
cho các văn bản kinh điển Pāḷi.  Thế nhưng nó tùy thuộc mỗi 
hành giả có bao nhiêu hành động mà ông ấy hoặc bà ấy phải chú 
niệm.  Các hành giả nên chú mục một vài đối tượng mà họ cảm 
thấy hầu như là thoải mái.  Nếu như họ phải cố gắng hoặc phải 
gắng sức đến mức tối đa của mình để nhận thức được bất luận 
số lượng đối tượng mà không có được thoải mái, thì họ không 
nên làm điều đó.  Nếu như các hành giả làm điều đó, họ cảm 
thấy cơ căng ở cổ hoặc lưng, đôi khi họ có một sự đau đầu, đôi 
khi họ cảm thấy chóng mặt bởi vì họ phải dốc sức quá nhiều để 
nhận thức được từng mỗi phần chi tiết của bước chân. Vì vậy nó 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     161   

 
 

tùy thuộc vào mỗi hành giả.  Chính tự các hành giả biết số lượng 
các phần chi tiết trong mỗi bước chân mà họ có thể làm một cách 
thoải mái.  Một cách thông thường, thì nên được thích hợp để 
chú niệm bốn hoặc năm đối tượng của một bước chân một cách 
thoải mái mà không có những sự mệt mỏi kiệt sức hoặc với sự 
thư giãn: “đang tác ý à, đang dỡ lên à, đang chuyển động à, đang 
hạ xuống à;” hoặc “đang tác ý à, đang dỡ lên à, đang chuyển 
động à, đang hạ xuống à, đang đụng à.”  Nếu như các hành giả 
có khả năng để quan sát bốn hoặc năm đối tượng nầy và một 
cách hết sức chuyên tâm, thì họ có thể đạt được một sự định thức 
thâm niệm vào sự cử động của bàn chân.  

 
To be aware of these four or five objects very precisely and 

attentively, yogis have to slow down their stepping.  Unless their 
step is lsow, they cannot catch each individual part or the step 
very well.  It’s indispensable for yogis to slow down their step 
so that they can note all these four or five objects thoroughly.  
Now when yogis are able to note all these four or five objects 
very well, their concentration gradually becomes better and 
better.  Then, with diligent mindfulness, they can note intention, 
the lifting movement, the pushing movement, the dropping 
movement, and the touching sensation very well without looking 
here and there.  In this way, when yogis practice walking 
meditation for about three or four days, they can attain a deep 
concentration.  

Để nhận thức được bốn hoặc năm đối tượng nầy một cách 
hết sức chuẩn xác và một cách chuyên tâm, các hành giả phải 
làm chậm lại việc đang bước đi của mình.  Trừ khi bước chân 
của mình chậm rãi, thì họ không thể nào bắt kịp từng mỗi phần 
chi tiết riêng lẻ của bàn chân một cách hết sức kỹ lưỡng được.  
Quả là không thể thiếu được đối với các hành giả để làm chậm 
lại bước chân của mình nhằm để cho họ có thể chú niệm được 



162      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

hết tất cả bốn hoặc năm đối tượng nầy một cách triệt để.  Một 
khi mà các hành giả có khả năng để chú niệm hết tất cả bốn hoặc 
năm đối tượng nầy một cách hết sức kỹ lưỡng, thì sự định thức 
của họ dần dần trở nên tốt hơn và càng tốt hơn. Thế rồi, với 
Chánh Niệm tinh cần, họ có thể chú niệm sự tác ý, sự cử động 
đang dỡ lên, sự cử động đang đưa đi, sự cử động đang hạ xuống, 
và cảm thọ đụng chạm hết sức kỹ lưỡng mà không có việc nhìn 
chỗ nầy và chỗ nọ.  Trong phương thức nầy, khi các hành giả 
thực hành thiền bộ hành trong khoảng ba hoặc bốn ngày, thì họ 
có thể đạt được sự định thức thâm niệm.  

 
Labeling. 

For some yogis, they may need labeling or naming so that 
they are able to observe any object.  When they lift their foot to 
walk, they should label it as “lifting.” When they push it 
forward, they should label it as “pushing.” When they drop it, 
they should label it “dropping.” In this way, they label the 
stepping process as “lifting, pushing, dropping; lifting, pushing, 
dropping.”  Labeling or naming can lead the mind to the object 
of meditation closely and precisely. It is also very helpful for a 
yogi to focus his or her mind on the object of meditation. 

 However, there may be some yogis who need not label or 
name the object of meditation.  In this case, all they need to do 
is to observe the object without labeling or naming.  They should 
just observe the movement of the foot from the very beginning of 
the lifting movement up to the end of the dropping movement.  
The mind must follow the movement of the foot very closely as it 
is, without thinking or analyzing.  In this way, yogis can develop 
concentration. 

Việc Định Danh. 
Đối với một vài hành giả, họ có thể cần có việc định danh 

hoặc việc đặt tên nhằm để cho họ có khả năng để quan sát bất 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     163   

 
 

luận đối tượng nào.  Khi họ dỡ bàn chân của mình lên để đi, thì 
họ nên định danh nó như vầy “đang dỡ lên à.”  Khi họ đưa nó về 
phía trước, thì họ nên định danh nó như vầy “đang đưa đi à.”  
Khi họ hạ nó xuống, thì họ nên định danh nó như vầy “đang hạ 
xuống à.”  Trong phương thức nầy, họ định danh quá trình đang 
bước đi như vầy “đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống 
à; đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à.”  Việc định 
danh hoặc việc đặt tên có thể dắt dẫn tâm thức đến đối tượng của 
thiền định một cách chặt chẽ và một cách chuẩn xác.  Nó cũng 
giúp ích rất nhiều cho một hành giả để được an định tâm thức 
của ông ấy hoặc bà ấy vào đối tượng của thiền định.  

Tuy nhiên, có thể có một vài hành giả họ không cần có 
định danh hoặc đặt tên đối tượng của thiền định.  Trong trường 
hợp nầy, hết cả thẩy họ cần phải làm là để quan sát đối tượng mà 
không có việc định danh hoặc việc đặt tên.  Họ chỉ nên quan sát 
sự cử động của bàn chân ngay từ lúc bắt đầu của sự cử động 
đang dỡ lên đến khi kết thúc của sự cử động đang hạ xuống.  
Tâm thức cần phải dõi theo sự cử động của bàn chân một cách 
hết sức chặt chẽ khi nó đang là, mà không có việc nghĩ suy hoặc 
việc phân tích.  Trong phương thức nầy, các hành giả có thể phát 
triển sự định thức.  

 
Mindfulness Of Daily Activities. 

Mindfulness meditation is the Buddha’s way of life.  
During a retreat, all yogis have to do is to be mindful all daylong 
including sitting meditation, walking meditation, and daily 
activities.  Awareness of daily activities is the life of yogis.  Once 
they fail to observe an activity, they lose their life.  That is, they 
are not yogis, because they are devoid of Sāti (mindfulness), 
Samādhi (concentration), and Paññā (wisdom).  

All yogis, therefore, need to be mindful of each and even 
daily activity.  If yogis cannot be mindful of daily activities, do 



164      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

not expert progress.  Not noting daily activities leads to wide 
gaps of non – mindfulness.  Continuity is needed to carry 
mindfulness forward from one moment to the next.  Constant and 
uninterrupted mindfulness gives rise deep concentration.  Only 
with deep concentration can yogis gain realization into the 
intrinsic nature of mental and physical phenomena, which leads 
them to the cessation of suffering (Dukkha). There are many 
new things to discover everyday if yogis have constant and 
uninterrupted mindfulness.  

Chánh Niệm Vào Những Sinh Hoạt Hằng Ngày. 
Thiền định Chánh Niệm là phương thức sống của Đức 

Phật. Trong một khóa tu tĩnh tâm, tất cả các hành giả cần phải 
làm là phải có được chánh niệm suốt cả ngày bao gồm cả thiền 
tọa hành, thiền bộ hành và những sinh hoạt hằng ngày.  Tỉnh 
giác vào các sinh hoạt hằng ngày là sinh mệnh của các hành giả.  
Một khi họ không có quan sát được một sinh hoạt, thì họ đánh 
mất đi sinh mệnh của mình.  Điều ấy là, họ không phải là các 
hành giả bởi vì họ mất hẳn về Niệm (Chánh Niệm), Định (Định 
Thức) và Tuệ (Trí Tuệ).    

Tất cả các hành giả, do đó, cần phải có chánh niệm vào 
mỗi và mọi sinh hoạt hằng ngày.  Nếu như các hành giả không 
thể nào có được chánh niệm vào những sinh hoạt hằng ngày, 
đừng trông mong sự tiến hóa.  Không có việc chú niệm những 
sinh hoạt hằng ngày dắt dẫn đến những lỗ hổng rộng lớn của sự 
thất niệm.  Sự liên tục quả là thiết yếu để truyền tải Chánh Niệm 
hướng về phía trước từ một khoảnh khắc này đến cái kế tiếp.  
Chánh Niệm kiên định và không bị gián đoạn làm phát sinh sự 
định thức thâm niệm.  Chỉ với sự định thức thâm niệm mới có 
thể làm cho các hành giả thành đạt được sự chứng tri vào thực 
tính nội tại của các hiện tượng về tinh thần và thể chất, mà dắt 
dẫn họ đến việc chấm dứt của sự khổ đau (Khổ Đau).  Hằng 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     165   

 
 

ngày có rất nhiều điều mới mẻ để khám phá nếu như các hành 
giả có được Chánh Niệm kiên định và không bị gián đoạn.  

 
As the Buddha said, as soon as yogis are awake they 

should note the consciousness about wakening:“wakening, 
wakening, wakening.” After that yogis want to open their eyes, 
they should note:“wanting, wanting” or “wishing, wishing.” 
And then, when they open the eyes, they should note “opening, 
opening” and so on.  

I will summarize the chapter on clear comprehension of 
the Mahā Satipaṭṭhāna Sutta dealing with mindfulness of daily 
activities for yogis to practice to make progress in their 
meditation.  The Buddha taught that whatever yogis are doing, 
they must note it. When yogis bend or stretch out arms and legs, 
put on or take off clothes, they must be aware of them as they 
are.  Even when yogis go to the toilet to answer the call of 
nature, they should be aware of all the activities involved. 

Như Đức Phật đã nói, ngay khi các hành giả thức dậy, họ 
nên chú niệm tâm ý thức về việc thức dậy: “đang thức dậy à, 
đang thức dậy à, đang thức dậy à.”  Sau việc ấy, các hành giả 
muốn để mở đôi mắt, thì họ nên chú niệm “đang mong muốn à, 
đang mong muốn à” hoặc “đang ước muốn à, đang ước muốn 
à.”  Và rồi, khi họ mở đôi mắt, thì họ nên chú niệm “đang mở à, 
đang mở à” và v.v.  

Sư sẽ tóm tắt Chương nói về Sự Liễu Tri Hiển Minh của 
bài Kinh Đại Niệm Xứ có liên quan với Chánh Niệm vào những 
sinh hoạt hằng ngày để cho các hành giả thực hành đặng tiến hóa 
trong thiền định của mình.  Đức Phật đã chỉ dạy rằng bất luận 
điều chi mà các hành giả đang làm, họ cần phải chú niệm nó.  
Khi các hành giả co gập lại hoặc duỗi căng những cánh tay và 
chân ra, mặc vào hoặc cởi những y phục ra, họ cần phải tỉnh giác 
vào chúng khi chúng đang là.  Ngay cả khi các hành giả đi đến 



166      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

phòng vệ sinh để trả lời tiếng gọi của tự nhiên tính, họ cần phải 
tỉnh giác hết tất cả những sinh hoạt hữu quan.  

 
Every day, when yogis eat, they should be aware of every 

action, every activity involved in the act of eating.  When yogis 
hold the plate or the cup, they must note it as “holding.” When 
they touch it “touching.”  When yogis hold the spoon, the 
sensation of holding must be observed. When yogis stretch out 
their arm, they must be aware of the movement of stretching. 
When the spoon touches the food, the touching sensation must 
be observed. Or when yogis dip the spoon into the soup, that 
dipping movement must be observed.  When they scoop soup 
with the spoon, that movement must be observed.  When yogis 
drink water or anything, they must be aware of all the activities 
involved in the drinking.  When yogis chew something, they must 
note the chewing. When they lick something, they must note the 
licking.  In this way, each and every action involved in the act of 
eating must be observed as it is.  

Mỗi ngày, khi các hành giả ăn, họ phải có được tỉnh giác 
vào mọi hành động, mọi hoạt động hữu quan chặt chẽ trong quá 
trình của việc ăn.  Khi các hành giả cầm cái đĩa hoặc cái tách, họ 
cần phải chú niệm nó như vầy “đang cầm à.”  Khi họ đụng nó 
“đang đụng à.”  Khi các hành giả cầm cái muỗng, cảm thọ của 
việc cầm cần phải được quan sát.  Khi các hành giả duỗi cánh 
tay của mình ra, họ cần phải được tỉnh giác vào sự cử động của 
việc đang duỗi.  Khi cái muỗng đụng thực phẩm, cảm thọ đụng 
chạm cần phải được quan sát.  Hoặc khi các hành giả cho cái 
muỗng vào trong canh xúp, sự cử động đang cho muỗng vào ấy 
cần phải được quan sát.  Khi họ múc canh xúp với cái muỗng, 
sự cử động ấy cần phải được quan sát.  Khi các hành giả uống 
nước hoặc bất luận thứ gì, họ cần phải có được tỉnh giác vào tất 
cả những hoạt động hữu quan chặt chẽ trong việc uống.  Khi các 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     167   

 
 

hành giả nhai một vật thể gì đó, họ cần phải chú niệm việc đang 
nhai.  Khi các hành giả thỉ thiểm một vật thể chi, họ cần phải 
chú niệm việc thỉ thiểm.  Trong phương thức nầy, mỗi và mọi 
hành động hữu quan chặt chẽ trong quá trình của việc ăn uống 
cần phải được quan sát khi nó đang là.    

 
The Buddha taught that every physical process must be 

thoroughly realized so as to remove ignorance, which is the 
cause of false view.  So when yogis sit, they must be aware of the 
sitting posture. When they stand, they must be aware of the 
standing posture.  When they lie down, they must be aware of 
the lying posture.  In Burma, one of the old monks about ninety 
years of age could walk twenty – four hours, could sit twenty – 
hour hours, could lie down twenty – four hours by being aware 
of the object without sleeping.  If yogis lie down two minutes, 
they may fall asleep.  Two years back, he passed away at the age 
of ninety – two, I think.  He had been meditating since he was 
forty years of age.  I think yogis should imitate him.  In lying 
down, the abdomen movement is very distinct.  So when lying 
down, note “lying, rising, falling;”“lying, rising, falling;” 
“lying, rising, falling.”  This is a good medicine for insomnia.  
When yogis wake up, the first thing of which they are conscious 
must be noted.   

Đức Phật đã chỉ dạy rằng mọi quá trình về thể chất cần phải 
được chứng tri một cách triệt để nhằm để loại trừ sự thiếu hiểu 
biết (bất tri, vô minh), mà đó là nguyên nhân của kiến giải sai 
lầm (tà kiến).  Vì vậy, khi các hành giả ngồi, thì họ cần phải 
được tỉnh giác vào tư thế tọa hành.  Khi họ đứng, thì họ cần phải 
được tỉnh giác vào tư thế trụ hành.  Khi họ nằm xuống, thì họ 
cần phải được tỉnh giác vào tư thế ngọa hành.  Trong nước Miến 
Điện, một trong những vị tu sĩ lão đại khoảng chín mươi tuổi thọ 
đã có thể đi bộ hai mươi bốn giờ đồng hồ, đã có thể ngồi hai 



168      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

mươi bốn giờ đồng hồ, đã có thể nằm xuống hai mươi bốn giờ 
đồng hồ, bằng cách có được tỉnh giác vào đối tượng mà không 
có việc ngủ nghỉ.  Nếu như các hành giả nằm xuống hai phút, họ 
có thể bắt đầu ngủ.  Hai năm về trước, Ngài đã quá vãng vào tuổi 
thọ của chín mươi hai, Sư nghĩ vậy.  Ngài đã thiền định từ khi 
Ngài đã là bốn mươi tuổi thọ.  Sư nghĩ các hành giả nên theo 
gương Ngài.  Đang khi nằm xuống, sự chuyển động của cái bụng 
thì hết sức đặc thù.  Vì vậy, đang khi nằm xuống, hãy chú niệm 
“đang nằm à, đang phồng à, đang xộp à; “đang nằm à, đang 
phồng à, đang xộp à;” “đang nằm à, đang phồng à, đang xộp à.”  
Đây là một hảo dược phẩm cho chứng mất ngủ kéo dài.  Khi các 
hành giả thức dậy, điều đầu tiên mà họ ý thức được là cần phải 
có được chú niệm.   

 
These are the examples yogis should take for awareness of 

daily activities. The Buddha taught them to us.  The point is to 
have continuous and constant mindfulness for the whole day.  
There is not a mental state, emotional state, or physical process 
of which yogis should not be mindful as it is.  To be able to do 
this, yogis can have a continuity of mindfulness which is the 
cause of deep concentration on which insight knowledge is built 
up. Once the insight knowledge of the specific characteristics or 
general characteristics of mental and physical processes has 
been developed, yogis go through all thirteen stages of insight 
knowledge, one after another and higher and higher.  After yogis 
have completed all the stages of insight knowledge, they become 
enlightened.  That means yogis attain the first stage of 
enlightenment. It’s called Magga, the Path.  When yogis have 
attained the first stage of enlightenment, they totally uproot the 
most important defilement, Sakkāya diṭṭhi, the false view of a 
person, a being, an “I” or a “you,” and also doubt about the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     169   

 
 

Triple Gem. These two mental defilements are uproot once and 
for all. Then yogis feel happy and live in peace and happiness.  

Đây là những ví dụ mà các hành giả nên dùng cho việc tỉnh 
giác vào những sinh hoạt hằng ngày.  Đức Phật đã chỉ dạy những 
điều ấy đến chúng ta. Vấn đề là phải có chánh niệm liên tục và 
kiên định cho trọn cả ngày.  Không có một trạng thái tinh thần, 
trạng thái dễ cảm xúc, hoặc quá trình về thể chất mà các hành 
giả không có được chú niệm khi nó đang là.  Để có khả năng làm 
được điều nầy, các hành giả có thể có một sự liên tục của Chánh 
Niệm mà đó là nguyên nhân của sự định thức thâm niệm mà 
trong đó tri thức tuệ giác đã được tạo lập.  Một khi tri thức tuệ 
giác của những Biệt Tướng hoặc những Tổng Tướng vào các 
quá trình về tinh thần và thể chất đã được phát triển, các hành 
giả trải qua hết tất cả mười ba giai đoạn của tri thức tuệ giác, kế 
tiếp nhau và cao hơn và càng cao hơn.  Sau khi các hành giả đã 
hoàn thành tất cả các giai đoạn của tri thức tuệ giác, họ trở nên 
đã được giác ngộ.  Điều ấy có nghĩa là các hành giả đạt được 
giai đoạn thứ nhất của sự giác ngộ.  Nó đã được gọi là Đạo, Đạo 
Lộ.  Khi các hành giả đã thành đạt được giai đoạn thứ nhất của 
sự giác ngộ, họ đã nhổ bật gốc rễ một cách toàn bộ Pháp uế 
nhiễm (phiền não) quan trọng hơn hết, Hữu Thân Kiến, kiến 
giải sai lầm về một con người, một hữu tình, một “Tôi” hoặc một 
“Anh,” và cũng thế sự nghi ngờ (Hoài Nghi) vào Tam Bảo.  Hai 
Pháp uế nhiễm (phiền não) nầy đã được nhổ bật gốc rễ một lần 
một và vĩnh viễn.  Bấy giờ các hành giả cảm thấy hạnh phúc và 
sống trong sự bình an và niềm hạnh phúc.  

 
Observing Daily Activities Is Very Much Important. 

There are some who have gone through about four or five 
stages of Vipassanā insight.  There may be someone who has 
gone through about seven or eight. There may be some who have 
gone through ten or eleven.  I would like all yogis to complete 



170      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

all stages of insight knowledge. Ten – day meditation is just 
training, just the learning stage. But yogis have some deep 
concentration occasionally and also some insight which 
penetrates into reality of the body – mind processes.  

Việc Quan Sát Những Sinh Hoạt Hằng Ngày Là Rất 
Quan Trọng Lắm. 

Có một vài người đã trải qua khoảng bốn hoặc năm giai 
đoạn của Minh Sát Trí.  Có thể có một ai đó đã trải qua khoảng 
bẩy hoặc tám.  Có thể có một vài người đã trải qua mười hoặc 
mười một.  Sư muốn tất cả các hành giả hoàn thành hết tất cả 
các giai đoạn của tri thức tuệ giác.  Mười ngày thiền định chỉ là 
sự huấn tập, chỉ là một giai đoạn đang học thức.  Thế nhưng các 
hành giả thỉnh thoảng có một vài sự định thức thâm niệm và 
cũng có một vài tuệ giác mà thẩm thấu vào thực tướng của các 
quá trình Thân – Tâm.  

 
When yogis’ insight becomes more and more powerful, 

more and more penetrating, they experience the higher stages of 
insight knowledge.  Sometimes they may be able to attain 
Enlightenment by observing daily activities attentively and 
precisely. In this case, I should mention some impressive stories 
such as the story of Venerable Ānanda and his attainment of the 
Final Enlightenment, Arahatta Magga and Phala ñāṇas.  The 
Venerable Ānanda was practicing walking meditation very 
mindfully at night, observing each movement of the feet very 
well.  Then after walking meditation, he went to his room, 
observing each step in more and more details.  He was mindful 
of all his actions and movements when he opened the door, when 
he pulled the door, when he pushed the door and so on.  Until 
he has settled on his bed, he was mindful of all actions and 
movements attentively and precisely. While he was sitting down 
to the bed, he was mindful of the movements of the sitting down 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     171   

 
 

and touching sensation of the bed.  Before he started his sitting 
meditation, he wanted to take a rest for a while by lying down 
on the bed for relaxation. He then started to lie down towards 
the pillow, being mindful of all movements very attentively, 
making mental note as “lying down, lying down, lying down..” 
Before his head touched the pillow, while his two feet were just 
lifted from the ground, he attained three higher stages of 
enlightenment consecutively, Sakadāgāmi magga ñāṇa, 
Anāgāmi magga ñāṇa and Arahatta magga ñāṇa. Thus, he 
attained Arahantship, the final stage of enlightenment before 
his head touched the pillow.  

So the Venerable Ānanda attained Arahantship, not while 
standing, sitting, walking or lying. His attainment of 
Arahantship was out of all the four postures.  What I want to 
point out is that the Venerable Ānanda, the pious attendant of 
the Buddha, attained Arahantship by being aware of all actions 
and movements in the daily activities.  

Khi tuệ giác của các hành giả trở nên càng lúc càng dũng 
mãnh hơn, càng lúc càng thẩm thấu hơn, thì họ trải nghiệm được 
những giai đoạn cao hơn của tri thức tuệ giác.  Đôi khi họ có thể 
đạt được sự giác ngộ bằng với việc quan sát những sinh hoạt 
hằng ngày một cách chuyên tâm và một cách chuẩn xác.  Trong 
trường hợp nầy, Sư sẽ đề cập đến một vài tích truyện gây ấn 
tượng rõ rệt, chẳng hạn như là tích truyện của Trưởng Lão 
Ānanda và việc thành đạt về sự giác ngộ cuối cùng của Ngài, 
Tuệ Đạo và Tuệ Quả Vô Sinh.  Trưởng Lão Ānanda đã đang 
thực hành thiền bộ hành một cách hết sức có chánh niệm vào 
ban đêm, cùng lúc đang quan sát từng mỗi cử động đôi bàn chân 
hết sức kỹ lưỡng. Thế rồi sau thiền bộ hành, Ngài đã đi đến căn 
phòng của mình, đang khi quan sát càng lúc càng nhiều chi tiết 
hơn trong từng mỗi bước chân.  Ngài đã có được chánh niệm 
vào tất cả các hành động và những cử động khi Ngài đã mở cửa, 



172      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

khi Ngài đã kéo cửa, khi Ngài đã đẩy cửa và v.v.  Cho đến khi 
Ngài đã được ngồi yên ở trên giường của mình, Ngài đã có được 
chánh niệm vào tất cả các hành động và những cử động một cách 
chuyên tâm và một cách chuẩn xác.  Trong khi Ngài đã đang 
ngồi xuống giường, Ngài đã có được chánh niệm vào những cử 
động của việc đang ngồi xuống và sự cảm thọ đang đụng chạm 
vào giường.  Trước khi Ngài đã bắt đầu thiền tọa hành của mình, 
Ngài đã muốn được nghỉ ngơi trong một chốc lát bằng cách nằm 
xuống giường để cho sự thư giãn.  Thế rồi Ngài đã bắt đầu để 
nằm xuống hướng về cái gối, đang khi có được chánh niệm vào 
tất cả những cử động một cách hết sức chuyên tâm, cùng lúc 
đang ghi nhớ ở trong tâm chú niệm như vầy “đang nằm xuống 
à, đang nằm xuống à, đang nằm xuống à…” Trước khi đầu của 
Ngài đã được đụng vào gối, trong lúc đôi bàn chân của Ngài đã 
vừa mới dỡ lên khỏi mặt đất, Ngài đã thành đạt được ba giai 
đoạn cao hơn của sự giác ngộ một cách liên tiếp nhau, Tuệ Đạo 
Nhất Lai, Tuệ Đạo Bất Lai và Tuệ Đạo Vô Sinh.  Và như thế, 
Ngài đã thành đạt được Quả vị Vô Sinh, giai đoạn cuối cùng của 
sự giác ngộ trước khi đầu của Ngài đã được đụng vào gối.   

Vì vậy, Trưởng Lão Ānanda đã được thành đạt Quả vị Vô 
Sinh, chẳng ở trong khi trụ hành, tọa hành, bộ hành hoặc ngọa 
hành.  Sự thành tựu của Ngài đã không có ở trong cả bốn tư thế.  
Điều mà Sư muốn để chỉ vạch ra rằng Trưởng Lão Ānanda, thị 
giả cung kỉnh của Đức Phật, đã thành đạt được Quả vị Vô Sinh 
bằng cách có được tỉnh giác vào tất cả các hành động và những 
cử động trong các sinh hoạt hằng ngày. 

 
In the same way, the famous Bhikkhuni Paṭācārā also 

attained Arahantship by being aware of daily activities 
attentively. She was practicing walking meditation very 
mindfully during the night.  She attained deep concentration and 
clear insight into the movements of the feet.  Then she wanted to 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     173   

 
 

sit in her room.  She went to her room by being aware of all 
actions and movements in the daily activities.  When she sat on 
her bed, she was also aware of the sitting down movements, 
touching sensation and so on.  In the room, there was an oil lamp 
with the flame. She wanted to extinguish the flame so that she 
could save the oil and could sit in the dark with deep 
concentration.  She picked up a piece of bamboo stick and 
gradually stretched her arm towards the oil lamp, observing 
each movement of the stretching.  When the hand reached near 
the flame, she pressed the wick into the oil with the stick, noting 
each movement of the pressing.  At the moment when the wick 
has sunk into the oil completely and the flame was extinguished, 
she attained Arahantship, uprooting all the Kilesas, mental 
defilements.  

Trong cùng phương thức, Tỳ Khưu Ni Paṭācārā nổi danh 
cũng đã thành đạt được Quả vị Vô Sinh bằng cách có được tỉnh 
giác vào các sinh hoạt hằng ngày một cách chuyên tâm.  Cô ấy 
đã đang thực hành thiền bộ hành vào lúc đêm khuya.  Cô ấy đã 
thành đạt sự định thức thâm niệm và tuệ giác hiển minh vào 
trong những cử động của đôi bàn chân.  Sau đó cô ấy đã muốn 
ngồi trong căn phòng của mình. Cô ấy đã đi đến căn phòng của 
mình đang khi có được tỉnh giác vào tất cả các hành động và 
những cử động trong các sinh hoạt hằng ngày.  Khi cô ấy đã ngồi 
trên giường của mình, cô ấy cũng đã có được tỉnh giác vào những 
cử động đang ngồi xuống, cảm thọ đụng chạm và v.v.  Trong 
căn phòng, đã có một ngọn đèn dầu với ngọn lửa.  Cô ấy đã 
muốn để tắt ngọn lửa nhằm để cô ấy có thể tiết kiệm được dầu 
và có thể được ngồi trong bóng tối với sự định thức thâm niệm.  
Cô ấy đã nhặt lên một thanh tre và một cách từ từ đã duỗi cánh 
tay của mình hướng về phía ngọn đèn dầu, cùng lúc đang quan 
sát từng mỗi cử động của việc đang duỗi ra.  Khi bàn tay đã chạm 
gần bên ngọn lửa, cô ấy đã ấn tim đèn vào trong dầu với thanh 



174      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

tre, cùng lúc đang chú niệm từng mỗi cử động của việc ấn.  Vào 
khoảnh khắc khi tim đèn đã chìm một cách trọn vẹn vào trong 
dầu và ngọn lửa đã bị dập tắt, cô ấy đã thành đạt được Quả vị 
Vô Sinh, cùng lúc đang nhổ bật gốc rễ tất cả các Pháp Phiền 
Não, những Pháp uế nhiễm.  

[Chú thích: Tích truyện nầy ở trong Kệ Pháp Cú # 113, có 
sai khác nhân vật trong tích truyện với Kệ Pháp Cú # 114 (là của 
Tỳ Khưu Ni Kisagotamī) !!!  Xin các học giả kiểm tra lại hai 
tích truyện nầy với từng mỗi cá nhân không phù hợp với nội 
dung tích truyện.]   

 
In this way, yogis can attain Arahantship if they take 

awareness of daily activities seriously and strive their best to 
have continuity of mindfulness by being constantly aware of 
each action and movement very well.  

Attentive and detailed awareness of daily activities is very 
much important because it can help yogis to attain any stage of 
enlightenment with Path and Fruition knowledge.  In the 
teaching of the Buddha, the practice of Vipassanā meditation is 
likened to the rubbing of two pieces of wood or bamboo.  In the 
ancient time, people in the forest had to rub two pieces of 
bamboo or wood against each other constantly and continuously 
without a break to make fire.  Heat is generated on the pieces of 
bamboo after some time. Gradually the heat increases and the 
bamboo becomes hotter and hotter. If they stop rubbing, the heat 
becomes cold.  If they rub again, they begin to get the heat again.  
If they stop again, the heat becomes cold again. They do not get 
the fire because they do not continuously rub the pieces. If they 
rub the pieces of bamboo continuously and constantly without a 
break, the heat becomes hot enough it makes the flame and they 
get the fire.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     175   

 
 

Trong phương thức nầy, các hành giả có thể đạt được Quả 
vị Vô Sinh nếu như họ gìn giữ sự tỉnh giác vào các sinh hoạt 
hằng ngày và phấn đấu hết sức của mình để có được sự liên tục 
của Chánh Niệm bằng với việc tỉnh giác một cách kiên định vào 
từng mỗi hành động và cử động hết sức kỹ lưỡng.  Sự tỉnh giác 
chuyên tâm và tỉ mỉ vào các sinh hoạt hằng ngày là rất quan 
trọng lắm bởi vì nó có thể giúp cho các hành giả đạt được bất 
luận giai đoạn nào của sự giác ngộ với Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ 
Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả).  Trong huấn từ của Đức 
Phật, việc thực hành thiền định Minh Sát Tuệ đã được so sánh 
với việc cọ xát của hai mảnh gỗ hoặc tre.  Trong thời cổ dại, 
người dân sống ở trong rừng rậm đã phải cọ xát hai mảnh tre 
hoặc gỗ vỗ vào nhau một cách không ngớt và một cách liên tục 
mà không có một gián đoạn để tạo ra lửa.  Sức nóng đã được tạo 
ra trên các mảnh tre sau một thời gian.  Một cách từ từ sức nóng 
tăng lên và thanh tre trở nên nóng hơn và càng nóng hơn.  Nếu 
như họ ngừng việc cọ xát, sức nóng trở nên lạnh. Nếu như họ cọ 
xát lại, thì họ bắt đầu nhận được sức nóng trở lại. Nếu như họ lại 
ngừng nữa, thì sức nóng trở nên lạnh trở lại.  Họ không nhận 
được lửa bởi vì họ không có cọ xát các mảnh tre một cách liên 
tục.  Nếu như họ cọ xát các mảnh tre một cách liên tục và một 
cách không ngớt mà không có một gián đoạn, thì sức nóng trở 
nên đủ nóng nó tạo ra ngọn lửa và họ có được lửa.  

 
That is why meditation teachers say “Yogis should be 

constantly and continuously mindful of whatever is arising in 
their body and mind as it really is.” Mindfulness must be 
constant and continuous so that it becomes sharper and more 
powerful.  Then it makes concentration deeper.  When the 
concentration becomes deeper, there arises the insight which 
penetrates into the true nature of mental and physical 
phenomena, Nāma and Rūpa. If yogis are mindful of arising 



176      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

mental and physical processes for about fifteen or twenty 
minutes, they then take rest for about five minutes without being 
mindful of physical and mental phenomena occurring at the 
present moment.  Then again, they pick up their effort (Vīriya) 
and are aware of some movements which arise.  In this way, they 
practice meditation on and off.  As a result, they are not able to 
have continuous and constant mindfulness.  Their concentration, 
therefore, cannot be deep enough.  Because of this, they will not 
gain the insight knowledge that realizes the true nature of 
mental and physical phenomena.  They cannot remove the 
wrong view of a person, a being, a self or a soul, Sakkāya diṭṭhi 
and Atta diṭṭhi. 

Đó là lý do tại sao các vị thiền sư nói rằng “Các hành giả 
nên có được chánh niệm một cách kiên định và một cách liên tục 
vào bất luận điều chi mà đang khởi sinh ở trong cơ thể và tâm 
thức của mình khi nó đang là thực tại.”  Chánh Niệm cần phải 
kiên định và liên tục nhằm để cho nó trở nên tinh xảo hơn và 
nhiều dũng mãnh hơn.  Thế rồi nó làm cho sự định thức thâm 
niệm hơn.  Khi sự định thức trở nên thâm niệm hơn, rồi thì khởi 
sinh tuệ giác mà thẩm thấu vào trong chân thực tính của các hiện 
tượng về tinh thần và thể chất, Danh và Sắc.   Nếu như các hành 
giả đã có được chánh niệm vào các quá trình đang khởi sinh về 
tinh thần và thể chất trong khoảng mười lăm hoặc hai mươi phút, 
thế rồi họ nghỉ một chút trong khoảng năm phút mà không có 
chánh niệm vào các hiện tượng về tinh thần và thể chất đang 
hiện bày ở ngay khoảnh khắc hiện tại.  Rồi lại một lần nữa, họ 
lấy lại sự nỗ lực (Tinh Tấn) của mình và có được chánh niệm 
vào một vài chuyển động mà đang khởi sinh.  Trong phương 
thức nầy, họ thực hành thiền định chập chà chập chờn.  Kết quả 
là, họ không có khả năng để có được chánh niệm liên tục và kiên 
định.  Sự định thức của họ, do đó, không thể nào đủ sâu được.  
Bởi vì điều nầy, họ sẽ không có được tri thức tuệ giác để mà 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     177   

 
 

chứng tri chân thực tính vào các hiện tượng về tinh thần và thể 
chất.  Họ không thể nào loại trừ được kiến giải sai lầm (tà kiến) 
vào một con người, một hữu tình, một tự ngã hoặc một linh hồn, 
Hữu Thân Kiến và Ngã Kiến. 

 
If yogis rightly understand the value of continuous 

mindfulness and deep concentration, they will observe all 
actions and movements in sitting, walking and daily activities. 
Then their mindfulness becomes continuous and constant.  Their 
concentration becomes deeper and deeper.  They are like people 
who rub the two pieces of wood constantly and continuously 
without a break.  Eventually, the insights arise.  They realize the 
true nature of mental and physical phenomena and they are 
hopeful to attain the cessation of suffering, Nibbāna. So, the 
awareness of daily activities is so much important that the 
Buddha taught us Sampajaññapabba, the chapter on Clear 
Comprehension, in Mahā Satipaṭṭhāna Sutta to rightly 
understand the value of daily activities.  Yogis should strive to 
have continuous and constant mindfulness by being mindful of 
all activities for the whole day, realize all mental and physical 
phenomena, and attain the cessation of suffering, Nibbāna. 

Nếu như các hành giả tuệ tri một cách chân chính giá trị 
của Chánh Niệm liên tục và sự định thức thâm niệm, thì họ sẽ 
quan sát tất cả các hành động và những cử động trong lúc tọa 
hành, bộ hành và các sinh hoạt hằng ngày.  Bấy giờ Chánh Niệm 
của họ trở nên liên tục và kiên định.  Sự định thức của họ càng 
lúc càng trở nên thâm niệm hơn.  Họ tựa như người mà cọ xát 
hai mảnh gỗ một cách không ngớt và một cách liên tục mà không 
có một gián đoạn.  Cuối cùng rồi, các tuệ giác khởi sinh.  Họ 
chứng tri chân thực tính vào các hiện tượng về tinh thần và thể 
chất và họ đã có hy vọng để đạt được việc chấm dứt của sự khổ 
đau, Níp Bàn.  Vì vậy, sự tỉnh giác vào các sinh hoạt hằng ngày 



178      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

là rất quan trọng lắm mà Đức Phật đã chỉ dạy chúng ta Chương 
Tỉnh Giác, chương nói về Sự Liễu Tri Rõ Ràng, trong bài Kinh 
Đại Niệm Xứ để tuệ tri một cách chân chính giá trị của các sinh 
hoạt hằng ngày.  Các hành giả nên phấn đấu để có được chánh 
niệm liên tục và kiên định bằng cách có được chánh niệm vào 
tất cả các sinh hoạt trong trọn cả ngày, chứng tri tất cả các hiện 
tượng về tinh thần và thể chất, và đạt được việc chấm dứt của sự 
khổ đau, Níp Bàn.  

 
During a retreat, all yogis have to do is to be mindful.  

They need not hurry.  The Venerable Mahasi Sayadaw 
compared a yogi to a sick person who moves about very slowly.  
Doing things slowly makes the mind concentrated.  If yogis 
intend to achieve something in their meditation, they must get 
accustomed to slowing down.  When a fan is turning fast, we 
cannot see it as it really is.  If it is turning slowly, then we can 
see each individual blade.  So yogis have to slow down to be able 
to see clearly the mental and physical process as they really are. 
When being surrounded by people who are doing things in a 
rush, yogis must ignore the surroundings and energetically note 
any mental or physical activity.  Also, taking is a great danger 
to the progress of insight.  A five minute talk can wreck a yogi’s 
concentration for the whole day.  Do not read, recite or 
recollect.  They are hindrances to meditation progress.  

Trong một khóa tu tĩnh tâm, tất cả hành giả phải làm là có 
được chánh niệm.  Họ không cần phải vội vàng.  Ngài Đại 
Trưởng Lão Mahasi đã so sánh một hành giả với một người 
bệnh mà đi đi lại lại một cách hết sức chậm rãi.  Đang khi làm 
điều nầy một cách chậm rãi, làm cho tâm thức đã được định mục.  
Nếu như các hành giả có tác ý để thành đạt một điều chi trong 
thiền định của mình, thì họ cần phải có tập dĩ vi thường với việc 
làm chậm lại.  Khi một cái quạt đang quay nhanh, chúng ta 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     179   

 
 

không thể nào thấy được nó khi nó đang là thực tại.  Nếu như nó 
đang quay một cách chầm chậm, bấy giờ chúng ta có thể nhìn 
thấy từng mỗi cánh riêng lẻ.  Vì vậy, các hành giả phải làm chậm 
lại để có khả năng nhìn thấy một cách rõ ràng các quá trình về 
tinh thần và thể chất khi chúng đang là thực tại.  Khi đang là bị 
vây quanh bởi những người mà đang làm các sự việc trong một 
hoạt động vội vã, thì các hành giả cần phải phớt lờ môi trường 
chung quanh và một cách nghị lực chú niệm vào bất luận sinh 
hoạt nào về tinh thần hoặc thể chất.  Hơn nữa, nói chuyện là một 
sự nguy hiểm trọng đại cho sự tiến hóa của tuệ giác.  Một cuộc 
nói chuyện năm phút có thể làm phá hỏng sự định thức trong 
trọn cả ngày.  Không được đọc, trùng tụng hoặc truy niệm.  
Chúng là những Pháp chướng ngại cho tiến trình thiền định.   

 
The Five Mental Faculties (Pañcindriya). 

Mental faculties are called Indriya in Pāḷi. Following are 
five mental faculties which yogis must be endowed with:  

1. Saddhindriya: Firm and strong faith based on right 
understanding. 

2. Viriyindriya: Strong and strenuous effort in the practice. 
3. Satindriya: Sustained and uninterrupted mindfulness. 
4. Samādhindriya: Deep concentration. 
5. Paññindriya: Penetrative wisdom, insight. 

To gain the afore mentioned seven benefits of insight 
meditation, what yogis need first is faith or belief or confidence 
in the Triple Gem, especially in the technique of meditation.  
This is faith based on right understanding.  Blind faith is never 
encouraged. Faith through understanding is called Saddhā in 
Pāḷi. 

Năm Pháp Quyền Năng Tinh Thần (Ngũ Quyền). 



180      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Năm Pháp quyền năng đã được gọi là Quyền Năng trong 
Pāḷi ngữ.  Sau đây là năm Pháp quyền năng mà các hành giả cần 
phải hội đủ phúc duyên: 

1. Tín Quyền: Đức tin kiên cố và mạnh mẽ đã được dựa trên 
sự hiểu biết chân chính (chánh kiến).  

2. Tấn Quyền: Sự nỗ lực mạnh mẽ và ngoan cường trong 
việc thực hành. 

3. Niệm Quyền: Chánh Niệm được bền vững và không có 
bị gián đoạn. 

4. Định Quyền: Sự định thức thâm niệm. 
5. Tuệ Quyền: Trí tuệ, tuệ giác thẩm thấu. 

Để đạt được bẩy quả phúc lợi đã được nói trên của thiền 
định tuệ giác, điều mà các hành giả cần trước tiên là đức tin hoặc 
niềm tin hoặc lòng tín thành vào Tam Bảo, một cách đặc biệt là 
trong kỹ thuật của thiền định.  Đây là đức tin đã được dựa trên 
sự hiểu biết chân chính (chánh kiến).  Đức tin mù quáng thì 
không bao giờ được khuyến khích.  Đức tin thông qua sự hiểu 
biết trong Pāḷi ngữ đã được gọi là Tín.   

 
Saddhindriya is the first mental faculty. It is a strong and 

firm faith with understanding.  Yogis have to understand the 
Buddha’s Dhamma or the technique of meditation to a certain 
extent to have faith in it.  Without understanding it, yogis can’t 
have such a faith.  Faith with understanding, Saddhā, is the 
basic requirement of yogis for success in their meditation.  

Tín Quyền là Pháp quyền năng tinh thần thứ nhất.  Đó là 
một đức tin mạnh mẽ và kiên cố với sự hiểu biết.  Các hành giả 
phải hiểu biết Giáo Pháp của Đức Phật hoặc kỹ thuật của thiền 
định đến một mức độ nào đó để có đức tin vào nó.  Không có sự 
hiểu biết điều ấy, các hành giả không thể nào có một đức tin như 
thế.  Đức tin với sự hiểu biết, Tín, là yêu cầu cơ bản của các 
hành giả cho sự thành tựu trong việc thiền định của mình. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     181   

 
 

 
Viriyindriya is the second mental faculty.  It is a strong 

and strenuous effort in the practice.  Faith alone is not enough.  
Yogis need energy, Viriya, in their practice.  If yogis do not put 
enough effort into their practice, they can’t realize the real 
nature of any mental or physical phenomena. 

Tấn Quyền là Pháp quyền năng tinh thần thứ hai.  Đó là 
sự nỗ lực mạnh mẽ và ngoan cường trong việc thực hành.  Chỉ 
một mình đức tin là không đủ.  Các hành giả cần có năng lực, 
Tấn, trong việc thực hành của mình.  Nếu các hành giả không 
đặt đủ sự nỗ lực vào trong việc thực hành của mình, thì họ không 
thể nào chứng tri được chân thực tính của bất luận hiện tượng 
nào về tinh thần hoặc thể chất.  

 
Satindriya is the third mental faculty.  Sati is translated as 

mindfulness or awareness.  Mindfulness as a mental faculty is 
something a yogi must be endowed with.  It means that when 
yogis have strong faith with understanding of the technique of 
meditation or the Dhamma, they put enough energy in their 
practice then, as a result, they are able to be mindful of any 
mental or physical process as it really is. 

Niệm Quyền là Pháp quyền năng tinh thần thứ ba.  Niệm 
đã được phiên dịch là chánh niệm hoặc sự tỉnh giác.  Chánh 
Niệm là một Pháp quyền năng tinh thần mà một hành giả cần 
phải hội đủ phúc duyên với Pháp ấy.  Điều ấy có nghĩa là khi các 
hành giả có đức tin mạnh mẽ với sự hiểu biết vào kỹ thuật của 
thiền định hoặc Giáo Pháp, họ gia công đủ năng lực vào trong 
việc thực hành của mình thế rồi, kết quả là, họ có khả năng để 
có được chánh niệm vào bất luận quá trình nào về tinh thần hoặc 
thể chất khi nó đang là thực tại.  

 



182      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Samādhindriya is the fourth mental faculty. Samādhi is 
the concentration of the mind on the observed object.  When it 
becomes a mental faculty, yogis have deep concentration on the 
object which the mind observes.  This happens when mindfulness 
becomes continuous and constant. 

Định Quyền là Pháp quyền năng tinh thần thứ tư.  Định là 
sự định thức của tâm thức vào đối tượng đã được quan sát.  Khi 
nó trở nên một Pháp quyền năng tinh thần, các hành giả có sự 
định thức thâm niệm vào đối tượng mà tâm thức quan sát.  Điều 
nầy xẩy ra khi Chánh Niệm trở nên liên tục và kiên định.  

 
Paññindriya is the fifth mental faculty.  When the mind is 

deeply concentrated on any mental or physical phenomenon, 
there arises insight knowledge or penetrating knowledge or 
experiential knowledge which penetrates into its intrinsic 
nature. Then yogis realize specific characteristic of the noted 
mental or physical phenomenon.  Or when yogis experience the 
passing away of any mental or physical processes, they come to 
realize their general characteristic of impermanence (Anicca).  
That realization is right understanding or insight or experiential 
Vipassanā knowledge.  It is known as Paññā in Pāḷi which is 
usually translated as wisdom. 

Tuệ Quyền là Pháp quyền năng tinh thần thứ năm.  Khi 
tâm thức đã định mục một cách thâm niệm vào bất luận hiện 
tượng nào về tinh thần hoặc thể chất, rồi thì khởi sinh tri thức 
tuệ giác hoặc tri thức thẩm thấu hoặc tri thức lịch luyện mà thẩm 
thấu vào trong thực tính nội phần của nó.  Bấy giờ các hành giả 
chứng tri Biệt Tướng của hiện tượng tinh thần hoặc thể chất đã 
được chú niệm.  Hoặc khi các hành giả trải nghiệm sự diệt vong 
của bất luận quá trình nào về tinh thần hoặc thể chất, họ đi đến 
chứng tri Tổng Tướng của nó về sự không thường tồn (Vô 
Thường).  Việc chứng tri ấy là sự hiểu biết chân chính hoặc 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     183   

 
 

hoặc tri thức tuệ giác hoặc tri thức lịch luyện Minh Sát Tuệ.  Nó 
đã được biết đến trong Pāḷi ngữ là Tuệ mà đã thường được phiên 
dịch là Trí Tuệ.  

 
The Visuddhimagga, a meditation text, mentions that 

when these five mental faculties become sharp and are 
harmonious with each other, yogis are sure to realize either the 
specific or general characteristics of body – mind processes.  So 
yogis should try to make them sharp and keep them in balance. 

Bộ Thanh Tịnh Đạo, một văn bản kinh điển thiền định, 
đề cập rằng khi năm Pháp quyền nằng tinh thần nầy trở nên tinh 
xảo và hòa hợp với nhau thì các hành giả chắc chắn chứng tri 
hoặc Biệt hoặc Tổng Tướng của các quá trình Thân – Tâm.  Vì 
vậy các hành giả nên cố gắng làm cho chúng tinh xảo và giữ 
chúng trong sự quân bình.  

 
Nine Ways To Sharpen The Mental Faculties. 

According to the Visuddhimagga, there are nine ways to 
sharpen these five faculties which yogis must follow:  

Chín Phương Thức Để Làm Tinh Xảo Các Pháp 
Quyền Năng. 

Thể theo Bộ Thanh Tịnh Đạo, có chín phương thức để 
làm tinh xảo năm Pháp quyền năng mà các hành giả cần phải 
tuân hành theo:  

 
1. The first way is to keep in mind the aim of realizing the 

impermanence of the mental – physical process.  The 
commentary says that a yogi must keep in mind that he is going 
to realize the impermanence of existence or mind – body 
processes when he observes them as they really are.  That should 
be the attitude of yogis and this is the first way.  Sometimes yogis 
do not believe that every mental or physical process is 



184      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

impermanence (Anicca) or subject to arising and passing away.  
Because of this preconception, they may not be able to ralize the 
true nature of the mind – body process.  Though they may gain 
some concentration, it would only enable them to attain peace 
and happiness to a limited extent.  So yogis must keep in mind 
that they will realize the disappearance of mental and physical 
processes when they practice meditation.  

1. Phương thức thứ nhất là để ghi nhớ mục đích của việc 
chứng tri sự không thường tồn (vô thường) của quá trình tinh 
thần – thể chất.  Bộ chú giải nói rằng một hành giả cần phải ghi 
nhớ rằng vị ấy sẽ chứng tri sự không thường tồn (vô thường) của 
thực thể hoặc các quá trình Thân – Tâm khi vị ấy quan sát chúng 
khi chúng đang là thực tại.  Điều ấy nên là quan điểm của các 
hành giả và đây là phương thức thứ nhất.  Đôi khi các hành giả 
không tin rằng mọi quá trình tinh thần hoặc thể chất là không 
thường tồn (Vô Thường) hoặc không tránh khỏi sự khởi sinh và 
sự diệt vong.  Bởi vì thành kiến nầy, họ có thể không có khả 
năng để chứng tri chân thực tính của quá trình Thân – Tâm.  Cho 
dù họ có thể thành đạt được một vài sự định thức, nhưng nó chỉ 
có khả năng làm cho họ đạt được sự bình an và niềm hạnh phúc 
ở một mức độ hạn chế.  Vì vậy, các hành giả cần phải ghi nhớ 
rằng họ sẽ chứng tri sự biến mất của các quá trình về tinh thần 
và thể chất khi họ thực hành thiền định.  

 
2. The second way is to practice the Dhamma seriously 

with respect.  This means that yogis must treat the cultivation of 
mindfulness meditation with respect, i.e. they must practice 
mindfulness meditation seriously.  If yogis lack respect for the 
technique of meditation, they will not put enough effort into their 
practice.  Consequently, they cannot concentrate their mind well 
on the object of meditation.  Then they will not be able to realize 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     185   

 
 

the true nature of physical phenomena (Rūpa) and mental 
phenomena (Nāma).  

2. Phương thức thứ hai là để thực hành Giáo Pháp một 
cách nghiêm mật với sự kính trọng. Điều nầy có nghĩa là các 
hành giả cần phải gia công việc tu dưỡng thiền định chánh niệm 
với sự kính trọng, tức là họ cần phải thực hành thiền định chánh 
niệm một cách nghiêm mật.  Nếu như các hành giả thiếu sự kính 
trọng đối với kỹ thuật của thiền định, họ sẽ không gia công đủ 
sức nỗ lực vào trong việc thực hành của mình.  Do đó, họ không 
thể nào định thức tốt tâm thức của mình vào đối tượng của thiền 
định. Thế rồi họ sẽ không có khả năng để chứng tri chân thực 
tính của các hiện tượng về thể chất (Sắc) và các hiện tượng về 
tinh thần (Danh).  

 
3. The third way is to maintain constant, uninterrupted and 

continuous mindfulness of mental and physical processes.  This 
can be done by being aware of all daily activities, moment to 
moment, without a break for the whole day.  Only then can yogis 
attain the deep concentration upon which they can build up the 
insight knowledge, which penetrates into the true nature of 
mental and physical processes. This is a very important point, 
which every yogi must follow.  While yogis are awake, they must 
constantly and continuously be aware of whatever is arising in 
their mind and body as it really is.  Be mindful for the whole day 
without a break.  When I say “Sati” it means constant, sustained 
and uninterrupted mindfulness.   

3. Phương thức thứ ba là để duy trì Chánh Niệm kiên định, 
không bị gián đoạn và liên tục vào các quá trình về tinh thần 
và thể chất.  Điều nầy có thể được thực hiện bằng cách có được 
tỉnh giác vào tất cả các sinh hoạt hằng ngày, từng mỗi khoảnh 
khắc, mà không có một gián đoạn trọn cả ngày.  Chỉ như thế, các 
hành giả mới có thể đạt được sự định thức thâm niệm mà trên đó 



186      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

họ có thể tạo lập tri thức tuệ giác, mà thẩm thấu vào trong chân 
thực tính của các quá trình về tinh thần và thể chất.  Đây là một 
điểm hết sức quan trọng mà mọi hành giả cần phải tuân hành 
theo.  Trong khi các hành giả thức dậy, họ cần phải có được tỉnh 
giác một cách kiên định và một cách liên tục vào bất luận điều 
chi mà đang khởi sinh ở trong tâm thức và cơ thể của mình khi 
nó đang là thực tại.  Hãy có được chánh niệm trọn cả ngày mà 
không có một gián đoạn.  Khi Sư nói “Niệm” nó có nghĩa là 
Chánh Niệm kiên định, được bền vững và không có bị gián đoạn.  

 
4. The fourth way is to observe the seven kinds of 

suitability, which a meditator depends upon, including a 
suitable meditation hall, food, weather, etc.  Whether or not the 
conditions are suitable, yogis should make effort in their 
practice.  Sometimes yogis are very attached to the fan because 
of the hot weather.  They want to sit under the fan. Actually yogis 
must be indifferent whether it is cold, warm or hot; they must 
not choose. Mindfulness is actually the source of every 
achievement.  By means of mindfulness, yogis can change an 
“enemy” into a “friend.”  If they feel hot, they should be mindful 
of it.  If they do so, the heat will gradually become a “friend.” 
Likewise with pain.  When yogis observe it, the concentration 
becomes stronger and the pain may then seem to be more severe.  
Actually it does not become more severe.  It is just that the mind, 
with deep concentration, becomes more sensitive.  So it knows 
the pain more and more clearly, making it seem more severe.  
But when yogis come to realize that pain is just a mental process 
of unpleasant feeling, they will no longer be aware of themselves 
or their bodily form. What they realize at that moment is just the 
painful sensation and the mind that notes it.  Yogis can 
differentiate these two phenomena clearly.  As a result, they do 
not identify the pain with themselves, so the pain does not disturb 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     187   

 
 

their concentration.  It becomes a “friend.” Therefore, 
mindfulness is everything, the source of every achievement.  
Though yogis know this theoretically, they should also know it 
practically.  By means of mindfulness, yogis can turn an 
“enemy” into a “friend.” Mindful yogis have no enemies at all 
in the world.  All phenomena are “friends” because they are 
conducive to the attainment of insight or enlightenment, the 
cessation of all suffering.   

4. Phương thức thứ tư là để quan sát bẩy thể loại Pháp 
thích hợp, mà một thiền giả tùy thuộc vào, bao gồm một thiền 
đường, thực phẩm, thời tiết, v.v.  Cho dù những điều kiện có 
được thích hợp hay không, các hành giả phải nên nỗ lực trong 
việc thực hành của mình.  Đôi khi các hành giả đã hết sức dính 
mắc vào cái quạt bởi vì thời tiết nóng.  Họ muốn được ngồi ở 
dưới cái quạt.  Thực sự là các hành giả cần phải bất phân biệt 
cho dù nó là lạnh, ấm hoặc nóng; họ không được chọn lựa.  
Chánh Niệm thì thực ra là nguồn gốc của mọi sự thành tựu.  Do 
nhờ vào Chánh Niệm, các hành giả có thể biến đổi một kẻ thù 
thành một người bạn.  Nếu như họ cảm thấy nóng, họ nên có 
chánh niệm vào nó.  Nếu như họ làm như vậy, sức nóng sẽ dần 
dần trở thành một người bạn. Tương tự như vậy với sự đau đớn.  
Khi các hành giả quan sát nó, sự định thức trở nên mạnh mẽ hơn 
và sự đau đớn có thể bấy giờ có vẻ như càng khốc liệt hơn.  Thực 
sự là nó không có trở nên khốc liệt hơn.  Mà đó chỉ là tâm thức, 
với sự định thức thâm niệm, trở nên càng nhạy cảm hơn.  Vì vậy, 
nó hiểu biết sự đau đớn càng lúc càng rõ ràng hơn, đang khi làm 
cho nó có vẻ như khốc liệt hơn.  Thế nhưng khi các hành giả đi 
đến chứng tri được rằng sự đau đớn chỉ là một quá trình về tinh 
thần của cái cảm giác bất duyệt ý, họ sẽ không còn tỉnh giác vào 
chính bản thân của họ hoặc cái hình thể của họ.  Điều mà họ 
chứng tri ngay khoảnh khắc ấy chỉ là cảm thọ đau đớn và tâm 
thức để mà chú niệm nó.  Các hành giả có thể phân biệt hai hiện 



188      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

tượng nầy một cách rõ ràng.  Kết quả là, họ không có tự đồng 
cảm với sự đau đớn, vì vậy sự đau đớn không có quấy rầy sự 
định thức của họ.  Nó trở thành một “người bạn.”  Do đó, Chánh 
Niệm là tất cả, nguồn gốc của mọi sự thành tựu.  Mặc dù các 
hành giả hiểu biết điều nầy một cách duy lý, họ cũng nên hiểu 
biết nó một cách thực tiễn.  Do nhờ vào Chánh Niệm, các hành 
giả có thể biến đổi một “kẻ thù” thành một “người bạn.”  Với 
những chánh niệm hành giả thì không có kẻ thù nào cả ở trong 
thế gian.  Tất cả các hiện tượng đều là những người bạn bởi vì 
chúng đưa đến sự thành đạt tuệ giác hoặc sự giác ngộ, việc chấm 
dứt tất cả mọi sự khổ đau. 

 
5. The fifth way is to remember the way in which yogis 

attained deep concentration before. Yogis must remember that 
way and practice it repeatedly to attain deep concentration.   

5. Phương thức thứ năm là để nhớ lại phương thức mà 
các hành giả đã thành đạt được sự định thức thâm niệm trước 
đó.  Các hành giả cần phải nhớ lại phương thức ấy và thực hành 
nó lặp đi lặp lại để đạt được sự định thức thâm niệm.   

 
6. The sixth way is to develop the seven factors of 

enlightenment (Bojjhaṅga) as and when they are needed.  They 
are: mindfulness, investigation of states, energy, rapture, 
tranquility, concentration and equanimity.   

6. Phương thức thứ sáu là để phát triển bảy yếu tố của sự 
giác ngộ (Giác Chi) khi có thể họ đã là cần thiết.  Đó là: chánh 
niệm (Niệm Giác Chi), sự thẩm duyệt những trạng thái (Trạch 
Pháp Giác Chi), năng lực (Tinh Tấn Giác Chi), lạc bất khả chi 
(Hỷ Lạc Giác Chi), sự tĩnh lặng (Khinh An Giác Chi), sự định 
thức (Định Giác Chi) và sự điềm tĩnh (Xả Giác Chi).  

 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     189   

 
 

7. The seventh way is that yogis must not be worried about 
their body of their life. Sometimes yogis, who strive very hard in 
their meditation form four in the morning till nine or ten at night 
without rest, fear they may become weak or ill. They worry that 
if they continue to exert in that way for a month, they may die 
because of fatigue or illness.  Thus, they will not make sufficient 
effort in their practice and, therefore, their mindfulness will not 
be constant, continuous and sustained.  When mindfulness is 
interrupted, it cannot cause deep concentration to arise. When 
concentration is weak, insight knowledge of the true nature of 
bodily and mental processes will not unfold.  That is why the text 
says that to sharpen these five mental faculties, yogis must not 
be concerned about their body or health.  Strive to the utmost, 
practice strenuously for the whole day without taking a rest or 
a break, without concern for the body.   

7. Phương thức thứ bẩy là để các hành giả không có bị lo 
lắng về cơ thể hoặc sinh mệnh của mình. Đôi khi các hành giả 
là những vị phấn đấu rất tích cực trong thiền định của mình từ 
bốn giờ sáng đến chín hoặc mười giờ đêm mà không có nghỉ 
ngơi, sợ họ có thể trở nên yếu đuối hoặc ốm yếu đi.  Họ lo lắng 
rằng nếu như họ tiếp tục để gắng sức theo phương thức ấy trong 
một tháng, họ có thể chết đi vì mệt mỏi hoặc bệnh hoạn.  Như 
thế, họ sẽ không nỗ lực đủ trong việc thực hành của mình và, do 
đó, Chánh Niệm của họ sẽ không được kiên định, liên tục và 
được bền vững.  Khi Chánh Niệm đã bị gián đoạn, nó không thể 
nào tạo ra sự định thức thâm niệm khởi sinh.  Khi sự định thức 
yếu kém, tri thức tuệ giác vào chân thực tính các quá trình về thể 
chất và tinh thần sẽ không được trải ra. Đó là lý do tại sao văn 
bản kinh điển nói rằng để làm tinh xảo năm Pháp quyền năng 
nầy, thì các hành giả không nên quan tâm về cơ thể hoặc sức 
khỏe của mình.  Hãy phấn đấu đến mức tối đa, hãy thực hành 



190      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

một cách ngoan cường trong trọn cả ngày mà không có sự nghỉ 
ngơi hoặc một gián đoạn, và bất quan tâm đến cơ thể.   

 
8. The eighth way is to overcome physical pain (Dukkha 

vedana) through strenuous effort.  Whenever mental or physical 
pain arises, yogis should strive to note it by putting more effort 
into their practice.  When pain arises, there is a tendency or 
desire to change position for it to disappear because yogis are 
reluctant to note it. Instead, yogis must put more effort into their 
practice to overcome the pain by being aware of it more 
energetically, attentively and precisely. Then the pain will 
become a “friend” because it enables the yogi to attain deep 
concentration and clear insight.  

8. Phương thức thứ tám là để vượt qua sự đau đớn về thể 
chất thông qua sự nỗ lực ngoan cường.  Bất luận khi nào sự 
đau đớn về thể chất hoặc tinh thần khởi sinh, các hành giả nên 
phấn đấu để chú niệm nó bằng với sự gia công nỗ lực nhiều hơn 
vào việc thực hành của mình.  Khi sự đau đớn khởi sinh, thì có 
một xu hướng hoặc dục tầm cầu để thay đổi tư thế để cho nó 
biến mất đi bởi vì các hành giả miễn cưỡng để chú niệm nó.  
Thay vào đó, các hành giả cần phải gia công nỗ lực nhiều hơn 
nữa vào trong việc thực hành của mình để vượt qua sự đau đớn 
bằng cách có được tỉnh giác vào nó một cách nghị lực hơn, một 
cách chuyên tâm và một cách chuẩn xác hơn.  Thế rồi sự đau 
đớn sẽ trở thành một “người bạn” bởi vì nó có khả năng làm cho 
vị hành giả đạt được sự định thức thâm niệm và tuệ giác hiển 
minh.  

 
9. The ninth way is that yogis must not stop halfway to their 

goal.  It means that yogis must not stop their practice of 
mindfulness meditation until they achieve Aranhatship.  
Because of their eagerness to achieve Arahantship, yogis will 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     191   

 
 

put proper effort in the practice thereby making these five 
mental faculties strong and powerful.   

9. Phương thức thứ chín là để các hành giả không được 
dừng lại ở nửa đường đến mục tiêu của mình.  Nó có nghĩa là 
các hành giả không được dừng lại việc thực hành thiền định 
chánh niệm của mình cho đến khi họ thành đạt Quả vị Vô Sinh.  
Bởi do sự háo hức của mình để thành đạt được Quả vị Vô Sinh, 
các hành giả sẽ gia công nỗ lực chính đáng trong việc thực hành 
bằng cách ấy đã làm cho năm Pháp quyền năng nầy mạnh mẽ và 
dũng mãnh.  

 
Balance The Five Mental Faculties. 

So, these are the five mental faculties yogis must be 
endowed with. Moreover, they need to be in balance for yogis to 
attain Vipassanā insights.  

Fair or confidence must be balanced with wisdom, energy 
with concentration.  Mindfulness need not be balanced with any 
faculty.  The more mindfulness, the better.  It is the most 
important faculty that leads the other four to their goal. 
According to the commentary, we can never say that Sati is too 
strong or too powerful because it is best to be mindful every 
single moment.  When mindfulness becomes constant, sustained, 
uninterrupted and continuous, it gives rise to deep 
concentration.  When concentration is deep, insight will unfold 
naturally and yogis will be able to realize the mind and body 
processes (Nāma and rūpa). 

Hãy Cân Bằng Năm Pháp Quyền Năng Tinh Thần. 
Vì vậy, các hành giả cần phải hội đủ phúc duyên với năm 

Pháp quyền năng nầy.  Hơn nữa, chúng cần phải được làm cho 
quân bình để cho các hành giả đạt được những Minh Sát Trí.  

Đức tin hoặc lòng tín thành cần phải được cân bằng với trí 
tuệ, tinh tấn với sự định thức.  Chánh Niệm thì không cần phải 



192      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

được cân bằng với bất luận Pháp quyền năng nào cả.  Càng có 
Chánh Niệm, thì càng tốt hơn nữa.  Nó là Pháp quyền năng tối 
quan trọng mà qua đó dắt dẫn bốn Pháp kia đến mục tiêu của 
chúng.  Thể theo bộ chú giải, thì chúng ta không bao giờ có thể 
nói rằng Niệm là quá mạnh hoặc là quá dũng mãnh bởi vì tốt 
nhất là có được chánh niệm từng mỗi khoảnh khắc.  Khi Chánh 
Niệm trở nên kiên định, đã được bền vững, không bị gián đoạn 
và liên tục, thì nó phát sinh sự định thức thâm niệm.  Khi sự định 
thức được thâm niệm, tuệ giác sẽ trải ra một cách thường nhiên 
và các hành giả sẽ có khả năng để chứng tri các quá trình về 
Thân và Tâm (Danh và Sắc).  

 
When yogis have some insight knowledge into the physical 

and mental processes, they know the only way which can lead 
them to the cessation of suffering is mindfulness meditation.  
Since they can judge this through their own experience, nobody 
can deceive them about the method or technique of meditation. 
So they have faith in the way they practice and do not believe in 
any other technique.  They themselves know it is the right way 
and, therefore, do not become credulous.  

Faith or confidence (Saddhā) must be balanced with 
knowledge or wisdom (Paññā), however.  If Saddhā (faith) 
strong and Paññā (wisdom) is weak, yogis may become gullible. 
We say they are gullible because they have faith without 
knowledge, wisdom or intelligence, and tend to believe easily 
any theory or doctrine. If yogis are gullible, they may fall into a 
false doctrine or theory, which leads them to the wrong path.  
Therefore, Saddhā must be in balance with Paññā, knowledge 
or wisdom. In this way, Saddhindriya and Paññindriya must be 
balance. 

Khi các hành giả có một vài tri thức tuệ giác trong các quá 
trình về tinh thần và thể chất, thì họ liễu tri phương thức duy 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     193   

 
 

nhất mà có thể dắt dẫn họ đến việc chấm dứt sự khổ đau là thiền 
định chánh niệm.  Vì họ có thể xét đoán được điều nầy thông 
qua sự trải nghiệm của chính họ, không ai có thể đánh lừa được 
họ về phương pháp hoặc kỹ thuật của thiền định.  Vì vậy họ có 
đức tin vào trong phương thức họ thực hành và không có tin vào 
bất luận kỹ thuật nào khác.  Chính tự họ liễu tri đó là phương 
thức chân chính và, do đó, không có trở nên nhẹ dạ cả tin được.  

Tuy nhiên, đức tin hoặc lòng tín thành (Tín) cần phải được 
cân bằng với tri thức hoặc trí tuệ (Tuệ).  Nếu như Tín (đức tin) 
mạnh mẽ và Tuệ (trí tuệ) thì yếu kém, các hành giả có thể trở 
nên cả tin.  Chúng ta nói họ là những người cả tin bởi vì họ có 
đức tin mà không có tri thức, trí tuệ hoặc sự thông minh, và có 
xu hướng để tin một cách dễ dàng vào bất kỳ lý thuyết hoặc học 
thuyết.  Nếu như các hành giả là cả tin, thì họ có thể rơi vào một 
học thuyết sai lầm hoặc một tà thuyết, mà dắt dẫn họ đến tà đạo.  
Do đó, Tín cần phải được cân bằng với Tuệ, tri thức hoặc trí tuệ.  
Trong phương thức nầy, Tín Quyền và Tấn Quyền cần phải 
được cân bằng.  

 
If Saddhā is weak and Paññā is powerful, yogis may 

analyze their experience in the course of meditation.  In this 
case, Paññā refers to intellectual and scriptural knowledge. 
“While experiencing a mental or physical process, yogis may 
analyze it, especially when they have a wide bookish or 
scriptural knowledge of the Dhamma. Some yogis want to 
display their knowledge of Buddhism or Dhamma, so they 
sometimes analyze their experience in their meditation and talk 
about something contrary to reality. And that analytical 
knowledge impedes their concentration.  Then their 
concentration will be broken or weakened.  They think about 
their knowledge and have a lot of thoughts which distract them. 



194      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Then it becomes a hindrance.  How can they concentrate their 
mind on the object ?  

Nếu như Tín yếu kém và Tuệ thì dũng mãnh, các hành giả 
có thể phân tích trải nghiệm của họ trong quá trình thiền định.  
Trong trường hợp nầy, Tuệ có liên quan tới tri thức trí lực và 
kinh điển. “Trong khi đang trải nghiệm một quá trình về tinh 
thần hoặc thể chất, các hành giả có thể phân tích nó, một cách 
đặc biệt khi họ có một tri thức quảng bác thuộc về sách vở hoặc 
thuộc về kinh điển Giáo Pháp.  Một vài hành giả mong muốn để 
phô trương tri thức của mình về Phật Giáo hoặc Giáo Pháp, vì 
vậy đôi khi họ phân tích trải nghiệm của mình trong thiền định 
và nói về một điều gì đó trái ngược với sự thực.  Và tri thức phân 
tích ấy cản trở sự định thức của họ.  Thế rồi sự định thức của họ 
sẽ bị ngắt quãng hoặc bị suy yếu đi.  Họ nghĩ suy về tri thức của 
mình và có rất nhiều những nghĩ suy mà làm phân tâm họ.  Bấy 
giờ nó trở thành một Pháp chướng ngại.  Làm thế nào họ có thể 
định thức tâm thức của mình vào đối tượng ?   

 
The true nature of mental and physical phenomena can 

only be realized by empirical knowledge, but not by logical 
reasoning or philosophical thinking or analyzing.  When a 
phenomenon is not rightly penetrated, comprehended or 
realized, yogis may have less faith or disbelief in the teachings 
as a result of their analytical knowledge of the Dhamma or 
experience.  Only with empirical knowledge of mind and matter 
can yogis attain enlightenment along with unshakable faith in 
the Triple Gem. 

If yogis believe in the Buddha or Dhamma, their wisdom 
or insight knowledge is in balance with firm faith (Saddhā).  
They can then proceed with their practice without any 
disturbance from analytical knowledge, reasoning or 
philosophical thinking.  According to the commentary on the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     195   

 
 

Visuddhimagga, faith must be in balance with Paññā 
(scriptural or intellectual knowledge) and vice versa.  

Chân thực tính của các hiện tượng về thể chất và tinh thần 
chỉ có thể được chứng tri bằng với tri thức thực nghiệm, không 
có thể do bởi việc lý luận duy lý hoặc không có việc nghĩ suy 
hoặc việc phân tích triết lý.  Khi một hiện tượng đã không được 
thẩm thấu, đã không được liễu tri hoặc đã không được chứng tri 
một cách chân chính, thì các hành giả có thể có ít đức tin hơn 
hoặc không tin vào những huấn từ là kết quả của tri thức phân 
tích về Giáo Pháp hoặc trải nghiệm của họ.  Chỉ với tri thức thực 
nghiệm vào tâm thức và thể chất các hành giả mới có thể đạt 
được sự giác ngộ cùng với đức tin bất khả thoái thất vào trong 
Tam Bảo.  

Nếu như các hành giả có niềm tin vào Đức Phật hoặc Giáo 
Pháp, trí tuệ hoặc tri thức tuệ giác của họ là cân bằng với đức tin 
kiên cố (Tín).  Họ có thể bấy giờ tiếp tục tiến hóa với việc thực 
hành của mình mà không có bất luận sự rối loạn nào từ ở nơi tri 
thức phân tích, sự nghĩ suy lý luận duy lý hoặc triết lý.  Thể theo 
bộ chú giải của Thanh Tịnh Đạo, thì đức tin cần phải được cân 
bằng với Tuệ (tri thức kinh điển hoặc trí lực) và ngược lại.   

 
When I first started mindfulness meditation, my purpose 

was to test the technique to see if it was right.  Before I began 
my practice, I went through two volumes of “Vipassanā 
Meditation” written by the Venerable Mahasi Sayadaw. At that 
time, I had not personally met the Venerable Sayadaw yet.  
However, the contemplation of the abdominal movement is very 
straightforward to those who have learned the meditation 
technique from the book.  I accepted the technique as true and 
correct because I knew that the abdominal movement is the air 
element (Vāyodhātu). The other three elements consisting of the 
fire element (Tejodhātu), water element (Āpodhātu) and earth 



196      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

element (Pathavīdhātu) are also included in the abdominal 
movement. As we can contemplate the four elements according 
to the Buddha’s teachings, this technique must be correct. 

Khi Sư mới khởi sự thiền định chánh niệm, mục đích của 
Sư đã là để thử nghiệm kỹ thuật để xem coi nếu như nó đã là 
chân chính.  Trước khi Sư đã bắt đầu việc thực hành của mình, 
Sư đã đọc hết hai tập về “Thiền Định Minh Sát Tuệ” được viết 
do bởi Ngài Đại Trưởng Lão Mahasi.  Vào thời điểm ấy, Sư đã 
vẫn chưa có được đích thân diện kiến Ngài Đại Trưởng Lão.  
Tuy nhiên, việc thẩm sát vào sự chuyển động ở phần bụng là rất 
trung thực đối với những ai đã có được học hỏi kỹ thuật thiền 
định từ ở nơi sách vở.  Sư đã tín thọ kỹ thuật là xác thực và đúng 
đắn bởi vì Sư đã biết rằng sự chuyển động ở phần bụng là tố chất 
không khí (Phong Giới).  Ba tố chất kia bao gồm tố chất lửa 
(Hỏa Giới), tố chất nước (Thủy Giới) và tố chất đất (Địa Giới) 
cũng được kể vào trong sự chuyển động ở phần bụng.  Một khi 
nương theo những huấn từ của Đức Phật chúng ta có thể thẩm 
sát được bốn tố chất, thì kỹ thuật nầy cần phải được đúng thực. 

 
Traditionally we tend to favor the method of meditation on 

respiration or breathing meditation (Ānāpāna sati).  I practiced 
Ānāpāna sati in my days as a novice when I was 17 to 24 years 
old.  Though I now hold that the Mahasi Sayadaw’s technique is 
correct, I could not accept it as satisfactory then because I was 
clinging to the traditional meyhod of mindfulness of respiration.  
That was why I wanted to test the Mahasi Sayadaw’s technique, 
which begins with the contemplation of the abdominal 
movement.  Although I went to the Mahasi Meditation Center 
and began to practice the technique, I did it with much doubt.  
That was in 1953 when I spent my rainy season (Vassa) there 
for four months doing an intensive course of meditation.  At that 
time, I was a lecturer at a Buddhist University in Mandalay.  I 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     197   

 
 

practiced under Venerable U Nandavaṃsa.  He told me: “U 
Janaka, you have gone through higher examination and you are 
now a lecturer in the University.  You must put aside your 
knowledge of the Dhamma from books if you want to achieve 
something out of this meditation.”  

Theo truyền thống chúng ta có xu hướng để ủng hộ phương 
pháp thiền định về sự điều tức hay là việc hít thở (Sổ Tức Niệm).  
Sư đã thực hành Sổ Tức Niệm trong những ngày còn là một Sa 
Di khi Sư đã là 17 đến 24 tuổi thọ.  Mặc dù hiện giờ Sư tin rằng 
kỹ thuật của Ngài Đại Trưởng Lão Mahasi là đúng thực, thế mà 
Sư không thể nào tín thọ được nó vì sự duyệt ý bởi vì Sư đã dính 
mắc vào phương pháp cổ truyền về chánh niệm vào sự điều tức.  
Đó là lý do tại sao Sư đã mong muốn để được thử nghiệm kỹ 
thuật của Ngài Đại Trưởng Lão Mahasi, mà được bắt đầu với sự 
thẩm sát vào sự chuyển động ở phần bụng.  Mặc dù Sư đã đi đến 
Trung Tâm Thiền Viện Mahasi và đã bắt đầu để thực hành kỹ 
thuật, Sư đã làm điều đó với nhiều nghi vấn.  Đó đã là vào năm 
1953 khi Sư đã trải qua mùa mưa của mình (An Cư Kiết Vũ) ở 
nơi đó trong bốn tháng để được thực hiện một khóa thiền định 
chuyên sâu.  Vào thời gian ấy, Sư đã là một giãng viên tại Đại 
Học Đường Phật Giáo ở thành phố Mandalay.  Sư đã thực hành 
theo Ngài Trưởng Lão Nandavaṃsa.  Ngài ấy đã nói với Sư: 
“Nầy Ông Janaka, ông đã trải qua những cuộc khảo thí cao cấp 
hơn và hiện giờ ông đã là một giãng viên tại Đại Học Đường. 
Ông cần phải đặt tri thức về Giáo Pháp từ những sách vở của 
mình sang một bên nếu như ông muốn để thành đạt điều gì đó 
do từ thiền định nầy.”        

 
Having accepted his advice, I put aside my knowledge and 

practiced.  As such, my faith was in balance with my wisdom 
because I did not analyze the experience or the technique based 



198      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

on my preconceptions or the knowledge that I had learned from 
books.  

That’s why I ask yogis to keep aside all thoughts, all 
analytical knowledge, preconceived ideas, philosophical 
thinking, and logical reasoning while they are engaged in 
meditation so that there will not be hindrances to their progress. 
So wisdom or knowledge (Paññā) must be balanced with faith 
(Saddhā).  Because of faith, yogis come to practice.  So these 
preconceived ideas or knowledge must be kept aside as long as 
they are engaged in this mindfulness meditation.  

Khi đã tín thọ lời khuyên của Ngài ấy, Sư đặt tri thức của 
mình sang một bên và đã thực hành.  Như thế, đức tin của mình 
cân bằng với trí tuệ của mình bởi vì Sư đã không có phân tích 
trải nghiệm hoặc kỹ thuật đã được dựa trên những thành kiến 
của mình hoặc tri thức mà Sư đã được học hỏi từ những sách vở.  

Đó là lý do tại sao Sư đã yêu cầu các hành giả để sang một 
bên tất cả những nghĩ suy, tất cả tri thức phân tích, những dự 
kiến hình thành ý tưởng, việc nghĩ suy triết lý và việc lý luận 
duy lý trong khi họ đã đang tham dự vào thiền định nhằm để cho 
họ sẽ không có bị cản trở đến việc tiến hóa của mình.  Vì vậy, 
những dự kiến hình thành ý tưởng hoặc tri thức cần phải được 
để sang một bên với điều kiện là họ đã tham dự vào thiền định 
chánh niệm nầy.   

 
Samādhi (concentration) and Viriya (effort) must be in 

balance. The commentary says that if effort is stronger or more 
powerful than concentration, yogis’ mind will become restless 
(Uddhacca).  As a result, they cannot concentrate well on the 
object of meditation.  In the beginning of the practice, yogis’ 
concentration is usually weak and, therefore, their mind often 
wanders.  So, they should follow the mind and watch it as it is.  
If they are too anxious to achieve insight, they may put too much 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     199   

 
 

effort in their noting.  Excessive effort causes the mind to become 
restless.  As a result, they become unhappy with their practice.  
So effort must be kept in balance with concentration.  To do this, 
they must reduce their effort, keep their mind calm and stable, 
and steadily note whatever arises in their mind and body.  Then 
their mind gradually becomes concentrated and its level of 
concentration increases. 

Định (sự định thức) và Tấn (sự nỗ lực) cần phải được cân 
bằng.  Bộ chú giải nói rằng nếu như sự nỗ lực mạnh mẽ hơn hoặc 
dũng mãnh hơn sự định thức, thì tâm thức của các hành giả sẽ 
trở nên phóng dật (Trạo Cử).  Kết quả là, họ không thể nào định 
thức tốt vào đối tượng của thiền định.  Vào giai đoạn bắt đầu của 
việc thực hành, sự định thức của các hành giả thì thường là yếu 
kém và, do đó, tâm thức của họ thường là đi hoang du.  Vì vậy, 
họ nên dõi theo tâm thức và chú mục vào nó khi nó đang là.  Nếu 
như họ đã quá nóng lòng để thành đạt tuệ giác, họ có thể gia 
công nỗ lực quá nhiều trong việc chú niệm của mình.  Sự nỗ lực 
quá mức làm cho tâm thức trở nên phóng dật.  Kết quả là, họ trở 
nên bất an với việc thực hành của mình.  Vì vậy, sự nỗ lực cần 
phải giữ được cân bằng với sự định thức.  Để làm được điều nầy, 
họ cần phải giảm bớt sự nỗ lực lại, giữ tâm thức của mình an 
tịnh và ổn định, và chú niệm một cách kiên định bất luận điều 
chi mà khởi sinh ở trong tâm thức và thể chất của mình.  Thế rồi 
tâm thức của họ dần dần trở nên được định mục và mức độ sự 
định thức của nó tăng trưởng lên.  

 
When yogis have practiced meditation for two or three 

weeks, their concentration becomes very deep and strong.  Their 
noting mind notes the object by itself, automatically and 
effortlessly.  Then the effort or energy decreases gradually.  Due 
to insufficient effort, the noting mind will gradually become dull 
and heavy and yogis get into sloth and torpor.  Regarding this 



200      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

situation, the commentary says that if concentration is too 
strong  and effort is too weak, the concentration leads to sloth 
and torpor or sleepiness (Thīna – Middha).  To correct it, yogis 
must make some more effort in their noting.  

If the passive posture of sitting makes the mind of some 
yogis become more dull due to concentration exceeding effort, 
they should practice walking meditation longer than sitting to 
keep concentration in balance with effort.  However, only a very 
few yogis fall into this situation. So concentration must be kept 
in balance with effort to have a good practice.  

Khi các hành giả đã thực hành trong hai hoặc ba tuần lễ, 
sự định thức của họ trở nên hết sức thâm niệm và mạnh mẽ.  Tâm 
đang chú niệm chính tự nó chú niệm đối tượng một cách tự động 
và không có khó khăn gì.  Thế rồi sự nỗ lực hoặc năng lực giảm 
bớt dần dần.  Do sự nỗ lực không đủ mức, tâm đang chú niệm 
dần dần sẽ trở nên trì độn và nặng nề và các hành giả rơi vào sự 
giải đãi và thụy miên.  Về tình huống nầy, bộ chú giải nói rằng 
nếu như sự định thức là quá mạnh mẽ và sự nỗ lực thì quá yếu 
kém, sự định thức dắt dẫn đến sự giải đãi và thụy miên hoặc sự 
buồn ngủ (Hôn – Thùy).  Để chỉnh lý điều ấy, các hành giả cần 
phải nỗ lực nhiều hơn nữa trong việc chú niệm của mình.  

Nếu như tư thế bất động của tọa hành làm cho tâm thức 
của một vài hành giả trở nên thêm trì độn hơn do sự định thức 
đang vượt trội hơn sự nỗ lực, thì họ nên thực hành thiền bộ hành 
lâu hơn tọa hành để giữ sự định thức được cân bằng với sự nỗ 
lực.  Tuy nhiên, chỉ có rất ít hành giả ở trong tình huống nầy.  Vì 
vậy, sự định thức cần phải được giữ cân bằng với sự nỗ lực để 
có được một việc thực hành tốt đẹp.  

 
The Five Factors For Successful Practice 

(Padhaniyaṅga). 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     201   

 
 

According to the Buddha, in order for yogis to be 
successful in their insight meditation practice, they must have 
the following five factors (Padhaniyaṅga): 

Năm Yếu Tố Cho Thành Tựu Việc Thực Hành  
(Cần Miễn Chi Phần). 

Thể theo Đức Phật, nhằm để cho các hành giả được thành 
tựu trong việc thực hành thiền định tuệ giác của mình, thì họ cần 
phải có năm yêu tố sau đây (Cần Miễn Chi Phần):  

 
1. The first one is faith (Saddhā). Yogis must have a firm 

and strong faith in the Triple Gem including the Buddha, 
Dhamma and Saṅgha, especially in the Dhamma which 
includes the technique of meditation they are practicing.  

1. Điều thứ nhất là đức tin (Tín).  Các hành giả cần phải 
có một đức tin kiên cố và mạnh mẽ vào Tam Bảo bao gồm Đức 
Phật, Giáo Pháp và Tăng Đoàn, một cách đặc biệt là trong Giáo 
Pháp bao gồm kỹ thuật của thiền định mà họ đang thực hành.  

 
2. The second one is good health (Appābādho). Yogis are 

considered healthy both mentally and physically to the extent 
that they can observe the mental and physical process. If they 
suffer from headaches, dizziness or stomach trouble, it does not 
mean they are not healthy. As long as they can tolerate food and 
can observe phenomena occurring at the present moment, they 
are considered healthy. The food they take must be digestible 
(i.e. food which does not cause stomach disorders) because if 
they suffer form indigestion, they will not be able to practice very 
well.  

2. Điều thứ hai là sức khỏe tốt (Hảo Cường Tráng).  Các 
hành giả được xem là khỏe mạnh ở cả hai – tinh thần và thể chất 
– đến mức độ mà họ có thể quan sát quá trình về tinh thần và thể 
chất.  Nếu như họ đau khổ từ những cơn đau đầu, sự chóng mặt 



202      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

hoặc đau dạ dày, điều đó không có nghĩa là họ không được khỏe 
mạnh.  Miễn là họ có khả năng chịu đựng được thực phẩm và có 
thể quan sát các hiện tượng đang hiện bày ở ngay khoảnh khắc 
hiện tại, thì họ đã được xem là khỏe mạnh.  Thực phẩm họ thọ 
dụng cần phải được dễ tiêu hóa (tức là thực phẩm mà không gây 
ra những chứng rối loạn dạ dày) bởi vì nếu như họ đau khổ từ 
chứng khó tiêu hóa, thì họ sẽ không có khả năng để thực hành 
hết sức tốt đẹp được.   

 
 3. The third one is honesty (Avisaṇvādanatā). Yogis must 

be honest (asaṭha) and straightforward. They must not tell lies 
about their experience to their teacher. They must be frank, open 
and straightforward regarding their meditational experience.  

 3. Điều thứ ba là sự trung thực (Chân Chính).  Các hành 
giả cần phải thành thật (Chân Thật) và trung thực.  Họ không 
được vọng ngữ về trải nghiệm của mình với vị giáo thọ của 
mình.  Họ cần phải thẳng thắn, cởi mở và trung thực về việc thực 
hành thiền định của mình.   

 
 4. The fourth one effort (Viriya). It is not ordinary energy 

but unwavering, strong and firm energy (Padhāna). When the 
Buddha explained strenuous effort, the Buddha used three 
words which should be remembered. One word is Parakkama, 
ever increasing effort. The other word is dahla viriya which 
means firm effort. And the last one is anikkhita dhuro. 
Anikkhita means not to put down, dhuro means task or 
responsibility. Yogis have responsibility to proceed with their 
practice until they attain Arahantship. Yogis must have this 
mental faculty while striving for emancipation. They should 
never let their effort decrease, but should be perpetually 
improving or increasing it. When Viriya or Padhāna is 
increasing, mindfulness will become continuous, constant and 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     203   

 
 

uninterrupted. As a result, concentration will become deep and 
strong. Insight will become sharp and penetrative, resulting in 
a clear comprehension of the true nature of the mental and 
physical processes.  

 4. Điều thứ tư là sự nỗ lực (Tấn).  Nó không là năng lực 
thông thường mà trái lại là năng lực kiên cố, mạnh mẽ và không 
lay chuyển.  Khi Đức Phật đã giải thích sự nỗ lực ngoan cường, 
Đức Phật đã sử dụng ba từ ngữ mà nên được ghi nhớ.  Một từ 
ngữ là Cần Phẫn, mãi mãi tăng trưởng sự nỗ lực.  Từ ngữ khác 
là Cần Chuyên mà có nghĩa là sự nỗ lực kiên cố.  Và từ ngữ 
cuối cùng là Cần Cù.  Bất Hạ Công Phu có nghĩa là không đặt 
xuống, Tác Vụ có nghĩa là nhiệm vụ hoặc trách nhiệm.  Các 
hành giả phải có trách nhiệm để được tiếp tục tiến hóa với việc 
thực hành của mình cho đến khi họ đạt được Quả vị Vô Sinh.  
Các hành giả cần phải có yếu tố tinh thần nầy trong khi đang 
phấn đấu cho sự giải thoát.  Họ sẽ không bao giờ để sự nỗ lực 
của mình sụt giảm xuống, mà trái lại nên không ngừng cải thiện 
hoặc tăng trưởng nó.  Khi Tinh Tấn hoặc Cần Miễn đang được 
tăng trưởng, thì Chánh Niệm sẽ trở nên liên tục, kiên định và 
không bị gián đoạn.  Kết quả là, sự định thức sẽ trở nên thâm 
niệm và mạnh mẽ.  Tuệ giác sẽ trở nên tinh xảo và thẩm thấu, 
dẫn tới kết quả là một sự liễu tri rõ ràng vào chân thực tính của 
các quá trình về tinh thần và thể chất.   

 
5. The fifth one is wisdom (Paññā).  It does not mean 

ordinary knowledge but the insight knowledge of the arising and 
passing away of mental (Nāma) and physical (Rūpa) 
phenomena. In other words, it is the fourth stage of insight 
knowledge (Udayabbaya ñāṇa).  The first stage is knowledge of 
the difference between mentality and physicality (Nāmarūpa 
pariccheda ñāṇa). The second stage is knowledge of Causality 
or knowledge of the law of Cause and Effect (Paccayapariggaha 



204      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

ñāṇa). The third is knowledge is comprehension (Sammasana 
ñāṇa).  Knowledge of comprehension means knowledge which 
penetrates and comprehends all the three characteristics of 
mental and physical processes, namely, impermanence 
(Anicca), unsatisfactoriness (Dukkha) and non self (Anattā).  
The fourth stage is Udayabbaya ñāṇa knowledge of arising and 
passing away of mental and physical phenomena.  So the 
Buddha said that Paññā here refers to that fourth stage of 
insight knowledge, which penetrates into the appearance and 
disappearance of mentality and physicality. Yogis are expected 
to possess this knowledge. In the beginning, they may not 
possess this insight knowledge of arising and passing away but 
they must strive with strong and firm effort (Padhāna).  If yogis 
possess this insight knowledge and continue to put strong effort 
in the practice, they are sure to make progress until they attain 
at least the first Path Knowledge, Sotapattimagga ñāṇa.  That 
is why the Buddha said that yogis must possess the fourth stage 
of insight knowledge, which realizes the appearance and 
disappearance of mental and physical phenomena.  

5. Điều thứ năm là trí tuệ (Tuệ).  Nó không có nghĩa là tri 
thức thông thường mà trái lại là tri thức tuệ giác vào sự đang 
khởi sinh và đang diệt vong của các hiện tượng về tinh thần 
(Danh) và thể chất (Sắc).  Nói cách khác, đó là giai đoạn thứ tư 
của tri thức tuệ giác (Sinh Diệt Trí).  Giai đoạn thứ nhất là tri 
thức vào sự khác biệt giữa năng lực tinh thần và đặc tính thể chất 
(Danh Sắc Phân Biệt Trí).  Giai đoạn thứ hai là tri thức về Quan 
Hệ Nhân Quả hoặc tri thức về định luật Tác Nhân và Hệ Quả 
(Duyên Sinh Thủ Chấp Trí).  Giai đoạn thứ ba là tri thức về sự 
liễu tri (Quán Trạch Trí).  Tri thức về sự liễu tri có nghĩa là tri 
thức mà thẩm thấu và liễu tri tất cả ba đặc tướng của các quá 
trình về tinh thần và thể chất, đó là, sự không thường tồn (Vô 
Thường), sự bất duyệt ý (Khổ Đau) và không tự ngã (Vô Ngã).  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     205   

 
 

Giai đoạn thứ tư là Sinh Diệt Trí tri thức về sự đang khởi sinh 
và sự đang diệt vong của các hiện tượng về tinh thần và thể chất.  
Vì vậy, Đức Phật đã nói rằng Tuệ ở đây đề cập đến giai đoạn 
thứ tư ấy của tri thức tuệ giác, mà thẩm thấu vào sự xuất hiện và 
sự biến mất của năng lực tinh thần và đặc tính thể chất.  Các 
hành giả đã kỳ vọng để sở hữu tri thức nầy.  Vào giai đoạn bắt 
đầu, họ có thể không có sở hữu tri thức tuệ giác về sự đang khởi 
sinh và sự đang diệt vong nầy, nhưng họ cần phải phấn đấu với 
sự nỗ lực mạnh mẽ và kiên cố (Cần Miễn).  Nếu như các hành 
giả sở hữu tri thức tuệ giác nầy và tiếp tục gia công nỗ lực mạnh 
mẽ trong việc thực hành, thì họ chắc chắn để được tiến hóa cho 
đến khi họ đạt được ít nhất Tri Thức Sơ Đạo (Thất Lai Đạo 
Trí).  Đó là lý do tại sao Đức Phật đã nói rằng các hành giả cần 
phải sở hữu giai đoạn thứ tư của tri thức tuệ giác, chính là chứng 
tri sự xuất hiện và sự biến mất của các hiện tượng về tinh thần 
và thể chất.   

 
So these are the five requirements yogis must meet. When 

yogis have attained the first stage of enlightenment 
(Sotapattimagga ñāṇa), they uproot both the concept of a soul 
or a self or personality or individuality (Sakkāya diṭṭhi) and 
doubt about the Triple Gem (Vicikicchā). Before this 
attainment, if yogis gain the first stage of insight distinguishing 
between the mental and physical phenomena and realizing the 
specific characteristics of mental and physical phenomena, they 
can destroy Sakkāya diṭṭhi or Atta diṭṭhi only at that time.  
However, when they are not experiencing this insight, Sakkāya 
diṭṭhi or Atta diṭṭhi will come back to him, although not strongly. 
Sakkāya diṭṭhi or Atta diṭṭhi is only uprooted by the first stage 
of enlightenment, Sotapattimagga ñāṇa.  

Vì vậy, đây là năm điều kiện thiết yếu mà các hành giả cần 
phải đáp ứng.  Khi các hành giả đã thành đạt được giai đoạn thứ 



206      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

nhất của sự giác ngộ (Thất Lai Đạo Trí), họ nhổ bật gốc rễ cả 
hai khái niệm về một linh hồn hoặc một tự ngã hoặc nhân tính 
hoặc cá tính (Hữu Thân Kiến) và sự nghi ngờ vào Tam Bảo 
(Hoài Nghi).  Trước sự thành đạt nầy, nếu như các hành giả đạt 
được giai đoạn thứ nhất của tuệ giác phân biệt giữa các hiện 
tượng về tinh thần và thể chất và việc chứng tri những đặc tướng 
của các hiện tượng về tinh thần và thể chất, thì họ chỉ có thể tại 
thời điểm ấy hủy diệt được Hữu Thân Kiến hoặc Ngã Kiến.  
Tuy nhiên, khi họ không có trải nghiệm về tuệ giác nầy, thì Hữu 
Thân Kiến hoặc Ngã Kiến sẽ quay trở lại với vị ấy, mặc dù 
không có mạnh mẽ.  Hữu Thân Kiến hoặc Ngã Kiến chỉ được 
nhổ bật gốc rễ bởi qua giai đoạn thứ nhất của sự giác ngộ, Thất 
Lai Đạo Trí.  

 
Seven Stages Of Purification. 

Attributed To Their Corresponding  
(Vipassanā Insights). 

The practice of meditation to develop Vipassanā insights 
in accordance with the discourse of Mahā Satipaṭṭhāna Sutta 
is the only way for the purification of mind leading to the 
cessation of suffering, Nibbāna. In other words, to attain 
enlightenment, yogis must go through the following seven stages 
of purification (Visuddhi): 

1. Purification of moral conduct (Sīla visuddhi). 
2. Purification of mind (Citta visuddhi). 
3. Purification of view (Diṭṭhi visuddhi). 
4. Purification by overcoming doubt (Kaṅkhāvitaraṇa 

visuddhi). 
5. Purification of knowledge of Path and Non Path 

(Maggāmagga ñāṇa dassana visuddhi). 
6. Purification of knowledge and vision of the course of 

practice (Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi). 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     207   

 
 

7. Purification of knowledge and vision (Ñāṇa dassana 
visuddhi). 

Bẩy Giai Đoạn Của Sự Thanh Lọc. 

Được quy vào thuộc tính Pháp tương ứng với chúng 
(Những Minh Sát Trí). 

Việc thực hành thiền định để phát triển những Minh Sát 
Trí nương theo bài Pháp Thoại của bài Kinh Đại Niệm Xứ là 
phương thức duy nhất để cho sự thanh lọc tâm thức dắt dẫn đến 
việc chấm dứt của sự khổ đau, Níp Bàn.  Nói cách khác, để đạt 
được sự giác ngộ, các hành giả cần phải trải qua bẩy giai đoạn 
của sự thanh lọc (Thanh Tịnh) sau đây:  

1. Sự thanh lọc về giới đức (Giới Thanh Tịnh). 
2. Sự thanh lọc về tâm thức (Tâm Thanh Tịnh). 
3. Sự thanh lọc về quan kiến (Kiến Thanh Tịnh). 
4. Sự thanh lọc bằng cách vượt qua được sự nghi ngờ (Đoạn 

Nghi Thanh Tịnh). 
5. Sự thanh lọc về tri thức Chính Đạo và Phi Đạo (Đạo Phi 

Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh).  
6. Sự thanh lọc về Tri Thức và Kiến Thị vào Quá Trình Thực 

Hành (Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh). 
7. Sự thanh lọc về Tri Thức và Kiến Thị (Tri Kiến Thanh 

Tịnh). 
 

First Stage: The Purification Of Moral Conduct  
(Sīla visuddhi). 

In order for yogis to develop Vipassanā insights until the 
attainment of Nibbāna, first of all, they need to purify their 
morality (Sīla) which is the basic requirement. To do that, they 
must fully observe certain precepts. This is the Purification of 
Moral Conduct (Sīla visuddhi), the first stage of purification.  

Yogis have to observe at least five precepts if not eight so 
that they can attain purification of  Sīla. The third of the five 



208      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

precepts is abstention from sexual misconduct, whereas the third 
of the eight precepts is abstention from all kinds of sexual 
contact. If yogis do not abstain from sexual contact, their minds 
will be defiled by the hindrance of sense desire (Kamacchanda 
nīvaraṇa). Only when the mind is purified from all hindrances, 
can yogis realize mental and physical phenomena in their true 
nature. 

Of course, it is better if yogis can observe the eight 
precepts. Without precepts, they may have desires for taste of 
food, visible things, audible things, odors and tangible things, 
five kinds of sense desire (Kammacchanda).  By observing eight 
precepts, one can purify one’s deeds and speech, which is 
purification of moral conduct (Sīla visuddhi).  When moral 
conduct is purified, the mind is also purified to some extent. 

Giai Đoạn Thứ Nhất: Sự Thanh Lọc Về Giới Đức 
(Giới Thanh Tịnh). 

Nhằm để cho các hành giả phát triển những Minh Sát Trí 
cho đến khi việc thành đạt Níp Bàn, thì trước hơn hết, họ cần 
phải thanh lọc đức hạnh của mình (Giới Luật) đó là điều kiện 
thiết yếu cơ bản.  Để làm được điều ấy, họ cần phải thọ trì một 
cách đầy đủ các điều học giới nhất định.  Đây là Sự Thanh Lọc 
về Giới Đức (Giới Thanh Tịnh), giai đoạn thứ nhất của sự thanh 
lọc.  

Các hành giả phải thọ trì ít nhất năm điều học giới nếu 
không là tám nhằm để cho họ có thể đạt được sự thanh lọc về 
Giới Luật.  Điều thứ ba của năm điều học giới là việc tránh xa 
sự tính dục tà hạnh, trong khi đó điều thứ ba của tám điều học 
giới là việc tránh xa bất luận thể loại nào về sự quan hệ tính dục.  
Nếu như các hành giả không tránh xa khỏi quan hệ tính dục, thì 
tâm thức của họ sẽ bị uế nhiễm do bởi Pháp chướng ngại ham 
muốn dục vọng (Tham Dục Triền Cái).  Chỉ khi nào tâm thức 
đã trở nên tinh khiết khỏi tất cả các Pháp chướng ngại, thì các 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     209   

 
 

hành giả mới có thể chứng tri được chân thực tính của các hiện 
tượng về tinh thần và thể chất.   

Lẽ tất nhiên, quả là tốt hơn nếu như các hành giả có thể thọ 
trì được tám điều học giới. Nếu không có những điều học giới, 
thì họ có thể có dục tầm cầu cảnh vị về thực phẩm (cảnh vị), 
những cảnh hình sắc (cảnh sắc), các cảnh thinh âm (cảnh thinh), 
các cảnh mùi hơi (cảnh khí) và những cảnh xúc chạm (cảnh xúc), 
năm thể loại của dục trần (Tham Dục).  Bằng với việc được thọ 
trì tám điều học giới, người ta có thể thanh lọc những tác hành 
và các ngôn từ của mình, mà đấy chính là sự thanh lọc về giới 
đức (Giới Thanh Tịnh).  Khi giới đức đã trở nên tinh khiết, thì 
tâm thức cũng đã trở nên tinh khiết đến một vài mức độ.    
   

When Venerable Uttiya, one of the disciples of the Buddha 
was sick in bed, the Buddha visited him and asked about his 
health. Venerable Uttiya told the Buddha about his sickness: 
“Venerable Sir, my sickness is not decreasing but increasing. I 
do not know whether I can or cannot live out today or tomorrow.  
So I want to meditate to destroy all kinds of defilements at the 
fourth stage of enlightenment, Arahantship, before I die. Please 
give a short instruction which will enable me to develop my 
meditation to attain Arahantship.”  

Then the Buddha said: “Uttiya, you should cleanse the 
beginning.  If the beginning is purified, then you will be all right, 
i.e. able to attain Aranhantship. What is the beginning ? Herein, 
the beginning is to purify moral conduct or Sīla and right view 
(Samma diṭṭhi). Right view means the acceptance of and belief 
in the Law of Cause and Effect or the Law of Kamma. Uttiya, 
you should cleanse your moral conduct and right view. Then, 
based on the purified moral conduct or Sīla, you should develop 
the Four Foundations of Mindfulness. Practicing thus, you will 
attain the cessation of suffering.” 



210      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

The Omniscient Buddha lays stress on the purification of 
Sīla or moral conduct because it is the basic requirement for 
progress in concentration as well as insight. After moral 
conduct is purified, if yogis cultivate mindfulness, they can 
concentrate on any object of the mental and physical processes. 

So purity of moral conduct is a prerequisite for yogis to 
make progress. It is very conducive to attain deep concentration 
in meditation when morality is purified.  So yogis should start 
their meditation based on purification of morality, Sīla 
visuddhi.  

Khi Trưởng Lão Uttiya, một trong những môn đồ của Đức 
Phật đã nằm bệnh ở trên giường, Đức Phật đã đến thăm Ngài và 
đã vấn hỏi về sức khỏe của Ngài.  Trưởng Lão Uttiya đã tác 
bạch Đức Phật về bệnh tình của mình: “Kính bạch Ngài, bệnh 
tình của con đã không có thuyên giảm mà trái lại đang tăng 
trưởng.  Con không biết liệu con có thể hay là không có thể sống 
qua được hôm nay hoặc là ngày mai.  Vì vậy, con mong muốn 
để hành thiền nhằm để hủy diệt tất cả các thể loại của những 
Pháp uế nhiễm ở giai đoạn thứ tư của sự giác ngộ, Quả vị Vô 
Sinh.  Kính xin khải truyền một huấn thị ngắn gọn mà sẽ có thể 
làm cho con phát triển việc thiền định để đạt được Quả vị Vô 
Sinh.”  

Thế rồi Đức Phật đã nói: “Nầy Uttiya, con nên làm cho 
tinh khiết phần ban đầu.  Nếu phần ban đầu đã trở nên tinh khiết, 
bấy giờ con sẽ được ổn hết cả; tức là có khả năng để đạt được 
Quả vị Vô Sinh.  Phần ban đầu là chi ?  Ở đây, phần ban đầu là 
thanh lọc giới đức hoặc Giới Luật và kiến giải chân chính 
(Chánh Kiến).  Kiến giải chân chính có nghĩa là sự tín thọ vào 
định luật Tác Nhân và Hệ Quả hoặc định luật của Nghiệp Báo.  
Nầy Uttiya, con nên làm cho tinh khiết giới đức và kiến giải 
chân chính của con. Rồi thì, dựa trên giới đức hoặc Giới Luật 
đã trở nên tinh khiết, con nên phát triển Bốn Nền Tảng của 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     211   

 
 

Chánh Niệm.  Có được thực hành như thế, con sẽ đạt được việc 
chấm dứt của sự khổ đau.”  

Đức Phật Toàn Giác nhấn mạnh vào việc thanh lọc Giới 
Luật hoặc giới đức bởi vì nó là điều kiện thiết yếu cơ bản để 
tiến hóa trong sự định thức cũng như tuệ giác.  Sau khi giới đức 
đã trở nên tinh khiết, nếu như các hành giả tu dưỡng Chánh 
Niệm, thì họ có thể định thức vào bất luận đối tượng nào của các 
quá trình về tinh thần và thể chất.   

Vì vậy, sự thuần khiết của giới đức là điều kiện tiên quyết 
để cho các hành giả được tiến hóa.  Nó rất hữu ích để đạt được 
sự định thức thâm niệm ở trong thiền định khi đức hạnh đã trở 
nên tinh khiết.  Vì vậy các hành giả nên bắt đầu việc thiền định 
của mình đã được dựa trên sự thanh lọc về đức hạnh, Giới 
Thanh Tịnh.  

 
Second Stage: The Purification Of Mind  

(Citta visuddhi). 
The second stage of purification is Purification of Mind 

(Citta visuddhi). If yogis want to attain insight knowledge, the 
mind must be purified from all defilements. It literally refers to 
Jhāna or its neighborhood concentration.  In the case of pure 
Vipassanā, however, the equivalent concentration is developed 
by observing mental and physical phenomena moment by 
moment. When the mind is well concentrated on any mental or 
physical phenomena, it is free from all hindrances. This is 
known as purification of mind, Citta visuddhi. With this 
purification, the mind can penetrate into the mental and physical 
processes (Nāma and Rūpa) to realize their true nature. 

Giai Đoạn Thứ Hai: Sự Thanh Lọc Về Tâm Thức 
(Tâm Thanh Tịnh). 

Giai đoạn thứ hai của sự thanh lọc là Sự Thanh Lọc về Tâm 
Thức (Tâm Thanh Tịnh).  Nếu như các hành giả mong muốn 



212      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

để đạt được tri thức tuệ giác, thì tâm thức cần phải được trở nên 
tinh khiết khỏi tất cả các Pháp uế nhiễm.  Rõ ràng là đề cập đến 
Nhập Thiền Định hoặc sự định thức cận lân của nó.  Trong 
trường hợp của Minh Sát Tuệ thuần khiết, tuy nhiên, sự định 
thức tương đương đã được phát triển bằng với việc quan sát các 
hiện tượng về tinh thần và thể chất từng mỗi khoảnh khắc.  Khi 
tâm thức đã được định mục tốt vào bất luận hiện tượng nào về 
tinh thần hoặc thể chất, thì nó được thoát khỏi tất cả các Pháp 
chướng ngại.  Điều nầy đã được biết đến là sự thanh lọc về tâm 
thức, Tâm Thanh Tịnh.  Với sự thanh lọc nầy, tâm thức có thể 
thẩm thấu vào trong các quá trình về tinh thần và thể chất (Danh 
và Sắc) để chứng tri chân thực tính của chúng.     

 
Third Stage: The Purification Of View (Diṭṭhi visuddhi). 

Attributed to the First Insight. 
 The third stage of purification is Purification of View 

(Diṭṭhi visuddhi). When yogis penetrate into the true nature of 
mental and physical phenomena, they do not take them to be a 
person or a being, a soul or a self.  Then they take purified their 
view, or have attained Purification of View (Diṭṭhi visuddhi). 
This purification of view is attributed to the first insight, the 
insight into the discernment of mental and physical phenomena 
(Nāmarūpa pariccheda ñāṇa). 

Giai Đoạn Thứ Ba: Sự Thanh Lọc Về Quan Kiến 
(Kiến Thanh Tịnh). 

Được quy vào thuộc tính Tuệ Giác Thứ Nhất. 
Giai đoạn thứ ba của sự thanh lọc là Sự Thanh Lọc về Quan 

Kiến (Kiến Thanh Tịnh).  Khi các hành giả thẩm thấu vào trong 
chân thực tính của các hiện tượng về tinh thần và thể chất, thì họ 
không còn xem chúng là một con người hoặc một hữu tình, một 
linh hồn hoặc một tự ngã.  Bấy giờ họ đã thanh lọc được quan 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     213   

 
 

kiến của mình, hoặc đã thành đạt được Sự Thanh Lọc về Quan 
Kiến (Kiến Thanh Tịnh).  Sự thanh lọc về quan kiến nầy đã 
được quy vào thuộc tính tuệ giác thứ nhất, tuệ giác vào sự phân 
biệt các hiện tượng về tinh thần và thể chất (Danh Sắc Phân 
Biệt Trí). 

 
The First Insight: Insight Into The Discernment Of 

Mental And Physical Phenomena  
(Nāmarūpa pariccheda ñāṇa). 

When yogis experience the specific characteristics of body 
and mind (mental and physical phenomena), it means that they 
realize Nāma and Rūpa. If they experience hardness and 
softness of the body without being conscious of the bodily form, 
they realize the specific characteristics of the earth element 
(Pathavīdhātu). This is the Insight Knowledge of Discernment 
Mental and Physical Phenomena (Nāmarūpa pariccheda 
ñāṇa). Then, they do not identify hardness or softness with a 
person, a being, a self or a soul but just a natural process of 
physical phenomena. Thus, they purify their view by removing 
the wrong idea of a person, a being, a self or a soul (Sakkāya 
diṭṭhi or Atta diṭṭhi) regarding this hardness or softness. So 
yogis no longer have wrong view. They then attain Purification 
of View, Diṭṭhi visuddhi. 

Sometimes they experience the process of the rising 
movement and the mind that notes it.  They realize only these 
dual processes of mental and physical phenomena.  Apart from 
this pair of subject and object, the noting mind and the physical 
object, they do not see anything everlasting that is called soul or 
self.  Hence they remove the wrong view of a person, a being, a 
self or a soul. This is also the Purification of View (Diṭṭhi 
visuddhi). 



214      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Tuệ Giác Thứ Nhất: Tuệ Giác Về Việc Phân Biệt Các 
Hiện Tượng Thuộc Tinh Thần Và Thể Chất  

(Danh Sắc Phân Biệt Trí). 
Khi các hành giả trải nghiệm những Biệt Tướng của cơ thể 

và tâm thức (các hiện tượng về tinh thần và thể chất), điều đó có 
nghĩa là họ chứng tri Danh và Sắc.  Nếu như họ trải nghiệm độ 
cứng rắn và tính nhu nhuyễn của cơ thể mà không có ý thức về 
hình thể, họ chứng tri những Biệt Tướng của địa tố chất (Địa 
Giới).  Đây là Tri Thức Tuệ Giác về Việc Phân Biệt Các Hiện 
Tượng Thuộc Tinh Thần và Thể Chất (Danh Sắc Phân Biệt 
Trí).  Bấy giờ, họ không có đồng cảm độ cứng rắn hoặc tính nhu 
nhuyễn với một con người, một hữu tình, một tự ngã hoặc một 
linh hồn mà trái lại chỉ là một quá trình thường nhiên của các 
hiện tượng về thể chất.  Như thế, họ thanh lọc quan kiến của 
mình bằng với việc loại trừ ý tưởng sai lầm về một con người, 
một hữu tình, một tự ngã hoặc một linh hồn (Hữu Thân Kiến 
hoặc Ngã Kiến) hữu quan đến độ cứng rắn hoặc tính nhu nhuyễn 
nầy.  Vì vậy, các hành giả không còn có quan kiến sai lầm (tà 
kiến).  Họ bấy giờ đạt được Sự Thanh Lọc về Quan Kiến, Kiến 
Thanh Tịnh.  

Đôi khi họ trải nghiệm quá trình của sự chuyển động đang 
phồng lên và tâm thức để mà chú niệm nó.  Họ chỉ chứng tri các 
quá trình của những hiện tượng nhị nguyên tinh thần và thể chất 
nầy.  Tách rời đôi chủ thể và khách thể nầy ra, tâm thức đang 
chú niệm và đối tượng thể chất, họ không thấy bất luận điều chi 
vĩnh hằng mà đã được gọi là linh hồn hoặc tự ngã.  Từ đó, họ 
loại trừ kiến giải sai lầm (tà kiến) về một con người, một hữu 
tình, một tự ngã hoặc một linh hồn.  Đây cũng là Sự Thanh Lọc 
về Quan Kiến (Kiến Thanh Tịnh). 

 
In the daily activities, when such an activity as stretching 

of a hand, putting down a leg, sitting down or getting up from 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     215   

 
 

the seat occurs, there are many actions and movements involved 
in it.  If yogis are able to note these actions and movements 
mindfully, attentively and precisely, they will realize that these 
are the movements of a physical process. Then they realize their 
noting mind as a mental process. In this way, they differentiate 
the physical process of the movement and the mental process 
that notes it.  This is also the Insight Knowledge of Discerning 
the Mental and Physical Phenomena (Nāmarūpa pariccheda 
ñāṇa). 

When they distinguish stretching movement and the noting 
mind more and more clearly, more and more deeply, they then 
realize that apart from these dual processes of mental and 
physical phenomena there is no person, no being, no soul or no 
self.  They do not identify either stretching movement or the 
noting mind with a person, a being, a soul or a self.  So, they 
remove the wrong view of a person, a being or the wrong view 
of a self or a soul (Sakkāya diṭṭhi or Atta diṭṭhi). Hence they 
have purified their view. This is also the Purification of View 
(Diṭṭhi visuddhi).  

Trong những sinh hoạt hằng ngày, khi một hoạt động 
chẳng hạn như là việc đang duỗi bàn tay ra, việc đang đặt chân 
xuống, việc đang ngồi xuống hoặc việc đang đứng lên khỏi ghế 
hiện bày, có rất nhiều hành động và những cử động hữu quan 
chặt chẽ với nó.  Nếu như các hành giả có khả năng để chú niệm 
những hành động và các cử động nầy một cách có chánh niệm, 
một cách chuyên tâm và một cách chuẩn xác; thì họ sẽ chứng tri 
rằng các sự việc nầy là những cử động của một quá trình về thể 
chất.  Sau đó họ chứng tri tâm thức đang chú niệm của mình là 
một quá trình về tinh thần.  Trong phương thức nầy, họ phân biệt 
quá trình về thể chất của sự cử động và quá trình về tinh thần mà 
chú niệm nó.  Đây cũng là Tri Thức Tuệ Giác về Việc Phân Biệt 



216      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Các Hiện Tượng Thuộc Tinh Thần và Thể Chất (Danh Sắc 
Phân Biệt Trí). 

Khi họ phân biệt việc cử động đang duỗi ra và tâm đang 
chú niệm càng lúc càng rõ ràng hơn, càng lúc càng thâm niệm 
hơn, bấy giờ họ chứng tri được rằng tách rời các quá trình của 
những hiện tượng nhị nguyên tinh thần và thể chất nầy ra, thì 
không có con người, không có hữu tình, không có linh hồn hoặc 
không có tự ngã.  Họ không có đồng cảm hoặc việc cử động 
đang duỗi ra hoặc là tâm thức đang chú niệm với một con người, 
một hữu tình, một linh hồn hoặc một tự ngã.  Vì vậy, họ loại trừ 
kiến giải sai lầm (tà kiến) về một con người, một hữu tình hoặc 
kiến giải sai lầm (tà kiến) về một tự ngã hoặc một linh hồn (Hữu 
Thân Kiến hoặc Ngã Kiến).  Từ đó, họ đã thanh lọc được quan 
kiến của mình.  Đây cũng là Sự Thanh Lọc về Quan Kiến (Kiến 
Thanh Tịnh). 

 
Fourth Stage: The Purification By Overcoming Doubt 

(Kaṅkhāvitaraṇa visuddhi).  

Attributed to the Second Insight. 
The fourth stage of purification is Purification by 

Overcoming Doubt (Kaṅkhāvitaraṇa visuddhi). “Kaṅkhā” 
means doubt, “visuddhi” means purification. When yogis have 
attained the second insight knowledge, Knowledge of Cause and 
Effect (Paccayapariggaha ñāṇa), they no longer have doubts 
about their past and future existences.  Thus, they overcome 
doubt.  This is purification by overcoming doubt.  Hence, this 
purification is attributed to the second insight.  

Giai Đoạn Thứ Tư: Sự Thanh Lọc Bằng Cách Vượt    
Qua Được Sự Nghi Ngờ (Đoạn Nghi Thanh Tịnh). 

Được quy vào thuộc tính Tuệ Giác Thứ Hai. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     217   

 
 

Giai đoạn thứ tư của sự thanh lọc là Sự Thanh Lọc bằng 
cách Vượt Qua Được Sự Nghi Ngờ (Đoạn Nghi Thanh Tịnh).  
“Nghi Vấn” có nghĩa là sự nghi ngờ, “Thanh Tịnh” có nghĩa 
là sự thanh lọc.  Khi các hành giả đã thành đạt được tri thức tuệ 
giác thứ hai, Tri Thức về Tác Nhân và Hệ Quả (Duyên Sinh 
Thủ Chấp Trí), họ không còn có những nghi ngờ về các kiếp 
sống quá khứ và vị lai của mình.  Như thế, họ vượt qua được sự 
nghi ngờ.  Đây là sự thanh lọc bằng cách vượt qua được sự nghi 
ngờ.  Và từ đó, sự thanh lọc nầy đã được quy vào thuộc tính tuệ 
giác thứ hai.  

 
To attain this insight knowledge, yogis have to observe 

every intention, wish, or want that leads every action or 
movement.  All actions are preceded by intention, wishing or 
wanting.  That is why yogis have to be mindful of every intention 
before every action or movement.  When they have an intention 
to lift their foot, they should note it as “intending, intending,” 
then “lifting, lifting.” When they have an intention to bend their 
arm, they should note “intending, intending,” then “bending, 
bending.” While they are eating, they have an intention to open 
their mouth to take food then, first of all, they should note 
“intending, intending,” then “opening, opening.” In the act of 
opening the mouth, the intention is the cause and the opening of 
the mouth is the effect. 

Để đạt được tri thức tuệ giác nầy, các hành giả phải quan 
sát từng mọi tác ý, sự ước muốn hoặc lòng mong cầu mà dắt dẫn 
đến mọi hành động hoặc mọi sự cử động.  Tất cả các hành động 
đã được đi trước do bởi sự tác ý, sự ước muốn hoặc lòng mong 
cầu.  Đó là lý do tại sao các hành giả cần phải có chánh niệm 
vào từng mọi tác ý trước khi mỗi hành động hoặc mỗi sự cử 
động.  Khi họ có một tác ý để dỡ bàn chân của mình lên, họ nên 
chú niệm vào nó như vầy “đang tác ý à, đang tác ý à,” sau đó 



218      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

“đang dỡ lên à, đang dỡ lên à.”  Khi họ có một tác ý để co gập 
cánh tay của mình lại, họ nên chú niệm “đang tác ý à, đang tác 
ý à,” sau đó “đang co gập lại à, đang co gập lại à.”  Trong khi họ 
đang ăn, họ có một tác ý để mở miệng của mình ra để thọ nhận 
thực phẩm bấy giờ, trước hơn hết, họ nên chú niệm “đang tác ý 
à, đang tác ý à,” sau đó “đang mở ra à, đang mở ra à.”  Trong 
hành động của việc mở miệng ra, tác ý là tác nhân và việc mở 
miệng ra là hệ quả.  

 
Without wishing or wanting to come here, could yogis 

come here ?  Then what is the cause and what is the effect ?  The 
act of coming is the effect and the intention to come is the cause.  
Why does one sit on the chair ? Yes, it is the intention that makes 
him sit on the chair.  Is there any sitter ? If we think there is a 
person who sits on the chair, we should bring a corpse from the 
hospital and make it sit on the chair. It cannot sit because there 
is no intention.  It is only intention, the mental process, that 
causes an action or movement.  So is the sitting posture a man, 
a woman, a novice (Samanera) or a monk (Bhikkhu) ?  It is 
none of these.  In the sitting posture, there is a physical process 
supported by the internal and external wind element 
(Vayodhātu). Sitting is a physical process. So if yogis want to 
sit, first of all, they have to note “intending, intending,” then 
“sitting, sitting.” All the sitting movements must be observed 
after yogis have noted intention.  When they bend their arm, they 
must, first of all, note the intention, then the movements of the 
arm bending.  When they stretch out their arm, first of all, they 
must note the intention as “intending, intending” then the 
movements of stretching as “stretching, stretching.” When their 
concentration is deep enough, by being aware of intention and 
the actions that follow it, they come to realize that nothing arises 
without causes.  Everything arises depending on causes.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     219   

 
 

Không có sự ước muốn hoặc lòng mong cầu để đến đây, 
liệu các hành giả có thể đến đây được không ? Bấy giờ điều chi 
là tác nhân và điều chi là hệ quả ?  Hành động của việc đến là hệ 
quả và sự tác ý để đến là tác nhân.  Vì sao người ta ngồi ở trên 
ghế ?  Vâng, đó là tác ý mà làm cho vị ấy ngồi ở trên ghế.  Tại 
đấy có người nào ngồi không ?  Nếu như chúng ta nghĩ có một 
người mà ngồi ở trên ghế thì chúng ta nên mang một tử thi từ 
bệnh viện và làm cho nó ngồi ở trên ghế.  Nó không thể nào ngồi 
được bởi vì không có sự tác ý.  Duy nhất chỉ có sự tác ý, quá 
trình tinh thần, mà tạo ra một hành động hoặc một cử động.  Như 
vậy tư thế tọa hành là một nam nhân, một nữ nhân, một cần sách 
nam (Sa Di) hoặc một tu sĩ (Tỳ Khưu) ?  Không có một ai trong 
những người nầy. Trong tư thế tọa hành, có một quá trình thể 
chất đã được hỗ trợ do bởi nội phần và ngoại phần của tố chất 
gió (Phong Giới).  Việc đang ngồi là một quá trình thể chất.  
Như vậy, nếu như các hành giả muốn ngồi, trước hơn hết, họ 
phải chú niệm “đang tác ý à, đang tác ý à,” sau đó “đang ngồi à, 
đang ngồi à.”  Tất cả những cử động đang ngồi cần phải được 
quan sát sau khi các hành giả đã có chú niệm sự tác ý.  Khi họ 
co gập cánh tay của mình lại, họ cần phải, trước hơn hết, chú 
niệm sự tác ý, sau đó những cử động của cánh tay đang co gập 
lại.  Khi họ duỗi căng cánh tay của mình ra, trước hơn hết, họ 
cần phải chú niệm sự tác ý như vầy “đang tác ý à, đang tác ý à” 
sau đó những cử động đang duỗi căng ra “đang duỗi căng ra à, 
đang duỗi căng ra à.”  Khi sự định thức của họ đã vừa đủ sâu, 
bằng cách có được tỉnh giác vào tác ý và các hành động mà đang 
dõi theo nó, họ đi đến chứng tri được rằng không có chi khởi 
sinh mà không có những tác nhân.  Mọi Pháp khởi sinh tùy thuộc 
vào những nguyên nhân.   

 
Therefore, a so - called person, a man or a woman, is just 

a process of cause and effect.  There is no doer, no one that does 



220      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

anything. The belief there is a person who does the sitting is 
called Sakkāya diṭṭhi or Atta diṭṭhi (wrong view of a doer). If 
yogis thoroughly realize the cause and effect relationship, they 
will see that it is just a natural process.  Then there is no 
“person” that became a president; there is no “person” that 
became a king.  Then what existed in the past ?  In the past, there 
existed only a process of cause and effect.  Then yogis have no 
doubt about their past existence.  In this way, they can overcome 
doubts about their past existence. This is known as Purification 
by Overcoming Doubt (Kaṅkhāvitaraṇa visuddhi).  Some yogis 
find it difficult to observe intention before every action because 
they are not patient enough. Yogis must be patient with their 
actions or movements so that they can observe the intention 
before every action or movement.  When they are able to observe 
intention before lifting their foot, they will come to realize how 
intention is related to the lifting of the foot.  Then again, when 
they are able to observe intention before the pushing of the foot, 
they will come to realize how intention is related to the pushing 
movement of the foot.  When they are able to observe intention 
before the dropping of the foot, they will also come to realize 
how intention is related to the dropping movement of the foot 
and so on.  When they come to realize this relationship of cause 
and effect, they have almost completely realized the Law of 
Cause and Effect. By this realization, they overcome doubt as to 
whether there is any personality or entity, which is everlasting 
in us.  Then what really exists is just the process of cause and 
effect.  

Do đó, cái được gọi là một con người, một nam nhân hoặc 
một nữ nhân, chỉ là một quá trình của tác nhân và hệ quả.  Không 
có người làm, không có một ai làm bất luận điều chi cả.  Niềm 
tin có một con người mà làm việc ngồi thì được gọi là Hữu Thân 
Kiến hoặc Ngã Kiến (kiến giải sai lầm (tà kiến) về một người 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     221   

 
 

làm).  Nếu như các hành giả chứng tri một cách triệt để mối quan 
hệ tác nhân và hệ quả, thì họ sẽ thấy được rằng đó chỉ là một quá 
trình thường nhiên.  Thế rồi không có một “con người” mà đã 
trở thành một vị tổng thống; không có một “con người” mà đã 
trở thành một vị vua.  Thế thì điều chi đã hiện hữu ở trong quá 
khứ ?  Trong quá khứ, đã có được hiện hữu chỉ là một quá trình 
của tác nhân và hệ quả.  Bấy giờ các hành giả đã không còn có 
sự nghi ngờ về kiếp sống quá khứ của mình.  Trong phương thức 
nầy, họ có thể vượt qua những sự nghi ngờ về kiếp sống quá khứ 
của mình.  Điều nầy thì được biết đến là Sự Thanh Lọc bằng 
cách Vượt Qua Được Sự Nghi Ngờ (Đoạn Nghi Thanh Tịnh).  
Một vài hành giả nghiệm thấy rằng việc quan sát sự tác ý trước 
mọi hành động quả là điều khó khăn bởi vì họ không có đủ kham 
nhẫn.  Các hành giả cần phải kham nhẫn với những hành động 
và các cử động của mình nhằm để cho họ có thể quan sát sự tác 
ý trước mọi hành động hoặc mọi cử động.  Khi họ có khả năng 
để quan sát sự tác ý trước việc dỡ bàn chân của mình lên, thì họ 
sẽ đi đến chứng tri được rằng sự tác ý đã có quan hệ với việc 
đang dỡ lên của bàn chân.  Thế rồi một lần nữa, khi họ có khả 
năng để quan sát sự tác ý trước việc đang đưa đi của bàn chân, 
thì họ sẽ đi đến chứng tri được rằng sự tác ý đã có quan hệ với 
việc cử động đang đưa đi của bàn chân.  Khi họ có khả năng để 
quan sát sự tác ý trước việc đang hạ xuống của bàn chân, thì họ 
cũng sẽ đi đến chứng tri được rằng sự tác ý đã có quan hệ với sự 
cử động đang hạ xuống của bàn chân, và v.v.  Khi họ đi đến 
chứng tri mối quan hệ tác nhân và hệ quả nầy, thì họ gần như đã 
chứng tri một cách trọn vẹn định luật Tác Nhân và Hệ Quả.  
Bằng với sự chứng tri nầy, họ vượt qua được sự nghi ngờ về việc 
liệu có một nhân tính nào hoặc một thực ngã nào hay không mà 
đang vĩnh hằng ở trong chúng ta.  Thế rồi điều mà thực sự hiện 
hữu chỉ là quá trình của tác nhân và hệ quả. 

 



222      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

The Second Insight: Insight Knowledge Of 
Conditionality (Paccayapariggaha ñāṇa). 

The second Vipassanā insight means the insight 
knowledge of cause and effect.  In other words, it is the insight 
knowledge of causality or the insight knowledge of 
conditionality.  When yogis strive their best and attain deeper 
and deeper concentration,  they realize the cause and effect of 
mental and physical phenomena (Nāma and Rūpa).  They are 
called persons who have attained the Insight Knowledge of 
Conditionality (Paccayapariggaha ñāṇa). It is at this stage that 
yogis realize that the whole world arises dependent on its 
conditions. Through their own experience of cause and effect, 
they overcome the doubt past existences and realize the absence 
of an everlasting soul or self.  This stage is called Purification 
of Insight by Overcoming Doubt, Kaṅkhāvitaraṇa visuddhi.   

Tuệ Giác Thứ Hai: Tri Thức Tuệ Giác Về Phụ Hữu 
Điều Kiện (Duyên Sinh Thủ Chấp Trí). 

Minh Sát Trí thứ hai có nghĩa là tri thức tuệ giác về tác 
nhân và hệ quả.  Nói cách khác, đó là tri thức tuệ giác về quan 
hệ nhân quả hoặc tri thức tuệ giác về phụ hữu điều kiện.  Khi các 
hành giả phấn đấu hết cả sức mình và đạt được sự định thức càng 
lúc càng thâm niệm hơn, thì họ chứng tri được tác nhân và hệ 
quả của các hiện tượng về tinh thần và thể chất (Danh và Sắc).  
Họ đã được gọi là những người mà đã thành đạt được Tri Thức 
Tuệ Giác về Phụ Hữu Điều Kiện (Duyên Sinh Thủ Chấp Trí).  
Chính ở ngay giai đoạn nầy mà các hành giả chứng tri được rằng 
toàn bộ thế gian khởi sinh tùy thuộc vào những điều kiện của nó.  
Thông qua việc trải nghiệm của chính mình về tác nhân và hệ 
quả, họ vượt qua sự nghi ngờ về những kiếp sống quá khứ và 
chứng tri sự khiếm diện của một linh hồn hoặc một tự ngã vĩnh 
hằng. Giai đoạn nầy đã được gọi là Sự Thanh Lọc của Tuệ Giác 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     223   

 
 

Bằng Cách Vượt Qua Được Sự Nghi Ngờ, Đoạn Nghi Thanh 
Tịnh.    

 
In sitting meditation, yogis observe or note the rising 

movement and the falling movement of the abdomen, making a 
mental note as “rising, falling; rising, falling” and perceiving 
actual movements of the rising process and the falling process.  
When the abdomen rises, they note “rising” as they are aware 
of the rising movement. When the abdomen falls, they note 
“falling” as they are aware of the falling movement.  When 
concentration is deep enough, they realize that because there is 
a rising movement, there arises the mind that notes it; because 
there is a falling movement, there arises the mind that notes it.  
In this way, they realize the rising movement, the object, is the 
cause and the noting mind, the subject, is the effect.  So they 
perceive cause and effect. 

While they are contemplating on the rising and falling 
movements, occasionally their breath become weaker and 
weaker and gradually fade away. They cannot feel them. Then 
they get puzzled, thinking “There are no rising and falling 
movements. What should I do ? What shall I observe ?” But they 
realize that because there is no rising or falling movement, there 
is no mind that notes them. Here also, they experience cause and 
effect: the absence of the object is the cause and the absence of 
the noting mind is the effect. 

Trong thiền tọa hành, các hành giả quan sát hoặc chú niệm 
sự chuyển động đang phồng lên và sự chuyển động đang xộp 
xuống, cùng lúc thực hiện một sự chú niệm ở trong tâm như vầy 
“đang phồng lên à, đang xộp xuống à; đang phồng lên à, đang 
xộp xuống à” và đang cảm nhận được những chuyển động hiện 
thực của quá trình đang phồng lên và quá trình đang xộp xuống.  
Khi cái bụng phồng lên, họ chú niệm “đang phồng lên à” ngay 



224      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

khi họ đã tỉnh giác được sự chuyển động đang phồng lên.  Khi 
cái bụng xộp xuống, họ chú niệm “đang xộp xuống à” ngay khi 
họ đã tỉnh giác được sự chuyển động đang xộp xuống.  Khi sự 
định thức đã đủ sâu, họ chứng tri rằng vì có một sự chuyển động 
đang phồng lên, nên mới khởi sinh tâm thức để mà chú niệm nó; 
vì có một sự chuyển động đang xộp xuống, nên mới khởi sinh 
tâm thức để mà chú niệm nó.  Trong phương thức nầy, họ chứng 
tri sự chuyển động đang phồng lên, khách thể, là nguyên nhân 
và tâm thức đang chú niệm, chủ thể, là hệ quả.  Thế là, họ cảm 
nhận được tác nhân và hệ quả.    

Trong khi đang thẩm sát vào những chuyển động đang 
phồng lên và đang xộp xuống, thỉnh thoảng hơi thở của họ trở 
nên càng lúc càng yếu hơn và biến mất dần dần.  Họ không thể 
nào cảm thấy được chúng.  Thế rồi, họ đã rơi vào tình trạng bối 
rối, nghĩ suy “Không có những chuyển động đang phồng lên và 
đang xộp xuống. Tôi phải làm thế nào đây ?  Tôi sẽ quan sát cái 
chi đây ?”  Thế nhưng họ chứng tri được rằng vì không có sự 
chuyển động đang phồng lên hoặc đang xộp xuống, nên mới 
không có tâm thức để mà chú niệm chúng.  Cũng ngay tại đây, 
họ trải nghiệm tác nhân và hệ quả: sự khiếm diện của khách thể 
là nguyên nhân và sự khiếm diện của tâm thức đang chú niệm là 
hệ quả.   

 
When the rising and falling movements do not appear, 

yogis do not note anything because they think there is no object 
to observe.  This is also the realization, of cause and effect, but 
not very clearly.  Then, the meditation teacher instructs them “if 
you do not find the rising and falling movements, you have 
sitting posture and touching points to note as an alternative.”  
Then whenever yogis do not see the rising – falling movements 
very well, they find sitting posture and touching points as objects 
and note them “sitting, touching; sitting, touching.” The objects, 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     225   

 
 

sitting and touching points, are the cause and the noting mind is 
the effect.  This is also the Insight Knowledge of Causality. 

In the same way, while yogis observe the rising and falling 
movements, sometimes there arises thought or thinking about 
something. When they realize there is a thought, they notes 
“thinking, thinking, thinking” attentively and energetically.  
Suddenly, the thinking stops.  Then they do not find any object 
to note and get puzzled about what to do. Later on, they realize 
that, according to the principle of Vipassanā meditataion, if 
there is no thought to note, they must observe rising – falling 
movements of the abdomen, the primary object, again. Then they 
note “rising, falling…” They realize that the thinking process is 
the cause and the mind that notes it is the effect. When there is 
no thinking process, there is also no noting mind.  Here also, 
they realize the cause and effect.  

Khi những chuyển động đang phồng lên và đang xộp 
xuống không có xuất hiện, thì các hành giả không có chú niệm 
được bất luận điều nào cả bởi vì họ nghĩ rằng không có đối tượng 
để quan sát.  Đây cũng là sự chứng tri về tác nhân và hệ quả, thế 
nhưng không có được rõ ràng cho lắm.  Thế rồi, vị thiền sư đã 
chỉ bảo họ “nếu như các bạn không tìm thấy được những sự 
chuyển động đang phồng lên và đang xộp xuống, thì các bạn có 
tư thế tọa hành và những điểm tiếp xúc để chú niệm được xem 
như là một Pháp luân phiên thay đổi cho nhau.  Sau đó bất luận 
khi nào các hành giả không có nhìn thấy được những sự chuyển 
động đang phồng lên – đang xộp xuống một cách rõ ràng cho 
lắm, thì họ tìm thấy tư thế tọa hành và những điểm tiếp xúc được 
xem như là các đối tượng và chú niệm chúng “đang ngồi à, đang 
đụng à; đang ngồi à, đang đụng à.”  Những đối tượng, tư thế tọa 
hành và những điểm tiếp xúc, là tác nhân và tâm thức đang chú 
niệm là hệ quả.  Đây cũng là Tri Thức Tuệ Giác về Quan Hệ 
Nhân Quả.  



226      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Trong cùng phương thức, trong khi các hành giả quan sát 
những sự chuyển động đang phồng lên và đang xộp xuống, thì 
có đôi khi khởi sinh sự nghĩ suy hoặc đang nghĩ suy về một điều 
gì đó.  Khi họ chứng tri có một sự nghĩ suy, họ chú niệm “đang 
nghĩ suy à, đang nghĩ suy à.”  Quá trình đang nghĩ suy là khách 
thể, tâm thức để mà chú niệm nó là chủ thể.  Thế rồi họ chú niệm 
“đang nghĩ suy à, đang nghĩ suy à, đang nghĩ suy à” một cách 
chuyên tâm và một cách nghị lực.  Một cách đột nhiên, việc nghĩ 
suy dừng lại.  Thế là họ không tìm thấy bất luận đối tượng nào 
để chú niệm và đã rơi vào tình trạng bối rối để làm thế nào.  Về 
sau nầy, họ chứng tri được rằng, thể theo nguyên tắc của thiền 
định Minh Sát Tuệ, nếu như không có sự nghĩ suy nào để chú 
niệm, thì lại một lần nữa họ cần phải quan sát đối tượng chủ yếu, 
những sự chuyển động đang phồng lên – đang xộp xuống của 
cái bụng.  Rồi thì họ chú niệm “đang phồng lên à, đang xộp 
xuống à …”  Họ chứng tri được rằng quá trình đang nghĩ suy là 
tác nhân và tâm thức để mà chú niệm nó là hệ quả.  Một khi 
không có quá trình đang nghĩ suy, thì cũng không có tâm thức 
đang chú niệm.  Cũng ngay tại đây, họ chứng tri được tác nhân 
và hệ quả.   

 
When yogis practice walking meditation, they note 

“intention, lifting, pushing, dropping, touching, pressing.” If 
their concentration is deep enough, they very clearly know the 
intention and the lifting of the foot. Then they feel that the foot 
is lifted by itself.  In this way, repeatedly they experience this 
nature: whenever they note the intention, the foot is lifted by 
itself. In the beginning, they feel surprised at their own 
experience because they have never experienced it before. But 
later on, when they experience it repeatedly, they realize that the 
intention is the cause and the lifting of the foot is the effect.  
Without the intention, there is no lifting movement. Without the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     227   

 
 

intention, there is no pushing movement. Without the intention, 
there is dropping movement.  Because of the intention, there 
arises the lifting movement.  In this way, gradually they realize 
that the intention is the cause and the lifting movement, the 
pushing movement, and the like are the effects. The more they 
experience these repeatedly, the clearer they understand cause 
and effect. 

Khi các hành giả thực hành thiền bộ hành, họ chú niệm 
“tác ý à, đang dỡ lên à, đang đưa đi à, đang hạ xuống à, đang 
đụng à, đang ấn à.”  Nếu như sự định thức của họ đủ sâu, thì họ 
liễu tri hết sức rõ ràng sự tác ý và việc đang dỡ lên của bàn chân.  
Sau đó, họ cảm thấy rằng bàn chân đã dỡ lên bởi chính nó.  Trong 
phương thức nầy, một cách lặp đi lặp lại họ trải nghiệm được 
thực tính nầy: bất luận khi nào họ chú niệm sự tác ý, thì bàn chân 
đã được dỡ lên bởi chính nó.  Trong giai đoạn ban đầu, họ cảm 
thấy ngạc nhiên với sự trải nghiệm của chính họ bởi vì trước đây 
họ chưa bao giờ được trải nghiệm về điều ấy.  Nhưng về sau nầy, 
khi họ trải nghiệm được nhiều lần về điều ấy, thì họ chứng tri 
được rằng sự tác ý là tác nhân và việc đang dỡ lên của bàn chân 
là hệ quả.  Không có sự tác ý, thì không có sự cử động đang dỡ 
lên.  Không có sự tác ý, thì không có sự cử động đang đưa đi.  
Không có sự tác ý, thì không có sự cử động đang hạ xuống.  Vì 
có tác ý, mới có khởi sinh sự cử động đang dỡ lên.  Trong 
phương thức nầy, dần dần họ chứng tri được rằng sự tác ý là tác 
nhân và sự cử động đang dỡ lên, sự cử động đang đưa đi và sở 
thích là những hệ quả.  Họ càng được trải nghiệm nhiều lần về 
những điều nầy, thì họ càng tuệ tri rõ ràng hơn về tác nhân và hệ 
quả.  

 
While walking, yogis sometimes may feel their body is like 

a robot, sometimes like a puppet.  Initially they do not know that 
there is the intention. That is why they feel that their body is like 



228      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

a robot or a puppet.  They experience that there is no person, no 
being, or no I who is walking. But it is the intention that causes 
the movements of the foot and so the body is pushed forward. 
When their noting mind is more and more deeply concentrated 
on each movement of the foot, it is very clear to them that it is 
the intention that causes the movement of the foot.  So the 
intention is the cause and the movement is the effect. In this way, 
they realize cause and effect, conditionality of Nāma and Rūpa 
(mental and physical phenomena). In the same way, they 
gradually realize that the intention is the cause, the pushing 
movement is the effect, and the intention is the cause, the 
dropping movement is the effect… 

Similarly, in the daily activities they note “intention, 
getting up;”“intention, sitting down;” “intention, stretching;” 
“intention, bending” and so on.  Then they realize that intention 
is the cause, the movements are the effects.  Whenever their 
concentrate is deep enough, they realize cause and effect 
clearly.  This is the Insight Knowledge of Cause and Effect or 
the Insight Knowledge of Conditionality (Paccayapariggaha 
ñāṇa). 

Trong lúc đang bộ hành, các hành giả đôi khi có thể cảm 
thấy cơ thể của họ tựa như một người máy, đôi khi thì tựa như 
một con rối.  Ban đầu họ không có hiểu biết rằng có sự tác ý.  
Đó là lý do họ cảm thấy rằng cơ thể của họ tựa như một người 
máy hoặc một con rối.  Họ trải nghiệm được rằng không có con 
người, không có hữu tình, hoặc không có Tôi là người đang bộ 
hành.  Nhưng đó là sự tác ý mà qua đó tạo ra những sự cử động 
của bàn chân và như thế cơ thể đã được đưa về phía trước.  Khi 
tâm thức đang chú niệm càng lúc càng được định mục một cách 
thâm niệm vào từng mỗi cử động của bàn chân, thì hết sức rõ 
ràng đối với họ rằng đó là sự tác ý mà qua đó tạo ra sự cử động 
của bàn chân.  Vì vậy, sự tác ý là tác nhân và sự cử động là hệ 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     229   

 
 

quả.  Trong phương thức nầy, họ chứng tri tác nhân và hệ quả, 
phụ hữu điều kiện của Danh và Sắc (các hiện tượng về tinh thần 
và thể chất).  Trong cùng phương thức, họ dần dần chứng tri 
được rằng sự tác ý là tác nhân, sự cử động đang đưa đi là hệ quả; 
và sự tác ý là tác nhân, sự cử động đang hạ xuống là hệ quả….   

Một cách tương tự, trong các sinh hoạt hằng ngày họ chú 
niệm “tác ý à, đang đứng lên à;” “tác ý à, đang ngồi xuống à;” 
“tác ý à, đang duỗi căng ra à;” “tác ý à, đang co gập lại à” và v.v.  
Thế rồi, họ chứng tri được rằng sự tác ý là tác nhân, những sự 
cử động là những hệ quả.  Bất luận khi nào sự định thức của họ 
đủ sâu, thì họ chứng tri tác nhân và hệ quả một cách rõ ràng.  
Đây là Tri Thức Tuệ Giác về Tác Nhân và Hệ Quả hoặc Tri Thức 
Tuệ Giác về Phụ Hữu Điều Kiện (Duyên Sinh Thủ Chấp Trí).   

 
Because yogis realize cause and effect, they believe in 

Kamma and its result. The action or the cause is Kamma, its 
result is Kamma Phala.  If they do an evil action, it will produce 
bad result for them. If they do meritorious deed, it will bring a 
good result for them. In this way, they believe in cause and 
effect.  Since they believe in cause and effect through their own 
personal experiences of Dhamma, they are unlikely to do any 
evil deed which will produce bad result for them. As they do not 
do any bad action or evil deed, they will not be reborn in the 
four woeful states (Apāya worlds) in the next existence.  

So yogis who have attained Paccayapariggaha ñāṇa (who 
has realized cause and effect) are known as Little Stream – 
Enterer (Cūla Sotāpanna) and will not be reborn in the four 
woeful states in the next existence.  For the existences after the 
next, it is not sure whether he’ll be reborn in the four Apāya 
worlds or not. Those who have attained the first stage of the 
enlightenment, Sotāpattimagga ñāṇa, will never be reborn in 
the woeful states (Apāya worlds) in the future existences. So, for 



230      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

the next existence, the person who has attained 
Paccayapariggaha ñāṇa is similar to the noble person of the 
first stage enlightenment (Sotāpanna Ariyapuggala). This is 
why he is called Cūla Sotāpanna. 

Bởi vì các hành giả chứng tri tác nhân và hệ quả, thì họ có 
niềm tin vào Nghiệp Lực và kết quả của nó.  Hành động hoặc 
tác nhân là Nghiệp Lực, và kết quả của nó là Nghiệp Quả.  Nếu 
như họ tạo tác một ác hạnh, thì nó sẽ sản sinh ra quả bất thiện 
cho họ.  Nếu như họ tạo thiện công đức hạnh, thì nó sẽ mang lại 
quả thiện cho họ.  Trong phương thức nầy, họ có niềm tin vào 
tác nhân và hệ quả.  Vì họ có niềm tin vào tác nhân và hệ quả 
thông qua những trải nghiệm thuộc cá nhân của chính mình vào 
Giáo Pháp, thì họ không thể nào tạo tác bất luận ác hạnh nào để 
mà sẽ sản sinh ra quả bất thiện cho họ được.  Vì họ không tạo 
tác bất luận bất thiện hạnh nào hoặc ác hạnh nào, thì họ sẽ không 
bị tái tục ở trong bốn trạng thái thống khổ (Tứ Khổ Thú) trong 
kiếp sống kế tiếp.  

Vì vậy các hành giả mà đã thành đạt được Duyên Sinh 
Thủ Chấp Trí (là những vị đã được chứng tri tác nhân và hệ 
quả) thì được biết đến như là bậc Tiểu Quả Dự Lưu (bậc Tiểu 
Tu Đà Hườn / bậc Tiểu Quả Thất Lai) và sẽ không bị tái tục 
ở trong bốn trạng thái thống khổ (Tứ Khổ Thú) trong kiếp sống 
kế tiếp.  Trong những kiếp sống sau kiếp kế tiếp, thì không có 
quả quyết liệu vị ấy sẽ bị tái tục ở trong bốn trạng thái thống khổ 
(Tứ Khổ Thú) hay không.  Với những ai mà đã thành đạt được 
giai đoạn thứ nhất của sự giác ngộ, Thất Lai Đạo Trí, thì sẽ 
không bao giờ bị tái tục ở trong bốn trạng thái thống khổ (Tứ 
Khổ Thú) trong những kiếp sống vị lai.  Vì vậy, trong kiếp sống 
kế tiếp, người mà đã thành đạt được Duyên Sinh Thủ Chấp Trí 
thì tương tự với bậc Thánh nhân ở giai đoạn thứ nhất của sự giác 
ngộ (bậc Thất Lai Thánh Nhân).  Đây là lý do tại sao vị ấy đã 
được gọi là bậc Tiểu Tu Đà Hườn.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     231   

 
 

To attain the second Vipassanā insight 
(Paccayapariggaha ñāṇa) is not very difficult. If yogis put forth 
enough effort in their practice and strive to have more continuity 
of mindfulness, their concentration will be deeper and deeper.  
Then they can realize cause and effect of mental and physical 
phenomena. When yogis, who have attained the first stage of 
insight knowledge (Nāmarūpa pariccheda ñāṇa), proceed with 
intensive practice, they will be able to attain the second stage of 
the insight knowledge, Paccayapariggaha ñāṇa, in a short time. 

During a retreat, many yogis have attained 
Paccayapariggaha ñāṇa, the Insight Knowledge of 
Conditionality. Those yogis who have attained 
Paccayapariggaha ñāṇa, have also attained Kaṅkhavitaraṇa 
visuddhi, Purification by Overcoming Doubt about the so - 
called everlasting soul or self.  

As it is not difficult to attain the second stage of the Insight 
Knowledge of Conditionality, yogis should strive their best to be 
aware of whatever arises in their body and mind so that they 
have continuous mindfulness, deep concentration, and clear 
insight into cause and effect and eventually attain the cessation 
of the suffering, Nibbāna. 

Để đạt được Minh Sát Trí thứ hai (Duyên Sinh Thủ 
Chấp Trí) thì không có khó khăn lắm.  Nếu như các hành giả 
gia công nỗ lực vừa đủ trong việc thực hành của mình và phấn 
đấu để có được tính liên tục của chánh niệm, thì sự định thức 
của họ sẽ càng lúc càng thâm niệm hơn.  Thế rồi họ có thể chứng 
tri được tác nhân và hệ quả của các hiện tượng về tinh thần và 
thể chất.  Khi các hành giả mà đã thành đạt được giai đoạn thứ 
nhất của tri thức tuệ giác (Danh Sắc Phân Biệt Trí), tiếp tục 
tiến hóa với việc thực hành chuyên sâu, thì họ sẽ có khả năng để 
thành đạt được giai đoạn thứ hai của tri thức tuệ giác, Duyên 
Sinh Thủ Chấp Trí, trong một thời gian ngắn.  



232      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Trong một khóa tu tĩnh tâm, rất nhiều hành giả đã thành 
đạt được Duyên Sinh Thủ Chấp Trí, Tri Thức Tuệ Giác về Phụ 
Hữu Điều Kiện.  Với những hành giả nào mà đã thành đạt được 
Duyên Sinh Thủ Chấp Trí, thì cũng đã thành đạt được Đoạn 
Nghi Thanh Tịnh, Sự Thanh Lọc Bằng Cách Vượt Qua Được 
Sự Nghi Ngờ về cái được gọi là linh hồn hoặc tự ngã vĩnh hằng.  

Vì không có khó khăn để đạt được giai đoạn thứ hai của 
Tri Thức Tuệ Giác về Phụ Hữu Điều Kiện, các hành giả nên 
phấn đấu hết sức của mình để có được tỉnh giác vào bất luận điều 
chi khởi sinh ở trong cơ thể và tâm thức của mình nhằm để cho 
họ có được sự liên tục chánh niệm, sự định thức thâm niệm và 
tuệ giác minh hiển vào tác nhân và hệ quả và cuối cùng rồi đạt 
được việc chấm dứt của sự khổ đau, Níp Bàn.   

 
Fifth Stage: The Purification Of Knowledge And Vision 

Of Path And Non – Path  
(Maggāmagga ñāṇa dāssana visuddhi).  

Attributed to the Third and the Fourth Insights. 
The fifth stage of purification is Purification of Knowledge 

and Vision of Path and Non – Path (Maggāmagga ñāṇa 
dāssana visuddhi). In this stage of purification, yogis have very 
good experiences: lightness, happiness, tranquility, serenity etc.  
Sometimes, they may feel their body has become light, as if it has 
been lifted or as if they were flying in the sky. Their mindfulness 
is very keen and their effort is moderate, firm and steady, neither 
slack nor vigorous nor rigid. Their concentration is deep. So 
they experience peace, calmness, serenity, happiness, rapture 
and so on.  This is a very pleasing and inspiring stage that yogis 
must go through. This stage may be experienced in about two 
weeks if yogis practice strenuously.  But some yogis go through 
this stage even within a week. With such good experiences, yogis 
may think “This must be Nibbāna. This is great. I have never 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     233   

 
 

experienced it before, it is better than having a million dollars.  
Now I have attained Nibbāna.” Thus, they do not go further 
because they are clinging to it.  They think that if they go further, 
they will go beyond Nibbāna.  If yogis hold that this stage is 
Nibbāna, this is the wrong path. Therefore, they must continue 
to meditate and practice strenuously.  This is only a very minor 
and trivial experience as compared with the real Nibbāna and 
they should not be content with it.  This fourth purification, the 
Purification of Knowledge and Vision of Path and Non – Path 
(Maggāmagga ñāṇa dāssana visuddhi), is attributed to the two 
stages of Vipassanā insight, the third and the fourth. 

Giai Đoạn Thứ Năm: Sự Thanh Lọc về Tri Thức  
và Kiến Thị vào Chính Đạo và Không Phải Chính Đạo  

(Đạo Phi Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh).   

Được quy vào thuộc tính Tuệ Giác Thứ Ba và  
Thứ Tư. 

Giai đoạn thứ năm của sự thanh lọc là Sự Thanh Lọc về 
Tri Thức và Kiến Thị vào Chính Đạo và Không Phải Chính Đạo 
(Đạo Phi Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh).  Trong giai đoạn nầy của 
sự thanh lọc, các hành giả có được những trải nghiệm rất tốt đẹp: 
sự nhẹ nhàng, niềm hạnh phúc, sự tĩnh lặng, sự thanh thản, v.v.  
Đôi khi họ có thể cảm thấy cơ thể của mình đã trở nên nhẹ nhàng, 
y như thể nó đã được nhấc bổng lên hoặc y như thể họ đã đang 
bay bổng trong hư không.  Chánh Niệm của họ rất nhạy bén và 
sự nỗ lực của họ thì điều độ, kiên cố và kiên định, không có căng 
thẳng mà cũng không có mãnh liệt, cũng không có cứng rắn.  Sự 
định thức của họ thì thâm niệm.  Vì vậy, họ trải nghiệm sự bình 
an, sự an tịnh, sự thanh thản, niềm hạnh phúc, lạc bất khả chi và 
v.v.  Đây là một giai đoạn hết sức duyệt ý và rất phấn khích mà 
các hành giả cần phải trải qua.  Giai đoạn nầy có thể được trải 
nghiệm trong khoảng hai tuần nếu như các hành giả thực hành 



234      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

một cách ngoan cường.  Thế nhưng một vài hành giả trải qua 
giai đoạn nầy thậm chí chỉ trong một tuần.  

Với những trải nghiệm tốt đẹp như thế, các hành giả có thể 
nghĩ suy “Đây chắc hẳn là Níp Bàn.  Đây quả là tuyệt vời.  Tôi 
chưa bao giờ có được trải nghiệm điều ấy trước đây, nó thì tốt 
hơn là có được một triệu mỹ kim.  Bây giờ Tôi đã thành đạt được 
Níp Bàn rồi.”  Như thế, họ không đi xa hơn nữa bởi vì họ đang 
dính mắc vào nó.  Họ nghĩ rằng nếu như họ đi xa hơn nữa, thì 
họ sẽ vượt quá khỏi Níp Bàn.  Nếu như các hành giả quan niệm 
rằng giai đoạn nầy là Níp Bàn, thì đây là con đường sai lầm.  Do 
đó, họ cần phải tiếp tục để thiền định và thực hành một cách 
ngoan cường.  Đây chỉ là một trải nghiệm hết sức nhỏ bé và tầm 
thường để mà so sánh với Chân Níp Bàn và họ không nên hài 
lòng với nó.  Sự thanh lọc thứ tư nầy, Sự Thanh Lọc về Tri Thức 
và Kiến Thị vào Chính Đạo và Không Phải Chính Đạo (Đạo Phi 
Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh), đã được quy vào thuộc tính ở hai 
giai đoạn của Minh Sát Trí, thứ ba và thứ tư.  

 
The Third Insight: Insight Into The Three Common 

Characteristics By Direct Experience  
(Paccakkha sammasana ñāṇa). 

The third insight is the Insight into the Three Common 
Characteristics of Mental and Physical Phenomena 
(Sammasana ñāṇa). The three common characteristics are 
impermanence (Anicca), unsatisfactoriness (Dukkha) and non 
– self (Anatta). 

When yogis proceed with more effort in their meditation 
practice, gradually mindfulness becomes more powerful and 
more continuous. As a result, concentration becomes deeper. As 
they observe the process of the rising and falling movements or 
stretching movements more attentively and precisely, they 
realize the movements as a series of tiny broken movements 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     235   

 
 

arising and passing away one after another. Then they realize 
not only individual characteristics of wind element but also 
common characteristics (Samañña lakkhaṇa) of wind element, 
which include impermanence (Anicca), unsatisfactoriness 
(Dukkha) and impersonal nature (Anatta). 

Tuệ Giác Thứ Ba: Tuệ Giác Vào Tam Phổ Thông 
Tướng Do Bởi Sự Trải Nghiệm Trực Tiếp  

(Hiện Kiến Quán Trạch Trí). 
Tuệ giác thứ ba là tuệ giác vào Tam Phổ Thông Tướng của 

các hiện tượng về tinh thần và thể chất (Quán Trạch Trí).  Tam 
Phổ Thông Tướng là sự không thường tồn (Vô Thường), sự bất 
duyệt ý (Khổ Đau) và thực tính phi bản ngã (Vô Ngã).  

Khi các hành giả tiếp tục tiến hóa với sự nỗ lực hơn trong 
việc thực hành của mình, dần dần chánh niệm trở nên dũng mãnh 
hơn và liên tục hơn.  Kết quả là, sự định thức trở nên thâm niệm 
hơn.  Trong khi họ quan sát quá trình những sự chuyển động 
đang phồng lên và đang xộp xuống, hoặc những sự cử động đang 
duỗi căng ra một cách chuyên tâm và một cách chuẩn xác, thì họ 
chứng tri được những sự chuyển động là một loạt của những 
chuyển động nhỏ bé bị ngắt quãng đang khởi sinh và đang diệt 
vong kế tiếp nhau.  Thế rồi họ chứng tri không chỉ những Cá 
Biệt Tướng của tố chất gió mà hơn nữa những Phổ Thông Tướng 
của tố chất gió, cũng bao gồm cà sự không thường tồn (Vô 
Thường), sự bất duyệt ý (Khổ Đau) và thực tính phi bản ngã 
(Vô Ngã). 

 
As yogis realize these common characteristics, they attain 

the third Vipassanā insight, the Insight into Three Common 
Characteristics of Mental and Physical Phenomena 
(Sammasana ñāṇa).  They then comprehend all the three 
common characteristics of existence. In the two previous 
insights, they realize the individual characteristics of body – 



236      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

mind process together with its cause. In this third insight, thanks 
to strong concentration, they realize the common characteristics 
of mental or physical phenomena clearly. But in this stage, they 
suffer a great deal of physical discomfort (Kāyika dukkha) such 
as pain, aching, stiffening, numbness, etc. 

When a pain arises, yogis should observe it more 
attentively. If possible, the noting mind should get into the center 
of the pain and observe it even though the pain becomes more 
and more severe. Before the first pain has disappeared, there 
arises another pain. Then they note it more energetically and 
attentively. They must deal with it with utmost energy, getting 
into the center of the pain as much as possible.  Again, before 
this pain has disappeared, another discomfort comes up.  

Khi các hành giả chứng tri những Phổ Thông Tướng nầy, 
họ đạt được Minh Sát Trí thứ ba, Tuệ Giác vào Tam Phổ Thông 
Tướng của các hiện tượng về tinh thần và thể chất (Quán Trạch 
Trí).  Họ bấy giờ liễu tri hết tất cả Tam Phổ Thông Tướng của 
kiếp sống.  Trong hai tuệ giác trước đó, họ chứng tri những Cá 
Biệt Tướng của quá trình Thân – Tâm cùng với tác nhân của nó.  
Trong tuệ giác thứ ba nầy, nhờ vào sự định thức mạnh mẽ, họ 
chứng tri những Phổ Thông Tướng của các hiện tượng về tinh 
thần và thể chất một cách rõ ràng.  Thế nhưng trong giai đoạn 
nầy, thì họ cảm thọ khổ rất nhiều về sự khó chịu của thể chất 
(Thân Thọ Khổ) chẳng hạn như là sự đau đớn, sự đau nhức, sự 
cứng đờ, sự tê cứng, v.v.   

Khi một sự đau đớn khởi sinh, các hành giả nên quan sát 
nó một cách chuyên tâm hơn.  Nếu như khả thi, tâm thức đang 
chú niệm nên vào tâm điểm của sự đau đớn và quan sát nó cho 
dù sự đau đớn càng lúc càng trở nên khốc liệt hơn.  Trước khi 
sự đau đớn đầu tiên đã được biến mất, thì lại khởi sinh sự đau 
đớn khác.  Bấy giờ họ chú niệm nó một cách nghị lực hơn nữa 
và một cách chuyên tâm hơn nữa.  Họ cần phải đối phó với nó 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     237   

 
 

với năng lực cùng tột, đi vào tâm điểm của sự đau đớn càng 
nhiều càng tốt.  Một lần nữa, trước khi sự đau đớn nầy đã được 
biến mất, thì sự khó chịu khác nẩy sinh lên.  

 
What yogis experience here is suffering. When they see the 

mental and physical processes more deeply and more clearly, 
they see the pain sometimes exploding or abruptly disappearing, 
sometimes gradually disintegrating, sometimes dispersing, 
sometimes gradually decreasing and then finally passing away. 
It is not everlasting because it is subject to impermanence 
(Anicca).  Then yogis realize the impermanency of both 
unpleasant physical and mental sensations. 

Then they are able to deal with it successfully. It means 
that though the physical discomfort may be severe, they are able 
to observe it and realize its initial, middle and final phases.  In 
this way, they note one physical discomfort after another and 
experience their arising and passing away. They realize the 
impermanence of any mental process or physical process or 
sensation which is noted. 

Điều mà các hành giả trải nghiệm ở tại đây là sự khổ đau.  
Khi họ thẩm thị các quá trình về tinh thần và thể chất một cách 
thâm niệm hơn và một cách rõ ràng hơn, thì họ nhận thấy sự đau 
đớn đôi khi đang nổ tung hoặc đang biến mất một cách đột ngột, 
đôi khi đang dần tan rã ra, đôi khi đang phân tán, đôi khi đang 
giảm bớt dần và rồi cuối cùng thì diệt vong.  Nó thì không vĩnh 
hằng bởi vì nó không tránh khỏi sự không thường tồn (Vô 
Thường).  Bấy giờ các hành giả chứng tri đặc tính vô thường ở 
cả hai cảm thọ bất duyệt ý về thể chất và tinh thần.  

Thế rồi họ có khả năng để đối phó với nó một cách viên 
mãn.  Điều đó có nghĩa là mặc dù sự khó chịu về thể chất có thể 
là khốc liệt, họ có khả năng để quan sát nó và chứng tri giai đoạn 
mới bắt đầu, giai đoạn giữa và giai đoạn cuối cùng của nó.  Trong 



238      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

phương thức nầy, họ chú niệm từ sự khó chịu về thể chất nầy 
tiếp đến cái khác, và trải nghiệm sự đang khởi sinh và sự đang 
diệt vong.  Họ chứng tri được sự không thường tồn của bất luận 
quá trình về tinh thần, hoặc bất luận quá trình về thể chất, hoặc 
bất luận cảm thọ nào mà đã được chú niệm.  

 
When yogis clearly see very swift arising and passing away 

of the unpleasant sensation in the pain, they realize suffering or 
unsatisfactoriness (Dukkha) in a sense of being constantly 
oppressed by arising and passing away.  Then they do not have 
any idea of a person, a being, a self or soul regarding the pain 
and realize its impersonal nature, Anatta.  There is no 
everlasting self or soul, person or being.  What really exists is 
just the process of mental and physical phenomena which are 
arising and passing away one after another.  They arise 
disregarding yogis’ wish.  So they are uncontrollable according 
to their impersonal nature (Anatta).  In this way, yogis realize 
the common characteristics of impermanence (Anicca), 
unsatisfactoriness (Dukkha) and non – self (Anatta) of mental 
or physical phenomena.  

This insight knowledge which realizes the common 
characteristics of mental and physical processes is called 
Insight into the Three Common Characteristics by Direct 
Experience (Paccakkha sammasana ñāṇa). 

Khi các hành giả thẩm thị một cách rõ ràng việc đang khởi 
sinh và việc đang diệt vong hết sức nhanh chóng của cảm thọ 
bất duyệt ý ở trong sự đau đớn, thì họ chứng tri được sự khổ đau 
hoặc sự bất duyệt ý (Khổ Đau) trong một ý niệm là đang bị áp 
chế một cách liên tục do bởi việc đang khởi sinh và đang diệt 
vong.  Bấy giờ họ không có bất luận ý tưởng nào về một con 
người, một hữu tình, một tự ngã hoặc linh hồn hữu quan đến sự 
đau đớn và chứng tri được thực tính phi bản ngã của nó, Vô Ngã.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     239   

 
 

Điều mà thực sự hiện hữu chỉ là quá trình của các hiện tượng về 
tinh thần và thể chất mà đang khởi sinh và đang diệt vong kế tiếp 
nhau.  Chúng khởi sinh bất quan tâm đến nỗi lòng ước muốn của 
các hành giả.  Vì vậy họ không không thể nào kiểm soát được 
thực tính phi bản ngã của chúng (Vô Ngã).  Trong phương thức 
nầy, các hành giả chứng tri những Phổ Thông Tướng về sự 
không thường tồn (Vô Thường), sự bất duyệt ý (Khổ Đau) và 
sự không tự ngã (Vô Ngã) của các hiện tượng về tinh thần hoặc 
thể chất.  

Tri thức tuệ giác nầy mà chứng tri được những Phổ Thông 
Tướng của các quá trình về tinh thần và thể chất đã được gọi là 
Tuệ Giác Vào Tam Phổ Thông Tướng Do Bởi Sự Trải Nghiệm 
Trực Tiếp (Hiện Kiến Quán Trạch Trí). 

 
So in this stage of insight knowledge (Sammasana ñāṇa), 

yogis have to be patient with physical discomfort such as pain, 
aching, stiffening and numbmess. Unless they are patient with 
it, they do not see the inner nature or their common 
characteristics. When yogis have thoroughly realized the true 
nature in the sense of impermanence, unsatisfactoriness and non 
– self, then gradually physical discomfort becomes decreasing 
and subsides. Yogis do not have any unbearable painful 
sensation towards the end of this third stage. Their mind 
becomes fresh and energetic because there is little or no pain.  

At this stage of insight knowledge, yogis’ mind becomes 
concentrated to a large extent and there are only a few thoughts 
occasionally arising but they can observe them. They can 
concentrate their mind well on each mental state or physical 
process which is arising at that moment.  But here Sammasana 
ñāṇa has another sense also. That is Insight into Three Common 
Characteristics by Inference (Anumāna ñāṇa). When yogis 
directly experience the arising and passing away of mental and 



240      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

physical phenomena which are observed, sometimes they reflect 
upon the actual experience and realize the impermanency, 
suffering and impersonal nature of the other mental and 
physical processes which are not observed.  So this insight 
knowledge comes about by inference from what yogis have 
actually experienced.  

Vì vậy trong giai đoạn nầy của tri thức tuệ giác (Quán 
Trạch Trí), các hành giả phải kham nhẫn với sự khó chịu về thể 
chất chẳng hạn như là sự đau đớn, sự đau nhức, sự cứng đờ và 
sự tê cứng.  Trừ phi họ kham nhẫn với nó, thì họ không có thẩm 
thị được thực tính nội phần hoặc những Phổ Thông Tướng của 
mình.  Khi các hành giả đã chứng tri được một cách triệt để chân 
thực tính trong ý niệm của sự không thường tồn, sự bất duyệt ý 
và sự không tự ngã; thời bấy giờ sự khó chịu về thể chất trở nên 
suy giảm dần và lắng dịu đi.  Các hành giả không có bất luận 
cảm thọ đau đớn bất khả kham nào vào cuối giai đoạn thứ ba 
nầy.  Tâm thức của họ trở nên tươi tỉnh và tràn đầy năng lượng 
bởi vì có một chút ít hoặc không có sự đau đớn.  

Vào giai đoạn nầy của tri thức tuệ giác, tâm thức của các 
hành giả trở nên đã được định mục ở một mức độ rộng lớn và 
thỉnh thoảng chỉ còn có một vài nghĩ suy đang khởi sinh nhưng 
họ có thể quan sát được chúng.  Họ có thể định thức tốt tâm thức 
của mình vào từng mỗi trạng thái về tinh thần hoặc quá trình về 
thể chất mà đang khởi sinh vào ngay khoảnh khắc ấy.  Nhưng ở 
tại đây Quán Trạch Trí cũng còn có ý nghĩa khác nữa.  Đó là 
Tuệ Giác vào Tam Phổ Thông Tướng do bởi Sự Suy Đoán (Suy 
Luận Trí).  Khi các hành giả trải nghiệm một cách trực tiếp việc 
đang khởi sinh và việc đang diệt vong của các hiện tượng về tinh 
thần và thể chất mà đã được quan sát, thì có đôi khi họ suy ngẫm 
sự trải nghiệm thực tế và chứng tri được đặc tính không thường 
tồn, sự khổ đau và thực tính phi bản ngã của các quá trình về 
tinh thần và thể chất khác mà đã không có được quan sát.  Vì 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     241   

 
 

vậy tri thức tuệ giác nầy nẩy sinh do bởi sự suy đoán từ những 
gì mà các hành giả đã có được trải nghiệm một cách thực sự.  

 
Yogis come to judge that just as this mental or physical 

process, which is observed, is subject to impermanence, so are 
other mental and physical processes, which are not presently 
observed, subject to impermanence in the same manner.  All the 
mental states or physical processes in the past, present and 
future, far or near, internal or external, coarse or subtle are 
subject to impermanence in the same manner.  This knowledge 
is Insight Knowledge by Inference, Anumāna ñāṇa in Pāḷi.  
Sometimes we say Nayavipassanā, Knowledge by Inference 
from the actual experience of mental and physical phenomena 
which are observed.    

Các hành giả đi đến xét đoán rằng quả thật là quá trình về 
tinh thần và thể chất nầy, mà đã được quan sát, thì không tránh 
khỏi sự không thường tồn, vì vậy các quá trình về tinh thần và 
thể chất khác, mà hiện tại đã không có được quan sát, cũng 
không tránh khỏi sự không thường tồn trong cùng cách thức.  Tất 
cả những trạng thái về tinh thần hoặc các quá trình về thể chất ở 
trong quá khứ, hiện tại và vị lai, xa hoặc gần, nội phần hoặc 
ngoại phần, thô thiển hoặc vi tế đều không tránh khỏi sự không 
thường tồn trong cùng cách thức.  Tri thức nầy là Tri Thức Tuệ 
Giác do bởi Sự Suy Đoán, trong Pāḷi ngữ là Suy Luận Trí.  Đôi 
khi chúng ta nói rằng Minh Sát Tuệ Suy Luận, Tri Thức do bởi 
Sự Suy Đoán từ nơi trải nghiệm thực sự của các hiện tượng về 
tinh thần và thể chất mà đã được quan sát.    

 
The Fourth Insight: Insight Knowledge of Arising and 
Passing Away of Mental and Physical Phenomena 

(Udayabbaya ñāṇa). 



242      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

The fourth insight is the insight into arising and passing 
away of mental and physical phenomena (Udayabbaya ñāṇa). 
When the third insight is well developed, yogis comprehend the 
three common characteristics of mental and physical 
phenomena both by direct experience and by inference. Then 
gradually their concentration becomes deeper and deeper. So 
the painful sensation becomes decreasing and eventually it 
disappears. Then they feel happy and delight at the noting of any 
mental state or physical process. The concentration becomes 
deeper and the mind becomes calmer and more serene.  Then 
yogis feel a very sublime feeling of tenderness and happiness; 
they feel rapture and tranquility. Their mind is not disturbed by 
anything.  Their mindfulness is very good, sharp, agile, pliant, 
always ready to note any object very easily. The effort also 
becomes steady, neither tense nor lax, neither strong nor weak. 
This steady and moderate effort naturally arises, helping the 
mindfulness to note every object very readily at the moment of 
its occurrence.  

Tuệ Giác Thứ Tư: Tri Thức Tuệ Giác Về Việc Đang 
Khởi Sinh Và Việc Đang Diệt Vong Của Các Hiện Tượng 

Tinh Thần Và Thể Chất (Sinh Diệt Trí). 
Tuệ giác thứ tư là tuệ giác vào việc đang khởi sinh và việc 

đang diệt vong của các hiện tượng về tinh thần và thể chất (Sinh 
Diệt Trí).  Khi tuệ giác thứ ba đã phát triển tốt đẹp, các hành giả 
liễu tri Tam Phổ Thông Tướng của các hiện tượng ở cả hai về 
tinh thần và thể chất do bởi sự trải nghiệm trực tiếp và do bởi sự 
suy đoán.  Thế rồi dần dần sự định thức của họ càng lúc càng trở 
nên thâm niệm hơn.  Vì vậy cảm thọ đau đớn trở nên đang suy 
giảm dần và cuối cùng thì nó biến mất.  Sau đó họ cảm thấy hạnh 
phúc và khoái cảm ngay khi đang chú niệm vào bất luận trạng 
thái về tinh thần hoặc quá trình về thể chất.  Sự định thức trở nên 
thâm niệm hơn và tâm thức trở nên an tịnh hơn và nhiều thanh 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     243   

 
 

thản hơn.  Bấy giờ các hành giả cảm thấy một cảm giác hết sức 
siêu thoát của sự êm dịu và niềm hạnh phúc; họ cảm thấy lạc bất 
khả chi và sự tĩnh lặng.  Tâm thức của họ đã không còn bị rối 
loạn do bởi bất luận điều chi.  Chánh niệm của họ thì hết sức tốt 
đẹp, tinh xảo, linh hoạt, dễ uốn nắn, và luôn sẵn sàng để chú 
niệm vào bất luận đối tượng nào một cách hết sức dễ dàng.  Sự 
nỗ lực cũng trở nên kiên định, không có căng thẳng mà cũng 
không có thả lỏng, không có mạnh mẽ mà cũng không có yếu 
kém.  Sự nỗ lực kiên định và vừa phải nầy đây khởi sinh một 
cách thường nhiên, đang cùng hỗ trợ cho chánh niệm để chú 
niệm vào mọi đối tượng một cách tự nguyện ở ngay khoảnh khắc 
đang hiện bày của nó.  

 
 It is at this stage of insight knowledge that yogis see some 

light, sometimes a brilliant light, sometimes a faint light, 
sometimes a light like a fluorescent light, sometimes a light 
similar to the head light of a car and so on. Usually none of these 
lights last very long.  It comes, yogis note it and it goes.  But 
there may be some light which lasts for ten to twenty seconds or 
so.  In this case, though yogis observe the light, subconsciously 
they may like it and the light may last long. So if yogis take 
delight in the lights and are attached to them, the lights will 
come very often and very brilliantly. 

One of the yogis, who was about thirty years old, saw some 
lights. Gradually the light became brighter and brighter.  She 
felt delighted at it.  But when she was instructed to note, she 
noted it. When she noted it, the light went away. Then very 
instantly another light came and she noted it. But 
subconsciously she was attached to it. This lasted for about 
twenty days.  She was disappointed with the light experience.  
She couldn’t get over it.  It is like a desire or craving but not so 
strong.  Very stealthily it comes into the mind. Uncosnciously it 



244      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

is attached to the object.  It is called Nikanti, one of the ten 
corruptions of insight knowledge, which means a very subtle 
attachment. 

Chính ở ngay giai đoạn nầy của tri thức tuệ giác mà các 
hành giả nhìn thấy một vài ánh sáng, đôi khi một ánh sáng rực 
rỡ, đôi khi một ánh sáng mờ nhạt, đôi khi một ánh sáng như đèn 
huỳnh quang, đôi khi một ánh sáng tương tự ánh đèn trước của 
chiếc xe hơi và v.v.  Một cách thông thường tuyệt nhiên không 
có một trong những ánh sáng nầy tồn tại được hết sức lâu dài.  
Nó đến, các hành giả chú niệm nó và nó đi.  Thế nhưng có thể 
có một vài ánh sáng mà nó tồn tại trong mười đến hai mươi giây 
hoặc lâu hơn.  Trong trường hợp nầy, mặc dù các hành giả quan 
sát ánh sáng, một cách tiềm thức họ có thể ưa thích nó và ánh 
sáng có thể tồn tại lâu dài.  Vì vậy nếu như các hành giả lấy làm 
khoái cảm vào những ánh sáng và đã dính mắc vào chúng, thì 
những ánh sáng sẽ đi đến rất thường xuyên và một cách hết sức 
rực rỡ.  

Một trong các hành giả, vị ấy đã vào khoảng ba mươi tuổi 
thọ, đã thẩm thị một số ánh sáng.  Dần dần ánh sáng đã càng lúc 
càng trở nên rực rỡ hơn.  Bà ấy đã cảm thấy khoái cảm với nó.  
Thế nhưng khi bà ấy đã được chỉ bảo để chú niệm, và bà ấy đã 
chú niệm nó.  Khi bà ấy đã chú niệm nó, ánh sáng đã biến mất.  
Thế rồi ngay lập tức một ánh sáng khác đã đến và bà ấy đã chú 
niệm nó.  Thế nhưng một cách tiềm thức bà ấy đã bị dính mắc 
vào nó.  Và điều nầy đã kéo dài trong khoảng hai mươi ngày.  
Bà ấy đã thất vọng với việc trải nghiệm ánh sáng.  Bà ấy không 
thể nào vượt qua được nó.  Nó ví tựa như một ham muốn hoặc 
ái dục nhưng không quá mạnh mẽ.  Một cách hết sức vụng trộm 
nó xuất hiện ở trong tâm thức.  Một cách vô ý thức nó đã bị dính 
mắc vào đối tượng.  Nó đã được gọi là Dục Vọng, một trong 
mười Pháp băng hoại của tri thức tuệ giác, mà có ý nghĩa là một 
sự dính mắc hết sức vi tế.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     245   

 
 

 
In the Buddha’s time, there was a monk who practiced 

Samatha meditation and attained deep concentration.  After he 
had attained Jhāna concentration, he switched his practice to 
Vipassanā meditation, observing bodily and mental processes. 
He attained until the third stage of the Path knowledge.  But 
after some time, he felt delighted in the attainment of Jhāna 
concentration and he had Nikanti, a very subtle attachment to 
the Jhāna concentration.  His insight knowledge went up one 
after another, then again came down because of that attachment 
to Jhāna concentration. So he couldn’t attain Arahantship. The 
Buddha said that it was Dhammarāga, Dhammanandī. 
Dhammarāga means attachment to Dhamma; Dhammanandī 
means delight in the Dhamma that is Jhāna  concentration.  In 
this case, both Dhammarāga and Dhammanandī are Nikanti. 
That monk himself did not know it. Only the Buddha knew it and 
explained it to the Venerable Ananda that the monk being 
unable to attain Arahantship. 

Trong thời kỳ của Đức Phật, có một vị tu sĩ đã thực hành 
thiền định An Chỉ và đã thành đạt được sự định thức thâm niệm.  
Sau khi vị ấy đã thành đạt được sự định thức Thiền Định (nhập 
thiền định), vị ấy đã chuyển việc thực hành của mình sang thiền 
định Minh Sát Tuệ, bằng với việc quan sát các quá trình về thể 
chất và tinh thần.  Vị ấy đã thành đạt cho đến giai đoạn thứ ba 
của Tri Thức Đạo Lộ (Bất Lai Tuệ Đạo).  Thế nhưng sau một 
thời gian, vị ấy đã cảm thấy khoái cảm trong việc thành đạt của 
sự định thức Thiền Định (nhập thiền định) và vị ấy đã có Dục 
Vọng, một sự dính mắc hết sức vi tế vào sự định thức Thiền 
Định.  Tri thức tuệ giác của vị ấy đã nối tiếp nhau tăng lên, rồi 
lại đã hạ xuống bởi vì việc dính mắc vào sự định thức Thiền 
Định (nhập thiền định) ấy.  Vì vậy, vị ấy không thể nào đạt được 
Quả vị Vô Sinh.  Đức Phật đã nói rằng đó đã là Ái Luyến Pháp, 



246      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Hỷ Duyệt Pháp.  Ái Luyến Pháp có nghĩa là sự dính mắc vào 
Pháp; Hỷ Duyệt Pháp có nghĩa là khoái cảm ở trong Pháp mà 
đó là sự định thức Thiền Định (nhập thiền định).  Trong trường 
hợp nầy, cả hai Ái Luyến Pháp và Hỷ Duyệt Pháp đều là Dục 
Vọng.  Bản thân vị tu sĩ ấy đã không biết được điều ấy.  Chỉ có 
Đức Phật liễu tri điều ấy và đã giải thích điều ấy đến Trưởng Lão 
Ananda rằng vị tu sĩ đã không có khả năng để đạt được Quả vị 
Vô Sinh.  

 
When yogis have passed over the third stage of Insight into 

Three Common Characteristics of Mental and Physical 
Phenomena, they get into very “bad” good experience in the 
early part of the fourth stage of Insight Knowledge of Arising 
and Passing Away of Mental and Physical Phenomena, 
Udayabbaya ñāṇa.  Because they overcome a very difficult 
stage, that is the painful stage, gradually the mind becomes 
clear concentrated, light, happy and rapturous.  There are many 
good experiences in this stage. Because concentration is very 
good, yogis feel tranquil and calm.  The mind is very agile, pliant 
and subtle.  The whole body is suffused with a very tender feeling 
of rapture and happiness.  Then yogis subconsciously are 
attached to it.  They feel delight in these “bad” good 
experiences.  These are called Vipassan’upakkilesa, the 
corruptions of Insight.  Uppakilesa can be translated literally as 
defilement.  These good experiences defile yogis’insight 
knowledge a great deal so that they cannot proceed to the higher 
stages of insight.  So they remain stagnant here. The Venerable 
Nyanaponika Thera translated Upakkilesa as corruption. 
Actually there are ten defilements of the insight. The lady yogi I 
mentioned earlier wasted her time for about twenty days 
because of the light which is one of the defilement, Upakkilesa.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     247   

 
 

Khi các hành giả đã vượt qua được giai đoạn thứ ba của 
Tuệ Giác vào Tam Phổ Thông Tướng của các hiện tượng về tinh 
thần và thể chất, họ đạt được sự trải nghiệm tốt đẹp hết sức “dữ 
dội” ở phần ban đầu của giai đoạn thứ tư của Tri Thức Tuệ Giác 
về Việc Đang Khởi Sinh và Việc Đang Diệt Vong của Các Hiện 
Tượng về Thể Chất và Tinh Thần, Sinh Diệt Trí.  Vì họ vượt 
qua một giai đoạn hết sức khó khăn, đó là giai đoạn vất vả khổ 
đau, dần dần tâm thức trở nên được định mục rõ ràng, nhẹ nhàng, 
an lạc và lạc bất khả chi.  Có rất nhiều trải nghiệm tốt đẹp ở trong 
giai đoạn nầy. Vì sự định thức đã hết sức tốt đẹp, các hành giả 
cảm thấy tĩnh lặng và an tịnh.  Tâm thức thì hết sức linh hoạt, dễ 
uốn nắn, và vi tế.  Toàn cả cơ thể đã đượm nhuần với một cảm 
giác hết sức êm dịu của lạc bất khả chi và niềm hạnh phúc.  Thế 
rồi các hành giả một cách tiềm thức đã bị dính mắc vào nó.  Họ 
cảm thấy khoái cảm ở trong những trải nghiệm tốt đẹp “dữ dội” 
nầy.  Những điều nầy đã được gọi là Minh Sát Tuệ Tùy Phiền 
Não, những sự băng hoại của Tuệ Giác.  Tùy Phiền Não có thể 
được dịch thuật theo nghĩa đen là Pháp uế nhiễm.  Những trải 
nghiệm tốt đẹp nầy làm uế nhiễm tri thức tuệ giác của các hành 
giả rất nhiều nhằm để cho họ không thể nào tiếp tục tiến hóa đến 
những giai đoạn cao hơn của tuệ giác được.  Vì vậy họ vẫn cứ 
trì trệ ở tại đây.  Ngài Đại Trưởng Lão Nyanaponika đã dịch 
thuật Tùy Phiền Não là sự băng hoại.  Thực sự thì có mười Pháp 
uế nhiễm của tuệ giác.  Nữ hành giả mà Sư đã đề cập đến trước 
đó đã lãng phí thời gian của mình trong khoảng hai mươi ngày 
bởi vì ánh sáng, đó là một trong Pháp uế nhiễm, Tùy Phiền Não.  

 
Yogis are taught by their teacher that these are good 

experiences but they are also hindrances to their meditation.  So 
yogis must not be attached to them.  What they should do is to 
just note them.  Then they can get over these good experiences.  
These are trivial things compared to the bliss of Nibbāna.  They 



248      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

should proceed with their practice.  Since the mind is still 
concentrated, it can become sharper and more penetrating. 

Whatever object yogis observe, they see it disappearing. 
Whatever feeling or sensation they note, they see it 
disappearing.  Everything they note is disappearing.  Then they 
judge thus: “Whatever arises is subject to passing away.” When 
they note lifting movements of the foot during walking 
meditation, they experience many broken movements of the foot, 
arising and passing away incessantly.  Here they realize the 
constant appearance and disappearance of physical 
phenomena. When a thought arises and they note it, it 
disappears.  Then another thought comes and goes; then 
another one appears and disappears. They come to judge “Oh ! 
These thoughts are subject to impermanence.  None of these 
thoughts are everlasting.  They are arising and instantly passing 
away.” 

Các hành giả đã được dạy bảo do bởi vị thiền sư của mình 
rằng những điều nầy là những trải nghiệm tốt đẹp nhưng chúng 
cũng là những Pháp chướng ngại đối với việc thiền định của 
mình.  Vì vậy các hành giả không được bị dính mắc vào chúng.  
Điều mà họ nên làm là chỉ có chú niệm vào chúng.  Rồi thì họ 
có thể vượt qua được những trải nghiệm tốt đẹp nầy.  Những 
điều nầy là những Pháp tầm thường đã được so với chân phúc 
đức của Níp Bàn.  Họ nên tiếp tục tiến hóa với việc thực hành 
của mình.  Một khi tâm thức vẫn còn được định mục, thì nó có 
thể trở nên tinh xảo hơn và càng được thẩm thấu hơn.  

Bất luận đối tượng nào mà các hành giả quan sát, họ thẩm 
thị nó đang biến mất. Bất luận cảm giác hoặc cảm thọ nào mà họ 
chú niệm, họ thẩm thị nó đang biến mất.  Tất cả mọi thứ họ chú 
niệm thì đang biến mất.  Thế rồi họ xét đoán như vầy “Bất luận 
điều chi mà khởi sinh thì không tránh khỏi sự diệt vong.”  Khi 
họ chú niệm những sự cử động đang dỡ lên của bàn chân trong 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     249   

 
 

lúc thiền bộ hành, họ trải nghiệm rất nhiều cử động ngắt quãng 
của bàn chân, đang khởi sinh và đang diệt vong một cách liên 
tục không ngừng.  Tại đây họ chứng tri sự liên tục xuất hiện và 
biến mất của các hiện tượng về thể chất.  Khi một sự nghĩ suy 
khởi sinh và họ chú niệm nó, nó biến mất.  Thế rồi một sự suy 
nghĩ khác đến và đi; rồi thì một cái khác xuất hiện và biến mất.  
Họ đi đến xét đoán rằng “Ồ ! Những nghĩ suy nầy thì không 
tránh khỏi sự không thường tồn (vô thường).  Không có một 
trong những nghĩ suy nầy là vĩnh hằng cả.  Chúng đang khởi 
sinh và ngay lập tức đang diệt vong.” 

 
It is somewhat difficult to realize appearance and 

disappearance of thoughts. To realize appearance and 
disappearance of physical processes such as rising movements, 
falling movements, lifting, pushing, dropping are not so difficult.  
This stage of knowledge is called Insight Knowledge of Arising 
and Passing Away of Mental and Physical Phenomena, 
Udayabbaya ñāṇa. 

Now I have explained the fourth Insight Knowledge of 
Arising and Passing Away of Mental and Physical Phenomena 
(Udayabbaya ñāṇa).  Some of yogis have experienced this 
knowledge very well.  Even the severe pain gives them this 
knowledge. When they make an attempt to get into the center of 
the pain attentively and energetically, the mind gradually gets 
into the center of the pain.  Then the pain cannot stay still, so it 
explodes or disintegrates. Some yogis experienced this.  
Sometimes the pain dispersed gradually.  Sometimes the pain 
exploded when the noting mind got into it.  It means yogis were 
realizing arising and passing away of feeling or sensation, 
Vedanakkhandha, aggregate of feeling or sensation. Now that 
yogis have experienced arising and passing away of mental 
states or physical processes or both, they are endowed with the 



250      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

fifth factor for successful practice as previously mentioned. They 
are sure to attain enlightenment if they proceed with their 
practice intensively. 

Có phần nào khó khăn để chứng tri được sự xuất hiện và 
sự biến mất của những nghĩ suy.  Để chứng tri sự xuất hiện và 
sự biến mất của các quá trình về thể chất chẳng hạn như là những 
sự chuyển động đang phồng lên, những sự chuyển động đang 
xộp xuống, việc đang dỡ lên, việc đang đưa đi, việc hạ xuống thì 
không có khó khăn lắm. Giai đoạn nầy của tri thức đã được gọi 
là Tri Thức Tuệ Giác của các hiện tượng đang khởi sinh và đang 
diệt vong về tinh thần và thể chất, Sinh Diệt Trí.  

Khi mà Sư đã có giải thích Tri Thức Tuệ Giác thứ tư Về 
Việc Đang Khởi Sinh Và Việc Đang Diệt Vong Của Các Hiện 
Tượng Tinh Thần Và Thể Chất (Sinh Diệt Trí).  Một vài hành 
giả đã có được trải nghiệm tri thức nầy hết sức tốt đẹp.  Thậm 
chí sự đau đớn khốc liệt cũng mang đến cho họ tri thức nầy.  Khi 
họ cố gắng để vào được tâm điểm của sự đau đớn một cách 
chuyên tâm và một cách nghị lực, thì tâm thức dần dần vào được 
tâm điểm của sự đau đớn.  Thế rồi sự đau đớn không thể nào ở 
yên được, thế là nó nổ tung hoặc tan rã ra.  Một vài hành giả đã 
trải nghiệm được điều nầy.  Đôi khi sự đau đớn đã dần dần phân 
tán ra.  Đôi khi sự đau đớn đã nổ tung khi tâm đang chú niệm đã 
vào được nó.  Điều ấy có nghĩa là các hành giả đã đang chứng 
tri được việc đang khởi sinh và đang diệt vong của cảm giác 
hoặc cảm thọ, Thọ Uẩn, khối tổng hợp của cảm giác hoặc cảm 
thọ.  Bấy giờ các hành giả ấy đã có được trải nghiệm việc đang 
khởi sinh và đang diệt vong của các trạng thái về tinh thần hoặc 
các quá trình về thể chất, hoặc là cả hai, họ đã hội đủ phúc duyên 
với yếu tố thứ năm cho thành tựu việc thực hành (Cần Miễn Chi 
Phần) mà đã có đề cập trước đó.  Họ thì chắc chắn đạt được sự 
giác ngộ nếu như họ tiếp tục tiến hóa với việc thực hành của 
mình một cách chuyên sâu.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     251   

 
 

 
Sixth Stage: The Purification Of Knowledge And Vision 

Of The Course Of Practice  
(Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi). 

Attributed to the Nine Insights from the Sixth to the 
Thirteenth. 

The sixth stage of Purification is Purification of 
Knowledge and Vision of the Course of Practice, known as 
Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi.  Herein, Paṭipadā means the 
course of practice. Ñāṇa and dassana are here referred to the 
same thing.  In order to lay emphasis on penetration, the text 
used the two words in the same sense, knowledge and vision.  So, 
Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi means Purification of 
Knowledge and Vision of the Course of Practice.  It means that 
when yogis have passed the Purification of Knowledge and 
Vision of Path and Non – Path (Maggāmagga ñāṇa dāssana 
visuddhi), they are on the right path which leads to Arahantship 
or the cessation of suffering.  If yogis were on the wrong path, 
they would stop at the Purification of Knowledge and Vision of 
Path and Non – Path (Maggāmagga ñāṇa dāssana visuddhi).  
Because they are on the right path, they will have to go through 
nine more stages of Vipassanā insight to approach the goal.  So 
they can judge that their course of practice is right.  They do not 
have any doubt about the course of practice. Then there is the 
Purification of Knowledge and Vision of the Course of Practice 
(Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi).  

So, the Purification of Knowledge and Vision of the Course 
of the Practice, (Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi) is attributed 
to nine progressive stages of insights from the fifth insight to the 
thirteenth insight as follows:  

1. The Insight Knowledge of Dissolution (Bhaṅga ñāṇa).  
2. The Insight Knowledge of Fearful Nature (Bhaya ñāṇa).  



252      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

3. The Insight Knowledge of Misery Nature (Ādīnava ñāṇa).  
4. The Insight Knowledge of Disgusting Nature (Nibbidā 

ñāṇa).  
5. The Insight Knowledge with Desire for Deliverance 

(Muñcitukamyatā ñāṇa).  
6. The Insight Knowledge with Reobservation (Paṭisaṅkhā 

ñāṇa).  
7. The Insight Knowledge with Equanimity 

(Saṅkhārupekkhā ñāṇa).  
8. The Insight Knowledge with Adaptation (Anuloma ñāṇa).  
9. The Insight Knowledge on Borderline (Gotrabhu ñāṇa). 

Giai Đoạn Thứ Sáu: Sự Thanh Lọc Về Tri Thức và 
Kiến Thị Của Quá Trình Thực Hành  

(Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh).   

Được quy vào thuộc tính Chín Tuệ Giác kể từ  
Tuệ Giác thứ sáu đến Tuệ Giác thứ mười ba. 

Giai đoạn thứ sáu của sự thanh lọc là Sự Thanh Lọc về Tri 
Thức và Kiến Thị của Quá Trình Thực Hành, đã được biết đến 
là Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh.  Ở đây, Pháp Hành có ý nghĩa 
là quá trình thực hành, Trí có nghĩa là tri thức, Kiến Văn có ý 
nghĩa là kiến thị.  Trí và Kiến Văn ở tại đây đã được đề cập đến 
cùng một ý nghĩa.  Nhằm để nhấn mạnh vào sự thẩm thấu, Văn 
Bản kinh điển đã sử dụng đến hai từ ngữ trong cùng một ý nghĩa, 
tri thức và kiến thị. Vì vậy, Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh có ý 
nghĩa là Sự Thanh Lọc về Tri Thức và Kiến Thị của Quá Trình 
Thực Hành.  Điều đó có ý nghĩa là khi các hành giả đã trải qua 
Sự Thanh Lọc về Tri Thức và Kiến Thị vào Chính Đạo và Không 
Phải Chính Đạo (Đạo Phi Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh), thì họ 
đã đang trên con đường chân chính (Chính Đạo) mà dắt dẫn đến 
Quả vị Vô Sinh hoặc việc chấm dứt của sự khổ đau.  Nếu như 
các hành giả đã đang ở trong con đường sai trái (Tà Đạo), thì họ 
sẽ dừng lại ở tại Sự Thanh Lọc về Tri Thức và Kiến Thị vào 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     253   

 
 

Chính Đạo và Không Phải Chính Đạo (Đạo Phi Đạo Tri Kiến 
Thanh Tịnh).  Vì lẽ họ đã trên con đường chân chính (Chính 
Đạo), thì họ sẽ phải trải qua chín giai đoạn nữa của Minh Sát 
Trí để tiếp cận mục tiêu.  Vì vậy, họ có thể xét đoán rằng quá 
trình thực hành của họ là chân chính.  Họ không có bất luận nỗi 
nghi ngờ nào về quá trình thực hành.  Thế rồi có Sự Thanh Lọc 
về Tri Thức và Kiến Thị của Quá Trình Thực Hành (Đạo Tri 
Kiến Thanh Tịnh).   

Vì vậy, Sự Thanh Lọc về Tri Thức và Kiến Thị của Quá 
Trình Thực Hành (Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh), đã được quy 
vào thuộc tính của chín giai đoạn tiến hóa của các tuệ giác kể từ 
tuệ giác thứ năm đến tuệ giác thứ mười ba như sau đây:  

1. Tri Thức Tuệ Giác về Sự Hoại Diệt (Hoại Diệt Trí).   
2. Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính Sợ Hãi (Kinh Cụ Trí / 

Bố Úy Trí).  
3. Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính Khốn Khổ (Khốn Khổ 

Trí / Quá Hoạn Trí).  
4. Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính Chán Ghét (Yếm Ố Trí 

/ Yếm Phiền Trí).  
5. Tri Thức Tuệ Giác với Dục Tầm Cầu Sự Giải Thoát (Dục 

Thoát Trí).  
6. Tri Thức Tuệ Giác với Sự Tái Quan Sát (Giản Trạch Trí 

/ Quyết Ly Trí).  
7. Tri Thức Tuệ Giác với Sự Điềm Tĩnh (Hành Xả Trí).  
8. Tri Thức Tuệ Giác với Sự Thích Nghi (Thuận Tùng Trí).  
9. Tri Thức Tuệ Giác vào Phân Giới Tuyến (Chuyển Tộc 

Trí).  
 

The Fifth Insight: The Insight Knowledge Of 
Dissolution (Bhaṅga ñāṇa). 

When the Knowledge of arising and passing away of 
mental and physical phenomena become clear and mature, 



254      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

whatever yogis note, it is realized as impermanent: arising and 
passing away.  When they note any pain, stiffening, itching or 
aching, they see the appearance and disappearance of painful 
sensation one after another very clearly.  Sometimes they see it 
as appearance and disappearance of waves of unpleasant 
sensation one after another. When they note the rising and 
falling movements, they see many broken movements of rising 
and falling processes very clearly, arising and passing away one 
after another.  Later on, they come to see very swift appearance 
and disappearance of the noted object. Then they see the 
disappearance or passing away more than appearance or 
arising.  Eventually yogis rarely sees the arising or appearing. 
So they feel that all mental states and physical processes are 
very instantly passing away, very instantly vanishing.  
Sometimes they feel very swift disappearance, dissolution of the 
noticed object.  In this stage of knowledge, all forms are lost. 
Yogis have lost the sense of the form of the body, the hand, the 
leg, and so on.  What they are realizing is just disappearance, 
dissolution and the very swift vanishing of phenomena. 

Tuệ Giác Thứ Năm: Tri Thức Tuệ Giác Về  
Sự Hoại Diệt (Hoại Diệt Trí). 

Khi tri thức về việc đang khởi sinh và đang diệt vong của 
các hiện tượng về tinh thần và thể chất trở nên rõ ràng và thuần 
thục, bất luận điều chi mà các hành giả chú niệm, thì đã được 
chứng tri là sự không thường tồn: đang khởi sinh và đang diệt 
vong.  Khi họ chú niệm bất luận sự đau đớn nào, sự đang cứng 
đờ, sự đang ngứa ngáy hoặc sự đang đau nhức, thì họ nhìn thấy 
sự xuất hiện và sự biến mất của cảm thọ đau khổ kế tiếp nhau 
một cách rõ ràng.  Đôi khi họ nhìn thấy nó như là sự xuất hiện 
và sự biến mất của những làn sóng cảm thọ bất duyệt ý kế tiếp 
nhau.  Khi họ chú niệm những chuyển động đang phồng lên và 
đang xộp xuống, thì họ nhìn thấy rất nhiều chuyển động bị ngắt 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     255   

 
 

quãng của các quá trình đang phồng lên và đang xộp xuống một 
cách hết sức rõ ràng, đang khởi sinh và đang diệt vong kế tiếp 
nhau.  Về sau nầy, họ đi đến nhìn thấy sự xuất hiện và sự biến 
mất hết sức nhanh chóng của đối tượng đã được chú niệm.  Rồi 
thì họ nhìn thấy sự biến mất hoặc việc đang diệt vong nhiều hơn 
sự xuất hiện hoặc việc đang khởi sinh.  Cuối cùng thì các hành 
giả một cách hy hữu nhìn thấy việc đang khởi sinh hoặc việc 
đang xuất hiện.  Vì vậy họ cảm thấy rằng tất cả các trạng thái về 
tinh thần và các quá trình về thể chất thì đang diệt vong hết sức 
mau lẹ, đang tiêu tan hết sức mau lẹ.  Đôi khi họ cảm thấy sự 
biến mất, sự hoai diệt của đối tượng đã được chú niệm thì hết 
sức nhanh chóng.  Trong giai đoạn nầy của tri thức, tất cả các 
hình thái đã bị mất đi.  Các hành giả đã mất tri giác về hình thái 
của cơ thể, bàn tay, chân, và v.v.  Những gì mà họ đang chứng 
tri chỉ là sự biến mất, sự hoại diệt và sự tiêu tan hết sức nhanh 
chóng của các hiện tượng.  

 
Sometimes yogis feel that they are unconscious for a 

second or two and lose their mindfulness. This means they see 
both object and subject are disappearing so swiftly that they 
occasionally experience the subconscious mind. When the 
cocncentration is good enough, they are able to see very swift 
disappeanace of the process of consciousness. This is the Insight 
Knowledge of Dissolution (Bhaṅga ñāṇa).  But yogis do 
not easily get over this Insight Knowledge because they need to 
see the dissolution of mental and physical phenomena very well.  
So they stay in this stage of insight knowledge for some time.  It 
is very good as there is no painful sensation, no itching and no 
aching.  Although yogis sit for a very long time, they have no 
tendency to get up.  They can sit for three or four hours very 
easily and comfortably, seeing successive disappearance and 
dissolution of all mental and physical phenomena which are 



256      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

observed.  Occasionally they lose their sense of their bodily 
form.  What they are realizing is just very swift disappearance 
and dissolution of mental and physical phenomena.  

Đôi khi các hành giả cảm thấy rằng họ vô ý thức trong một 
hoặc hai giây và mất đi chánh niệm của mình.  Điều nầy có ý 
nghĩa là họ thẩm thị cả hai khách thể và chủ thể đang biến mất 
một cách quá nhanh chóng đến mức thỉnh thoảng họ trải nghiệm 
ở trong tiềm thức.  Khi sự định thức đã đủ tốt, thì họ có khả năng 
để thẩm thị sự biến mất nhanh chóng của quá trình tâm ý thức.  
Đây là Tri Thức Tuệ Giác về Sự Hoại Diệt (Hoại Diệt Trí).  Thế 
nhưng các hành giả không có dễ dàng vượt qua được tri thức tuệ 
giác nầy bởi vì họ cần phải thẩm thị hết sức kỹ lưỡng việc hoại 
diệt của các hiện tượng về tinh thần và thể chất.  Vì vậy họ an 
trú ở trong giai đoạn nầy của tri thức tuệ giác một thời gian.  Điều 
ấy hết sức tốt đẹp vì không có cảm thọ khổ đau, không có bị 
đang ngứa ngáy và không có bị đang đau nhức.  Cho dù các hành 
giả tọa hành trong một thời gian hết sức lâu dài, họ không có xu 
hướng để đứng lên.  Họ có thể tọa hành trong ba hoặc bốn giờ 
đồng hồ một cách hết sức dễ dàng và một cách thoải mái, đang 
khi thẩm thị sự biến mất và sự hoại diệt liên tục của tất cả các 
hiện tượng về tinh thần và thể chất mà đã được quan sát.  Thỉnh 
thoảng họ mất tri giác về hình thể của mình.  Những gì mà họ 
đang chứng tri chỉ là sự biến mất và sự hoại diệt hết sức nhanh 
chóng của các hiện tượng về tinh thần và thể chất.  

 
The Sixth Insight: The Insight Knowledge Of Fearful 

Nature (Bhaya ñāṇa). 
All conditioned phenomena, Saṅkhāra, are subject to 

dissolution, ever passing away. There is nothing that lasts even 
for a moment or a second.  Sometimes yogis feel but do not know 
what they fear about.  Actually in their mind, they see the 
dissolution and the disappearance of the mental and physical 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     257   

 
 

phenomena.  Gradually they feel and realize that constant 
dissolution of mental and physical phenomena are fearful.  This 
insight knowledge is called Knowledge of Fearful Nature of 
Mental and Physical Phenomena (Bhaya ñāṇa).  This fear is 
different from the fear of seeing a tiger.  When seeing a tiger, we 
have aversion to it and fear arises out of aversion (Dosa).  So 
that fear is Dosa.  Dosa is a unwholesome mental state 
(Akusala).  But this fear in insight meditation (Vipassanā) is not 
Dosa.  Though yogis, in this case, take all mental and physical 
phenomena as fearful, they do not have any aversion to them.  
They just perceive fear, that’s all.  This fear is not unwholesome 
(Akusala). On the contrary, it is wholesome (Kusala).  It is a 
kind of insight knowledge that realizes the mental and physical 
phenomena as just fearful.  

Tuệ Giác Thứ Sáu: Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính 
Sợ Hãi (Kinh Cụ Trí / Bố Úy Trí). 

Tất cá các hiện tượng đã phụ hữu điều kiện, Pháp Hữu Vi, 
thì không tránh khỏi sự hoại diệt, đang hằng luôn diệt vong.  
Không có chi mà tồn tại thậm chí trong một khoảnh khắc (sát 
na) hoặc một giây khắc.  Đôi khi các hành giả cảm thấy sợ hãi 
nhưng không biết là họ sợ hãi về điều chi.  Thực sự là ở trong 
tâm thức của mình, họ thẩm thị sự hoại diệt và sự biến mất của 
các hiện tượng về tinh thần và thể chất.  Dần dần họ cảm thấy 
và chứng tri được rằng sự hoại diệt liên tục của các hiện tượng 
về tinh thần và thể chất là đáng sợ hãi.  Tri thức tuệ giác nầy đã 
được gọi là Tri Thức về Thực Tính Sợ Hãi của Các Hiện Tượng 
về Tinh Thần và Thể Chất (Kinh Cụ Trí / Bố Úy Trí).  Sự sợ 
hãi nầy thì khác biệt với sự sợ hãi của việc đang nhìn thấy một 
con hổ.  Khi đang nhìn thấy một con hổ, chúng ta có sự ác cảm 
với nó và sự sợ hãi khởi sinh do từ sự ác cảm.  Vì vậy sự sợ hãi 
ấy là Sân Hận.   Sân Hận là một trạng thái tinh thần vô tịnh hảo 
(Bất Thiện).  Thế nhưng sự sợ hãi ở trong thiền định tuệ giác 



258      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

(Minh Sát Tuệ) không phải là Sân Hận.  Dẫu rằng các hành 
giả, trong trường hợp nầy, coi tất cả các hiện tượng về tinh thần 
và thể chất là đáng sợ hãi, họ không có bất luận sự ác cảm nào 
đối với chúng.  Họ chỉ cảm nhận sự sợ hãi, chỉ có thế.   Sự sợ 
hãi nầy không phải là vô tịnh hảo (Bất Thiện).   Trái lại, nó là 
tịnh hảo (Thiện).   Nó là một thể loại của tri thức tuệ giác mà 
chứng tri các hiện tượng về tinh thần và thể chất quả thật là đáng 
sợ hãi.  

 
The Seventh Insight: The Insight Knowledge Of  

Misery Nature (Ādīnava ñāṇa). 
When yogis proceed with his intensive practice, 

distractions such as thoughts are very few.  Even though they 
arise, yogis observe them and they disappear very instantly. 
Sometimes yogis come to know a thought is about to arise, they 
observe it and it does not arise at all.  In this way, their 
concentration becomes deeper and deeper.  Then yogis are 
disgusted with the fearful mental and physical phenomena which 
are found ever disappearing, ever vanishing.  As yogis are 
disgusted with them, they do not feel delight in them.  They feel 
miserable about these mental formations and physical 
processes. This is the Insight Knowledge of Misery Nature of 
Mental and Physical Phenomena (Ādīnava ñāṇa).  Then yogis 
do not feel happy with their meditation even though they do not 
have much distractions or thoughts.  Most of the time their 
concentration is good enough but they are not happy with their 
meditational experience. They are in a depressed mood, 
reluctant to do something as if they are disinterested in 
meditation.  Sometimes they think their meditation has gone 
down.  Sometimes they think it is hopeless to go on with their 
practice.  Actually they take interest in it though their facial 
expression is gloomy.  If they attentively observe whatever they 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     259   

 
 

feel, it is not very difficult to get over it.  Yogis can pass over 
this stage easily when they observe the situation they are in.    

Tuệ Giác Thứ Bẩy: Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính 
Khốn Khổ (Khốn Khổ Trí / Quá Hoạn Trí). 

Khi các hành giả tiếp tục tiến hóa với việc thực hành 
chuyên sâu của mình, thì những sự phân tâm (thất niệm) chẳng 
hạn như là những sự nghĩ suy còn rất ít.  Dù cho là chúng có 
khởi sinh, thì các hành giả quan sát chúng và chúng biến mất 
một cách hết sức mau lẹ.  Đôi khi các hành giả đi đến hiểu biết 
rằng một nghĩ suy mà sắp sửa khởi sinh, họ quan sát nó và nó 
không có khởi sinh chút nào cả.  Trong phương thức nầy, sự định 
thức của họ càng lúc càng trở nên thâm niệm hơn.  Thế rồi các 
hành giả đã chán ghét với các hiện tượng về tinh thần và thể chất 
đáng sợ hãi mà đã nghiệm thấy đang hằng biến mất, đang hằng 
luôn tiêu tan.  Vì các hành giả đã chán ghét với chúng, nên họ 
không có cảm thấy khoái cảm với chúng.  Họ cảm thấy khốn khổ 
về những sự hình thành về tinh thần và các quá trình về thể chất 
nầy.  Đây là Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính Khốn Khổ của 
Các Hiện Tượng về Tinh Thần và Thể Chất (Khốn Khổ Trí / 
Quá Hoạn Trí).  Bấy giờ các hành giả không cảm  thấy an lạc 
với thiền định của mình dù cho là họ không có lắm sự phân tâm 
hoặc những nghĩ suy.  Hầu hết thời gian sự định thức của họ là 
đủ tốt nhưng họ không có an lạc với sự trải nghiệm về thiền định 
của mình.  Họ đang trong một tâm trạng bị trầm uất, miễn cưỡng 
để làm điều gì đó y như thể họ đã thờ ơ trong thiền định.  Đôi 
khi họ nghĩ rằng thiền định của mình đã đi xuống.  Đôi khi họ 
nghĩ rằng quả là tuyệt vọng để tiếp tục với việc thực hành của 
mình.  Thực sự là họ quan tâm đến nó dù cho nét mặt của họ là 
ưu sầu.  Nếu như họ quan sát một cách chuyên tâm bất luận điều 
chi mà họ cảm thấy, thì quả là không có quá khó khăn để vượt 
qua nó.  Các hành giả có thể vượt qua được giai đoạn nầy một 
cách dễ dàng khi họ quan sát tình trạng mà họ đang lâm vào.  



260      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

  
The Eighth Insight: The Insight Knowledge Of 

Disgusting Nature (Nibbidā ñāṇa). 
At this stage, yogis feel bored about the formation, also 

about their life and the world. They could not find any place 
where they could live happily and comfortably. Sometimes they 
feel they should leave the meditation retreat and run away.  
Sometimes they want to throw themselves into the sea or the 
ravine because they do not find anything satisfactory in the 
world.  Sometimes, in spite of good concentration, they have a 
tendency to get up after thirty minute’s sitting even though they 
do not have any painful sensation or aching.  Concentration is 
good, meditation is good but they have the desire to get up 
because they feel sitting meditation unsatisfactory.   

Sometimes yogis feel boredom without any obvious reason 
and want to go back home.  So they go to their room and pack 
their things and come to the meditation teacher to ask for 
permission to leave.  When the teacher says “Yes, you can go 
back.  Please wait one more day, just observe what you feel.” 
Because the teacher is respected and beloved, so yogis obey him 
and reply “Yes Venerable Sir, I’ll stay one more day.” Then 
yogis continue their practice, observing what they feel like 
“bored, bored,” “unhappy.. unhappy” and so on.  Only one 
night passed. The next day, the teacher calls them “Today you 
are going home ?” “I will not go back. Now my meditation is 
very good” they said.  This stage of insight knowledge is very 
tricky. It is called the Insight Knowledge of Disgusting Nature 
of Mental and Physical Phenomena (Nibbidā ñāṇa). 

Tuệ Giác Thứ Tám: Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính 
Chán Ghét (Yếm Ố Trí / Yếm Phiền Trí). 

Ở giai đoạn nầy, các hành giả cảm thấy đã chán nản với sự 
hình thành, cũng luôn cả kiếp sống của mình và thế gian.  Họ 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     261   

 
 

không thể nào tìm thấy bất luận nơi nào mà họ có thể sống một 
cách hạnh phúc và thoải mái.  Đôi khi họ cảm thấy họ nên rời 
khỏi khóa tu thiền tĩnh tâm và bỏ chạy trốn.  Đôi khi họ muốn 
tự ném mình xuống biển cả hoặc khe núi bởi vì họ không tìm 
thấy bất luận điều chi duyệt ý ở trong thế gian.  Đôi khi, bất chấp 
sự định thức tốt đẹp, họ có một xu hướng để đứng lên sau ba 
mươi phút tọa hành mặc dù họ không có bất luận cảm thọ khổ 
đau nào hoặc đang đau nhức.  Sự định thức thì tốt đẹp, thiền định 
thì tốt đẹp nhưng họ có sự mong muốn để đứng lên bởi vì họ 
cảm thấy thiền tọa hành bất duyệt ý.  

Đôi khi các hành giả cảm thấy tâm trạng buồn chán mà 
không có bất luận lý do hiển nhiên nào và muốn để về lại nhà.  
Vì vậy họ đi đến phòng của mình và đóng gói đồ đạc của mình 
và đến vị thiền sư để xin phép được rời khỏi.  Khi vị thiền sư nói 
“Vâng, bạn có thể trở về.  Xin vui lòng chờ thêm một ngày nữa, 
và chỉ cần quan sát những gì mà bạn cảm thấy.”  Bởi vì vị thiền 
sư đã được kính trọng và yêu quý, vì vậy các hành giả vâng lời 
Ngài và trả lời “Vâng kính bạch Ngài, con sẽ ở lại thêm một 
ngày nữa.”  Thế rồi các hành giả tiếp tục việc thực hành, thực 
hiện việc quan sát những gì mà họ cảm thấy như “đã chán nản 
à, đã chán nản à,” “không vui à… không vui à” và v.v.  Chỉ có 
một đêm đã trôi qua.  Ngày hôm sau, vị thiền sư gọi họ “Hôm 
nay bạn có về nhà không ?”  “Con sẽ không có trở về.  Bây giờ 
thiền định của con hết sức tốt đẹp” họ đã nói.  Giai đoạn nầy của 
tri thức tuệ giác là hết sức phức tạp.  Nó đã được gọi là Tri Thức 
Tuệ Giác về Thực Tính Chán Ghét của Các Hiện Tượng về Tinh 
Thần và Thể Chất (Yếm Ố Trí / Yếm Phiền Trí).  

 
The Ninth Insight: The Insight Knowledge With Desire 

For Deliverance (Muñcitukamyatā ñāṇa). 
Then yogis want to be free from the bondage of existence. 

However, when they proceed with the practice, they experience 



262      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

various physical discomforts such as pain, aching, stiffening, 
etc. Yogis were patient with them in the earlier stages of insight 
knowledge, say the first, second and third stages of insight and 
observed them.  Now they have physical discomforts again.  
They notice them but have no patience at all. They often have a 
tendency to change postures or to get up.  But actually they do 
not do so. Yogis proceed with the practice. This is the stage of 
Insight Knowledge with Desire for Deliverance 
(Muñcitukamyatā ñāṇa).  So this stage of insight is also very 
tricky. When the teacher explains and instructs them to observe 
what they are experiencing, they do it very well and pass over 
this Vipassanā insight. 

Tuệ Giác Thứ Chín: Tri Thức Tuệ Giác với Dục  
Tầm Cầu Sự Giải Thoát (Dục Thoát Trí). 

Thế rồi các hành giả mong muốn để được thoát khỏi sự 
thúc phược của kiếp sống.  Tuy nhiên, khi họ tiếp tục tiến hóa 
với việc thực hành, họ trải nghiệm những sự khó chịu về thể chất 
khác nhau chẳng hạn như là sự đau đớn, sự đau nhức, sự cứng 
đờ, v.v.  Các hành giả đã kham nhẫn với chúng trong những giai 
đoạn ban đầu của tri thức tuệ giác, đại khái là các giai đoạn thứ 
nhất, thứ hai và thứ ba của tuệ giác và đã quan sát chúng.  Bây 
giờ một lần nữa họ lại có những sự khó chịu về thể chất.  Họ chú 
tâm đến chúng nhưng không có sự kham nhẫn chút nào cả.  Họ 
thường có một xu hướng để thay đổi những tư thế hoặc để đứng 
lên.  Nhưng thực ra họ không có làm như vậy.  Các hành giả tiếp 
tục tiến hóa với việc thực hành.  Đây là giai đoạn về Tri Thức 
Tuệ Giác với Dục Tầm Cầu Sự Giải Thoát (Dục Thoát Trí).  Vì 
vậy giai đoạn nầy của tuệ giác cũng hết sức phức tạp.  Khi vị 
thiền sư giải thích và chỉ bảo họ để quan sát những gì mà họ đã 
đang trải nghiệm, thì họ thực hiện điều ấy hết sức tốt đẹp và vượt 
qua Minh Sát Trí nầy.  

 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     263   

 
 

The Tenth Insight: The Insight Knowledge With 
Reobservation (Paṭisaṅkhā ñāṇa). 

As yogis want to get rid of these mental and physical 
phenomena which are ever arising and passing away, they strive 
their best to novice whatever object arising attentively.  The 
more they put forth effort in their practice, the deeper their 
concentration becomes.  The deeper their concentration 
becomes, the more severe painful sensation they experience.  But 
yogis are not reluctant to observe it because they know that 
unless they observe it, they will not be able to get over this state.  
Sometimes they feel the painful sensation very intense and 
severe.  But they are not reluctant, they strive their best, 
observing it.  Then, it disappears instantly.  So they experience 
more deeply the three characteristics of impermanence 
(Anicca), suffering (Dukkha) and non – self (Anatta).  This is 
the tenth stage of insight knowledge, the Insight Knowledge with 
Reobservation (Paṭisaṅkhā ñāṇa). 

Tuệ Giác Thứ Mười: Tri Thức Tuệ Giác với Sự Tái 
Quan Sát (Giản Trạch Trí / Quyết Ly Trí). 

Vì các hành giả mong muốn để thoát khỏi các hiện tượng 
về tinh thần và thể chất nầy mà vẫn đang hằng khởi sinh và diệt 
vong; họ phấn đấu hết sức mình để chú tâm vào bất luận đối 
tượng nào mà đang khởi sinh một cách chuyên tâm.  Họ càng 
gia công nỗ lực trong việc thực hành của mình, thì sự định thức 
của họ càng trở nên thâm niệm hơn.  Sự định thức của mình càng 
trở nên thâm niệm hơn, thì họ trải nghiệm cảm thọ đau đớn càng 
khốc liệt hơn.  Thế nhưng các hành giả đã không có miễn cưỡng 
để quan sát nó bởi vì họ biết được rằng nếu không quan sát nó, 
thì họ sẽ không có khả năng để vượt qua được giai đoạn nầy.  
Đôi khi họ cảm thấy cảm thọ đau đớn hết sức dữ dội và khốc 
liệt.  Thế nhưng họ không có miễn cưỡng, họ phấn đấu hết sức 
mình mà đang cùng quan sát nó.  Thế rồi nó biến mất ngay lập 



264      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

tức.  Vì vậy họ càng trải nghiệm sâu sắc hơn nữa ba đặc tướng 
về sự không thường tồn (Vô Thường), sự đau khổ (Khổ Đau) 
và không tự ngã (Vô Ngã).  Đây là giai đoạn thứ mười của tri 
thức tuệ giác, Tri Thức Tuệ Giác với Sự Tái Quan Sát (Giản 
Trạch Trí / Quyết Ly Trí). 

 
The Eleventh Insight: The Insight Knowledge With 

Equanimity (Saṅkhārupekkhā ñāṇa). 
Later on, yogis pass over the tenth stage of insight 

knowledge. All painful sensations are gone.  They do not 
experience discomfort anymore.  They feel tranquil and 
peaceful.  Their concentration becomes deeper and stable but 
they no longer feel happy. What they experience is the arising 
and passing away of the observed object all the time. The mind 
is concentrated on it.  In this stage of insight knowledge, even 
though yogis send their mind out to another object which they 
like most, the mind does not go out to the object or if it does, it 
will quickly return to the meditation object.  The mind becomes 
elastic. This is the Insight Knowledge with Equanimity about 
Formations, Saṅkhārupekkhā ñāṇa, the eleventh stage of 
insight knowledge (Vipassanā ñāṇa). 

Because of deep concentration, the insight is penetrating, 
sharp and clear. So whatever object yogis observe, they see its 
appearance and disappearance.  Every object noted is seen as 
appearing and disappearing.  Also their noting becomes stable. 
Yogis feel comfortable, tranquil and serene but they are neither 
happy nor unhappy about conditioned phenomena, namely, 
mind and matter (Saṅkhāra). 

Yogis may experience this knowledge for about five to ten 
days, sometimes one month.  But it is very near to the goal.  I 
think it is natural for yogis to enjoy such a good stage of insight 
knowledge before they reach the goal.  Some yogis stay in this 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     265   

 
 

stage for even one and a half months.  In this stage, yogis have 
to observe more attentively and energetically so that they will 
not remain here.  If they observe the object normally and 
steadily, their meditation will get stuck in this stage for one or 
two months. So, they should observe more attentively and 
energetically, then they come to experience very swift arising 
and passing away of mentality and physicality which are 
observed. 

Tuệ Giác Thứ Mười Một: Tri Thức Tuệ Giác với  
Sự Điềm Tĩnh (Hành Xả Trí). 

Về sau nầy, các hành giả vượt qua được giai đoạn thứ mười 
của tri thức tuệ giác.  Tất cả các cảm thọ đau đớn đã được biến 
mất.  Họ không còn trải nghiệm sự khó chịu nữa.  Họ cảm thấy 
tĩnh lặng và bình an.  Sự định thức của họ càng trở nên thâm 
niệm hơn và ổn định nhưng họ không có cảm thấy hạnh phúc.  
Điều mà họ trải nghiệm là việc đang khởi sinh và đang diệt vong 
của đối tượng đã được quan sát thường luôn.  Tâm thức đã được 
định mục vào nó.  Trong giai đoạn nầy của tri thức tuệ giác, dù 
cho các hành giả có gửi tâm thức của mình đến đối tượng khác 
mà họ ưa thích hơn hết, tâm thức không có ra khỏi đối tượng 
hoặc giả nếu có, thì nó sẽ một cách nhanh chóng trở lại đối tượng 
thiền định.  Tâm thức trở nên linh hoạt.  Đây là Tri Thức Tuệ 
Giác với Sự Điềm Tĩnh về Những Sự Hình Thành (Hành Xả 
Trí), giai đoạn thứ mười một của tri thức tuệ giác (Minh Sát 
Trí).  

Vì sự định thức thâm niệm, tuệ giác đang được thẩm thấu, 
tinh xảo và hiển minh.  Vì vậy, bất luận đối tượng nào mà các 
hành giả quan sát, họ thẩm thị được việc xuất hiện và việc biến 
mất của nó.  Mỗi đối tượng đã chú niệm thì được thẩm thị đang 
là xuất hiện và đang biến mất.  Cũng thế, việc đang chú niệm 
của họ trở nên ổn định.  Các hành giả cảm thấy thoải mái, tĩnh 
lặng và thanh thản tuy nhiên họ không có hạnh phúc mà cũng 



266      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

không có bất hạnh về các hiện tượng đã phụ hữu điều kiện, tức 
là, tâm thức và thể chất (Pháp Hữu Vi).  

Ở trong giai đoạn nầy, các hành giả càng phải quan sát một 
cách chuyên tâm và một cách nghị lực hơn nữa nhằm để cho họ 
sẽ không vẫn cứ còn ở lại đây.  Nếu như họ quan sát đối tượng 
một cách bình thường và một cách đều đặn, thì thiền định của 
họ sẽ bị mắc mứu ở trong giai đoạn nầy trong một hoặc hai 
tháng.  Vì vậy, họ nên quan sát một cách chuyên tâm và một 
cách nghị lực, thế rồi họ đi đến trải nghiệm một cách nhanh 
chóng việc đang khởi sinh và đang diệt vong của năng lực tinh 
thần và đặc tính thể chất mà đã được quan sát.  

 
The Twelfth Insight: The Insight Knowledge With 

Adaptation (Anuloma ñāṇa) 
Then yogis experience the next insight knowledge.  This 

knowledge is in conformity with the previous insight knowledge 
and the following insight and enlightenments.  So it is called 
Insight Knowledge with Adaptation, Anuloma ñāṇa.  In this 
stage of insight, yogis experience very smooth and rapid 
appearance and disappearance of Nāma and Rūpa most of the 
time.  

Tuệ Giác Thứ Mười Hai: Tri Thức Tuệ Giác với  
Sự Thích Nghi (Thuận Tùng Trí). 

Sau đó các hành giả trải nghiệm tri thức tuệ giác tiếp theo.  
Tri thức nầy phù hợp với tri thức tuệ giác trước đó và tuệ giác 
sau đây và những sự giác ngộ.  Vì vậy nó đã được gọi là Tri 
Thức Tuệ Giác với Sự Thích Nghi, Thuận Tùng Trí.  Trong 
giai đoạn nầy của tuệ giác, phần lớn thời gian các hành giả trải 
nghiệm sự xuất hiện và sự biến mất của Danh và Sắc hết sức 
suôn sẻ và nhanh chóng.   

 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     267   

 
 

The Thirteenth Insight: The Insight Knowledge On 
Borderline (Gotrabhu ñāṇa) 

If yogis continue with their practice, they will come to the 
borderline in a short time.  In two or three thought moments, 
they have reached the line and stand on it.  The border here 
means the border between the lineage of an ordinary person 
(Puthujjana) and the lineage of a Noble Person (Ariya).  

When yogis are on the boundary, do they want to go ahead 
or go back ?  If they want to go back, their attentions turn 
towards the past, but if they want to go ahead, their attentions 
look ahead.  Ahead is the cessation of conditioned things, i.e. the 
cessation of all kinds of mentality (Nāma) and physicality 
(Rūpa).  If yogis want to proceed, standing on the boundary or 
border, they look ahead with reflection on the apst.  Then they 
will know “If I go ahead, all kinds of suffering will cease to exist. 
So should I go ahead ?” Yogis will think about it.  The answer 
is Yes, because they have been suffering for many aeons 
(Kappas). The word Kappa means countless numbers of 
existences. When yogis are at the boundary, they will also reflect 
on their past experiences “I have been suffering for countless 
existences in this cycle of Dukkha.  I’ve had enough of this, I 
must put an end to this suffering.”  

Their attention is then turning towards the cessation of 
suffering.  That borderline knowledge is known as Gotrabhu 
ñāṇa. Gotra means lineage, which here refers to the lineage of 
ordinary people (Puthujjana).  Once yogis pass that borderline, 
they become a Noble One (Ariya) because they have cut off the 
Puthujjana lineage. Venerable Nyanaponika Thera translates 
it as maturity knowledge or knowledge of maturity because 
yogis’knowledge is mature enough to attain the Path.  Actually, 
we can translate it literally as the knowledge which has cut off 
the Puthujjana lineage. When the Puthujjana lineage has been 



268      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

cut off, yogis attain Sotāpattimagga ñāṇa and become a Noble 
One, an Ariya. 

Tuệ Giác Thứ Mười Ba: Tri Thức Tuệ Giác về  
Phân Giới Tuyến (Chuyển Tộc Trí). 

Nếu như các hành giả tiếp tục với việc thực hành của mình, 
họ sẽ đi đến phân giới tuyến trong một thời gian ngắn.  Trong 
hai hoặc ba khoảnh khắc nghĩ suy, thì họ đã đạt đến phân giới 
tuyến và trụ ở trên đó.  Biên giới ở tại đây có ý nghĩa là biên giới 
giữa chủng tộc của một người bình thường (Phàm Phu) và 
chủng tộc của một bậc Thánh Nhân (Thánh Nhân).  

Khi các hành giả đã ở tại ranh giới, thì họ muốn tiến lên 
phía trước hoặc quay trở lại ?  Nếu như họ muốn quay trở lại, thì 
những sự chú ý của họ xoay hướng về quá khứ, thế nhưng nếu 
như họ muốn tiến lên phía trước, thì những sự chú ý của họ nhìn 
về phía trước.  Phía trước là sự chấm dứt của những điều phụ 
hữu điều kiện, tức là sự chấm dứt của tất cả các thể loại của năng 
lực tinh thần (Danh) và đặc tính thể chất (Sắc).  Nếu như các 
hành giả muốn được tiếp tục tiến hóa, thì đang khi trụ ở tại ranh 
giới hoặc biên giới, họ nhìn về phía trước với sự suy nghiệm về 
quá khứ.  Bấy giờ họ sẽ liễu tri “Nếu như Tôi tiến lên phía trước, 
thì tất cả các thể loại của sự khổ đau sẽ chấm dứt hiện hữu.  Vậy 
Tôi có nên tiến lên phía trước không ?”  Các hành giả sẽ nghĩ 
suy về điều ấy.  Câu trả lời là Có, bởi vì họ đã phải bị khổ đau 
trong rất nhiều thiên kỷ (Những Kiếp).  Từ ngữ Kiếp có ý nghĩa 
là nhiều vô số kể của những kiếp sống.  Khi các hành giả đã ở 
tại ranh giới, họ cũng sẽ suy nghiệm về những kiếp sống quá 
khứ của họ “Tôi đã phải bị khổ đau trong vô số kể kiếp sống 
trong chu trình của Khổ Đau nầy.  Tôi đã có đủ về điều nầy rồi, 
Tôi cần phải chấm dứt sự khổ đau nầy.  

Sự chú ý của họ bấy giờ là đang chuyển sang về việc chấm 
dứt của sự khổ đau.  Tri thức ranh giới ấy đã được biết đến là 
Chuyển Tộc Trí.  Huyết Tộc có ý nghĩa là chủng tộc, mà ở tại 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     269   

 
 

đây đề cập đến chủng tộc của người bình thường (Phàm Phu).  
Một khi các hành giả vượt qua ranh giới ấy, họ trở thành một 
bậc Thánh Nhân (Thánh Nhân) bởi vì họ đã cắt đứt chủng tộc 
Phàm Phu.  Ngài Đại Trưởng Lão Nyanaponika dịch thuật nó 
là tri thức thuần thục hoặc tri thức về sự thuần thục bởi vì tri thức 
của các hành giả đã thuần thục đủ để đạt được Đạo Lộ.  Thực tế 
thì, chúng ta có thể dịch thuật nó theo nghĩa đen là tri thức mà 
đã cắt đứt chủng tộc Phàm Phu.  Khi chủng tộc Phàm Phu đã 
được cắt đứt, thì các hành giả đạt được Thất Lai Đạo Trí và trở 
thành một bậc Thánh Nhân, một Thánh Nhân.  

 
Seventh Stage: Purification Of Knowledge And Vision 

(Ñāṅa dassana visuddhi).  

Attributed to Magga Enlightenment. 
Immediately after the borderline insight knowledge 

(Gotrabhu ñāṇa), there is Path Knowledge (Maggañāṇa) 
which realizes the Four Noble Truths thoroughly:  

1. Dukkha sacca: The Truth of Suffering.  
2. Samudaya sacca: The Truth of the Cause and Effect.  
3. Nirodha sacca: The Truth of the Cessation of Suffering.  
4. Magga sacca: The Truth of the Way Leading to the 

Cessation of Suffering.  
 Because yogis realize these four Noble Truths, their 

knowledge and vision of the Truths is purified. This purification 
is known as Ñāṇa dassana visuddhi. Ñāṇa is knowledge, 
dassana is vision, visuddhi is purification.  So Ñāṇa dassana 
visuddhi is the Purification of Knowledge and Vision.   

 This is the seventh stage of purification.  It refers to 
Sotāpattimagga ñāṇa, the first knowledge of the Path 
(Maggañāṇa). When yogis have attained this insight knowledge, 
they become a Sotāpanna.  Sota means stream and Āpanna 
means enterer. So Sotāpanna means Stream Enterer. Those 



270      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

yogis who have attained Sotāpattimagga ñāṇa have entered into 
the current of the Noble Eightfold Path. Only then, have they 
attained Purification of Knowledge and Vision, Ñāṇa dassana 
visuddhi. 

Giai Đoạn Thứ Bẩy: Sự Thanh Lọc Về Tri Thức và 
Kiến Thị (Tri Kiến Thanh Tịnh). 

Được quy vào thuộc tính Sự Giác Ngộ Đạo Lộ. 
 Ngay sau tri thức tuệ giác ranh giới (Chuyển Tộc Trí), thì 

có Tri Thức Đạo Lộ mà chứng tri một cách triệt để Tứ Thánh 
Đế: 

1. Khổ Đế: chân lý của sự khổ đau.  
2. Tập Đế: chân lý về nguyên nhân của sự khổ đau.  
3. Diệt Đế: chân lý về việc chấm dứt của sự khổ đau.  
4. Đạo Đế: chân lý về đạo lộ dắt dẫn đến việc chấm dứt của 

sự khổ đau. 
Bởi vì các hành giả chứng tri Tứ Thánh Đế nầy, tri thức và 

kiến thị của họ về những Chân Lý đã trở nên tinh khiết.  Sự thanh 
lọc nầy đã được biết đến là Tri Kiến Thanh Tịnh.  Trí là tri 
thức, Kiến Văn là kiến thị, Thanh Tịnh là sự thanh lọc.  Vì vậy 
Tri Kiến Thanh Tịnh là Sự Thanh Lọc về Tri Thức và Kiến 
Thị. 

Đây là giai đoạn thứ bẩy của sự thanh lọc.  Nó đề cập đến 
Thất Lai Đạo Trí, tri thức thứ nhất của Đạo Lộ (Tuệ Đạo).  Khi 
các hành giả đã thành đạt được tri thức tuệ giác nầy, họ trở thành 
một bậc Thất Lai.  Khê Lưu có ý nghĩa là dòng nước và Bậc 
Tham Dự có ý nghĩa là bậc dự vào.  Vì vậy Bậc Quả Thất Lai 
có ý nghĩa là Bậc Dự Lưu.  Những hành giả nào mà đã thành đạt 
được Thất Lai Đạo Trí thì đã dự vào lưu trình của Bát Thánh 
Đạo.  Chỉ sau đó, họ mới thành đạt được Sự Thanh Lọc về Tri 
Thức và Kiến Thị, Tri Kiến Thanh Tịnh.  

 
 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     271   

 
 

The Fourteenth Insight: Path Knowledge  
(Maggañāṇa). 

When yogis have attained the First Knowledge of the Path, 
Sotāpattimagga ñāṇa, the first stage of the Enlightenment, they 
uproot the wrong view of a person, a being, a self or a soul 
(Sakkāya diṭṭhi) and skeptical doubt about the Triple Gem 
(Vicikicchā). Also, they can uproot the wrong view that rites and 
ritual can lead them to the cessation of suffering or Nibbāna 
(Sīlabbataparāmāsa diṭṭhi). 

A person who has attained Sotāpattimagga ñāṇa, the first 
of the Path Knowledge, will keep the five precepts intact.  He 
will never kill any beings, never take what is not given by the 
owner, always refrain from sexual misconducts, abstain from 
telling lies, and never take any intoxicants.  These five precepts 
are naturally observed by the Stream Enterer and are, therefore, 
called Ariyakanta sīla.  That is why a Sotāpanna will never be 
reborn in the four woeful states after death.  

Tuệ Giác Thứ Mười Bốn: Tri Thức Đạo Lộ  
(Tuệ Đạo). 

Khi các hành giả đã thành đạt được Tri Thức thứ nhất của 
Đạo Lộ, Thất Lai Đạo Trí, giai đoạn thứ nhất của Sự Giác Ngộ, 
họ nhổ bật gốc rễ kiến giải sai lầm (tà kiến) về một con người, 
một hữu tình, một tự ngã hoặc một linh hồn (Hữu Thân Kiến) 
và sự nghi ngờ thắc mắc về Tam Bảo (Hoài Nghi).  Hơn nữa họ 
có thể nhổ bật gốc rễ kiến giải sai lầm (tà kiến) về các nghi lễ và 
những lễ tục mà có thể dắt dẫn họ đến việc chấm dứt của sự khổ 
đau hoặc Níp Bàn (Giới Chấp Tiện Thị Kiến Thủ).  

Một bậc đã thành đạt được Thất Lai Đạo Trí, Tri Thức 
thứ nhất của Đạo Lộ, sẽ giữ trọn vẹn năm điều học giới.  Họ sẽ 
không bao giờ sát mạng bất luận một hữu tình nào, không bao 
giờ lấy cái chi mà không được cho do bởi chủ nhân, luôn luôn 
tự kiểm thúc tất cả mọi tính dục tà hạnh, tránh xa việc vọng ngữ, 



272      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

và không bao giờ dùng bất luận chất làm nhiễm say nào.  Những 
năm điều học giới nầy đã được thọ trì một cách thường nhiên do 
bởi Bậc Quả Thất Lai và, vì thế, đã được gọi là Thuận Thánh 
Giới (Giới Luật đã được chăm sóc trìu mến do bởi các Bậc 
Thánh Nhân).  Đó là lý do tại sao một Bậc Quả Thất Lai sẽ 
không bao giờ bị tái tục ở trong bốn trạng thái thống khổ (Tứ 
Khổ Thú) sau khi mệnh chung.   

 
Two More Insights: The Fifteenth And Sixteenth 

Insights. 
The Fifteenth Insight: Fruition Knowledge 

(Phalañāṇa). 
Following the Path Knowledge is the Fruition Knowledge 

(Phalañāṇa). With this knowledge, yogis enjoy the bliss of 
enlightenment.  

The Sixteenth Insight: Knowledge Of Reviewing 
(Paccavekkhanañāṇa). 

 After Path Knowledge and Fruition Knowledge 
(Maggañāṇa and Phalañāṇa), there comes the Knowledge of 
Reviewing, Paccavekkhanañāṇa, which reviews what yogis 
have experienced in their meditative practice. 

Thêm Hai Tuệ Giác Nữa: Tuệ Giác Thứ Mười Năm 
Và Mười Sáu. 

Tuệ Giác Thứ Mười Lăm: Tri Thức Quả Vị  
(Tuệ Quả). 

Tiếp theo Tri Thức Đạo Lộ là Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả).  
Với tri thức nầy, các hành giả thụ hưởng phúc đức của sự giác 
ngộ.  

Tuệ Giác Thứ Mười Sáu: Trí Thức Về Sự Tái  
Quán Chiếu (Suy Quán Trí / Tái Quán Chiếu Trí). 

Sau Tri Thức Đạo Lộ và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Đạo và 
Tuệ Quả), đi đến Tri Thức về Sự Tái Quán Chiếu, Suy Quán 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     273   

 
 

Trí / Tái Quán Chiếu Trí, nhằm để xét duyệt lại những gì mà 
các hành giả đã có được trải nghiệm trong việc thực hành thiền 
định của mình.  

 
In summary, there are seven stages of purification yogis 

have to go through until they have attained their goal:  
1. The Purification of Moral Conduct (Sīla visuddhi).  
2. The Purification of Mind (Citta visuddhi).  
3. The Purification of View (Diṭṭhi visuddhi).  
4. The Purification by Overcoming Doubt (Kaṅkhāvitaraṇa 

visuddhi).  
5. The Purification of Knowledge and Vision of Path and 

Non – Path (Maggāmagga ñāṇa dāssana visuddhi).  
6. The Purification of Knowledge and Vision of the Course 

of Practice (Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi).  
7. The Purification of Knowledge and Vision (Ñāṇa dassana 

visuddhi). 
The first thirteen stages of insight are mundane knowledge 

or mundane wisdom (Lokiyañāṇa).  If yogis have enough effort 
and enough time, they can attain Path Knowledge (Maggañāṇa) 
and Fruition Knowledge (Phalañāṇa). These two stages of 
knowledge (Ñāṇa) are supramundane knowledges or 
supramundane wisdom (Lokuttarañāṇa).  Nowadays, the world 
is full of mental defilements (Kilesas) such as greed (Lobha), 
hatred (Dosa) and delusion (Moha). So, it’s not easy to attain 
supramundane knowledge, Lokuttarañāṇa, within seven or ten 
days or a month.  Only if yogis have enough time, says one 
month, three months or one year, and puts forth enough effort in 
the practice, they may be able to attain supramundane wisdom, 
Path and Fruition Knowledge (Lokuttarañāṇa). 



274      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Tóm lại, có bẩy giai đoạn của sự thanh lọc các hành giả 
phải trải qua cho đến khi họ đã thành đạt được mục tiêu của 
mình: 

1. Sự thanh lọc về giới đức (Giới Thanh Tịnh). 
2. Sự thanh lọc về tâm thức (Tâm Thanh Tịnh). 
3. Sự thanh lọc về quan kiến (Kiến Thanh Tịnh). 
4. Sự thanh lọc bằng cách vượt qua được sự nghi ngờ (Đoạn 

Nghi Thanh Tịnh). 
5. Sự thanh lọc về tri thức Chính Đạo và Phi Đạo (Đạo Phi 

Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh).  
6. Sự thanh lọc về Tri Thức và Kiến Thị vào Quá Trình Thực 

Hành (Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh). 
7. Sự thanh lọc về Tri Thức và Kiến Thị (Tri Kiến Thanh 

Tịnh). 
Mười ba giai đoạn đầu tiên của tuệ giác là tri thức hiệp thế 

hoặc trí tuệ hiệp thế (Hiệp Thế Trí).  Nếu như các hành giả có 
đủ sự nỗ lực và đủ thời gian, thì họ có thể thành đạt được Tri 
Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả).  Hai 
giai đoạn nầy của tri thức (Trí) là những tri thức siêu thế hoặc 
tri tuệ siêu thế (Siêu Thế Trí).  

Ngày nay, thế gian thì đầy dẫy những Pháp uế nhiễm tinh 
thần (Những Phiền Não) chẳng hạn như là lòng tham lam 
(Tham), sự sân hận (Sân), sự si mê (Si).  Vì vậy, quả là không 
dễ dàng để đạt được Tri Thức Siêu Thế, Siêu Thế Trí, trong 
vòng bẩy hoặc mười ngày hoặc một tháng.  Chỉ khi các hành giả 
đã có đủ thời gian, nói rằng một tháng, ba tháng hoặc một năm, 
và gia công nỗ lực đủ đầy trong việc thực hành, thì họ có thể có 
khả năng để thành đạt được trí tuệ siêu thế, Tri Thức Đạo Lộ và 
Quả Vị (Siêu Thế Trí).  

 
 

---------------00000-------------- 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     275   

 
 

 
SUMMARY TABLE OF 

SEVEN STAGES OF PURIFICATION 
Attributed to their Corresponding Vipassanā Insights 
 
+ First Stage: Purification of Moral Conduct (Sīla 

visuddhi). 
+ Second Stage: Purification of Mind (Citta visuddhi). 
+ Third Stage: Purification of View (Diṭṭhi visuddhi). 
First Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of 

Discerning Mind and Matter (Nāmarūpa pariccheda ñāṇa). 
+ Fourth Stage: Purification by Overcoming Doubt 

(Kaṅkhāvitaraṇa visuddhi). 
Second Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of 

Conditionality (Paccayapariggaha ñāṇa). 
+ Fifth Stage: Purification of Knowledge and Vision of 

Path and Non – Path (Maggāmagga ñāṇa dāssana visuddhi). 
Third Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of Clear 

Comprehension (Paccakkha sammasana ñāṇa). 
Fourth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of 

Arising and Passing Away of Mental and Physical Phenomena 
(Udayabbaya ñāṇa).   

+ Sixth Stage: Purification of Knowledge and Vision of 
the Course of Practice (Paṭipadā ñāṇa dassana visuddhi). 

Fifth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of 
Dissolution (Bhaṅga ñāṇa).  

Sixth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of 
Fearful Nature (Bhaya ñāṇa).  

Seventh Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of 
Misery Nature (Ādīnava ñāṇa).  

Eighth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge of 
Disgusting Nature (Nibbidā ñāṇa).  



276      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Ninth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge with 
Desire for Deliverance (Muñcitukamyatā ñāṇa).  

Tenth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge with 
Reobservation (Paṭisaṅkhā ñāṇa).  

Eleventh Vipassanā Insight: The Insight Knowledge with 
Equanimity (Saṅkhārupekkhā ñāṇa).  

Twelfth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge with 
Adaptation (Anuloma ñāṇa).  

Thirteenth Vipassanā Insight: The Insight Knowledge on 
Borderline (Gotrabhu ñāṇa). 

+ Seventh Stage: Purification of Knowledge and Vision 
(Ñāṇa dassana visuddhi). 

Fourteenth Vipassanā Insight: Path Knowledge 
(Maggañāṇa).  

Two Remaining Insights: 
Fifteenth Vipassanā Insight: Fruition Knowledge 

(Phalañāṇa). 
Sixteenth Vipassanā Insight: Knowledge of Reviewing 

(Paccavekkhanañāṇa). 
 

BẢNG TÓM LƯỢC VỀ 
BẨY GIAI ĐOẠN CỦA SỰ THANH LỌC 

Được Quy Vào Thuộc Tính Những Minh Sát Trí 
Tương Ứng Của Chúng 

 
+ Giai Đoạn Thứ Nhất: Sự thanh lọc về giới đức  

(Giới Thanh Tịnh). 
+ Giai Đoạn Thứ Hai: Sự thanh lọc về tâm thức  

(Tâm Thanh Tịnh). 
+ Giai Đoạn Thứ Ba: Sự thanh lọc về quan kiến  

(Kiến Thanh Tịnh). 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     277   

 
 

Minh Sát Trí thứ nhất: Tri Thức Tuệ Giác về Việc Phân 
Biệt Các Hiện Tượng Thuộc Tinh Thần và Thể Chất (Danh Sắc 
Phân Biệt Trí).   

+ Giai Đoạn Thứ Tư: Sự thanh lọc bằng cách vượt qua 
được sự nghi ngờ (Đoạn Nghi Thanh Tịnh). 

Minh Sát Trí thứ hai: Tri Thức Tuệ Giác về Phụ Hữu Điều 
Kiện (Duyên Sinh Thủ Chấp Trí).  

+ Giai Đoạn Thứ Năm: Sự thanh lọc về tri thức Chính 
Đạo và Phi Đạo (Đạo Phi Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh).  

Minh Sát Trí thứ ba: Tri Thức Tuệ Giác về Sự Liễu Tri Rõ 
Ràng (Hiện Kiến Quán Trạch Trí). 

Minh Sát Trí thứ tư: Tri Thức Tuệ Giác về Việc Đang Khởi 
Sinh và Việc Đang Diệt Vong của Các Hiện Tượng Tinh Thần 
Và Thể Chất (Sinh Diệt Trí). 

+ Giai Đoạn Thứ Sáu: Sự thanh lọc về Tri Thức và Kiến 
Thị vào Quá Trình Thực Hành (Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh). 

Minh Sát Trí thứ năm: Tri Thức Tuệ Giác về Sự Hoại Diệt 
(Hoại Diệt Trí).   

Minh Sát Trí thứ sáu:  Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính Sợ 
Hãi (Kinh Cụ Trí / Bố Úy Trí).  

Minh Sát Trí thứ bẩy: Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính 
Khốn Khổ (Khốn Khổ Trí / Quá Hoạn Trí).  

Minh Sát Trí thứ tám: Tri Thức Tuệ Giác về Thực Tính 
Chán Ghét (Yếm Ố Trí / Yếm Phiền Trí).  

Minh Sát Trí thứ chín: Tri Thức Tuệ Giác với Dục Tầm 
Cầu Sự Giải Thoát (Dục Thoát Trí).  

Minh Sát Trí thứ mười: Tri Thức Tuệ Giác với Sự Tái 
Quan Sát (Giản Trạch Trí / Quyết Ly Trí).  

Minh Sát Trí thứ mười một: Tri Thức Tuệ Giác với Sự 
Điềm Tĩnh (Hành Xả Trí).  

Minh Sát Trí thứ mười hai: Tri Thức Tuệ Giác với Sự 
Thích Nghi (Thuận Tùng Trí).  



278      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Minh Sát Trí thứ mười ba: Tri Thức Tuệ Giác vào Phân 
Giới Tuyến (Chuyển Tộc Trí).  

+ Giai Đoạn Thứ Bẩy: Sự thanh lọc về Tri Thức và 
Kiến Thị (Tri Kiến Thanh Tịnh). 

Minh Sát Trí thứ mười bốn: Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo). 
Hai Tuệ Giác còn lại: 

Minh Sát Trí thứ mười lăm: Tri Thức Quả Vị (Tuệ Quả). 
Minh Sát Trí thứ mười sáu: Tri Thức về Sự Tái Quán Chiếu 

(Suy Quán Trí / Tái Quán Chiếu Trí). 
 

--------------000000-------------- 
 

Some Important Points. 
Cūla Sotāpanna. 

Some people mistakenly hold the view that Sotāpanna are 
of two kinds: Senior Sotāpanna and Junior Sotāpanna. It is 
because Visuddhimagga (The Path of Purification) and other 
commentaries mention that a yogi who has attained the second 
stage of the Insight Knowledge of Conditionality (Paccaya 
pariggaha ñāṇa) is a Cūla Sotāpanna.  The word Cūla, in some 
cases, refers to “Junior” or “Small.” That’s why some people 
mistakenly take Cūla Sotāpanna as a “Junior Sotāpanna” or 
“Small Sotāpanna.” But in this case, the word “Cūla” in Cūla 
Sotāpanna does not mean junior or small. It really means 
“similar,” namely, a Cūla Sotāpanna is similar to a Sotāpanna 

A Sotāpanna will never be reborn in the four woeful states 
or Apaya worlds in all future existences. One who has attained 
Paccaya pariggaha ñāṇa, the Insight Knowledge of 
Conditionality, will not be reborn in any of the four woeful states 
only in the next existence.  So for the next existence, Cūla 
Sotāpanna is similar to a Sotāpanna in the respect.  That is the 
meaning of “Cūla” in Cūla Sotāpanna.  For this reason, the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     279   

 
 

person who has attained Paccaya pariggaha ñāṇa is called 
Cūla Sotāpanna.  

Một Số Điểm Quan Trọng. 
Tiểu Thất Lai. 

Một số người một cách lầm lẫn giữ lấy quan niệm rằng Bậc 
Thất Lai thì có hai thể loại: Bậc Niên Trưởng Thất Lai 
(Trưởng Tu Đà Hườn) và Bậc Niên Ấu Thất Lai (Tiểu Tu Đà 
Hườn).  Đó là bởi vì Bộ Thanh Tịnh Đạo và các bộ chú giải nói 
rằng một hành giả mà đã thành đạt được giai đoạn thứ hai của 
Tri Thức Tuệ Giác về Phụ Hữu Điều Kiện (Duyên Sinh Thủ 
Chấp Trí) là một Bậc Tiểu Thất Lai (Tiểu Tư Đà Hườn).  

Từ ngữ “Tiểu,” trong một vài trường hợp, đề cập đến “niên 
ấu” hoặc “nhỏ bé.”  Đó là lý do tại sao một số người một cách 
lầm lẫn nắm lấy Tiểu Thất Lai là một “Bậc Niên Ấu Thất Lai” 
hoặc “Bậc Tiểu Thất Lai.”  Nhưng trong trường hợp nầy, từ 
ngữ “Tiểu” trong Tiểu Thất Lai không có ý nghĩa niên ấu hoặc 
nhỏ bé.  Nó thực sự có ý nghĩa là “tương tự,” tức là, một Tiểu 
Thất Lai là tương tự đến một Bậc Thất Lai.  

Một Bậc Thất Lai sẽ không bao giờ bị tái tục ở trong bốn 
trạng thái thống khổ hoặc Tứ Khổ Thú trong tất cả các kiếp 
sống vị lai.  Một bậc đã thành đạt được Duyên Sinh Thủ Chấp 
Trí, Tri Thức Tuệ Giác về Phụ Hữu Điều Kiện, sẽ không bị tái 
tục trong bất luận một trạng thái nào trong bốn trạng thái thống 
khổ (Tứ Khổ Thú) chỉ trong kiếp sống kế tiếp.  Vì vậy trong kiếp 
sống kế tiếp, Tiểu Thất Lai là tương tự đến một Bậc Thất Lai 
về mặt nầy.  Đó là ý nghĩa của từ ngữ “Tiểu” trong Tiểu Thất 
Lai.  Vì lý do nầy, người mà đã thành đạt được Duyên Sinh Thủ 
Chấp Trí thì đã được gọi là một Bậc Tiểu Thất Lai.     

 
Samatha And Vipassanā. 

There are two types of meditation in Buddhism.  One is 
Samatha meditation and the other is Vipassanā meditation. We 



280      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

should know the difference between them. Here Samatha means 
concentration and Vipassanā insight or experiential knowledge 
of bodily and mental phenomena. The purpose of Samatha 
meditation is to attain deep concentration of the mind on a single 
object.  So Samatha meditation is practiced to attain very strong 
concentration of the mind such as access concentration 
(Upacāra samādhi) or absorption (Appana samādhi, jhāna).  
So when yogis practice Samatha meditation, they have to 
concentrate their mind on a single conceptual object (except for 
two objects taken by the Immaterial Jhānas) but whatever the 
object may be, the aim of Samatha meditation is to obtain deep 
concentration of the mind. 

An Chỉ Và Minh Sát Tuệ. 
Có hai thể loại về thiền định ở trong Phật Giáo.  Một là 

thiền định An Chỉ và thể loại kia là thiền định Minh Sát Tuệ.  
Chúng ta nên hiểu biết sự khác biệt giữa chúng.  Tại đây An Chỉ 
có ý nghĩa sự định thức và Minh Sát Trí hoặc tri thức lịch duyệt 
về các hiện tượng tinh thần và thể chất.  Mục đích của thiền định 
An Chỉ là đạt được sự định thức thâm niệm của tâm thức vào 
một đối tượng duy nhất.  Vì vậy thiền định An Chỉ đã được thực 
hành để đạt được sự định thức hết sức mạnh mẽ của tâm thức 
chẳng hạn như là sự định thức tiếp cận (Định Cận Hành) hoặc 
sự tập trung định mục (Định An Chỉ / Nhập Thiền Định).  Vì 
vậy, khi các hành giả thực hành thiền định An Chỉ, họ phải định 
mục tâm thức của họ vào một đối tượng khái niệm (chế định) 
duy nhất [ngoại trừ hai đối tượng đã được thực hiện bằng với 
các Nhập Thiền Định Phi Vật Chất (Thiền Vô Sắc Giới)] thế 
nhưng bất luận đối tượng có thể là chi, thì mục đích của thiền 
định An Chỉ là để có được sự định thức thâm niệm của tâm thức.  

 
In this practice, yogis have to take a single object and focus 

their mind on it.  They have to make some device or Kasina as 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     281   

 
 

the object of meditation.  For instance, to make a color Kasina, 
yogis have to make a red circle on the wall about two feet from 
the floor in accordance with the Visuddhimagga commentary.  
They must make the red circle about the size of a plate and the 
color must be of pure red, even and smooth.  After the device 
have been made, they have to sit on the floor about two feet from 
the wall, look at the red circle and concentrate on it.  Gradually 
the mind will be concentrated on the object.  But in the beginning 
of the practice, the mind does not always stay with the object.  
Sometimes it just thinks about something else. It wanders and 
goes astray. Then yogis have to bring the mind back to the red 
circle object again, then focus and observe it as “red, red, red.” 
Yogis continue this way of practice and, gradually, the mind 
becomes concentrated on the object of meditation.  This is the 
way of Samatha meditation in brief. 

Trong việc thực hành nầy, các hành giả phải chọn lấy một 
đối tượng duy nhất và an định tâm thức của mình vào nó.  Họ 
phải tạo một vài thiết bị thủ công hoặc Đề Mục Hoàn Bị là đối 
tượng của thiền định.  Ví dụ như, để tạo một Đề Mục Hoàn Bị 
màu sắc, thì các hành giả phải tạo một cái vòng tròn màu đỏ ở 
trên tường cách nền nhà vào khoảng sáu tấc (2 x 0.305 = 0.61m) 
thể theo bộ chú giải của Thanh Tịnh Đạo.  Họ cần phải tạo một 
cái vòng tròn đỏ có kích cỡ độ bằng một cái đĩa và màu sắc phải 
là màu đỏ thuần túy, bằng phẳng và mịn màng.  Sau khi thiết bị 
thủ công đã được tạo ra, họ phải tọa hành trên nền nhà cách bức 
tường vào khoảng sáu tấc, nhìn vào cái vòng tròn đỏ và định 
thức vào nó.  Dần dần tâm thức sẽ được định mục vào đối tượng.  
Thế nhưng vào giai đoạn bắt đầu của việc thực hành, tâm thức 
không có thường luôn an trú với đối tượng.  Đôi khi nó chỉ nghĩ 
suy về điều gì khác.  Nó hoang du và đi lầm đường lạc lối.  Bấy 
giờ các hành giả phải đưa tâm thức trở lại đối tượng cái vòng 
tròn đỏ một lần nữa, sau đó an định và quan sát nó như vầy “đỏ 



282      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

à, đỏ à, đỏ à.”  Các hành giả tiếp tục phương thức nầy của việc 
thực hành, dần dần tâm thức trở nên đã được định mục vào đối 
tượng của thiền định.  Đây là phương thức của thiền định An 
Chỉ một cách ngắn gọn.  

 
As yogis have practiced it for some days or months, the 

concentration becomes better and better, deeper and deeper.  
Finally the mind is absolutely concentrated on the object of 
meditation as it is absorbed into this object. Such a state of mind 
is called Jhāna or Appanā in Pāḷi.  When the mind is totally 
fixed to the object of meditation, it is called fixed mind, Jhāna.  
It is also called absorption, Appanā. 

Jhāna has four or five stages in accordance with the 
teaching of the Buddha.  In the second stage of Jhāna, 
concentration is better than in the first.  Then in the third stage, 
the concentration is better than in the second, etc. As long as the 
mind is deeply concentrated on the object of meditation, it is free 
from all mental impurities such as desire, greed, lust, hatred, 
anger, ignorance, jealousy… Because there are no impurities in 
the concentrated mind, yogis feel calm, tranquil, happy and 
peaceful.  Tranquility, serenity and calmness are the results of 
Samatha meditation. 

Khi các hành giả đã thực hành thiền định An Chỉ trong một 
vài ngày hoặc vài tháng, thì sự định thức càng lúc càng trở nên 
tốt đẹp hơn, càng lúc càng thâm niệm hơn.  Cuối cùng thì quả 
tất nhiên là tâm thức đã được định mục vào đối tượng của thiền 
định vì nó đã Định An Chỉ vào đối tượng nầy.  Trong Pāḷi ngữ, 
một trạng thái tâm thức như thế đã được gọi là Nhập Thiền 
Định hoặc Định An Chỉ.  Khi tâm thức đã hoàn toàn cố định 
vào đối tượng của thiền định, thì nó đã được gọi là tâm thức đã 
cố định, Nhập Thiền Định.  Nó cũng còn được gọi là sự tập 
trung định mục, Định An Chỉ.   



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     283   

 
 

Thể theo huấn từ của Đức Phật thì Nhập Thiền Định có 
bốn hoặc năm giai đoạn.  Trong giai đoạn thứ hai của Nhập 
Thiền Định, thì sự định thức tốt hơn so với giai đoạn thứ nhất.  
Thế rồi ở trong giai đoạn thứ ba, sự định thức tốt hơn so với giai 
đoạn thứ nhất, v.v.  Bao giờ mà tâm thức đã được định mục một 
cách thâm niệm vào đối tượng của thiền định, thì nó được thoát 
khỏi hết tất cả những Pháp bất tịnh tinh thần chẳng hạn như là 
lòng dục vọng, lòng tham muốn, sự tham dục, lòng thù hận, sự 
sân hận, sự thiếu hiểu biết (vô minh), sự ganh tỵ (tật đố)… Vì 
không có những Pháp bất tịnh ở trong tâm thức đã được định 
mục, các hành giả cảm thấy an tịnh, tĩnh lặng, hạnh phúc và bình 
an.  Sự tĩnh lặng, sự thanh thản và sự an tịnh là những hệ quả 
của thiền định An Chỉ. 

 
But in ancient times there were some devotees who 

practiced Samatha meditation with the goal of obtaining 
supernormal powers such as clairvoyance and clairaudience. 
These supernormal powers can be attained based on all the 
Jhānas. When yogis are skilled in entering any stage of Jhāna, 
they can the proceed with their meditation in order to attain 
psychical or supernormal powers.  But though they may be able 
to attain them through the stages of Jhāna, they are not able to 
rightly understand the intrinsic nature of mental and physical 
phenomena. They are not able to uproot any mental defilements 
which are the cause of suffering (Dukkha). Therefore, they 
cannot get free from all kinds of suffering, mental or physical. 
As long as one cannot uproot or exterminate these mental 
defilements or impurities, he is subject to suffering (Dukkha). 

Thế nhưng trong thời cổ đại đã có một số tín đồ mà đã thực 
hành thiền định An Chỉ với mục đích để có được những năng 
lực phi thường chẳng hạn như là thiên nhãn thông và thiên nhĩ 
thông.  Những năng lực phi thường nầy có thể thành đạt được 



284      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

dựa trên tất cả tầng Nhập Thiền Định.  Khi các hành giả đã có 
kỹ năng để nhập vào bất luận giai đoạn nào của Nhập Thiền 
Định, thì bấy giờ họ có thể tiếp tục tiến hóa với việc thiền định 
của mình nhằm để đạt được những năng lực siêu nhiên hoặc 
năng lực phi thường.  Thế nhưng mặc dù họ có thể có khả năng 
để đạt được chúng thông qua các giai đoạn của Nhập Thiền 
Định, họ không có khả năng để tuệ tri một cách chân chính thực 
tính nội tại của các hiện tượng về tinh thần và thể chất.  Họ không 
có khả năng để nhổ bật gốc rễ bất luận những Pháp uế nhiễm 
(phiền não) nào mà là nguyên nhân của sự khổ đau (Khổ Đau).  
Do đó, họ không thể nào thoát khỏi mọi thể loại của sự khổ đau, 
tinh thần hoặc thể chất.  Bao giờ mà người ta không thể nào nhổ 
bật gốc rễ hoặc diệt tuyệt những Pháp uế nhiễm hoặc bất tịnh 
nầy, thì họ không tránh khỏi sự khổ đau (Khổ Đau).   

 
Vipassanā meditation is practiced to attain not only deep 

concentration of the mind but also liberation from all kinds of 
mental and physical suffering through the realization of our 
body – mind processes in their true nature. So the purpose of 
Vipassanā meditation is to attain the cessation of suffering 
through right understanding of mental and physical processes.  
For this, we need some degree of concentration.  This 
concentration can be attained through constant and 
uninterrupted mindfulness of the mind – body process.  Thus, we 
have a variety of objects of meditation: happiness is an object of 
meditation and so are anger, sorrow, painful sensation, 
stiffness, numbness and so on.  Any mental or physical process 
can be the object of Vipassanā meditation.  

Thiền định Minh Sát Tuệ đã được thực hành để đạt được 
không chỉ là sự định thức thâm niệm của tâm thức mà còn là sự 
giải thoát khỏi tất cả các thể loại của sự khổ đau về tinh thần và 
thể chất thông qua việc chứng tri các quá trình Thân – Tâm của 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     285   

 
 

chúng ta trong chân thực tính của chúng.  Vì vậy, mục đích của 
thiền định Minh Sát Tuệ là để đạt được việc chấm dứt sự khổ 
đau thông qua tuệ tri chân chính (chánh kiến) vào các quá trình 
về tinh thần và thể chất.  Đối với điều nầy, chúng ta cần có một 
vài trình độ của sự định thức.  Sự định thức nầy có thể thành đạt 
được thông qua chánh niệm kiên định và không bị gián đoạn vào 
quá trình Thân – Tâm.  Bởi do vậy, chúng ta có một loạt các đối 
tượng của thiền định: niềm hạnh phúc là một đối tượng của thiền 
định và sau đó là sự sân hận, nỗi buồn phiền, cảm thọ đau đớn, 
sự cứng đờ, sự tê cứng và v.v.  Bất luận quá trình nào về tinh 
thần hoặc thể chất thì có thể là đối tượng của thiền định Minh 
Sát Tuệ.   

 
The purpose and the results of Samatha and Vipassanā 

meditation are, therefore, different.  So are the methods.  Go 
back to what I explained earlier. When yogis walk, they observe 
the movement of the foot: the lifting, pushing and dropping.  At 
the beginning of the practice, their mind is not well concentrated 
on the foot.  When the mind wanders, yogis have to observe it as 
it is until that wandering mind disappears. Only after it has 
disappeared, do yogis note the movement of the foot again as 
usual.  When the mind becomes well concentrated on the 
movement of the foot, what yogis note is the movement of lifting, 
pushing and dropping, not the form of the foot or the body 
during walking. When the foot is lifted, the mind notes it as 
lifting; when the foot is pushed forward, the mind notes it as 
pushing; when the foot is dropped, the mind notes it as pushing; 
when the foot is dropped, the mind notes it as dropping. When 
yogis come to realize them as natural processes of movement, 
they also come to realize the mind that notes them.  The lifting 
movement is one process and the mind that notes it is another 
process. The pushing movement is one process and the mind that 



286      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

notes it is another process.  In this way, yogis thoroughly realize 
the two processes of mental phenomena and physical 
phenomena.   

Do đó, mục đích và những hệ quả của thiền định An Chỉ 
và Minh Sát Tuệ là khác biệt.  Các phương pháp thì cũng vậy.  
Hãy quay trở lại những gì mà Sư đã giải thích trước đó.  Khi các 
hành giả bộ hành, họ quan sát sự cử động của bàn chân: việc 
đang dỡ lên, việc đang đưa đi và việc đang hạ xuống.  Vào giai 
đoạn bắt đầu của việc thực hành, tâm thức của họ không có được 
định mục tốt vào bàn chân.  Khi tâm thức hoang du, các hành 
giả phải quan sát nó khi nó đang là cho đến khi tâm thức đang 
hoang du ấy biến mất.  Chỉ sau khi nó đã biến mất, thì các hành 
giả mới chú niệm sự cử động của bàn chân như bình thường.  
Khi tâm thức trở nên đã được định mục tốt vào sự cử động của 
bàn chân, điều mà các hành giả chú niệm là sự cử động của việc 
đang dỡ lên, đang đưa đi và đang hạ xuống; không phải là hình 
dạng của bàn chân hoặc là hình thể trong lúc đang bộ hành.  Khi 
bàn chân đã dỡ lên, thì tâm thức chú niệm nó là đang dỡ lên; khi 
bàn chân đã đưa đi về phía trước, thì tâm thức chú niệm nó là 
đang đưa đi; khi bàn chân đã hạ xuống, thì tâm thức chú niệm 
nó là đang hạ xuống.  Khi các hành giả đi đến chứng tri chúng 
là các quá trình thường nhiên của sự cử động, thì họ cũng đi đến 
chứng tri được rằng tâm thức chú niệm chúng.  Sự cử động đang 
dỡ lên là một quá trình và tâm thức mà chú niệm nó là một quá 
trình khác.  Sự cử động đang đưa đi là một quá trình và tâm thức 
mà chú niệm nó là một quá trình khác.  Trong phương thức nầy, 
các hành giả chứng tri một cách triệt để hai quá trình của các 
hiện tượng về tinh thần và các hiện tượng về thể chất.  

 
Yogis rightly understand this dual process as just natural 

processes. They do not take them to be a person, a being and 
“I” or “You.” Then there will not arise any false concept of 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     287   

 
 

personality, individuality, soul or self.  When this false concept 
has been destroyed, there will not arise any attachment or desire 
(Taṇhā), which is the cause of suffering (Dukkha). So, because 
attachment does not arise, there will not arise any suffering, 
which is actually the result of the attachment. As yogis proceed, 
their mindfulness becomes more constant, uninterrupted and 
powerful.  As the mindfulness becomes constant and powerful, 
the concentration becomes deeper and stronger. When the 
concentration becomes deep and strong, then our realization or 
penetrating insight into mental processes and physical 
processes becomes clear. So yogis come to realize many series 
of lifting movements arisng and passing away one after another. 
During such an experience, they come to understand that no part 
of the process is permanent or everlasting.  Every process of 
movement is subject to impermanence (Anicca), arising and 
passing away very swiftly.  So it is oppressing.  Then yogis come 
to realize another one of the three characteristics of the mental 
and physical process, i.e. unsatisfactoriness or suffering 
(Dukkha). When they realize the impermanent and suffering 
nature of this physical process of movement, then they do not 
take it to be an everlasting entity – a person, a being, a soul or 
a self.  This is the realization of the impersonal nature (Anatta) 
or no soul, no self, non ego nature of bodily and mental 
processes.  So yogis realize the three characteristics of mental 
and physical phenomena: impermanence (Anicca), suffering 
(Dukkha) and no soul or no self (Anatta). 
 Các hành giả tuệ tri một cách chân chính đôi quá trình 
nầy chỉ là những quá trình thường nhiên.  Họ không có xem 
chúng là một con người, một hữu tình, và “Tôi” hoặc “Anh.”  
Thế rồi không có khởi sinh bất luận một khái niệm sai lầm nào 
về nhân tính, cá tính, linh hồn hoặc tự ngã.  Khi khái niệm sai 
lầm nầy đã bị hủy diệt, thì không có khởi sinh bất luận sự dính 



288      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

mắc nào hoặc lòng dục vọng (Ái Dục) nào, mà đó là nguyên 
nhân của sự khổ đau (Khổ Đau).  Vì vậy, vì sự dính mắc không 
có khởi sinh, thì không có khởi sinh bất luận sự khổ đau nào, mà 
chính thực là hệ quả của sự dính mắc.  Khi các hành giả tiếp tục 
tiến hóa, thì chánh niệm của họ trở nên kiên định, không bị gián 
đoạn và dũng mãnh hơn.  Khi Chánh Niệm trở nên kiên định và 
dũng mãnh, thì sự định thức trở nên thâm niệm hơn và mạnh mẽ 
hơn.  Khi sự định thức trở nên thâm niệm và mạnh mẽ, thì bấy 
giờ sự chứng tri hoặc tuệ giác của chúng ta đang thẩm thấu vào 
trong các quá trình về tinh thần và các quá trình về thể chất trở 
nên hiển minh.  Vì vậy các hành giả đi đến chứng tri hàng loạt 
hàng dãy những sự cử động đang dỡ lên đang khởi sinh và đang 
diệt vong kế tiếp nhau.  Trong một trải nghiệm như thế, thì họ đi 
đến tuệ tri rằng không có phần nào của quá trình là thường tồn 
hoặc vĩnh hằng cả.  Mọi quá trình của sự cử động thì không tránh 
khỏi sự không thường tồn (Vô Thường), đang khởi sinh và đang 
diệt vong hết sức nhanh chóng.  Vì vậy nó đang bị áp chế.  Bấy 
giờ các hành giả đi đến chứng tri được một đặc tướng khác nữa 
của ba đặc tướng của các quá trình về tinh thần và thể chất, tức 
là sự bất duyệt ý hoặc sự khổ đau (Khổ Đau).  Khi họ chứng tri 
được thực tính không thường tồn và khổ đau của quá trình cử 
động thể chất nầy, thì bấy giờ họ không có xem nó là một thực 
thể vĩnh hằng – một con người, một hữu tình, một linh hồn hoặc 
một tự ngã.  Đây là sự chứng tri vào thực tính phi bản ngã (Vô 
Ngã) hoặc thực tính không có linh hồn, không có tự ngã, không 
có bản ngã của các quá trình về thể chất và tinh thần.  Vì vậy các 
hành giả chứng tri được ba đặc tướng của các hiện tượng về tinh 
thần và thể chất: sự không thường tồn (Vô Thường), sự khổ đau 
(Khổ Đau) và không có linh hồn hoặc không có tự ngã (Vô 
Ngã).  

 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     289   

 
 

The aim of Vipassanā meditation is to free oneself from all 
kinds of Dukkha, mental suffering aand physical suffering 
through the realization of the body – mind processes in their 
nature.  So if yogis are able to realize mental and physical 
phenomena as they really as, they can do away with all kinds of 
mental impurities or defilements which arise depending on 
misunderstanding or ignorance of the true nature of mental and 
physical phenomena.  That’s why yogis have to practice 
Satipaṭṭhāna Vipassanā meditation, insightful mindfulness 
meditation.  

But yogis may first practice Samatha meditation to gain 
some deep concentration on which the insight meditation is 
supposed to be built.  Such Samatha meditation is more 
beneficial than the Samatha practice to gain higher 
concentration and supernormal powers. During the time of the 
Buddha, practitioners first developed Samatha to gain access 
concentration and, if it was possible, absorption concentration 
(Jhāna).  Then they made these the basis for Vipassanā 
meditation or Insight Meditation. Here access concentration 
means the neighborhood concentration to absorption 
concentration. When yogis have attained access concentration, 
they are sure to attain absorption concentration in a short time.  
If the purpose of yogis is to practice Vipassanā meditation based 
on excessive concentration, they can attain this by means of 
Samatha meditation.  Such kind of Vipassanā meditationis 
known as Vipassanā meditation preceded by Samatha 
meditation.  

Mục đích của thiền định Minh Sát Tuệ là để chính tự mình 
giải thoát khỏi tất cả các thể loại của Khổ Đau, sự khổ đau về 
tinh thần và thể chất thông qua việc chứng tri của các quá trình 
Thân – Tâm trong chân thực tính của chúng.  Vì vậy nếu như 
các hành giả có khả năng để chứng tri được các hiện tượng về 



290      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

tinh thần và thể chất khi chúng đang là thực tại, thì họ có thể loại 
trừ tất cả các thể loại Pháp bất tịnh tinh thần hoặc những Pháp 
uế nhiễm (phiền não) mà khởi sinh tùy thuộc vào sự hiểu lầm 
nghĩa hoặc sự thiếu hiểu biết (bất tri) về chân thực tính của các 
hiện tượng về tinh thần và thể chất.  Đó là lý do tại sao các hành 
giả phải thực hành thiền định Minh Sát Tuệ Niệm Xứ, thiền 
định chánh niệm tuệ giác.   

Thế nhưng các hành giả có thể trước tiên thực hành thiền 
định An Chỉ để có được một số định thức thâm niệm mà theo 
đó thiền định tuệ giác cần phải được tạo lập.  Như thế thiền định 
An Chỉ thì có quả phúc lợi hơn so với việc thực hành An Chỉ 
để có được sự định thức cao hơn và các năng lực phi thường.  
Trong thời kỳ của Đức Phật, các bậc thực tiễn giả trước tiên đã 
phát triển An Chỉ để có được Định Cận Hành và, nếu như đã là 
khả thi, thì Định An Chỉ (Nhập Thiền Định).  Sau đó họ đã thực 
hiện những điều nầy làm nền tảng cho thiền định Minh Sát Tuệ 
hoặc thiền định Tuệ Giác.  Ở tại đây, Định Cận Hành có ý nghĩa 
là sự định thức cận lân với Định An Chỉ.  Khi các hành giả đã 
thành đạt được Định Cận Hành, thì họ chắc chắn sẽ đạt được 
Định An Chỉ trong một thời gian ngắn ngủi.  Nếu như mục đích 
của các hành giả là để thực hành thiền định Minh Sát Tuệ đã 
được dựa ở trên sự định thức quá mức, thì họ có thể đạt được 
điều nầy do nhờ vào thiền định An Chỉ.  Thể loại thiền định 
Minh Sát Tuệ như thế thì đã được biết đến là thiền định Minh 
Sát Tuệ được dẫn đầu do bởi thiền định An Chỉ (An Chỉ Tiên 
Dẫn Minh Sát Tuệ). 

 
So Vipassanā meditation is of two types.  The first is 

Vipassanā meditation preceded by Samatha meditation.  The 
second is the pure Vipassanā meditation without Samatha 
meditation.  The first type of Vipassanā meditation is practiced 
by those who have ample time to devote to their meditation.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     291   

 
 

They have to spend maybe three or four months on Samatha 
meditation first.  And when they are satisfied with their 
attainment of Jhāna concentration, they proceed with 
Vipassanā meditation. Pure Vipassanā meditation is practiced 
by those who do not have enough time to devote to their 
meditation. For such yogis, pure Vipassanā meditation is 
suitable. That’s why we have to conduct much shorter 
Vipassanā meditation retreats such as a ten day retreat. 
Actually a ten day meditation is not enough.  The period is too 
short for yogis to have any remarkable experience in their 
meditation practice.  But there are some who have some 
experience in their practice. When their meditation experience 
becomes powerful, they can attain the higher stages of insight 
knowledge of the body – mind processes in their true nature.  
Although yogis can only have just ten days for their meditation, 
if they strive to attain deep concentration with strenuous effort 
without gaps or breaks in the course of their meditation for the 
whole day, they are able to have some remarkable experiences 
in meditation.  So the point is to practice intensively and 
strenuously as much as possible. 

Sabbe sattā sukhitā hontu – May all beings be well and 
happy. 

Vì vậy thiền định Minh Sát Tuệ thì có được hai thể loại.  
Thứ nhất là thiền định Minh Sát Tuệ được dẫn đầu do bởi thiền 
định An Chỉ (An Chỉ Tiên Dẫn Minh Sát Tuệ).  Thứ hai là thiền 
định Minh Sát Tuệ thuần khiết mà không có thiền định An Chỉ.  
Thể loại thứ nhất của thiền định Minh Sát Tuệ đã được thực 
hành do bởi những ai mà có đầy đủ thời gian để chuyên tâm cho 
việc thiền định của mình.  Trước tiên họ phải dùng thời gian có 
thể là ba hoặc bốn tháng cho thiền định An Chỉ.  Và khi họ đã 
duyệt ý với việc thành đạt về Định An Chỉ, thì họ tiếp tục tiến 
hóa với thiền định Minh Sát Tuệ.  Thiền định Minh Sát Tuệ 



292      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

thuần khiết đã được thực hành do bởi những ai không có đủ thời 
gian để chuyên tâm cho việc thiền định của mình.  Đối với các 
hành giả như thế, thiền định Minh Sát Tuệ quả là thích hợp.  Đó 
là lý do tại sao chúng ta phải hướng dẫn những khóa tu thiền tĩnh 
tâm Minh Sát Tuệ ngắn hơn chẳng hạn như là một khóa tu tĩnh 
tâm mười ngày.  Thực tế một khóa tu thiền định mười ngày thì 
quả là không đủ.  Khoảng thời gian thì quá ngắn ngủi đối với các 
hành giả để có được bất luận sự trải nghiệm đáng ghi nhận nào 
trong việc thực hành thiền định của mình.  Thế nhưng có một số 
người họ có một số trải nghiệm trong việc thực hành của mình.  
Khi việc trải nghiệm thiền định của mình trở nên dũng mãnh, thì 
họ có thể đạt được những giai đoạn cao hơn của tri thức tuệ giác 
về các quá trình Thân – Tâm trong chân thực tính của chúng.  
Mặc dù các hành giả chỉ có thể chỉ có được mười ngày cho việc 
thiền định của mình, nếu như họ phấn đấu để đạt được sự định 
thức thâm niệm với sự nỗ lực ngoan cường mà không có những 
gián đoạn hoặc nghỉ ngơi trong quá trình thiền định của mình 
trọn cả ngày, thì họ có khả năng để có được một số trải nghiệm 
đáng ghi nhận trong việc thiền định.  Vì vậy điểm chính yếu là 
thực hành một cách chuyên sâu và một cách ngoan cường càng 
nhiều càng tốt.  

Tất cả chúng hữu tình được an vui – Ước mong tất cả 
chúng hữu tình được an vui và hạnh phúc.  

 
--------------00000-------------- 

 
 
 
 
 
 
 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     293   

 
 

 
Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa 

 Cung Kỉnh Đức Thế Tôn - Ứng Cúng – Chánh Biến Tri 
 

II/.  PARABLE  OF  THE  LOG AND  
QUESTIONS AND ANSWERS 

(DHĀRUKKHANDHOPAMA  SUTTA) 
KINH VÍ DỤ NHƯ KHÚC GỖ VÀ 

NHỮNG VẤN VÀ ĐÁP 
(MỘC DỤ KINH) 

 
TABLE  OF CONTENTS 

BẢN MỤC LỤC 
 

+ Parable of the log----------------------------------------------297 
Ví dụ như khúc gỗ. 
+ The Discoure----------------------------------------------------298 
Bài Pháp Thoại. 
+ The exposition--------------------------------------------------301 
Tường tế xiển thuật. 
+ Sense – doors and sense – objects---------------------------302 
Lục căn và Lục trần. 
+ Attachment and Conceit--------------------------------------306 
Sự dính mắc và Sự kiêu mạn 
+ Improper Association-----------------------------------------307 
Sự giao thiệp bất chính 
+ Desire for Better Existence-----------------------------------309 
Dục tầm cầu cho kiếp sống tốt hơn 
+ Sensual Pleasure-----------------------------------------------310 
Dục trần 
+ Dishonesty-------------------------------------------------------311 
Tính không thành thật 
+ The way out of suffering--------------------------------------311 



294      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Con đường thoát khỏi sự khổ đau 
+ Purification of Mind-------------------------------------------313 
Sự thanh lọc tâm thức 
+ Right Understand----------------------------------------------315 
Hiểu biết chân chính (Chánh Kiến) 
+ The way to Freedom-------------------------------------------316 
Con đường đến sự tự do 
+ The Criterion---------------------------------------------------317 
Tiêu chuẩn 
+ Mindfulness Meditation--------------------------------------318 
Thiền định Chánh Niệm 
+ Specific and General Characteristics----------------------321 
Những Biệt và Tổng Tướng 
+ The Six Elements-----------------------------------------------322 
Lục Tố Chất 
+ An End of Suffering-------------------------------------------325 
Việc chấm dứt sự khổ đau 
 
 

----------------00000---------------- 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     295   

 
 

 
Questions and Answers-----------------------------------------329 
Những câu Vấn và Đáp 
 
Q.1: Motivating Force------------------------------------------329 
Câu hỏi thứ nhất: Nguyên Động Lực 
Q.2: Desire and Dissatisfaction-------------------------------337 
Câu hỏi thứ hai: Sự ham muốn và Sự bất mãn 
Q.3: Rebirth, Kamma and Anatta---------------------------339 
Câu hỏi thứ ba: Sự tục sinh, Nghiệp lực và Vô ngã 
Q.4: A Monk’s Life---------------------------------------------353 
Câu hỏi thứ tư: Đời sống của một vị tu sĩ 
Q.5: Teach Both-------------------------------------------------355 
Câu hỏi thứ năm: Chỉ dạy cả hai 
Q.6: How we can help others---------------------------------357 
Câu hỏi thứ sáu: Làm thế nào chúng ta có thể giúp đỡ những 
tha nhân 
Q.7: Nibbāna-----------------------------------------------------359 
Câu hỏi thứ bẩy: Níp Bàn 
Q.8: Sexual Misconduct----------------------------------------361 
Câu hỏi thứ tám: Tính dục tà hạnh 
Q.9: Condition of Sleep-----------------------------------------364 
Câu hỏi thứ chín: Trạng thái của việc ngủ nghỉ 
Q.10: Teacher not needed--------------------------------------365 
Câu hỏi thứ mười: Không cần Thiền Sư 
Q.11: Enlightenment--------------------------------------------365 
Câu hỏi thứ mười một: Sự giác ngộ 
Q.12: Impermanence--------------------------------------------367 
Câu hỏi thứ mười hai: Sự không thường tồn 
Q.13: Theoretical Knowledge----------------------------------367 
Câu hỏi thứ mười ba: Tri thức lý luận 
Q.14: Aggregates-------------------------------------------------369 



296      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Câu hỏi thứ mười bốn: Những khối tổng hợp (Uẩn) 
Q.15: True Path---------------------------------------------------372 
Câu hỏi thứ mười lăm: Chân Đạo 

 
 

-----------------00000---------------- 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     297   

 
 

 
PARABLE OF THE LOG 

(Dārukkhandhopama Sutta) 
Kinh Ví Dụ Như Khúc Gỗ 

(MỘC DỤ KINH) 
(Bài # 200, Phẩm Rắn Độc – Chương Một – Năm 

Mươi Bài Kinh Thứ Tư) 
(Tập IV - Tương Ưng Bộ Kinh – Samyutta Nikāya) 

 
DHAMMA TALK by 

Venerable Chanmyay Sayādaw Ashin 
JANAKĀBHIVAṂSA 

Bài Pháp Đàm do bởi 
Ngài Đại Trưởng Lão Chanmyay 

JANAKĀBHIVAṂSA 
 

Foreword 
When the Venerable Sayādaw was visiting England as part 

of his World Tour teaching Dhamma, Venerable Dr. 
Saddhātissa Mahānayaka Thera requested him to give an 
address at the Memorial Service that was being held for 
Venerable Sumatipāla and Venerable Sīvali at the London 
Buddhist Vihāra on 25th July 1982.  He gave such an inspiring 
discourse that the divotees in London, requested the Sayādaw to 
allow a transcript of the talk to be printed in their journal, 
Buddhist Forum.  

With the Sayādaw’s permission we copy the talk from the 
journal and reprint it. 

Lời Nói Đầu 
Khi Ngài Đại Trưởng Lão đã đang viếng thăm Anh Quốc 

như là một phần của chuyến Hoằng Pháp khắp thế giới của mình, 
thì Ngài Giáo Sư Tiến Sĩ Đại Trưởng Lão Tăng Thống 



298      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Saddhātissa đã thỉnh cầu Ngài ban bố một bài diễn thuyết vào 
ngày Lễ Truy Điệu mà đang được tổ chức cho Ngài Trưởng Lão 
Sumatipāla và Ngài Trưởng Lão Sīvali tại Tu Viện Phật Giáo 
Luân Đôn vào ngày 25 tháng Sáu năm 1982.  Ngài đã ban bố 
một bài Pháp Thoại quả là đầy phấn khích đến nỗi các vị tín đồ 
ở tại Luân Đôn, đã thỉnh cầu Ngài Đại Trưởng Lão cho phép một 
bản đánh máy sao lại của bài Pháp Thoại đã được in ở trong tạp 
chí của họ, Diễn Đàn Phật Giáo.  

Với sự cho phép của Ngài Đại Trưởng Lão, chúng tôi sao 
chép bài Pháp Thoại từ ở tạp chí và in nó lại.   

  
The Discourse 

Once the Omniscient Buddha was sitting under a tree on 
the bank of the river Gangā (Ganges in English, but we 
pronounce it Gangā in Pāḷi) near the city of Kosambī. Five 
hundred bhikkhus accompanied him.  The Lord Buddha saw a 
very big log being carried down the river by the current. 

He pointed to the log and said “Oh Bhikkhus, do you see 
that big log which is being carried along by the current of the 
river ?” The Bhikkhus replied “Yes, Venerable Sir, we see it.”  

The Lord Buddha continued “If that log is not caught on 
the near bank, it will reach the ocean.  If it is not caught on the 
far bank it will reach the ocean.  If it is not submerged under the 
water, it will reach the ocean.  If it does not land on a small 
island in the middle of the river, it will reach the ocean.  If it is 
not taken away by a human being, it will reach the ocean.  If it 
is not taken away by a deity, it will reach the ocean.  If it is doea 
not sink into a whirlpool, it will reach the ocean.  If it is does not 
become rotten, it will reach the ocean.” 

 Here the Omniscient Buddha points out that if there is 
not any of these eight faults, the log will reach the ocean.  Then, 
the Buddha said “Why will this log reach the ocean ? It is 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     299   

 
 

because the current of the river inclines towards the ocean.  It 
will, therefore, reach the ocean if it has none of these eight 
faults.  

“In the same way, Bhikkhus, you will reach Nibbāna if 
you have none of these eight faults. Why ? Because Sammādiṭṭhi 
(Right Understanding) inclines towards Nibbāna, the cessation 
of Dukkha.  However, Bhikkhus, this is just a simile.”  

Then, one of the monks requested the Lord Buddha to 
explain the simile, which the Buddha did in this way.  

The words near bank refer to the six sense doors – eye, 
ear, nose, tongue, body and mind.  The words far bank refer to 
the six sense objects – visible objects, sound or voice, smell or 
scents, taste, tangible things and mind objects.  Surmerged 
under the water means being attached to any sentient being or 
inanimate thing.  Landing on a small island in the middle of 
the river means conceit, pride or haughtiness.  Taken away by 
a human being means that a Bhikkhu lives, mingling 
improperly with laity.  Taken away by a deity means doing good 
deeds for the purpose of being reborn in heaven – the realm of 
Devas or Brahmas.  Sinking into a whirlpool means indulgence 
in five kinds of sensual pleasures.  Becoming rotten means 
pretending to be virtuous when one is not actually virtuous.  

Bài Pháp Thoại 
Một thuở nọ, Đức Toàn Giác Phật đã đang ngồi dưới một 

tàng cây trên bờ sông Hằng (Sông Hằng ở trong Anh Ngữ, nhưng 
chúng ta phát âm nó trong Pāḷi Ngữ là Hằng Hà) cạnh bên thành 
phố Kosambi.  Có năm trăm vị Tỳ Khưu đã cùng đi theo Ngài.  
Đức Thế Tôn đã nhìn thấy một khúc gỗ rất lớn đang bị dòng 
sông cuốn trôi theo lưu trình.  

Ngài đã chỉ vào khúc gỗ và đã nói “Nầy Chư Tỳ Khưu, 
các người có nhìn thấy khúc gỗ lớn đó mà đang bị cuốn trôi dài 



300      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

theo lưu trình của dòng sông không ?”  Chư Tỳ Khưu đã trả lời 
“Kính bạch Ngài, chúng con nhìn thấy nó.” 

Đức Thế Tôn đã nói tiếp “Nếu như khúc gỗ đó đã không 
bị vướng vào bờ gần, thì nó sẽ trôi ra đại dương.  Nếu như nó đã 
không bị vướng vào bờ xa, thì nó sẽ trôi ra đại dương.  Nếu như 
nó đã không bị nhận chìm dưới nước, thì nó sẽ trôi ra đại dương.  
Nếu như nó không bị dạt lên một tiểu đảo ở giữa dòng sông, thì 
nó sẽ trôi ra đại dương.  Nếu như nó đã không bị lấy đi do bởi 
một con người, thì nó sẽ trôi ra đại dương.  Nếu như nó đã không 
bị lấy đi do bởi một vị Thiên Tử, thì nó sẽ trôi ra đại dương.  Nếu 
như nó không bị nhận chìm trong một xoáy nước, thì nó sẽ trôi 
ra đại dương.  Nếu như nó không trở nên bị rã mục ra, thì nó sẽ 
trôi ra đại dương.    

Ở tại đây, Đức Phật Toàn Giác chỉ vạch ra rằng nếu như 
không có bất luận một trong tám khuyết điểm nầy thì khúc gỗ sẽ 
trôi ra đại dương.  Thế rồi Đức Phật đã nói “Vì sao khúc gỗ nầy 
sẽ trôi ra đại dương ?  Đó là vì lưu trình của dòng sông đổ tràn 
về đại dương.  Do đó, nó sẽ trôi ra đại dương nếu như nó không 
có một trong tám khuyết điểm nầy.  

“Trong cùng phương thức, nầy Chư Tỳ Khưu, các người 
sẽ đạt đến Níp Bàn nếu như các người không có một trong tám 
khuyết điểm nầy.  Vì sao ?  Bởi vì Chánh Kiến (Sự Hiểu Biết 
Chân Chính) có thiên hướng về Níp Bàn, sự chấm dứt của Khổ 
Đau.  Tuy nhiên, nầy Chư Tỳ Khưu, đây chỉ là một ẩn dụ.  

Thế rồi, một trong các vị tu sĩ đã thỉnh cầu Đức Thế Tôn 
để giải thích ẩn dụ mà Đức Phật đã nói trong phương thức nầy.    

Từ ngữ bờ gần đề cập đến lục căn – nhãn căn (mắt), nhĩ 
căn (mũi), tỷ căn (tai), thiệt căn (lưỡi), thân căn (cơ thể) và ý căn 
(tâm thức). 

Từ ngữ bờ xa đề cập đến lục trần – sắc trần (các đối tượng 
có thể nhìn thấy được), thinh trần (âm thinh hoặc tiếng nói), khí 
trần (khứu giác hoặc những mùi hơi), vị trần (khẩu vị), xúc trần 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     301   

 
 

(các vật có thể đụng chạm được) và pháp trần (các đối tượng tâm 
thức).  

Bị nhận chìm dưới nước có ý nghĩa là đang bị dính mắc 
vào bất luận chúng hữu tình nào hoặc vật vô tri vô giác nào.  

Đang bị giạt lên một tiểu đảo ở giữa dòng sông có ý 
nghĩa là sự kiêu mạn, tính kiêu hãnh, hoặc tăng thượng mạn.  

Đã bị lấy đi do bởi một con người có ý nghĩa là một vị 
Tỳ Khưu sống chung chạ với người thế tục một cách không 
đúng pháp.  

Đã bị lấy đi do bởi một vị Thiên Tử có ý nghĩa là đã có 
được tác hành những thiện sự với chủ đích là được tái tục về cõi 
trời, ở Thiên Giới hoặc Phạm Thiên Giới.  

Đang bị nhận chìm trong một xoáy nước có ý nghĩa là 
sự khoái lạc ở trong năm thể loại của dục trần.  

Đang trở nên bị rã mục ra có ý nghĩa là đang giả vờ tạo 
ra có đạo đức khi chính mình thực không có đạo đức.  

 
The Exposition 

Although the Omniscient Buddha addressed this discourse 
to Bhikkhus, it is for all irrespective of race and religion.  
Anyone who has none of the eight faults can reach the ocean.  
When he has reached the ocean he has got free from the round 
of existence and got rid of suffering (Dukkha).  

In some discourse of the Omniscient Buddha the ocean 
refers to the cycle of rebirths (Saṃsāra) and in the others to 
Nibbāna, the cessation of suffering.  In this discourse what the 
Buddha refers to with the word “ocean” is Nibbāna. 

Tường Tế Xiển Thuật 
Mặc dù Đức Phật Toàn Giác đã thuyết giảng bài Pháp 

Thoại nầy đến Chư Tỳ Khưu, nó là cho tất cả bất kể chủng tộc 
và tôn giáo.  Bất luận người nào mà không có một trong tám 
khuyết điểm thì có thể trôi ra đại dương.  Khi vị ấy đã đến được 



302      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

đại dương thì vị ấy đã giải thoát khỏi vòng hiện sinh và đã thoát 
khỏi sự khổ đau (Khổ Đau).  

Trong một vài bài Pháp Thoại của Đức Phật Toàn Giác thì 
đại dương đề cập đến chu trình của vòng tục sinh (Vòng Luân 
Hồi) và trái ngược với Níp Bàn, là việc chấm dứt sự khổ đau.  
Trong bài Pháp Thoại nầy điều mà Đức Phật đề cập đến với từ 
ngữ “đại dương” là Níp Bàn.  

 
Sense – Doors and Sense – Objects 

Then, what does the Buddha mean when he compares the 
near bank with six sense – doors and the far bank with six sense 
– objects ?  

Here I would like to say a few words about the word 
“mind.” In the psychology of Buddhism “Citta” which knows 
the object, does not last even for the blinking of an eye.  Herein 
the word “mind” is used in the sense of Citta that knows the 
object and very instantly passes away.  Cognition of the object 
does not last for even one millionth of a second.  Occasionally 
we use the word “consciousness” which may be better than the 
word “mind.” 

Consciousness or mind knows the object, but the eye does 
not know it.  With the help of the eye, one of the six sense – doors, 
consciousness sees the object.  For example you see a brand new 
Rolls Royce car.  In this case there is a visible object and there 
is the eye that helps the mind or consciousness see the object.  If 
you see that Rolls Royce you may feel how good it would be to 
own one.  If it is your own car it will give you much pleasure.  
You are attached to it because you see it and take it to be a very 
nice car of yours.  You do not regard it as just natural process 
of material phenomenon.  Then, you are caught on the far bank, 
the car, and the near bank, the eye, because your attachment 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     303   

 
 

arises dependant on the car, the visible object and the eye, one 
of the six sense – doors.  

The eye is one of the six sense – doors.  When the eye 
contacts the color or the form of the car, there arises 
consciousness that sees the car but consciousness of seeing does 
not stop there.  It goes further.  It thinks “Yes, it is my car, a very 
good car, a new car. I bought it yesterday; it cost a lot a money.”  
In this way, you become attached to that Rolls Royce.  That 
means that you are attached to a non – living thing because of 
its color and form – a visible object – and because of the eye.  
So you are attached to the car.  Suppose you park it on the side 
of the road and a person carelessly drives his car past yours and 
scratches the door of your car.  Then you feel angry because it 
is your car that is scratched.  It means that you have attachment.  
Lobha and anger, Dosa.  Do Lobha and Dosa bring your 
happiness ?  No, they bring you unhappiness, Dukkha.  And why 
do you have this Dukkha ?  Your suffering or unhappiness arises 
because you yourself are stuck on the near bank as well as the 
far bank.  That attachment arises dependant on the visible 
object, the car, with the help of the eye consciousness that keeps 
you stranded on the near bank.  If you are attached to the car 
with the help of your eyes, you will not reach the ocean, 
Nibbāna.  You will be clinging to the far bank as well as the near 
bank; you won’t reach the ocean.  

The log is compared with Khandhas or human being.  
Khandhas mean the five aggregates of mental and physical 
phenomena.  Because you do not see the five aggregates as five 
aggregates of mentality and physicality, you take them to be a 
person, a being, a self or a soul and as a result you are attached 
to them; so you won’t reach the ocean.  If, however, you see the 
five aggregates as the five aggregates of mentality and 
physicality, you won’t take them for a person etc.  Then you will 



304      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

not be attached to them, and so you will reach the ocean.  That 
Rolls Royce you bought yesterday, which was so expensive, if 
you see it as a Rolls Royce, then you are attached to it; but if you 
see it as a material process or Rūpakkhandhā – aggregate of 
materiality, you won’t be attached to it.  Then you won’t be 
unhappy when it is scratched because you don’t take it as a 
valuable Rolls Royce.  You are caught on neither of the two 
banks.  

Lục Căn Và Lục Trần 
Như thế, với ý nghĩa nào khi Đức Phật Ngài so sánh bờ 

gần với lục căn và bờ xa với lục trần ?  
Ở tại đây, Sư muốn nói một vài từ ngữ về từ ngữ “tâm 

thức.”  Trong tâm lý học Phật Giáo thì “Tâm” là biết đối tượng, 
không có tồn tại thậm chí trong một cái chớp mắt.  Ở đây, từ ngữ 
“tâm thức” đã được sử dụng trong ý nghĩa của Tâm mà biết đối 
tượng và diệt vong một cách hết sức mau lẹ.  Sự nhận thức đối 
tượng không kéo dài dù chỉ một phần triệu của một giây.  Đôi 
khi chúng ta sử dụng từ ngữ “tâm ý thức” mà có thể tốt hơn là 
từ ngữ “tâm thức.”  

Tâm ý thức hoặc tâm thức biết đối tượng, nhưng con mắt 
thì không biết được điều đó.  Với sự giúp đỡ của con mắt (nhãn 
căn), một trong của lục căn, tâm ý thức nhìn thấy đối tượng (sắc 
trần).  Ví dụ các bạn nhìn thấy một chiếc xe Rolls Royce mới 
tinh. Trong trường hợp nầy có một đối tượng có thể nhìn thấy 
được (sắc trần) và có con mắt mà hỗ trợ tâm thức hoặc tâm ý 
thức nhìn thấy đối tượng.  Nếu như các bạn nhìn thấy chiếc xe 
Rolls Royce đó các bạn có thể cảm tưởng sẽ là tốt biết bao khi 
có được một chiếc xe của riêng mình.  Nếu như đó là chiếc xe 
của riêng bạn thì nó sẽ cho các bạn rất nhiều điều vui thích.  Các 
bạn đã dính mắc vào nó bởi vì các bạn nhìn thấy nó và xem nó 
là một chiếc xe hết sức xinh đẹp của các bạn.  Các bạn không có 
xem đó chỉ là quá trình thường nhiên của hiện tượng vật chất.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     305   

 
 

Bấy giờ, các bạn đã bị vướng vào bờ xa, chiếc xe, và bờ gần, con 
mắt, bởi vì sự dính mắc của các bạn khởi sinh duyên theo chiếc 
xe, đối tượng có thể nhìn thấy được (sắc trần) và con mắt (nhãn 
căn), một trong của lục căn.  

Con mắt là một trong của lục căn.  Khi con mắt tiếp xúc 
với màu sắc hoặc hình dáng của chiếc xe, nó khởi sinh tâm ý 
thức để mà nhìn thấy được chiếc xe tuy nhiên Tâm Nhãn Thức 
không có dừng lại nơi đó.  Nó đi xa hơn nữa.  Nó nghĩ suy 
“Vâng, đó là chiêc xe của tôi, một chiếc xe rất tốt, một chiếc xe 
mới.  Tôi đã mua nó ngày hôm qua, nó trị giá rất nhiều tiền.”  
Trong phương thức nầy, các bạn trở nên bị dính mắc vào chiếc 
xe Rolls Royce đó.  Điều đó có ý nghĩa là các bạn đã bị dính mắc 
vào một vật phi sinh thể bởi vì màu sắc và hình dáng của nó – 
sắc trần (một đối tượng có nhìn thấy được) – và bởi vì con mắt 
(nhãn căn).  Như vậy các bạn đã bị dính mắc vào chiếc xe.  Giả 
sử các bạn đậu nó bên lề đường và một người một cách bất cẩn 
lái chiếc xe của ông ấy qua chiếc xe của các bạn và làm trầy 
xước cánh cửa chiếc xe của các bạn.  Thế rồi các bạn cảm thấy 
tức giận bởi vì nó là chiếc xe của các bạn mà đã bị trầy xước.  
Có nghĩa là các bạn có sự dính mắc.  Tham và sự sân hận, Sân.  
Có phải Tham và Sân mang lại cho các bạn niềm hạnh phúc ?  
Không, chúng mang đến cho các bạn sự bất hạnh, Khổ Đau.  Và 
vì sao các bạn có sự Khổ Đau nầy ?  Sự khổ đau và sự bất hạnh 
khởi sinh bởi vì chính tự các bạn đã bị mắc mứu vào bờ gần cũng 
như vào bờ xa.  Sự dính mắc ấy khởi sinh duyên theo sắc trần 
(đối tượng có thể nhìn thấy được), chiếc xe, với sự hỗ trợ của 
Tâm Nhãn Thức mà giữ lấy các bạn đã bị giạt vào bờ gần.  Nếu 
như các bạn đã bị dính mắc vào chiếc xe với sự hỗ trợ đôi mắt 
của mình, thì các bạn sẽ không trôi ra đại dương, Níp Bàn.  Các 
bạn sẽ bị dính chặt vào bờ xa cũng như bờ gần, các bạn sẽ không 
thể nào trôi ra đại dương được.  



306      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Khúc gỗ đã được so sánh với những Uẩn hoặc là con 
người.  Những Uẩn có ý nghĩa là năm khối tổng hợp của các 
hiện tượng về tinh thần và thể chất.  Bởi vì các bạn không có 
nhìn năm khối tổng hợp như là năm khối tổng hợp của năng lực 
tinh thần và đặc tính thể chất; các bạn xem chúng thành là một 
con người, một hữu tình, một tự ngã hoặc một linh hồn và kết 
quả là các bạn đã bị dính mắc vào chúng, vì vậy các bạn sẽ không 
trôi ra đại dương.  Tuy nhiên, nếu như các bạn nhìn năm khối 
tổng hợp như là năm khối tổng hợp của năng lực tinh thần và 
đặc tính thể chất, thì các bạn sẽ không xem chúng là một con 
người, v.v.  Bấy giờ các bạn sẽ không bị dính mắc vào chúng, 
và vì vậy các bạn sẽ trôi ra đại dương.  Chiếc xe Rolls Royce mà 
các bạn đã mua ngày hôm qua, rất là đắt tiền, nếu như các bạn 
nhìn nó là một chiếc Rolls Royce, bấy giờ các bạn đã bị dính 
mắc vào nó; thế nhưng nếu như các bạn nhìn nó là một quá trình 
vật chất hoặc là Sắc Uẩn – khối tổng hợp của vật chất, thì các 
bạn sẽ không bị dính mắc vào nó.  Thế rồi các bạn sẽ không bị 
bất hạnh khi nó đã bị trầy xước bởi vì các bạn không xem nó là 
một chiếc Rolls Royce có giá trị.  Các bạn đã không bị vướng 
vào cả hai bờ.  

 
Attachment And Conceit 

What the Lord Buddha means by submerged under the 
water is attachment – desire, craving, lust, love.  If you are 
attached to any living being or inanimate object, you won’t be 
able to reach the ocean.  You are submerged under the water.  

Then, Landing on a small island means conceit, pride or 
haughtiness.  If you are proud of or conceited about your work, 
your rank or your success in your business, you are landing on 
a small island.  That conceit delays you in your attainment of 
Nibbāna.  If you are conceited, you are unable to realize the 
mental and physical process in their true nature and you will 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     307   

 
 

take your bodily and mental process to be a person, a being, an 
Atta or a you.  Then, there will arise many others defilement 
such as anger, lust, greed, hatred and so on.  So, you, landing 
on a small island, won’t be able to reach the ocean because you 
are not able to realize natural process as natural process, or five 
aggregates as just natural process.  

Sự Dính Mắc Và Sự Kiêu Mạn 
Điều mà Đức Thế Tôn có ý muốn nói bị nhận chìm dưới 

nước là sự dính mắc – lòng dục vọng, ái dục, sự tham dục, ái 
luyến.  Nếu như các bạn đã bị dính mắc vào bất luận chúng hữu 
tình nào hoặc vật vô tri vô giác nào, thì các bạn sẽ không có khả 
năng để trôi ra đại dương.  Các bạn đã bị nhận chìm dưới nước.  

Thế rồi, Đang bị giạt lên một tiểu đảo có ý nghĩa là sự 
kiêu mạn, tính kiêu hãnh, hoặc tăng thượng mạn.  Nếu như các 
bạn tự hào hoặc đã kiêu mạn về công việc làm của mình, cấp bậc 
của mình hoặc sự thành công của mình trong doanh nghiệp của 
các bạn, thế là các bạn đang bị giạt lên một tiểu đảo.  Sự kiêu 
mạn đó làm trì hoãn các bạn trong việc đạt được Níp Bàn của 
mình.  Nếu như các bạn đã kiêu mạn, thì các bạn không có khả 
năng để chứng tri được quá trình về tinh thần và thể chất trong 
chân thực tính của chúng và các bạn sẽ xem quá trình về thể chất 
và tinh thần của mình thành là một con người, một hữu tình, một 
Tự Ngã hoặc là các bạn.  Bấy giờ, nó sẽ khởi sinh rất nhiều Pháp 
uế nhiễm chẳng hạn như là sự sân hận, sự tham dục, lòng tham 
lam, lòng thù hận và v.v.  Như thế, các bạn đang bị giạt lên một 
tiểu đảo, sẽ không có khả năng để trôi ra đại dương bởi vì các 
bạn không có khả năng để chứng tri được quá trình thường nhiên 
như là quá trình thường nhiên, hoặc năm khối tổng hợp chỉ là 
quá trình thường nhiên.   

 
Improper Association 



308      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

If the log is taken away by a human being it won’t reach 
the ocean.  This refers to Bhikkhus.  Supposing a Bhikkhu does 
not do his work of learning scriptures, practicing meditation, 
delivering sermons, leading his disciples on the right path and 
encouraging them to meditate for their emancipation; instead, 
he mixes with the laity in an improper way.  Such a Bhikkhu is 
taken away by a human being.  He will be unable to reach the 
ocean.  He will be attached to these people whom he is 
improperly associating with.  He will be so attached to worldly 
affairs that he won’t be able to realize the three characteristics 
of mental and physical phenomena, that is Anicca, Dukkha and 
Anatta – impermanence, suffering and no – soul, no – self or 
non – ego.  If he is unable to realize these three basic facts of 
existence, he will be so strongly attached to worldly things that 
he won’t want to reach the ocean.  

Sự Giao Thiệp Bất Chính 
Nếu như khúc gỗ đã bị lấy đi do bởi một con người thì 

nó sẽ không trôi ra đại dương.  Điều nầy đề cập đến Chư Tỳ 
Khưu.  Giả như một vị Tỳ Khưu không có tác hành nghiệp sự 
của mình về việc tham cứu kinh điển, thực hành thiền định, 
thuyết giảng những bài thuyết Pháp, dìu dắt các môn đồ của 
mình vào Chánh Đạo và khuyến khích họ tu tập thiền định để 
cho họ được sự giải thoát; thay vào đó vị ấy quan hệ với người 
thế tục trong một phương thức không đúng pháp.  Vị Tỳ Khưu 
như thế đã bị lấy đi do bởi một con người.  Vị ấy sẽ không có 
khả năng để trôi ra đại dương.  Vị ấy sẽ bị dính mắc vào những 
người nầy mà vị ấy đang giao thiệp một cách bất chính.  Vị ấy 
cũng sẽ bị dính mắc vào những thế sự đến nỗi vị ấy sẽ không có 
khả năng để chứng tri được ba đặc tướng của các hiện tượng về 
tinh thần và thể chất, đó là Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã – 
sự không thường tồn, sự khổ đau và không có linh hồn, không 
có tự ngã hoặc không có bản ngã.  Nếu như vị ấy không có khả 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     309   

 
 

năng để chứng tri được ba sự thật nầy của kiếp sống, thì vị ấy sẽ 
bị dính mắc một cách hết sức mạnh mẽ vào các Pháp trần tục 
đến nỗi vị ấy sẽ không còn muốn để trôi ra đại dương.  

 
Desire For Better Existence 

If the log is taken away by a Deva, it won’t reach the 
ocean.  This means that if you perform any wholesome or 
meritorious deeds such as giving or charity (Dāna), observing 
moral precepts (Sīla) and meditation (Bhāvanā) with a view to 
rebirth in the realm of Devas or Brahmas, then you will be taken 
away by them to their realm.  If this happens you won’t reach 
the ocean.  You may achieve your aim of a better rebirth because 
of the good you have done.  You will be reborn as shining one, 
Deva but you won’t be able to reach the ocean. 

Deva means a deity, one who shines. If you become Deva, 
you will be very attached to yourself because you are shiny and 
very beautiful.  Then, you won’t be able to reach the ocean. 

Dục Tầm Cầu Cho Kiếp Sống Tốt Hơn 
Nếu như khúc gỗ đã bị lấy đi do bởi một vị Thiên Tử thì 

nó sẽ không trôi ra đại dương.  Điều nầy có ý nghĩa là nếu như 
các bạn thực hiện bất luận những thiện sự nào hoặc thiện công 
đức nào chẳng hạn như là việc xả thí hoặc lòng từ thiện (Thí), 
việc thọ trì những điều học giới đạo đức (Giới) và trau giồi thiền 
định (Tu Tập) với một quan điểm để được tục sinh vào các Cõi 
Thiên Giới hoặc Phạm Thiên Giới, bấy giờ các bạn sẽ bị lấy đi 
do bởi họ để đi đến Cõi Giới của họ.  Nếu như điều nầy xẩy ra 
thì các bạn sẽ không trôi ra đại dương.  Các bạn có thể đạt được 
mục tiêu của mình về một sự tục sinh tốt đẹp hơn bởi vì việc 
thiện mà các bạn đã thực hiện.  Các bạn sẽ được tục sinh thành 
một Thiên Tử chiếu sáng, thế nhưng các bạn sẽ không có khả 
năng để trôi ra đại dương.  



310      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Thiên Tử có ý nghĩa là một vị Trời, một bậc chiếu sáng.  
Nếu như các bạn trở thành Thiên Tử, thì các bạn sẽ rất là bị dính 
mắc vào chính mình bởi vì các bạn thì sáng chói và rất xinh đẹp.  
Thế rồi các bạn sẽ không có khả năng để trôi ra đại dương.  

 
Sensual Pleasure 

If the log sinks into a whirlpool, it won’t reach the ocean.  
This means, if you are indulging in sensual pleasure, you won’t 
reach the ocean.  This is attachment.  If you are attached to what 
you see, what you hear, what yo smell, what you taste, what you 
touch, and what you think about, then you become caught in a 
very big whirlpool.  You won’t be able to reach the ocean.  
Because the doctrine of the Buddha is so very rational, logical 
and natural, I am sure that you agree with him on this point.  

 The attachment to any sensual pleasure leads you to 
repeated rebirths in the cycle of existence; it does not lead you 
to Nibbāna, the ocean. 

Dục Trần 
Nếu như khúc gỗ bị nhận chìm trong một xoáy nước thì 

nó sẽ không trôi ra đại dương.  Điều nầy có ý nghĩa, nếu như các 
bạn đắm say vào trong dục trần, thì các bạn sẽ không trôi ra đại 
dương.  Điều nầy là sự dính mắc.  Nếu như các bạn đã bị dính 
mắc vào điều mà các bạn nhìn thấy, điều mà các bạn nghe, điều 
mà các bạn ngửi, điều mà các bạn nếm, điều mà các bạn xúc 
chạm và điều mà các bạn nghĩ về, thế rồi các bạn trở nên bị đắm 
chìm vào một xoáy nước hết sức to lớn.  Các bạn sẽ không có 
khả năng để trôi ra đại dương.  Bởi vì giáo lý của Đức Phật thì 
rất là hợp đạo lý, biện chứng và thường nhiên, Sư chắc chắn rằng 
các bạn đồng ý với Ngài trên quan điểm nầy. 

Sự dính mắc vào bất luận dục trần nào dắt dẫn các bạn đến 
sự tục sinh được lặp đi lặp lại trong chu trình của kiếp sống, nó 
không dắt dẫn các bạn đến Níp Bàn, đại dương.    



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     311   

 
 

 
Dishonesty 

Then the last one, becoming rotten.  If the log becomes 
rotten, it won’t reach the ocean.  That means that if you pretend 
to be a very virtuous person when you are not, you become 
rotten and will not reach the ocean.  You won’t reach Nibbāna.  

Tính Không Thành Thật 
Thế rồi điều cuối cùng, trở nên bị rã mục ra.  Nếu như 

khúc gỗ trở nên bị rã mục ra thì nó sẽ không trôi ra đại dương.  
Điều đó có ý nghĩa là nếu như các bạn giả vờ là một người hết 
sức đạo đức khi các bạn không là như vậy, thì các bạn trở nên bị 
rã mục ra và sẽ không trôi ra đại dương.  Các bạn sẽ không đến 
được Níp Bàn.  

 
The Way Out Of Suffering 

The Omniscient Buddha said “If you have none of these 
eight kinds of faults, you are certain to reach the ocean because 
you will be carried by the Middle Current of the river.” The 
Middle Current is the Noble Eightfold Path.  If you develop the 
Noble Eightfold Path, you are not kept on the near bank or the 
far bank, you are not submerged under the water, you won’t land 
on a small island, you won’t be taken away by human beings or 
Devas,  you won’t be caught in a whirlpool, you won’t become 
rotten.  Then you are certain to reach the ocean of Nibbāna.  

 You must strive to develop the Noble Eightfold Path so 
that you do not have any of these eightfold faults.  What should 
you do to develop this Noble Eightfold Path ?  Sīla (morality) is 
the foundation, the basic requirement.  Samādhi (concentration) 
is built on the foundation of Sīla.  Paññā (insight and 
enlightenment) comes with the proper application of 
concentration.  It is very easy to develop this Noble Eightfold 
Path which consist of Sīla, Samādhi and Paññā.  Observe 



312      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

yourself or just observe your bodily and mental processes as 
they really are.  That is all.  

Watch any action or movement of your body and mind as 
it occurs without analyzing it, without thinking about it.  Just 
pay bare attention to what is happening to your body and mind 
as it really is.  That is all.  If you use any intellectual knowledge 
or preconceptions in this awareness of your bodily and mental 
processes, you go astray and your mind is not well concentrated, 
you will not be able to realize bodily and mental phenomena as 
they really are. 

Con Đường Thoát Khỏi Sự Khổ Đau 
Đức Phật Toàn Giác đã nói “Nếu như các người không có 

một trong tám thể loại khuyết điểm nầy, thì các người chắc chắn 
trôi ra đại dương bởi vì các người sẽ được chuyển vận do bởi 
Trung Tâm Lưu Trình của dòng sông.”  Trung Tâm Lưu 
Trình là Bát Thánh Đạo.  Nếu như các bạn phát triển Bát Thánh 
Đạo thì các bạn không có bị giữ lại ở bờ gần hoặc ở bờ xa, các 
bạn không có bị nhận chìm dưới nước, các bạn sẽ không bị giạt 
lên một tiểu đảo, các bạn sẽ không có bị lấy đi do bởi những con 
người hoặc Thiên Chúng, các bạn sẽ không có bị nhận chìm 
trong một xoáy nước, các bạn sẽ không trở nên bị rã mục ra.  Thế 
rồi các bạn chắc chắn trôi ra đại dương Níp Bàn.  

Các bạn cần phải phấn đấu để phát triển Bát Thánh Đạo 
nhằm để cho các bạn không có bất luận khuyết điểm nào của tám 
khuyết điểm nầy.  Các bạn nên làm điều chi để phát triển Bát 
Thánh Đạo nầy ?  Giới (đức hạnh) là nền tảng, yêu cầu cơ bản.  
Định (sự định thức) được xây dựng trên nền tảng của Giới.  Tuệ 
(tuệ giác và sự giác ngộ) đạt đến với việc áp dụng đúng đắn của 
sự định thức.  Thật sự hết sức dễ dàng để phát triển Bát Thánh 
Đạo nầy, bao gồm cả Giới, Định và Tuệ.  Hãy quan sát bản thân 
hoặc chỉ quan sát các quá trình về thể chất và tinh thần khi chúng 
đang là thực tại.  Chỉ có thế.   



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     313   

 
 

Hãy chú mục bất luận hành động nào hoặc cử động nào 
của cơ thể và tâm thức của các bạn khi nó hiện bày mà không có 
việc phân tích nó, không có việc nghĩ suy về nó.  Chỉ chú ý trung 
thực vào điều mà đang xẩy ra đến với cơ thể và tâm thức khi nó 
đang là thực tại.  Chỉ có thế.  Nếu như các bạn sử dụng bất luận 
tri thức trí lực hoặc những thành kiến trong việc tỉnh giác nầy 
của các quá trình về thể chất và tinh thần, thì các bạn đi lầm 
đường lạc lối và tâm thức của các bạn không có được định mục 
tốt đẹp được, các bạn sẽ không có khả năng để chứng tri được 
các hiện tượng về thể chất và tinh thần khi chúng đang là thực 
tại.   

    
Purification Of Mind 

When you observe any activity of body and mind as they 
really occur, then gradually your mind becomes concentrated 
on any process that is observed.  Then the concentration 
becomes deeper and stronger.  Your mind is purified from 
Nīvaraṇa (hindrances) such as Kāmacchanda, Vyāpāda, Thina 
– Middha, Uddhacca – Kukkucca and Vicikicchā.  
Kāmacchanda means sensual desire, Vyāpāda means ill – will.  
Thina – Middha means sloth and torpor.  Uddhacca – 
Kukkucca means restlessness and worry or remorse. Vicikicchā 
means skeptical doubt.  

If you have one of these five hindrances in your mind, your 
mind is defiled.  It is not pure.  When your mind is not pure your 
insight is not penetrating.  Only when the mind is purified of 
these five hindrances, can your insight knowledge become 
penetrating.  When it is penetrating, you will be able to realize 
bodily and mental processes first in their specific characteristics 
and second in their general or common characteristics. 

 Realization at these two levels are called Right 
Understanding (Sammādiṭṭhi) in the course of Vipassanāna 



314      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

meditation.  When it has reached its climax you attain to 
Nibbāna, the cessation of suffering, through the first 
Enlightenment (Sotāpattimagga) which realizes the Four Noble 
Truths.  You have reached the ocean. 

However, it is only through deep concentration, when you 
are mindful of bodily and mental phenomena, that you are able 
to realize them with the three levels of Right Understanding. 

Sự Thanh Lọc Tâm Thức 
Khi các bạn quan sát bất luận hoạt động nào của cơ thể và 

tâm thức khi chúng đang hiện bày thực tại, thế rồi tâm thức của 
bạn dần dần trở nên định mục vào bất luận quá trình nào mà đã 
được quan sát.  Bấy giờ sự định thức trở nên thâm niệm hơn và 
mạnh mẽ hơn.  Tâm thức của các bạn đã trở nên tinh khiết khỏi 
Pháp Triền Cái (những Pháp chướng ngại) chẳng hạn như là 
Tham Dục, Sân Độc, Hôn – Thùy, Trạo - Hối và Hoài Nghi.  
Tham Dục có ý nghĩa là lòng ham muốn dục vọng.  Sân Độc có 
ý nghĩa là lòng cừu hận.  Hôn – Thùy có ý nghĩa là sự giải đãi 
và thụy miên.  Trạo – Hối có ý nghĩa là sự phóng dật và sự lo 
lắng hoặc lòng hối hận.  Hoài Nghi có ý nghĩa là sự nghi ngờ 
thắc mắc.  

Nếu như các bạn có một trong năm Pháp chướng ngại nầy 
ở trong tâm thức của các bạn, tâm thức của các bạn đã bị uế 
nhiễm.  Nó không có thuần khiết.  Khi tâm thức của các bạn 
không có thuần khiết, thì tuệ giác của các bạn không có thẩm 
thấu được.  Chỉ khi nào tâm thức đã trở nên tinh khiết khỏi năm 
Pháp chướng ngại nầy, thì tri thức tuệ giác của các bạn mới có 
thể trở nên thẩm thấu được.  Khi nó đã được thẩm thấu thì các 
bạn sẽ có khả năng để chứng tri được các quá trình về tinh thần 
và thể chất, thứ nhất là trong những Biệt Tướng của chúng và 
thứ hai là trong những Tổng hoặc Phổ Thông Tướng của chúng.   

 Sự chứng tri ở hai trình độ nầy đã được gọi là Sự Hiểu 
Biết Chân Chính (Chánh Kiến) trong khóa tu thiền định Minh 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     315   

 
 

Sát Tuệ.  Khi nó đã đạt đền đỉnh điểm của nó, thì các bạn đạt 
đến Níp Bàn, việc chấm dứt sự khổ đau, thông qua sự giác ngộ 
lần thứ nhất (Thất Lai Đạo) chứng tri được Tứ Thánh Đế.  Các 
bạn đã được trôi ra đại dương.  

Tuy nhiên, chỉ có sự định thức thâm niệm xuyên suốt, khi 
mà các bạn đã có chánh niệm vào các hiện tượng về tinh thần và 
thể chất, đến thế các bạn mới có khả năng để chứng tri được 
chúng với cả ba trình độ của Sự Hiểu Biết Chân Chính (Chánh 
Kiến).  

  
Right Understanding 

The first level of Right Understanding is the realization of 
the specific characteristics of materially and mentality.  The 
second is the realization of general or common characteristic of 
materially and mentality.  The third is the realization of the four 
Noble Truths – the truth of Dukkha is called Dukkhasacca, the 
origin of Dukkha is called Samudayasacca, the cessation of 
Dukkha is called Nirodhasacca and the way leading to the 
cessation of Dukkha is called Maggasacca.  

So, to purify the mind we need the Noble Eightfold Path.  
To realize mental and physical processes in their specific and 
general characteristics, we need the Noble Eightfold Path.  To 
realize the Four Noble Truth we need the Noble Eightfold Path.  
This is the middle current of the river.  

Sự Hiểu Biết Chân Chính (Chánh Kiến) 
Trình độ thứ nhất của Sự Hiểu Biết Chân Chính (Chánh 

Kiến) là sự chứng tri những Biệt Tướng của đặc tính thể chất và 
năng lực tinh thần.  Trình độ thứ hai là sự chứng tri Tổng hoặc 
Phổ Thông Tướng của đặc tính thể chất và năng lực tinh thần. 
Trình độ thứ ba là sự chứng tri Tứ Thánh Đế - chân lý của Khổ 
Đau đã được gọi là Khổ Đế, nguyên nhân của Khổ Đau đã được 
gọi là Tập Đế, sự chấm dứt Khổ Đau đã được gọi là Diệt Đế và 



316      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

đạo lộ dắt dẫn đến sự chấm dứt Khổ Đau đã được gọi là Đạo 
Đế.  

Vì vậy, để thanh lọc được tâm thức thì chúng ta cần đến 
Bát Thánh Đạo.  Để chứng tri được các quá trình về tinh thần và 
thể chất trong những Biệt và Tổng Tướng của chúng, thì chúng 
ta cần đến Bát Thánh Đạo.  Để chứng tri được Tứ Thánh Đế thì 
chúng ta cần đến Bát Thánh Đạo.  Đây là trung tâm lưu trình của 
dòng sông.  

 
The Way To Freedom 

On the night when the Omniscient Buddha was about to 
pass away, he was reclining on a bed prepared for him in 
Kusināra Park.  In the first watch of the night Subhadda, a 
mendicant, came to him and said “Venerable Gotama Buddha 
I followed various doctrines taught to me by various teachers.  
They all say that they know all and that they are Arahants.  Is 
what they say true ?” 

 The Omniscient Buddha left the questions unanswered 
and admonished Subhadda “Subhadda, whether they know all 
or not does not matter; it is not concerned with your 
deliverance; so I won’t answer this question.  My time is 
approaching.  I will teach you what is important for your 
emancipation.  Listen to me attentively.” 

Con Đường Đến Sự Tự Do 
Vào đêm khi Đức Phật Toàn Giác đã sắp sửa viên tịch, 

Ngài đã đang nằm yên nghỉ trên một nền đá đã được sửa soạn 
trước cho Ngài trong khu vườn Kusināra.  Trong canh thứ nhất 
về đêm, Subhadda một hành khất, đã đến gặp Ngài và đã nói 
“Bạch Đức Phật Gotama, con đã hành theo rất nhiều giáo lý đã 
được chỉ dạy do bởi rất nhiều giáo thọ.  Tất cả họ đều nói rằng 
họ biết hết tất cả và rằng họ là các bậc Vô Sinh.  Điều họ nói là 
có thật không ?” 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     317   

 
 

Đức Phật Toàn Giác đã bỏ qua những câu hỏi không có 
giải đáp và đã khuyên bảo Subhadda, “Nầy Subhadda, cho dù 
họ biết hết tất cả hay không không có quan hệ; nó không có liên 
quan với sự giải thoát của người, vì vậy Ta sẽ không trả lời câu 
hỏi nầy.  Thời gian của Ta đang đến gần.  Ta sẽ chỉ dạy cho 
người điều quan trọng cho sự giải thoát của người.  Hãy lắng 
nghe Ta một cách chuyên tâm.” 

 
The Criterion 

Then the Buddha said “Subhadda, in any doctrine in 
which the Nobel Eightfold Path is not found, there will not be 
any Samaṇa.” Here Samaṇa means one who is calm as he has 
destroyed all defilement.  It means that if there is no Eightfold 
Path in a doctrine, then there is no one who has destroyed all 
defilement by following it. 

If there is Noble Eightfold Path in a doctrine, there will be 
someone who has destroyed the defilement by following it and 
got rid of suffering.  So, if you follow any doctrine in which you 
do not have to develop the Noble Eightfold Path you are certain 
not to destroy defilement and get rid of suffering.  

Here the Omniscient Buddha points out the criterion of the 
true Dhamma. 

The Lord Buddha said “Subhadda, only in my doctrine or 
in my Sāsana is there the Noble Eightfold Path to develop.  
Therefore, there is Samaṇa only in my doctrine.”  Discourse 
expounded by the Omniscient Buddha to Subhadda fits in with 
“The Parable of the Log” because a person who does not 
develop the Noble Eightfold Path will not reach the ocean of 
Nibbāna.  If he develops the Noble Eightfold Path, he is certain 
to reach the ocean of Nibbāna as he will not be kept on the far 
bank or the near bank etc. The Omniscient Buddha taught us the 



318      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

way to develop this Noble Eightfold Path.  That is the technique 
of Mindfulness meditation.  

Tiêu Chuẩn 
Thế rồi Đức Phật đã nói “Nầy Subhadda, trong bất luận 

giáo lý nào mà Bát Thánh Đạo đã không được tìm thấy, thì sẽ 
không có một vị Sa Môn nào cả.”  Ở đây Sa Môn có ý nghĩa là 
một Bậc an tịnh khi Ngài đã hủy diệt hết tất cả Pháp uế nhiễm.  
Điều đó có ý nghĩa là nếu như không có Bát Thánh Đạo ở trong 
một giáo lý, thì bấy giờ do bởi nương theo đó mà không có một 
ai đã hủy diệt hết tất cả Pháp uế nhiễm.”   

Nếu như có Bát Thánh Đạo ở trong một giáo lý, do bởi 
nương theo đó, thì sẽ có người đã hủy diệt được Pháp uế nhiễm 
và được thoát khỏi sự khổ đau.  Vì vậy, nếu như các bạn nương 
theo bất luận giáo lý nào mà các bạn không có phát triển được 
Bát Thánh Đạo, thì chắc chắn các bạn không có hủy diệt Pháp 
uế nhiễm và thoát khỏi sự khổ đau.  

Tại đây Đức Phật Toàn Giác đã chỉ vạch ra tiêu chuẩn của 
Chánh Pháp.  

Đức Thế Tôn đã nói “Nầy Subhadda, duy nhất chỉ trong 
giáo lý của Ta hay trong Giáo Pháp của Ta, có được Bát Thánh 
Đạo để phát triển.  Vì thế, chỉ trong giáo lý của Ta là có bậc Sa 
Môn.”  Pháp Thoại đã được trình bày chi tiết do bởi Đức Phật 
Toàn Giác đến Subhadda phù hợp với “Ví dụ như khúc gỗ” bởi 
vì một người mà không có phát triển Bát Thánh Đạo thì sẽ không 
trôi ra đại dương Níp Bàn.  Nếu như vị ấy phát triển Bát Thánh 
Đạo, thì vị ấy chắc chắn trôi ra đại dương vì vị ấy không có bị 
giữ lại ở bờ gần hoặc ở bờ xa, v.v.  Đức Phật Toàn Giác đã chỉ 
dạy chúng ta phương thức để phát triển Bát Thánh Đạo.  Đó là 
kỹ thuật về thiền định Chánh Niệm.  

 
Mindfulness Meditation 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     319   

 
 

The Omniscient Buddha taught us the way of mindfulness 
when he expounded the Discourse on the Four Foundations of 
Mindfulness (Mahāsatipaṭṭhāna Sutta).  He teaches us to be 
mindful of bodily process, sensation, consciousness and mind – 
object as they really occur.  So, the principle of mindfulness 
meditation is to observe, to be mindful of, to be aware of 
whatever arises in our body and mind as it really occurs.  Even 
unpleasant sensation of pain, aching, stiffening, itching and the 
like must be mindful of as they really are.  

When you feel pain in your back or in your knee, you must 
observe as it really is. You must not try to make it go away.  You 
must not make it disappear because the pain helps you attain 
Nibbāna.  In other words pain is the key the door of Nibbāna.  
So, if you feel a painful sensation you are very lucky.  It will lead 
you to the cessation of suffering because it is one of the five 
aggregates to be thoroughly realized.  

It is an aggregate of sensation, which is the truth of 
suffering and must be thoroughly understood.  If we realize this 
painful sensation in its true nature – in its specific as well as in 
its general characteristics – we see it as just a natural process 
arising and passing away from moment to moment.  It does not 
last for even a second.  And through the realization of this pain 
or aggregate of sensation, you can attain to Enlightenment by 
which you can destroy defilement and get rid of suffering.  That 
is why I say that if you feel a painful sensation, then you are very 
lucky.  Why ? Because you have a mental process together with 
the physical process to watch, to observe and to realize.  That 
pain gives you a very good opportunity to realize its true nature 
and so lead you to the cessation of Dukkha, Nibbāna.  

Thiền Định Chánh Niệm 
Đức Phật Toàn Giác đã chỉ dạy chúng ta phương thức về 

Chánh Niệm khi Ngài đã trình bày chi tiết bài Pháp Thoại nói về 



320      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Bốn Nền Tảng của Chánh Niệm (Kinh Đại Niệm Xứ).  Ngài chỉ 
dạy chúng ta phải có chánh niệm vào quá trình của thể chất, cảm 
thọ, tâm ý thức và đối tượng của tâm thức khi chúng thực sự hiện 
bày.  Như thế, nguyên tắc của thiền định chánh niệm là quan sát, 
có chánh niệm và tỉnh giác vào bất luận điều chi khởi sinh ở 
trong Thân và Tâm của chúng ta khi nó thực sự hiện bày.  Chí 
đến cảm thọ bất duyệt ý của sự đau đớn, đau nhức, cứng đờ, 
ngứa ngáy và sự ưa thích cần phải có chánh niệm khi chúng đang 
là thực tại.  

Khi các bạn cảm thấy đau đớn ở trên lưng hoặc ở đầu gối 
của mình, các bạn cần phải quan sát khi nó đang là thực tại.  Các 
bạn không được cố gắng để làm cho nó ra đi. Các bạn không 
được làm cho nó biến mất đi bởi vì sự đau đớn giúp các bạn 
chứng đạt được Níp Bàn.  Nói cách khác, sự đau đớn là chìa 
khóa đưa đến ngưỡng cửa Níp Bàn.  Vì vậy, nếu như các bạn 
cảm thấy một cảm thọ đau đớn thì các bạn rất là may mắn.  Nó 
sẽ dắt dẫn các bạn đến việc chấm dứt sự khổ đau bởi vì nó là 
một trong năm khối tổng hợp (Uẩn) được chứng tri một cách 
triệt để.   

Nó là một khối tổng hợp của cảm thọ, chính là chân lý của 
sự khổ đau (Khổ Đế) và cần phải được tuệ tri một cách triệt để.  
Nếu như chúng ta chứng tri được cảm thọ đau khổ nầy trong 
chân thực tính của nó – trong những Biệt cũng như trong Tổng 
Tướng của nó – chúng ta thẩm thị nó chỉ là một quá trình thường 
nhiên đang khởi sinh và đang diệt vong từng mỗi khoảnh khắc.  
Nó không có tồn tại thậm chỉ chỉ trong một giây.  Và thông qua 
việc chứng tri của sự đau đớn nầy hoặc khối tổng thọ cảm thọ, 
các bạn có thể đạt được sự giác ngộ mà bởi qua đó mà các bạn 
có thể hủy diệt được Pháp uế nhiễm và được thoát khỏi sự khổ 
đau.  Đó là lý do tại sao Sư nói rằng nếu như các bạn cảm thấy 
một cảm thọ đau đớn, bấy giờ các bạn rất là may mắn.  Vì sao ?  
Bởi vì các bạn có được một quá trình tinh thần cùng với quá 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     321   

 
 

trình thể chất để chú mục, để quan sát và để chứng tri.  Sự đau 
đớn đó cho các bạn một cơ hội hết sức tốt đẹp để chứng tri được 
chân thực tính của nó và như thế dắt dẫn các bạn đến việc chấm 
dứt Khổ Đau, Níp Bàn. 

 
Specific And General Characteristics 

It is here needed to explain the specific characteristics of 
mentality and physicality and their general or common 
characteristics. 

Every mental or physical process has its own distinctive 
features that have nothing in common any other mental or 
physical process.  You know Lobha (greed, craving, desire, lust 
and attachment are all encompassed).  Lobha has its own 
characteristic that does not belong to any other mental or 
physical process.  If you have love or desire for that Rolls Royce 
you will become proud, possessive or covetous.  You become 
attached to it.  So the specific characteristic of Lobha is 
clinging.  

Dosa (anger) is different.  It has the characteristic of 
rudeness.  Whereas Lobha draws things towards it, Dosa is 
aversion; it repels.  

Những Biệt Và Tổng Tướng 
Ở đây cũng cần để giải thích những Biệt Tướng của năng 

lực tinh thần và đặc tính thể chất và những Tổng hoặc Phổ Thông 
Tướng của chúng.  

Mỗi quá trình tinh thần hoặc thể chất có những nét đặc 
trưng của riêng nó mà tuyệt nhiên không có trong tính phổ thông 
với bất luận quá trình tinh thần hoặc thể chất nào khác.  Các bạn 
biết Tham (lòng tham muốn, ái dục, lòng dục vọng, sự tham dục 
và sự dính mắc đều được bao gồm hết tất cả).  Tham có đặc 
tướng của riêng nó mà không có thuộc về bất luận quá trình tinh 
thần hoặc thể chất nào khác.  Nếu như các bạn có sự ái luyến 



322      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

hoặc lòng dục vọng vào chiếc Rolls Royce đó thì các bạn sẽ trở 
nên tự hào, biểu thị quyền sở hữu hoặc sự khát vọng.  Các bạn 
trở nên đã bị dính mắc vào nó.  Vì vậy, biệt tướng của Tham là 
sự bám chặt.  

Sân (sự sân hận) thì khác biệt.  Nó có đặc tướng của sự thô 
lỗ.  Trong khi Tham có sức thu hút các sự vật về phía nó, Sân 
thì có sự ác cảm, nó khước từ.    

 
The Six Elements 

Physical and mental process which constitute so called a 
person are Pathavīdhātu, Āpodhātu, Tejodhātu, Vāyodhātu, 
Ākāsadhātu and Viññāṇadhātu. These six elements are those 
of earth, water, fire, air, space and consciousness.  

Pathavīdhātu, the element of earth, has hardness and 
softness as its characteristic.  This characteristic belongs only 
to the earth element and to no other; it is, therefore, the specific 
characteristic of the earth element, while  Āpodhātu, water 
element, has fluidity and cohesion as its specific characteristic, 
heat and cold are the specific characteristic of Tejodhātu, fire 
element.  

When a meditator has gained deep concentration of mind, 
his mind is purified.  Then he begins to realize the specific 
characteristics of mental and physical processes. When you 
observe your abdomen rise and fall, a physical process, and 
your concentration becomes deep enough, you begin to realize 
the rising and falling movements very clearly in their true 
nature. Movement or motion is the specific characteristic of the 
wind or air element.  When you rightly understand the true 
nature of the rising movement or falling movement very clearly, 
you are not aware of the form of your body or abdomen.  What 
you are realizing at that moment, is just the movement – outward 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     323   

 
 

movement and inward movement.  Then you begin to realize the 
specific characteristic of the air element (Vāyodhātu).   

The general characteristics of material and mental 
phenomena are Anicca, Dukkha and Anatta – Impermanence, 
suffering and no – soul, no – self nature.  Every mental state, 
emotional state and physical process has these three 
characteristics in common.  They are called common 
characteristics because they belong to every mental and 
emotional state and physical process.  

After you have passed two stages of insight knowledge – 
knowledge of differentiating between materiality and mentality 
and that of cause and effect – you come to realize these three 
general characteristics of psychophysical phenomena.  This 
insight knowledge is known as knowledge of comprehension, 
which comprehends all these general characteristics of material 
and mental phenomena. 

When a meditator’s insight knowledge becomes mature on 
account of diligent practice with continuous and constant 
mindfulness and deeper concentration growing naturally, he is 
certain to pass through all the stages of insight with his personal 
experience of them.  His bodily and mental processes – the 
bodily process that is noted and the mental process that notes it 
– cease to exist.  Then, he attains to Nibbāna, the cessation of 
compounded things (Saṅkhāra).  

Lục Tố Chất 
Quá trình tinh thần và thể chất tạo nên cái gọi là một con 

người là Địa Giới, Thủy Giới, Hỏa Giới, Phong Giới, Hư 
Không Giới và Thức Giới.  Những sáu tố chất nầy là đất, nước, 
lửa, gió, khoảng không và tâm ý thức.  

Địa Giới, tố chất đất, có độ cứng rắn và tính nhu nhuyễn 
là đặc tướng của nó.  Đặc tướng nầy chỉ thuộc về tố chất đất và 
không của tố chất khác, do đó, nó là biệt tướng của tố chất đất; 



324      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

trong khi Thủy Giới, tố chất nước thì có tính lưu động và tính 
kết dính là biệt tướng của nó; nóng và lạnh là biệt tướng của Hỏa 
Giới, tố chất lửa.   

Khi một thiền giả đã đạt được sự định thức thâm niệm của 
tâm thức, thì tâm thức của vị ấy đã trở nên tinh khiết.  Thế rồi vị 
ấy bắt đầu chứng tri những biệt tướng của các quá trình tinh thần 
và thể chất.  Khi các bạn quan sát cái bụng của mình phồng lên 
và xộp xuống, một quá trình thể chất, và sự định thức của các 
bạn trở nên đủ thâm niệm, thì các bạn bắt đầu chứng tri được 
những chuyển động đang phồng lên và đang xộp xuống một cách 
hết sức rõ ràng trong chân thực tính của chúng.  Sự chuyển động 
hoặc sự cử động là biệt tướng của tố chất gió hoặc không khí.  
Khi các bạn tuệ tri một cách chân chính chân thực tính của sự 
chuyển động đang phồng lên hoặc sự chuyển động đang xộp 
xuống một cách hết sức rõ ràng, các bạn không có nhận thức về 
hình thể của mình hoặc của cái bụng.  Những gì mà các bạn đang 
chứng tri được tại khoảnh khắc ấy, chỉ là sự chuyển động – sự 
chuyển động ngoại phần và sự chuyển động nội phần.  Bấy giờ 
các bạn bắt đầu chứng tri được biệt tướng của tố chất gió (Phong 
Giới). 

Những tổng tướng của các hiện tượng tinh thần và thể chất 
là Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã – sự không thường tồn, sự 
khổ đau và thực tính không có linh hồn, không có tự ngã.  Mọi 
trạng thái tinh thần, trạng thái dễ cảm xúc và quá trình thể chất 
có trong ba đặc tướng phổ thông nầy.  Chúng đã được gọi là 
những phổ thông tướng bởi vì chúng thuộc về mọi trạng thái tinh 
thần, mọi trạng thái dễ cảm xúc và quá trình thể chất.  

 Sau khi các bạn đã vượt qua được hai giai đoạn của tri 
thức tuệ giác – tri thức về sự phân biệt giữa đặc tính thể chất và 
năng lực tinh thần và đó là tác nhân và hệ quả - các bạn đi đến 
chứng tri được ba tổng tướng này của các hiện tượng tâm sinh 
lý.  Tri thức tuệ giác nầy đã được biết đến là tri thức về sự liễu 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     325   

 
 

tri, mà liễu tri tất cả những tổng tướng nầy của các hiện tượng 
tinh thần và thể chất.  

Khi một tri thức tuệ giác của thiền giả trở nên thuần thục 
vì sự chuyên cần thực hành cùng với chánh niệm liên tục và kiên 
định và sự định thức thâm niệm hơn đang tăng trưởng một cách 
thường nhiên, vị ấy chắc chắn trải qua hết tất cả các giai đoạn 
của tuệ giác với sự trải nghiệm bản thân của mình về chúng.  
Những quá trình thể chất và tinh thần của vị ấy – quá trình thể 
chất mà đã được chú niệm và quá trình tinh thần mà chú niệm 
nó – chấm dứt hiện hữu.  Bấy giờ vị ấy đạt đến Níp Bàn, sự chấm 
dứt các Pháp đã được hợp thành (Pháp Hữu Vi).     

 
An End Of Suffering 

There, at the moment he gets into the state of the cessation 
of all Saṅkhāra (compounded things) he has abandoned 
attachment, the cause of suffering, because he has rightly and 
perfectly understood Dukkha.  So, the Truth of Suffering has 
been perfectly understood.  The cause of Suffering is abandoned 
at that moment.  The Truth of the way leading to the Cessation 
of Suffering (The Noble Eightfold Path) has been developed.  
You have reached the cessation of compounded things 
(Saṅkhāra).  Here he has attained the third level of right 
understanding, that is, the Enlightenment, by realizing the Four 
Noble Truths.  Then he reaches the ocean because he has been 
carried away by the middle current, the Noble Eightfold Path.  
He is not kept on the near bank nor the far bank.  He is not 
submerged under the water.  He is not stranded on an island.  
So, he has reached the ocean.  

The Lord Buddha, sitting under a tree on bank of the river 
Gangā, delivered this discourse.  A cowherd named Nanda, who 
listened to the discourse, was so much inspired by it that he 
wanted to be carried away by middle current.  So he approached 



326      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

the Lord Buddha and requested ordination as a Bhikkhu. 
“Venerable Sir, I am afraid of being caught on the near bank or 
the far bank or submerged into the river.  I want to be carried 
away by the middle current and reach the ocean. Please ordain 
me a Bhikkhu so that I can develop the Noble Eightfold Path, 
the middle current.” 

The Omniscient Buddha said “Boy, you are a cowherd.  
First you have a duty to drive your cows back home.  You should 
entrust them to their owner.  Unless you do that, I cannot ordin 
you.”  

So the cowherd did as the Omniscient Buddha urged.  
Then the returned to be ordained a Bhikkhu. Bhikkhu Nanda 
went into the forest to a secluded place and developed the Noble 
Eightfols Path by being aware of all mental and physical 
phenomena that were arising from moment to moment.  Because 
he was willing to be carried away by the middle current, he 
meditated diligently.  In a very short time, he was carried away 
by the middle current and reached the ocean of Nibbāna.  He 
reached the ocean of Nibbāna because he had none of those 
eightfold faults and was carried away by the current of the Noble 
Eightfold Path that runs towards the ocean, Nibbāna.  

The Lord Buddha repeatedly said “Be mindful of what is 
happening at this moment as it really is, or be aware of whatever 
arises in your body and mind as it really is.”  Then all of you 
will be carried away by the middle current and attain Nibbāna, 
the ocean.  

Việc Chấm Dứt Sự Khổ Đau 
Tại đấy, vào khoảnh khắc vị ấy đi đến trạng thái của việc 

chấm dứt tất cả các Pháp Hữu Vi (các Pháp đã được hợp thành) 
vị ấy đã xả ly được sự dính mắc, nguyên nhân của sự khổ đau, 
bởi vì vị ấy đã tuệ tri một cách chân chính và một cách hoàn hảo 
Khổ Đau.  Vì vậy, chân lý của sự khổ đau đã được tuệ tri một 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     327   

 
 

cách hoàn hảo.  Nguyên nhân của sự khổ đau đã được xả ly ngay 
tại khoảnh khắc ấy.  Chân lý của con đường dắt dẫn đến việc 
chấm dứt sự khổ đau (Bát Thánh Đạo) đã được phát triển.  Các 
bạn đã đạt đến việc chấm dứt tất cả các Pháp hợp thành (Pháp 
Hữu Vi).  Tại đây vị ấy đã đạt đến trình độ thứ ba của sự hiểu 
biết chân chính (Chánh Kiến), đó là, sự giác ngộ, do bởi chứng 
tri được Tứ Thánh Đế.  Bấy giờ vị ấy trôi ra đại dương bởi vì vị 
ấy đã được chuyển vận do bởi trung tâm lưu trình, Bát Thánh 
Đạo.  Vị ấy không bị giữ lại ở bờ gần mà cũng không ở bờ xa.  
Vị ấy không bị nhận chìm dưới nước.  Vị ấy không bị giạt lên 
một tiểu đảo.  Vì vậy, vị ấy đã được trôi ra đại dương.  

Đức Thế Tôn, đang ngồi dưới một tàng cây của sông Hằng, 
đã khải thuyết bài Pháp Thoại nầy.  Một mục đồng tên gọi 
Nanda, là người đã lắng nghe bài Pháp Thoại, đã bị phấn khích 
quá sức từ nơi đó đến nỗi vị ấy đã muốn được cuốn trôi đi do 
bởi trung tâm lưu trình.  Vì vậy vị ấy đã đến gần Đức Thế Tôn 
và đã thỉnh cầu sự thụ giới thành một vị Tỳ Khưu.  “Kính bạch 
Ngài, con sợ hãi bị vướng vào bờ gần hoặc vào bờ xa hoặc bị 
nhận chìm dưới nước.  Con muốn để được cuốn trôi đi do bởi 
trung tâm lưu trình và trôi ra đại dương.  Kính xin làm lễ thụ giới 
cho con thành một vị Tỳ Khưu nhằm để cho con có thể phát 
triển Bát Thánh Đạo, trung tâm lưu trình.” 

Đức Phật Toàn Giác đã nói “Nầy con trai, con là một mục 
đồng.  Trước tiên con có nhiệm vụ phải lùa những con bò của 
con trở về nhà.  Con nên giao chúng đến chủ nhân của chúng.  
Nếu con không làm điều ấy, Ta không thể nào làm lễ thụ giới 
cho con được.” 

Vì vậy, người mục đồng đã làm như Đức Phật Toàn Giác 
đã sách lệ.  Thế rồi vị ấy đã quay trở lại để được thụ giới một Tỳ 
Khưu.  Tỳ Khưu Nanda đã đi vào khu rừng đến một nơi thanh 
vắng và đã phát triển Bát Thánh Đạo bằng cách có được tỉnh 
giác vào tất cả các hiện tượng tinh thần và thể chất mà đã đang 



328      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

khởi sinh từng mỗi khoảnh khắc.  Bởi vì vị ấy đã sẵn sàng để 
được cuốn trôi đi do bởi trung tâm lưu trình, vị ấy đã thiền định 
một cách chuyên cần.  Trong một thời gian rất ngắn, vị ấy đã 
được cuốn trôi đi do bởi trung tâm lưu trình và đã trôi ra đại 
dương Níp Bàn.  Vị ấy đã trôi ra đại dương Níp Bàn bởi vì vị ấy 
đã không có một trong những tám khuyết điểm ấy và đã được 
cuốn trôi đi do bởi trung tâm lưu trình của Bát Thánh Đạo mà 
đổ tràn về phía đại dương, Níp Bàn. 

Đức Thế Tôn đã nói một cách lặp đi lặp lại rằng “Hãy có 
chánh niệm vào điều mà đang xẩy ra ngay tức khắc nầy khi nó 
đang là thực tại, hoặc hãy tỉnh giác vào điều mà khởi sinh ở trong 
Thân và Tâm của các người khi nó đang là thực tại.”  Thế rồi hết 
tất cả các bạn sẽ được cuốn trôi đi do bởi trung tâm lưu trình và 
chứng đạt Níp Bàn, đại dương.  

 
 

-----------------00000---------------- 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     329   

 
 

 
QUESTIONS AND ANSWERS 

  
The Venerable Sayādaw Ashin Janakābhivaṃsa 

conducted four Vipassanā meditation retreats in Australia in 
1990.  One of them was conducted at a camp near Canberra 
City.  It is the Sayādaw’s procedure in every retreat that a 
questions and answers session is arranged on the last day of 
retreats.  So these are Sayādaw’s answers to the questions 
raised by his meditators at the Canberra retreat in January 
1990.  

NHỮNG CÂU VẤN VÀ ĐÁP 
Ngài Đại Trưởng Lão Janakābhivaṃsa đã hướng dẫn bốn 

khóa tu thiền tĩnh tâm Minh Sát Tuệ tại Úc Châu vào năm 1990.  
Một trong những khóa ấy đã được thực hiện ở tại một trại gần 
thành phố Canberra.  Quy trình của Ngài Đại Trưởng Lão trong 
mỗi khóa tu tĩnh tâm mà một buổi hợp nêu lên những câu vấn 
hỏi và trả lời đã được bố trí vào ngày cuối của khóa tu tĩnh tâm.  
Vì vậy những câu trả lời nầy của Ngài Đại Trưởng Lão cho 
những câu vấn hỏi đã được nêu lên do bởi những thiền giả của 
Ngài tại khóa tu tĩnh tâm ở Canberra trong Tháng Một năm 1990. 

 
Motivating Force 

Q: Venerable Sayādaw, today at lunch while chewing a 
mouthful of food I suddenly lost the desire to eat and the 
chewing motion stopped.  With no desire, there was no 
movement.  This I also noticed with other movements.  It seems 
that the desire is the primary motivating force behind any kind 
of movement, action, deed, behaviour, etc.  Could this be true 
? From what I understand from your teaching, desire is a 
defilement.  So what is the motivating force ? 



330      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

A: Let us take the last point first: “From what I understand 
from your teaching, desire is a defilement.”  Yes, desire is a 
defilement.  Because I teach you so ?  Is that right ? No ? Then 
why is desire is called a defilement ? When desire arises the 
mind gets defiled, the mind is defiled by desire.  It is, therefore, 
called a defilement.  The mind becomes impure because of 
desire; so desire is called a defilement.  It is not because I teach 
you so.  

“While chewing a mouthful of food I suddenly lost the 
desire to eat.” Good ! Very good !  You see you are mindful of 
whatever arises in your mind and body in order that you may 
remove desire, or attachment, because desire, or attachment, is 
the cause of suffering.  You know that.  Say you feel a desire for 
food at about ten o’clock but you have to take it at eleven.  Then 
you feel hungry.  Because of that desire you feel suffering.  What 
kind of suffering ?  The suffering of hunger.  Hunger, the desire 
for food, makes you suffer.  When the desire to eat stopped the 
chewing motion stopped.  The first point is that you suddenly lost 
the desire for food.  That is the purpose of mindfulness.  What 
we are doing while we are taking a meal is practicing 
mindfulness.  The purpose is to remove desire for, attachment 
to, food. Now, she (the questioner) achieved this.  Why did the 
desire stop ?  Because she was mindful of chewing, she was 
constantly making a mental note: chewing…chewing… 
chewing.  

When she is not making such mental notes and is not 
watching the act of chewing, any kind of tastes, sweet, sour, salt 
or any other, will be manisfested on her tongue. If she likes 
sweetness she will be attached to that taste, the sweet.  Here 
attachment arises.  Then she will feel a greater desire for food 
because of the sweetness.  Thus more defilement arises.  Why ? 
Because she does not observe it continuously. When the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     331   

 
 

continuous and powerful mindfulness overpowers the chewing 
movement as well as the taste, there is no taste at all.  As she did 
not feel the taste of the food anymore she lost the desire for it.  
She has destroyed her attachment to it.  But she has no aversion 
to it and continues to eat mindfully.  That’s her success.  That is 
the purpose of mindfulness while we are taking food.  

I will explain to you more about the purpose of mindfulness 
in the act of taking food, so that you can clarify your 
understanding of meditation and be more mindful of your 
actions during the act of taking food tomorrow at breakfast.  She 
said that the chewing motion stopped because the desire 
stopped.  If there is a desire there will be a chewing motion.  She 
thinks that to act, to commit any action or deed, or any 
behaviour, the motivating force is desire.  It is desire that causes 
any action, any deed, any behaviour to arise, so perhaps it is 
desire that is the cause of all action, deed or behaviour.  Then 
she also said: “from what I understand from your teaching, 
desire is a defilement.”  Every action, deed or behaviour is 
caused by defilement.  What she said amounts to saying that, but 
she could not judge if that was correct.  So she asks: “What is 
the motivating force ?”  How shall I answer this question ?  It is 
a very difficult one.  Actually the desire is not the immediate 
cause of the action.  If you desire to run away from this retreat 
you will have the intention to walk away.  The desire is the cause, 
the intention is the effect.  First you intend to walk, then you walk 
away.  Therefore the intention is the immediate cause of the 
action.  But it is the effect of desire.  

Desire is not the immediate cause of an action.  The 
immediate cause of an action is the intention.  From the point of 
view of Buddhist philosophy intention is known as Chanda in 
Pāḷi.  Chanda is usually translated as will or wish.  When you 
feel the desire to take food, you acquire the wish to stretch out 



332      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

your arm, the wish to touch the food, the wish to grasp it, the 
wish to bring it to your mouth.  That wish is called intention.  We 
call it Chanda.  Chanda is one mental state, desire is another.  
Desire is called Taṇhā, for example Taṇhā for food.  Because 
of Taṇhā, you have the Chanda to do, to act, to go, to run, to 
see and so on.  The arising of Chanda is dependent on desire. 

But sometimes desire is not the cause of the arising of 
Chanda.  Suppose you want to give something to a poor man, 
you want to give him a piece of cloth.  Because you want to give, 
there arises the Chanda to give.  The Chanda to give is the will 
or the intention to commit the act of giving.  In that case the 
arising of Chanda is dependent on your good Cetanā.  Or we 
could call it your good volition – a motive.  The good motive or 
volition is the cause of Chanda, intention or will.  It is the cause 
of your giving the cloth to the poor man.  Here there is no room 
for desire to arise.  

In some cases desire may be, let us say, the remote cause 
of the action, not the immediate cause.  But in some cases it does 
not arise as a cause.  Here let us say that you are a Buddhist.  
When you bow down before a statue of the Buddha you will have 
in mind the virtuous qualities of the Enlightened One, so you 
think of the Buddha as one worthy of salutation or bowing 
down.  Will that good volition you bow down.  So between the 
volition and the act of bowing down there is a mental process – 
that is intention or will, Chanda.  So Chanda or intention or will 
is the immediate cause of the action or deed or behaviour.  In 
this case there is no room for desire.  

In short, if you do wholesome deeds, good volition is the 
cause of the Chanda or intention and Chanda or intention is the 
cause of the action or deed.  But when you do unwholesome 
deeds, evil deeds, the cause is desire.  Desire causes the 
intention or Chanda to arise and then intention causes the act, 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     333   

 
 

the evil deed.  So in the case of evil deeds desire is the cause of 
action.  

Nguyên Động Lực 
V: Hôm nay vào bữa trai ngọ trong khi đang nhai một 

lượng thức ăn ở trong miệng thì đột nhiên con mất đi sự ham 
muốn để ăn và động lực đang nhai đã dừng lại.  Vì không có 
sự ham muốn, nên không có sự cử động.  Điều nầy con cũng 
đã nhận thấy với những sự cử động khác.  Dường như là sự 
ham muốn là nguyên động lực chủ yếu đằng sau của bất luận 
thể loại sự chuyển động, việc tạo tác, hành động, hành vi, v.v.  
Điều nầy có thể đúng không ?  Từ những gì mà con hiểu biết 
từ huấn từ của Ngài, thì sự ham muốn là một Pháp uế nhiễm.  
Vậy nguyên động lực là chi ? 

Đ: Trước tiên chúng ta hãy lấy điểm cuối cùng “Từ những 
gì mà con hiểu biết từ huấn từ của Ngài, thì sự ham muốn là một 
Pháp uế nhiễm.”  Đúng vậy, sự ham muốn là một Pháp uế nhiễm.  
Bởi vì Sư chỉ dạy con như vậy ư ?  Điều đó có đúng không ?  
Không à ?  Thế thì tại sao sự ham muốn đã được gọi là một Pháp 
uế nhiễm ?  Khi sự ham muốn khởi sinh thì tâm thức đã bị uế 
nhiễm, tâm thức đã bị uế nhiễm bởi do sự ham muốn.  Do đó, nó 
đã được gọi là một Pháp uế nhiễm.  Tâm thức trở nên bất tịnh vì 
sự ham muốn, như vậy sự ham muốn đã được gọi là một Pháp 
uế nhiễm.  Không phải vì Sư chỉ dạy con như vậy.  

“Trong khi đang nhai một lượng thức ăn ở trong miệng thì 
đột nhiên con mất đi sự ham muốn để ăn.”  Tốt ! Rất tốt !  Con 
thấy con có chánh niệm vào bất luận điều chi khởi sinh trong 
Thân – Tâm của mình nhằm để cho con có thể loại trừ sự ham 
muốn, hoặc sự dính mắc, bởi vì sự ham muốn hoặc sự dính mắc 
là tác nhân của sự khổ đau.  Con biết điều đó.  Chẳng hạn con 
cảm thấy một sự ham muốn về thức ăn vào khoảng mười giờ 
nhưng con phải dùng nó vào lúc mười một giờ.  Bấy giờ con cảm 
thấy đói.  Vì sự ham muốn đó mà con cảm thấy sự khổ đau.  Thể 



334      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

loại của sự khổ đau là chi ?  Sự khổ đau của sự đói.  Sự đói, sự 
ham muốn về thức ăn, làm cho con khổ đau.  Khi sự ham muốn 
để ăn đã dừng lại thì động tác đang nhai đã dừng lại.  Điểm thứ 
nhất đó là một cách đột nhiên con mất đi sự ham muốn về thức 
ăn.  Đó là mục đích của Chánh Niệm.  Những gì mà chúng ta 
đang làm trong khi chúng ta đang dùng bữa là đang thực hành 
Chánh Niệm.  Mục đích là để loại trừ sự ham muốn vào, sự dính 
mắc đến thức ăn.  Bây giờ bà ấy (người vấn hỏi) đã đạt được 
điều nầy.  Vì sao sự ham muốn đã dừng lại ?  Bởi vì bà ấy đã có 
chánh niệm vào việc đang nhai, bà ấy đã đang thực hiện một 
cách kiên định một sự chú niệm ở trong tâm: đang nhai à … đang 
nhai à .. đang nhai à… 

Khi bà ấy không có đang thực hiện những sự chú niệm ở 
trong tâm như thế và không có đang chú mục vào quá trình của 
việc đang nhai, thì bất luận các loại khẩn vị, ngọt, chua, mặn 
hoặc bất luận thể loại nào khác, sẽ được hiển hiện ở trên lưỡi của 
bà ấy.  Nếu như bà ấy ưa thích vị ngọt, thì bà ấy sẽ bị dính mắc 
vào khẩu vị ấy, vị ngọt.  Tại đây sự dính mắc khởi sinh.  Bấy giờ 
vì vị ngọt mà bà ấy sẽ cảm thấy một sự ham muốn cùng cực vào 
thức ăn.  Vì thế khởi sinh thêm Pháp uế nhiễm nữa. Vì sao ?  Bởi 
vì bà ấy không có quan sát nó một cách liên tục.  Khi Chánh 
Niệm liên tục và dũng mãnh áp đảo việc cử động đang nhai cũng 
như khẩu vị, không còn có khẩu vị nào cả.  Khi bà ấy đã không 
còn cảm nhận khẩu vị về thức ăn nữa, thì bà ấy mất đi sự ham 
muốn về nó.  Bà ấy đã hủy diệt sự dính mắc của mình vào nó.  
Thế nhưng bà ấy không có sự ghét ghê về nó và lại tiếp tục để 
ăn một cách chánh niệm.  Đó là sự thành tựu của bà ấy.  Đó là 
mục đích của Chánh Niệm trong khi chúng ta đang thọ thực.  

Sư sẽ giải thích thêm cho con về mục đích của Chánh Niệm 
trong quá trình của việc lấy thức ăn, nhằm để cho con có thể làm 
cho sáng tỏ việc tuệ tri của mình về thiền định và để có thêm 
chánh niệm vào các hành động của mình trong khi tác hành của 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     335   

 
 

việc đang lấy thức ăn vào bữa điểm tâm sáng ngày mai.  Bà ấy 
đã nói rằng động tác đang nhai đã dừng lại bởi vì sự ham muốn 
đã dừng lại.  Nếu như có một sự ham muốn thì sẽ có một động 
tác đang nhai.  Bà ấy nghĩ rằng để tạo tác, để thực hiện bất luận 
sự tạo tác, sự hành động, hoặc bất luận hành vi nào, thì nguyên 
động lực là sự ham muốn.  Quả là sự ham muốn đó tạo ra bất 
luận sự tạo tác nào, bất luận sự hành động nào, bất luận hành vi 
nào để mà khởi sinh, chắc có lẽ là sự ham muốn đó là tác nhân 
của tất cả mọi tạo tác, hành động hoặc hành vi.  Thế rồi bà ấy 
cũng đã nói “từ những gì mà con hiểu biết từ huấn từ của Ngài, 
thì sự ham muốn là một Pháp uế nhiễm.”  Mỗi sự tạo tác, hành 
động hoặc hành vi đã được tạo ra là do bởi Pháp uế nhiễm.  
Những gì bà ấy đã nói có nghĩa là đã biết được điều đó, thế 
nhưng bà ấy không thể nào xét đoán được giả như điều đó đã là 
đúng thực. Vì vậy bà ấy đã vấn hỏi “Nguyên động lực là chi ?”  
Sư sẽ trả lời câu hỏi nầy như thế nào ?  Đó là một điều hết sức 
khó khăn.  Thực ra sự ham muốn không là trực tiếp tác nhân của 
sự tạo tác.  Nếu như con mong muốn để bỏ chạy trốn khỏi khóa 
tu tĩnh tâm nầy thì con sẽ có sự tác ý để bỏ đi.  Sự ham muốn là 
tác nhân, sự tác ý là hệ quả.  Trước tiên con có tác ý để đi, thế 
rồi con bỏ đi.  Do đó, sự tác ý là trực tiếp tác nhân của sự tạo tác.  
Thế nhưng nó là hệ quả của sự ham muốn.  

Sự ham muốn không là trực tiếp tác nhân của một tạo tác.  
Trực tiếp tác nhân của một tạo tác là sự tác ý.  Từ quan điểm của 
triết học Phật Giáo thì sự tác ý đã biết đến là Dục trong Pāḷi ngữ.  
Dục thì thường đã được phiên dịch là ý muốn hoặc mong muốn.  
Khi con cảm thấy sự ham muốn để lấy thức ăn, con có được sự 
mong muốn để duỗi cánh tay của mình ra, sự mong muốn để 
đụng thức ăn, sự mong muốn để nắm lấy nó, sự mong muốn để 
đưa nó vào trong miệng của mình.  Sự mong muốn đó đã được 
gọi là sự tác ý.  Chúng ta gọi nó là Dục.  Dục là một trạng thái 
tinh thần, sự ham muốn là một trạng thái khác.  Sự ham muốn 



336      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

đã được gọi là Ái Dục, tỷ dụ như Ái Dục vào thức ăn.  Bởi vì Ái 
Dục, con có Dục để làm, để hành động, để đi, để chạy, để nhìn 
thấy và v.v. Việc đang khởi sinh của Dục là tùy thuộc vào sự 
ham muốn.  

Nhưng đôi khi sự ham muốn không là tác nhân cho việc 
đang khởi sinh của Dục.  Giả sử con muốn xả thí một vật gì đó 
đến một nam nhân nghèo khó, con muốn xả thí ông ấy một mảnh 
vải.  Bởi vì con muốn xả thí, thì khởi sinh Dục xả thí.  Dục xả 
thí là ý muốn hoặc là sự tác ý để thực hiện quá trình của việc xả 
thí.  Trong trường hợp đó việc đang khởi sinh của Dục là tùy 
thuộc vào Tư Tác Ý thiện của con.  Hoặc chúng ta có thể gọi nó 
là hành sử tác ý thiện của con – một động lực.  Một thiện động 
lực hoặc hành sử tác ý thiện là tác nhân của Dục, sự tác ý hoặc 
ý muốn.  Đó là tác nhân của việc xả thí miếng vải của con đến 
nam nhân nghèo khó.  Tại đây không có lý do gì để sự ham muốn 
khởi sinh.  

Trong một vài trường hợp sự ham muốn có thể là, chúng 
ta hãy nói rằng, viễn nhân của tạo tác, không là trực tiếp tác 
nhân.  Thế nhưng trong một vài trường hợp, nó không khởi sinh 
như là một tác nhân.  Tại đây chúng ta hãy nói rằng con là một 
Phật Tử. Khi con cúi mình xuống trước một kim thân của Đức 
Phật, con sẽ có ở trong tâm thức những phẩm hạnh thánh thiện 
của một Đấng Giác Ngộ, vì vậy con nghĩ về Đức Phật là Bậc 
thích đáng cho việc lễ chào hoặc việc cúi mình xuống.  Với hành 
sử tác ý thiện đó, con cúi mình xuống.  Vì vậy giữa hành sử tác 
ý và tác động của việc cúi mình xuống có một quá trình tinh thần 
– đó là sự tác ý hoặc ý muốn, Dục.  Vì vậy Dục hay là sự tác ý 
hoặc ý muốn là trực tiếp tác nhân của sự tạo tác hoặc hành động 
hoặc hành vi.  Trong trường hợp nầy không có lý do cho sự ham 
muốn.   

Nói tóm lại, nếu như con tác hành những thiện hạnh, thì 
hành sử tác ý thiện là tác nhân của Dục hoặc sự tác ý là tác nhân 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     337   

 
 

của việc tạo tác hoặc hành động.  Thế nhưng khi con tạo tác 
những bất thiện hạnh, những ác hạnh, thì tác nhân là sự ham 
muốn.  Sự ham muốn tạo ra sự tác ý hoặc Dục khởi sinh và bấy 
giờ sự tác ý tạo ra việc tạo tác, ác hạnh.  Vì vậy trong trường hợp 
của những ác hạnh thì sự ham muốn là tác nhân của việc tạo tác.
  

Desire And Dissatisfaction 
Q: If the state of desire is the cause of dissatisfaction with 

the existing reality and should be avoided, how can we go on 
acting in our lives ?  If there is no desire to act in life, are we 
really living ? 

A: Yes, the states of desire is the cause of dissatisfaction.  
The Buddha spoke of this in his first sermon, the 
Dhammacakkapavattana Sutta, where he classified all kinds of 
Dukkha, suffering.  He said “Birth is Dukkha, decay is 
Dukkha, death is Dukkha, worry is Dukkha, lamentation is 
Dukkha, grief is Dukkha, despair is Dukkha.”  After that he 
continued “What one wants to get but does not get is Dukkha.”  
Do you follow ? When one does not get what one desires, it is 
Dukkha.  To put it in another way, what one desires but does 
not get is Dukkha.  Here desire is the cause, dissatisfaction is 
the effect.  So the state of desire is the cause of the 
dissatisfaction.  That is why the Buddha said desire or 
attachment is the cause of suffering.  Should we avoid it ?  Yes. 
Desire should be avoided, it must be eliminated.  It is the cause 
of suffering. 

The second part of this question is similar to the first 
question.  If there is no desire to act in life, are we really alive ?  
I’ve already explained to you about action that is not the result 
of desire but of intention or will, so this part of the question have 
been answered.  (The Sayādaw responded to the following four 
questions in one detailed answer.) 



338      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Sự Ham Muốn Và Sự Bất Mãn 
V: Nếu như trạng thái của sự ham muốn là tác nhân của 

sự bất mãn với thực trạng đang hiện hữu và phải được tránh 
xa, thì làm thế nào chúng con còn có thể tiếp tục việc tạo tác 
trong đời sống của chúng con nữa ?  Nếu như không có sự 
ham muốn để tạo tác ở trong đời sống, thì chúng con có thực 
sự sống không ? 

Đ: Đúng vậy, trạng thái của sự ham muốn là tác nhân của 
sự bất mãn.  Đức Phật đã thuyết về điều nầy ở trong bài thuyết 
giảng đầu tiên, Kinh Chuyển Pháp Luân, là nơi mà Ngài đã 
phân loại tất cả các thể loại của Khổ Đau, sự khổ đau.  Ngài đã 
nói “Sinh là Khổ Đau, sự suy tàn là Khổ Đau, tử vong là Khổ 
Đau, lo lắng là Khổ Đau, than khóc là Khổ Đau, đau buồn là 
Khổ Đau, tuyệt vọng là Khổ Đau.”  Sau đó Ngài đã tiếp tục 
“Điều mà người ta mong cầu để có được nhưng lại không được 
(cầu bất đắc) là Khổ Đau.  Các con có hiểu rõ không ?  Khi 
người ta không được điều mà người ta mong cầu, đó là Khổ 
Đau.  Nói theo phương thức khác, điều mà người ta mong cầu 
nhưng không có được là Khổ Đau.  Tại đây, sự ham muốn là tác 
nhân, sự bất mãn là hệ quả. Vì vậy trạng thái của sự ham muốn 
là tác nhân của sự bất mãn.  Đó là lý do tại sao Đức Phật đã nói 
sự ham muốn hoặc sự dính mắc là tác nhân của sự khổ đau.  
Chúng ta có nên tránh xa nó không ?  Vâng.  Sự ham muốn phải 
được tránh xa, nó cần phải được trừ khử.  Nó là tác nhân của sự 
khổ đau.   

Phần thứ hai của câu hỏi nầy thì tương tự với câu hỏi đầu 
tiên.  Nếu như không có sự ham muốn để tạo tác ở trong đời 
sống, thì chúng con có thực sự sống không ?  Sư đã có giải thích 
cho các bạn rồi về sự tạo tác mà không là hệ quả của sự ham 
muốn, mà trái lại là của sự tác ý hoặc ý muốn, vì vầy ở phần nầy 
của câu hỏi đã được trả lời rồi.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     339   

 
 

(Ngài Đại Trưởng Lão đã trả lời bốn câu hỏi tiếp theo sau 
đây trong một câu trả lời đầy đủ chi tiết)  

 
Rebirth, Kamma And Anatta 

Q: Venerable Sayādaw, please tell us what the Buddha 
taught about how the experiences and Kamma of a being are 
transferred from incarnation to incarnation.  Also I would like 
to know the other way the Buddha told one of his disciples to 
stay awake after he had been walking through the forest for 
seven days. 

Q: Please explain: What is rebirth ? When the mind 
arises and passes away, what is rebirth ? 

Q: If there is no – self, I, being, person or soul, how does 
reincarnation and Kamma from past lives work ? 

Q: Venerable Sayādaw, please talk about the principle of 
co – dependent origination if there is no – soul, how can one 
talk of a person’s previous life ?  If there is no – soul, what is 
there that connects you to a previous life ? 

A: All these questions are in fact just one question: if there 
is Anatta, if there is no – soul or permanent life force, how can 
one talk of a person, a previous life ? What is there that can 
connect you to a previous life ?  This question is universally 
asked. Almost every one who does not have enough knowledge 
of Buddhism, especially with regard to rebirth, and who also 
has not had much experience in the practice of meditation, asks 
this question.  One who has experienced the arising and passing 
away of the mental and physical processes which are observed 
during meditation, will be able to understand.  He doesn’t need 
to think about it.  All these questions are based on the idea of a 
self or soul which is taken to be everlasting and indestructible.  
Many of those who do not study Buddhism, almost all of them, 
have the idea that to be reborn again and again there must be 



340      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

something which transmigrates from one existence to another, 
and that thing must be everlasting.  Unless it is everlasting it 
cannot transmigrate to another existence.  In other words there 
must be an everlasting soul to reincarnate in another body; 
unless there is an everlasting entity there won’t be another 
existence because there will be no connection between the first 
existence and the second one.  That is what many people think. 
 irst of all we should consider the mental process and the 
physical process.  How do they work ?  Before this question and 
answer session you may have been worrying about leaving this 
retreat tomorrow; you may have been worrying about your daily 
life and worrying about worldly affairs.  And some of you may 
have been experiencing pleasure now.  Do you have that worry 
now ?  No.  Do you have that pleasure now ?  No.  Where did it 
all go ?  Did someone take away that pleasure, happiness or 
worry ?  Who took it away ?  Nobody.  Then where did that 
happiness go ?  Considering that you don’t have that pleasure 
or worry, we can say that the pleasure or worry has stopped, it 
has disappeared.  But after that pleasure or worry has stopped 
you have another mind.  Let us say another mind after the 
disappearance of the pleasure or worry.  You have been 
listening to the Dhamma and to the questions and answers.  
Unless you have a mind or a consciousness you coul not have 
listened to the Dhamma. 

If you do not have any mind or consciousness, what would 
you be ?  You would be unconscious, perhaps even dying.  After 
the disappearance of the happiness, pleasure or worry, if you 
don’t have any mental state, you will only have the physical 
process.  And you would be lying down without moving.  But 
now you are lying down, you are sitting and listening to the 
questions and answers.  Therefore it is evident that you have a 
mind or consciousness after that happiness, worry or pleasure 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     341   

 
 

has disappeared.  You have a mind – is that mind the same one 
that experienced the pleasure or happiness ? No. If it were the 
same happiness or pleasure you would always be happy.  Now 
you have be happy, not because you are getting back to your 
family, but because you are listening to the questions and 
answers.  So this mental state is different from that mental state 
of pleasure, happiness or worry that you felt previously. 

We know that when one of the mental states has 
disappeared another mental state arises.  Why ?  Because the 
other mental state has disappeared; that’s the reason.  Say that 
we have a manager or administrator in this place.  If that 
manager dies, there won’t be a manager here anymore.  Is that 
true ?  No.  Then what will happen ?  Another manager will 
come.  Why ?  Because the onther one has disappeared.  So the 
disappearing and passing away of the previous one is the cause, 
the appearing of the following one is the effect.  It is a natural 
law, the law of cause and effect.  You cannot create it, the 
Buddha cannot create it, you cannot change it; it is a natural 
law, the law of cause and effect or dependent origination.  The 
following mental state arises because the previous one has 
disappeared or passed away.  This is the law of cause and effect: 
it cannot be changed, it cannot be destroyed. 

Suppose someone has died.  When he is dead does he have 
any mental state ?  No.  And any physical process ?  Yes. Where 
does that mind go when he dies ? Please consider the law of 
cause and effect.  When a person dies the last consciousness of 
this existence has disappeared.  Every moment the mind appears 
and disappears, arise and passes away. When you note: 
“intention, lifting: intention, pushing; intention, dropping” 
during walking meditation what you know is that with one 
intention, one movement arises.  Then another intention and 
another movement arise.  In that way within a millionth of a 



342      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

second over one hundred thousand mental states arise.  If your 
concentration is good enough you will be able to realize that any 
consciousness or mental state does not last even a millionth of a 
second.  It arises and instantly passes away.  If you note any 
movement, the mind that notes it instantly passes away.  When 
you note the following movement it is not the same mind that 
noted the previous movement.  A different mind notes the 
following movement.  You will be able to realize this when your 
concentration is good enough. 

It is very clear that when a person is dead his mental state 
or consciousness has disappeared.  Which mental state has 
disappeared ?  The last consciousness of the present life has 
disappeared. What happens when the previous one has 
disappeared ?  Another one has to arise according to the law of 
cause and effect.  So, after the last consciousness of an existence 
has disappeared, another consciousness arises.  That is the law 
of cause and effect.  The passing away of the previous one is the 
cause, the arising of the following one is the effect.  After the last 
consciousness of an existence has disappeared there arises 
another consciousness.  Can that new consciousness be said to 
be the previous existence ?  No, that consciousness is another 
existence.  This, then, is rebirth.  Very easy to understand. 

But you need to practice meditation so that you can realize 
the arising and passing away of mental states very swiftly one 
after another.  Then you can understand: ah, this is so !  Then 
do you need any everlasting entity to transmigrate to another 
existence ?  You don’t need any.  The whole existing world is 
dependent on the law of cause and effect. The Buddha very 
clearly explained this law of cause and effect in his doctrine.  Do 
I need to explain further ?  No. Because you are very intelligent 
and bright, you have understood.  There is no – soul or self 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     343   

 
 

which is an everlasting entity to transmigrate to another 
existence, to reincarnate in another body.  

We have answered one question.  Then there is another 
one, about Kamma.  How does Kamma produce results in 
another existence if there is nothing to transmigrate.  You have 
not met your friend for about ten years.  By chance you meet him 
on the road.  You’re very happy, so you say that you are very 
happy to meet him.  What is that ?  That is loving – kindness 
(Mettā).  He feels: “My friend loves me.”  He feels that.  Then 
you go your way, he goes his way.  But when he lies down to 
sleep at night he happens to think about you who love him.  What 
does he feel ?  Is he happy or unhappy ?  He is happy. Why does 
that happiness arise ?  Is there an everlasting connection 
between that happiness and the loving – kindness he felt earlier 
that evening ?  No. But though there is no connection between 
the two mental states, the mental state of loving – kindness has 
produced the mental state of happiness.  So do we need any 
connection for any cause to produce effect ?  No. 

When a person commits an action or deed, he is moved to 
do it by the force of volition or motive.  The consciousness, with 
which that volition or motive arises, and the event itself, pass 
away but the force of the volition doesn’t disappear and remains 
in the process of the following consciousness.  When the time 
and circumstances are ripe for producing an effect, an effect is 
produced.  There will be no perceptible connection between the 
cause and the effect.  In the case of reincarnation or rebirth we 
don’t have anything which is everlasting transmigrating from 
one existence to another, but the two existences are related in a 
certain way.  Thus good Kamma or wholesome actions, or bad 
Kamma or unwholesome actions are manifested; wholesome 
actions guide the current of consciousness to arise in a good 



344      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

existence. Unwholesome actions guide the consciousness to 
arise in a bad existence.  And so we go on. 

Then we come to another question about Anatta, “no – 
soul.”  Anatta means there is no – soul that is an everlasting 
entity apart from physical and mental processes.  That is what 
the Buddha said.  In 1979 when I was conducting a meditation 
retreat in a hotel in Switzerland with the Venerable Mahasī 
Sayādaw, one of the meditators, a young German about twenty 
– four years old, came to me for an interview.  He said: “I cannot 
meditate.  I feel despair.”  I asked him why.  The technique is 
very easy, very simple to practice, no complications.  Just 
observe things as they are, that’s all.  He said: “Because of your 
Dhamma talk.” “Very well, what do you find in my Dhamma 
talk ?” He said: “No, it is not in your Dhamma talk, it is in the 
Mahasī Sayādaw’s talk: Anatta, no – soul, no soul.” That talk 
about no – soul hits me in the chest. I couldn’t stand it.”  Then I 
said: “Did you find the words no – soul, no – self in my Dhamma 
talk ?” “No, I didn’t find any of that in your Dhamma talk.” 
“Well, the Venerable Sayādaw does not teach you meditation.  
What he is doing is just giving a discourse on Dhamma.  I teach 
you meditation and I don’t say anything about no – soul.  You 
should just practice.” Then he was satisfied: “I’ll do” he said 
and continued the practice. 

The next morning he came again for the interview.  He 
seemed to be very unhappy.  I asked: “What did you experience 
?”  He said he could not practice.  “Why ?”  “Last night Mahasī 
Sayādaw talked about no – self.  I couldn’t stand it.  I couldn’t 
practice meditation.” Well, that could not be helped.  The 
Mahasī Sayādaw had to deliver a discourse every night because 
he had been invited by the meditators to teach meditation; and 
to do that he had to deliver the teachings of the Buddha, Anatta, 
no – self, is repeatedly mentioned.  The Venerable Sayādaw 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     345   

 
 

could not avoid talking about it.  But I could avoid it because I 
delivered the Dhamma talk like this, impromptu.  I did not talk 
about Anatta, no – self so that he would not get upset.  But he 
went away. 

When a Buddhist meditation retreat is conducted those 
who cannot stand the Anatta doctrine go away because the 
Buddhist doctrine is based on the idea of no – soul, no self.  In 
the Buddha’s own experience and the experience of all the other 
Arahants, they did not find anything that was everlasting.  What 
they discovered was that every mental and physical phenomena 
is impermanent.  It arises and passes away each instant.  If you 
continue meditation for a month or two you are also sure to 
realize the impermanence of every mental or physical process.  
Then you will not find anything that is everlasting or permanent.  
Then you will judge that there is no – soul or self that is taken to 
be everlasting, and that there is everchanging phenomena of 
mentality and physicality.  Therefore there is no everlasting 
entity such as soul or self to transmigrate to next existence.  Life 
is just the processes of mental and physical phenomena.  Passing 
away of the phenomenon in the previous existence gives rise to 
another phenomenon in the present existence.  The cause in the 
previous life produces its effect in the present life.  The only 
connection between the two existences is cause and effect.  There 
is no connection of any everlasting entity such as soul, self or 
any other thing.  

Sự Tục Sinh, Nghiệp Lực và Vô Ngã 
V: Kính bạch Ngài Đại Trưởng Lão, xin vui lòng cho 

chúng con biết những gì mà Đức Phật đã chỉ dạy về phương 
thức những trải nghiệm và Nghiệp Lực của một hữu tình đã 
di chuyển từ hiện thân nầy đến hiện thân khác.  Ngoài ra con 
muốn được biết ở phương diện khác Đức Phật đã nói với một 



346      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

trong những môn đồ của Ngài trú trong tỉnh giác sau khi vị ấy 
đã có được bộ hành xuyên suốt rừng già trong bẩy ngày.   

V: Xin vui lòng giải thích sự tục sinh là chi ? Khi tâm 
thức khởi sinh và diệt vong, thì điều chi là sự tục sinh ? 

V: Nếu như không có tự ngã, Tôi, hữu tình, con người 
hoặc linh hồn, thì sự tái tục và Nghiệp Lực từ những kiếp sống 
quá khứ vận hành như thế nào ? 

V: Xin vui lòng nói về nguyên tắc của Pháp Đồng Tùy 
Thuộc Căn Nguyên (Liên Quan Tương Sinh) nếu như không 
có linh hồn, thì làm thế nào người ta có thể nói về kiếp trước 
của một người được ?  Nếu như không có linh hồn thì có điều 
chi để mà kết nối Ngài với kiếp trước được ?  

Đ: Tất cả những câu hỏi nầy thực tế chỉ là một câu hỏi: nếu 
như có Vô Ngã, nếu như không có linh hồn hoặc sinh lực thường 
tồn, thì làm thế nào người ta có thể nói về một con người, một 
kiếp trước được ?  Điều chi để mà có thể kết nối Ngài với kiếp 
trước được ?  Câu hỏi nầy đã được vấn hỏi một cách phổ biến.  
Hầu hết mọi người là những ai mà không có đủ tri thức về Phật 
Giáo, một cách đặc biệt là liên quan với sự tục sinh, và cũng với 
những ai mà không có được trải nghiệm nhiều lắm trong việc 
thực hành về thiền định, vấn hỏi câu hỏi nầy.  Với một ai mà đã 
có được trải nghiệm việc đang khởi sinh và việc đang diệt vong 
của các hiện tượng tinh thần và thể chất mà đã có được quan sát 
trong lúc thiền định, thì sẽ có khả năng để tuệ tri.  Vị ấy không 
cần phải nghĩ suy về điều đó.  Tất cả những câu hỏi nầy đã dựa 
ở trên ý tưởng về một tự ngã hoặc linh hồn mà đã được xem là 
vĩnh hằng và bất khả hủy hoại.  Rất nhiều trong số những người 
đó không có nghiên cứu Phật Giáo, hầu như tất cả trong số của 
họ, có ý tưởng rằng tục sinh đi tục sinh lại ắt phải có một điều gì 
đó chuyển thế từ kiếp sống nầy đến kiếp sống khác, và điều đó 
ắt phải là vĩnh hằng.  Nếu nó không là vĩnh hằng, thì nó không 
thể nào chuyển thế đến kiếp sống khác được.  Nói cách khác, ắt 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     347   

 
 

phải có một linh hồn vĩnh hằng để tục sinh đến thân xác khác 
được, nếu không có một thực thể vĩnh hằng thì sẽ không có kiếp 
sống khác, bởi vì sẽ không có sự kết nối giữa kiếp sống thứ nhất 
đến kiếp thứ hai.  Đó là những gì mà rất nhiều người nghĩ suy.  
Trước hơn hết chúng ta nên truy cứu quá trình tinh thần và quá 
trình thể chất.  Chúng vận hành như thế nào ?   Trước buổi hợp 
nêu lên những câu vấn hỏi và trả lời nầy, các bạn có thể đang có 
lo lắng về việc sẽ rời khỏi khóa tu tĩnh tâm vào ngày mai; các 
bạn có thể đang có lo lắng về đời sống bình nhật của mình và 
đang có lo lắng về những thế sự.  Và hiện giờ một vài người của 
các bạn có thể đang có trải nghiệm niềm vui.  Hiện giờ các bạn 
có nỗi lo lắng đó không ?  Không.  Hiện giờ các bạn có niềm vui 
đó không ? Không.  Nó đã đi đâu hết rồi ?  Có một ai đó đã lấy 
đi niềm vui, niềm hạnh phúc hoặc nỗi lo lắng đó không ?  Ai đã 
lấy nó đi vậy ?  Không có ai.  Thế rồi niềm hạnh phúc đó đã đi 
đâu ?  Truy cứu được rằng các bạn không có niềm vui hoặc nỗi 
lo lắng đó, chúng ta có thể nói rằng niềm vui hoặc nỗi lo lắng đã 
dừng lại, nó đã biến mất.  Thế nhưng, sau niềm vui hoặc nỗi lo 
lắng đó đã dừng lại thì các bạn lại có tâm thức khác nữa.  Chúng 
ta hãy nói đến tâm thức khác sau sự biến mất của niềm vui hoặc 
nỗi lo lắng.  Các bạn đã đang được lắng nghe Giáo Pháp và với 
những câu vấn hỏi và trả lời.  Nếu các bạn không có một tâm 
thức hoặc một tâm ý thức thì các bạn không thể nào được lắng 
nghe Giáo Pháp.   

Nếu như các bạn không có bất luận tâm thức hoặc tâm ý 
thức nào, thì các bạn sẽ như thế nào ?  Các bạn sẽ bị bất tỉnh, 
thậm chí có thể là mệnh chung.  Sau sự biến mất của niềm hạnh 
phúc, niềm vui hoặc nỗi lo lắng, nếu như các bạn không có bất 
luận trạng thái tinh thần nào, thì các bạn chỉ sẽ có duy nhất quá 
trình thể chất.  Và các bạn sẽ bị nằm xuống mà không có chuyển 
động.  Thế nhưng hiện giờ các bạn không có nằm xuống, mà các 
bạn đang ngồi và đang lắng nghe về những câu vấn hỏi và trả 



348      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

lời.  Do đó rõ ràng là các bạn có một tâm thức hoặc tâm ý thức 
sau niềm hạnh phúc, nỗi lo lắng hoặc niềm vui đó đã biến mất.  
Các bạn có một tâm thức – tâm thức đó có cùng với cái mà đã 
trải nghiệm niềm vui hoặc niềm hạnh phúc không ?  Không.  Nếu 
như nó đã cùng niềm hạnh phúc hoặc niềm vui thì các bạn sẽ 
luôn mãi là hạnh phúc.  Hiện giờ các bạn có thể là hạnh phúc, 
không phải vì các bạn sẽ trở về lại gia đình mình, mà vì các bạn 
đang lắng nghe về những câu vấn hỏi và trả lời.  Vì vậy, trạng 
thái tinh thần nầy thì khác biệt với trạng thái tinh thần về niềm 
vui, niềm hạnh phúc hoặc nỗi lo lắng mà các bạn đã cảm thấy 
trước đây.    

Chúng ta biết rằng khi một trong những trạng thái tinh thần 
đã biến mất thì một trạng thái tinh thần khác khởi sinh.  Vì sao?  
Bởi vì trạng thái tinh thần kia đã đã biến mất; đó là lý do.  Đại 
khái là chúng ta có một người quản lý hoặc một quản trị viên ở 
trong chỗ nầy.  Nếu như người quản lý ấy mất đi, thì sẽ không 
còn một người quản lý nào ở đây nữa.  Điều ấy có đúng không?  
Không.  Thế rồi chuyện gì sẽ xẩy ra?  Người quản lý khác sẽ 
đến. Vì sao?  Bởi vì người kia đã biến mất.  Vì vậy việc biến mất 
hoặc việc diệt vong của người trước là tác nhân, việc xuất hiện 
của người tiếp theo sau là hệ quả.  Đó là định luật thường nhiên, 
định luật của Tác Nhân và Hệ Quả.  Các bạn không thể nào tạo 
ra nó, Đức Phật không thể nào tạo ra nó, các bạn không thể nào 
thay đổi nó, đó là một định luật thường nhiên, định luật của Tác 
Nhân và Hệ Quả hoặc Tùy Thuộc Căn Nguyên (Liên Quan 
Tương Sinh).  Trạng thái tinh thần tiếp theo sau khởi sinh bởi vì 
cái trước đã biến mất hoặc đã diệt vong.  Đây là định luật của 
Tác Nhân và Hệ Quả: nó không thể nào bị thay đổi được, nó 
không thể nào bị hủy diệt được.  

 Giả sử một người nào đó đã mất.  Khi vị ấy mất, vị ấy có 
bất luận trạng thái tinh thần nào không ?  Không. Và bất luận 
trạng thái thể chất nào ?  Vâng. Tâm thức đó đi đâu khi vị ấy 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     349   

 
 

mất?  Xin vui lòng truy cứu định luật Tác Nhân và Hệ Quả.  Khi 
một người đã mất thì cái tâm ý thức cuối cùng của kiếp sống nầy 
đã biến mất.  Mỗi khoảnh khắc (sát na) tâm thức xuất hiện và 
biến mất, khởi sinh và diệt vong.  Khi các bạn chú niệm: “tác ý 
à, đang dỡ lên à; tác ý à, đang đưa đi à; tác ý à, đang hạ xuống 
à” trong lúc thiền bộ hành điều mà các bạn biết đó là với một tác 
ý, một khoảnh khắc (sát na) khởi sinh.  Thế rồi tác ý khác và 
khoảnh khắc (sát na) khởi sinh.  Trong phương thức đó trong 
một phần triệu của một giây thì hơn một trăm ngàn trạng thái 
tinh thần khởi sinh.  Nếu như sự định thức của các bạn đủ tốt, 
thì các bạn sẽ có khả năng để chứng tri được rằng bất luận tâm 
ý thức nào hoặc bất luận trạng thái tinh thần nào thì không có 
tồn tại dù chỉ một phần triệu của một giây.  Nó khởi sinh và liền 
tức thì diệt vong.  Nếu như các bạn chú niệm bất luận khoảnh 
khắc nào, tâm thức mà chú niệm nó liền tức thì diệt vong.  Khi 
các bạn chú niệm khoảnh khắc tiếp theo sau nó thì không có 
cùng tâm thức mà đã chú niệm khoảnh khắc trước.  Một tâm 
thức khác biệt chú niệm khoảnh khắc tiếp theo sau.  Các bạn sẽ 
có khả năng để chứng tri được điều nầy khi sự định thức của các 
bạn đã vừa đủ tốt.  

Thì hết sức rõ ràng là khi một con người đã mất thì trạng 
thái tinh thần hoặc tâm ý thức của vị ấy đã biến mất.  Trạng thái 
tinh thần nào đã biến mất ?  Tâm ý thức cuối cùng của kiếp sống 
hiện tại đã biến mất.  Điều gì xẩy ra khi cái trước đã biến mất ?  
Theo định luật Tác Nhân và Hệ Quả thì cái khác phải khởi sinh.  
Vì vậy, sau khi tâm ý thức cuối cùng của một kiếp sống đã biến 
mất thì tâm ý thức khác khởi sinh.  Đó là định luật Tác Nhân và 
Hệ Quả.  Việc diệt vong của cái trước là tác nhân, việc khởi sinh 
của cái tiếp theo sau là hệ quả.  Sau khi tâm ý thức cuối cùng 
của một kiếp sống đã biến mất thì khởi sinh một tâm ý thức khác.  
Có thể nói rằng tâm ý thức mới đó là của kiếp sống trước không?  
Không, tâm ý thức đó là của kiếp sống khác.  Điều nầy, bấy giờ 



350      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

là sự tục sinh.  Hết sức dễ dàng để tuệ tri.  Thế nhưng các bạn 
cần phải thực hành thiền định nhằm để cho các bạn có thể chứng 
tri được việc đang khởi sinh và việc đang diệt vong của các trạng 
thái tinh thần hết sức nhanh chóng kế tiếp nhau.  Bấy giờ các 
bạn có thể tuệ tri: Ah, đây là như vậy !  Bấy giờ các bạn có cần 
bất luận thực thể vĩnh hằng nào để chuyển thế đến kiếp sống 
khác không ?  Các bạn không cần bất luận cái nào cả.  Toàn cả 
thế gian đang hiện hữu là tùy thuộc vào định luật của Tác Nhân 
và Hệ Quả.  Đức Phật đã giải thích một cách hết sức rõ ràng định 
luật Tác Nhân và Hệ Quả ở trong giáo lý của Ngài.  Sư có cần 
để giải thích thêm nữa không ?  Không.  Bởi vì các bạn hết sức 
thông minh và sáng suốt, các bạn đã tuệ tri.  Không có linh hồn 
hoặc tự ngã nào mà là một thực thể vĩnh hằng để chuyển thế đến 
kiếp sống khác, để tục sinh trong một cơ thể khác.    

Chúng ta đã trả lời một câu hỏi.  Thế rồi một câu hỏi khác, 
về Nghiệp Lực.  Cách thức mà Nghiệp Lực sản sinh ra những 
kết quả trong kiếp sống khác nếu như không có cái chi để chuyển 
thế.  Các bạn đã không có gặp người bạn của mình trong khoảng 
độ mười năm.  Tình cờ các bạn gặp anh ấy ở trên đường lộ.  Các 
bạn hết sức vui mừng, như vậy các bạn nói rằng các bạn hết sức 
vui mừng khi gặp anh ấy.  Cái chi đó ?  Đó là tấm lòng lân ái 
(Từ Ái).  Anh ấy cảm thấy: “Bạn tôi thương tôi.”  Anh ấy cảm 
nhận điều đó.  Thế rồi các bạn đi con đường của mình, anh ấy đi 
con đường của anh ta.  Thế nhưng khi anh ấy nằm xuống để ngủ 
vào ban đêm thì anh ấy tình cờ nghĩ về bạn là người thương anh 
ta.  Anh ấy cảm thấy như thế nào ?  Anh ấy hạnh phúc hay là bất 
hạnh ?  Anh ấy thì hạnh phúc.  Vì sao niềm hạnh phúc ấy khởi 
sinh ?  Có một mối liên hệ vĩnh hằng giữa niềm hạnh phúc ấy và 
tấm lòng lân ái mà anh ấy cảm nhận được trước đó vào buổi 
chiều hôm ấy không ?  Không.  Mặc dù không có mối liên hệ 
nào giữa hai trạng thái tinh thần, thế nhưng trạng thái tinh thần 
của tấm lòng lân ái đã sản sinh ra trạng thái tinh thần của niềm 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     351   

 
 

hạnh phúc.  Như vậy chúng ta có cần bất kỳ mối liên hệ nào cho 
bất luận tác nhân nào đó để sản sinh ra bất luận hệ quả nào 
không?  Không.  Khi một con người thực hiện một tạo tác hoặc 
một hành động, thì người ấy đã kích hoạt để làm điều ấy bằng 
với năng lực của hành sử tác ý hoặc động lực.  Tâm ý thức, với 
cái mà do hành sử tác ý đó hoặc động lực ấy được khởi sinh, và 
chính ngay sự kiện đó, diệt vong đi nhưng năng lực của hành sử 
tác ý không có biến mất và vẫn tồn tại ở trong quá trình của tâm 
ý thức tiếp theo sau.  Khi thời gian và hoàn cảnh đã chín muồi 
cho việc sản sinh ra một hệ quả, thì một hệ quả đã được sản sinh 
ra.  Sẽ không nhận ra được mối liên hệ giữa tác nhân và hệ quả.  
Trong trường hợp của sự tái tục hoặc sự tục sinh, thì chúng ta 
không có bất luận điều chi mà đó là sự chuyển thế vĩnh hằng từ 
một kiếp sống nầy đến kiếp khác, thế nhưng hai kiếp sống đã 
hữu quan trong một phương thức nhất định.  Do đó Thiện 
Nghiệp Lực hoặc những Thiện Hạnh, hoặc Bất Thiện Nghiệp 
Lực hoặc những Bất Thiện Hạnh đã được thể hiển; những Thiện 
Hạnh hướng dẫn lưu trình của tâm ý thức để được khởi sinh 
trong một kiếp sống tốt đẹp (Thiện Thú).  Những Bất Thiện Hạnh 
hướng dẫn tâm ý thức để phải khởi sinh trong một kiếp sống xấu 
xa (Khổ Thú).  Và như vậy chúng ta tiếp diễn đi tiếp.  

Bấy giờ chúng ta đi đến câu hỏi khác về Vô Ngã, không 
có linh hồn.  Vô Ngã có ý nghĩa là không có linh hồn có nghĩa 
là một thực thể vĩnh hằng ngoài ra quá trình tinh thần và thể chất.  
Đó là điều mà Đức Phật đã nói.  Vào năm 1979 khi Sư đã đang 
hướng dẫn một khóa tu thiền tĩnh tâm trong một khách sạn ở 
nước Thụy Sĩ, một trong những thiền giả, một thanh niên người 
Đức vào khoảng hai mươi bốn tuổi, đã đi đến Sư trong một lần 
phỏng vấn (Trình Pháp).  Anh ấy đã nói: “Con không thể nào 
thiền định được.  Con cảm thấy tuyệt vọng.”  Sư đã vấn hỏi anh 
ấy vì sao.  Kỹ thuật thì hết sức dễ dàng, hết sức đơn giản để thực 
hành, không có những sự phức tạp.  Chỉ cần quan sát mọi thứ 



352      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

khi chúng đang là, chỉ có thế.  Anh ấy đã nói” “Bởi vì bài Pháp 
Đàm của Ngài.” “Rất tốt, thế bạn tìm thấy điều chi ở trong bài 
Pháp Đàm của Sư ?” Anh ấy đã nói: “Không, không phải ở trong 
bài Pháp Đàm của Ngài, đó là ở trong bài Pháp Đàm của Ngài 
Đại Trưởng Lão Mahasī: “Vô Ngã, không có linh hồn, không 
có tự ngã.”  Bài Pháp Đàm đó nói về không có linh hồn đánh 
vào ngực của con.  Con không thể nào chịu đựng được.”  Bấy 
giờ Sư đã nói: “Bạn đã tìm thấy những từ ngữ không có linh hồn, 
không có tự ngã ở trong bài Pháp Đàm của Sư không ?” “Không, 
con đã không tìm thấy mảy may từ ngữ đó ở trong bài Pháp Đàm 
của Ngài.” “Thôi được, Ngài Đại Trưởng Lão không có chỉ dạy 
bạn thiền định.  Điều mà Ngài đang làm chỉ là ban bố một bài 
Pháp Thoại về Giáo Pháp.  Sư chỉ dạy bạn thiền định và Sư 
không có nói bất cứ điều chi về không có linh hồn.  Bạn chỉ nên 
thực hành.”  Bấy giờ anh ấy đã hài lòng: “Con sẽ làm,” anh ấy 
đã nói và đã tiếp tục việc thực hành.    

Sáng hôm sau anh ấy đã lại đi đến cho cuộc phỏng vấn 
(Trình Pháp).  Anh ấy có vẻ hết sức là khổ sở.  Sư đã vấn hỏi: 
“Bạn đã trải nghiệm được những gì ?” Anh ấy đã nói anh ấy 
không thể nào thực hành được.  Vì sao ?  Tối hôm qua Ngài Đại 
Trưởng Lão Mahasī đã nói về không có tự ngã.  Con không thể 
nào chịu đựng được điều đó.  Con không thể nào thực hành thiền 
định được.”  Thôi được, điều đó không thể nào giúp đỡ được 
vậy.  Ngài Đại Trưởng Lão Mahasī phải khải thuyết mỗi buổi 
tối một bài Pháp Thoại bởi vì Ngài đã được thỉnh mời do bởi các 
vị thiền giả để chỉ dạy thiền định; và để làm được điều đó Ngài 
đã phải khải thuyết những huấn từ của Đức Phật đến các vị thiền 
giả.  Trong những huấn từ của Đức Phật, Vô Ngã, không có tự 
ngã, đã được đề cập đến một cách lặp đi lặp lại nhiều lần.  Ngài 
Đại Trưởng Lão không thể nào tránh nói về điều đó được.  Thế 
nhưng Sư thì có thể tránh được điều đó bởi vì Sư đã khải thuyết 
bài Pháp Đàm như thể nầy, ứng đối.  Sư đã không nói về Vô 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     353   

 
 

Ngã, không có tự ngã nhằm để cho anh ấy sẽ không bị ưu phiền.  
Thế nhưng anh ấy đã bỏ đi.  

Khi một khóa tu thiền tĩnh tâm của Phật Giáo đã được tiến 
hành, thì những ai mà không thể chịu đựng được về giáo lý Vô 
Ngã đã bỏ ra đi bởi vì giáo lý Phật Giáo đã dực trên ý tưởng của 
không có linh hồn, không có tự ngã.  Theo việc trải nghiệm của 
chính Đức Phật và việc trải nghiệm của tất cả các bậc Vô Sinh 
khác, thì họ đã không tìm thấy bất luận điều chi rằng đã là vĩnh 
hằng.  Điều mà họ đã khám phá ra là mọi hiện tượng tinh thần 
và thể chất là không thường tồn.  Nó khởi sinh và diệt vong mỗi 
tức thì.  Nếu như các bạn tiếp tục thiền định trong một hoặc hai 
tháng thì chắc chắn các bạn cũng liễu tri được sự không thường 
tồn của mọi quá trình tinh thần hoặc thể chất.  Thế rồi các bạn 
sẽ không tìm thấy bất luận điều chi là vĩnh hằng hoặc thường 
tồn.  Bấy giờ các bạn sẽ xét đoán được rằng không có linh hồn 
hoặc tự ngã mà đã được xem là vĩnh hằng, và rằng có các hiện 
tượng về tinh thần và thể chất bất đoạn biến hóa.  Do đó không 
có thực thể vĩnh hằng chẳng hạn như là linh hồn hoặc tự ngã để 
chuyển thế đến kiếp sống kế tiếp.  Đời sống chỉ là những quá 
trình về tinh thần và thể chất. Việc diệt vong của một hiện tượng 
trong kiếp sống trước làm phát sinh một hiện tượng khác trong 
kiếp sống hiện tại.  Tác nhân trong đời sống trước sản sinh ra hệ 
quả của nó trong đời sống hiện tại.  Mối liên hệ duy nhất giữa 
hai kiếp sống là tác nhân và hệ quả.  Không có mối liên hệ của 
bất luận thực thể vĩnh hằng nào chẳng hạn như là linh hồn, tự 
ngã hoặc bất luận điều gì khác.  

 
A Monk’s Life 

Q:  Is a monk’s life in the monastery composed of 
constant practice of Vipassanā ? 

A: If a monk’s life in a monastery were devoted only to the 
constant practice of Vipassanā I would not be here.  I would 



354      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

have to be practicing Vipassanā constantly.  In the Buddha’s 
sāsana there are two things for a monk to do: firstly, learning 
the scriptures and teaching the disciples; Secondly, practicing 
the Dhamma.  We have to do both.  If a monk’s life were devoted 
solely to practicing Vipassanā he would reach the fourth stage 
of enlightenment, become an Arahant and then pass away.  After 
the monk had passed away, nothing would remain of the 
doctrines of Buddhism as there would be no monk left to teach 
those doctrines to any disciple.  So what should we do ?  Practice 
the Dhamma while learning the scriptures and teaching 
disciples – hence my presence here teaching this course to 
Australians.  If I were just to live in my monastery and practice 
the Dhamma, I could not have come here and would never have 
gained the opportunity of teaching you the Dhamma.  And you 
would not have had the chance to practice Vipassanā by being 
mindful of all daily activities as you now do.  So there are two 
things: to study and teach the Dhamma, and to practice the 
Dhamma. 

Đời Sống Của Một Vị Tu Sĩ 
V: Có phải đời sống của một vị tu sĩ trong một tu viện 

được bao gồm việc thực hành kiên định Minh Sát Tuệ ? 
Đ: Nếu như đời sống của một vị tu sĩ trong một tu viện đã 

chỉ là cống hiến vào việc thực hành kiên định Minh Sát Tuệ thì 
Sư sẽ không có ở đây.  Sư sẽ phải được thực hành Minh Sát Tuệ 
một cách kiên định.  Trong Giáo Pháp của Đức Phật thì có hai 
điều để một vị tu sĩ làm: thứ nhất là việc học hỏi các văn bản 
kinh điển và việc chỉ dạy các môn đồ; thứ hai là việc thực hành 
Giáo Pháp.  Chúng ta phải làm cả hai.  Nếu như đời sống của 
một vị tu sĩ đã là cống hiến một cách duy nhất vào việc thực 
hành Minh Sát Tuệ thì vị ấy sẽ đạt đến bốn giai đoạn của sự 
giác ngộ, trở thành một bậc Vô Sinh và sau đó là viên tịch.  Sau 
khi vị tu sĩ đã viên tịch, thì không có điều chi sẽ tồn tại của giáo 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     355   

 
 

lý Phật Giáo, vì sẽ không còn vị tu sĩ để lại để chỉ dạy những 
giáo lý ấy đến bất luận môn đồ nào.  Như vậy chúng ta nên làm 
như thế nào ?  Hãy thực hành Giáo Pháp trong khi đang học hỏi 
các văn bản kinh điển và chỉ dạy các môn đồ - vì thế sự hiện diện 
của Sư ở đây đang là chỉ dạy khóa tu nầy cho các người Úc Châu.  
Nếu như Sư đã chỉ là sống ở trong tu viện của mình và thực hành 
Giáo Pháp, thì Sư đã không thể nào đến đây được và sẽ không 
bao giờ có được cơ hội để chỉ dạy Giáo Pháp cho các bạn.  Và 
các bạn sẽ không có cơ hội để thực hành Minh Sát Tuệ bằng 
cách có được chánh niệm trong tất cả các sinh hoạt hằng ngày 
như là các bạn đang làm hiện giờ.  Như vậy có hai điều: nghiên 
cứu và chỉ dạy Giáo Pháp, và thực hành Giáo Pháp.   

 
Teach Both 

Q: What can be done about the apparent division between 
groups purporting to teach the Vipassanā and Samatha forms 
of meditation ? 

A: The purpose of the Samatha meditation is to attain 
higher concentration of the mind.  For this the Samatha 
meditator has to take a single subject as the object of his 
meditation.  When the mind wanders away he brings it back to 
the object.  In this way after practicing for one, two or three 
months, he can attain the higher concentration of the mind.  The 
single subject he takes as the object of meditation can be 
respiration or some other device.  Whenever the mind goes out 
he must not follow it or observe it.  He must bring the mind back 
to the object and focus it on the object.  

In the technique of the Vipassanā meditation which you 
have practiced for about ten days, how many objects do you have 
?  One or two ?  In fact you have many different objects of mental 
and physical phenomena.  Then what is the purpose of 
Vipassanā meditation ?  It is to realize the mental and physical 



356      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

processes as they really are with some degree of concentration.  
That is the difference.  Having observed these processes you 
gain the realization of both their general and specific 
characteristics.  This means that when the mind wanders there 
is no need to bring it back. Why ? Because the mind itself has to 
be observed and realized.  It has to be observed as it is.  The 
purpose of the observation is to realize it in its true nature.  The 
aim is not to make it go away or disappear.  Painful sensations 
too have to be observed, not with the aim of making them 
disappear but rather to realize their true nature.  What is that 
true nature ? It is general and specific characteristics.  This is 
the difference between the two types of meditation.  You can 
judge it for yourself.  The two groups should practice both 
Samatha and Vipassanā and teach both.  Then meditators will 
gain more benefit out of the two types of meditation.  

Chỉ Dạy Cả Hai 
V: Những điều chi cần phải được thực hiện về sự phân 

chia rõ ràng giữa các nhóm có ý định chỉ dạy các hình thức về 
thiền định Minh Sát Tuệ và An Chỉ ? 

Đ: Mục đích của thiền định An Chỉ là đạt được sự định 
thức cao hơn của tâm thức.  Đối với điều nầy, thiền giả An Chỉ 
phải chọn lấy một chủ đề duy nhất như là đối tượng thiền định 
của mình.  Khi tâm thức đi hoang du thì vị ấy mang nó trở về lại 
đối tượng.  Trong phương thức nầy sau khi đã được thực hành 
trong một, hai hoặc ba tháng, vị ấy có thể đạt được sự định thức 
cao hơn của tâm thức.  Chủ đề duy nhất mà vị ấy chọn lấy như 
là đối tượng của thiền định thì có thể là sự điều tức hoặc một vài 
thiết bị thủ công khác.  Bất luận khi nào tâm thức đi ra ngoài thì 
vị ấy không được dõi theo nó hoặc quan sát nó.  Vị ấy phải mang 
tâm thức trở về lại đối tượng và an định nó vào đối tượng.  

Trong kỹ thuật của thiền định Minh Sát Tuệ mà các bạn 
đã được thực hành trong khoảng mười ngày, thế các bạn có được 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     357   

 
 

bao nhiêu đối tượng ?  Một hoặc hai ? Trong thực tế thì các bạn 
có rất nhiều đối tượng khác nhau của các hiện tượng về tinh thần 
và thể chất.  Vậy thì mục tiêu của thiền định Minh Sát Tuệ là 
chi ?  Đó là chứng tri các hiện tượng về tinh thần và thể chất khi 
chúng đang là thực tại với một vài trình độ của sự định thức.  Đó 
là sự khác biệt.  Khi có được quan sát những quá trình nầy thì 
các bạn đạt được sự chứng tri ở cả hai những Biệt và Tổng 
Tướng của chúng.  Điều nầy có ý nghĩa là khi tâm thức hoang 
du thì không cần thiết để mang nó trở về lại, Vì sao ?  Bởi vì tâm 
thức tự nó phải được quan sát và được chứng tri.  Nó phải được 
quan sát khi nó đang là.  Mục đich của sự quan sát là để chứng 
tri được nó trong chân thực tính của nó.  Mục tiêu là không có 
làm cho nó bỏ đi hoặc biến mất.  Những cảm thọ đau đớn cũng 
phải được quan sát, không với mục tiêu làm cho chúng biến mất 
mà trái lại là để chứng tri được chân thực tính của chúng.  Chân 
thực tính đó là chi ?  Đó là những Biệt và Tổng Tướng.  Đây là 
sự khác biệt giữa hai thể loại của thiền định.  Chính tự các bạn 
có thể xét đoán điều ấy.  Hai nhóm nên thực hành cả hai An Chỉ 
và Minh Sát Tuệ và nên chỉ dạy cả hai.  Bấy giờ các thiền giả 
sẽ có được nhiều quả phúc lợi hơn do từ hai thể loại của thiền 
định.  

 
How We Can Help Others 

Q: How can one reconcile the path of service to others 
through social work and the path of the full – time meditator ? 
In other words which comes first, one’s own personal salvation 
or the salvation of others ?  

A: As a full - time meditator you are not in a position to do 
service to others as you are always engaged in meditation.  But 
if you constantly render service to others you cannot meditate.  
So which should come first, one’s own personal salvation or the 
salvation of others ?  It depends on you, but I can give you an 



358      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

answer from the Buddha’s point of view.  Two friends went off 
on a journey on foot and by chance they entered a quagmire, 
they got stuck in the mud up to their waists.  One friend decided 
to save the other, and to do this he had to struggle to free himself 
from the mud.  Having done that he could look for a wooden 
plank or plant to help his friend out of the mud.  So which came 
first ? Obviously his own salvation, and this accords with the 
Buddha’s doctrine.  The Omniscient Buddha said that once one 
is free from all manner of suffering then can one try to free 
others from similar suffering. 

Làm Thế Nào Chúng Ta Có Thể Giúp Đỡ Những  
Tha Nhân 

V: Làm thế nào người ta có thể dung hòa được con 
đường giúp đỡ đến những tha nhân thông qua công tác xã hội 
và con đường của người thiền giả toàn thời gian ?  Nói cách 
khác thì điều nào đến trước, sự cứu vớt chính cá nhân mình 
hoặc sự cứu vớt những tha nhân ?   

Đ: Là một thiền giả toàn thời gian thì các bạn không ở 
trong một vị trí để phục vụ đến những tha nhân vì các bạn luôn 
chuyên chú trong thiền định.  Thế nhưng nếu như các bạn thường 
xuyên giúp đỡ đến những tha nhân thì các bạn không thể nào 
thiền định được.  Như vậy điều chi thì nên đến trước, sự cứu vớt 
chính cá nhân mình hoặc sự cứu vớt những tha nhân ?  Điều đó 
tùy thuộc vào các bạn, nhưng Sư có thể cho các bạn một câu trả 
lời từ quan điểm của Đức Phật.  Hai người bạn đã diễn ra trên 
một viễn du bộ hành và tình cờ họ đã bước vào một bãi đầm lầy, 
và họ đã bị sa lầy ở trong bùn lên đến eo lưng của họ.  Một người 
đã quyết định để cứu vớt người kia, và để làm được điều nầy anh 
ấy đã phải đấu tranh để giải thoát bản thân khỏi bùn lầy.  Đã làm 
xong được việc đó anh ấy có thể tìm kiếm một tấm ván gỗ hoặc 
cây để giúp đỡ người bạn của mình ra khỏi bùn lầy.  Như vậy 
điều chi đã đến trước ?  Một cách hiển nhiên là sự cứu vớt của 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     359   

 
 

chính mình, và điều nầy phù hợp với giáo lý của Đức Phật.  Đức 
Phật Toàn Giác đã nói rằng một khi người ta đã được thoát khỏi 
mọi thể loại của sự khổ đau thì bấy giờ người ta có thể cố gắng 
để giải thoát những tha nhân khỏi nỗi khổ đau tương tự.  

 
Nibbāna 

Q: What is Nibbāna ? 
A: The word Nibbāna is made up literally of Ni 

“absence”, and Vāna “attachment,” that is “absence of 
attachment.”  When you have attachment you experience 
Dukkha, suffering. When you have no attachment you do not 
experience suffering at all.  Absence of attachment causes the 
Dukkha to cease.  From where does Dukkha arise ?  From the 
sky or the bushes ?  Only from attachment.  When the attachment 
has been destroyed there ceases to arise any suffering linked to 
mental state or physical process.  That is the state of an Arahant. 

In Buddhism we have two stages of Nibbāna.  The first of 
these is to be attained in this existence.  It is attained by an 
Arahant when he has completely eliminated all attachment 
through the fourth enlightenment.  Since then he has no longer 
experienced any mental suffering.  However, his psychophysical 
processes continue to arise and pass away.  So there may be 
some physical suffering at times, but he does not take it to be 
unpleasant; he sees it as just a process of phenomenon.  When 
he has destroyed all attachment to living beings or inanimate 
objects he has no desire to be reborn.  When he dies, all mental 
and physical phenomena cease to exist.  They do not continue 
since all motivation, desire and attachment have been destroyed.  
That state of Nibbāna is the second stage.  

 What you should remember is the first stage, which can 
be attained through the destruction or overcoming of 



360      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

attachment.  It is desirable and you should have Chanda to 
attain it. 

Níp Bàn 
V: Níp Bàn là chi ?  
Đ: Từ ngữ Níp Bàn đã tạo thành theo nghĩa đen của Ni, 

“không có,” và Vāna “sự dính mắc,” có nghĩa là “không có sự 
dính mắc”.  Khi các bạn có sự dính mắc thì các bạn trải nghiệm 
Khổ Đau, sự khổ đau.  Khi các bạn không có sự dính mắc thì 
các bạn không có trải nghiệm sự khổ đau chút nào cả.  Không 
có sự dính mắc làm cho Khổ Đau được chấm dứt.  Khổ Đau 
khởi sinh từ đâu ?  Từ trên trời hoặc từ những bụi cây ? Chỉ từ 
sự dính mắc.  Khi sự dính mắc đã được hủy diệt thì sẽ ngừng 
hẳn việc khởi sinh bất luận sự khổ đau nào đã liên kết đến trạng 
thái tinh thần hoặc quá trình thể chất.  Đó là trạng thái của một 
bậc Vô Sinh.  Trong Phật Giáo chúng ta có hai giai đoạn của 
Níp Bàn.  Thứ nhất của những trạng thái nầy là đã được thành 
đạt trong kiếp sống nầy.  Nó đã được thành đạt do bởi một bậc 
Vô Sinh khi vị ấy đã trừ khử một cách hoàn toàn tất cả sự dính 
mắc thông qua sự giác ngộ thứ tư.  Kể từ đó vị ấy không còn trải 
nghiệm bất luận sự khổ đau tinh thần nào.  Tuy nhiên, những 
quá trình tâm sinh lý của vị ấy còn tiếp tục khởi sinh và diệt vong 
(Hữu Dư Y Níp Bàn).  Vì vậy đôi khi có thể có một vài sự khổ 
đau về thể chất, thế nhưng vị ấy không coi đó là bất duyệt ý; vị 
ấy nhìn thấy nó chỉ là một quá trình của một hiện tượng.  Khi vị 
ấy đã hủy diệt tất cả sự dính mắc vào chúng hữu tình hoặc các 
đối tượng vô tri vô giác, vị ấy không có sự ham muốn để được 
tục sinh.  Khi vị ấy mệnh chung, thì tất các hiện tượng về tinh 
thần và thể chất chấm dứt hiện hữu.  Chúng không còn tiếp tục 
vì tất cả sự kích hoạt, sự ham muốn và sự dính mắc đã bị hủy 
diệt.  Trạng thái đó của Níp Bàn là giai đoạn thứ hai (Vô Dư Y 
Níp Bàn).   



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     361   

 
 

Điều mà các bạn nên ghi nhớ là giai đoạn thứ nhất, mà có 
thể thành đạt được thông qua việc hủy diệt hoặc việc vượt qua 
sự dính mắc.  Đó là đáng dục tầm cầu và các bạn nên có Dục để 
mà đạt được.   

 
Sexual Misconduct 

Q: Please define sexual misconduct. 
A: If a husband or wife commits adultery, that is sexual 

misconduct or illegal sexual conduct.  However, the precept to 
avoid it does not cover all situations in the East and West.  For 
instance in Burmese villages there are no offices where 
marriages are registered.  When they marry and society 
recognizes that, then they are considered husband and wife.  If 
either the husband or wife commits adultery, that is sexual 
misconduct though they are not legally married. 

In this regard there is an interesting story in the scriptures.  
I shall tell you.  It is somewhat long.  The story took place before 
the time of the Lord Buddha.  There was a very pretty and very 
virtuous prostitude who observed all the five precepts.  A man 
came to her and gave her a thousand coins to spend a night with 
her, saying: “Madam, since I am very busy today cannot come.  
Maybe, I’ll come to you tomorrow or the day after.”  The 
prostitude agreed and the man went away.  He did not come the 
following day or the day after.  In a month he did not come.  
Although many men came to woman and offered her money, she 
rejected them.  She would accept money from no one until the 
first man had come to her favours she knew she would have been 
guilty of violating the third precept, which prohibits sexual 
misconduct.  After three years had passed and the man still had 
not come, her money was exhausted and she was on the point of 
dying from salvation.  



362      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

So she went to the court and asked for the judgement of the 
judge.  He considered all the facts of the case and passed his 
judgement: “You have waited three years for this man and he 
has not come.  You have, therefore, discharged you duty, it is 
now finished, and you may henceforth accept the offering of 
others.”  As she was leaving the court another man came up to 
her and offered her a thousand coins.  However, she felt a sense 
of guilt about accepting the offer even though the judge had 
ruled in favour of her doing so.  At that moment the man who 
gave her a thousand coins three years previously, suddenly 
appeared and she refused the offer of the second man.  It was 
only when the first man absolved her from her obligation, saying 
he had no connection with her any more, that she accepted the 
offerings of others.  In this way in ancient times even such a lady 
observed the third precept.  That is the moral of the story. 

In short a man must refrain from making a sex with a 
woman under the guardianship of a person or an organization.  
A woman must refrain from having a sex with a man who is 
recognized as a husband of someone by the society.  

Tính Dục Tà Hạnh 
V: Xin vui lòng định nghĩa tính dục tà hạnh.  
Đ: Nếu như một người chồng hoặc người vợ phạm tội 

thông gian, đó là tính dục tà hạnh hoặc hành vi tính dục bất hợp 
pháp.  Tuy nhiên, điều học giới để tránh xa nó thì không có bao 
gồm tất cả các tình huống ở phương Đông và phương Tây.  Tỷ 
dụ như, trong các làng mạc ở nước Miến Điện không có các văn 
phòng làm chỗ cho sự kết hôn được lập sổ giá thú.  Khi họ kết 
hôn và xã hội công nhận điều đó, rồi thì họ đã được coi như là 
chồng và vợ.  Nếu như hoặc là người chồng hoặc là người vợ 
phạm tội thông gian, đó là tính dục tà hạnh mặc dù họ đã không 
được kết hôn một cách hợp pháp.  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     363   

 
 

Trong vấn đề nầy thì có một tích truyện lý thú trong các 
văn bản kinh điển.  Sư sẽ kể cho các bạn.  Nó thì hơi dài.  Tích 
truyện diễn ra trước thời gian của Đức Thế Tôn.  Có một cô kỹ 
nữ rất xinh đẹp và rất đạo đức là người đã thọ trì tất cả năm điều 
học giới.  Một nam nhân đã đến cô ta và đã đưa cho cô ta một 
ngàn đồng tiền kim loại để sống qua một đêm với cô ta, đã nói 
rằng “Thưa bà, vì hôm nay tôi rất bận rộn nên tôi không thể nào 
đến được. Có thể, tôi sẽ đến với bà ngày mai hoặc ngày hôm 
kia.”  Cô kỹ nữ đã đồng ý và nam nhân đã bỏ ra đi.  Ông ấy đã 
không đến vào ngày hôm sau hoặc ngày hôm kia.  Trong một 
tháng ông ấy đã không có đi đến.  Mặc dù có rất nhiều người đàn 
ông đã đi đến với nữ nhân và đã đề nghị cho tiền cô ta, cô ấy đã 
khước từ cự tuyệt chúng.  Không một ai cô ta sẽ thọ nhận tiền 
cho đến khi nam nhân đầu tiên đến với cô ta bởi vì cô đã thọ 
nhận ngàn đồng tiền kim loại của ông ấy đầu tiên.  Cô ta đã biết 
cô ta sẽ bị phạm tội về việc vi phạm điều học giới thứ ba mà đã 
ngăn cấm về tính dục tà hạnh nếu như cô ta đã thọ nhận tiền từ 
những người khác vì những sự ưa thích của mình.  Sau ba năm 
đã trôi qua, nam nhân vẫn chưa có đến, tiền của mình thì đã cạn 
kiệt và cô ta đã sắp sửa đến lúc hấp hối vì sự chết đói.     

Vì vậy cô ta đã đi đến tòa án và đã yêu cầu sự phán quyết 
của vị thẩm phán.  Ông ấy đã truy cứu tất cả các sự kiện của vụ 
án và đã thông qua sự phán quyết của mình: “Cô đã chờ đợi ba 
năm cho nam nhân nầy và ông ta đã không có đi đến.  Do đó, cô 
đã hoàn thành nghĩa vụ của mình, hiện giờ nó đã kết thúc và từ 
nay trở đi cô có thể thọ nhận những sự đề nghị của những người 
khác.” Khi cô ta đã đang rời khỏi tòa án, thì một nam nhân khác 
đã đến gần cô ta và đã đề nghị cho cô ta một ngàn đồng tiền kim 
loại. Tuy nhiên, cô ta đã cảm thấy một cảm giác tội lỗi về việc 
thọ nhận sự đề nghị mặc dù vị thẩm phán đã phán quyết có lợi 
cho cô ấy được làm như vậy.  Ngay khoảnh khắc đó, nam nhân 
là người đã cho cô ta một ngàn đồng tiền kim loại ba năm trước, 



364      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

đột nhiên đã xuất hiện và cô ấy đã từ chối lời đề nghị của nam 
nhân thứ hai.  Chỉ khi nào nam nhân thứ nhất đã hủy bỏ cho cô 
ấy khỏi sự giao ước của mình, nói rằng ông ta không có một liên 
hệ nào với cô ấy nữa, đến lúc đó cô ta được thọ nhận những lời 
đề nghị của những người khác.  Trong phương thức nầy, ở trong 
thời cổ đại ngay cả một phụ nữ như vậy đã thọ trì điều học giới 
thứ ba.  Đó là tính chất luân lý của tích truyện.  

Nói tóm lại, một người nam cần phải tự kiểm thúc khỏi 
quan hệ tính dục với một người nữ dưới quyền giám hộ của một 
người hoặc một đoàn thể.  Một người nữ cần phải tự kiểm thúc 
khỏi quan hệ tính dục với một người nam là người mà đã được 
công nhận do bởi xã hội là một người chồng.  

 
Condition Of Sleep 

Q: How does one go to sleep or rest mindfully ?  Does 
watching the rising and falling of the abdomen condition the 
mind to fall asleep ? 

A: Yes, when you are about to sleep you should observe 
the rising and falling superficially and lightly.  That means you 
concentrate your mind to a certain degree without thinking 
about anything that makes you worry or feel sorry, simply by the 
power of holding mindfulness to the rising and falling.  Because 
that form of concentration is not deep or attentive, it gradually 
slips into sloth and torpor and you fall asleep: a very good 
medicine for insomnia !  But be careful not to observe 
attentively. 

Trạng Thái Của Việc Ngủ Nghỉ 
V: Làm thế nào để người ta đi ngủ hoặc nghỉ ngơi một 

cách có chánh niệm ? Có phải là chú mục vào việc đang phồng 
lên và đang xộp xuống của cái bụng ở tình trạng tâm thức bắt 
đầu ngủ ?  



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     365   

 
 

Đ: Vâng, khi các bạn sắp sửa ngủ thì các bạn nên quan sát 
việc đang phồng lên và việc đang xộp xuống một cách hời hợt 
và một cách nhẹ nhàng.  Điều đó có ý nghĩa các bạn định thức 
tâm thức của mình đến một mức độ nhất định mà không có việc 
nghĩ suy về bất luận điều chi mà làm cho các bạn lo lắng hoặc 
cảm thấy hối tiếc, một cách đơn giản bằng với năng lực của việc 
giữ lấy chánh niệm vào việc đang phồng lên và việc đang xộp 
xuống.  Bởi vì hình thức đó của sự định thức không có thâm 
niệm hoặc chuyên tâm, dần dần rơi vào sự giải đãi và thụy miên 
và các bạn bắt đầu ngủ: một dược phẩm hết sức tuyệt hảo cho 
chứng mất ngủ kéo dài.  Thế nhưng hãy cẩn thận đừng quan sát 
một cách chuyên tâm.  

 
Teacher Not Needed 

Q: At what stage of the meditation process does a person 
no longer need a teacher ? 

A: When a meditator has reached the eleventh stage of 
meditational experience he needs no teacher.  He can proceed 
by himself.  This is the eleventh stage of insight knowledge, just 
below the twelfth and final stage. 

Không Cần Thiền Sư 
V: Ở giai đoạn nào của quá trình thiền định mà một 

người không còn cần đến một vị Thiền Sư ? 
Đ: Khi một vị thiền giả đã đạt đến giai đoạn thứ mười một 

của việc trải nghiệm về thiền định thì vị ấy không cần đến vị 
thiền sư.  Vị có thể tiếp tục tiến hóa do bởi chính mình.  Đây là 
giai đoạn thứ mười một của tri thức tuệ giác, ngay dưới giai đoạn 
thứ mười hai và giai đoạn cuối cùng.  

 
Enlightenment 

Q: Is the experience of enlightenment permanent ?  Does 
it arise and then pass away ?  Is it sustained in life by Samādhi? 



366      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

A: Because it is a mental state the experience of 
enlightenment is not permanent.  It arises and passes away, but 
it can be sustained by Samādhi.  When we attain any stage of 
enlightenment the consciousness of enlightenment is only a 
moment long.  It arises and then pass away.  But there remains 
the result of that enlightenment and that is called the Fruition 
Knowledge, attainable by means of Samādhi.  When your 
Samādhi is good enough you can enter the Fruition state 
(Phalasamāpatti) repeatedly and also for very long periods.  So 
you need a good Samādhi even though you have attained 
enlightenment.  

Sự Giác Ngộ 
V: Là việc trải nghiệm về sự giác ngộ vĩnh cửu ?  Có phải 

nó khởi sinh và rồi thì diệt vong ? Có phải nó được bền vững 
trong đời sống do bởi An Chỉ ? 

Đ: Bởi vì nó là một trạng thái tinh thần, vì vậy việc trải 
nghiệm của sự giác ngộ không là vĩnh cửu.  Nó khởi sinh và diệt 
vong, thế nhưng nó có thể được bền vững do bởi An Chỉ.  Khi 
chúng ta đạt được bất luận giai đoạn nào của sự giác ngộ thì tâm 
ý thức của sự giác ngộ chỉ dài có một khoảnh khắc (một sát na).  
Nó khởi sinh rồi thì diệt vong.  Thế nhưng vẫn còn lại hệ quả 
của sự giác ngộ đó và điều đó đã được gọi là Tri Thức Quả Vị 
(Tuệ Quả), có thể thành đạt được do nhờ vào An Chỉ.   Khi An 
Chỉ của các bạn đủ tốt thì các bạn có thể nhập vào trạng thái Quả 
Vị (Nhập Thiền Quả) một cách lặp đi lặp lại nhiều lần và trong 
thời gian hết sức lâu dài.  Vì vậy các bạn cần phải có một An 
Chỉ tốt dù cho là các bạn đã chứng đạt được sự giác ngộ.  

 
Impermanence 

Q: The concept of impermanence is stressed in Buddhism.  Is 
there also a concept of permanence ?  If so, what is there that 
is permanent ?  Since cause and effect are basic to the 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     367   

 
 

Buddhist teachings, what is the cause of permanence and what 
is its effect ? 

A: All these questions can be answered in a single 
sentence: there is no concept of permanence in the Buddhist 
doctrine.  Everything is impermanent. 

Sự Không Thường Tồn 
V: Khái niệm về sự không thường tồn đã được nhấn 

mạnh ở trong Phật Giáo. Có phải cũng có một khái niệm về 
sự thường tồn ?  Nếu là như vậy, thì sự thường tồn ấy là cái 
chi ? Vì Tác Nhân và Hệ Quả là cơ bản cho những huấn từ 
của Phật Giáo, thế thì Tác Nhân của sự thường tồn là chi và 
cái chi là Hệ Quả của nó ?  

Đ: Tất cả những câu hỏi nầy có thể được trả lời trong một 
câu duy nhất: không có khái niệm về sự thường tồn trong giáo 
lý Phật Giáo.  Mọi thứ đều là không thường tồn.  

 
Theoretical Knowledge 

Q: I am aware that theoretical knowledge gained from 
books can be a hindrance to meditational progress. What part, 
if any, should reading play in the continuation of practice at 
home ? 

A: Yes, theoretical knowledge gained from books is 
sometimes a hindrance to progress in your meditation.  This is 
because we cannot help comparing our own experiences with 
the knowledge gained from books.  It leads us to think about 
analysis and criticism, and we then lose mindfulness of the 
experience.  If you know that this thinking, analyzing, criticizing, 
logical reasoning and philosophizing are hindrances to your 
concentration as well as your gaining of insight knowledge, then 
you must observe them, you note them, watch them – and having 
done so the hindrances will go away. Because you understand 
the nature of these hindrances, you make up your mind not to 



368      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

think about any experience or technique. With that 
determination, you practice Vipassanā meditation; though these 
things come up in your mind you can easily overcome them 
simply by noting them.  The danger lies in not understanding 
that these are hindrances to your progress. If you do not realize 
that you must watch it when it comes up in your mind, then it 
becomes a hindrance.  If you understand that it is a hindrance 
and refuse to accept it, whenever it arises you will observe it and 
then it will disappear.  So there is no problem in continuing your 
Vipassanā meditation at home.  You must continue to practice 
at home as much as possible.  The authentic knowledge you 
gained from books is inspiring but you should not apply it to the 
practice during your meditation.  When you are not engaged in 
meditative practice you should consult your meditative 
experience with your book – knowledge.  

Tri Thức Lý Luận 
V: Con đã nhận thức được rằng tri thức lý luận đã thâu 

đạt được từ những sách vở có thể là một Pháp chướng ngại 
cho tiến trình của thiền định.  Nếu có, thì việc đọc sách đã 
đóng góp phần chướng ngại chi trong việc tiếp tục thực hành 
ở tại nhà ? 

Đ: Đúng vậy, tri thức lý luận đã thâu đạt được từ những 
sách vở có đôi khi là một Pháp chướng ngại trong tiến trình thiền 
định của các bạn.  Điều nầy là bởi vì chúng ta không thể nào hỗ 
trợ cho việc so sánh những trải nghiệm của bản thân chúng ta 
với tri thức đã thâu đạt được từ những sách vở.  Nó dẫn dắt chúng 
ta để nghĩ suy về sự phân tích và bình phẩm, và thế rồi chúng ta 
mất đi chánh niệm của việc trải nghiệm.  Nếu như các bạn biết 
được rằng việc đang nghĩ suy, việc đang phân tích, việc đang 
bình phẩm, việc đang lý luận duy lý và đang triết lý nầy là những 
Pháp chướng ngại đến sự định thức của mình cũng như việc thâu 
đạt được của mình về tri thức tuệ giác, thì bấy giờ các bạn cần 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     369   

 
 

phải quan sát chúng, các bạn chú niệm chúng, chú mục chúng – 
và đã được hoàn thành như vậy thì những Pháp chướng ngại sẽ 
bỏ ra đi.  Bởi vì các bạn tuệ tri thực tính của những Pháp chướng 
ngại nầy, các bạn định ý tâm thức của mình để không nghĩ suy 
về bất luận trải nghiệm hoặc kỹ thuật nào.  Với sự quyết định ấy, 
các bạn thực hành thiền định Minh Sát Tuệ; dẫu cho những 
Pháp nầy xuất hiện ở trong tâm thức của mình, các bạn có thể 
một cách dễ dàng vượt qua chúng một cách đơn giản bằng cách 
chú niệm vào chúng.  Điều nguy hiểm nằm ở trong việc bất tuệ 
tri rằng những Pháp nầy là những chướng ngại cho việc tiến trình 
của mình.  Nếu như các bạn bất chứng tri được rằng các bạn cần 
phải chú mục nó khi nó xuất hiện ở trong tâm thức của mình, 
bấy giờ nó trở thành một Pháp chướng ngại.  Nếu như các bạn 
tuệ tri được rằng nó là một Pháp chướng ngại và từ chối chấp 
nhận nó, bất luận khi nào nó khởi sinh thì các bạn sẽ quan sát nó 
và thế rồi nó sẽ biến mất.  Như vậy không có vấn đề chi trong 
việc tiếp tục thiền định Minh Sát Tuệ của mình ở tại nhà.  Các 
bạn cần phải tiếp tục thực hành ở tại nhà càng nhiều càng tốt.  
Tri thức chắc thật mà các bạn đã thâu đạt được từ những sách vở 
quả là phấn khích thế nhưng các bạn không nên áp dụng nó vào 
việc thực hành trong lúc các bạn thiền định.  Khi các bạn đã 
không có chuyên tâm trong việc thực hành thiền định thì các bạn 
nên tham khảo việc trải nghiệm thiền định của các bạn với tri 
thức sách vở của mình.   

 
Aggregates 

Q: Of the five aggregates, what are the specific 
characteristics of perception, Saññā, and of mental formation, 
Saṅkhāra ?  Volition seems to operate separately from 
thought.  Thought can lead volition, and volition can lead the 
thought.  Do volition and thought belong to the same group ?  



370      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

Or, put a different way, how do Saññā and Saṅkhāra 
interrelate, or how are they distinguished ? 

A: There are five aggregates in every living being.  The 
first is the aggregate of physical process, Rūpa.  The second is 
the aggregate of feeling or sensation, Vedanā. The third is the 
aggregate of perception, Saññā.  The fourth is the aggregate of 
mental formations, Saṅkhāra.  The fifth is the aggregate of 
consciousness, Viññāṇa.  Of these five aggregates, the specific 
characteristic of perception is recognizing the object; that of 
mental formation is of a different nature.  Because the aggregate 
of mental formation is comprised of fifty mental states, each of 
these has its own specific characteristics.  It would be very 
difficult to explain all these to you in just an hour. 

As to your point that volition seems to operate separately 
from thought, in fact volition is not separate from thought: it is 
included in thought.  Thought can lead to volition and volition 
can lead to thought.  

Do both volition and thought belong to a single group ?  
Yes, they belong to the aggregate of mental formation, 
Saṅkhāra.  How do Saññā and Saṅkhāra interrelate ?  How 
are they distinguished ?  When you recognize something, say a 
beautiful flower there arises an attachment to get the flower, that 
attachment is Saṅkhāra.  Recognizing the flower is Saññā.  In 
this way, Saññā and Saṅkhāra are interrelated. 

Những Khối Tổng Hợp (Uẩn) 
V: Trong năm khổi tổng hợp (Ngũ Uẩn), thì những Biệt 

Tướng của sự suy tưởng, Tưởng, và Pháp hình thành tinh 
thần, Hành, là chi ?  Hành sử tác ý dường như hoạt động một 
cách riêng rẽ khỏi sự nghĩ suy.  Sự suy nghĩ thì có thể dắt đẫn 
hành sử tác ý, và hành sử tác ý thì có thể dắt dẫn sự nghĩ suy.  
Hành sử tác ý và sự nghĩ suy thuộc cùng một nhóm nào ?  
Hoặc, trong một phương thức khác, Tưởng và Hành tương 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     371   

 
 

quan như thế nào, hoặc chúng đã được phân biệt như thế 
nào?  

 Đ: Có năm khối tổng hợp (Ngũ Uẩn) trong mỗi chúng 
hữu tình.  Khối thứ nhất là khối tổng hợp của quá trình thể chất, 
Sắc Uẩn.  Khối thứ hai là khối tổng hợp về cảm giác hoặc cảm 
thọ, Thọ Uẩn.  Khối thứ ba là khối tổng hợp về sự suy tưởng, 
Tưởng Uẩn.  Khối thứ tư là khối tổng hợp về các Pháp hình 
thành tinh thần, Hành Uẩn.  Khối thứ năm là khối tổng hợp về 
tâm ý thức, Thức Uẩn.  Trong năm khối tổng hợp nầy, Biệt 
Tướng của sự suy tưởng là việc nhận ra đối tượng; điều đó (Biệt 
Tướng) của Pháp hình thành tinh thần thì có thực tính khác biệt.  
Bởi vì khối tổng hợp của Pháp hình thành tinh thần đã được bao 
gồm năm mươi trạng thái tinh thần (50 Tâm Sở), từng mỗi trong 
những trạng thái nầy thì có Biệt Tướng của chính nó.  Sẽ hết sức 
khó khăn để giải thích cho các bạn hết tất cả những Pháp nầy chỉ 
trong một giờ đồng hồ.   

Về quan điểm của các bạn là hành sử tác ý dường như hoạt 
động một cách riêng rẽ khỏi sự nghĩ suy: nó đã được bao gồm 
trong sự nghĩ suy.  Sự nghĩ suy thì có thể dắt dẫn đến hành sử 
tác ý và hành sử tác ý thì có thể dắt dẫn đến sự nghĩ suy.   

Cả hai hành sử tác ý và sự nghĩ suy có thuộc về một nhóm 
duy nhất ?  Vâng, chúng thuộc về khối tổng hợp của Pháp hình 
thành tinh thần, Hành.  Tưởng và Hành tương quan như thế 
nào ?  Chúng đã được phân biệt như thế nào ?  Khi các bạn nhận 
ra một cái gì đó, chẳng hạn là một bông hoa đẹp thì khởi sinh 
một sự dính mắc để có được bông hoa, sự dính mắc ấy là Hành.  
Việc nhận ra bông hoa là Tưởng.  Trong phương thức nầy, 
Tưởng và Hành đã có tương quan.  

 
True Path 

Q: There have been a number of claims for omniscience.  
Some individual pronouncements about the nature of reality 



372      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

have subsequently been shown to be false. For example, 
Christian and Buddhist cosmology or Christian theory of 
creation.  Why should I or anybody else follow a path that 
generates much pain though it promises a peaceful conclusion 
?  It seems that different practices lead to different experiences 
of reality.  How can one distinguish the real from the false ? 

A: It is natural that pronouncements on the nature of 
reality will subsequently be shown to be false or seriously flawed 
if the path is not the right one.  As to Buddhist and Christian 
cosmology and the Christian theory of creation, Buddhism does 
not include ideas on creation; only the Christians have a theory 
of creation.  Nor did the Buddha give any discourse on 
cosmology.  What He stressed was the Four Noble Truths, that 
was all.  Why should I follow a path that generates much pain 
though it promises a peaceful conclusion ?  I hardly need to 
answer it: because, although the path gives much pain in the 
beginning, there will be peace at the conclusion.  Let us suppose 
that you are surrounded here by a bush fire.  You know that if 
you stay here the fire will overwhelm you and you will die.  What 
must you do ?  You must run through the fire.  While you are in 
the fire you may get burnt but you will not die.  You have to suffer 
this little burning by running through the fire so that you will not 
be overwhelmed by the big fire and die.  Having come out of the 
fire you will be safe and sound. 

Another example: you have studied from primary school 
until university.  During that time you went through a lot of 
suffering, learning, memorizing, calculating and so on.  Why did 
you do that ?  You wanted to get a degree and after that you 
wanted to get a well - paid job.  Anticipating those benefits you 
suffered fourteen years at shool.  You suffered very happily 
because you were anticipating a good job.  It is very clear. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     373   

 
 

Now the matter of different practices leading to different 
experiences of reality, each claiming to be valid.  If there is such 
a thing as the absolute truth, how can we distinguish the real 
from the false ?  If you have followed any system or doctrine 
fully, not just a quarter or a half, but practiced it in full, and if 
you find peace and happiness at the end of the practice, then that 
is reality.  But if you practice only half of a doctrine or system, 
you cannot judge whether it is the right practice.  You will not 
enjoy any benefit that expresses reality. You have to undertake 
the full practice, the whole course.  Then you will benefit from 
it.  Then by considering the benefit you can judge whether it is 
real or false.  If the benefit is happiness and peace, it is real.  If 
benefit is suffering it is false.  But before you finish the practice 
you cannot judge.  You must bring the practice to an end.  

Chân Đạo 
V: Đã có một số lời tuyên bố về sự toàn tri.  Một số tuyên 

bố thuộc cá nhân về bản chất của sự thực thì tiếp theo sau đó 
đã được chứng minh là sai lầm.  Ví dụ như, vũ trụ học của 
Kitô Giáo và Phật Giáo hoặc lý thuyết sáng tạo của Kitô Giáo. 
Vì sao con hoặc bất luận một ai khác phải đi theo một đạo lộ 
mà tạo ra sự đau đớn dẫu rằng nó hứa hẹn một chung cuộc 
bình an ?  Dường như là những việc thực hành khác biệt dắt 
dẫn đến những trải nghiệm khác biệt của sự hiện thực.  Làm 
thế nào người ta có thể phân biệt được Chân – Giả ?  

Đ: Lẽ tự nhiên rằng những sự tuyên bố về bản chất của sự 
hiện thực sẽ được chứng minh tiếp theo sau đó là sai lầm hoặc 
đã khiếm khuyết một cách nghiêm trọng nếu như đạo lộ không 
là đạo lộ chân chính.  Về vũ trụ học của Kitô Giáo và Phật Giáo 
và lý thuyết sáng tạo của Kitô Giáo, Phật Giáo không có bao 
hàm những ý tưởng về sự sáng tạo; chỉ có Kitô Giáo mới có một 
lý thuyết về sự sáng tạo.  Mà Đức Phật cũng không có đưa ra bất 



374      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

luận bài Pháp Thoại nào về vũ trụ học.  Những gì mà Ngài đã 
nhấn mạnh là Tứ Thánh Đế, chỉ có thế.  

Vì sao con phải đi theo một đạo lộ mà tạo ra lắm nỗi đau 
đớn dẫu rằng nó hứa hẹn một kết quả bình an ?  Sư chắc là không 
cần phải để trả lời điều đó: bởi vì, đạo lộ mang lại lắm nỗi đau 
đớn vào giai đoạn bắt đầu, mà sẽ được bình an vào lúc chung 
cuộc.  Chúng ta hãy giả định rằng các bạn đã bị bao quanh ở tại 
đây một biển lửa.  Các bạn biết rằng nếu như các bạn ở lại đây 
thì đám lửa cháy sẽ bao phủ các bạn và các bạn sẽ tử vong.  Các 
bạn phải làm sao ?  Các bạn phải chạy vượt qua đám lửa cháy.  
Trong khi các bạn còn ở trong đám lửa cháy, thì các bạn có thể 
bị cháy bỏng thế nhưng các bạn sẽ không tử vong.  Các bạn phải 
chịu đựng sự cháy bỏng nhỏ nầy do bởi việc chạy vượt qua đám 
lửa cháy nhằm để cho các bạn sẽ không bị bao phủ bởi đám lửa 
cháy lớn và sự tử vong.  Được ra khỏi đám lửa cháy thì các bạn 
sẽ được bình an vô sự.  

Một ví dụ khác: các bạn phải học hành từ tiểu học cho đến 
đại học.  Trong khoảng thời gian đó các bạn đã trải qua rất nhiều 
nỗi khổ đau, việc học hành, việc ghi nhớ thuộc lòng, việc tính 
toán và v.v.  Vì sao các bạn đã phải làm điều đó ?  Các bạn đã 
mong muốn để có được một học vị và sau đó các bạn đã mong 
muốn để có được một công việc được trả lương hậu hĩnh.  Trù 
tính trước những quả phúc lợi ấy mà các bạn đã phải chịu khổ 
đau mười bốn năm ở tại học đường.  Các bạn đã cam chịu một 
cách hết sức hạnh phúc bởi vì các bạn đã đang trù tính trước một 
công việc tốt lành.  Điều đó thì hết sức rõ ràng.  

Bây giờ vấn đề những việc thực hành khác biệt đang dắt 
dẫn đến những trải nghiệm khác biệt của sự hiện thực, từng mỗi 
tuyên bố đều có căn cứ hợp lý.  Nếu như có một điều quả thực 
là một sự thực tuyệt đối, thì làm thế nào các bạn có thể phân biệt 
được Chân – Giả ?  Nếu như các bạn đã tuân theo bất luận một 
hệ thống hoặc học thuyết nào một cách trọn vẹn, không chỉ là 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     375   

 
 

một phần tư hoặc một nửa, mà đã thực hành nó một cách trọn 
vẹn, và nếu như các bạn tìm thấy sự bình an và niềm hạnh phúc 
khi kết thúc của việc thực hành, bấy giờ đó là sự hiện thực.  Thế 
nhưng giả như các bạn thực hành chỉ một nửa của một học thuyết 
hoặc hệ thống, thì các bạn không thể nào xét đoán được liệu đó 
có phải là việc thực hành chân chính.  Các bạn sẽ không thụ 
hưởng bất luận quả phúc lợi nào mà biểu lộ sự hiện thực.  Các 
bạn phải đảm trách việc thực hành trọn vẹn, trọn khóa học.  Thế 
rồi các bạn sẽ được hưởng quả phúc lợi từ nơi nó.  Bấy giờ bằng 
với việc truy cứu quả phúc lợi mà các bạn có thể xét đoán được 
rằng nó là chân hay là giả.  Nếu như quả phúc lợi là niềm hạnh 
phúc và sự bình an, thì nó là chân.  Nếu như quả phúc lợi là sự 
khổ đau thì nó là giả.  Thế nhưng trước khi các bạn hoàn tất việc 
thực hành thì các bạn không thể nào xét đoán được.  Các bạn cần 
phải mang việc thực hành đi đến một sự hoàn tất.  

 
 

-----------------------00000---------------------- 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



376      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

 
LỜI PHỤC NGUYỆN CỦA DỊCH GIẢ 

 
Với tài trí bất khả tỷ giảo của Ngài Đại Trưởng Lão 

Sayadaw U Janaka, tu viện trưởng của Trung Tâm Thiền Viện 
Chanmyay (Thủ đô Yangon (Ngưỡng Quang), nước Miến 
Điện), đã hình thành sắc bén và đã soạn tác bộ sách Chú Giải 
nầy; tất cả Nhân Thiên kính cung trí kính lễ ân đức sâu dầy của 
Ngài Đại Trưởng Lão. 

Ngưỡng mong trí tuệ đặc thù mà Ngài có được, xin được 
thâm nhập và khải trí vào sở học sở cầu thuộc Kỷ Hạ, và vun bồi 
Tam Thập Pháp Toàn Thiện (ba mươi Pháp Ba La Mật) với hạnh 
Trí Tuệ, thành tựu Toàn Giác Trí xuyên suốt cho đến ngày Kỷ 
Hạ chứng đắc được Quả vị Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. 

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ sách Chú Giải về 
“Quá Trình Thiền Tuệ Giác”, hội túc duyên Quả Phước Báu to 
lớn, con xin thành tâm chấp thủ trí kính lễ và kính dâng Quả 
Phước Báu thanh cao nầy hướng đến hai bậc Đại Ân Sư của con, 
là Ngài Đại Trưởng Lão Tịnh Sự (Santakicco Mahā Thera) và 
Ngài Đại Trưởng Lão Siêu Việt (Ulāro Mahā Thera) với tất cả 
lòng thành kính của con.  

Ngưỡng mong công đức phiên dịch bộ sách Chú Giải về “Quá 
Trình Thiền Tuệ Giác”, hội túc duyên Quả Phước Báu to lớn, con 
xin thành kính dâng Quả Phước Báu thanh cao nầy hướng đến Song 
Thân trí kính của con (là Cha: Lê Văn Bé / Mẹ: Võ Thị Lý); và cũng 
xin cho đến Cô Tư Tu Nữ Phạm Thị Yên kính thương (Chùa Siêu Lý– 
Phú Định, Quận 6), đến Cô Diệu Pháp (thế danh là Vũ Thị Phương – 
Annapolis, Maryland), đến tất cả Chư Thiên hoan hỷ thùy từ hộ trì 
Chánh Pháp, cho đến những Bậc Hữu Ân Phật Tử cao quý đã ủng hộ 
và trợ giúp cho việc đánh máy, hiệu đính, điều chỉnh và bổ túc với tất 
cả những kỹ năng kỳ công, và phát hành bộ sách Chú Giải về “Quá 
Trình Thiền Tuệ Giác”, và chí đến toàn thể Quý Phật Tử hữu duyên 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     377   

 
 

trong Chánh Pháp, xin luôn được an vui trong Cảnh Quả Phước như 
ý nguyện mong cầu, đồng nhau cả thẩy. 

Ngưỡng mong Ân Đức Pháp Bảo với Tam Tạng Chánh Pháp 
luôn mãi được tồn tại lâu dài đến năm ngàn năm Phật Lịch, đem lợi 
lạc thù thắng vi diệu đến tất cả Chư Phạm Thiên, Chư Thiên và Nhân 
Loại, và với tất cả chúng sinh hữu duyên và khả huấn luyện. 

 
Anumodanā, Anumodanā, Anumodanā 

Với tất cả tấm lòng từ ái 
(Mettāparamatthapāramī) 

Hết lòng cẩn kính, 
Bhikkhu Pasādo 

Sādhu, Sādhu, Sādhu 
 
 

------------------00000----------------- 
 
 

Bố Thí, Pháp Thí vô song, 
Hương thơm thù thắng chẳng đồng Pháp hương. 

Bậc Trí biết cách cúng dường, 
Kiên trì chân chính, con đường phúc vinh. 

 
In the world, there are three things of value for one who 

gives … 
Before giving, the mind of the giver is happy, 

While giving, the mind of the giver is peaceful. 
After giving, the mind of the giver is uplifted. 

(A.N. 6.37) 
 

----------------00000-------------- 
 



378      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

 
Gió Từ quét sạch rừng phiền não, 
Mưa Pháp trôi đùa áng lợi danh 

 
--------------00000------------- 

 
SABBADĀNAṂ DHAMMĀNAṂ JINĀTI 

PHÁP THÍ THÙ THẮNG HƠN MỌI THÍ 
------ 

VÔ NHÂN KÍCH XÚC ĐẠO QUẢ NAN THÀNH 
Không người công kích, Đạo Quả khó thành 

 
-------------------00000------------------ 

 
“Trắc ẩn chi Tâm, 
Nhân chi đoan dã, 

Tu ố chi Tâm, 
Nghĩa chi đoan dã.” 

“Có lòng trắc ẩn là nguồn gốc của con người, 
Có biết xấu hổ là nguồn gốc của nghĩa khí !” 

 
----------------00000----------------- 

 
“Đạo tất kiên Tâm, 

Kiên Tâm tất Đạo thành. 
Kiến công huân tảo hồi trình, 

Tốc tiến am tu chân thân, 
Nhất nhật phi thăng, 
Tiên ban liệt danh.” 

“Khi tin Đạo phải dâng lòng thành, 
Sự nghiệp huy hoàng ắt vượng thân. 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     379   

 
 

 
Nhưng hãy xây Chùa sớm tụng niệm, 

Phi thân tiên vị với biệt danh.” 
 

***************** 
 

Sādhu, Sādhu, Sādhu. 
Lành thay, Lành thay, Lành thay. 

 
************* 

 
CẢM TÁC ĐỀ THI 

 
Thu vãng phù dung đoạt lợi tranh, 
Tinh thần dụng tận vạn thiên thiên, 

Hóa tài hao tán giai nhân mệnh, 
Cốt nhục oan cừu mạc oán thiên ! 

Nhạn quá quan san dong dực quyện, 
Hoa khai hàn lĩnh nhất chi tiên, 

Đáo đầu phùng đắc dương sơ hữu, 
Ngã diệc lăng vân thượng bích thiên. 

Bình sinh từ thiện lạc thiên chân, 
Mao tiết lưu phương cập hậu côn, 

Thân hữu kỹ đa vinh hiển sự, 
Trùng trùng điệp điệp báo Hoàng Ân. 

Long xà đáo xứ thị quy kỳ, 
Vạn lý giang san bất cái di, 

Thiên bạn chi lan hương ánh nhật, 
Phi phàm trực hướng cửu thiên thời ! 

 
*************** 

 



380      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

    
VIETNAMESE AMERICAN MAHASI MEDITATION CENTER 
CATUDDISA SAṄGHA VIHĀRA – TỨ PHƯƠNG TĂNG TỰ 
5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712 – USA 

 
PHƯƠNG DANH THÍ CHỦ CÚNG DƯỜNG ẤN TỐNG  

KINH SÁCH 
   

Huỳnh Ngọc Đính $100.00 
Huỳnh  Công Ấn   
Huỳnh Thị Mê Linh 
Huỳnh Kim Chi 
Huỳnh Huy Vũ 
Huỳnh Ngọc Lan 
Huỳnh Ngọc Mai  
Lê Tuyết Nga 
GĐ.  Nguyễn Huỳnh Việt Khôi 
Nguyễn Thị Thúy Hồng (PD Nhuận Hương) 
Cô Thu (PD Thế An) 
Vivian Huỳnh 
Ngô Diễm Phúc 
Nguyễn Thị Tường An & Nguyễn P Trường Sơn  
Mindy Nguyen 
Lý Tùng Phương 
Nguyễn Thị Tích & Phạm Minh Nguyệt  
GĐ. Phạm Hữu Minh & Tường Vân                                                                   
 Xin hồi hướng đến ông Phạm Hữu Nhơn (Pháp Danh  
Tâm Tịnh)  

$70.00 
$20.00 
$100.00 
$50.00 
$50.00 
$50.00 
$100.00 
$150.00 
$100.00 
$50.00 
$50.00 
$20.00 
$50.00 
$150.00 
$220.72 
$200.00 
$100.00 
 

Phạm Hữu Anh, Ngô Nguyễn Nghiêm Minh & Phạm 
Minh Tuệ Albert 

$200.00 

Tâm Bảo và Gia Đình $100.00 
Tịnh Nhân $100.00 
Phương Trần $100.00 
Quyên Hoàng $50.00 
Tâm Thiện và Gia Đình $50.00 
    Xin hồi hướng đến ông Phạm Đình Thành và bà Lý Thị Tư  
Lý Thủy Tiên 
 Xin hồi hướng đến cửu huyền thất tổ, ông bà, cha Lý        
Chiêu Phong và   mẹ Lâm Đông Phi 

 
$50.00 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     381   

 
 

 
Sādhu, Sādhu, Sādhu. 

Lành thay, Lành thay, Lành thay. 
 

 
 
 
 
 

Tu Nữ Tịnh Nhẫn $50.00 
Thiên-Hương Hoàng $100.00 
Nguyệt Quang và Từ Mẫn $300.00 
Tình Vân & Gia Đình $450.00 
Kim Phạm $60.00 
GĐ.  Ông Bà Lê Văn Định và Phạm Thị Nga 
 Xin hồi hướng quả phước báu nầy đến cha mẹ anh chị em 
đã quá vãng 

$100.00 

GĐ. Thomas, Thông Văn Lê 
GĐ.  Phạm Hữu Đạt và Lê Ái Cơ 
Thiện H Phạm 
Thomas Phạm                                                                             

$300.00 
$50.00 
$20.00 
$20.00 

GĐ. Lê Trọng Nghĩa $200.00 
Nguyễn Thị Mai (PD An Khang) 
GĐ. Huỳnh Lý 
GĐ. Poppenberg 
Nguyễn Thị Tuyết (PD Hạnh Giác) 
Hiếu Nguyễn 
GĐ. Trương Hoàng Châu 
GĐ. Trương Thị Thùy Oanh 
GĐ. Minh Phương và Diệu Tuyết 
Phan Thị Hòa và Gia Đình      

$100.00 
$100.00 
$100.00 
$100.00 
$50.00 
$100.00 
$100.00 
$200.00 
$100.00 

Lê Minh Nghiêm và Lê Thị Minh Trang 
Trần Thị Lộc 
Lý Hồng Liên 

 $20.00 
 $50.00 
 $50.00 
 

  
  



382      ● The Process of Insight Meditation & Parable of The Log 

 
Kinh Sách đã được in ấn và phát hành: 
 

1) ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN) 
2) NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA NGÀI TRƯỞNG LÃO JATILA  

(1000 QUYỂN) 
3) CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN) 
4) TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP – 
v TẬP I – CHƯƠNG I, II & III (1000 QUYỂN) – TỔNG HỢP TÂM, 

TÂM SỞ & LINH TINH 
v TẬP II – CHƯƠNG IV (200 QUYỂN) – LỘ TRÌNH TÂM 
v TẬP II – CHƯƠNG IV (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (50 QUYỂN) 
v TẬP III – CHƯƠNG V (QUYỂN I – QUYỂN II – QUYỂN III  

(100 QUYỂN)) – TỔNG HỢP THOÁT LY LỘ TRÌNH 
v TẬP IV – CHƯƠNG VI & VII – TỔNG HỢP PHÂN TÍCH SẮC PHÁP 

(100 QUYỂN) 
v TẬP V – CHƯƠNG VIII (QUYỂN I – QUYỂN II) – LIÊN QUAN 

TƯƠNG SINH (100 QUYỂN) 
5) GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN) 
6) GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH – TẬP I (500 QUYỂN) 
7) GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ – TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II)  

(500 QUYỂN) 
8) GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ – TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II)  

(500 QUYỂN) 
9) KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN) 

10) KIMH KIẾT TƯỜNG – TÁI BẢN (200 QUYỂN) 
11) KINH ĐẠI PHÁT THÚ (TRỌN BỘ: TẬP I – TẬP V, 200 QUYỂN) 
12) AN TỊNH THÙ THẮNG ĐẠO (200 QUYỂN) 
13) BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT – TẬP I (300 QUYỂN) 
14) BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT – TẬP I – PHẦN I – CHÚ MINH I 

(200 QUYỂN) 
15) BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT– TẬP I – PHẦN I – CHÚ MINH II 

(200 QUYỂN) 
16) GIÁO KHOA THƯ TỨ PHÁP SIÊU LÝ (100 QUYỂN) 



               Quá Trình Thiền Tuệ Giác & Mộc Dụ Kinh ●     383   

 
 

  17) PHẬT ĐẠO ĐƯA TỚI SỰ BÌNH AN VÀ NIỀM HẠNH PHÚC  
(50  QUYỂN) 

18) SƯU TẬP PHÁP I - NGHIỆP, PHƯỚC, BALAMẬT (200 QUYỂN) 
19) SƯU TẬP PHÁP II – NHÂN SANH TRÍ TUỆ (100 QUYỂN) 
20) TRÍCH GIẢI KINH PHÁP CÚ (100 QUYỂN) 
21) MỘT SỰ TU TẬP 300 GIÂY HOẶC MỘT PHƯƠNG PHÁP HÀNH 

THIỀN “NĂM PHÚT” (100 QUYỂN) 
22) QUÁ TRÌNH THIỀN TUỆ GIÁC & MỘC DỤ KINH (50 QUYỂN) 

 
 
Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành: 
 
v TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP –  
· TẬP VI – CHƯƠNG IX -  

SAMADHIKAMMAṬṬHANA & VIPASSANAKAMMAṬṬHANA 
(100 QUYỂN) 
v BIÊN NIÊN SỬ CHƯ PHẬT – TẬP I – PHẦN I – CHÚ MINH III 

(100 QUYỂN) 
v CHÚ GIẢI THANH TỊNH ĐẠO (100 QUYỂN) 
v CHÚ GIẢI ĐẠI NIỆM XỨ (100 QUYỂN) 
v TẠNG VÔ TỶ PHÁP (Abhidhamma Piṭaka) 

1) PHÁP TỤ & CHÚ GIẢI (100 QUYỂN) 
2) PHÂN TÍCH & CHÚ GIẢI (100 QUYỂN) 
v GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH – TẬP II (500 QUYỂN) 
v GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH – TẬP III (500 QUYỂN) 
v GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ – TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II)  

(500 QUYỂN) 
v TIẾN TRÌNH THIỀN MINH SÁT TUỆ (50 QUYỂN) 
v GIỚI ĐỨC HIỀN GIẢ KINH (50 QUYỂN) 
v TRI THỨC VỀ CÁC MỘNG CẢNH & TỨ SINH HOẠT BỔ PHẨM 

(50 QUYỂN) 
 

************************* 
 


