
Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

1 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Lời Mở Đầu 
 

Kính thưa quý Đạo hữu, Đạo Phật là Đạo của và Từ Bi 
và Trí Tuệ.   Bậc Đạo Sư của chúng ta là Bậc Toàn Tri, Toàn 
Giác.  Ngài có lòng Từ Bi đối với tất cả mọi chúng sinh và 
Ngài đã để lại cho chúng ta một kho tàng Pháp Bảo với 84,000 
Pháp Uẩn qua Tạng Luật, Tạng Kinh, và Tạng Vô Tỷ Pháp.  
Là hàng Phật Tử, con của Đức Phật, chúng ta được thừa 
hưởng Pháp Bảo của Ngài để lại, và chúng ta có được Chư 
Tăng, những bậc chân tu đã và đang theo bước chân của Ngài 
trên con đường giác ngộ giải thoát mọi trói buộc khổ đau, luân 
hồi sinh tử.  Chư Tăng cũng vì lòng bi mẫn mà giảng dạy, Chú 
Giải ý nghĩa sâu rộng thâm diệu của Đức Phật cho chúng ta 
tu tập.  Trí tuệ là nền tảng, là yếu tố cần thiết, là nhân thiết 
thực cho sự thành tựu Đạo Quả và cũng là nền tảng cho đời 
sống an lành trong thế gian này. 

Sưu Tập Pháp II hội đủ duyên lành, xin chân thành được 
chia sẻ với quý Đạo hữu về “Nhân Sinh Trí Tuệ” và các Pháp 
để chúng ta cùng nhau trau giồi, phát triển tăng trưởng trí tuệ, 
sáng suốt trên con đường tu học, ngõ hầu có được một đời 
sống an vui, hạnh phúc, và tiến hóa trên con đường Đạo Quả 
Níp Bàn. 

Thực hiện tập kinh sách Sưu Tập Pháp II nầy, Diệu 
Giác có hoài bão là được thành kính cúng dường Tam Bảo, tri 
ơn ân đức vô lượng vô biên của Bậc Đạo Sư Toàn Tri, Toàn 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

2 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Giác, và Giáo Pháp của Ngài đã để lại.  Nguyện với tất cả 
lòng thành kính, được chia sẻ Pháp Bảo, gieo duyên với Phật 
Pháp, sớm mau thành tựu Đạo Quả Níp Bàn. 

Xin thành kính tri ân công đức sâu dầy của Nhà Sư khả 
kính Pasādo đã đem hết tâm quyết giảng dạy Giáo Pháp thâm 
sâu, vi diệu của Đức Phật, và đã chia sẻ thời giờ quý báu duyệt 
qua tập sách cho được hoàn tất chu đáo, làm lợi lạc cho hữu 
duyên Phật Tử. 

Xin thành kính tri ân công đức của các Thiện Hảo Bằng 
Hữu đã đem hết tâm thành phụng sự Tam Bảo, hùn phước ấn 
tống, và đã giúp hoàn tất mau chóng ấn tống tập kinh sách 
nầy. 

Với Thiện Công Đức của việc biên soạn và chia sẻ Sưu 
Tập Pháp II, xin nguyện làm duyên đoạn tận lậu hoặc, phiền 
não, giải thoát khổ tử luân hồi trong Tam Giới.  Nguyện xin 
bổ túc hạnh nguyện Ba La Mật cho con thuyền thêm được vững 
chắc sớm đưa đến bờ giải thoát. 

Kính mong Ân Đức Tam Bảo gia hộ cho tất cả hàng 
Xuất Gia, Tại Gia, những bậc Thiện Hữu Tri Thức hộ trì Tam 
Bảo đang trên con đường tu tập với Chánh Pháp sớm được 
giải thoát, viên thành sở cầu sở nguyện. 

Nguyện cho những ai hữu duyên với quyển kinh sách 
này, thấu hiểu được lời dạy của Đức Phật, phát tâm tu tập với 
tâm nguyện giải thoát, sớm Đạo Quả Níp Bàn. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

3 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Kính mong tất cả quý Đạo Hữu hoan hỷ, Anumodanā 
với Thiện Công Đức nầy, khéo tác ý mở tâm để học hiểu tu 
tập, thấy nghĩa quên lời, đừng để từ ngữ làm bận lòng! 

 

Thành Kính, 
Diệu Giác 

Virginia, Mùa Xuân Năm 2018 
 
 
 
 
 
 
  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

4 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

5 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 
 
 

NAMO TASA BHAGAVATO ARAHATO 
SAMMĀSAMBUDHASSA 

 
NAMO TASA BHAGAVATO ARAHATO 

SAMMĀSAMBUDHASSA 

NAMO TASA BHAGAVATO ARAHATO 
SAMMĀSAMBUDHASSA 

 
 
 

Cung Kỉnh Đức Thế Tôn, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri 
Cung Kỉnh Đức Thế Tôn, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri 
Cung Kỉnh Đức Thế Tôn, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri 

 
 
 
 
 
 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

6 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

MỤC LỤC 

Lời Mở Đầu .............................................................................. 1 

GIỚI THIỆU ............................................................................. 7 

I. TRÍ TUỆ ............................................................................ 9 

1. Trạng thái hay đặc tính của Trí Tuệ ...................................13 

2. Phận Sự Của Trí Tuệ ............................................................16 

3. Thành Tựu của Trí Tuệ ........................................................16 

4. Nhân Cận Sự của Trí Tuệ .....................................................18 

II. PHÁP SINH TRÍ TUỆ .................................................... 28 

Ba Pháp gieo trồng Trí Tuệ .........................................................28 

Chín Pháp Làm Phát Sinh Trí Tuệ ................................................34 

Tứ Năng Nhiếp Lực .....................................................................41 

Bảy Pháp Trau Giồi Trí Tuệ Sắc Bén ............................................46 

III. BA CON ĐƯỜNG TRÍ TUỆ .......................................... 52 

1. Tuệ Văn ...............................................................................53 

2. Tuệ Tư .................................................................................59 

3. Tuệ Tu ..................................................................................63 

IV.  TU TẬP HÀNH TRÌ ....................................................... 72 

1. Bất Thiện và Thiện ..............................................................73 

2. Tri Túc ..................................................................................88 

3. Thu Thúc ..............................................................................94 

4. Thanh Lọc Thân Kiến ...........................................................99 

5. Niềm Tin và Chí Nguyện ................................................... 105 

V.  GIỚI THIỆU 37 PHÁP ĐẲNG GIÁC PHẦN ............... 107 

VI.  ĐỊNH NGHĨA TỪ NGỮ ............................................... 131 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

7 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

GIỚI THIỆU 
 

Sưu Tập Pháp II được trình bầy tuần tự theo những phần như 
sau: 

Phần I:  Giới thiệu về Trí Tuệ và trình bầy về ý nghĩa, đặc tính, 
phận sự và nhân cần thiết của Trí Tuệ.  Cũng ở trong phần nầy 
trình bầy khái niệm về từ ngữ Pháp, Pháp Thực Tính và Pháp 
Thực Tướng. 

Phần II:  Trình bầy các Pháp để trau giồi, phát sinh, nuôi 
dưỡng, và gìn giữ Trí Tuệ.  Trong Phần nầy, cũng có trình bầy 
thêm các Pháp để trau giồi cho Trí Tuệ sắc bén. 

Phần III:  Giới thiệu khái lược về ba con đường Trí Tuệ là Tuệ 
Văn, Tuệ Tư, Tuệ Tu và sự tương quan với Pháp Học, Pháp 
Hành. 

Phần IV:  Trình bầy các Pháp tu tập hành trì cùng với những 
ví dụ minh họa để trau giồi và phát sinh trí tuệ. 

Phần V:  Giới thiệu khái lược về 37 Pháp Đẳng Giác Phần, 
ngõ hầu gieo duyên nhân sinh Tuệ Đạo diệt tắt Tập Đế, đưa 
đến Diệt Đế, đoạn tận Khổ Đế.  

Phần V:  Định nghĩa về một số từ ngữ được dùng trong cuốn 
Sưu Tập Pháp nầy. 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

8 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

9 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

I. TRÍ TUỆ 
 

Trước khi đi vào học hiểu các Pháp để phát sinh trí tuệ thì 
chúng ta cũng nên tìm hiểu trí tuệ là chi, tại sao phải có trí tuệ.  
Hiểu được điều này cũng là nhân sinh trí tuệ đấy! 

Chúng ta ai cũng biết rằng mình cần có trí tuệ và ai cũng 
mong cầu được có trí tuệ.  Trí tuệ là nền tảng cho mọi Thiện 
Pháp, là nhân cần thiết trong sự tu tập, là điều kiện thiết yếu 
đưa đến giác ngộ, giải thoát, thành tựu Đạo Quả, Níp Bàn. 

Chúng ta thường nghe Trí Tuệ, Huệ, Trí, hay Trí Huệ.  Tất 
cả những từ ngữ này có cùng ý nghĩa như nhau là sự hiểu biết 
rõ ràng, thông suốt, không mê mờ. 

 

Vậy Trí Tuệ, Huệ, hay Trí là chi? 

Trí tuệ là sự hiểu biết rõ ràng, hay liễu tri, thấu triệt, không 
mê mờ.  Khi không có hiểu biết là không có trí tuệ hay không 
có trí.  Khi sự hiểu biết mà chưa rõ ràng, chưa thấu triệt xuyên 
suốt, chưa liễu tri tường tận thì cũng chưa gọi là có trí tuệ. 

v Ghi Nhớ:  Phải minh sát rõ như thật thì mới gọi là có trí 
tuệ. 

PHÁP:  Trong từ ngữ Phật học chúng ta thường hay nghe hoặc 
thường dùng từ ngữ Pháp. 

Vậy Pháp là cái chi? Dạ thưa - Cái chi chi cũng là Pháp! J 

Sau đây là phần giới thiệu sơ lược về ý nghĩa của từ ngữ 
Pháp để chúng ta có được khái niệm và hiểu được ý nghĩa trình 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

10 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

bầy trong cuốn Sưu Tập Pháp II nầy, cũng như khi đọc những 
kinh sách mà chúng ta có duyên tìm hiểu. 

Trong tiếng Pāli, Dhamma là Pháp. 

(1) Pháp được hiểu như là lời dạy của Đức Phật, được ghi 
lại trong Tạng Luật, Tạng Kinh, và Tạng Vô Tỷ Pháp, 
mà chúng ta gọi là Pháp Bảo. 

(2) Pháp được hiểu như là sự vận hành, sự quán chuyển của 
vạn hữu.  Sự vận hành nầy bị chi phối, chịu ảnh hưởng 
hay bị tác động bởi ba yếu tố, đó là thời gian, không 
gian, và vị trí.  Ví dụ như chúng ta trồng một cái cây, thì 
cái cây sẽ lớn dần, đơm hoa, kết trái khi nó được hội đủ 
điều kiện; hay cái cây ấy sẽ bị héo úa, rồi chết đi do bởi 
sự tác động ảnh hưởng bởi không gian, thời tiết, môi 
trường, hay vị trí của cái cây được trồng.  Tất cả những 
sự vận hành, quán chuyển, nương nhờ tương quan với 
nhau như thế được hiểu đấy là Pháp.  Trong trường hợp 
nầy thì Pháp ở đây được hiểu như là duyên, là những 
điều kiện, nhân tố tương quan với nhau.  Nhân Quả cũng 
là Pháp; khi gieo trồng một nhân thì quả sẽ trổ do vận 
hành của thời gian, không gian và vị trí. 

(3) Pháp được hiểu là thực chất, bản chất thực, thực tính, 
hay đặc tính của vạn hữu, hay mọi hiện hữu.  Pháp như 
thế được gọi là Pháp Thực Tính, hay Thực Tính Pháp.  
Pháp Thực Tính, hay Thực Tính Pháp thì không thay 
đổi. Ví như trong cuộc sống, chúng ta biết thực chất của 
muối là mặn, đặc tính của đường là ngọt, bản thể của 
nước là thể lỏng, và bị bốc hơi, hay bị đông đặt ở điều 
kiện nhất thiết.  Ví dụ trong Pháp Xả Thí, thì Pháp Thực 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

11 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Tính của xả thí chân chánh là Pháp Thiện có nhân tố Vô 
Tham, Vô Sân, và Vô Si.  Ở đây cũng nên ghi nhận là 
xả thí chân chánh chứ không phải xả thí để mong cầu 
danh lợi, mong cầu danh thơm tiếng tốt, hay mong cầu 
được tái sinh về Thiên Giới, hay thành Người giàu sang. 

(4) Pháp được hiểu như là bản tướng, đặc tướng, tướng 
trạng, hay bản thể thực của Pháp ấy, và Pháp như thế thì 
được gọi là Pháp Thực Tướng, hay Thực Tướng Pháp.  
Pháp Thực Tướng thì không thay đổi.  Đức Phật dạy 
rằng Pháp Thực Tướng của vạn hữu là Vô Thường, Khổ 
Đau, và Vô Ngã; hay còn được gọi là Tam Tướng; hay 
Phổ Thông Tướng của mọi hiện hữu.  Nếu nói Pháp 
Thực Tướng là không thay đổi, nhưng theo chúng ta biết 
thì vô thường là có sự thay đổi, và trạng thái khởi đầu 
của một hiện hữu khác với trạng thái tiếp theo, hay trạng 
thái sau cùng bởi do sự chi phối của thời gian, không 
gian, và vị trí.  Vậy tại sao nói Vô Thường là một Pháp 
Thực Tướng và không thay đổi?  Dạ xin thưa Vô 
Thường là có sự thay đổi nhưng chính cái bản chất 
thật của sự Vô Thường tự nó là không thay đổi. 

(5) Pháp thì có Pháp Học, Pháp Hành, và Pháp Thành.  
Pháp Thành là Pháp được thành tựu tùng thuận theo 
Pháp Học hay Pháp Hành.  

(6) Pháp thì có Pháp Thế Gian và Pháp Siêu Lý.  Níp Bàn 
là một Pháp Siêu Thế!  Tâm và những thành phần yếu 
tố phụ thuộc của Tâm cũng là Pháp Siêu Lý.   

Sau đây là những ví dụ minh họa từ ngữ Pháp: 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

12 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(1) Một việc làm xả thí, cúng dường thì gọi là Pháp Xả Thí.  
Việc Xả Thí là việc làm thiện, có tính chất vô tham, vô 
sân, và vô si thì được gọi là Pháp Thiện, hay Thiện 
Pháp. 

(2) Bỏn xẻn, không xả thí là bất thiện thì được gọi là Pháp 
Bất Thiện hay Bất Thiện Pháp. 

(3) Chúng ta đến chùa, đảnh lễ Ân Đức Phật, Ân Đức của 
các bậc Thầy Tổ, hay đảnh lễ Chư Tăng thì đó là một 
Pháp Cung Kỉnh. 

(4) Chúng ta học hiểu và hành trì theo lời dạy của Đức Phật, 
của các bậc Thầy Tổ thì đó là Pháp Phụng Hành.  Khi 
có Pháp Cung Kỉnh thì mới có Pháp Phụng Hành. 

Đó là phần sơ lược về ý nghĩa của từ ngữ Pháp để chúng 
ta có một khái niệm hay kiến thức và hiểu được những vấn đề 
trình bầy trong những phần sau của cuốn kinh sách nầy khi nói 
đến Pháp, Pháp Thực Tính, Pháp Thực Tướng, hay Thực Tính-
Thực Tướng Pháp. 

 

Vậy một Pháp sinh khởi thì cần có điều kiện như thế nào? 

Một Pháp sinh khởi lên thì có bốn điều là: 

(1) Trạng Thái của Pháp ấy:  Trạng thái hay là đặc tính của 
Pháp đó. 

(2) Phận Sự của Pháp ấy:  Phận sự của một Pháp là chức 
năng hay phận sự của Pháp đó. 

(3) Sự Thành Tựu:  Sự thành tựu của một Pháp là kết quả 
của Pháp ấy.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

13 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(4) Nhân Cần Thiết: Nhân cần thiết là yếu tố, điều kiện thiết 
yếu, hay còn được gọi là nhân cận sự hay nhân cần thiết 
cho Pháp đó được sinh khởi thành tựu. 

 
v Ghi Nhớ:  Trí Tuệ là một Pháp, do vậy khi Trí Tuệ sinh 

khởi cũng có bốn điều là (1) Trạng Thái hay đặc tính, (2) 
Phận Sự, (3) Sự Thành Tựu, và (4) Nhân Cần Thiết. 

Bốn điều sinh khởi của Trí Tuệ là (1) Trạng thái hay đặc tính, 
(2) Phận Sự của Trí Tuệ, (3) Sự Thành Tựu, (4) Nhân Cần 
Thiết. 

1. Trạng thái hay đặc tính của Trí Tuệ:  Đặc tính của Trí Tuệ 
là thấu suốt, liễu tri mọi Pháp Thực Tính, Thực Tướng.  
Thực Tính Pháp là sự sinh rồi diệt, quán chuyển không 
ngừng mà không có chi làm thay đổi được.  Thấu triệt được 
rằng ta không thay đổi được thực tính, thực tướng của 
Pháp là có trí. 

Đức Phật dạy già là khổ.  Vậy chúng ta phải hiểu như thế nào? 

Tại sao Đức Phật dạy già là khổ ? 

Già là khổ là vì già rồi thì chân chậm, mắt mờ, tai điếc, 
răng rụng, da nhăn, tóc bạc, đi đứng khó khăn chậm chạp, trí 
nhớ giảm sút, thân thể đau nhức, v.v.  Già là khổ là bởi vì do 
chúng ta ái luyến sự trẻ trung, tuổi thanh xuân, thời niên thiếu, 
muốn trẻ mãi mà không già, nên mới có khổ.  Càng muốn trẻ 
trung hoài không già thì càng bị khổ não khi sự già nua đến.  
Càng cố nắm giữ và làm mọi cách để níu kéo tuổi thanh xuân 
thì càng đau khổ do bởi sự già nua.  Do có Trí Tuệ chúng ta 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

14 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

hiểu rõ được chúng ta sẽ có sự già và đó là Pháp Thực Tính 
không thay đổi được.  Và vì có Trí Tuệ hiểu biết như thế nên 
chúng ta không khổ vì ái luyến, không khổ vì muốn giữ sự trẻ 
trung hoài.  Vậy Làm sao để có trí tuệ này?  Chúng ta phải tu 
học, phải hiểu Pháp Thực Tính và Pháp Thực Tướng là Vô 
Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã để không mong cầu được trẻ 
mãi không già.  Khi đã hiểu biết thấu triệt điều nầy thì chúng 
ta sẽ không còn bị khổ não, và bình tâm khi tuổi già đến. 

Đức Phật dạy bệnh là khổ.  Vậy chúng ta phải hiểu như thế 
nào? 

Tại sao Đức Phật nói bệnh là khổ ? 

Bệnh thì ăn uống không được, ngủ không yên, thân thể 
đau nhức, tinh thần sa sút thì là Khổ.  Đã khổ vì ăn uống không 
được, ngủ nghỉ không yên, thân mình đau nhức, lại thêm cái 
Khổ Tâm vì do chúng ta ái luyến sức khỏe, muốn khỏe mạnh 
hoài không bị bệnh, nên có khổ.  Rồi lại càng thêm khổ vì 
mong cầu cho mau chóng khỏi bệnh.  Càng muốn khỏe mạnh 
hoài không bị bệnh đau thì càng bị khổ não khi bệnh hoạn, đau 
yếu.  Do có Trí Tuệ chúng ta hiểu rõ được chúng ta sẽ có sự 
già nua và bệnh hoạn, đau yếu vì đó là Pháp Thực Tính không 
thay đổi được.  Do bởi có Trí Tuệ hiểu biết nên chúng ta không 
còn khổ vì ái luyến, vì muốn giữ mãi sự khỏe mạnh.  Vậy Làm 
sao để có trí tuệ nầy?  Chúng ta phải tu học, phải hiểu Pháp 
Thực Tính và Pháp Thực Tướng của vạn hữu để không mong 
cầu được khỏe mạnh hoài hay mong cầu không có bệnh hoạn 
đau yếu.  Khi đã hiểu biết thấu triệt thì chúng ta sẽ không còn 
bị khổ não do đau bệnh. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

15 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Muốn có trí tuệ nầy thì chúng ta lo tu tập phát triển trí 
tuệ về Thực Tính - Thực Tướng Pháp, chớ có bận tâm nhiều 
quá với kiến thức thế gian.  Chúng ta đừng bận tâm quá tại sao 
chiếc xe có bốn bánh xe?  Tại vì chiếc xe có thể có sáu hoặc 
tám bánh xe, hay không có bánh xe nào, ví dụ như xe điện.  
Chúng ta cũng đừng bận tâm quá tại sao chiếc máy bay bay 
được, hay tại sao người này hoặc người kia không làm những 
việc mà họ nên cần làm.  Chuyện của họ để cho họ lo! 

Chúng ta nên chú trọng nhìn lại chính bản thân mình, 
học hỏi trau giồi trí tuệ cho chính mình, và để tìm ra giải đáp 
cho những vấn đề nan giải của chính bản thân mình.  Khi đã 
hiểu rõ những vấn đề nan giải của chính mình và giải quyết 
được những vấn đề đó cho chính mình, thì chúng ta sẽ hiểu 
được vạn Pháp chung quanh ta. 

Đức Phật Ngài đã tìm ra và Ngài đã giải đáp được vấn 
đề nan giải của chính Ngài.  Ngài chỉ cho chúng ta sự thật về 
Khổ (Khổ Đế), và sự thật về nguyên nhân đưa đến Khổ (Tập 
Đế).  Đức Phật Ngài đã giải quyết được những nan giải ấy 
bằng con đường tu tập (Đạo Đế), để đưa đến giác ngộ, dập tắt 
nguyên nhân gây ra Khổ và giải thoát Khổ, là Diệt Đế.  Ngài 
đã chỉ ra sự Khổ đau của chúng ta là do Ái Dục và Vô Minh, 
và Ngài cũng đã dạy bảo cho chúng ta tu tập Tam Vô Lậu Học, 
đó là Giới Vô Lậu Học, Định Vô Lậu Học, và Tuệ Vô Lậu Học 
để diệt trừ và giải thoát ra khỏi Khổ.  Ngài chỉ cho chúng ta 
các Pháp để chúng ta hiểu rõ những gì ở trong ta, ở ngoài ta, 
và sự mong cầu thành đạt được. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

16 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

2. Phận Sự Của Trí Tuệ:  Trí Tuệ có hai phận sự là sát trừ sự 
mê mờ, và thấu triệt đối tượng, hay Cảnh được rõ ràng.  Từ 
ngữ Sát Trừ đuợc dùng ở đây có tính chất mạnh mẽ hơn từ 
ngữ diệt trừ. 

a) Sát trừ sự mê mờ:  Làm tiêu tan, biến mất đi sự mê mờ. 
b) Thấu triệt đối tượng:  Hiễu rõ, thông suốt, xuyên suốt, 

tường tận Pháp Thực Tính, Pháp Thực Tướng.  Hiểu rõ 
hay liễu tri thấu triệt một đối tượng tức là biết nhân sinh 
ra nó, biết quả hiện bầy của nó qua Nhân Quả; biết đối 
tượng ấy chịu ảnh hưởng, hay ở trong Tam Tướng Vô 
Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã.  Do bởi hiểu biết được 
hai phận sự nầy của trí tuệ cho nên không còn ái luyến 
vào đối tượng. 

 
3. Thành Tựu của Trí Tuệ:  Thành tựu của Trí Tuệ là không 

còn mê mờ, và do bởi không còn mê mờ, thấy rõ thực chất, 
bản thể của các Pháp là Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã, thì 
không còn nhiễm đắm Cảnh.  Cảnh Thế Gian đó là Cảnh 
Sắc, Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, và Cảnh 
Pháp.  Khi trí tuệ sinh lên thì chúng ta thấy rõ, hiểu thấu và 
không còn bị vô minh mê mờ che lấp.  Do bởi thế chúng ta 
không còn bị ái dục, nhiễm đắm, cho nên thoát ly được mọi 
trói buộc và được giải thoát luân hồi sinh tử. 

Đức Phật dạy người có trí hiểu được Tam Tướng của 
mọi Pháp nên buông xả không bám víu, không dính mắc, 
không đắm nhiễm chấp chặt.  Người không trí, do mê mờ mà 
thấy mọi Pháp là thường hằng, vĩnh cửu không thay đổi, thấy 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

17 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

an lạc và tịnh hảo, nên đắm nhiễm, dính mắc, và vì thế luân 
hồi. 

Như trong Kinh Pháp Cú có câu kệ - 

“Ai sống một trăm năm, không thấy Pháp sinh diệt 
Tốt hơn sống một ngày thấy được Pháp sinh diệt. " 

Kinh Pháp Cú, P.C. 113 

Chúng ta ai cũng phải bị thay đổi, bị già nua theo mỗi 
phút giây chứ đâu có thường hằng vĩnh cữu được.  Mỗi một 
ngày chúng ta phải thay đổi biết bao nhiêu oai nghi để được 
thoải mái, không bị đau nhức mỏi tê.  Ngồi lâu một chút là 
chúng ta bị khó chịu, bị tê nhức, mỏi đau, phải đứng lên đi, 
hay đi nằm.  Nằm lâu thì lại bị mỏi mệt và phải đứng lên đi, 
hay ngồi dậy.  Đứng một lúc thì mỏi chân nên thay đổi tư thế 
oai nghi.  Cứ như thế thì làm sao là thường hằng, an lạc được.  

Chúng ta đâu có tịnh hảo, một ngày mà không tắm gội 
thì đã bị hôi hám rồi.  Đức Phật có dạy con người chúng ta có 
32 thể trược, bất tịnh là tóc, lông, móng, răng, da, nước dãi, 
v.v.  Chúng ta thấy tóc còn dính trên da đầu thì gọi là mái tóc 
huyền, mái tóc đẹp nhưng khi bị rụng xuống thì thấy nhờm 
gớm.  Thân thể mà không được tắm gội thì dơ hôi, như vậy thì 
làm sao tịnh hảo được. 

Bản chất của thế gian là biến đổi, là phóng túng quên 
mình, mà chúng ta duyên theo nó thì chỉ là tự hại mình.  Do 
nhận biết được điều nầy, người tu khép mình vào một đời sống 
có giới luật (5 Giới, 8 Giới, 10 Giới, Sa Di Giới, Tỳ Khưu 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

18 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Giới), và rèn luyện tâm trí cho được sáng suốt, đó chính là vun 
bồi trí tuệ vậy. 

Thời gian luôn trôi qua, bỏ lại dần chúng ta, chúng ta 
tiến dần đến sự già chết.  Người có Trí hiểu như vậy thì không 
còn bị mê mờ và ái nhiễm trong các Pháp Thế Gian nữa.  Pháp 
Thực Tính là thay đổi, hoại diệt, nên không tồn tại theo ý của 
chúng ta được, cho dù chúng ta có cố gắng nắm giữ, níu kéo.  
Có sinh thì sẽ có già và có chết, đó là định luật thường nhiên. 

4.  Nhân Cận Sự của Trí Tuệ:  Nhân cần thiết để sinh Trí 
Tuệ có ba điều, đó là (1) Phải có tâm an tịnh, (2) Phải có 
tác ý khôn khéo hay như lý tác ý (yosino manasikara), và 
(3) Tục sinh bằng tâm Tam Nhân, đó là nhân Vô Tham, Vô 
Sân, và Vô Si. 

Ý nghĩa của ba điều nầy như thế nào ?  

(1) Tâm phải an tịnh mới sinh trí tuệ được.  Chúng ta lo 
nhiều việc quá, tâm trí tán loạn, không sáng suốt thì 
không có trí tuệ phát sinh được.  “Thủy thái thanh tất vô 
ngư, nhân đa sự tất vô trí”.  Tạm dịch là “Nước trong 
quá thì không có cá, người ôm đồm nhiều việc quá thì 
tâm không sáng suốt.”  

(2) Tác ý phải khôn khéo hay phải như lý tác ý (yoniso 
manasikara).  Trong đời sống hằng ngày chúng ta không 
biết việc nào nên cần phải làm, và việc nào là không cần 
phải làm và không nên làm, và vì thế mà chúng ta ôm 
đồm, gánh vác hết mọi việc.  Lại thêm bị phân Tâm, tán 
trí cho nên không tập trung, không chú trọng làm một 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

19 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

việc cho xong, mà lại chạy sang việc khác.  Đã như thế 
mà có người lại còn cho rằng là mình là người tài giỏi 
do bởi đa đoan lắm việc.  Tác ý khôn khéo là nên cân 
nhắc việc nào đúng và cần phải nên làm thì hãy làm, 
chứ đừng ôm đồm vào mình nhiều việc quá.  Tác ý khôn 
khéo là chú tâm vào việc tu tập, thanh lọc làm trong sạch 
Thân, Tâm, hổ trợ cho con đường trau giồi trí tuệ, chứ 
không nên bận tâm vào Pháp Thế Gian (Lokiya 
Dhamma). 

 
v Ghi Nhớ:  Tác ý khéo léo hay khôn khéo là một trong năm 

tính chất của Thiện Pháp. 

Thế nào là khéo tác ý trong việc làm của mình? 

Đức Phật có dạy bảo bốn điều chúng ta cần suy xét trước khi 
làm một việc gì: 

(1) Việc hại người, hại mình thì không nên làm. 
(2) Việc lợi người, hại mình thì không nên làm. 
(3) Việc hại người, lợi mình thì không nên làm. 
(4) Việc lợi người, lợi mình thì nên làm, phải làm và làm 

cho bằng được. 

Ở đây cũng nên nhắc nhở rằng là việc làm lợi cho người 
và lợi cho mình phải dựa trên nền tảng Thiện chứ không phải 
Bất Thiện. 

Ví dụ như hai người cùng thỏa hiệp với nhau để đi trộm 
cắp, hay đi săn bắn để có tài lợi cho cả hai bên.   Những việc 
làm nầy là Bất Thiện, sẽ làm hại cho người và làm hại cho 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

20 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

mình vì cả hai cùng có quả khổ đau, cho nên chúng ta không 
nên làm. 

Ví dụ như việc hùn phước ấn tống kinh sách, việc xả thí 
cứu trợ nạn nhân do thiên tai bão lụt, việc Trai Tăng cúng 
dường để bát, dâng thực phẩm đến các bậc đáng được cúng 
dường là những thiện sự, Pháp Thiện. Chúng ta cần nên làm 
những Thiện Pháp nầy và rủ bạn hay người thân cùng làm, thì 
đó là việc lợi cho mình và lợi cho người vì cả hai điều cùng có 
Phước Báu. 

v Ghi Nhớ:  Người có Trí thì làm việc chi cũng tốt đẹp, thiện 
mỹ, lợi lạc cho mình, và tốt đẹp lợi lạc cho tha nhân. 

 
(3) Người tục sinh với Tâm Tam Nhân hay là người Tam 

Nhân là nhân cần thiết trong việc phát sinh trí tuệ.  
Người Tam Nhân là người sinh ra có ba nhân phối hợp 
gồm có nhân Vô Tham, nhân Vô Sân, và nhân Vô Si. 

Trên con đường tu học, chúng ta được chỉ dạy là không 
bỏn xẻn, cần nên làm việc bố thí hay xả thí để tích thiện phùn 
phước, nên chúng ta hay thường làm việc xả thí, cúng dường, 
làm việc từ thiện.  Khi được hướng dẫn, chỉ dạy là nên buông 
xả, không sân hận, thì chúng ta nên cố gắng buông xả, và giảm 
thiểu sự sân hận.  Nhưng ít khi chúng ta trau giồi trí tuệ, ít học 
hỏi, và tìm hiểu những điều Đức Phật đã dạy trong Tam Tạng 
Kinh Điển.  Chúng ta cũng ít có được duyên lành được các bậc 
Chân Tu chỉ dẫn cho chúng ta được học biết, được tu tập để 
trau giồi, phát sinh trí tuệ. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

21 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

v Ghi Nhớ:  Chúng ta đến chùa sinh hoạt vào cuối tuần, 
chúng ta tụng Kinh, bạn Đạo gặp nhau vui mừng sau một 
tuần làm việc mệt mỏi, căng thẳng, nhưng xin đừng quên 
thỉnh Pháp, học hỏi Pháp của Đức Phật dạy, và nhắc nhở 
khuyến tấn nhau cùng tu tập.  

Trong Kinh Tám Chi thuộc Tăng Chi Bộ Kinh có nói đến tám 
loại sức mạnh, đó là: 

(1) Sức mạnh của trẻ thơ là chi ? Tiếng khóc là sức mạnh 
của trẻ thơ.  Tiếng khóc của trẻ thơ, trẻ sơ sinh làm mọi 
người phải bị rúng động.  

(2) Sức mạnh của người phụ nữ là chi ?  Sự hay hờn giận, 
hờn dỗi là sức mạnh của hàng phụ nữ. 

(3) Sức mạnh của kẻ cướp là chi ?  Bạo lực và vũ khí là sức 
mạnh của kẻ cướp. 

(4) Sức mạnh của nhà Vua là chi ?  Quyền lực, uy quyền là 
sức mạnh của nhà Vua.  

(5) Sức mạnh của kẻ thiểu trí là chi ?  Sự áp đảo, không 
chịu sửa sai, không nghe lời chỉ dạy là sức mạnh của kẻ 
thiểu trí. 

(6) Sức mạnh của Bậc Hiền Trí là chi ? Sự cảm hóa là sức 
mạnh của Bậc Hiền Trí.  Vì tình thương, vì lòng bác ái, 
Bậc Hiền Trí vào đời để cảm hóa, để tế độ chúng sinh.  
Họ đi đến đâu thì cũng đem trí tuệ để làm an vui cho 
mọi người. 

(7) Sức mạnh của Bậc Đa Văn là chi ? Sự thẩm sát, xét 
đoán, suy tư, động não là sức mạnh của Bậc Đa Văn.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

22 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(8) Sức mạnh của Bậc Sa Môn là chi ? Sự nhẫn nại, kiên trì 
là sức mạnh của bậc tu hành.  Kham nhẫn để nại cái khó 
đang làm trở ngại đường tu. 

Khi nói Bậc Sa Môn (Samana) là phải hội đủ ba ý nghĩa, 
đó là: Tu Sĩ, Khất Sĩ, và Ẩn Sĩ. 

a) Tu Sĩ là chỉ chung cho người đang tu tập chứ không 
riêng hàng Xuất Gia. 

b) Khất Sĩ là người đi hóa duyên vật thực, hay là người 
được người khác hộ trì, cúng dường, hay là người nuôi 
mạng chân chánh. 

c) Ẩn sĩ là người sống đời sống ẩn cư để tu tập.  Ẩn sĩ cũng 
được nói chung cho người xa lánh, giảm thiểu việc Thế 
Sự, ẩn cư tu tập, chứ không chỉ dành riêng cho hàng 
Xuất Gia. 

 
v Ghi Nhớ:  Nếu chỉ có một, hoặc hai trong ba ý nghĩa này 

thì không hội đủ ý nghĩa của một Bậc Sa Môn (Samana). 

Chúng ta, sau khi đã được hiểu biết về tám sức mạnh 
của Trẻ Thơ, của Người Nữ, của kẻ Cướp, của kẻ Thiểu Trí, 
của nhà Vua, của Bậc Hiền Trí, của Bậc Đa Văn, và của Bậc 
Sa Môn.  Vậy chúng ta không phải, và cũng không muốn là trẻ 
thơ, đem tiếng khóc làm rúng động mọi người.  Chúng ta cũng 
không phải là hàng phụ nữ đem sự hờn dỗi làm rúng động 
người khác. 

Chúng ta cũng không phải là kẻ cướp dùng bạo lực, vũ 
khí áp đảo người khác, và cũng không phải là nhà Vua đem 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

23 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

quyền lực, uy quyền áp chế người khác.  Chúng ta càng không 
phải là kẻ thiểu trí, khó dạy, khó học hiểu, không chịu sửa 
những cái sai trật của mình. 

Chúng ta phải là những Bậc Hiền Trí, đem trí tuệ đi cảm 
hóa chúng sinh còn đang mê mờ.  Muốn cảm hóa chúng sinh 
chúng ta phải là Bậc Hiền Trí.  Nhưng muốn trở thành Bậc 
Hiền Trí thì phải đa văn, học nhiều, hiểu rộng.  Chúng ta phải 
suy xét cạn nguồn mọi sự, phải nghe, học, hiểu, lấy trí tuệ để 
thẩm tra, và gạn lọc những gì cần đem vào cho mình. 

Muốn trở thành Bậc Hiền Trí chúng ta cũng phải có 
Pháp nhẫn nại.  Vì là người tu, chúng ta phải có Pháp nhẫn nại, 
để tu cho chính mình và cảm hóa được chúng sinh.  

Qua đó chúng ta thấy được giá trị của bậc Hiền Trí.  
Muốn trở thành Bậc Hiền Trí, trước tiên chúng ta phải ghi nhớ 
một điều là chúng ta cũng là một chúng sinh, cho nên hãy quay 
về tu tập, làm cho chính mình trở thành một Bậc Hiền Trí trước 
rồi mới đi cảm hóa chúng sinh khác được.  

v Ghi Nhớ:  Chúng ta cũng là một chúng sinh đang trên con 
đuờng tu tập, trau giồi trí tuệ, cho nên hãy quay về, làm 
cho chính mình trở thành một bậc Hiền Trí trước, rồi mới 
đi cảm hóa chúng sinh khác được.  

Chức năng của Trí Tuệ là chi ? 

Trí Tuệ cho chúng ta bốn chức năng: 

(1) Cho biết Pháp chưa từng biết. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

24 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(2) Cho hiểu Pháp chưa từng hiểu. 
(3) Cho thấy Pháp chưa từng thấy. 
(4) Cho chứng đạt Pháp chưa từng chứng đạt. 

Vậy ở trong đời nầy có Pháp nào mà chúng ta chưa từng biết 
không ? 

Có rất nhiều và rất nhiều Pháp trong Thế Gian mà chúng 
ta chưa từng được biết.  Nhưng đó không phải là vấn đề, mà 
vấn đề là ở chổ chúng ta có cần biết hết tất cả Pháp trong Thế 
Gian nầy hay không ?  Dạ xin thưa rằng, chúng ta không cần 
biết hết tất cả Pháp trong Thế Gian.  Chúng ta chỉ cần nên biết 
những Pháp Thực Tính, Pháp Thực Tướng gồm Vô Thường, 
Khổ Đau, và Vô Ngã; chứ không cần biết hết tất cả Pháp Thế 
Gian.  Chúng ta không cần phải biết, và cũng không cần phải 
học hết Pháp trong Thế Gian.  Pháp nào không cần thiết cho 
sự tu tập giác ngộ, giải thoát thì không cần phải biết. 

Ở trong đời này có Pháp nào mà chúng ta chưa từng được 
hiểu biết không? 

Có rất nhiều và rất nhiều Pháp trong Thế Gian mà chúng 
ta chưa từng được hiểu biết.  Nhưng chúng ta không cần phải 
hiểu hết Pháp Thế Gian.  Chúng ta không nên mất để thời gian 
suy tư, hay không cần hiểu Trời nắng, Trời mưa như thế nào, 
v.v.  Cái chi không cần thiết thì chúng ta không cần đem vào 
tâm trí của chúng ta.  Hãy để cho tâm trí an tịnh mới trau giồi 
trí tuệ được.  Như đã có nói ở phần trên, điều kiện hay nhân 
cần thiết để sinh trí tuệ là Tâm an tịnh.  Đây cũng là điều mà 
chúng ta thường được nghe nói ở trong Phật ngôn, Giới năng 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

25 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

sinh Định, Định năng sinh Tuệ.  Định hay là Tâm an tịnh là 
Pháp làm nhân để sinh trí tuệ.  Thường luôn giữ Tâm an tịnh, 
lắng động thì chúng ta sẽ thấy và hiểu sự việc được rõ ràng, 
chân như thật tính, như thị, phát sinh trí tuệ. 

Như thế, chúng ta chỉ cần hiểu biết Pháp Thực Tính và 
Pháp Thực Tướng. 

Ở trong đời này có Pháp nào chúng ta chưa từng được thấy 
hay không ? 

Cũng như đã trình bầy ở những phần trên, chúng ta 
không cần thấy hết Pháp Thế Gian.  Chúng ta chỉ cần thấy 
Pháp Thực Tính và Pháp Thực Tướng. 

v Ghi Nhớ:  Chúng ta không cần phải biết, không cần phải 
thấy, và cũng không cần phải hiểu hết tất cả Pháp Thế 
Gian.  Chúng ta chỉ cần biết, hiểu, và thấy Pháp Thực Tính 
và Pháp Thực Tướng.  Chúng ta chỉ cần nên chứng đạt và 
liễu tri những Pháp cần nên được chứng đạt và cần nên 
được liễu tri. 

Vậy Pháp nào là Pháp mà chúng ta cần nên được chứng đạt 
?  

Trí tuệ là ở chỗ này!  Mỗi người chúng ta cần phải 
biết Pháp nào chúng ta cần nên chứng đạt, và cần phải biết 
làm chi để được chứng đạt các Pháp ấy. 

Ngay đến một việc thế sự thông thường như chuẩn bị 
cho một bữa ăn cũng đòi hỏi chúng ta phải có kiến thức và 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

26 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

phải biết sắp xếp.  Trước tiên chúng ta phải biết mình muốn 
nấu những thức ăn nào, rồi đi chợ mua những thực phẩm cần 
thiết để thực hiện việc nấu các thức ăn ấy.  Đem về chúng ta 
phải làm và rửa cho sạch rồi mới đem đi nấu.  Khi nấu cũng 
phải biết dùng những gia vị như thế nào và liều lượng ra sao 
để có được những thực phẩm như ý muốn.  Trên con đường tu 
tập, muốn đi đến Đạo Quả Níp Bàn, xa lìa khỏi phiền não sinh 
tử luân hồi trong Tam Giới (Dục Giới, Sắc Giới, và Vô Sắc 
Giới) thì chúng ta cần phải có trí tuệ, để biết các Pháp chi cần 
được biết, để học hiểu các Pháp chi cần được học hiểu, để thấy 
các Pháp chi cần được thấy, và để chứng đạt các Pháp chi cần 
được chứng đạt. 

Trước tiên là chúng ta cần phải liễu tri những cái chi ở 
trong ta.  Tham lam, Sân hận, Tà kiến thấy sai chấp lầm hiện 
bầy ở trong chúng ta qua Thân, Lời, và Ý.  Vậy trước tiên 
chúng ta cần phải biết những Pháp Bất Thiện nầy là những cái 
chi; chúng ta cần phải biết chúng ta có các Pháp Bất Thiện nầy 
hay không? Và chúng ta cần phải biết tu tập những Pháp chi 
để giảm thiểu, đoạn trừ những Pháp Bất Thiện nầy.  Phần IV 
của cuốn kinh sách nầy sẽ trình bầy nội dung các Pháp Thiện 
và Bất Thiện cùng với sự tu tập hành trì.  

Chúng ta cần phải lo tu tập hành trì thiền An Chỉ và 
thiền Minh Sát để thấy được ba Pháp Phổ Thông Tướng là Vô 
Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã trong chính bản thân chúng ta. 

Chúng ta cần tu tập Tam Vô Lậu Học với, Giới, Định, 
Tuệ để diệt tham sân si.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

27 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Trước tiên chúng ta cần phải có trí tuệ.  Phải làm sao để 
gieo trồng, nuôi dưỡng, gìn giữ trí tuệ.  Pháp nào cần để được 
gieo trồng, gìn giữ, nuôi dưỡng trí tuệ?  Phần II trong cuốn 
kinh sách nầy sẽ được trình bầy những vấn đề vừa được nêu. 

 

 

 

 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

28 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

II. PHÁP SINH TRÍ TUỆ 
 

Phần II nầy trình bầy các Pháp giúp học hiểu, và tu tập để gieo 
trồng, gìn giữ, nuôi dưỡng và phát sinh Trí Tuệ.  Các Pháp ấy 
đó là: 

(1) Ba Pháp gieo trồng Trí Tuệ 
(2) Chín Pháp làm phát sinh Trí Tuệ 
(3) Tứ năng nhiếp lực 
(4) Bảy Pháp trau giồi Trí Tuệ sắc bén 
(5) Phần liệt kê những Pháp trau giồi Trí Tuệ 

Ba Pháp gieo trồng Trí Tuệ 
Ba Pháp để gieo trồng Trí Tuệ, đó là: (a) Không thân cận người 
tà kiến (thấy sai chấp lầm), (b) Cung kỉnh Bậc Hiền Trí, (c) 
Thường xuyên quán xét Pháp cao siêu 

a) Không thân cận người tà kiến:  Để gieo trồng trí tuệ, 
chúng ta không nên thân cận người có tà kiến, cố chấp, 
thấy sai, chấp lầm.  Thân cận với người tà kiến thì sẽ 
làm cho chúng ta mất đi trí tuệ.  Tuy nhiên trước tiên là 
chúng ta phải luôn luôn xem xét quán sát lại cho chính 
mình, rằng ta có phải là người có chánh kiến hay chưa 
?  Chẳng hạn như mỗi khi chúng ta đảnh lễ Đức Phật, 
thì chúng ta phải làm chi, suy nghĩ chi, tác ý như thế nào 
khi chúng ta đảnh lễ Đức Phật ?  Lễ Phật là chúng ta xin 
trí kính đảnh lễ Ân Đức của Ngài, Ân Đức của Pháp 
Bảo mà Ngài đã để lại, và Ân Đức của Tăng Bảo, những 
bậc đã và đang đi trên con đường giải thoát và đã gìn 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

29 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

giữ và truyền thừa Giáo Pháp mà Ngài đã để lại; chứ 
không phải chúng ta đảnh lễ kim thân của Đức Phật hay 
tôn tượng của các bậc Thầy Tổ.  Chú trọng vào các hình 
tướng, kiểu mẫu của tượng Phật và Lễ Phật không với 
tinh thần tri ân Ân Đức của Tam Bảo, là không lễ Phật 
với chánh kiến.  Đảnh lễ Đức Phật mà không có tâm trí 
Kính Lễ Ân Đức Phật và Tam Bảo, mà chỉ hành lễ theo 
thói quen, hay đảnh lễ Đức Phật để cầu xin điều nầy 
điều nọ thì quả là không có chánh kiến.  Nên xa lánh 
những người tà kiến, hay những điều chi tà kiến. 

Đây là một cơ hội để ôn lại hay nếu các bạn nào chưa 
được biết thì nên cần biết về Ân Đức của Tam Bảo. 

Ân Đức Phật Bảo:  Đức Phật có chín Ân Đức hay là 
chín Hồng Danh mà chúng ta cần nên được biết.  Xin xem ở 
Phần VI của cuốn kinh sách nầy, có liệt kê chín Hồng Danh 
của Đức Phật.  Riêng ở tại đây xin được giới thiệu với ba phẩm 
chất hay ba Ân Đức cao quý của Đức Phật, một Bậc Toàn Tri 
Toàn Giác mà khi nói đến là chúng ta phải nghĩ ngay đến 
những phẩm chất hay Ân Đức cao quý nầy.  Ba Ân Đức cao 
quý đó, gồm có:  Tịnh Đức, Bi Đức, và Trí Đức, và thù thắng 
nhất là Trí Đức. 

(1) Tịnh Đức:  Ngài là Bậc Giới Hạnh, với đời sống của 
Ngài thanh tịnh thuần khiết bất khả tỷ giảo không ai 
sánh được.  Ngài đã xa lìa tất cả phiền não thô sơ và vi 
tế, nên Thân, Lời, Ý của Ngài đều được trong sạch trọn 
lành.  Dù ở trước mặt đông người hay khi ở một mình 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

30 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Ngài cũng đều có Thân, Lời, Ý trong sạch không nhiễm 
ô. 

(2) Bi Đức:  Ngài lúc nào cũng có lòng bi mẫn thương xót 
đến hết tất cả chúng sinh còn đang ở trong vòng sinh tử 
luân hồi, đau khổ. 

(3) Trí Đức:  Ngài luôn luôn an trú sáng ngời trong trí tuệ.  
Ngài là Bậc Toàn Tri Toàn Giác.  Trí tuệ của Ngài hoàn 
toàn sáng suốt không có chi che án được. 

Trí Đức là Ân Đức thù thắng của Đức Phật vì Ngài đã 
chứng ngộ được Tam Vô Lậu Học, đoạn tận mọi phiền não lậu 
hoặc, và giải thoát khổ tử luân hồi trong Tam Giới. 

Chúng ta nên hiểu biết và hết lòng thành kính mà tri ân 
Trí Đức cao quý của Ngài là vì do nhiều trí tuệ và với trí tuệ 
nầy, Ngài đã chứng quả vị Phật Toàn Giác ở trong 4 a-tăng-kỳ 
và một trăm ngàn đại kiếp tu tập sau khi đã được thọ ký.  Với 
hạnh nguyện của Bậc Trí Tuệ, Ngài là bậc Toàn Giác có thời 
gian tu tập ngắn hơn so với bậc Toàn Giác với hạnh Đức Tin, 
trải qua 8 a-tăng-kỳ và một trăm ngàn đại kiếp tu tập sau khi 
đã được thọ ký.  Bậc Toàn Giác với hạnh Tinh Tấn thì tu tập 
16 a-tăng-kỳ và một trăm ngàn đại kiếp sau khi đã được thọ 
ký.  Đây là khoảng thời gian của các Ngài phải tu tập sau khi 
đã được thọ ký sẽ thành một vị Phật vị lai. 

Ân Đức Pháp Bảo:  Giáo Pháp gồm Luật, Kinh, và Vô 
Tỷ Pháp như là một bậc Hiền Trí, và chúng ta không bao giờ 
rời xa khỏi Giáo Pháp được.  Trong Phần II đã có trình bầy 
một trong những phép trau giồi trí tuệ là thân cận và học hỏi ở 
Bậc Hiền Trí.  Chúng ta nên ghi nhận rằng Pháp Bảo như là 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

31 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

những Bậc Hiền Trí do bởi thành tựu chứng tri Pháp Thành 
thuận tùng qua Pháp Học và Pháp Hành.  Pháp Bảo là do Đức 
Phật chỉ dạy cho chúng ta để được tu học, để được hành trì đi 
đến giải thoát mọi khổ tử luân hồi trong Tam Giới.  Khi chưa 
chứng đắc Đạo Quả, giải thoát luân hồi thì cũng có được đời 
sống ít phiền não ngay trong kiếp sống hiện tại.  Ân Đức của 
Pháp Bảo gồm có Pháp Học, Pháp Hành, và Pháp Thành.  Học 
hiểu và tu tập đúng theo Chánh Pháp thì chúng ta sẽ thành tựu 
được Pháp Thành.  Pháp Bảo là đúng theo con đường Đạo Bát 
Chánh, là con đường đi của Bậc Thánh Nhân, là con đường 
chánh dẫn người hữu trí viên tịch Níp Bàn được.  Pháp Bảo là 
Pháp trừ diệt các sự lao khổ, và các điều phiền não, là Pháp 
chỉ dẫn chúng sinh thoát khỏi cái khổ sinh tử luân hồi.  Có sáu 
Ân Đức của Pháp Bảo được liệt kê trong Phần VI của quyển 
kinh sách nầy.  

Ân Đức Tăng Bảo:  Tăng Bảo là những bậc xuất gia tu 
hành chân chánh, tri túc, thúc liễm thân tâm và sống trong Tứ 
Thanh Tịnh Giới, đáng để cho người dâng lễ cúng dường.  
Tăng Bảo là bậc đã thoát ly trần tục đã và đang đi trên con 
đường giác ngộ giải thoát, là hàng Thinh Văn đệ tử của Đức 
Phật gồm có hai bậc:  Phàm Tăng và Thánh Tăng.  Chúng ta 
là những người cư sĩ tại gia đang tu học, mong cầu được giải 
thoát thì nên thân cận với các bậc tu hành học hạnh trau giồi, 
phát sinh và tăng trưởng trí tuệ.  Có chín Hồng Ân của Tăng 
Bảo được liệt kê trong Phần VI của cuốn kinh sách nầy. 

b) Cung kỉnh Bậc Hiền Trí.  Cung kính, thân cận, học hỏi 
ở các Bậc Hiền Trí để gieo trồng phát sinh trí tuệ.  Ở đây 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

32 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

cũng cần nên hiểu biết sự khác nhau của Người Trí Thức, 
Thiện Trí Thức, và Bậc Hiền Trí. 

(1) Người Trí Thức:  Người được gọi là Trí Thức 
là người học cao hiểu rộng, có nhiều kiến thức 
hiệp thế, nhưng không biết làm các việc thiện.  
Người Trí Thức có đôi khi là người rất tà kiến 
vì bảo thủ với kiến thức mà họ đã có.  

(2) Thiện Trí Thức:  Thiện Trí Thức hay Thiện 
Tri Thức là người học cao hiểu rộng và lại biết 
làm các việc thiện, cứu nhân độ thế. 

(3) Bậc Hiền Trí:  Bậc Hiền Trí là những Thiện 
Tri Thức sống đời phạm hạnh và tu tập cho 
đến thành bậc Thánh Nhân (Ariya).  Sống 
trong Phạm Hạnh là sống trong tứ Pháp Phạm 
Trú hay còn gọi là Tứ Vô Lượng Tâm, gồm 
có Từ Bi Hỷ Xả. 

 
v Ghi Nhớ:  Nên thân cận với Bậc Hiền Trí, học hỏi và tu 

tập ở nơi họ.  Nhờ mãnh lực của họ thúc đẩy chúng ta có 
cơ hội thoát khỏi các Pháp bất thiện.  

  
c) Quán xét Pháp cao siêu:  Thường xuyên quán xét Pháp 

cao siêu, thậm thâm, vi diệu để gieo trồng trí tuệ.  Vậy 
Pháp chi được gọi là Pháp thậm thâm vi diệu khó thấy 
khó tìm?  Pháp cao siêu, khó thấy khó tìm là các Pháp 
Thực Tướng Vô Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã.  Đức 
Phật có chỉ dạy rằng cho dù Ngài không hiện hữu trong 
đời, thì trong thế gian nầy cũng vẫn có Pháp Vô 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

33 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã.  Chúng sinh không thấy 
ba Pháp thực tướng nầy vì vậy đã phải bị trôi lăn trong 
vòng luân hồi hết sinh rồi tử, hết tử rồi sinh, luôn mãi 
khổ đau.  Người tu học cần phải thấy được Pháp thực 
tướng vi diệu Vô Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã.  Cả ba 
Pháp nầy được gọi là Bản Thể Tướng, là Phổ Thông 
Tướng của tất cả các Pháp hữu vi.  Phổ Thông Tướng là 
vì nó là tướng trạng của tất cả mọi hiện hữu.  Làm thế 
nào để thấy được các Pháp vi diệu nầy?  Tu tập thiền 
Quán hay thiền Minh Sát (Vipassana) để thấy được các 
Pháp vi diệu nầy.  Mỗi ngày chúng ta nên tu tập 5 phút, 
10 phút, quay về với chính mình và suy nghiệm để thấy 
được các Pháp vi diệu đang hiện hữu trong ta như thực 
tại chính đang có.  

 
v Ghi Nhớ:  Con đường tu tập là trở về quán sát với chính 

mình, chứ không hướng ra ngoài tầm cầu ở nơi các Bậc 
Hiền Trí, hoặc đi tìm kiếm để lánh xa người tà kiến.  Cứ 
quay về với việc quán sát chính mình, nếu có thuận duyên 
thì chúng ta sẽ gặp được các bậc Hiền Trí, và khi đã hội 
túc duyên thì chúng ta nên thân cận để được học hỏi. 

Con đường tu dưỡng trí tuệ với hai pháp hướng ngoại 
gồm có (1) không thân cận người tà kiến, và (2) nên thân cận 
tu học với bậc Hiền Trí.  Một Pháp hướng nội là chúng ta nên 
thường xuyên quán xét Pháp cao siêu.  Thế nhưng, chúng ta 
thường hay vọng ngoại và bài nội, bỏ chính bản thân mình để 
đi tầm cầu những gì ở bên ngoài.  Vì thế phải biết tự quay trở 
về với chính mình để quán xét, để tu tập, để suy nghiệm các 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

34 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Pháp ở trong bản thân chúng ta.  Trong Trung Bộ Kinh, với 
Bài Kinh Chăn Bò, Đức Phật dạy bảo một vị Tỳ Khưu không 
nên lùa bò, hay đếm bò của người khác mà hãy nên lùa bò và 
đếm bò của chính mình. 

Ví dụ như khi tu tập Bát Quan Trai Giới, có một giới là không 
ăn sau giờ Ngọ, giới nầy có ý nghĩa là tri túc, thu thúc và dùng 
thời gian để tu tập, hành thiền.  Thế nhưng chúng ta lại hay bị 
mắc bệnh nhắc nhở giới, đếm giới.  Chúng ta cứ nhắc nhau 
hoài là nhớ đừng ăn sau giờ Ngọ, phải ăn cho no buổi trưa kẻo 
chiều tối đói bụng.  Đó là thọ Bát theo kiểu chăn bò, đang đếm 
con bò này, lùa con bò nọ.  Hình ảnh chăn bò ở đây là dùng để 
chỉ phương pháp tu tập và cũng có ý nghĩa là không nhìn ra 
ngoài để ý việc của người khác mà nên quay về với chính 
mình, kiểm soát, để tu tập, và để hành trì cho chính mình.  
Trong khi thọ bát giới mà nếu phạm một điều học thì nên sám 
hối và xin giới lại, không nên quá lo ngại mà xao động ảnh 
hưởng việc hành trì tiến tu. 

Chín Pháp Làm Phát Sinh Trí Tuệ 
 

(1) Thuyết Pháp là làm phát sinh Trí Tuệ.  Muốn thuyết 
Pháp chúng ta phải học hiểu và trau giồi tu tập rất nhiều.  
Trên con đường tu tập ta nên được hiểu như thế nào, 
chứng nghiệm ra sao thì việc thuyết Pháp được chia sẻ 
sự thật như thực nghiệm đã có. 

(2) Dạy nghề vô tội là làm phát sinh Trí Tuệ.  Dạy nghề 
có tội thì làm tâm tán loạn.  Con đường nào để dạy nghề 
vô tội ? Dạy tu là dạy nghề vô tội.  Chỉ có việc dạy tu là 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

35 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

không có tội, vì không có lắc léo.  Dạy tu là việc dạy 
cho người sửa đổi tu tập tâm tánh, làm lành, làm thiện, 
tránh xa tội lỗi, thanh lọc thân tâm, thấy Pháp Thực Tính 
Thực Tướng.  Một Nhà Sư dạy người học sai Pháp thì 
phải bị đọa địa ngục vì khi dạy sai trật giáo Pháp là 
không những hại họ trong kiếp sống nầy mà còn hại họ 
đến nhiều kiếp sống sau đó nữa.  

(3) Tạo nghiệp vô tội là làm phát sinh Trí Tuệ.  Khi có dạy 
nghề vô tội thì đã có tạo nghiệp vô tội. Phải biết là cần 
phải có Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp, Chánh Mạng. 

(4) Kính trọng người dạy hay bậc Pháp Sư là làm phát 
sinh Trí Tuệ.  Tôn Sư trọng Đạo thì phát sinh Trí Tuệ.  
Người nào chỉ một lời hay, nói cho nghe một điều tốt 
chúng ta điều phải biết tri ân.  Một thời của Bồ Tát, Ngài 
đã xả thân để học Pháp, cầu được Pháp.  Ngài đã bỏ thân 
cho Dạ Xoa để học được một câu Pháp “Thế gian này 
là vô thường”.  Phải biết kính trọng, tôn kính bậc Pháp 
Sư thì ta mới cầu được Pháp, và vì thế vị thầy mới hết 
lòng giảng dạy.  Đức Phật là Bậc Đạo Sư với hai bàn 
tay mở rộng, không nắm giữ điều chi.  Ngài dạy cho 
chúng sinh tất cả Pháp để tu tập giải thoát.  Người tu 
phải biết kính trọng và tri ơn, mà học Pháp và hành 
Pháp. 

(5) Làm việc thiện nguyện là làm phát sinh Trí Tuệ.  Khi 
làm việc thiện nguyện thì lúc ấy có Thiện Trí Thức cùng 
làm với mình và do thế có cơ hội học hỏi từ những vị 
ấy.  Thế nhưng cũng phải coi chừng những người cùng 
làm chung với mình nếu đã có vụ lợi vì danh vì lợi, còn 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

36 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

chấp Pháp thế gian hay không?  Có tích truyện về một 
vị Thiên Tử cô đơn chỉ có một mình ở trong Thiên Cung 
đã đi đến hỏi Đức Phật nguyên nhân vì sao có hiện trạng 
đó.  Đức Phật đã nói do bởi một kiếp quá khứ vị Thiên 
Tử đã làm việc thiện mà không rủ rê người khác cùng 
làm chung.  Rủ rê người khác làm việc thiện, cùng làm 
chung với họ nhưng cũng phải cần quay về với chính 
mình, để xem xét và suy nghiệm. 

(6) Nghiên cứu, soạn tác, in ấn Kinh Pháp cao siêu là làm 
phát sinh Trí Tuệ.  Hàng Phật Tử làm thế nào để soạn 
dịch được Kinh Pháp cao siêu?  Phật Tử không có khả 
năng soạn dịch Kinh Pháp cao siêu thì phải lo và hổ trợ 
các cho các vị đang làm việc soạn dịch, nghiên cứu Pháp 
cao siêu.  Như thế là đã cùng tùy hỷ công đức với trí tuệ 
của họ.  Tùy hỷ công đức là một Pháp trong Thập Phúc 
Hành Tông, tức là hoan hỷ với thiện sự và thiện công 
đức của người thì ta cũng có được phước báu như nhau. 

(7) Vui thích việc bố thí Chánh Pháp là làm phát sinh Trí 
Tuệ.  Làm việc thí Pháp là phát sinh trí tuệ.  Thí Pháp 
là xả thí tối thượng, thù thắng, không có xả thí nào bằng.  
Muốn sinh trí tuệ thì gieo cho người hạt giống trí tuệ, vì 
thế phải cẩn thận trong việc chọn đúng Chánh Pháp mà 
gieo cho người và cho mình.  Không đúng với lời dạy 
của Đức Phật thì phải biết dừng lại.  Kinh sách lời dạy 
của Đức Phật phải có chứng minh, nguồn gốc, còn nếu 
mình không biết rõ nguồn gốc từ đâu thì phải thận trọng. 
 

“Pháp thí thắng tất cả mọi thí. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

37 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Pháp vị thắng tất cả mọi vị. 
Ưa thích Pháp thắng tất cả mọi ưa thích. 

Dứt lòng tham muốn thắng tất cả mọi thống khổ.” 

(8) Biết thỉnh nguyện người nói Pháp cho ta được nghe 
là làm phát sinh Trí Tuệ.  Những người nào có giáo 
Pháp thì ta phải thỉnh cầu để được nghe Pháp của họ.  
Ngài Đệ Nhất Trí Tuệ Sariputta (Xá Lợi Phất), khi biết 
đươc có một ai đang nói Pháp là Ngài liền đi đến để 
được nghe.  Chúng ta hãy sẵn sàng hạ mình xuống, để 
tầm cầu thính Pháp, học Pháp.  Thường luôn thăm hỏi 
các bạn Đạo: “Nầy Đạo hữu bạn có Pháp nào hay, học 
được điều chi lợi lạc cho đường tu tập thì xin bạn hãy 
hoan hỷ chia sẻ cho tôi được biết với”. 

(9) Tầm cầu học, hành, và trau giồi Pháp cao siêu là làm 
phát sinh Trí Tuệ.  Muốn có trí tuệ, chúng ta phải tầm 
cầu học hành, trau giồi Pháp cao siêu, và tu tập cho mình 
được chứng ngộ.  Cổ nhân thường hay có nói câu “Ăn 
cơm có canh, tu hành có bạn.” Tu hành thì có bạn, 
nhưng con đường giác ngộ, chứng đắc là do chính tự 
mỗi người, tự tu tự chứng, chứ không ai có thể tu cho ai 
được.  Và cũng không ai chứng đắc cho ai được. 

 
v Ghi Nhớ:  Mỗi người phải tự tu tự chứng chứ không ai tu 

cho ai được, cũng không ai chứng cho ai được. 

Trong Kinh Chuyển Pháp Luân, (Trường Bộ Kinh) Đức 
Phật có dạy về Khổ, gồm 13 loại Khổ trong đời nầy, đó là:  
Sinh, Lão, Bệnh, Tử là khổ.  Sầu, Bi, Khổ, Ưu, Não là khổ.  Ái 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

38 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Biệt Ly, thương mà xa lìa là khổ.  Oán Tắng Hội, ghét nhau 
mà phải ở gần nhau là khổ.  Cầu Bất Đắc, mong cầu mà không 
được là khổ.  Ngũ Thủ Uẩn, chấp thủ vào năm khối hợp thể 
cấu hợp thành cái gọi là con người, là khổ.  Năm khối hợp thể 
ấy là Sắc Uẩn, Thọ Uẩn, Tưởng Uẩn, Hành Uẩn, Thức Uẩn.  
Hay năm khối hợp thể nầy còn được gọi là Danh Sắc.  Danh 
là thành phần Tâm linh, Sắc là thành phần vật lý, vật thể. 

Mười ba (13) loại Khổ nêu ở trên được phân làm ba nhóm là: 
(1) Khổ Phổ Biến, (2) Khổ Cá Biệt, (3) Khổ Luân Hồi, mỗi 
nhóm được trình bầy như sau: 

1. Khổ Phổ Biến:  Sinh, Lão, Bệnh, Chết Khổ là loại Khổ 
Phổ Biến, hay là Khổ Phổ Thông.  Chúng ta, ai cũng 
biết đến cái Khổ nầy, và ai cũng có cái Khổ nầy, cho 
nên được gọi là Khổ Phổ Thông. 

2. Khổ Cá Biệt:  Sầu, Bi, Khổ, Ưu, Não, Ái Biệt Ly, Oán 
Tắng Hội, Cầu Bất Đắc là loại Khổ Cá Biệt.  Có người 
có loại Khổ nầy, và có người không có loại Khổ nầy, 
cho nên gọi là Khổ Cá Biệt. 

3. Khổ Luân Hồi:  Ngũ Thủ Uẩn Khổ là cái Khổ Luân 
Hồi.  Ngũ Thủ Uẩn khổ là sự chấp thủ, chấp giữ, dính 
chặt vào năm hợp thể tâm sinh lý nầy là Ta, là Tôi, là 
của Ta, là của Tôi.  Năm khối tâm sinh lý được gọi là 
Ngũ Uẩn, năm khối gồm có Sắc Uẩn, Thọ Uẩn, Tưởng 
Uẩn, Hành Uẩn, và Thức Uẩn.  Khi nào còn có Tôi, có 
Ta, còn có cái của Tôi, của Ta là còn luân hồi. 

Khổ Phổ Biến với Sinh, Lão, Bệnh, Chết thì ai cũng 
biết, vậy chúng ta nói để làm chi, than thở để làm chi, chia sẻ 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

39 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

những vấn đề này có lợi ích gì đâu, càng làm khổ thêm thôi.  
Chi bằng gặp nhau trau đổi việc tu tập để phát sinh trí tuệ có 
hay hơn không!  Ngồi lâu thì tê nhức mỏi đau.  Nằm lâu thì 
mệt mỏi.  Ăn nhiều quá thì no tức bụng, thức khuya hoài thì 
nhức đầu.  Những cái khổ như vậy chúng ta cũng không cần 
nên nghe.  

Khổ Cá Biệt với Sầu, Bi, Khổ, Ưu, Não, Ái biệt ly khổ, 
Oán tắng hội khổ, Cầu bất đắc khổ là cái khổ tâm.  Khổ tâm 
thì giữ trong lòng đừng nói ra, đừng than vãn, mà hãy nên tu 
tập để tự thanh lọc diệt trừ những cái khổ nầy.  Nói ra, chia sẻ 
với những người khác về nổi khổ tâm của mình, có làm giảm 
đi sự sầu, bi, khổ, ưu não hay không ? hay càng cường độ và 
làm cho nó tăng trưởng ? 

Ở đây xin được chia sẻ và nhắc nhở một điều là trên 
phương diện nghiệp báo, thì mỗi lần chúng ta lặp lại những cái 
khổ tâm, những Bất Thiện Pháp thì nghiệp Bất Thiện về Lời, 
Ý, Thân được nuôi dưỡng và tăng trưởng và như thế thì quả 
xấu cũng được tăng trưởng.  Và cứ như thế nếu chúng ta cứ 
lặp đi lặp lại nhiều lần, kể lể, và than vãn thì càng làm tăng 
trưởng Bất Thiện Pháp.  Và như thế thì càng thêm đau khổ.  
Về phần của người nghe thì khi chúng ta nghe những điều khổ 
tâm của người khác, chúng ta cũng sẽ bị tác động, cho nên cần 
phải cẩn thận.  Nếu bạn là người thường xem phim bộ phim 
nhiều tập về những tình cảm đau khổ biệt ly của gia đình, đôi 
lứa, xả hội, thì bạn sẽ bị buồn rầu, phiền não và toan tính để 
giải quyết giùm cho nhân vật trong phim. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

40 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Nếu bạn gặp được Bậc Hiền Trí thì bạn sẽ được những 
lời khuyên thiết thực, phương pháp tu tập để giải tỏa những 
nổi khổ tâm, nhưng đa phần người nghe bị tác động, chạy theo 
câu chuyện và đánh mất mình để cùng hòa đồng vào nổi khổ 
tâm của người. 

Có khi bạn để ý và thấy rằng có người khi gặp họ thì lúc 
nào họ cũng vui cười, thân thiện, niềm nỡ vui vẻ, và như thế 
bạn cho rằng người nầy không có khổ tâm.  Nhưng xin thưa 
cũng không hẳn là họ không có cái khổ tâm đâu, chỉ vì họ có 
sự tu tập nên tự biết chế ngự cái khổ tâm của mình, không 
muốn kể đi, nói lại nhiều lần, vì có lợi ích chi đâu, chỉ làm tăng 
trưởng nghiệp bất thiện mà thôi. 

v Ghi Nhớ:  Đừng bị tác động bởi Khổ Cá Biệt sầu, bi khổ, 
ưu, não của người, hãy lo tu tập thanh lọc thân tâm kham 
nhẫn nếu mình có những Khổ Cá Biệt nầy. 

Khổ Luân Hồi là khổ do còn chấp vào Khổ Phổ Biến 
Sinh Già Bệnh Chết Khổ, hay Khổ Cá Biệt Sầu, Bi, Khổ, Ưu, 
Não là khổ của Tôi, khổ của Ta, Tôi có cái khổ nầy nên còn 
phiền não còn luân hồi. 

Ai cũng có khổ, Khổ là một sự thật mà Đức Phật đã chỉ 
ra trong Khổ Đế.  Vậy có khổ cũng không cần phải than thở, 
chia sẻ, hay lắng nghe người than phiền về khổ.  Người có trí 
nên chú tâm tu tập nuôi dưỡng, trau giồi, gìn giữ trí tuệ, đừng 
bị tác động bởi cái khổ của người. 

Chúng ta nên tu học và biết ai cũng có khổ và chỉ có tu 
tập mới ra khỏi khổ đau.  Biết là một năng lực, năng lực ở tâm 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

41 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

của chúng ta.  Cho nên chúng ta hãy cùng nhau chia sẻ về Năng 
Nhiếp Lực.  Năng Nhiếp Lực là khả năng, năng lực nhiếp 
phục, chế phục các Pháp Thế Gian. 

Tứ Năng Nhiếp Lực 

Có 4 Pháp để nhiếp phục thế gian.  Thế gian ở đây là 
chỉ cho người với người.  Bốn Pháp đó là Bố Thí, Ái Ngữ, 
Đồng Sự, và Lợi Hành. 

1.  Bố Thí:  Phải bố thí Chánh Pháp mới nhiếp phục được 
người, cảm hóa được người.  Trong các loại bố thí, thì bố 
thí Pháp là thù thắng nhất.  Bố thí Pháp được xem như là lo 
soạn Kinh sách, in ấn Kinh sách, thuyết Pháp, thính Pháp.  
Hơn thế nữa là xả thí thân tâm để cầu Pháp, xả thí sinh 
mạng nầy để có được Đạo Quả Níp Bàn.  Bồ Tát trước khi 
thành Phật đã xả thí thân mạng mình để cầu được Pháp giải 
thoát.  Ở nơi nào có bố thí, xả thí thì chúng ta hoan hỷ, 
nhưng chúng ta phải nhắc nhở mình đang còn trong vòng 
luân hồi sinh tử, thì nên dành thì giờ trau giồi trí tuệ để sớm 
được giải thoát.  Người có bố thí Pháp có khả năng, năng 
lực nhiếp phục chính mình và người khác.  Bố thí Pháp thù 
thắng hơn mọi sự bố thí.  Bố thí Pháp làm cho người an 
lành lâu dài và làm cho người phát sinh trí tuệ. 
 

“Pháp thí thắng tất cả sự thí. 
Pháp vị thắng tất cả vị. 

Ưa thích Pháp thắng tất cả mọi ưa thích. 
Dứt lòng tham muốn thắng tất cả thống khổ.” 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

42 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

2. Ái Ngữ:  Ái ngữ là lời nói tốt, nói lời êm ái, diệu dàng, lời 
nói làm vừa lòng mọi người.  Nhưng hãy cẩn thận vì ái ngữ 
nầy dễ làm sinh luyến ái.  Ái ngữ như thế sinh phiền não, 
sinh hệ lụy, sinh luân hồi.  Ái ngữ tốt nhất là thuyết Pháp.  
Ái ngữ do thuyết Pháp không sinh ra ái luyến, hệ lụy.  Ái 
ngữ thuyết Pháp có thể làm mích lòng người nghe nhưng 
có lợi ích cho người vì “thuốc đắng đả tật, lời thật mích 
lòng”. 

Ví dụ:  Một người đang xây căn nhà, có một vị Hiền Trí đến 
nói rằng, này ông, ông đang xây nhà bếp không đúng hướng 
vì khi gió Bắc về sẽ bị cháy bếp.  Người xây nhà không nghe 
mà còn trách mắng rằng nhà ông ta đang xây, sao lại nói như 
thế và tiếp tục xây nhà.  Khi gió Bắc về, bị cháy nhà và làng 
xóm đến giúp ông chữa cháy.  Người xây nhà làm cơm cho 
mọi người để tạ ơn họ đã giúp ông chữa cháy.  Nhưng thật ra 
người xây nhà nên tìm Bậc Hiền Trí đã chỉ cho ông về sự sai 
lầm của ông là xây bếp không đúng hướng, để tri ân, và học 
hỏi ở bậc Hiền Trí ấy.  Ví như trong Kinh Pháp Cú có câu: 

“Nếu thấy bậc hiền trí 
Chỉ lỗi và khiển trách 

Như chỉ chỗ chôn vàng 
Hãy thân cận người trí 

Thân cận người như vậy 
Chỉ tốt hơn, không xấu.” 

Kinh Pháp Cú, P.C 76 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

43 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Ái luyến sinh sầu muộn, ái luyến sinh khổ đau nên 
chúng ta không cần những lời ái luyến sinh hệ lụy luân hồi.  
Ái ngữ là lời nói làm cho người an lành lâu dài.  Chúng ta nên 
là người chỉ cho ông xây nhà ngăn trừ cháy nhà, chứ chúng ta 
không là người chữa cháy cho ông.  Chúng ta học lời dạy của 
Đức Phật, ta phải nên dừng lại các Pháp Thế Gian không cần 
thiết, không phát sinh trí tuệ cho chúng ta. 

Ái ngữ là cho những lời lành mạnh, cao thượng, chân 
thật, không sinh ái luyến, ái dục.  Chúng ta chỉ cho những lời 
chân thật để người tu tập và chúng ta cũng tu tập.  Đó mới là 
Năng Nhiếp Pháp. 

3. Lợi Hành.  Lợi hành là những người cùng song hành, cùng 
đi với chúng ta để cùng nhau tu học hành trì và cùng nhau 
có lợi lạc an lành.  Do vậy ai là người cùng hợp trong tu tập 
tăng trưởng trí tuệ thì ta cùng đi, ai là người không cùng 
hợp trong tu tập phát sinh trí tuệ thì ta không đi cùng.  Sinh 
ta ra là cha mẹ, hiểu được ta là tri kỷ.  Vậy ta đã có tri kỷ 
chưa ?  Ai là người học Pháp, hiểu Pháp để ta thân cận và 
lợi hành ?  Ta phải biết gạn lọc, và phải biết chọn tri kỷ.  
Nếu như ta nói lời chân thật mà người nghe không được thì 
đó không phải là người lợi hành với chúng ta.  Vật mà khó 
kiếm khó tầm thì là vật cao quý, cũng như vậy người mà 
có lợi hành với chúng ta trên đường tu tập giải thoát rất khó 
tầm khó kiếm.  Chúng ta phải biết làm lợi ích với tha nhân 
và lợi ích cho chúng ta bằng sự lợi hành.  Có bốn Pháp gọi 
là Tứ Lợi Hành như sau: 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

44 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(1) Những ai chưa có đức tin, thì ta nên gieo đức tin cho 
họ.  Đó là người sẽ đồng hành với ta và họ cũng tin 
tưởng và xem ta làm bạn đồng hành với họ. 

(2) Những ai chưa có giới, thì ta nên gieo cho họ giữ 
giới.  Đó là người đồng hành với ta.  Chúng ta không 
nên thân cận với người không có giới vì họ sẽ tác 
động rủ ren làm cho ta phá giới. 

(3) Những ai có hay còn tâm bỏn xẻn, thì ta phải hướng 
dẫn cho họ con đường xả ly.  Đó là người đồng hành 
với ta. 

(4) Những ai chưa có trí tuệ, thì ta nên an trú họ trong 
trí.  Đó là người đồng hành với ta. 

Những người nầy là bạn đồng hành với ta và ta là người 
đồng hành với họ.  Ai đến với chúng ta mà đưa Pháp Thế Gian 
cho chúng ta, làm chúng ta ái luyến nhiễm đắm, những người 
ấy không đáng cho ta làm bạn đồng hành.  Hãy tránh xa những 
người ấy! 

Chắc có người sẽ hỏi Pháp Thế Gian là những Pháp chi 
?  Dạ xin thưa rằng Pháp Thế Gian thì không kể ra hết được 
đâu, nhưng nên hiểu rằng Pháp Thế Gian là những Pháp ở 
trong đời, được tạo tác do bởi Tham Ái, Sân Hận, và Tà Kiến 
thấy sai, chấp lầm.  Cho nên nói người tu hành là người đi 
ngược dòng đời, do bởi họ dốc lòng, gắng tâm đi ra ngoài sự 
Tham Ái, Sân Hận, và Tà Kiến.  

4. Đồng Sự:  Khi đã có bạn cùng lợi hành, đã có đức tin, đã 
có giới hạnh, đã có xả ly, đã có trí tuệ, thì chúng ta cùng 
đồng sự chia sẻ với nhau và cùng với nhau trên con đường 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

45 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

tu tập.  Khi đã lợi hành đồng sự thì không còn đem Pháp 
Thế Gian cho nhau, không ai than khổ với ai, chỉ nhắc nhở 
chia sẻ nhau đồng tu, chung vui, chung khổ trên con đường 
tu tập.  Chung vui, chung khổ để tiến tu, Đạo Quả Níp Bàn, 
chứ không phải chung vui chung khổ trong Pháp Thế Gian. 
 

v Ghi Nhớ:  Người mà còn đem tâm sự buồn khổ đến cho 
chúng ta thì người ấy chưa xả ly và còn bỏn xẻn.  Họ ích 
kỷ, không buông bỏ, giữ lấy cái sầu não, và nói cho ta nghe.  
Người như thế không phải là lợi hành với ta và ta không 
đồng sự với họ được. 

Khi nào chúng ta hành trì Tứ Năng Nhiếp Pháp thì ta có năm 
quả phước báu: 

(1) Không còn lo sợ trong sự sống hằng ngày của chúng ta 
về thân và tâm.  

(2) Không còn lo sợ về danh thơm tiếng tốt nữa vì chúng ta 
chỉ lo tu thôi, gát bỏ mọi Pháp Thế Gian.  Người nào 
còn lo ái ngữ để được thương thích người ấy còn sẽ còn 
lo được danh thơm tiếng tốt. 

(3) Không còn lo sợ pháp luật trong đời vì chúng ta sống 
thu thúc lo tu tập. 

(4) Không còn lo sợ sự chết.  Chuyện nó đến thì nó đến.  Ai 
cũng có sự chết, nên chúng ta thông cảm và không còn 
lo sợ nữa. 

(5) Không lo sợ sa đoạ vào bốn cõi khổ: địa ngục, ngạ quỷ, 
atula, súc sinh. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

46 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Bảy Pháp Trau Giồi Trí Tuệ Sắc Bén 
 

1. Thường xuyên suy ngẫm, tư duy lời dạy của Đức Phật.  
Lời dạy của Đức Phật có 84,000 Pháp Uẩn vậy ta nên 
suy ngẫm những lời nào?  Tất cả lời dạy của Đức Phật 
là Luật Tạng, Kinh Tạng, Vô Tỷ Pháp Tạng, chúng ta 
gom thành bốn Pháp để thường xuyên suy ngẫm đó là 
Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã, Níp Bàn.  Níp Bàn đưa 
ta ra khỏi sự chi phối của Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã 
trong vòng luân hồi. 

2. Thân và Tâm phải luôn luôn thanh tịnh.  Gìn giữ thân 
tâm trong sạch tức là trì giới, bố thí, và tu thiền.  

3. Luôn luôn phải quân bình Ngũ Quyền.  Ngũ Quyền 
gồm có năm tính chất, yếu tố thuộc về tâm, là năm khả 
năng, hay năng lực giúp chúng ta trên con đường tu tập.  
Ngũ Quyền là Tín Quyền, Tấn Quyền, Niệm Quyền, 
Định Quyền, Tuệ Quyền.  Chúng ta không nên có Tín 
Quyền mạnh quá vì Tín mạnh quá sinh ra tham, mê tín.  
Chúng ta không nên có Tấn Quyền mạnh quá vì Tấn 
mạnh quá sinh ra nóng nảy.  Chúng ta không nên có 
Định Quyền mạnh quá vì Định mạnh quá sinh ra hôn 
trầm, trì trệ.  Nếu Tuệ Quyền mạnh quá thì sinh hoài 
nghi.  Do vậy chúng ta nên quân bình năm Pháp nầy thì 
trí tuệ mới xuyên suốt được.  

4. Tránh xa người vô trí.  Người có trí nhưng mà không 
biết dùng, thì ta gọi là người vô trí.  Người vô trí không 
có tâm mong mỏi, tầm cầu học Pháp, giác ngộ giải thoát.  
Người có tâm tha thiết tầm cầu Phật Pháp, người có tâm 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

47 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

tha thiết cầu Đạo giải thoát, thì ta nên thân cận cùng lợi 
hành và đồng sự.  Người chỉ chuyên lo vun bồi Phước 
Vật, bố thí cúng dường, làm việc thiện mà không có 
hành thiền tu tập giải thoát thì chúng ta cũng khoan hãy 
thân cận. 

Chúng ta có ba loại phước báu là, Phước Vật, Phước 
Đức, và Phước Trí. Có người do bởi có nhiều Phước Vật, nên 
có nhiều tiền của, nhưng không được mến thương là vì người 
ấy thiếu Phước Đức, không có Đức.  Chúng ta phải nên trau 
giồi Phước Đức.  Sống trong đời chúng ta phải nên luôn luôn 
có tam phước, Phước Vật, Phước Đức, Phước Trí.  Tài sản có, 
đức độ nhiều, và trí tuệ xuyên suốt.  Người như thế là người 
hoàn thiện. 

v Ghi Nhớ:  Những người thường luôn kêu gọi chúng ta làm 
việc xả thí cúng dường tạo Phước Vật, mà không mong cầu 
tạo Phước Trí, không mong cầu học hỏi, trau giồi Phước 
Trí thì ta cũng không nên thân cận.  Phước Trí là do thính 
Pháp, nghe kinh, học Pháp, tư duy Pháp, tu tập hành trì, 
hành thiền để tạo Văn Tuệ, Tư Tuệ và Tu Tuệ. 
 

5. Thường xuyên quán xét Pháp vi diệu cao siêu.  Pháp 
nào là Pháp vi diệu cao siêu?  Quán xét là suy ngẫm và 
quay về tu tập chứng nghiệm, thực chứng trên thân tâm 
của chúng ta. 

6. Luôn luôn tầm cầu, thân cận với bậc trí tuệ.  Tha thiết 
tầm cầu gặp các bậc trí tuệ. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

48 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

7. Luôn luôn hướng tâm vào việc giải thoát.  Hướng tâm 
vào việc giải thoát, ngoài ra không tầm cầu chuyện chi 
khác, gát bỏ mọi chuyện Thế Gian.  Tầm cầu về giải 
thoát, suy tư, nghiền ngẫm về sự giải thoát và con đường 
tu tập giải thoát.  Thế nào là tu tập giải thoát?  Tu tập, 
chỉnh sửa từng bước, từng bước một.  Luôn luôn tâm 
niệm, tu sửa, giảm thiểu sự tham sân, và giải thoát khỏi 
tham, giải thoát khỏi sân trong từng mỗi giây phút trong 
cuộc sống hằng ngày.  Phải giải thoát từng bước, từng 
bước một. 

 
v Ghi Nhớ:  Trong muôn ngàn Pháp Bất Thiện, luân hồi khổ 

đau là do si mê dẫn dắt.  Tiếp tục Pháp Bất Thiện thì tiếp 
tục đi vào con đường khổ đau. 

v Ghi Nhớ:  Trong muôn ngàn Pháp Thiện là do Trí Tuệ dẫn 
dắt.  Trí Tuệ là dẫn đầu của mọi Thiện Pháp.  Đi vào còn 
đường Pháp Thiện để tầm cầu giải thoát. 

Chúng ta nên nghiền ngẫm, chiêm nghiệm, và thực hành 
Chín Pháp làm phát sinh Trí Tuệ, Tứ Năng Nhiếp Pháp, và 
Bảy Pháp để trau giồi trí tuệ sắc bén, để tăng trưởng trí tuệ cho 
chính mình.  Trí tuệ là diệt trừ các Pháp Bất Thiện.  Tự chính 
chúng ta phải chiêm nghiệm tu tập cho chính mình để trau giồi 
trí tuệ trong lời dạy của Đức Phật. 

Liệt kê những Pháp Trau Giồi Trí Tuệ thêm vào bốn 
Pháp đã trình bầy ở trên. 

Bát Nhân Đắc Trí là Tám Pháp cho người hành trì được phát 
sinh trí tuệ: 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

49 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(1) Kính Sư (cung kính ông Thầy) 
(2) Cần vấn (siêng năng học hỏi) 
(3) Thanh Tịnh (vắng lặng êm ái) 
(4) Trì giới (thu thúc giới hạnh), Giới năng sinh Định, Định 

năng sinh Tuệ 
(5) Cố Văn (bền bỉ nghe Pháp) 
(6) Tư Cần (nhớ sự siêng năng) 
(7) Thuần Niệm (Chánh niệm mạnh) 
(8) Quán Uẩn (suy sét uẩn sinh và diệt) 

Tứ Nhân Tạo Trí là bốn nhân tố để hành trì phát sinh trí tuệ: 

(1) Tin Ân Đức Bậc Ứng Cúng, chín Ân Đức của Phật 
(2) Nghe Pháp cao siêu 
(3) Không dể duôi 
(4) Suy xét Pháp cao siêu 

Thất Nhân Phát Trí là bảy Pháp làm nhân phát sinh trí tuệ: 

(1) Ưa gặp Trí thức học hỏi 
(2) Thân đồ chổ ở sạch sẽ 
(3) Gìn giữ Lục Căn 
(4) Tránh người si mê 
(5) Thường gần Bậc Thiện Tri Thức 
(6) Cố tìm Phật Pháp cao siêu 
(7) Ưa tầm cầu Pháp giải thoát 

Tứ Nhân Sinh Trí là bốn Pháp làm nhân phát sinh trí tuệ: 

(1) Có nghiệp trước quen nết Trí 
(2) Sinh ra nhầm Đời ít Sân 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

50 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(3) Tránh xa sự Phiền não 
(4) Pháp ngũ căn đặng mạnh 

Bát Nhân Tỉnh Trí là tám Pháp làm nhân phát sinh trí tuệ 
sáng suốt: 

(1) Chạn còn trẻ tuổi 
(2) Quyền tước đang tăng 
(3) Cố gắng tìm học hỏi 
(4) Thôi xã giao với ngoại giáo 
(5) Cố gắng khéo dùng lòng 
(6) Cố đàm luận trao đổi ý kiến 
(7) Ưa mến những Tài Trí 
(8) Ở chổ đang tiến hoá 

Cửu Nghiệp Trí là chín tác hành phát sinh trí tuệ: 

(1) Thuyết Pháp cho người nghe 
(2) Dạy nghề không tội lỗi 
(3) Dạy chuyện không tội lỗi 
(4) Dạy tài không tội lỗi 
(5) Trọng người thuyết Pháp 
(6) Cầu thuyết Pháp nghe 
(7) Làm Phước nguyện sinh Trí 
(8) Tự soạn sách cao Chánh Kinh 
(9) Bố thí những Chánh Kinh 

 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

51 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 

 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

52 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

III. BA CON ĐƯỜNG TRÍ TUỆ 
 

Chúng ta thường dùng hai chữ Trí Tuệ đi đôi với nhau, 
nhưng hai từ ngữ nầy có chức năng khác nhau, và khi dùng 
chung với nhau thì cho đầy đủ ý nghĩa.  Trong Pālῑ thì Tuệ là 
Pañña và Trí là Ñāṇa.  Vậy thế nào là Trí và thế nào là Tuệ ? 

Ví Dụ:  Tuệ là đi từ nhà đến chùa mà không bị lạc đường.  Từ 
nhà đến chùa có ba con đường đi là (1) đường ngắn hay dài, 
(2) đường bị kẹt xe hay không bị kẹt xe, (3) đường có được 
chạy tốc độ nhanh, đường xa lộ, hay đường cho chạy chậm, 
đường trong thành phố có nhiều đèn đỏ.  Biết chọn đường nào 
để đi cho hợp thời, hợp lý thì là có Trí. 

Nói đến Trí Tuệ chúng ta cũng cần nên ghi nhận đến 
Pháp Học và Pháp Hành vì Pháp Học và Pháp Hành là nền 
tảng để trau giồi, phát sinh, và tăng trưởng ba con đường trí 
tuệ đó là Văn Tuệ, Tư Tuệ và Tu Tuệ. 

Đức Phật cho chúng ta ba con đường Trí Tuệ là Tuệ 
Văn, Tuệ Tư, Tuệ Tu, và Ngài cũng cho chúng ta ba Pháp là 
Pháp Học, Pháp Hành, và Pháp Thành để trau giồi và phát triển 
ba con đường trí tuệ nầy.  Pháp Học trau giồi và tăng trưởng 
Tuệ Văn; Pháp Hành trau giồi và làm tăng trưởng Tuệ Tư và 
Tuệ Tu.  Pháp Thành là sự thành tựu hay là kết quả do có Pháp 
Học và Pháp Hành hay là kết quả, sự thành tựu của tu tập hành 
trì Tuệ Tu.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

53 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Pháp Học hay Văn Tuệ rất là quan trọng trên con đường 
tu học của chúng ta.  Người tu cần phải học hiểu Phật Pháp, 
mới biết được phương hướng để tu, và sự tu học ấy mới được 
thành tựu.  Như một người lái xe đi từ nơi chốn A đến nơi chốn 
B, thì người ấy phải biết đường xe chạy từ A đến B, hoặc là 
người ấy phải có bản đồ trong tay.  Cũng như vậy tu mà không 
học thì biết tu làm sao.  Chạy xe lạc đường thì còn có thể hỏi 
dò, hay vào mạng để tìm đường.  Tu mà không biết đường thì 
không chỉ khổ trong đời nầy mà còn khổ cho nhiều đời sau 
nữa.  Sau khi có Pháp Học rồi thì chúng ta phải thường tư duy 
suy ngẫm về Pháp và tu tập hành trì, hành thiền An Chỉ và 
thiền Minh sát hay ta còn gọi là Pháp Hành.  Tư duy về Pháp 
và tu tập hành trì cũng rất là quan trọng vì học mà không hành 
trì, không tu tập thì cũng không đưa đến đâu. 

Trong Phần III nầy, xin chia sẻ một số Pháp Học và 
Pháp Hành, cùng với những ví dụ minh họa để cùng nhau học 
hỏi, tham khảo, và tu tập để cùng phát sinh, trau giồi, gìn giữ, 
và tăng trưởng Tuệ Văn, Tuệ Tư, và Tuệ Tu. 

v Ghi Nhớ:  Pháp Học nào học mà không ứng dụng được 
trong Pháp Hành được thì không có được Pháp Thành.  Đó 
không phải là Pháp Học của mình.  Phải chọn Pháp Học 
đúng với mình để ứng dụng trong Pháp Hành. 

1. Tuệ Văn 

Tuệ Văn là sự hiểu biết rõ ràng hay sự liễu tri sinh khởi 
do bởi nương vào việc học hỏi, lắng nghe, nghiên cứu. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

54 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Tuệ Văn có được là do bởi học hỏi nơi Cha Mẹ, Thầy 
Tổ, Hảo Bằng Hữu, hay do học hỏi nơi cộng đồng, chổ làm, 
trong xã hội, hay học hỏi qua kinh nghiệm của chính mình hay 
của người khác. 

Tuệ Văn là trí tuệ có được do bởi thính Pháp, học hiểu 
Phật Pháp.  Tuệ Văn có đuợc do trau giồi và phát triển qua sự 
vấn hỏi Phật Pháp với các bậc chân tu hay chia sẻ, trao đổi 
kiến thức Phật Pháp với Đạo hữu, thiện trí thức. 

Tuệ Văn được trau giồi và phát triển do bởi có Pháp Học 
từ nơi những lời dạy của Đức Phật qua Luật Tạng, Kinh Tạng, 
và Tạng Vô Tỷ Pháp. 

 

Tại Sao Cần Có Tuệ Văn? 

Công năng của Tuệ Văn là giúp chúng ta có kiến thức, 
có sự hiểu biết về Phật Pháp.  Tuệ Văn giúp làm giảm đi sự 
nghi ngờ, hay tin vào những điều không nên tin. 

Do vì thiếu sự hiểu biết về Phật Pháp một người có thể 
bác bỏ những điều cần phải học hỏi tu tập.  Tuệ Văn giúp cho 
chúng ta sự hiểu biết để không bác bỏ những điều cần nên học 
hỏi, tỏ tường, liễu tri.  Ví dụ như người không học Phật Pháp 
thì khó tin, hay có thể không tin, hay hoàn toàn không biết chi 
về Thiện, Ác, Nhân Quả, Nghiệp Báo, rồi thì ai nói cái chi họ 
cũng tin, hay là ai nói cái chi cũng bác bỏ.  Người không tin 
có kiếp sau, không tin Nhân Quả và cho rằng chết là hết, chẳng 
còn chi cả cho nên không biết làm điều Thiện và tránh điều 
Ác.  Có người đến vấn hỏi Đức Phật rằng có kiếp sau hay 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

55 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

không?  Lời giáo huấn của Ngài là nếu người không tin có kiếp 
sau, nhưng làm việc Thiện thì được an vui ngay trong kiếp 
sống nầy, và làm việc Ác thì sẽ có quả khổ ngay trong kiếp 
sống nầy. 

Tuệ Văn rất quan trọng vì không có Văn Tuệ thì không 
thể suy nghĩ, tư duy, chiêm nghiệm trên các Pháp, hay các điều 
đã học để có Tuệ Tư và như thế thì cũng không biết cái chi để 
tu cho phát sinh Trí Tuệ.  Không học Phật Pháp, không có Văn 
Tuệ mà muốn tu tập thì thiết nghĩ rằng cũng giống như người 
khuyết tật với đôi mắt bị mù mà đi không có gậy. 

Đức Phật đã để lại kho tàng Pháp Bảo là 84,000 Pháp 
Uẩn, mà những người con của Đức Phật, hay là những người 
cho mình là Phật Tử mà không chịu học hỏi, chỉ biết đi chùa 
lễ bái cầu nguyện, cúng dường để xây chùa, đúc tượng, hay để 
làm việc từ thiện, thì thật là thương tâm quá! 

Làm việc từ thiện, cúng dường xây dựng chùa, giúp nạn 
nhân trong khi khốn cùng bởi thiên tai là nghĩa cử cao đẹp, rất 
tốt, là việc nên làm, nhưng liệu chúng ta có trí tuệ để hiểu biết 
về việc mình làm, hay có biết để tư duy về những vấn đề sau 
đây:  

· Làm những việc nầy thì có kết quả ra sao ? 
· Những việc làm nầy giúp tiến hóa như thế nào cho sự tu 

tập ? 
· Làm như vậy thì có Phước báu chi hay chăng ? 
· Nếu có Phước thì là những loại Phước nào ? 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

56 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Để trả lời cho chừng đó câu hỏi đó thôi thì chúng ta cũng 
cần phải học lắm lắm rồi.  Thêm vào nữa là để cho việc cúng 
dường hay làm từ thiện được trọn vẹn quả phước và giúp phát 
triển tiến tu chúng ta cũng cần phải học mới biết cách làm 
phước như thế nào cho viên mãn.  Trong Quyển Sưu Tập Pháp 
I đã có nói về các loại phước và làm việc thiện như thế nào để 
được quả phước trọn vẹn.  Phần IV trong Quyển nầy, trong 
phần Bất Thiện và Thiện sẽ chia sẻ thêm về vấn đề nầy.    

Chúng ta đã đọc, học và hiểu được những điều được 
chia sẻ trong Phần I, và Phần II của cuốn kinh sách nầy về Trí 
Tuệ, các nhân sinh trí tuệ, và Pháp để phát sinh, trau giồi và 
gìn giữ trí tuệ.  Vậy là bây giờ chúng ta đã có Tuệ Văn về các 
Pháp mà chúng ta đã học trong Phần I, Phần II.  Nhưng để trau 
giồi, gìn giữ, và tăng trưởng Văn Tuệ, chúng ta không ngưng 
ở đây mà nên suy nghiệm, tư duy suy nghĩ những điều đã được 
học, và thường xuyên nghe giảng Pháp, và học Phật Pháp. 

Chúng ta nên thường xuyên vấn hỏi về những điều Đức 
Phật đã dạy khi có dịp tiếp cận với các bậc tu hành chân chánh, 
các Hảo Bằng Hữu hay Thiện Tri Thức.  Các ngài sẽ giúp cho 
chúng ta nhìn một vấn đề qua nhiều khía cạnh khác nhau qua 
Luật Tạng, Kinh Tạng, và Vô Tỷ Pháp Tạng để chúng ta hiểu 
rõ ràng, thông suốt, tường tận từ trong ra ngoài, từ ngoài vào 
trong, từ trên xuống, và từ dưới lên của một vấn đề, một hiện 
tượng, một sự việc, hay một Pháp.  Như thế chúng ta không 
mắc phải vào sự hiểu biết sai lầm, hay thấy sai chấp lầm theo 
tư kiến, hay sự hiểu biết hạn hẹp biên kiến của mình.  Nếu 
chúng ta ở trong nước thì có thể có nhiều cơ hội để thân cận 
vấn hỏi hay học hỏi Phật Pháp với các bậc Xuất Gia, nhưng ở 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

57 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

nước ngoài thì điều kiện nầy thật khan hiếm.  Thiết nghĩ chúng 
ta nên tầm cầu, tìm kiếm, nghiên cứu và tự tu học hỏi. 

Cũng có những vị cao niên bảo rằng, Kinh điển nhiều 
quá, già rồi, học không nhớ hay không hiểu thì sao ?  Trong 
trường hợp nầy thì xin thưa và được góp ý rằng chúng ta có 
thể dùng một hay hai câu kệ trong Kinh Pháp Cú để tu tập.  
Dùng câu nào mà mình có duyên, cảm nhận được thì học 
thuộc, chiêm nghiệm tư duy, suy ngẫm, và tu tập hành trì theo 
câu kệ đó.  Ví dụ chúng ta dùng câu kệ 183 trong Kinh Pháp 
Cú để tu tập hành trì không làm điều ác, trau giồi việc thiện, 
thanh lọc tâm ý. 

“Không làm mọi điều ác 
Thành tựu các hạnh lành 
Tâm ý giữ trong sạch 
Chính lời Chư Phật dạy.” 

   Kinh Pháp Cú, P.C 183 

Vậy điều Ác là những điều chi ? 

Có mười điều Ác, hay Thập Ác Nghiệp đó là mười Ác 
hành qua ba (3) về thân, bốn (4) về ngữ, và ba (3) về ý như 
sau: 

(1) Ba điều Ác về Thân Hành là sát hại sinh mạng, trộm cắp 
lấy của không cho, và tà hạnh như giao du với kẻ xấu 
ác, quan hệ nam nữ bất chính. 

(2) Bốn điều Ác về Ngữ Hành là lời không chân thật, lời 
thô ác, lời hai lưỡi, lời phù phiếm vô ích.  Nếu có tu tập 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

58 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

tránh được sự nói dối, nói lời thô ác, nói hai lưỡi, nhưng 
khó tránh được nói lời phù phiếm, vô ích. 

(3) Ba điều Ác về Ý là Ý có Tham, Ý có Sân, và Ý Tà Kiến. 

Ví dụ như khi chúng ta đang bị phiền về một người nào đó, 
hay là hai người đang tranh luận với nhau.  Do có sự gìn giữ 
Tâm Ý trong sạch mà chúng ta không nói lời thô ác ngữ làm 
cho người đau khổ, hay làm cho cuộc tranh cải thêm tệ hại, rồi 
cả hai đều bị phiền não.  Không làm cho người đau khổ, không 
làm cho mình phiền não là đã bớt được điều Ác. 

Nếu tu học hành trì đầy đủ và đúng với ý nghĩa của câu 
kệ trên thì chúng ta có giữ giới trong sạch, có được định tâm, 
và phát sinh tuệ.  Giới ở đây là giới qua thân hành (không sát 
sinh, không trộm cắp, không tà hạnh), giới qua ngữ hành là 
không nói dối, không nói lời thô ác, không nói lưỡi hai chiều, 
không nói lời vô ích.  Định tâm là do chuyên tâm gìn giữ tâm 
ý trong sạch, và tuệ phát sinh do tâm ý trong sạch sáng suốt 
không có tham, không có sân, và không thấy sai chấp lầm. 

v Ghi Nhớ:  Tuệ Văn rất quan trọng vì khi không học hiểu, 
hay học không đúng Chánh Pháp, thì chúng ta sẽ tư duy 
trên các Pháp sai lầm, thì không thể tưởng tượng được sự 
tu tập của chúng ta sẽ đi về đâu, luân hồi sinh tử chứ không 
phải Đạo Quả Níp Bàn! 

 Ví như một cái ly chứa đầy nước đã bị vẩn đục, không 
dùng được thì chúng ta nên biết đổ nước ấy đi, rửa cái ly cho 
sạch, rồi mới dùng cái ly ấy để đựng nước mà chúng ta có thể 
dùng được.  Cũng như vậy chúng ta có nhiều cái thấy sai, hiểu 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

59 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

lầm, nhiều thói quen tập khí, nhiều cố chấp, và một cái khổ nổi 
nữa là sai mà không biết mình sai.  Do vậy muốn có Tuệ Văn 
thì chúng ta trước tiên cũng nên thanh lọc những biên kiến của 
mình, gạn lọc bớt tám ngọn gió đời, hơn thua; hạnh phúc khổ 
đau; giàu nghèo; khen chê, bớt gánh gồng nhiều việc, không 
ôm đồm thêm việc không đáng.  Như thế chúng ta chuẩn bị 
cho mình được trong sạch và mở lòng cho việc trau giồi, phát 
triển Tuệ Văn.   

Đức Phật đã dạy ba Pháp là Pháp Học, Pháp Hành, và 
Pháp Thành và Tuệ Văn, Tuệ Tư, và Tuệ Tu.  Tu tập mà không 
học thì không tu được, nhưng học rồi mà không hành trì qua 
tư duy và tu tập thể nghiệm của chính bản thân thì làm sao có 
được sự thành tựu để Đạo Quả Níp Bàn, giải thoát khổ tử luân 
hồi.  Cho nên chúng ta cần phải có cả ba là Tuệ Văn, Tuệ Tư, 
và Tuệ Tu, hay cần phải có Pháp Học và Pháp Hành như là 
nhân để thành tựu Pháp Thành. 

 

2. Tuệ Tư 
Tuệ Tư là sự hiểu biết rõ ràng, hay sự liễu tri sinh khởi 

do bởi nương vào việc tư duy, suy ngẫm, nghĩ suy, quán xét, 
nghiên cứu, tìm tòi với tự bản thân được gọi là Tuệ Tư. 

Chúng ta nghe giảng dạy về Phật Pháp, hay tham khảo 
Kinh sách và chúng ta suy ngẫm, tư duy ý nghĩa thâm sâu vi 
diệu trong những lời dạy ấy.  Chỉ đọc Kinh sách trên bề mặt 
từ ngữ thì chúng ta chưa hiểu được ý nghĩa mà Đức Phật và 
các bậc Thầy Tổ chỉ dạy.  Ngược lại có khi chúng ta còn hiểu 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

60 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

sai ý nghĩa của các Ngài muốn truyền đạt qua những hình ảnh 
ẩn dụ tinh xảo. 

 Thực tập để trau giồi, gìn giữ, phát sinh, và tăng trưởng 
Tuệ Tư là nên thường xuyên tư duy, suy ngẫm về những điều 
đã học, đã nghe từ các vị chân tu. 

 Đa phần thì chúng ta dừng lại ở Tuệ Văn.  Chúng ta 
thính Pháp, nghe giảng dạy, đọc sách hay Kinh điển, rồi thì 
ngưng ở đó và không tư duy để thẩm thấu ý nghĩa vi diệu thậm 
thâm trong Phật Pháp.  Chúng ta hiểu Pháp trên phương diện 
ngôn từ, và dựa vào tư kiến hạn hẹp của mình để hiểu lời dạy 
cao quý và đầy Trí Tuệ của một Bậc Toàn Tri Toàn Giác. 

 

Vậy Tư Duy Như Thế Nào? 

Khi nói đến tư duy, suy ngẫm, suy nghĩ về Phật Pháp 
thì chúng ta phải tư duy như thế nào?   

Tư Tuệ diễn trình qua ba bề mặt, ba gốc độ, hay ba chiều:  

(1) Tư Tuệ là trí tuệ trên sự tư duy, suy ngẫm về các Pháp 
đã học (Văn Tuệ) hay là sự tư duy suy ngẫm trên một 
Phát đang hiện bày. 

(2) Tư Tuệ là trí tuệ trên nền tảng Chánh Tư Duy trên các 
Pháp đã học thông qua Tuệ Văn, hay sự tư duy suy 
ngẫm một Pháp đang hiện bầy dựa trên sự ly Tham, ly 
Sân, ly Oán Hận (không oán hận).  Phải dùng Chánh Tư 
Duy để suy nghĩ, nghiền ngẫm lời dạy của Đức Phật chứ 
không tư duy theo quan kiến cá nhân, hay một tổ chức, 
đoàn thể nào đó. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

61 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(3) Tư Tuệ do Tam Tư qua ba thời khi đi vào sự tu tập hành 
trì.  Tam Tư là Tư Tiền, Tư Hiện, Tư Hậu, là trí tuệ do 
tư duy suy ngẫm về một Pháp trước khi Pháp ấy hiện 
bầy, đang khi hiện bầy, và sau khi đã hiện bầy.  Người 
làm việc Thiện có Tam Tư là người có trí vì được hưởng 
trọn vẹn quả Phước Báu. 

Chúng ta không thể dựa vào kiến thức thông thường, 
kiến thức phổ thông, hay Pháp Thế Gian để suy nghĩ về Phật 
Pháp mà mong cầu thấu triệt lời dạy của Đức Phật.  Chúng ta 
phải tư duy suy ngẫm lời dạy của Ngài dựa trên nền tảng Tứ 
Đế, Lý Nhân Quả, Nghiệp Báo, Lý Duyên Khởi, Liên Quan 
Tương Sinh, Pháp Thực Tính, Pháp Thực Tướng mới mong 
cầu thấu hiểu Phật Pháp.   

Chúng ta đã được dạy là do mê mờ không biết rõ sự thật, 
hay vô minh, và ái dục mà chúng ta gây bao nhiêu nghiệp bất 
thiện qua Thân Hành, Ngữ Hành, và Ý Hành để rồi ngập chìm 
trong cái vòng sinh tử, chịu quả khổ đau do nhân đã tạo tác.  
Hay chúng ta cũng được nghe rằng Tham, Sân, Si là tam độc 
và vì có Tham, Sân, Si, nên chúng ta khổ. 

Tham là đã khổ rồi, mà Tham rồi thêm Si nữa thì càng 
khổ thêm.  Khi tham là bám víu dính mắc rồi thêm si nữa là 
mê mờ cho nên càng bám víu dính mắc chặt hơn vào ngũ dục, 
ăn ngon, mặc đẹp, ngủ nghỉ đủ, giàu sang, và tám ngọn gió 
đời.  Cũng như thế Sân là khổ rồi, mà Sân và thêm Si nữa thì 
càng khổ thêm.  Khi sân hận thì muốn thiêu đốt, hủy diệt người 
hay vật là đối tượng của sự sân hận, và khi đi cùng với Si thì 
Sân càng tăng trưởng.  Khi Si thì cho sự Sân Hận của mình là 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

62 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

đúng, là do bởi người hay vật làm cho mình Sân.  Si là không 
có trí tuệ, là mê mờ, là vô minh. 

Người có Trí biết tri túc, không Tham Ái nhiều thứ.  
Biết kham nhẫn từ hòa kiểm soát sự Sân Hận.  Biết học hiểu 
để thấy đúng như thật, không thấy sai chấp lầm. 

Người có Trí thì làm việc thiện kết hợp với Tam Tư, hay 
làm việc thiện có Tam Tư, là Tư Tiền, Tư Hiện, Tư Hậu.  Suy 
nghĩ, tư duy chính chắn, biết việc nên làm, cần làm trước khi 
làm, đang khi làm, và sau khi một việc làm đã được hoàn tất.   

Như đã trình bầy trong Phần I, nghiền ngẫm, suy xét, tư 
duy về Pháp cao siêu làm phát sinh trí tuệ cho nên người làm 
việc thiện có Tam Tư là người có trí tuệ và thường năng dùng 
Tam Tư trong Pháp Thiện thì Trí Tuệ được trau giồi và tăng 
trưởng.  Làm việc thiện với Tam Tư là một sự vận dụng Pháp 
Học, Pháp Hành để được thành tựu (Pháp Thành) trọn vẹn quả 
phước. 

Nếu có được tư duy, suy ngẫm thì đa phần chúng ta cũng 
dừng lại ở Tư Tuệ mà không thực hành, tu tập, hành trì thể 
nghiệm và thực chứng qua chính bản thân mình.  Nếu không 
có sự tu tập thể nghiệm, mà chỉ nghe Pháp hay đọc Kinh suông 
thôi thì chúng ta dễ bị rơi vào trường hợp hiểu sai, chấp lầm, 
cho phương tiện là cứu cánh, và không thấy rõ bản chất thật 
của các Pháp vì không thấy, không biết rõ bản chất thực hay 
thực tính của Pháp và thực tướng của Pháp. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

63 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

3. Tuệ Tu 

Tuệ Tu là sự hiểu biết rõ ràng, sự liễu tri, sự thấu triệt, 
sự thể nghiệm, sự chứng nghiệm sinh khởi do bởi nương nhờ 
vào việc hành trì và tu tập thiền An Chỉ và thiền Minh Sát. 

 Sau khi đã học hiểu, tư duy, suy ngẫm, nên đưa sự tu 
tập hành trì vào trong đời sống hằng ngày để trau giồi Tuệ Tu.  

Ví Dụ:  Ứng dụng Văn, Tư, Tu Tuệ trong đời sống hằng ngày. 

Văn Tuệ:  Chúng ta đến chùa hay học Phật Pháp và được dạy 
rằng Tham Ái là nguồn gốc của mọi khổ đau.  Chúng ta học 
hiểu Tham Ái là một Pháp Bất Thiện và sống không Tham Ái 
thì bớt phiền não khổ đau. 

Chúng ta có sáu giác quan cảm nhận hay qua sáu căn là mắt 
(Nhãn căn), tai (Nhĩ căn), mũi (Tỷ căn), lưỡi (Thiệt căn), thân 
(Xúc căn), Ý căn.  Vậy sáu căn nầy làm việc như thế nào và 
chúng Tham Ái ra sao? 

(1) Tham ái của Mắt là ưa thích nhìn thấy Cảnh Sắc đẹp, 
Cảnh Sắc mới lạ, Cảnh Sắc gợi sự tò mò, hay Cảnh Sắc 
duyệt ý.  Do những cái thích nầy mà chúng ta phải đi 
đến chổ nầy chổ nọ, ở đây, ở đó, thay đổi Cảnh, và tìm 
kiếm hoài những Cảnh sắc do nhu cầu thị hiếu đòi hỏi.  
Tham ái của mắt không chỉ là đi tìm Cảnh sắc ưa thích 
duyệt ý mà còn là sự không ưa thích vào Cảnh hay đối 
tượng không theo nhu cầu thị hiếu. 

(2) Tham ái của Tai là ưa thích âm thanh, Cảnh Thinh, êm 
diệu, du dương, trầm bổng, âm thanh duyệt ý.  Có người 
thì thích âm thanh sôi động, xập xình.   Tham ái của tai 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

64 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

là thích nghe lời khen, lời nói ngọt ngào, lời ái ngữ, dù 
biết rằng những lời ấy không thật nhưng vẫn thích nghe.  
Tham ái của tai là không thích nghe lời nói thật nếu như 
lời nói thật ấy chạm đến tự ái, những lời sửa sai, hay 
những lời trái ngược với ý tầm cầu mong muốn nghe.  
Tham ái Cảnh Thinh cũng là sự ưa thích nghe chuyện 
Thế Gian, chuyện ông Tám, bà Tư, chuyện hàng xóm, 
chuyện thiên hạ.  Nói chung là những chuyện không có 
lợi ích cho việc tu tập. 

(3) Tham ái của Mũi là ưa thích mùi hương thơm cho nên 
tầm cầu đến mùi hương ưa thích duyệt ý. 

(4) Tham ái của Lưỡi là ưa thích vị ngon, ngọt, hay vị ưa 
thích duyệt ý theo cá tính của mỗi người. 

(5) Tham ái của Thân là ưa thích sự xúc chạm êm ái, mềm 
mại, nhẹ nhàng. 

(6) Tham ái của Ý là thích nghĩ tưởng nhưng đa phần là 
những chuyện không nên và không đáng suy nghĩ. 

Tư Tuệ:  Chúng ta suy ngẫm, tư duy những điều nầy như thế 
nào ? Người Trí tư duy với ly Tham, ly Sân, ly Oán Hận.  Suy 
nghĩ rằng những tham thích nầy đưa đến phiền não, không 
giúp trong sự tiến tu hay trau giồi trí tuệ, và luân hồi.  Bởi do 
thế người trí nhắc nhở mình thu thúc, tri túc, kham nhẫn để 
vượt qua những tham thích nầy. 

Tu Tuệ:  Tuệ Tu là sự tu tập thu thúc các căn lại đừng để 
chúng chạy rong và tự do tiếp xúc với các trần cảnh, Cảnh Sắc, 
Cảnh Thinh, Cảnh Khí, Cảnh Vị, Cảnh Xúc, Cảnh Pháp.  Cảnh 
Pháp là cảnh hay đối tượng của Tâm Thức.  Ví dụ khi mắt 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

65 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

chúng ta nhìn thấy một đóa Hồng Nhung rất đẹp duyệt ý, và ta 
rất thích.  Đóa Hồng Nhung đó là Cảnh Sắc hay là cảnh, đối 
tượng của Mắt, hay Nhãn căn.  Khi về nhà rồi và ta còn nghĩ 
tưởng đến đóa Hồng Nhung trong Tâm Ý, thì đóa Hồng Nhung 
trong Tâm Thức là Cảnh Pháp là Cảnh hay đối tượng của Tâm 
Thức.  Tu tập chế ngự những thói quen đi tìm Cảnh mới, thay 
đổi cảnh như là đi chơi chổ nầy nơi nọ, hay thường hay đi mua 
sắm, hay đi nhìn ngắm.  Có nhiều người có khi đi shopping 
không phải để mua cái chi đó mà họ đi để xem người, ngắm 
cảnh, dò xem thời trang nào mới, hay có cái chi mới lạ. 

Đức Phật Ngài dạy cho chúng ta tất cả Pháp để chúng 
ta tu tập thúc liễm Thân Tâm, tu tập Thiền An Chỉ để định Tâm 
và Thiền Minh Sát để thấy rõ chân thật tướng của vạn hữu.  
Ngài dạy 37 Pháp Đẳng Giác Phần để phát sinh Đạo Tuệ, diệt 
tắt Tập Đế, đưa đến Diệt Đế, đoạn tận Khổ Đế.  Vậy mà chúng 
ta không biết tu học hành trì, đến khi có Khổ thì chúng ta than 
thân, trách phận, đổ thừa tại do người, do ta, do Trời, hay do 
hoàn cảnh làm cho ta khổ.  Chúng ta khổ mà không biết tại vì 
sao khổ.  Đáng sợ hơn nữa là chúng ta đang có sự Khổ mà 
không biết, không hay đó là khổ, mà còn cứ tưởng là hạnh 
phúc! 

Trí Tuệ tức là liễu tri, thấu triệt rõ ràng Tứ Đế, am tường 
Lý Duyên Khởi, Lý Nhân Quả, Nghiệp Báo, là ra khỏi Vô 
Minh mê mờ.  Bậc Hiền Trí, đầy đủ trí tuệ, liễu tri, thấu triệt 
Tứ Đế, am tường Lý Duyên Khởi, Lý Nhân Quả Nghiệp Báo, 
thì tiệt diệt, xa lìa tám điều bất tri như sau: 

(1) Bất tri Khổ Đế, không hiểu sự thật về Khổ. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

66 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(2) Bất tri Tập Đế, không hiểu sự thật về nguyên nhân cho 
quả Khổ. 

(3) Bất tri Diệt Đế, không hiểu sự thật về sự Diệt Khổ. 
(4) Bất tri Đạo Đế, không hiểu sự thật về con đường đưa 

đến đoạn tận nguyên nhân của Khổ. 
(5) Bất tri Nhân Quá Khứ 
(6) Bất tri Nhân Hiện Tại 
(7) Bất tri Nhân Quả Liên Quan 
(8) Bất tri Liên Quan Tương Sinh 

Người trí tu tập có Trí Tuệ thấu hiểu, thông suốt rõ ràng 
những điều nầy thì không rơi vào tà kiến, không còn hiểu sai 
chấp lầm vào mọi hiện hữu là thường hằng, là tịnh hảo, là do 
một đấng bề trên an bầy.  Người Trí hiểu bản chất hay thực 
chất của vạn hữu luôn thay đổi, không thường, sinh khởi và 
hoại diệt do bởi hội đủ nhân duyên điều kiện.  Trí tuệ nầy được 
trau giồi tu tập qua ba con đương trí Tuệ Văn, Tư, Tu như sau: 

· Tuệ Văn:  Biết rõ Tứ Đế là những chi. 
· Tuệ Tư:  Biết rõ việc cần làm và phải làm đối với Tứ 

Đế. 
· Tuệ Tu:  Biết rõ mình đã làm xong chuyện cần phải làm 

đối với Tứ Đế. 

Biết Rõ Tứ Đế Là Những Chi 

Tứ Đế là bốn sự thật chân lý, là bài Pháp đầu tiên mà 
Đức Phật đã dạy sau khi chứng đạt Đạo Quả và xuyên suốt 
trong thời gian Ngài ngự tại thế gian nầy qua nhiều phương 
pháp, hình thức, và dẫn dụ khác nhau.  Ngài thị hiện trong đời 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

67 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

với hai điều là chỉ cho chúng sinh Khổ và con đường tu tập 
thoát Khổ.  Nhưng tại sao lại là bốn?  Bốn là vì Khổ là Quả, 
mà có Quả thì phải có Nhân nên với lòng Bi Mẫn Ngài đã nói 
cái Nhân mà chúng sinh tạo tác đưa đến Quả Khổ.  Vậy biết 
rõ Tứ Đế là biết sự thật về Khổ, sự thật về nguyên nhân của 
Khổ, sự thật về sự Diệt tắt Khổ, và sự thật về Con Đường tu 
tập đoạn lìa Khổ. 

(1) Khổ Đế:  Khổ đã được trình bầy ở Phần I qua ba loại 
Khổ là Khổ Phổ Thông, sinh, lão, bệnh, tử; Khổ Cá Biệt, 
cầu bất đắc, oán tắng hội, ái biệt ly; Khổ Luân Hồi hay 
Ngũ Thủ Uẩn Khổ, do chấp thủ vào Ngũ Uẩn.  Khổ là 
Quả của Bất Thiện Nghiệp.  Bất Thiện có năm tính chất, 
ý nghĩa là vụng về, bệnh hoạn, xấu xa, không lợi ích, và 
cho quả khổ đau.  Khi đã tạo tác Bất Thiện Nghiệp thì 
sẽ có quả Khổ theo thời gian và đầy đủ điều kiện.  Khổ 
là Quả rồi nên không ngăn chặn được, muốn ngăn chặn 
Khổ thì không tạo tác Bất Thiện Nghiệp, hay ngăn ngừa 
cái Nhân. Do đó Đức Phật Ngài cũng đã chỉ cho chúng 
ta cái nguyên nhân của khổ, cho nên Ngài nói Tập Đế. 

(2) Tập Đế:  Tập Đế là nguyên nhân là tạo tác để cho quả 
Khổ.  Tập Đế là Bất Thiện Nghiệp tạo tác qua Thân 
Hành, Ngữ Hành, và Ý Hành.  Tập Đế là lậu hoặc là 
thói quen tập khí đã được chất chứa, huân tập qua Thân 
Hành, Ngữ Hành, Ý Hành trong Quá Khứ và Hiện Tại.  
Ở đây cũng xin trình bầy thêm là nếu người không tin 
vào có nhiều kiếp sống thì khó thấy trọn vẹn ý nghĩa của 
Tập Đế, nhưng nếu liên tưởng đến một thói quen nào đó 
chúng ta đã tạo tác thì thấy được vấn đề.  Ví dụ như một 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

68 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

người không uống cà phê, không hút thuốc lá, nhưng rồi 
tạo cho mình một thói quen uống cà phê, hay hút thuốc 
lá.  Thế rồi trở thành một tập khí, một lậu hoặc vì không 
thể thiếu cà phê hay thuốc lá được.  Khi đã trở thành 
một tập khí thói quen thì muốn bỏ cà phê hay thuốc lá 
rất là khó khăn.  Để không có Khổ chúng ta cần ngăn 
chặn nguyên nhân sinh ra Khổ, chứ chờ đến Quả trổ rồi 
thì làm sao ngăn chặn được.  Nhưng do không có trí tuệ 
nên không biết sợ nhân mà chỉ biết Quả trổ rồi mới sợ, 
như có câu “Bồ Tát sợ Nhân, chúng sinh sợ Quả”. 

(3) Diệt Đế:  Diệt Đế là một sự thật chân lý thoát Khổ.  Diệt 
Đế còn được hiểu là Níp Bàn, là đoạn tận Khổ tác động 
bởi Tham Ái, Sân Độc, Si mê, thấy sai chấp lầm. 

(4) Đạo Đế:  Đạo Đế là còn đường tu học hành trì, thanh 
lọc Tập Đế hay nguyên nhân của Khổ.  Sự thanh lọc nầy 
qua tu tập Giới, Định, Tuệ.  Đạo Đế là Tam Vô Lậu Học 
là Giới Vô Lậu Học, Định Vô Lậu Học, Tuệ Vô Lậu 
Học hay Bát Chánh Đạo để đoạn tận lậu hoặc, thói quen 
tập khí, hay Bất Thiện Nghiệp Lực tạo tác qua Thân 
Hành, Ngữ Hành, Ý Hành và chịu tác đồng bởi Tham 
Ái, Sân Hận, và Si Mê. 

a) Giới Vô Lậu Học:  Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp, 
Chánh Mạng. 

b) Định Vô Lậu Học:  Chánh Tinh Tấn, Chánh 
Niệm, Chánh Định. 

c) Tuệ Vô Lậu Học:  Chánh Kiến, Chánh Tư Duy. 

Chúng ta nói là Giới, Định, Tuệ, nhưng trong Bát Chánh 
Đạo thì Chánh Kiến được đưa lên trước.  Đây là vì mọi sự tu 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

69 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

tập Giới và Định đều phải được tu tập trên nền tảng Trí Tuệ.  
Nếu không có Trí Tuệ khó mà tu Giới, mà còn có khi đi vào 
Giới Cấm Thủ.  Không có Trí Tuệ thì không khéo sẽ đi vào Tà 
Tinh Tấn, Tà Niệm, Tà Định, Giới Cấm Thủ.  Cho nên Trí Tuệ 
vun bồi Giới, Giới tăng trưởng Định, và Định làm phát sinh 
Trí Tuệ.  Định Tâm là một trong những nhân sinh trí tuệ mà 
đã được trình bầy trong Phần II trong cuốn kinh sách nầy. 

v Ghi Nhớ:  Trí Tuệ là trên hết, là hàng đầu, là tiêu chí, là 
sự sống, sự nghiệp của người tu với Chánh Pháp.  Lấy Trí 
Tuệ là sự nghiệp để trau giồi Thân Lời Ý trong sạch, nên 
có câu “Duy Tuệ Thị Nghiệp”.  Duy Tuệ Thị Nghiệp còn 
có ý nghĩa thâm thúy nữa là Chỉ có Trí Tuệ mới hiểu biết 
và thấy được Nghiệp Lực. 
 

Biết Rõ Điều Cần Phải Làm với Tứ Đế 

Khi đã biết rõ Tứ Đế là những chi, thì Người Trí biết cần phải 
làm những gì với Tứ Đế.  Đức Phật dạy bảo: 

(1) Khổ Đế cần được nhận diện 
(2) Tập Đế cần được đoạn diệt 
(3) Diệt Đế cần được chứng ngộ 
(4) Đạo Đế cần được hành trì. 

 

Biết Rõ Mình Đã Làm Xong Chuyện Cần Phải Làm Đối Với 
Tứ Đế. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

70 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(1) Các Ngài đã nhận thức đầy đủ và chính chắn về Khổ 
Đế. 

(2) Các Ngài biết rõ Tập Đế đã được đoạn trừ. 
(3) Các Ngài biết rõ Diệt Đế đã được chứng ngộ. 
(4) Các Ngài biết rõ Đạo Đế đã viên thành.  Gánh nặng đã 

được để xuống, việc cần làm đã làm xong, và không còn 
quay lại trạng thái nầy nữa.   

Ở đây xin chia sẻ hai ý nghĩa về từ ngữ tu tập là: 

· Tu:  Tu là sửa đổi.  Sửa đổi nghiệp về Thân, Lời, Ý tức 
là sửa đổi Thân, Lời, Ý hành Ác Nghiệp hay Bất Thiện 
Nghiệp cho thành Thân Lời Ý Hành Thiện.  Ví dụ bỏ 
những thói quen sát sinh, trộm cắp, nói không thật, ý 
suy nghĩ lung tung không tập trung.  Sửa đổi là vượt qua 
thử thách, cám dỗ, giặc lòng để không tạo tác Ác Nghiệp 
hay Bất Thiện Nghiệp qua Thân, Lời, Ý.  Ví dụ như tập 
sống tri túc thu thúc kham nhẫn. 

· Tập: Tập là trau giồi tiến tu để tăng trưởng Thiện 
Nghiệp.  Trau giồi tiến tu thì phải có chí nguyện và tinh 
tấn nổ lực không ngừng. 
 

v Ghi Nhớ:  Tu tập là sửa đổi và tiến tu trau giồi với chí 
nguyện và nổ lực tinh tấn.  Hai điều nầy phải đi đôi với 
nhau, vừa sửa bất thiện vừa tiến tu điều thiện.  Dùng chí 
nguyện tinh tấn để vượt qua thử thách. 
 

v Ghi Nhớ:  Tu tập thì tu điều đặn không bỏ trống thời gian, 
hành thiền sống thiền, thực hành ứng dụng trong cuộc 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

71 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

sống.  Văn thì phải thính Pháp nghe kinh nhiều, nghe Pháp 
hoài.  Nghe rồi phải tư duy suy nghĩ về Pháp với ý không 
tham, ý không sân, ý không oán hận. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

72 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

IV.  TU TẬP HÀNH TRÌ 
 

Phần IV nầy trình bầy Pháp Hành giúp việc tu tập hành trì phát 
sinh, trau giồi trí tuệ.  Các Pháp được trình bầy là: 

(1) Bất Thiện và Thiện 
(2) Thu Thúc 
(3) Tri Túc 
(4) Thanh Lọc Thân Kiến, thấy sai chấp lầm về Ngũ Uẩn 

đưa đến Ngũ Thủ Uẩn. 
(5) Niềm Tin và Chí Nguyện 

Đức Phật dạy có được thân người rất khó, khó như là 
một con rùa mù ở dưới nước một trăm năm mới ngoi lên một 
lần và đầu rùa phải lọt vào được một cái lỗ ở trên tấm ván đang 
trôi trên mặt nước.  Đã như thế mà còn chưa khó bằng gặp 
được Chánh Pháp.  Và còn khó hơn nữa là được gặp Đức Phật 
ra đời.  Chúng ta hôm nay có được thân người, tuy là không 
sinh vào thời Đức Phật còn tại thế nhưng Chánh Pháp của Ngài 
để lại vẫn còn, vậy sao không lo tu tập để mất đi thân người 
hay sinh vào thời kỳ không còn Chánh Pháp thì biết làm sao 
mà tu, rồi làm sao thoát Khổ tử luân hồi.  Khổ là Quả của Bất 
Thiện Nghiệp, vậy chúng ta nên tu tập ngăn trừ Bất Thiện và 
tăng trưởng Thiện Pháp để được quả an lành và tiến dần đến 
Chánh Trí. 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

73 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

1. Bất Thiện và Thiện 

Trong Trung Bộ Kinh, Bài Kinh Song Tầm, Đức Phật 
dạy có hai sự tầm cầu, tìm kiếm, đó là tầm cầu Thiện, và tầm 
cầu Bất Thiện.  Mỗi con người có hai mặt, nếu có tu tập thì 
tầm cầu, tìm kiếm hướng về Thiện, không biết tu thì sẽ tầm 
cầu tìm kiếm hướng về Bất Thiện.  Tầm cầu tìm kiếm hướng 
về Bất Thiện thì ẩn chứa Tham Ái, Sân Hận, Si Mê.  Tầm cầu 
tìm kiếm hướng về Thiện thì ẩn chứa Vô Tham, Vô Sân, Vô 
Si. 

Trong Phần II có trình bầy về Tuệ Tư, tức là tư duy suy 
nghĩ về Pháp Học, hay tư duy, suy nghĩ, tác ý trước khi, đang 
khi, và sau khi tác hành một Pháp, được gọi là Tư Tiền, Tư 
Hiện, Tư Hậu.  Tư duy tầm cầu hướng Thiện thì tư duy với ly 
tham, ly sân độc, ly oán hận là nền tảng của Chánh Tư Duy, là 
Tuệ Phần trong Bát Chánh Đạo.  Tư duy tầm cầu Bất Thiện 
thì tư duy với tham dục, sân độc, oán hận. 

Người Trí sống an trú và tỉnh giác ở trong Chánh Pháp 
và có sự ghi nhớ để khi có tham ái thì biết có tham ái, khi có 
sân hận thì biết có sân hận.  Khi có được sự tỉnh giác và ghi 
nhớ thấy tham sinh khởi hay sân hận sinh khởi thì chúng ta sẽ 
giảm thiểu được sự tham ái, sân hận, và với trí tuệ mà kham 
nhẫn vượt qua và không để cho tham sân khống chế hay tăng 
trưởng. 

Do bởi không sống an trú, tỉnh giác và ghi nhớ trong 
Pháp nên tạo tác qua thân hành, ngữ hành, và ý hành, lời nói, 
hành động, và suy nghĩ, đi theo sự dẫn dắt điều khiển của tham 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

74 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

ái, sân hận và tà kiến.  Và như thế tạo nghiệp bất thiện về thân, 
lời, và ý để rồi phải chịu quả khổ đau.  Do bởi không sống an 
trú trong Chánh Pháp nên nói những điều ưa thích nói, nhớ 
những điều muốn nhớ và ưa thích nhớ, làm những điều muốn 
làm, thường hay làm, và suy nghĩ những điều muốn suy nghĩ.  
Tất cả những điều nói, làm, suy nghĩ, nhớ nghĩ luôn theo một 
bản năng, thói quen, tập khí do dòng Nghiệp Lực dẫn dắt cho 
dù những điều ấy không nên được nhớ, không nên được nói, 
không nên suy nghĩ, và không nên tạo tác.  Nghiệp Lực là 
những gì đã tạo tác qua Thân, Lời, Ý, rồi lặp đi lặp lại những 
tác hành nầy và trở thành một thói quen, và thói quen nầy lại 
thúc đẩy chúng ta tiếp tục tạo tác và phát triển thành tập khí.  
Và cứ như thế tác hành tạo thói quen, thói quen thúc đẩy để 
tạo tác thêm nữa, để trở thành tập khí, và tập khí càng thúc đẩy 
cho thêm tạo tác.  Đó gọi là Nghiệp Lực.  Trước tiên ta tạo thói 
quen, sau thói quen tạo ta. 

Trong cuộc sống thì cứ mãi ôm ắp những niềm vui, 
những kỷ niệm đẹp ở quá khứ, để rồi vui trở thành buồn, đau 
khổ vì tiếc nuối những gì đã qua mà có thể không bao giờ có 
lại được nữa.  Cả cuộc đời là những chuỗi ngày tiếc nuối và 
hy vọng, nuối tiếc việc đã qua và hy vọng trông chờ cho những 
việc chưa tới.  Lại nữa chúng ta không chỉ cố nắm giữ niềm 
vui và hạnh phúc, mà nổi buồn, những khổ tâm, những hối tiếc 
cũng giữ chặt luôn để rồi đau khổ lại càng thêm khổ đau vì 
mỗi khi lặp đi lặp lại không buông bỏ thì nổi đau khổ càng 
thêm tăng trưởng.  Bạn có biết rằng mỗi lần nhắc lại một 
chuyện buồn là tâm ý bạn hồi tưởng lại những chuyện buồn đã 
qua, và tâm bị dao động rồi sân hận uất ức lại nổi lên.  Mà 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

75 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

buồn, sân là Pháp Bất Thiện bởi do đó khi suy nghĩ, nhớ lại về 
chuyện buồn là lại tạo một lần Ý Hành Bất Thiện.  Rồi bạn kể 
lại chuyện buồn khổ đó cho người khác nghe là bạn đã tạo 
thêm một Ngữ Hành bất thiện.  Thế là từ những chuyện đã qua 
trong quá khứ, bạn đem nó về hiện tại để tạo thêm Bất Thiện 
Pháp qua Ý Hành, Ngữ Hành và Thân hành để rồi thêm một 
lần khổ nữa vì cái chuyện đã xưa cũ rồi.  

Người Trí sống an trú trong Chánh Pháp tỉnh giác và ghi 
nhớ thời khắc hiện tại để không tạo tác Bất Thiện Pháp qua 
Thân, Lời, Ý.  Do sống an trú trong Chánh Pháp, có sự tỉnh 
giác ghi nhớ, Người Trí sống không truy tìm trong quá khứ 
cũng không ước vọng ở tương lai.  Người Trí sống tỉnh giác 
trong hiện tại nên không bị khổ đau chất chồng với đau khổ do 
bởi trạo hối với những bất thiện hay thiện đã qua, cũng không 
trông mong chờ đợi cái tương lai chưa đến. 

Người Trí hiểu biết rõ ràng, chính xác, thông suốt và 
không mê mờ trong việc bất thiện.  Người Trí cũng hiểu biết 
thông suốt căn gốc của việc bất thiện.  Vậy Bất Thiện là những 
chi ?  Ở đây khi nói chung thì là Bất Thiện Nghiệp nhưng 
những Pháp được trình bầy là mười Pháp về Ác Nghiệp hay là 
Thập Ác Nghiệp và mười Pháp về Bất Thiện Nghiệp hay Thập 
Bất Thiện Nghiệp. 

Thập Ác Nghiệp 

(1) Ba hành về Thân:  Ba hành về Thân là (1) Sát sinh, (2) 
lấy của không cho, (3) tà hạnh.  Ba điều nầy là Thân 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

76 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Hành Ác Nghiệp.  Người Trí tránh xa những Thân Hành 
Ác Nghiệp. 

(2) Bốn hành về Lời:  Nói lời thô ác, nói lời vô ích, nói hai 
lưỡi, và nói lời không thật là bốn Ngữ Hành Ác Nghiệp.  
Người Trí biết cẩn thận trong lời nói để không tạo Ngữ 
Hành Ác Nghiệp.  Nhân gian cũng có câu “Uốn lưỡi bẩy 
lần trước khi nói”, uốn lưỡi bẩy lần xong thì không còn 
muốn nói nữa nhất là những lời không đáng nói. 

(3) Ba hành về Ý:  Ý có tham, Ý có sân, và Ý có tà kiến 
thấy sai, chấp lầm là ba Ý Hành Ác Nghiệp.  Người Trí 
tu tập thanh lọc và giữ gìn tâm ý trong sạch. 

Tại sao có hành động sát sinh ? 

Có hành động sát sinh là do bởi sân hận, oán thù và si 
mê.  Có người nghĩ rằng khi họ đi săn bắn hay đi câu cá là 
những môn thể thao, giải trí vui chơi thì làm sao có sân hận, 
oán thù.  Dạ xin thưa khi mà suy nghĩ là đi giải trí vui chơi thì 
Tâm chưa có sân hận nhưng khi có Tâm tác ý muốn bắt và giết 
con vật là có Tâm Sân.  Có Tâm si mê là vì không biết quả khổ 
của việc sát sinh và không biết chọn môn giải trí lành mạnh. 

Tại sao có hành động trộm cắp ? 

 Có hành động trộm cắp là do có Tâm Tham và si mê.  
Do bởi có tham thích, muốn chiếm hữu nên mới trộm cắp.  Có 
khi trộm cắp cũng do sân độc oán hận mà trộm cắp, trường 
hợp nầy là khi lấy cho bỏ ghét.  Cũng nên cẩn thận về năm chi 
Pháp của trộm cắp, nếu không thì bạn sẽ tạo nghiệp trộm cắp 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

77 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

mà không hay biết.  Năm chi Pháp để thành tựu nghiệp trộm 
cắp là: 

(1) Vật có chủ gìn giữ, không phải thuộc về mình 
(2)  Biết rằng vật có chủ gìn giữ 
(3)  Có tác ý muốn trộm cắp 
(4)  Ra sức tạo tác trộm cắp 
(5)  Trộm cắp thành tựu do rán sức lấy. 

Tại sao có hành động tà hạnh ?  

 Có hành động tà hạnh là do tham ái, si mê. 

Tại sao có nói Thô Ác Ngữ, Hai Lưỡi ? 

Có nói lời thô ác ngữ và nói hai lưỡi là do sân hận oán 
thù. 

Tại sao có nói Dối và nói lời Vô Ích? 

 Do bởi tham nên nói dối và nói lời vô ích. 

Người Trí hiểu rõ căn gốc của những bất thiện hành nầy 
là do tham ái, sân độc, và tà kiến.  Người Trí cũng hiểu biết rõ 
ràng, thông suốt, không mê mờ trong việc thiện và căn gốc của 
việc thiện là do bởi vô tham, vô sân, và vô si. 

Thập Thiện Nghiệp 

(1) Ba về Thân:  Không sát sinh, không lấy của không cho, 
không tà hạnh là Thân Hành Thiện. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

78 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(2) Bốn về Lời:  Không nói lời thô ác, không nói lời vô ích, 
không nói hai lưỡi, và không nói dối là bốn Ngữ Hành 
Thiện. 

(3) Ba về Ý:  Suy nghĩ với tâm ý vô tham, vô sân, và chân 
tri chước kiến là ba Ý Hành Thiện. 

Vô tham, vô sân, vô si là căn gốc của thân hành, ngữ hành, và 
ý hành thiện. 

Người Trí hành trì tu tập Thập Toàn Thiện hay Thập Ba 
La Mật là Pháp thiện thù thắng đưa đến Đạo Quả Níp Bàn, giải 
thoát mọi trói buộc, khổ não trong trầm luân sinh tử. 

Ví Dụ:  Trong Thập Phúc Hành Tông cũng có Xả Thí, và trong 
Thập Toàn Thiện (Thập Ba La Mật) cũng có Xả Thí.  Người 
Trí do hiểu rõ Xả Thí Ba La Mật là tối thắng hơn cả Thập Phúc 
Hành Tông xả thí, nên Người Trí hành Xả Thí tác hành Ba La 
Mật với Ý Vô Tham, Vô Sân, Vô Tà Kiến ở Thập Thiện để 
thành tựu Đạo Quả Níp Bàn, và có đầy đủ Phước Trí và Phước 
Vật là lực đẩy tiến tu chứ không mong cầu quả phước Nhân 
Thiên. 

Trong cuốn Sưu Tập Pháp I đã trình bầy về Thập Thiện, Thập 
Phúc Hành Tông, và Thập Ba La Mật.  Ở đây xin chia sẻ một 
ví dụ minh họa về Bất Thiện nghiệp, Ác Nghiệp, và Thiện 
Nghiệp. 

Ví dụ:  Pháp Xả Thí, Bỏn Xẻn, và Trộm Cắp  

· Xả Thí:  Xả thí là cho ra, buông xả những chi có và cho 
được.  Xả thí là một chi Pháp trong Thập Phúc Hành Tông, 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

79 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

và cũng là một chi Pháp trong Thập Ba La Mật.  Xả thí là 
một Thiện Pháp và Người Trí biết xả thí tạo Phước Vật, 
Phước Đức và Phước Trí làm nhân duyên đến Đạo Quả Níp 
Bàn giải thoát khổ tử luân hồi trong Tam Giới. 

· Bỏn Xẻn:  Bỏn xẻn là không cho ra, là chấp giữ những gì 
mình có.  Bỏn Xẻn là một Bất Thiện Pháp.  Người vô trí, 
người có trí mà không biết dùng thì chấp chặt vào tài vật 
hay những gì mình có và không cho ra, không xả thí. 

· Trộm Cắp:  Trộm cắp là lấy vào đem vào những gì không 
phải của mình mà không có sự đồng ý hay chấp thuận của 
Chủ Nhân.  Trộm cắp là do tham lam, muốn gom góp vào 
cho mình những gì không thuộc về mình.  Cũng có trường 
hợp trộm cắp là do sân độc, ganh tỵ, đố kỵ, mà lấy của 
người.  Trộm cắp là Ác hạnh.  Vô văn phàm phu, do tham 
dục và mê mờ không học hiểu, không biết nhân quả, không 
sợ quả khổ nên tạo tác Ác hạnh.  Người Trí bởi do biết Ác 
hạnh là nhân cho quả khổ đau phiền não nên không tạo tác 
Ác hạnh. 

Người mà biết xả thí và luôn hành xả thí, và xả thí với Tam 
Tư là người có trí. 

Có bốn hạng người, đó là: 

(1) Người từ sáng đi ra sáng 
(2) Người từ sáng đi vào tối 
(3) Người từ tối đi ra sáng 
(4) Người từ tối đi vào tối 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

80 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Lấy ví dụ về Pháp Xả Thí ở trên và minh họa qua bốn loại 
người vừa kể ở trên. 

(1) Người đã biết làm việc xả thí và bây giờ học hiểu Phật 
Pháp cho nên luôn luôn làm việc xả thí, và xả thí với 
Tam Tư, và xả thì để cầu giải thoát Níp Bàn thì là người 
từ sáng đi ra sáng. 

(2) Người đã biết làm việc xả thí nhưng vì thân cận người 
không biết tu tập, không được Thiện Tri Thức nhắc nhở 
chỉ bảo nên dễ duôi, phóng dật theo thân cận người có 
tà kiến cho nên không làm việc xả thí nữa.  Hoặc là 
không được thân cận Bậc Hiền Trí để tu học nên chỉ biết 
xả thí để cầu danh cầu lợi.  Những người nầy là đi từ 
sáng vào tối. 

(3) Người không biết làm việc xả thí, bỏn xẻn không cho 
ra, nhưng do học hiểu Phật Pháp và thân cận người hiền 
trí chỉ dẫn việc xả thí đúng Chánh Pháp và hành theo thì 
đó là hạng người từ tối đi ra sáng. 

(4) Người không biết làm việc xả thí, bỏn xẻn không cho 
ra, và người nầy không đủ duyên lành được thân cận 
người trí chỉ bảo làm việc thiện, lại thân cận với người 
có tà kiến và tạo tác Ác hạnh cho nên sinh ra hành việc 
trộm cắp thì đó là hạng người đi từ tối vào tối. 

   

 

 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

81 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 

 

Xin chia sẻ về tính chất của Thiện và Bất Thiện giúp 
chúng ta có sự hiểu biết về Thiện và Bất Thiện để tu học hành 
trì Thiện Nghiệp và xa lánh Bất Thiện nghiệp. 

· Thiện:  Thiện có năm tính chất, ý nghĩa là khôn khéo, khỏe 
mạnh, tốt đẹp, lợi ích, cho quả an vui.  Thiện là những cái 
gì làm lay chuyển, tiêu diệt điều xấu xa.  Thiện là cắt đứt 
những gì xấu xa.  Thiện là cắt đứt điều bất thiện bằng trí 
tuệ. 

· Bất Thiện:  Bất Thiện có năm tính chất, ý nghĩa là vụng về, 
bệnh hoạn, xấu xa, không lợi ích và cho quả khổ đau. 
 

v Ghi Nhớ:  Người Trí biết dừng lại với mọi hành động Thân 
Lời Ý bất thiện nghiệp.  Vô Văn Phàm Phu thì không biết 
dừng lại trong hành động Thân Lời Ý bất thiện nghiệp.  Do 
bởi thế Vô Văn Phàm Phu cứ tạo ra nghiệp hoài, chồng 
chất lên, nên không biết khi nào mới ra khỏi vòng luân hồi. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

82 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 

20 Bất Thiện Nghiệp 
 

20 Bất Thiện Nghiệp 

 Thập Ác Nghiệp Thập Bất Thiện Nghiệp 

1 Sát Sinh Không Xả Thí 
2 Trộm Cắp Không Trì Giới 
3 Tà Hạnh Không Tu Tiến 
4 Lời không thật Không Cung Kỉnh 
5 Lời hai lưỡi Không Phụng hành 
6 Lời Thô ác ngữ Không Thính Pháp 
7 Lời vô ích Không Thuyết Phát 
8 Ý Tham Không Tùy Hỷ 
9 Ý Sân Không Hồi Hướng 

10 Ý Tà Kiến Không Chân Tri Chước 
Kiến 

 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

83 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

30 Thiện Nghiệp 
 

30 Thập Thiện 

 Thập Thiện 
Nghiệp 

Thập Phúc 
Hành Tông 

Thập Ba La 
Mật (Thập 
Toàn Thiện) 

1 Không Sát 
Sinh 

Xả Thí Phúc 
Hành Tông 

Xả Thí Ba La 
Mật 

2 Không Trộm 
Cắp 

Trì Giới Phúc 
Hành Tông 

Trì Giới Ba La 
Mật 

3 Không Tà 
Hạnh 

Tu Tiến Phúc 
Hành Tông 

Ly Dục Ba La 
Mật 

4 Không Nói 
Dối 

Cung Kỉnh Phúc 
Hành Tông 

Trí Tuệ Ba La 
Mật 

5 Không Nói 
Hai Lưỡi 

Phụng Hành 
Phúc hành Tông 

Tinh Tấn Ba La 
Mật 

6 Không Nói 
Lời Thô Ác 

Thính Pháp 
Phúc Hành 
Tông 

Kham Nhẫn Ba 
La Mật 

7 Không Nói 
Lời Vô Ích 

Thuyết Pháp 
Phúc Hành 
Tông 

Chân Thật Ba 
La Mật 

8 Ý Không 
Tham 

Tùy Hỷ Phúc 
Hành Tông 

Chí Nguyện Ba 
La Mật 

9 Ý Không Sân 
Hồi Hướng 
Phúc Hành 
Tông 

Từ Ái Ba La 
Mật 

10 Ý Không Tà 
Kiến 

Chân Tri Chước 
Kiến Phúc Hành 
Tông 

Hành Xả Ba La 
Mật 

 
 
 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

84 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Tại Sao Không Xả Thí Là Bất Thiện? 
 

Xả thí là cho ra, là Pháp để đối trị sự tham lam, bỏn xẻn, 
bám giữ, chấp chặt.  Con người thường suy nghĩ rằng, tài sản 
là của họ đã tạo ra, vất vả, cực khổ, nên họ có cho hay không 
là quyền của họ.  Khi không muốn cho ra là vì muốn giữ riêng 
cho mình, là bỏn xẻn, và keo kiệt nên đó là Bất Thiện Nghiệp. 
Xả thí là để rèn luyện cho con người không còn bỏn xẻn, 
không còn dính mắc, chấp chặt.  Một khi không còn bỏn xẻn, 
không còn dính mắc là không còn tham đắm, là bớt khổ hay 
không còn khổ.  Khi có biết Xả Thí, không bám giứ, chấp chặt 
thì người tu hành mới có thể tiến tu được.  Bởi do thế Đức Phật 
dạy Pháp Xả Thí là điều đầu tiên trong Thiện Pháp. 

Tham là một Pháp trong ba Pháp của Tham Phần Bất 
Thiện (Tham, Tà Kiến, Ngã Mạn) mà con người cần phải sửa 
bỏ để được an lạc. 

 
Tại Sao Không Trì Giới Là Bất Thiện? 

 
Giới là những điều học cần nên gìn giữ, là Pháp bảo vệ, 

ngăn ngừa con người không làm việc xấu, ác.  Do vậy, không 
Trì Giới là không ngăn ngừa các việc làm xấu ác. Do đó là 
Pháp Bất Thiện.  Là người Phật Tử, phải biết thọ Tam Quy và 
giữ Ngũ Giới. Tam Quy là quy y Phật, quy y Pháp, và quy y 
Tăng.  Ngũ Giới là tránh sát sinh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, 
và uống rượu dễ duôi. Giới thứ năm là tránh uống rượu, các 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

85 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

chất say, và tránh sự dễ duôi. Sự dễ duôi làm buông lung, 
không quyết tâm để giữ giới trong mọi trường hợp. 
 
Ví dụ: Một người thọ Ngũ Giới đến một bữa tiệc và dùng chất 
say. Người ấy nghĩ rằng chỉ vì xả giao và lâu lâu mới dùng 
một ly cho vui với bạn thì sẽ không sao.  Nhưng đó là sự dễ 
duôi đưa đến một lần, rồi hai lần, rồi nhiều lần qua nhiều hành 
động, tạo tác sai khác nhau. 

 
Tại Sao Không Tu Tiến Là Bất Thiện? 

 
Tu Tiến là sự tu tập, là Pháp Hành để trau giồi sự tỉnh 

giác và ghi nhớ.  Khi có sự tỉnh giác và ghi nhớ thì có sự hiểu 
biết các hành động đang làm, sẽ làm, và có sự hiểu biết về việc 
làm là Bất Thiện hay Thiện.  Do đó, nếu không tu tiến thì 
không trau giồi được sự tỉnh giác và chánh niệm và như thế là 
Bất Thiện. 

 
Tại Sao Không Cung Kính Là Bất Thiện? 

 
Cung kính là sự biết tôn kính, kính trọng người, là Pháp 

giúp trau giồi sự khiêm nhường, không cống cao, ngã mạn.  
Có lòng cung kính, khiêm nhường mới có sự học hỏi.  Một 
người không biết cung kính, giữ hạnh khiêm tốn, với nghĩ suy 
là đã biết hết mọi việc thì sẽ không học hỏi, mở rộng kiến thức 
được.  Một người Phật Tử mà không biết cung kính Đức Phật, 
hay các Bậc Thầy Tổ thì làm sao học hỏi được Giáo Pháp của 
Đức Phật để lại.  Do đó không Cung Kính là Pháp Bất Thiện. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

86 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 
Tại Sao Không Phụng Hành Là Bất Thiện? 

 
Phụng Hành là vâng lời dạy bảo và làm theo những điều 

dạy bảo của Đức Phật, các Bậc Thầy Tổ, hay Ông Bà, Cha Mẹ.  
Nếu không biết Cung Kính thì không có phụng hành, và sẽ 
không làm theo lời dạy xả thí, trì giới, tu tiến, trau giồi thân 
tâm đến thiện mỹ được.  Do đó không Phụng Hành là Pháp 
Bất Thiện. 

 
Tại Sao Không Thính Pháp Là Bất Thiện? 

 
Thính Pháp là lắng nghe và học hỏi những lời dạy của 

Đức Phật.  Là trau giồi và phát triển Tuệ Văn qua những điều 
học hỏi được. Do vậy không Thính Pháp thì làm sao biết được 
Đức Phật hay các Bậc Thầy Tổ đã dạy những điều gì, và làm 
sao mà tu tập phát sinh trí tuệ.  Do đó Không Thính Pháp là 
Bất Thiện. 

 
Tại Sao Không Thuyết Pháp Là Bất Thiện? 

 
Thuyết Pháp là nói cho người nghe, hay chia sẻ hiểu biết 

về lời dạy của Đức Phật, hay những lời chân thật, những lời 
khuyên giúp người thoát khỏi cảnh khổ, phiền não.  Chia sẻ, 
thuyết cho người nghe để người tu tập giải thoát.  Do đó không 
thuyết Pháp là Bất Thiện. 
Tạo Sao không Tùy Hỷ Là Bất Thiện? 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

87 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Tùy Hỷ là vui hoan hỷ với Thiện Công Đức của người.  
Tùy Hỷ là Pháp để trau giồi tâm ý để không còn có sự ganh tỵ, 
đố kỵ.  Do đó không Tùy Hỷ là Pháp Bất Thiện.  Cũng nên 
ghi nhớ rằng nên nhìn một cách đúng đắn chân chánh không 
lệch lạc đối với Tùy Hỷ.  Tùy Hỷ phải được nhìn trên phương 
diện Pháp Thiện chứ không phải Pháp Bất Thiện.  Ví dụ một 
việc ăn cắp được thành tựu, thì không nên Tùy Hỷ. 

 
Tại Sao Không Hồi Hướng Là Bất Thiện? 

 
Hồi Hướng là chia sẻ quả phước báu có được đến cho 

người, cho Chư Thiên, và cho tất cả chúng sinh.  Hồi Hướng 
là một Pháp xả thí.  Do đó không Hồi Hướng là bỏn xẻn, là 
Bất Thiện.  Có người lại lầm tưởng và lo sợ là chia sẻ phước 
báu thì họ sẽ hết phước báu.  Nhưng xin thưa là không phải 
vậy, Hồi Hướng là Pháp để trau giồi buông xả, trau giồi Tâm 
Từ Ái nên là Pháp để phát sinh Phước Đức.  Thêm nữa khi Hồi 
Hướng là ta đã học và hành theo Phúc Hành Tông, và như thế 
là ta có luôn phước báu do Cung Kỉnh, Phụng Hành, và Chân 
Tri Chước Kiến, phát sinh Phước Trí vì đã thấy đúng biết chân 
thật.  

 
Tại Sao Không Chân Tri Chước Kiến Là Bất Thiện? 

 
Chân Tri Chước Kiến là thấy đúng biết chân thật. 

Không thấy sai, chấp lầm, không Tà Kiến. Có thấy đúng, hiểu 
biết chân thật mới thực hành tu tập chín điều kia của Phúc 
Hành Tông và mới xa lìa khỏi Bất Thiện Nghiệp. Chân Tri 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

88 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Chước Kiến rất quan trọng làm nền tảng cho phát sinh trí tuệ.  
Do đó không thấy đúng, biết thật là Bất Thiện. 

 

2. Tri Túc 
Không tham muốn và biết đủ là một hạnh tu của Người 

Trí.  Người không tu, do bởi có nhiều tham muốn, không biết 
đủ mà tất bật ở trong đời. 

Trong đời sống của chúng ta có khi nào chúng ta ngồi 
xuống trong vài phút để nhìn lại cuộc sống của chính mình và 
nhìn lại xem ta sống như thế nào trong cuộc đời nầy.  Có phải 
đời sống thông thường của một người là buổi sáng thức dậy 
chuẩn bị để đi làm, chiều đi làm về thì lo cho cơm chiều, và 
khi cơm nước đã xong thì xem tin tức, thời sự, kinh tế, chính 
trị, hay xem phim, hay lên mạng Facebook chat, hoặc nói 
chuyện điện thoại với bạn bè, hay xem báo chí theo dõi về thời 
trang, kỷ thuật, v.v., và v.v., rồi sáng hôm sau, thức dậy lại đi 
làm.  Cứ thế cho hết một tuần, đến cuối tuần thì đi sắm sửa, đi 
chợ lo cho thức ăn trong tuần mới.  Được nghỉ lễ thì lại đi mua 
sắm, hay liên hoan, hội họp tiệc vui cùng với bạn bè hay gia 
đình.  Rồi một năm phải đi nghỉ phép (vacation), một hay hai 
lần ở một nơi nào đó mà mình nghĩ rằng phải đi đến.  Người 
nữ thì một người có đến hai hoặc ba tủ trang phục, với giầy 
dép và bóp ví đủ màu đủ kiểu để trang phục cho hợp với thời 
kiểu.  Người nam thì đầy đủ đồ chơi, máy móc điện tử.  Một 
nhà có đến hai hay ba cái Tivi, máy vi tính cho tiện nghi. 

Để có được đời sống với đầy đủ tiện nghi theo như ý, 
và để được phục vụ bởi những tiện nghi ấy ta phải đi làm và 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

89 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

làm để có thật nhiều tiền thì mới có những tiện nghi ấy.  Cứ 
như thế xoay vần cho hết một kiếp con người, làm ra để hưởng 
và muốn có hưởng thụ nên phải làm.  Những người lập gia 
đình có con thì phải lo nuôi con cho khôn lớn, xây dựng gia 
đình cho con, rồi đến có cháu, chăm lo cho cháu.  Còn chưa 
kể là những người hay thay đổi đồ dùng vật dụng liên tục để 
hợp với thời trang và thích nghi với thời đại.  Cứ mãi như thế, 
như thế, và như thế rồi trôi lăn, và tạo không biết bao nhiêu 
nghiệp Bất Thiện. 

Có khi nào ta để tâm suy nghĩ rằng ta có thật sự cần hết 
những tiện nghi ấy không, hay là chỉ chạy theo phong trào và 
để cho được bằng người hay hơn người.  Người không biết tu 
tập thì sống luôn hướng ngoại, nhìn ra ngoài để tầm cầu, so 
sánh hơn, bằng, thua về vật chất chứ không quay lại chính 
mình để trau giồi đời sống tâm linh.  Đời sống của người 
không học hiểu Phật Pháp, không tu tập thì cứ sống để làm và 
làm cho nhiều tiền để hưởng thụ.  Người Trí sống biết đủ, biết 
tri túc.  Người Trí ít quan tâm, tầm cầu đến đời sống vật chất, 
nhưng chú tâm đến đời sống tâm linh.  Người không biết tu thì 
cứ lầm tưởng rằng có nhiều vật chất tiện nghi, có nhiều tiền 
của, danh vọng, có nhiều kiến thức Thế Gian, thì đời sống của 
họ được hạnh phúc, nhưng người có chú tâm suy nghĩ thì sẽ 
thấy rằng có cái gì thì sẽ bị ràng buột và khổ đau với cái ta sở 
hữu. 

Người thật sự có hạnh phúc là người biết tri túc, không 
còn tham muốn, không cần tầm cầu gì cả, chỉ tầm cầu tu tập 
để giải thoát mọi trói buộc, hệ lụy, phiền não.  Có người nói, 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

90 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Hạnh phúc không phải là có tất cả, mà hạnh phúc là cảm thấy 
không cần gì cả! 

Người Trí sống ẩn cư thúc liễm thân tâm, trau giồi cuộc 
sống tâm linh, tu tập cầu giải thoát vì Người Trí hiểu rõ thực 
tính và thực tướng của các Pháp là không bền vững, có sinh 
thì có diệt, không gì là của ta, như Kinh Pháp Cú có câu: 

“Con tôi, tài sản tôi, người ngu nghĩ như thế, 
Thân ta còn không có, con đâu tài sản đâu.” 

Kinh Pháp Cú 

Muốn có đời sống tri túc thì người tu phải biết sống với 
Pháp Tri Túc.  Pháp Tri Túc là hạnh tu của Người Trí.  Người 
Trí biết rõ muốn Vô Tham, thì phải biết đủ tri túc, hay vừa 
lòng mãn nguyện với những gì mình có.  Có ba Pháp Tri Túc, 
là: 

(1) Tri túc vừa theo lợi lộc mình có. 
(2) Tri túc vừa theo năng lực, khả năng của mình là Thể 

Lực, Tâm Lực, Trí Lực. 
(3) Tri túc vừa theo tiện lợi, thích hợp, thích đáng.  Trong 

Pháp tri túc nầy, người tu phải biết quán xét, kiểm tra 
lại ta là ai, ở vị trí nào, trẻ hay già. 

Người sống với ba Pháp Tri Túc nầy sẽ tránh được các 
Pháp Bất Thiện, ganh tỵ, đố kỵ, tham dục, dính mắc.  Pháp Tri 
Túc là tài sản thù thắng của người tu.  Có ba đặc tính của Hạnh 
Tri Túc, là: 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

91 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(1) Không sầu muộn bi ai với việc đã qua. 
(2) Không vọng móng với sự việc vẫn còn chưa tới. 
(3) An trú với hiện tại. 

Việc đã qua là quá khứ mà sầu muộn, tiếc nuối với việc 
đã qua là làm mất đi thời gian hiện tại, chỉ nên biết quý tiếc 
thời gian đã qua mà càng lo chuyên tâm làm những việc cần 
phải tu tập trong hiện tại.  Có ba nền tảng để phát sinh Tri Túc, 
đó là: 

(1) Tiết độ.  Tiết độ là Pháp đối trị Pháp không biết tri túc, 
không biết đủ. 

(2) Không Tham Lam:  Không tham lam là Pháp đối trị 
tham lam.  Không tham lam là Pháp nền tảng để phát 
sinh và phát triển Tiết Độ (1) và Tinh Tấn (3). 

(3) Tinh tấn siêng năng:  Tinh tấn siêng năng là Pháp đối trị 
lười biếng. 

Ba Pháp Tiết Độ, Vô Tham, Tinh Tấn là ba nền tảng 
phát sinh Pháp Tri Túc.  Để phát sinh, trau giồi và tăng trưởng 
Trí Tuệ, Người tu tập cũng trau giồi ba Pháp nầy.  Tu tập Pháp 
Tiết Độ là phải biết hướng vào trong, không nhìn ra ngoài.  Tu 
tập Pháp Tiết Độ là nhìn xuống chứ không nhìn lên. 

Tiết Độ có ba Pháp, là: 

(1) Tiết độ trong việc tìm kiếm. 
(2) Tiết độ trong việc đón nhận. 
(3) Tiết độ trong việc thụ hưởng. 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

92 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

v Ghi Nhớ:  Người nghèo khổ, nghèo khó, nghèo nàn, nghèo 
mạt không bị chê trách.  Nhưng người nghèo hèn thì bị chê 
trách! 

Muốn được Pháp Tri Túc, người tu cũng phải sống và 
trau giồi Pháp nhẫn nại.  Nhẫn nại là kiên nhẫn để nại cái khó.  
Bởi do đó mà nói Nhẫn Nại chứ không nói nhẫn nhục, nhẫn 
nhịn.  Có ba phương thức để trau giồi hạnh Nhẫn Nại, đó là: 

(1) Kiên trì nhẫn nại:  là bền bĩ, kiên cường, bền chí với 
nghị lực, khả năng của mình, nhẫn nại chịu đựng để 
vượt qua chướng ngại nghịch cảnh.  Chướng ngại, 
nghịch cảnh là dụng cụ đo lường kiểm tra khả năng, và 
năng lực của người tu. 

(2) Khổ hạnh nhẫn nại:  Trên con đường tu tập thì nhiều 
khó khổ, khảo đảo do nghiệp quá khứ, do thử thách, do 
giặc lòng phiền não trong nội tâm.  Tu Khổ Hạnh Nhẫn 
Nại để vượt qua nghiệp báo, vượt qua thử thách, và giặc 
lòng phiền não, Tham Sân, Si, Mạn, Nghi, Tật.  Tu tập 
hành thiền, an tịnh Tâm để nhẫn nại và vượt qua những 
khó khổ nầy.  

(3) Chí hành nhẫn nại:  Chí tâm nhẫn nại để diệt lòng 
phiền não ngủ ngầm trong tâm.  Tu tập trau giồi Minh 
Sát tuệ để thấy và diệt trừ phiền não ngủ ngầm, thói 
quen kiết sử, lậu hoặc. 

Pháp Nhẫn Nại có hai đặc tính là nhẫn nại mong sao 
thoát khỏi hoàn cảnh thấp hèn ty liệt; và nhẫn nại mong sao 
đưa đến chỗ tốt đẹp hơn.  Hai đặc tính nầy được chia làm bốn 
thể loại, là: 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

93 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(1) Nhẫn nại với sự vất vả khó khăn:  Nếu thật sự tu tập thì 
con đường tu tập rất khó khăn nhất là cho những người 
mới khởi đầu cho nên nhẫn nại để vượt qua vì “Vạn sự 
khởi đầu nan”.  Khi có sự gian nan khó khăn thì chúng 
ta nãn chí, không bền lòng, mà càng nãn chí thì càng 
thấy gian nan, khó khăn.  Do bởi thế nên học hạnh nhẫn 
nại để nại cái khó khăn, gian nan. 

(2) Nhẫn nại với sự Khổ Thọ và Ưu Thọ về Thân Tâm.  Bất 
an về Thân Tâm, đau ốm bệnh hoạn trong khi tu tập phải 
nhẫn nại, đừng than van vì đây là Khổ Phổ Thông như 
đã trình bầy ở Phần I.  Càng than vản thì càng khổ thêm 
chỉ nhẫn nại vì bệnh hoạn là Pháp hữu vi, có sinh thì có 
diệt. 

(3) Nhẫn nại với sự phẩn nộ:  Tu tập nhẫn nại điềm tỉnh với 
sự chỉ trích, chửi mắng, phỉ báng của tha nhân.  Không 
tranh chấp, không kình cải. 

(4) Nhẫn nại với mãnh lực phiền não do tham, sân, si, mạn, 
nghi, tật đố. 

Có ba Pháp để đo lường đánh giá Hạnh Nhẫn Nại, là: 

(1) Nhẫn nại với người thua kém ta 
(2) Nhẫn nại với người ngang bằng ta 
(3) Nhẫn nại với người hơn hẳn ta 

Trong ba Pháp nầy thì nhẫn nại với người thua kém ta 
là Pháp thù thắng nhất vì đây mới thật sự là nhẫn nại diệt bản 
ngã, diệt ngã mạn.  Nhẫn nại với người ngang bằng ta là vì ta 
không muốn tranh chấp chứ chưa thật sự là diệt bản ngã.  Nhẫn 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

94 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

nại với người hơn hẳn ta là vì có sự sợ hãii nên nhẫn nại, chứ 
không hẳn là nhẫn nại để diệt cái ngã mạn. 

Người Trí do học hiểu, tu tập cho nên không mong cầu 
lắm điều, họ biết đủ, họ biết cái nào là cần thiết, cái nào là 
tham muốn, biết chế ngự và dừng lại ở sự tham muốn.  Người 
Trí biết trân quý sự thanh tịnh, không sống đa đoan, ôm đồm 
nhiều việc làm cho thân tâm tán loạn không phát sinh trí tuệ.  
Người Trí sống khép mình và sống có giới hạnh không chú 
trọng nhiều về vật chất mà chú trọng nuôi dưỡng thân tâm 
trong sạch. 

Người Trí sống hạnh tri túc thì cũng sống đời thu thúc 
Thân Hành, Ngữ Hành, Ý Hành. 

3. Thu Thúc 
Người Trí có Văn Tư Tu Tuệ mà hiểu rõ là do bởi nhân 

của Vô Minh và Hành tạo tác Thiện và Bất Thiện trong thời 
quá khứ cho nên có tái sinh và sự hiện hữu của con người 
(Thức, Danh Sắc, Lục Xứ) ở trong thời hiện tại nầy.  Do bởi 
Xúc Thọ Ái Thủ Hữu trong thời hiện tại nầy mà sẽ có quả 
Sinh, Lão Tử ở thời vị lai. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

95 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 

v Ghi Nhớ:  Trong cuốn Sưu Tập Pháp nầy không có trình 
bầy về Thập Nhị Nhân Duyên mà chỉ dùng hình ảnh và một 
số khái niệm từ ngữ dẩn nhập cho Pháp Thu Thúc, một 
trong những Pháp tu tập được trình bầy trong Phần IV, Tu 
Tập Hành Trì. 

Chúng ta có mặt ở trong đời nầy là bởi do nhân của Vô 
Minh và tác Hành Thiện và Bất Thiện trong quá khứ.  Mỗi 
người là tập hợp của hai thành phần tâm sinh lý (Danh Sắc) và 
sáu giác quan (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý) hay Lục Xứ.  Đời 
sống trong thời hiện tại nầy sẽ là nhân cho quả của thời vị lai.  
Do bởi có sự tiếp Xúc của sáu giác quan (Lục Xứ) Mắt Tai, 
Mũi, Lưỡi, Thân, Ý với sáu Cảnh là Sắc, Thinh, Khí, Vị, Xúc, 
Pháp mà có sinh khởi các cảm Thọ.  Khi có cảm thọ rồi thì 
sinh ra ghét, thích, thương, rồi luyến Ái.  Nếu có Ái luyến, thì 
sinh ra chấp Thủ giữ chặt, bám lấy, và rồi muốn có, muốn 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

96 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

chiếm lấy, hay muốn hiện Hữu, vì thế nên có Sinh trong thời 
vị lai.  Người có Phước thì sinh với đầy đủ sáu giác quan (Lục 
Xứ), không bị khiếm khuyết bẩm sinh, khi mới sinh ra là đã bị 
khuyết tật.  Người kém phước thì sinh ra không đầy đủ các 
căn. 

Vậy ta nên sinh hoạt với Xúc Thọ trong đời nầy như thế 
nào để không khởi sinh Ái, Thủ, Hữu làm nhân cho Sinh Lão 
Tử trong thời vị lai.  Chúng ta phải biết tu tập sống hạnh thu 
thúc, các căn bớt tiếp xúc với ngoại Cảnh, và tu tập chế ngự 
Tham Ái chấp Thủ.  Cũng nên ghi nhận rằng Pháp Thu Thúc 
nên được tu tập cùng với Pháp Tri Túc.  Hai Pháp nầy hổ trợ 
cho nhau vì không biết tri túc biết đủ thì sẽ tìm kiếm tầm cầu 
hoài làm sao thu thúc được.  Cũng như vậy không thu thúc, 
tiếp xúc với nhiều ngoại Cảnh quá thì sinh nhiều tham muốn 
khó mà tri túc được.  Sau đây là vài ví dụ về thu thúc. 

Thu thúc Nhãn Căn 

 Chúng ta bớt tiếp xúc hay đi tìm kiếm tầm cầu Cảnh Sắc 
ưa thích.  Chúng ta nên giảm thiểu tạo điều kiện thỏa mãn cho 
thị hiếu Thế Gian, như đi sắm sửa, đến những nơi chốn buôn 
bán, chổ đông người, xem các báo chí quảng cáo, hay lên mạng 
xem quảng cáo online.  Thời đại nầy thì bạn không cần đi ra 
ngoài cũng có thể mua sắm được trên mạng, không đi ra ngoài 
cũng có các báo quảng cáo gởi đến tận nhà.  Thế mới thật khó 
thu thúc!  Bản chất của mắt là nhìn, là bắt Cảnh cho nên thấy 
cái chi mắt cũng muốn nhìn, cảnh tốt đẹp ưa thích mắt cũng 
nhìn, cảnh xấu không tốt mắt cũng nhìn luôn.  Nhìn xong rồi 
thì phê phán, khen chê, so bì cho nặng óc.  Cho nên người tu 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

97 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

phải biết mình như thế nào.  Những người hay ưa thích, thấy 
cái gì cũng thích, cũng lạ, cũng muốn vác về thì càng phải thu 
thúc nhiều hơn.  Khi nào bạn tu tập có đủ định lực để tâm 
không bị dao động trước mọi cảnh thì lúc ấy bạn ung dung tự 
tại nhìn mà không bị cảnh dẫn dắt, nhưng thiết nghĩ lúc ấy thì 
bạn cũng sẽ không còn bận tâm để nhìn để tìm kiếm cảnh nữa. 

Thu thúc Nhĩ Căn 

 Chúng ta tu tập bớt nghe những gì không nên nghe, 
không đáng nghe, không cần nghe, nhất là những chuyện thị 
phi, chuyện ông nầy bà nọ, chuyện đàm tiếu, chuyện trong 
xóm ngoài ngõ, chuyện thời sự, kinh tế, xã hội, v.v., và v.v., 
và chuyện không có ý nghĩa lợi lạc cho cuộc sống tĩnh lặng và 
nhất là đời sống của người tu tập.  Bớt đi tìm cầu những âm 
thanh êm diệu, hay những lời ca tiếng hát ưa thích hợp nhĩ căn.  
Cũng như mắt thích nhìn Cảnh Sắc thì tai thích nghe, chuyện 
gì cũng muốn nghe muốn biết.  Bạn có để ý là tùy theo tình 
trạng tâm lý mà chúng ta thích nghe các loại nhạc khác nhau.  
Có khi ngay trong một ngày mà sáng chúng ta thích nghe nhạc 
nhộn nhịp, nhưng chiều tối nhất là sau một ngày làm việc căng 
thẳng chúng ta thích nghe nhạc êm diệu, và có lúc chỉ thích 
nghe nhạc hòa tấu không lời.  Cứ như vậy mà chúng ta không 
biết thu thúc thì sẽ đi tìm cầu mua sắm đủ các loại âm nhạc để 
thỏa mãn cho cái tham thích bất định của nhĩ căn. 

 Thu thúc được cái nghe thì chúng ta cũng sẽ thu thúc 
được Ngữ Hành, vì nghe nhiều quá thì giữ không được phải 
đem đi nói cho người khác nghe.  Nhưng khi nói lại không 
đúng thì tạo Ngữ Nghiệp nói lời không chân thật, hay nói 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

98 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

phóng đại hồ ngôn loạn ngữ.  Ngữ Hành có thể tạo bốn ác 
nghiệp trong Thập Ác Nghiệp đã nói trong Phần Bất Thiện và 
Thiện ở trên. 

v Ghi Nhớ:  Văn kinh thính Pháp để trau giồi Pháp Học đó 
là điều chúng ta cần tầm cầu để nghe. 

Thu thúc Tỷ Căn, Thiệt Căn, Thân Căn và Ý Căn 

 Cũng như mắt đối với Cảnh Sắc, tai đối với Cảnh Thinh, 
chúng ta cần thu thúc mũi, lưỡi, thân, ý, đối với các Cảnh mùi 
hay khí, Cảnh vị, thân xúc chạm, và ý nghĩ suy.  Thu thúc ý 
nghĩ suy để không tạo ý nghiệp mà có thể rơi vào ba Ý Ác 
Nghiệp trong Thập Ác Nghiệp là Ý Tham, Ý Sân, Ý Tà Kiến.  
Người tu cũng thu thúc Thân Hành để không tạo ba Thân Ác 
Nghiệp là sát sinh hại mạng, trộm cắp, tà hạnh. 

Sống thu thúc để vượt qua tám Pháp Thế Gian, bát 
phong, tám ngọn gió đời, là khen chê, hơn thua, cao thấp, hạnh 
phúc khổ đau. 

Trong Kinh có dạy các Tỳ Kheo cần phải học tập như sau: 
"Phòng hộ thân, phòng hộ lời nói, phòng hộ tâm, an trú chánh 
niệm, chế ngự các căn”. 

Thu Thúc là một giới trong Tứ Thanh Tịnh Giới của 
Người Xuất Gia.  Do bởi thế mới biết Pháp Thu Thúc là quan 
trọng, là hạnh của Người Trí đã và đang đi trên con đường tu 
tập đến giác ngộ giải thoát.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

99 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Những người không có tu tập, sống đời phóng dật, 
không có phòng hộ các căn (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý) để 
chúng tự do rong rũi chạy theo Cảnh trần (sắc, thanh, khí, vị, 
xúc, và suy nghĩ).  Đức Phật dạy ba Pháp Thu Thúc, Chế Ngự, 
Diệt Trừ cho chúng ta sống trong đời biết thúc liễm thân tâm, 
chế ngự tham sân, và diệt trừ phiền não. 

 

4. Thanh Lọc Thân Kiến 

Người Trí tu tập thanh lọc những thói quen, tập khí, 
những hiểu biết sai lầm, những sự chủ quan bảo thủ, hay hiểu 
biết biên kiến, phiến diện, không tròn đủ.  Muốn thanh lọc Tà 
Kiến thì chúng ta phải học nhiều, nghe nhiều, hiểu nhiều hiểu 
rộng, phải thân cận Bậc Hiền Trí, Thiện Tri Thức để được chỉ 
dẫn, khuyến khích, xách tấn cho chúng ta tu tập thanh lọc 
những hiểu biết sai lầm. 

Do không học hiểu mà chúng ta biết sai hiểu lầm và có 
Thân Kiến là tham chấp vào con người nầy, chấp vào Ngũ Uẩn 
là Ta là của Ta, bởi do thế mới có Ngũ Thủ Uẩn Khổ mà không 
hay biết.  Ngũ Thủ Uẩn khổ là cái khổ do thấy sai chấp lầm, 
cho rằng năm khối hợp thể con người là Ta, là của Ta, là tự 
ngã của Ta.  Để thanh lọc Thân Kiến, Ngũ Thủ Uẩn khổ, chúng 
ta phải có Văn Tuệ, Tư Tuệ và Tu Tuệ về Ngũ Uẩn, về Lý 
Duyên Khởi, Nhân Quả, Nghiệp Báo, và tu tập thu thúc, tri 
túc, thanh lọc tham ái chấp thủ để ra khỏi Ngũ Thủ Uẩn Khổ, 
cái khổ luân hồi nầy. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

100 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Ngũ Uẩn là năm khối của hai thành phần vật thể và tâm 
linh cấu tạo thành cái ta gọi là con người nầy.  Ngũ Uẩn là Sắc 
Uẩn là một khối vật lý, và bốn Danh Uẩn là bốn khối tâm sinh 
lý gồm Thọ Uẩn, Tưởng Uẩn, Hành Uẩn, và Thức Uẩn.  Định 
nghĩa nôm na về danh từ Ngũ Uẩn. 

· Sắc Uẩn: Sắc Uẩn là một khối hợp thể của các thành phần 
vật lý và quá trình diễn tiến vật lý hợp thành của Địa Đại, 
Thủy Đại, Hỏa Đại, Phong Đại cùng các thành phần cấu 
trúc khác của Sắc Uẩn. 

· Thọ Uẩn:  Thọ Uẩn là một khối hợp thể về cảm thọ, cảm 
giác, và quá trình diễn tiến tâm sinh lý qua Thân và Tâm.  
Các cảm thọ hay cảm giác gồm Khổ, Lạc, Hỷ, Ưu, Xả.  Do 
tác động bởi ngoại cảnh hay do tâm lý mà cảm thọ thay đổi 
liên tiếp và kết nối nhau từ Thân đến Tâm và từ Tâm đến 
Thân, từ Khổ đến Lạc, từ Hỷ đến Ưu hay ngược lại, và cứ 
như thế như thế kết nối thành khối. 

· Tưởng Uẩn: Một khối Tư Tưởng, suy nghĩ hay những cái 
ghi nhận để nhớ và rồi nhớ lại để suy nghĩ.  Ví dụ như ta 
lấy cái biết về trái cam là tròn và có màu sắc vàng, cho nên 
nhìn thấy trái cây có màu sắc vàng và tròn thì liên tưởng 
đến trái cam.  Hay khi ta dùng hình ảnh trái cam để diễn tả 
hay liên tưởng về một loại trái cây hay vật thể nào đó có 
hình dáng và màu sắc như trái cam.  Từ cái nhớ tưởng nầy 
đến cái nhớ tưởng khác liên đới với nhau kết thành một 
khối là Tưởng Uẩn.  

· Hành Uẩn:  Là một khối Hành qua tạo tác của Thân Hành, 
Ngữ Hành, Ý Hành cùng những vận chuyển sinh tiến dị 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

101 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

diệt của các Pháp nầy đến các Pháp khác liên tục không 
ngừng. 

· Thức Uẩn:  Một khối tâm ý thức. 

Người có Thân Kiến hay Ngũ Thủ Uẩn là do bởi chấp vào Sắc 
Thọ Tưởng Hành Thức như sau: 

1. Sắc Thủ Uẩn:  Là chấp vào bốn Pháp như là: 
(1) Chấp vào Sắc nầy là Tôi, là Ta 
(2) Chấp vào Tôi, Ta là Sắc nầy 
(3) Chấp vào Sắc nầy là của Tôi, của Ta 
(4) Chấp vào Tôi ở trong Sắc Uẩn nầy và Sắc Uẩn nầy 

ở trong Tôi, Ta. 
2. Thọ Thủ Uẩn:  Là chấp vào bốn Pháp như là: 

(1) Chấp vào Cảm Thọ nầy là Tôi, là Ta 
(2) Chấp vào Tôi, Ta có Cảm Thọ nầy, 
(3) Chấp vào Cảm Thọ nầy là của Tôi, của Ta 
(4) Chấp vào Tôi là Cảm Thọ nầy, và Cảm Thọ nầy là 

Tôi, là Ta. 
3. Tưởng Thủ Uẩn:  Là chấp vào bốn Pháp như là: 

(1) Chấp vào những suy tưởng, tư tưởng nầy là Tôi, Ta 
(2) Chấp vào Tôi có những tư tưởng nầy, 
(3) Chấp vào những tư tưởng nầy là của Tôi, 
(4) Chấp vào Tôi trong những tư tưởng. 

4. Hành Thủ Uẩn:  Là chấp vào bốn Pháp như là: 
(1) Chấp vào những hành động tạo tác nầy là Tôi là Ta, 
(2) Chấp vào Tôi có những hành động tạo tác nầy, 
(3) Chấp vào những hành động tạo tác nầy là của Tôi 

của Ta, 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

102 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(4) Chấp vào Tôi Ta tạo tác những hành động nầy. 
5. Thức Thủ Uẩn:  Là chấp vào bốn Pháp như là: 

(1) Chấp vào cái biết nầy là Tôi, là Ta, 
(2) Chấp vào Tôi Ta có cái biết nầy, 
(3) Chấp vào cái biết nầy là của Tôi, của Ta 
(4) Chấp vào Tôi Ta trong cái biết nầy. 

Do thấy sai chấp lầm vào 20 Pháp nầy nên sinh khởi 
chấp thủ, bám víu, giữ lấy, đeo níu, dính chặt vào Sắc, Thọ, 
Tưởng, Hành, Thức và hình thành Sắc Thủ Uẩn, Thọ Thủ Uẩn, 
Tưởng Thủ Uẩn, Hành Thủ Uẩn, Thức Thủ Uẩn.  Ngày nào 
còn Thân Kiến chấp chặt vào năm khối hợp thể nầy là Ta là 
của Ta là còn luân hồi sinh tử. 

Do bởi chấp thủ vào Ngũ Uẩn, hay do có Thân Kiến mà 
chúng ta tạo tác biết bao nhiêu nghiệp báo qua Thân Hành, 
Ngữ Hành, Ý Hành nhằm bảo tồn, vun bồi cho Ngũ Uẩn được 
trường tồn. 

Tu tập là sử dụng Văn Tuệ, Tư Tuệ, Tu Tuệ điều chỉnh 
tri kiến, sửa đổi không thấy sai, chấp lầm vào Ngũ Uẩn là ta là 
của ta, và không dính mắc chấp thủ vào Ngũ Uẩn, ngăn trừ sự 
hình thành Ngũ Thủ Uẩn.  Tu tập là gọt dủa thói quen, tập khí 
kiết sử, hay tháo gở những trói buộc, che chắn sự thật về thành 
phần Danh và Sắc. 

Ở đây cũng xin được chia sẻ về nhân sinh tà kiến thấy 
sai chấp lầm, đó là: 

(1) Lậu hoặc, thói quen tập khí, kiết sử. 
(2) Không thân cận bậc trí. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

103 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(3) Không tầm cầu tìm kiếm học hỏi, nghiên cứu Phật 
Pháp. 

(4) Ở trong môi trường tà kiến, như thân cận người tà 
kiến, gặp cảnh tà kiến. 

Do vậy muốn thoát ra khỏi tà kiến biết sai hiểu lầm thì 
tu tập bỏ thói quen tập khí, thân cận người trí, học hỏi nghiên 
cứu Phật Pháp, không thân cận người tà kiến, tu tập trau giồi 
Giới, Định, Tuệ. 

 Người Trí tu tập trau giồi Giới Định Tuệ, Tam Vô Lậu 
Học để đoạn trừ Lậu Hoăc.  Người không tu học sống trong 
đời do không học hiểu Phật Pháp, không tu tập, không sống 
theo giới học của người Phật Tử mà sống theo bản năng, thói 
quen.  Người không có Giới, Định Tuệ sống hành xử tạo tác 
với Thân Hành, Ngữ Hành và Ý Hành buông lung, phóng dật, 
không có kiểm soát vì thế tạo Ác Nghiệp cho nên khổ đau 
phiền não.  Người không tu thì sống không có tỉnh giác ghi 
nhớ nên bị trói buộc bởi tham ái, sân hận, tà kiến.  Tham ái mà 
không được toại nguyện thì sinh ra sân hận.  Tham ái mà được 
như ý thì càng sinh thêm tham ái và tà kiến ngã mạn. 

 Người không khéo tu thì sống trong đời chạy theo tám 
ngọn gió đời, tranh đua, hơn thiệt, so sánh, cạnh tranh, người 
giàu kẻ nghèo, người hạnh phúc, kẻ khổ đau, người được khen 
kẻ bị chê, người được kẻ thua.  Cứ thế mà bị trôi lăn trong 
dòng đời với sự thúc đẩy, dẫn dắt của tham dục, sân hận, và tà 
kiến.   



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

104 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Người không học hiểu không tu tập thấy sai chấp lầm 
vào sự thường còn, thấy sự hiện hữu của mình là thường bền 
nên ra công ráng sức làm mọi cách để tạo dựng, hưởng thụ, và 
truyền thừa cho con cháu đời sau chứ không thấy rõ thực tính 
của các Pháp là Vô Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã.  Đủ duyên 
thì sinh khởi, và khi có sinh khởi thì có hoại diệt theo bản chất 
của chính Pháp ấy.  Do mê mờ nên sống trong hơn thua, tranh 
chấp công danh, sự nghiệp thế gian mà không biết chỉ một hơi 
thở ra mà không có hơi thở vào thì mọi ước mơ hoài bão, sự 
nghiệp công danh tan như mây khói. 

Thêm nữa chúng ta suy nghĩ rằng tài sản, danh thơm 
tiếng tốt chúng ta tạo ra sẽ để lại cho con cháu đời sau nối tiếp 
làm rạng rở dòng tộc.  Có thể là đời con chúng ta sẽ nối bước 
tiếp tục con đường sự nghiệp của chúng ta, nhưng có ai hay ai 
biết rằng đời cháu của chúng ta sẽ tiếp tục như vậy, hay tất cả 
rồi sẽ ra đi theo định luật vô thường và nhân duyên hợp tan 
của chúng.  Nhưng vì không hiểu biết nên chúng ta lăn lộn 
trong cuộc đời nầy để tạo dựng cơ ngơi, tạo dựng và hạnh phúc 
cho mình và cho đời sau mà bất chấp nhân quả nghiệp báo, 
gieo trồng không biết bao nhiêu nhân Bất Thiện, để nhận lãnh 
sự khổ đau phiền não trong đời nầy và nhiều đời sau nữa. 
  

Người Trí biết được tu tập là đi ngược với dòng đời, là 
phải thúc liễm thân tâm, là tri túc, là tỉnh giác và ghi nhớ trong 
từng Thân Hành, Ngữ Hành và Ý Hành để không bị Tham, 
Sân, Si mê chi phối để tạo nghiệp bất thiện. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

105 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Người Trí học hiểu, tu tập, hành trì để thấy các Pháp 
trong thế gian nầy là Vô Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã và để 
hiểu rằng mọi hiện hữu sinh khởi do hội đủ các duyên và diệt 
đi cũng do bởi hội đủ các duyên, hay do mãnh lực của duyên 
cho nên Người Trí sống trong đời mà không bị tám ngọn gió 
đời làm xao động nghiêng ngả. 

Người Trí sống an trú tỉnh giác, ở đời như sống Đạo và 
hành Đạo.  Họ sống tỉnh giác với Giới Định Tuệ trong cuộc 
sống sinh hoạt hằng ngày và tu tập Chỉ và Quán. 

 

5. Niềm Tin và Chí Nguyện 

Người tu học mà không có đủ niềm tin chân chánh, 
không có đủ chánh tín trong Pháp Học và Pháp Hành mà mình 
đang tu tập hành trì thì không thành tựu.  Tuy rằng không có 
sự hoài nghi nhưng niềm tin không được vững chắc và không 
đủ tin tưởng vào khả năng và sức lực hay sự tu tập của mình, 
Tín Quyền không đủ thì sự tu tập cũng bị trì trệ.  Do bởi lòng 
tin không vững chắc, không đủ tự tin thì chúng ta không thể 
có đủ tinh tấn để đi xa được trên con đường tu tập.  Vì thiếu 
lòng tin vào Pháp Học và Pháp Hành, thiếu sự tự tin vào khả 
năng của mình, mà chúng ta không có đủ chí nguyện để đối 
diện và vượt qua giặc lòng, rồi thối chí, hoang mang và chùn 
bước. 

v Ghi Nhớ:  Tín Quyền sẽ được trình bầy thêm trong phần 
V, về 37 Pháp Đẳng Giác Phần. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

106 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Người Trí có lòng tin vững chắc, chí nguyện vững vàng, 
lập nguyện hay phát nguyện để tăng trưởng, phát triển và tiến 
hóa trên từng mỗi bước trong con đường tu tập.  Người Trí 
không có sự hoài nghi và vững lòng tin trong Văn Tư Tu Tuệ.  
Họ biết con đường và sự tu tập của họ, và sự tu tập đó sẽ đưa 
họ đến đâu. 

Người trí tu tập có niềm tin vào Pháp Học và Pháp Hành 
và niềm tin càng được vững chắc khi thông suốt, khi có Văn, 
Tư Tu Tuệ.  Người Trí có chí nguyện, và Người Trí biết lập 
nguyện, họ biết tu để làm gì và biết tu những pháp môn gì để 
đưa đến thành tựu trong Pháp Thành.  Người Trí không mê 
mờ, mà có lòng tin vững chắc vào sự hành trì tu tập một khi 
đã hiểu đúng chân thật lời dạy của Đức Phật.  Người Trí học 
hiểu thực tính thực tướng của Pháp hữu vi là Vô Thường Khổ 
Đau và Vô Ngã, học hiểu Nhân Quả, Nghiệp Báo, Liên Quan 
Tương Sinh và tu tập 37 Pháp Đẳng Giác Phần, Thiền An Chỉ, 
Thiền Minh Sát. 

Người Trí biết phát nguyện khi bị tắt nghẽn trong Pháp 
Học và Pháp Hành, hay biết tìm cầu minh Sư, hão bằng hữu 
để vấn hỏi.  Chúng ta thì để sự tắt nghẽn ấy qua một bên và 
không biết làm gì kế tiếp, do thế nên sự tu tập bị thối lui, ngừng 
trệ, và bị lui sụt trong Pháp Học, Pháp Hành, nên tu mà không 
tiến. 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

107 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

V.  GIỚI THIỆU 37 PHÁP ĐẲNG GIÁC PHẦN 
 

Trình bầy Nhân Sinh Trí Tuệ và Pháp tu tập phát sinh 
trau giồi Trí Tuệ mà không trình bầy 37 Pháp Đẳng Giác Phần 
thì thật là thiếu sót, nhưng trong khuôn viên hạn hẹp của cuốn 
Sưu Tập Pháp II nầy, chỉ xin được mạn phép chia sẻ khái lược 
phần từ ngữ của 37 Pháp Đẳng Giác Phần và một số ví dụ về 
sự tu tập.  Mong rằng sẽ có đủ duyên để trình bầy đầy đủ nội 
dung và sự tu tập 37 Pháp Đẳng Giác Phần nầy ở kỳ sau. 

Qua 37 Pháp Đẳng Giác Phần, Đức Phật đã cho chúng 
ta con đường, Đạo lộ.  Ngài cho chúng ta đủ các Pháp làm 
hành trang tư lương cần thiết và chuẩn bị chu đáo cho những 
ai muốn đi trên đường giải thoát.  Ngài cũng đã dạy cho ta biết 
về những chướng ngại sẽ xảy ra trên Đạo lộ và Ngài cũng đã 
cho các Pháp thích đáng để đối trị, diệt trừ, vượt qua những 
chướng ngại ấy.  Việc còn lại là ta có đi hay không? 

 37 Pháp Đẳng Giác Phần là con đường tu tập hành trì 
trau giồi phát sinh Tuệ Đạo, là Pháp hành đưa đến liễu tri chân 
lý thực tính, thực tướng Pháp, Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã, 
liễu tri sự thật về Khổ, Tập, Diệt, Đạo.  37 Pháp Đẳng Giác 
Phần làm thành tựu Đạo Đế, diệt tắt Tập Đế, đưa đến Diệt 
Đế, đoạn tận Khổ Đế.  Một người chân tu, cầu Đạo giải thoát 
thì luôn sống trong đời sống hằng ngày cũng như trau giồi tu 
tập nên lấy 37 Pháp Đẳng Giác Phần là phương châm để hành 
trì tu tập. 

Tại sao là 37 Pháp Đẳng Giác Phần ? 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

108 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Trong Pāli thì là 37 BODHIPAKKHIYADHAMMA. 

• Bodhi = Giác 
• Pakkhiya = Phần 
· Dhamma = Pháp 

37 Pháp Đẳng Giác Phần là Pháp mà người tu tập hành 
trì được giác ngộ, liễu tri từng phần, tu tập một Phần tức là tu 
tập cả 7 Phần hay 37 Pháp.  Ví dụ khi tu tập Phần Tứ Niệm 
Xứ là đã tu hết trọn 37 Pháp Đẳng Giác Phần.  Tất cả 7 Phần 
bổ sung cho nhau phát sinh Tuệ Đạo, Đạo Đế, diệt tắt Tập Đế, 
đưa đến Diệt Đế, đoạn tận Khổ Đế.  Đạo Quả, Níp Bàn. 

37 Pháp Đẳng Giác Phần gồm 37 Pháp chia thành bảy Phần, 
đó là:  

(1) Tứ Niệm Xứ (bốn Pháp) 
(2) Tứ Chánh Cần (bốn Pháp) 
(3) Tứ Như Ý Túc (bốn Pháp) 
(4) Ngũ Quyền (năm Pháp) 
(5) Ngũ Lực (năm Pháp) 
(6) Thất Giác Chi (bảy Pháp) 
(7) Bát Chánh Đạo (tám Pháp) 

 
1. Tứ Niệm Xứ:  Tứ Niệm Xứ gồm bốn Pháp đó là Thân 

Niệm Xứ, Thọ Niệm Xứ, Tâm Niệm Xứ, Pháp Niệm 
Xứ.  Tứ Niệm Xứ được nói đến trong Trung Bộ Kinh, 
Bài Kinh Tứ Niệm Xứ và Trường Bộ Kinh, Bài Kinh 
Đại Niệm Xứ.  Tứ Niệm Xứ là Pháp Hành tu tập Thiền 
Minh Sát dùng Thân, Thọ, Tâm, Pháp ngay trong chính 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

109 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

bản thân của mỗi người làm phương tiện, đối tượng tu 
tập phát triển tỉnh giác, chánh niệm, tinh tấn, để phát 
sinh tuệ giác liễu tri thực tính và thực tướng của các 
Pháp ngay trên con người chúng ta là Vô Thường, Khổ 
Đau, Vô Ngã, Bất Tịnh. 

Chúng ta cũng nên ghi nhớ rằng tu tập Tứ Niệm Xứ trên 
Thân, Thọ, Tâm, Pháp ngay trong cuộc sống hằng ngày qua đi 
đứng nằm ngồi hay làm tất cả các thao tác sinh hoạt ăn, uống, 
tắm rửa, đi làm, đi chợ, v.v., và trao đổi nói chuyện với người 
cùng làm hay người thân trong gia đình.  Mỗi một thao tác, 
hành động điều có sự ghi nhớ tỉnh giác chứ không phải chỉ tu 
tập Tứ Niệm Xứ khi tham dự khóa tu, khóa thiền. 

Tu tập Tứ Niệm Xứ hay các Phần khác trong 37 Đẳng 
Giác Phần cần phải trau giồi Niệm Định Tuệ hay chính sự tu 
tập làm phát sinh và tăng trưởng Niệm Định Tuệ. 

Niệm:  Niệm là ghi nhớ ngay hiện tại khi một Pháp sinh khởi 
hiện bầy qua Thân, Thọ, Tâm, hay Pháp.  Niệm ở đây là nói 
đến Chánh Niệm là ghi nhớ với tỉnh giác trong Thân, Thọ, 
Tâm, hay Pháp trong khi tu thiền Minh Sát.  Chánh Niệm phải 
có Định và Tuệ tức là mỗi một niệm phải có sự tỉnh giác và có 
thẩm sát một Pháp đang hiện bầy.  Niệm mà không có hiện tại, 
không có Thân Thọ Tâm Pháp, không có tỉnh giác tức là thất 
niệm. 

Định:  Định là Nhất Tâm vào đối tượng.  Định có ba chi là Sát 
Na Định, Cận Định, Nhập Định. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

110 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Tuệ Giác / Tuệ Quán:  Niệm được kiên trụ, nhập Định, thì 
phát sinh Tuệ Giác.  Tuệ là sự giác ngộ liễu tri thực tính thực 
tướng Pháp đang hiện bầy. 

 Đức Phật dạy các Pháp hữu vi thật là không bền vững, 
nó có tính chất sinh và diệt, vì nhân sinh rồi diệt, diệt rồi sinh, 
nên thường hay có sự khổ não. Người không học hiểu, không 
tu tập, không có Văn, Tư, Tu Tuệ nên không biết, không hiểu, 
không có thể nghiệm hay chứng nghiệm và cho rằng các Pháp 
hữu vi là thường hằng, an lạc, ngã, tịnh hảo.  Vì lầm biết là 
thường, lạc, ngã, tịnh nên người không tu bị dính mắc, đắm 
nhiễm, và tạo tác bất thiện cũng có, thiện cũng có để nắm giữ, 
đeo níu, và mong cầu mọi thứ của ta được bền vững lâu dài, 
thường còn mãi.  Và như thế bị luân hồi, sinh tử do bởi nghiệp 
lực của thiện và bất thiện dẫn dắt. 

(1) Thân Niệm Xứ:  Người Trí qua một hơi thở ra, hơi thở 
vào thì có sự hiểu biết trong từng hơi thở ra vào là đã có 
hai thành phần Danh Sắc hay vật lý và tâm linh, có sự 
sinh diệt Vô Thường, sự tương quan Nhân Quả, và Liên 
Quan Tương Sinh, cái nầy có làm duyên cho cái khác 
có, hội đủ duyên thì sinh và hội đủ duyên thì diệt.   
Người Trí do bởi có tu tập mà nhận biết có sự sinh khởi, 
chuyển tiến, và diệt đi của một hơi thở ra.  Và cũng như 
thế có sự sinh khởi, chuyển tiến, và diệt đi của một hơi 
thở vào.  Có sự diệt đi của hơi thở ra thì tiếp theo là có 
sự sinh khởi của hơi thở vào.  Bạn hãy thử tập thở vào 
mà không thở ra, hay là thở ra mà không thở vào coi 
xem sao.  Thử thực tập như thế bạn sẽ có khái niệm về 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

111 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

câu nói đời sống không qua một hơi thở.  Người không 
hiểu thì nói rằng Tôi thở, Ta thở, không thấy sự sinh và 
diệt ở trong hơi thở, thì không thấy được tam tướng Vô 
Thường, Khổ Đau, Vô Ngã của các Pháp.  

 Người không tu thì lầm biết và cho là tôi biết hơi thở và 
hơi thở là cái làm cho tôi biết nhưng thật ra chỉ có Tâm Thức 
biết, và vật chất hay hơi thở làm đối tượng cho cái biết của 
Tâm Thức.  Nếu không có hơi thở (Sắc) thì không có cái biết 
(Danh) về hơi thở, và nếu không có cái biết (Danh) thì hơi thở 
cũng không được biết đến.  Như vậy Người Trí biết không có 
cái độc lập mà là sự liên đới, cái nầy có thì cái kia có và cái 
nầy không có thì cái kia không có.  Do bởi lầm biết mà người 
không tu cho là Tôi thở, hơi thở của Tôi, Tôi đang thở, và Tôi 
biết là Tôi đang thở.   

 Cũng như thế Người Trí trong tất cả oai nghi, đi, đứng, 
nằm, ngồi đều quán xét tính chất bản thể Tam Tướng Vô 
Thường, Khổ Đau, Vô Ngã để tăng trưởng trí tuệ mà không bị 
dính mắc Pháp Thế Gian do mê mờ lầm biết. 

 Có sáu đối tượng của Thân Niệm Xứ đó là (1) Tứ Đại, 
(2) Bất Tịnh, (3) Bốn Oai Nghi, đi đứng nằm ngồi, (4) Tỉnh 
Giác, (5) Hơi Thở, (6) 32 Thể Trược.  Trong Bốn Oai Nghi, 
Đi, Đứng, Nằm, Ngồi thì trong mỗi oai nghi đều có Đại oai 
nghi và Tiểu oai nghi.  Hành Giả tu tập Thân Niệm Xứ dùng 
sáu Pháp nầy ngay trên Thân của mình làm đối tượng tu tập 
phát triển Niệm Định Tuệ. 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

112 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

v Ghi Nhớ:  Thân Tùy Quán Niệm Xứ phát sinh trí tuệ liễu 
tri thực tính Sắc Pháp là hoại diệt và cho liễu tri Bất Tịnh, 
Khổ Đau, Vô Ngã thực tướng, diệt tắt Tịnh, Lạc, Ngã Điên 
Đảo. 
 

(2) Thọ Niệm Xứ:  Người Trí khi có một cảm Thọ sinh khởi 
thì quán thấy có Thọ Khổ hay Thọ Lạc về Thân và có 
Thọ Ưu hay Thọ Hỷ về Tâm.  Người Trí quán thấy cảm 
thọ sinh khởi, vận hành, rồi hoại diệt theo tự tính, bản 
thể của Thân Thọ và Tâm Thọ.  Người Trí do có Văn 
Tư, Tu hiểu được tính chất bản thể của các Pháp là Vô 
Thường Vô Ngã, cho nên khi có Thọ Khổ thì biết kham 
nhẫn để vượt qua, và dùng cảm thọ nầy để tu tập phát 
triển trau giồi trí tuệ.  Người Trí khi có Thọ Hỷ cũng 
quán sát tính chất bản thể của các Pháp là sinh diệt, Vô 
Thường, Khổ Đau, Vô Ngã mà kham nhẫn vượt qua sự 
đắm nhiễm, dính mắc.  Người không tu thì khi có cái 
khổ đau buồn thì than Tôi đau quá, Tôi khổ quá, Tôi 
buồn chán quá, v.v., và Tôi muốn được hết buồn chán, 
hết khổ.  Còn khi có vui thì Tôi hạnh phúc quá, Tôi vui 
quá, Tôi thích quá, v.v., và Tôi muốn được sự hạnh phúc 
nầy hoài.  Bởi do thế khi Khổ thì càng thêm Khổ mà 
sinh ra sân độc, oán hận, còn khi hạnh phúc vui sướng 
thì tầm cầu để được thêm vui sướng hạnh phúc do thế 
bị dính mắc đắm nhiễm.  Cả hai trường hợp khổ và hạnh 
phúc của người không tu học đều đưa đến tạo tác hành 
nghiệp để rồi luân hồi sinh tử. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

113 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 Đối tượng của Thọ Niệm Xứ là cảm thọ về Thân và cảm 
thọ về Tâm.  Cảm thọ về Thân thì có Thọ Khổ, Thọ Lạc.  Cảm 
thọ về Tâm thì có Thọ Ưu, Thọ Hỷ, Thọ Xả. 

v Ghi Nhớ:  Thọ Tùy Quán Niệm Xứ cho phát sinh trí tuệ 
liễu tri Khổ (Dukkha), diệt tắt Lạc Điên Đảo. 
 

(3) Tâm Niệm Xứ:  Người Trí sống và tu tập hành Đạo thì 
luôn luôn quán xét, gìn giữ Tâm Ý của mình.  Tâm có 
Tham thì ghi nhớ nhận biết Tâm có Tham, Tâm có Sân 
thì ghi nhớ nhận biết Tâm có Sân, Tâm có Tà Kiến thì 
ghi nhớ, nhận biết Tâm có Tà Kiến.  Cũng như thế Tâm 
không Tham thì ghi nhớ nhận biết Tâm không có Tham, 
v.v.  Có ghi nhớ và nhận biết như thế thì người tu kiểm 
soát được Tâm Ý của mình.  Tu tập Tâm Niệm Xứ để 
phát triển Niệm Định Tuệ liễu tri thấu hiểu được sự sinh 
diệt của Danh Pháp.  Bạn thử ngồi lặng yên trong năm 
phút và chú ý vào xem có những Tâm chi sinh khởi và 
diệt đi, cứ hết ý nầy sinh lên rồi diệt đi thì ý khác lại 
sinh lên và diệt đi.  Trong Tứ Niệm Xứ thì Tâm Niệm 
Xứ là trọng yếu, Tâm biết về Thân, Tâm biết về Thọ, 
Tâm biết về Tâm, và Tâm biết về Pháp.  Bởi do thế 
người tu luôn gìn giữ Tâm Ý của mình, dù ở trong hoàn 
cảnh nào cũng không để mất cái Tâm.  Các Pháp hiện 
bày qua Thân, Thọ như thế nào thì cũng “Giữ cái Tâm”. 

Tâm Vô Tham, Tâm Vô Sân, Tâm Vô Si là Tâm của Bậc 
Thánh, Bậc đã chứng Đạo Quả.  Nhất thiết phải giữ cái tâm 
không để tham, sân, tà kiến xen vào.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

114 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

v Ghi Nhớ:  Tâm Tùy Quán Niệm Xứ phát sinh trí tuệ liễu tri 
thực tính sinh diệt Vô thường (Anicca), diệt tắt đi Thường 
Điên Đảo. 
 

(4) Pháp Niệm Xứ:  Tu tập Pháp Niệm Xứ là thẩm sát thực 
tính của một Pháp đang hiện hữu, không phải Pháp đã 
qua, hay Pháp chưa đến.  Có năm Pháp trong Pháp Niệm 
Xứ đó là (1) Ngũ Triền Cái, (2) Ngũ Thủ Uẩn, (3) Lục 
Nhập, (4) Thất Giác Chi, và (4) Bát Chánh Đạo. 

· Ngũ Triền Cái:  Là năm Pháp che chắn làm cho mê mờ, 
muội lược, dã dượi mà người tu cần nhận diện và vượt 
qua.  Các Pháp Triền Cái là Tham Dục, Sân Hận, Hôn 
Trầm, Trạo Hối, và Hoài Nghi.  Nhưng thêm một Pháp 
Triền Cái nữa là Vô Minh do bởi thế có sáu Pháp Triền 
Cái.  Người tu thiền Minh Sát hay thiền An Chỉ để diệt 
trừ sáu Pháp Triền Cái nầy. 

· Ngũ Thủ Uẩn:  Là Pháp chấp thủ vào Năm Uẩn, Sắc, 
Thọ, Tưởng, Hành, Thức như đã trình bầy trong phần 
Thanh Lọc Tà Kiến ở trên. 

· Thất Giác Chi là bảy Pháp tu trong Pháp Niệm Xứ dùng 
để đối trị sáu Pháp Triền Cái ở trên. 

· Bát Chánh Đạo là tám Pháp hay ba Phần Giới Định Tuệ 
Tam Vô Lậu Học.  Bát Chánh Đạo cũng là Đạo Đế là 
con đường mà người tu Phật phải đi nếu tầm cầu sự giải 
thoát.  Bát Chánh Đạo trong Pháp Niệm Xứ dùng để đối 
trị Pháp Ngũ Thủ Uẩn. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

115 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Tu tập Tứ Niệm Xứ trau giồi Trí Tuệ Minh Sát, thấy rõ 
như thật, như thị thực tính Pháp và thực tướng Pháp của Danh 
Sắc hay năm thành phần Sắc Thọ Tưởng Hành Thức là sinh 
diệt, hoại diệt, khi hội đủ duyên thì sinh, và qua tiến trình sinh 
tiến dị diệt rồi thì diệt cũng theo duyên chứ không phải là ta 
muốn, ta làm, hay của ta như lầm biết. 

Một người tu tập nên luôn quay về với chính mình, quán 
sát, hiểu rõ tập khí, thói quen trói buộc chính mình để diệt trừ 
và phòng hộ không cho sinh khởi nữa.  Đây là một hành trình 
tu tập ngay trong cuộc sống sinh hoạt hằng ngày, chứ không 
chỉ trong khi đi tham dự khóa tu, khóa thiền. 

Trong quá trình tiến tu thì người tu có khi thấy Sân thì 
muốn diệt Sân, khi thấy Tham thì muốn diệt Tham, nhưng thật 
ra không phải là vậy.  Cái cần phải diệt là diệt trừ cái Tôi cái 
Ta, cái Thân Kiến đang ở hiện tượng Sân hay hiện tượng Tham 
chứ mình không diệt trừ Sân Tham. 

Vậy thế nào là cái Tôi, Ta ở hiện tượng Tham Sân mà ta cần 
thấy và cần phải ngăn trừ ? 

Cái Tôi, Ta ở hiện tượng Sân đó là cho rằng hay chấp là 
Tôi đang Sân, Tôi đang bực mình, Tôi ghét ai đó, hay Tôi đang 
đau quá, v.v., hay là người đó, việc ấy làm cho Tôi không 
thích, tức bực.  Do bởi suy nghĩ như thế người ấy đồng hóa 
với cái Sân và cho cái Sân là Tôi Ta là của Tôi của Ta, và Tôi 
là cái Sân ấy.  Người tu có tỉnh giác và ghi nhớ không biết lầm 
thấy sai rằng Tôi sân, người nọ việc kia làm Tôi bực tức sân 
hận, mà chỉ thấy có một Tâm Sân hiện bầy và khi nhận diện 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

116 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

được Tâm Sân đang hiện bầy thì cơn sân hận sẽ được giảm 
thiểu và người tu sẽ biết xử lý như thế nào chứ không để cho 
sự sân hận dẫn dắt. 

v Ghi Nhớ:  Khi bực tức sân hận xảy ra mà bạn càng nghĩ 
về người hay việc làm bạn bực tức, hay nghe một người 
khác đàm tiếu về vấn đề hay người mà liên quan đến sự sân 
hận đang có thì sẽ làm cho cơn sân hận càng thêm tăng 
trưởng như dầu thêm vào lửa.  Đó là do bởi tính chất của 
Sân là muốn đẩy ra, thiêu đốt, hủy diệt đối tượng.   

Ngược lại với Tham, Tham là muốn đem vào, muốn có cho 
nên mới phát sinh đắm nhiễm dính mắc khi Tham thích. 

Trong cuộc sống hằng ngày, mà người tu chú tâm ghi 
nhớ để ý vào thói quen, tập khí để ngăn trừ là đã có thành tựu 
trong Pháp Hành.  Ví dụ như trong mọi hoạt động đi, đứng, 
nằm ngồi, tắm rửa, đi làm các công việc cứ để ý coi ngó cái 
Tham, Sân, hiểu sai biết lầm, những thói quen.  Mỗi ngày một 
chút để tâm chú ý vào triền cái, kiết sử, lậu hoặc đã làm mê 
mờ che chắn con đường giác ngộ giải thoát. 

v Ghi Nhớ:  Pháp Tùy Quán Niệm Xứ làm phát sinh trí tuệ 
liễu tri thực tướng Vô Ngã (Anatta), diệt tắt Ngã Điên Đảo. 
 

v Ghi Nhớ:  Tứ Niệm Xứ là con đường tu tập để có sự hiểu 
biết phát sinh trí tuệ, liễu tri về thực tính Pháp là sinh diệt, 
và hoại diệt qua Thân, Thọ, Tâm, Pháp ngay trên chính con 
người mình.  Qua đó liễu tri, thấu suốt Tam Tướng Vô 
Thường, Khổ Đau, Vô Ngã của các Pháp.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

117 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

v Tứ Niệm Xứ là con đường độc nhất, đưa đến thanh tịnh cho 
chúng sinh, vượt khỏi sầu bi, diệt trừ khổ ưu, thành tựu 
chánh lý, chứng ngộ Niết bàn. 

v Tứ Niệm Xứ là con đường độc Đạo (Ekàyàna Magga), độc 
hành, duy nhất do Đức Phật tìm ra, và hành theo được Níp 
bàn, chấm dứt mọi sự khổ đau phiền não. 

Tóm Lược Chi Pháp Tứ Niệm Xứ 

 

 
2. Tứ Chánh Cần:   Sự tinh cần, năng nổ, chuyên tâm, 

gắng hết sức mình, người tu tập vượt qua các Pháp bất 
thiện đã sinh và chưa sinh, và vượt lên không lui sụt 
trong việc phát triển thiện Pháp đã có và chưa sinh.  Tứ 
Chánh Cần có bốn Pháp, là: 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

118 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(1) Luôn luôn tinh chuyên tu tập đoạn tận bất thiện đã phát 
sinh dù lớn hay nhỏ. 

(2) Không lui sụt trong việc ngăn trừ bất thiện chưa sinh 
khởi dù lớn hay nhỏ.   Không phải lúc có lúc không. 

(3) Luôn luôn tinh chuyên tu tập tăng trưởng phát triển 
thiện Pháp đã phát sinh bất cứ lớn hay nhỏ. 

(4) Không lui sụt bỏ qua cơ hội làm việc thiện, dù lớn hay 
nhỏ, chứ không phải lúc có lúc không. 

 
Thiện Pháp là Thập Thiện, Thập Phúc Hành Tông, Thập 

Toàn Thiện (Thập Ba La Mật).  Bất Thiện Pháp là không hành 
Thập Phúc Hành Tông và Thập Ác Hạnh gồm ba về Thân, bốn 
về Lời, và ba về Ý đã được trình bầy trong Phần IV của cuốn 
kinh sách nầy, Bất Thiện Và Thiện. 

Tứ Chánh Cần là điều kiện làm phát triển Chánh Tinh 
Tấn trong Bát Chánh Đạo. 

 
v Ghi Nhớ:  Hai yếu tố quan trọng để thành tựu Tứ Chánh 

Cần là (1) không lui sụt, và (2) cố gắng nổ lực hết sức mình 
để vượt qua không tạo tác Bất Thiện Nghiệp và vượt qua 
mọi cản trở để thực hành Thiện Nghiệp. 

v Ghi Nhớ:  Tứ Chánh Cần là điều kiện phát triển Chánh 
Tinh Tấn trong Bát Chánh Đạo.  Tứ Chánh Cần tùy thuộc 
vào sự khắc khít ghi nhớ của Tứ Niệm Xứ. 
 

3. Tứ Như Ý Túc:  Tứ Như Ý Túc là bốn Pháp nền tảng 
thiết yếu để thành tựu viên mãn thiện pháp, thiền định, 
Đạo và Quả.  Thiện Pháp ở đây là thiện Pháp đưa đến 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

119 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

giác ngộ chứ không phải các Pháp thiện thông thường 
thế gian.  Bốn Pháp thiết yếu đó là (1) Dục Như Ý Túc, 
(2) Cần Như Ý Túc, (3) Tâm Như Ý Túc, (4) Thẩm Như 
Ý Túc.  Người tu phải có lòng mong muốn tu, muốn diệt 
khổ.  Do có lòng mong muốn mãnh liệt để diệt khổ, 
người tu tinh tấn nổ lực hết sức mình và chuyên tâm bền 
chí để vững bước trên con đường tu, và thẩm quyết chắc 
chắn rằng con đường tu tập được thành tựu giải thoát 
Khổ Đau phiền não với bốn yếu tố Dục Cần Tâm Thẩm. 

 
(1) Dục Như Ý Túc (Chanda):  Dục Như Ý Túc là ước 

muốn, nguyện vọng, sự mong cầu, sự tha thiết cầu giải 
thoát.  Hai yếu tố cần thiết cho Dục Như Ý Túc là thấy 
Khổ và biết diệt Khổ.  Do Thấy Khổ và biết diệt Khổ nên 
mới tha thiết mong cầu thành tựu viên mãn Đạo và Quả 
giải thoát mọi khổ đau phiền não.  Dục có ba Pháp là 
Tham Dục, Tác Dục, và Pháp Dục.  Trên con đường tu 
học hành trì mà có Tham Dục thì dùng Tác Dục đối trị, 
dùng Tác Dục với thiện Tác Hành đối trị Tham Dục là 
Pháp Bất Thiện.  Xong rồi thì dùng Pháp Dục qua Pháp 
Học, Pháp Hành cùng Văn Tư Tu Tuệ đối trị cả Tác Dục 
Thiện và Bất Thiện.  Do vậy Người Trí tu tập lấy Pháp 
Dục làm phương hướng tu chứ không tạo tác Tham Dục, 
hay Tác Dục Thiện, Bất Thiện Thế Gian. 
 

(2) Cần Như Ý Túc (Viriya):  Cần Như Ý Túc là sự tinh 
cần, chuyên tâm, nổ lực tu tập.  Người tu nếu không có 
đủ Dục Như Ý Túc thì không có Cần Như Ý Túc.  Cần ở 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

120 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

đây là Tứ Chánh Cần là chuyên tâm tinh cần phát triển 
và làm sinh khởi Thiện Pháp và chuyên tâm tinh cần 
diệt trừ Bất Thiện Pháp.  Hai yếu tố cần thiết là không 
được lui sụt, và cố gắng vượt qua mọi khó khăn để thành 
tựu. 
 

(3) Tâm Như Ý Túc (Citta):   Tâm không dao động và Tâm 
có định, gắn chặt, khắn khích với các Pháp Dục, Cần, 
Tâm, Thẩm Như Ý Túc.  Do bởi Tâm có định, gắn chặt, 
khắn khít với các Pháp Như Ý Túc, làm vững chắc, sung 
mãn các Pháp Như Ý Túc. 
 

(4) Thẩm Như Ý Túc (Vimamsà):  Khi đã có Tâm Như Ý 
Túc, trí tuệ thẩm thấu, rõ biết thông suốt các Pháp.  Trí 
tuệ trong bốn Như Ý Túc, do vậy làm sung mãn Dục, 
Cần, Tâm Như Ý Túc. 
 

Như Ý Túc trong Pháp là luôn nương Pháp để cầu giải 
thoát là con đường duy nhất đưa đến giải thoát khổ đau.  Pháp 
ở đây là thấy Khổ, biết diệt Khổ.  Ngày nào mà còn chưa thấy 
Khổ và chưa biết diệt khổ thì không có Như Ý Túc. 

Năm điều để thành tựu Tứ Như Ý Túc: 

(1) Biết mình, 
(2) Biết sự hiện hữu của ta trong thế gian nầy, 
(3) Biết nhân của sự hiện hữu, 
(4) Biết muốn thoát khỏi thế gian, 
(5) Biết con đường nào để thoát khỏi thế gian. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

121 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 
5. Ngũ Quyền: Ngũ Quyền là năm tính chất, yếu tố thuộc về 

tâm, là năm khả năng, hay năng lực của người tu mà mỗi 
người điều có và phải tự tạo cho mình qua sự học, hiểu, tu 
tập hay Văn Tư Tu Pháp của Đức Phật.  Năm năng lực đó 
là (1) Tín Quyền, (2) Tấn Quyền, (3) Niệm Quyền, (4) Định 
Quyền, (5) Tuệ Quyền.  Tín ở đây là tin Nhân Quả, tin 
chúng sinh có nghiệp riêng, tin trí tuệ và lời dạy của Đức 
Phật.  Tín là trạng thái tâm mạnh mẽ không có sự buồn chán 
trong Pháp hành Tứ Niệm Xứ.  Tín là lòng tin Tứ Niệm Xứ 
là con đường đoạn tận khổ.  Tín Quyền là Chánh tín đưa 
đến Chánh Kiến trong Bát Chánh Đạo.  Tín là tin Nhân 
Quả, tin mỗi chúng sinh có nghiệp riêng, tin Trí Tuệ của 
Đức Phật.  Luôn luôn giữ quân bình trong Ngũ Quyền, 
không nên có Tín Quyền mạnh quá vì Tín mạnh quá sinh 
ra tham, mê tín.  Tấn Quyền mạnh quá sinh ra nóng nảy.  
Định Quyền mạnh quá sinh ra hôn trầm, trì trệ.  Tuệ Quyền 
mạnh quá thì sinh hoài nghi.  Do vậy chúng ta nên quân 
bình năm Pháp nầy thì trí tuệ mới xuyên suốt được. 
 

6. Ngũ Lực:  Ngũ Lực là năm yếu tố, sức mạnh của người tu 
làm tăng trưởng phát triển tiến hóa trên con đường tu tập.  
Ngũ Lực là (1) Tín Lực, (2) Tấn Lực, (3) Niệm Lực, (4) 
Định Lực, (5) Tuệ Lực.  Người tu phải có đầy đủ năm tính 
chất hay năng lực của Tín Quyền, Tấn Quyền, Niệm 
Quyền, Định Quyền, Tuệ Quyền thì mới phát triển Ngũ 
Lực được.  Ngũ Quyền cũng ví như người có chiếc xe đã 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

122 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

được trang bị với đầy đủ xăng dầu, phụ tùng, các thứ được 
chắc chắn.  Ngũ Lực là người ấy vào lái chiếc xe đi. 

 
v Ghi Nhớ:  Ngũ Quyền Ngũ Lực gồm Tín, Tấn, Niệm, Định, 

Tuệ phải được quân bình, không quá mạnh cái nầy và yếu 
giảm cái kia.  
 

7. Thất Giác Chi:  Thất Giác Chi là bảy Pháp kiện toàn, sức 
mạnh tối hậu cần thiết cho sự tu tập, diệt trừ các Pháp Triền 
Cái, Tham, Sân, Trạo Cử, Hôn Thùy, Hoài Nghi để vượt 
qua mọi ngăn che, chướng ngại trên lộ trình đến giác ngộ.  
Bảy Pháp nầy làm thành chi phần cho Hành Giả liễu tri Tứ 
Đế đến giác ngộ giải thoát.  Bảy Pháp đó là (1) Niệm Giác 
Chi, (2) Trạch Pháp Giác Chi, (3) Cần Giác Chi, (4) Hỷ 
Giác Chi, (5) Khinh An Giác Chi, (6) Định Giác Chi, (7) 
Xả Giác Chi. 

(1) Niệm Giác Chi:  Có chánh niệm tỉnh giác trong Pháp 
hành Tứ Niệm Xứ. Không gián đoạn trong sự hành 
thiền. Luôn luôn sống trong sát na hiện tại, lúc nào cũng 
theo dỏi oai nghi và Danh Sắc.  Niệm kiên định làm 
thành Chi Phần của việc liễu tri Tứ Thánh Đế. 

(2) Trạch Pháp Giác Chi:  Sự thẩm sát Pháp, trí tuệ hiểu 
biết như thị như thật đặc tính và đặc tướng Pháp Vô 
Thường Khổ Đau và Vô Ngã.  Thẩm sát tuyển trạch 
Pháp bên trong và bên ngoài làm thành Chi Phần của 
việc liễu tri Tứ Thánh Đế. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

123 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(3) Cần Giác Chi:  Tinh tấn mạnh mẽ trong Pháp Hành và 
duy trì Pháp Hành kiên cố.  Sự nỗ lực tinh cần làm thành 
Chi Phần của việc liễu tri Tứ Thánh Đế. 

(4) Hỷ Giác Chi:  Hỷ được sinh khởi qua trí tuệ minh sát 
thấy rõ như thật thực tính thực tướng Pháp.  Hỷ Giác 
Chi càng làm vững mạnh Cần Giác Chi và sự duyệt ý 
làm thành Chi Phần của việc liễu tri Tứ thánh Đế. 

(5) Khinh An Giác Chi:  Sự an lạc Thân, an lạc Tâm làm 
thành Chi Phần của việc liễu tri Tứ Thánh Đế. 

(6) Định Giác Chi:  Sự kiên trụ ở trong Cảnh làm thành 
Chi Phần của việc liễu tri Tứ Thánh Đế.  Định là nền 
tảng để phát sinh trí tuệ liễu tri thực tính thực tướng 
Pháp. 

(7) Xả Giác Chi:  Việc làm cho các Pháp Tương Ưng có sự 
quân bình, làm thành Chi Phần của việc liễu tri Tứ 
Thánh Đế. 
 

v Ghi Nhớ:  Trong giai đoạn Thất Giác Chi, trí tuệ kiên định 
đưa đến khởi đầu của Đạo Tuệ.  Mỗi giác chi đều có Tam 
Tướng Vô Thường, Khổ Đau, Vô Ngã làm thành đối tượng. 
 

8. Bát Chánh Đạo:  Bát Chánh Đạo là Tam Vô Lậu Học được 
hành trì tu tập qua Giới Định Tuệ với các chi phần là: 

(1) Tuệ Phần:  Tuệ Phần gồm Chánh Kiến, Chánh Tư Duy 
được đưa lên trước trong Bát Chánh Đạo như trí tuệ phải 
là hàng đầu trong sự tu tập.  Phát sinh, trau giồi trí tuệ 
cũng là tiêu chí mà cuốn Sưu Tập Pháp II nầy cố gắng 
trình bầy. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

124 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(2) Giới Phần:  Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp, Chánh Mạng 
(3) Định Phần:  Định Phần là Chánh Tinh Tấn, Chánh 

Niệm, Chánh Định.  Chánh Tinh Tấn là sự nhiệt tâm, cố 
gắng cao thượng trên nền tảng Tứ Chánh Cần, chuyên 
tâm nổ lực hết sức mình để ngăn trừ Pháp Bất Thiện đã 
phát sinh và chưa phát sinh; chuyên tâm nổ lực không 
lui sụt trong Thiện Pháp đã phát sinh và chưa phát sinh.  
Chánh Niệm là tinh thần Tứ Niệm Xứ.  Chánh Định là 
gom tâm trọn vẹn váo đối tượng.  Có ba loại định là Sát 
Na Định, Cận Định và Nhập Định. 

Có Chánh Kiến thì không có tà kiến, không thấy sai 
chấp lầm.  Tà kiến có hai là thường kiến và đoạn kiến.  Tà kiến 
có ba, đó là Vô Nhân Kiến, Vô Hữu Kiến, Vô Hành Kiến.  Vô 
Nhân Kiến là bác bỏ Nhân Quả, thấy sai biết lầm không có 
nhân quả nghiệp báo.  Vô Hữu Kiến là bác bỏ có kiếp sống 
trong Quá Khứ và Vị Laii, cho rằng chỉ có một kiếp sống nầy 
và sau khi chết sẽ không còn có gì cả.   Vô Hành Kiến là không 
thấy bản chất thay đổi vận chuyển, biến đổi của các Pháp, 
không thấy sinh diệt cho nên chấp lầm là thường.  Người 
không có Chánh Kiến thì sống trong ba Tà Kiến nầy và bị ba 
Tà Kiến nầy chế ngự.  Tu tập Chánh Kiến để diệt Tà Kiến. 

Chánh Tư Duy là sự tư duy trong ly Tham, ly Sân, ly 
oán hận. 

v Ghi Nhớ:  Người không tu tập, do bởi không thấy Vô 
Thường nên tham.  Thấy được Vô Thường thì sẽ ly Tham.  
Hay ly Tham thì mới thấy được Vô Thường. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

125 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

v Người không tu tập, do bởi không thấy Khổ nên mới Sân, 
thấy được Khổ thì sẽ ly Sân. 

v Người không tu tập, do bởi không thấy Vô Ngã nên mới oán 
hận, thấy được Vô Ngã thì ly oán hận. 

Người trí sống hành trì Bát Chánh Đạo và an trú trong 
tỉnh giác và ghi nhớ.  Khi một sự việc xảy ra, người ấy thấy và 
nhận biết rằng không phải tự nhiên mà một việc xảy ra cho ta, 
mà phải do nhân quả và hội đủ các duyên cho nên một sự việc 
sinh khởi.  Khi thấy được như vậy, người trí dùng trí tuệ tư 
duy suy nghĩ làm như thế nào để ứng xử với sự việc đang xảy 
ra.  Người trí suy nghĩ và tư duy với tâm không tham lam, 
không sân độc, không oán hận cho dù sự việc đang xảy ra có 
bất toại nguyện như thế nào đi nữa.  Do tư duy chân chánh 
Người Trí ứng xử sự việc trong Chánh Ngữ, không buông lời 
thô ác, không chân thật, lừa đảo đối với người hay vật đã tạo 
duyên cho sự việc sinh khởi.  Người Trí cũng do bởi hiểu được 
Nhân Quả, Liên Quan Tuơng Sinh, và tư duy với ly tham, ly 
sân, ly oán hận cho nên ứng xử sự việc đang xảy ra với Chánh 
Nghiệp, Chánh Mạng tức là không tạo tác Thân Hành bất thiện 
đối với người hay vật đã tạo duyên cho sự việc sinh khởi.  Có 
như thế Người Trí vượt qua được những bất toại nguyện trong 
cuộc sống, và vượt qua nghiệp quả xấu không an vui do nhân 
đã tạo tác trong quá khứ.  Quan trọng hơn nữa là với cách hành 
xử tu tập như thế Người Trí đã làm ngưng dòng nghiệp lực là 
không tạo thêm nghiệp nhân bất thiện đang trong hiện tại, để 
rồi phải chịu nhận quả không an vui trong tương lai. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

126 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Nhưng muốn có đuợc sự hiểu biết và suy nghĩ như thế, 
phải có sự tu tập, sống chậm rãi, lúc nào cũng xem xét cái tâm 
của mình, và phải có một đời sống tri túc, thu thúc các căn, 
chế ngự tham sân, và diệt trừ phiền não. 

 Đức Phật nói vô văn phàm phu là những kẻ loạn trí.  
Người không học không nghe Pháp cao siêu thì không biết đến 
nhân quả, rơi vào tà kiến cho là chết là hết không có nhân quả 
nên không sợ nhân quả và vì thế tạo tác Bất Thiện Pháp. 

v Ghi Nhớ:  37 Pháp Đẳng Giác Phần là Pháp Hành để tu 
tập hành trì thành tựu Tuệ Đạo diệt tắt Tập Đế, đưa đến 
Diệt Đế, đoạn tận Khổ Đế. 
 

Lực Đẩy, Lực Cản, Lực Trì Kéo 

Trên con đường tu tập hành trì, chúng ta sẽ có ba lực, 
đó là Lực Đẩy, Lực Cản và Lực Trì Kéo. 

1. Lực Đẩy:  Lực Đẩy là những điều kiện, chức năng hay công 
năng giúp đở hỗ trợ cho việc tu tập và chúng ta cần rất 
nhiều lực đẩy.  Lực đẩy cũng phải do chúng ta tu tập trau 
giồi mà có, chứ không tự có.  Người có nhiều Phước báu 
thì có điều kiện thuận lợi vì không vất vả trong cuộc sống 
nhưng nếu không tu tập thì cũng không có được Lực Đẩy.  
Lực Đẩy là sự an trú tỉnh giác, ghi nhớ, hay tỉnh giác và 
chánh niệm.  Lực Đẩy là Tuệ Văn, Tuệ Tư, Tuệ Tu do trau 
giồi Pháp Học, Pháp Hành. 
 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

127 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

2. Lực Cản:  Lực Cản là Nghiệp Quả hay Dị Thục Quả tức là 
Quả của nghiệp trong quá khứ đã trổ sinh, rượt đuổi để cản 
ngăn con đường tu tập hành trì.  Ví dụ như một người khi 
phát tâm đi dự khóa tu hay muốn tu tập Thiền An Chỉ hay 
Thiền Minh Sát, nhưng lại phát bệnh và do vì bệnh hoạn và 
điều kiện sức khỏe yếu kém ngăn cản tham dự khóa tu hành 
thiền. 

 
3. Lực Trì Kéo:  Lực Trì Kéo là những điều kiện, tác nhân 

làm trì trệ, làm lui sụt, trì kéo sự tu tập hành trì.  Lực Trì 
Kéo là những giặc lòng như dễ duôi, không tinh cần, không 
tinh tấn, không kham nhẫn, không chịu khó, nản lòng 
không năng nổ trong Pháp Học và Pháp Hành.  Ví dụ như 
một người hành thiền mà tâm dao động không tập trung, 
hay không kham nhẫn được cái đau, nên đau một chút là xả 
thiền.  Rồi buồn ngủ thì xả thiền để đi ngủ, chứ không vượt 
qua chướng ngại giặc lòng. 

Trong ba lực, Lực Đẩy, Lực Cản, Lực Trì Kéo thì Lực 
Đẩy là Pháp thuận và Lực Cản và Lực Trì Kéo là Pháp nghịch.  
Người thông thường thì thường nhiên sống buông trôi, không 
đủ ngũ quyền, ngũ lực, Tín, Tấn, Niệm, Định, Tuệ, không đủ 
chí nguyện nên bị chùn bước trước Lực Trì Kéo và Lực Cản.  
Người có trí biết tu tập thì kham nhẫn, thấy cái khổ để tu tập 
vượt thoát cái khổ. 

Lực Đẩy thì phải do gắng tâm tinh tấn tu tập, tỉnh giác, 
ghi nhớ mới có được, còn Lực Trì Kéo và Lực Cản thì hoạt 
động liên tục xuyên suốt không ngừng nghỉ cho dù chúng ta 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

128 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

có biết hay không biết về chúng.  Người không tu tập thì sẽ bị 
những Lực Cản và Lực Trì Kéo hoành hành và nhận chìm 
trong đau khổ để rồi đau khổ lại thêm khổ đau vì tạo tác thêm 
nghiệp bất thiện.  Người có trí tu tập trau giồi phát triển Lực 
Đẩy để vượt qua sự trì kéo và xa dần cái sự cản trở. 

 

 

Vậy trên con đường tu tập chúng ta sợ lực nào, Lực Đẩy, 
Lực Trì Kéo, hay Lực Cản? 

Trên con đường tu tập hành trì, chúng ta không sợ Lực 
Cản hay Lực Trì Kéo mà chỉ sợ không đủ Lực Đẩy.  Tại sao 
không sợ Lực Cản?  Lực Cản là Quả của nghiệp đã tạo tác 
trong qua khứ thì chúng ta đâu biết Quả gì sẽ trổ sinh cho nên 
không ngồi đó mà lo sợ.  Lực Trì Kéo là những giặc lòng thì 
cũng không cần lo sợ vì nếu ta sống tỉnh thức ghi nhớ có đầy 
đủ Ngũ Quyền Ngũ Lực và chuyên tâm tinh cần, lúc nào cũng 
an trú trong tỉnh giác ghi nhớ trong hiện tại, gìn giữ thân lời ý 
cho trong sạch, và nếu có thời giờ thì hành thiền Chỉ, Quán, 
không hướng ra ngoài thì ta sẽ phát triển được Lực Đẩy và chế 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

129 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

ngự được Lực Trì Kéo.  Do bởi vậy chúng ta chỉ sợ không 
được gặp Chánh Pháp, không có được Pháp Học và Pháp 
Hành, không có đủ Văn Tư Tu để phát triển Lực Đẩy. 

Như người mang nặng ngàn cân trên vai, đi đứng khó 
khăn nặng nề, bây giờ bỏ xuống vài trăm cân thì người sẽ nhẹ 
nhàng và đi đứng sẽ được nhanh nhẹn, vững vàng hơn, và càng 
bỏ xuống thì càng được nhanh nhẹn hơn, vững vàng hơn.  
Cũng như vậy người có tu tập phát triển Lực Đẩy, giảm thiểu 
Lực Trì Kéo thì sự tu tập càng được tiến triển, lòng tin vào 
Pháp Hành càng thêm vững chắc và sự tiến tu càng được bền 
vững.  Sự tu tập được xuyên suốt thì ta sẽ vượt qua được Lực 
Cản giống như chiếc xe chắc khoẻ lại có đầy đủ xăng dầu và 
tất cả các bộ phận điều được sẵn sàng thì chúng ta sẽ chạy xa 
và Lực Cản không đuổi theo kịp. 

v Ghi Nhớ:  Trong đường tu tập chúng ta chỉ sợ không đủ 
Lực Đẩy chứ không sợ Lực Cản và Lực Trì Kéo.  Có đủ 
Lực Đẩy chúng ta sẽ vượt qua được Lực Trì Kéo và bỏ lại 
Lực Cản không đuổi kịp để chụp bắt. 

Minh Họa về Lực Đẩy, Lực Cản, Lực Trì Kéo. 

Một người đang ngồi tụng kinh, hay đang tọa thiền, thì 
sự an trú trong tỉnh thức chú tâm hành thiền hay tụng kinh là 
Lực Đẩy, là đẩy chúng ta tiến hóa trên con đường tu tập hành 
trì.  Khi có tiếng điện thoại reo, và người ấy hướng tâm về 
tiếng reo của điện thoại và suy nghĩ có nên trả lời hay không 
trả lời, như vậy thì điện thoại reo là Lực Trì Kéo, đã làm mất 
sự an trú trong tỉnh thức, chú tâm và trì trệ việc hành thiền hay 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

130 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

tụng kinh.  Nếu không vượt qua được giặc lòng mà trả lời điện 
thoại thì tạo ra một Lực Cản, làm ngăn cản, gián đoạn sự tu 
tập hành trì.  Ví dụ như người ấy trả lời điện thoại trong tâm 
trạng bực tức khó chịu và gặp phải cú điện thoại quảng cáo, 
thì thật là bất như ý, và như thế sinh tâm khó chịu, nóng giận, 
và hối tiếc, tâm suy nghĩ rằng biết vậy thì không trả lời điện 
thoại.  Như thế người ấy đã tạo ba việc bất thiện: (1) đã ngừng 
sự tu tập là Lực Đẩy, (2) đã tạo điều kiện cho Lực Cản phát 
sinh, và (3) là sinh tâm khó chịu, nóng giận, hối tiếc và đây là 
những tâm Bất Thiện.  Và như thế người ấy liền không được 
quả an vui trong hiện tại. 

 

  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

131 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

VI.  ĐỊNH NGHĨA TỪ NGỮ 
 

Liệt Kê 37 Pháp Đẳng Giác Phần 

Tứ Niệm Xứ (4 Pháp) (1) Thân Niệm Xứ 
(2) Thọ Niệm Xứ 
(3) Tâm Niệm Xứ 
(4) Pháp Niệm Xứ 

Tứ Chánh Cần (4 
Pháp) 

(1) Diệt trừ Pháp Bất Thiện đã 
sinh khởi 

(2) Ngăn trừ Pháp Bất Thiện 
chưa sinh khởi 

(3) Phát triển Pháp Thiện đã 
sinh khởi 

(4) Trau giồi Pháp Thiện chưa 
sinh khởi 

Tứ Như Ý Túc (4 Pháp) (1) Dục Như Ý Túc 
(2) Cần Như Ý Túc 
(3) Tâm Như Ý Túc 
(4) Thẩm Như Ý Túc 

Ngũ Quyền (5 Pháp) (1) Tín Quyền 
(2) Tấn Quyền 
(3) Niệm Quyền 
(4) Định Quyền 
(5) Tuệ Quyền 

Ngũ Lực (5 Pháp) (1) Tín Lực 
(2) Tấn Lực 
(3) Niệm Lực 
(4) Định Lực 
(5) Tuệ Lực 

Thất Giác Chi (7 Pháp) (1) Niệm Giác Chi 
(2) Trạch Pháp Giác Chi 
(3) Cần Giác Chi 
(4) Hỷ Giác Chi 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

132 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(5) Khinh An Giác Chi 
(6) Định Giác Chi 
(7) Xả Giác Chi 

Bát Chánh Đạo (8 
Pháp) 

(1) Chánh Kiến 
(2) Chánh Tư Duy 
(3) Chánh Ngữ 
(4) Chánh Nghiệp 
(5) Chánh Mạng 
(6) Chánh Tinh Tấn 
(7) Chánh Niệm 
(8) Chánh Định 

 

Liệt kê Hồng Danh Ân Đức Tam Bảo 

Ở cuốn Sưu Tập Pháp II nầy chỉ liệt kê danh hiệu, Ân Đức 
Tam Bảo chứ không đi vào nội dung từng Ân Đức.  Bạn có thể 
tìm cuốn Ân Đức Tam Bảo của Ngài Bửu Chơn để tìm hiểu 
thêm. 

Ân Đức Phật Bảo:  Đức Phật Ngài là bậc Ứng Cúng, Chảnh 
Đẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô 
Thượng Sĩ – Điều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế 
Tôn.  Tất cả đây là chín Ân Đức hay Hồng Danh của một Bậc 
Chánh Đẳng Giác mà một người niệm Phật cần nên phải niệm 
và ghi nhớ, hơn là niệm tên của một vị Phật.  Tất cả Chư Phật 
đều có chín Ân Đức, đó là: 

(1) Arahaṁ:  Bậc Ứng Cúng 
(2) Sammāsambuddho:  Bậc Chánh Biến Tri 
(3) Vijjācaraṇasampanno:  Bậc Minh Hạnh Túc 
(4) Sugato:  Bậc Thiện Thệ 
(5) Lokavidū:  Bậc Thế Gian Giải 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

133 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(6) Anuttaro Purisadammasārathi:  Bậc Vô Thượng Sĩ - 
Điều Ngự Trượng Phu 

(7) Satthā Devamanussānaṁ:  Bậc Thiên Nhân Sư 
(8) Buddho:  Phật 
(9) Bhagavā:  Thế Tôn 

Ân Đức Pháp Bảo:  Pháp được Đức Thế Tôn khéo thuyết 
giảng có sáu Ân Đức, đó là: 

(1) Svākkhāto Bhagavattā Dhammo: Pháp được Đức Thế 
Tôn khéo thuyết giảng. 

(2) Sandiṭṭhiko:  Phát thiết thực hiện tại. 
(3) Akāliko:  Pháp không có thời gian.  Pháp độ cho đắc 

Đạo Quả không chờ ngày giờ, là khi nào đắc Đạo thì 
đắc Quả không chậm trễ. 

(4) Ehipassiko: Pháp đến để mà thấy. 
(5) Opanayiko:  Pháp có khả năng hướng thượng. 
(6) Paccattaṁ veditabbo viññūhῑti:  Pháp mà được người 

có trí chứng hiểu. 

Ân Đức Tăng Bảo:  Có chín Ân Đức của Tăng Bảo, đó là: 

(1) Supaṭipanno Bhagavāto Sāvakasaṇgho:  Diệu Hạnh là 
Chúng Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn. 

(2) Ujupatipanno Bhagavāto Sāvakasaṇgho:  Trực Hạnh là 
Chúng Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn. 

(3) Ñāyapaṭipanno Bhagavāto Sāvakasaṇgho:  Như Lý 
Hạnh là Chúng Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn. 

(4) Sāmῑcipaṭipanno Bhagavāto Sāvakasaṇgho: Chánh 
Hạnh là Chúng Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

134 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Yadidam cattāri purisayugāni attha purisapuggalā:  
Chúng Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn như vậy gồm có 
bốn đôi tám bậc. 

(5) Esa Bhagavato Sāvakasangho, Ᾱhuneyyo:  Chư Tăng 
đệ tử của Đức Thế Tôn xứng đáng được cung kính. 

(6) Pāhuneyyo:  Chư Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn xứng 
đáng được tôn trọng. 

(7) Dakkhineyyo:  Chư Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn xứng 
đáng được cúng dường. 

(8) Añjalikaranῑyo:  Chư Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn xứng 
đáng được chắp tay. 

(9) Anuttaraṁ puññakkhettaṁ lokassā’ti:  Chư Tăng đệ tử 
của Đức Thế Tôn là Phước Điền vô thượng ở thế gian. 

Chư Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn gồm có bốn đôi, đó là: 

· Đôi 1:  Sơ Đạo, Sơ Quả. 
· Đôi 2: Nhị Đạo, Nhị Quả. 
· Đôi 3: Tam Đạo, Tam Quả. 
· Đôi 4:  Tứ Đạo, Tứ Quả. 

Chư Tăng đệ tử của Đức Thế Tôn gồm có tám bậc, đó là: 

· Bậc Thất Lai Đạo 
· Bậc Thất Lai Quả (là Bậc Nhập Lưu) 
· Bậc Nhất Lai Đạo 
· Bậc Nhất Lai Quả 
· Bậc Bất Lai Đạo 
· Bậc Bất Lai Quả 
· Bậc Vô Sinh (Arahan) Đạo 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

135 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

· Bậc Vô Sinh (Arahan) Quả. 

Trí Tuệ:  Là sự hiểu biết rõ ràng, hay liễu tri, thấu triệt, không 
mê mờ.  Phải minh sát rõ như thật thì mới gọi là có trí tuệ. 

c) Sát trừ sự mê mờ:  Làm tiêu tan, biến mất đi sự mê mờ. 
d) Thấu triệt đối tượng:  Hiểu rõ, thông suốt, xuyên suốt, 

tường tận Pháp Thực Tính, Pháp Thực Tướng. 

Pháp Thực Tính:  Đặc tính, hay bản chất thực của các Pháp. 

Pháp Thực Tướng:  Đặc tướng, bản thể, thể trạng thật của 
các Pháp là Vô Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã. 

Danh:  Danh là tên gọi chỉ định cho bốn thành phần tâm sinh 
lý, hay tâm linh là Thọ, Tưởng, Hành, Thức.  Danh còn được 
dùng khi nói đến Tâm như thành phần tâm linh khác với thành 
phần vật lý là Thân. 

Sắc:  Sắc là tên gọi chỉ định thành phần vật lý tác thành Thân.  
Bốn thành phần lớn mà thường được nói đến khi nói về Sắc là 
Tứ Đại gồm Đất, Nước, Lửa, Gió/Hư Không. 

Sắc:  Sắc còn có ý nghĩa nữa là những đối tượng vật lý được 
nhìn thấy bởi mắt hay Nhãn Căn.  Sắc đó gọi là Cảnh Sắc. 

Danh Sắc:  Danh Sắc là hai thành phần tâm sinh lý được trình 
bầy khi nói đến con người hay Thân và Tâm. 

Bậc Hiền Triết (Sapurisa) / Bậc Hiền Trí (Paṇdita):  Bậc 
hiền triết là người đạo đức, lương thiện, ăn hiền ở lành, nhưng 
chưa khôn khéo và trí tuệ như Bậc Hiền Trí.  Người Nhị Nhân 
có thể là một bậc hiền triết nhưng phải là Người Tam Nhân 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

136 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

mới có thể là bậc hiền trí.  Bậc hiền triết có đủ bảy Pháp như 
sau. 

(1) Tri Nhân:  Hiểu biết rõ nhân của tất cả Pháp.  Biết sự 
hiền lành là cái nhân của sự an vui. Biết sự hung ác là 
cái nhân của sự khổ não. 

(2) Tri Quả:  Hiểu biết rõ cái quả của tất cả Pháp.  Biết sự 
an vui là cái quả của sự hiền lành.  Biết sự khổ não là 
cái quả của sự hung ác. 

(3) Tri Kỷ:  Hiểu biết rõ vị trí mình, trình độ của mình đến 
đâu rồi hành theo cho phù hợp.  Biết người, biết ta. 

(4) Tri Bỉ:  Hiểu biết về người, về hội chúng mà mình hội 
nhập.  Tri Kỷ, Tri Bỉ là biết người biết ta.  Không vong 
kỷ lợi tha, tức là không hy sinh mình hết cho người.  Ở 
đây nhắc lại lời Đức Phật dạy ở phần trên là làm việc 
gì cũng phải có lợi cho mình và có lợi cho người mới 
nên làm.   

(5) Tri Độ:  Hiểu biết chuyên nghề lành để nuôi mạng, và 
thường biết tiết độ trong sự ăn uống. 

(6) Tri Thời:  Hiểu biết dùng thời giờ, biết giờ nào phải làm 
việc nào.  Làm việc đúng thời và hợp thời, không làm 
việc phi thời.  

(7) Tri Hội:  Biết tùy cơ ứng biến, ở trong hội chúng biết 
cách ứng xử, nói năng, hành động cách nào cho dễ việc 
tiếp dẫn người.  Người biết tri hội là trong hội chúng 
đông người không bàn luận về chính trị hay tôn giáo.  
Đức Phật có bốn hội chúng là Tỳ Khưu, Tỳ Khưu Ni, 
Cận Sự Nam, Cận Sự Nữ, và tứ chúng đồng tu.  



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

137 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Tham:  Tính chất của Tham là muốn có, muốn đem vào, muốn 
chiếm hữu và chấp giữ.  

Sân:  Tính chất của Sân là muốn đẩy ra, muốn thiêu hủy đối 
tượng.  

Vô Minh:  Có tám điều mà chúng ta mê mờ (hay bất liễu tri) 
để đưa đến mọi sự khổ đau, luân hồi sinh tử trầm luân. 

(1) Bất tri Khổ Đế:  Không tường tri hiểu biết về Sự thật về 
Khổ. 

(2) Bất tri Tập Đế:  Không tường tri hiểu biết về sự thật về 
nguyên nhân của Khổ. 

(3) Bất tri Diệt Đế:  Không tường tri hiểu biết về sự thật về 
chấm dứt Khổ. 

(4) Bất tri Đạo Đế:  Không tường tri hiểu biết về sự thật về 
con đường diệt Khổ. 

(5) Bất tri Nhân Quá Khứ:  Không tường tri hiểu biết về 
nhân tạo trong quá khứ. 

(6) Bất tri Nhân Hiện Tại:  Không tường tri hiểu biết về 
nhân tạo trong hiện tại. 

(7) Bất tri Nhân Quả Liên Quan:  Không tường tri hiểu biết 
về Lý Nhân Quả, có Nhân thì có Quả. 

(8) Bất tri Liên Quan Tương Sinh:  Không tường tri hiểu 
biết về sự tương quan sinh khởi của một Pháp.  Pháp có 
đủ duyên thì sinh, và có sinh thì có diệt cũng do bởi 
duyên.  Có cái nầy thì có cái kia chứ không có độc lập. 

Tám Pháp đáng kính của Bạn Hiền là: 

(1) Tính cụ túc:  Đức tin viên mãn. 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

138 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

(2) Giới cụ túc:  Giới viên mãn. 
(3) Văn cụ túc:  Tri kiến rộng lớn đầy đủ. 
(4) Thí cụ túc:  Xả thí viên mãn, rộng rãi. 
(5) Cần cụ túc:  Siêng năng, tinh tấn, cần mẫn viên mãn. 
(6) Niệm cụ túc:  Niệm viên mãn. 
(7) Đinh cụ túc:  Có định viên mãn. 
(8) Tuệ cụ túc:  Có trí tuệ. 

Phước Trí là quả của sự xả thí Thiện Công Đức, xả thí vô uý, 
không sợ hãi, và trau giồi sự tu tập trí tuệ. 

Thuyết Pháp là nhân sinh trí tuệ, là Thiện Công Đức của 
Phước Trí.  Khi muốn được thuyết Pháp, người thuyết Pháp 
phải học Pháp, ghi nhớ, và trình bầy Pháp rõ ràng cho người 
khác hiểu rõ.  Do đó người thuyết Pháp đã thực hiện Tam Học 
Văn, Tư, va Tu để phát sinh trí Tuệ và thành tựu Phước Trí. 

Pháp Thí:  Xả thí Thiện Công Đức, Xả thí Vô Úy làm cho 
người an tâm, hiểu biết, và không lo sợ.  Xả thí Vô Úy là tạo 
Phước Trí, là nhân sinh trí tuệ. 

Tạo Phước Trí bằng cách thuyết Pháp, cho những lời khuyên 
chân chánh để làm cho người thấy rõ bản chất của Vô Thường, 
Khổ Đau, và Vô Ngã của cuộc đời hay của vạn Pháp.  Khuyên 
người nên tu tập để có được cuộc sống an vui hạnh phúc.  
Phước Trí cũng là quả của sự tu tập quán chiếu sự vô thường, 
khổ đau, và vô ngã của vạn vật, và nhất là của chính bản thân 
của con người chúng ta. 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

139 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

 

Xin thành kính hồi hướng quả phước của Thiện Công Đức biên 
soạn và hùn phước ấn tống Sưu Tập Pháp II nầy đến tất cả 
chúng sanh trong ba giới bốn loài, nguyện cho tất cả sớm 
thành tựu sở cầu sở nguyện, tăng trưởng trí tuệ, và thành đạt 
Đạo Quả Níp Bàn. 

 
Sādhu! Sādhu! Sādhu! 

Lành Thay! Lành Thay! Lành Thay! 

 



Sưu Tập Pháp II   -   NHÂN SINH TRÍ TUỆ 

 

140 
   Biên Soạn:  Diệu Giác                                            Hiệu Đính:  Bhikkhu PASᾹDO 
 

Kinh sách Sưu Tập Pháp đã được ấn tống: 

v Sưu Tập Pháp I – Nghiệp, Phước, Ba La Mật (150 Quyển) 
v Sưu Tập Pháp II – Nhân Sinh Trí Tuệ (150 Quyển) 

 

 

 

 


	Lời Mở Đầu
	GIỚI THIỆU
	I. TRÍ TUỆ
	II. PHÁP SINH TRÍ TUỆ
	Ba Pháp gieo trồng Trí Tuệ
	Chín Pháp Làm Phát Sinh Trí Tuệ
	Tứ Năng Nhiếp Lực
	Bảy Pháp Trau Giồi Trí Tuệ Sắc Bén

	III. BA CON ĐƯỜNG TRÍ TUỆ
	1. Tuệ Văn
	2. Tuệ Tư
	3. Tuệ Tu

	IV.  TU TẬP HÀNH TRÌ
	1. Bất Thiện và Thiện
	2. Tri Túc
	3. Thu Thúc
	4. Thanh Lọc Thân Kiến
	5. Niềm Tin và Chí Nguyện

	V.  GIỚI THIỆU 37 PHÁP ĐẲNG GIÁC PHẦN
	VI.  ĐỊNH NGHĨA TỪ NGỮ

