
 

 

 

SUTTANTA PIṬAKA  

KINH TẠNG 

 
Bộ Sách Chú Giải  

 

UDDESAVIBHAṄGA SUTTA 

XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 
 

 
 

Tác Giả: Ashin Kuṇḍalābhivaṁsa 

                     Aggamahākamaṭṭhānācariya 

                 Abhidhjamahāraṭṭhaguru 

(Ngài Đại Trưởng Lão KUṆḌALĀ) 

 

Tranlated by Tin Oo Hlaing 

Anh Ngữ: Tin Oo Hlaing 

Việt Ngữ:  Tâm Nhiệt (Tapparacitto) và Diệu Giác (Suviññeyya) 

     

Saddhammaraṁsῑ Meditation Center 

Trung Tâm Thiền Viện Quang Tuyến Chánh Pháp 

Yangon 2011 – Myanmar 

Ngưỡng Quang 2011 – Miến Điện 

 

P.L. 2564           D.L. 2020  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UDDESAVIBHAṄGA SUTTA 

XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 
By Ashin Kuṇḍalābhivaṁsa 

 

Translated into Vietnamese in first edition 

By Tapparacitto – Tâm Nhiệt 

By Suviññeyyā – Diệu Giác 

 
 

Copyright © 2020 by Upāsikā Suviññeyyā 

All rights reserved. 

ISBN #978-1-7923-2795-7 

May 2020 

 
 

Published by Library of CATUDDISA SAṄGHA VIHᾹRA 

5044 Old Shipps Store Road, Bealeton, VA 22712 – USA. 

 

Printed by Diggy POD 

301 Industrial Dr, 

Tecumesh, MI 49286 - USA  



 

 

 

LỜI NGỎ 

 

Với sự sách tấn, động viên, khuyến nhủ, và khích lệ của Vị Thầy khả 

kính PASᾹDO, cùng với sự hỗ trợ của Đạo Hữu Tâm Nhiệt (Taparacitto), 

Diệu Giác đã mạnh dạn đi vào lãnh vực dịch thuật, mong rằng sẽ được 

chuyển ngữ các tác phẩm Pháp Bảo vô cùng cao quý đã được thực hiện từ 

các Bậc Đại Trưởng Lão Nước Miến Điện soạn tả bằng Miến Ngữ và đã 

được phiên dịch qua phần Anh Ngữ.   

Tác phẩm “Uddesavibhaṅga Sutta” (Xiển Thuật Phân Tích Kinh) đã 

được Đức Phật giảng dạy và Ngài Đại Trưởng Lão Kuṇḍalā chú giải.  Hội 

đủ phúc duyên Trung Tâm Thiền Viện Quang Tuyến Chánh Pháp 

(Saddhammaraṁsῑ Meditation Centre, Yangon, Myanmar) đã phiên dịch 

sang Anh ngữ và đã phát hành, là tác phẩm đầu tay mà Diệu Giác và Tâm 

Nhiệt hội túc duyên thực hiện, chuyển ngữ từ Anh Ngữ sang Việt Ngữ ngõ 

hầu góp phần chia sẻ Giáo Pháp của Đức Thế Tôn qua sự giảng dạy của các 

Bậc Trưởng Lão ở các nơi Quốc Giáo. 

Tất cả những điều chi cũng vậy, vạn sự khởi đầu nan, bước đầu tiên 

bao giờ cũng là những bước chập chững, khó khăn, cho nên Diệu Giác mong 

rằng Quý Đạo Hữu hữu duyên với tập Kinh sách nầy hoan hỷ, xem đây là 

một niềm khích lệ lớn cho Diệu Giác và Tâm Nhiệt để tiếp tục cuộc hành 

trình phụng sự và chia sẻ Pháp Bảo đến với tất cả các Phật Tử hữu duyên.  

Diệu Giác chân thành kính tri ân !  

Uddesavibhaṅga Sutta (Xiển Thuật Phân Tích Kinh) là bài Kinh thứ 

138 trong Trung Bộ Kinh (Majjhima Nikāya), là một bộ Kinh có nhiều lời 

giáo đạo của Đức Thế Tôn, mà người học Kinh Trung Bộ có thể đưa vào ứng 

dụng, thực hành và tu tập trong đời sống bình nhật, ngõ hầu diệt trừ được 

phiền não và đưa đến sự thanh tịnh giải thoát.   

Uddesavibhaṅga Sutta (Xiển Thuật Phân Tích Kinh) cũng là bài 

Kinh giúp cho người Phật Tử thực hành theo thì phát sinh Định Trí, Tâm 

thức không còn bị tán loạn bởi ngoại cảnh, hoặc được an trú ở nội cảnh, 

không còn chấp thủ vào cả hai ngoại cảnh cũng như nội cảnh, và không còn 

bị thiêu đốt bởi đối tượng của sự chấp thủ.  Và điểm đặc biệt là Uddesa 

vibhaṅga Sutta (Xiển Thuật Phân Tích Kinh) này đã được Ngài Đại Trưởng 

Lão Kuṇḍalābhivaṁsa giảng dạy trong sự song hành với Pháp Hành ở lãnh 



 

 

 

vực Thiền Định Minh Sát Tuệ (Vipassanā), mà qua đó Ngài đã trao truyền 

cho hành giả những phương thức thực tiển để tu tập quán niệm trong đời 

sống bình nhật.  Kính mong rằng việc chuyển ngữ bài Kinh này sẽ làm lợi 

lạc đến Quý Đạo Hữu hữu duyên, có được thêm hành trang trên con đường 

tu tập đến Đạo Quả, và Níp Bàn.     

Thực hiện việc chuyển ngữ cho quyển Kinh sách nầy cũng không nằm 

ngoài một hoài bão là được chia sẻ Giáo Pháp cao quý của Đức Thế Tôn, 

Bậc Đạo Sư Chí Thượng, Vô Tỷ Giảo, và với tinh thần tri ân và báo ân đến 

các Bậc Thầy Tổ đã có công gìn giữ, lưu truyền, và giảng giải Pháp Bảo cho 

hàng hậu duệ được học hỏi và tu tập. 

Do Quả Phước Báu của Thiện Công Đức trong việc phụng sự Đạo 

Pháp, xin nguyện làm nhân duyên đến Đạo Quả và Níp Bàn (Idaṃ me 

puññaṃ nibbānassaṃ paccayo hotu).   

Xin thành kính hồi hướng Quả Phước Báu thanh cao nầy đến tất cả 

Chư Thiên, Vua Trời Đế Thích, các Ngài Tứ Đại Thiên Vương, và Chư 

Thiên ở khắp mọi nơi.   

Xin hồi hướng Quả Phước Báu nầy đến Cữu Huyền Thất Tổ, Nội 

Ngoại hai bên, Ông Bà, Cha Mẹ đã quá vãng đặng hay biết Quả Phước Báu 

thanh cao nầy, mà ở trong Cõi Giới nào cũng được Cảnh Quả Phước an lành.  

Xin thành kính chia sẻ Quả Phước Báu nầy đến tất cả thân bằng quyến thuộc 

còn đang tại tiền, nguyện cho tất cả sớm mau được hưởng Cảnh Quả Phúc 

Báu như ý nguyện trong Hồng Ân Tam Bảo. 

Nguyện cho các Quý Phật Tử hữu duyên, các bậc Thiện Tri Thức, 

Cận Sự Nam, Cận Sự Nữ đang trên con đường tu tập, sớm mau thành đạt 

Quả Phước Báu y như sở cầu sở nguyện, và sớm mau thành đạt Đạo Quả, 

Níp Bàn, giải thoát khỏi mọi trầm luân sinh tử luân hồi. 

 

Thành kính và mong thay ! 

Virginia, Xuân Canh Tý, Năm 2020 

Diệu Giác 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 1 

 

 

Bảng Mục Lục 
Lời Ngỏ ...........................................................................................................  

Introduction ................................................................................................... 7 

Tự Ngôn ........................................................................................................ 7 

UDDESAVIBHAṄGA SUTTA ................................................................ 11 

 Xiển Thuật Phân Tích Kinh ....................................................................... 11 

The Buddha’s Discourse In Brief .............................................................. 12 

Pháp Thoại Vắn Tắt Của Đức Phật ............................................................. 12 

Requesting For An Elaborate Analysis ....................................................... 13 

Sự Thỉnh Cầu Cho Một Sự Phân Tích Tinh Tế .......................................... 13 

The Venerable Mahāsῑ Sayādaw’s Motto ................................................. 14 

Cách Ngôn Của Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ  ........................................ 15 

An Elaborate Analysis ................................................................................ 16 

Sự Phân Tích Tinh Tế ................................................................................. 16 

The Mind Gets Scattered Due To The Eye ................................................. 17 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Con Mắt ............................................... 17 

Preventing The Mind From Getting Scattered Due To The Eye ................ 19 

Sự Ngăn Cản Tâm Thức Khi Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Con Mắt .................. 19 

Noting “Mere Seeing” On “Seeing” ........................................................... 22 

Chú Niệm “Chỉ Đơn Thuần Khán Kiến” Lên “Sự Khán Kiến” ................. 22 

Involvement Of Three Satipaṭṭhana Dhammas ....................................... 24 

Sự Khiên Liên Của Tam Pháp Niệm Xứ  ................................................. 24 

Realization Of Dhamma By Guarding The Eye Faculty ........................... 29 

Sự Chứng Tri Thánh Pháp Qua Việc Cảnh Giới Thị Giác Khí .................. 29 

Taking Attainment Of Arahantship As An Example ................................ 37 

Lấy Sự Thành Đạt Của Quả Vị Vô Sinh Làm Một Kiểu Mẫu ................... 37 

The Mind Gets Scattered Due To The Ear And Contemplating To Prevent It 

From Getting Scattered ............................................................................... 41 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Lỗ Tai Và Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để 

Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc ............................................................... 41 

The Mind Gets Scattered Due To The Nose And Contemplating To Prevent 

It From Getting Scattered ............................................................................ 49 

file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430490
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430491
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430492
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430493
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430494
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430495
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430496
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430497
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430498
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430499
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430500
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430501
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430502
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430503
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430504
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430505
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430506
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430507
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430508
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430509
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430510
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430511
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430512
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430513
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430514
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430515
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430515
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430516
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430516
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430517
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430517


UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 2 

 

 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Lỗ Mũi Và Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để 

Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc ............................................................... 49 

The Mind Gets Scattered Due To The Tongue And Contemplating To 

Prevent It From Getting Scattered ............................................................... 53 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Cái Lưỡi Và Sự Nghiêm Túc Khảo Lự 

Để Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc ......................................................... 53 

The Most Fruitful Charity ........................................................................... 59 

Sự Cúng Dường Cho Quả Phước Báu Thù Thắng ...................................... 59 

Development Of The Knowledge Of Discerning Mind And Matter 

(Nāmarūpa Pariccheda Ñāṇa) ................................................................. 61 

Sự Phát Triển Tri Thức Về Sự Phân Biệt Tâm Thức Và Thể Chất (Danh 

Sắc Phân Biệt Trí) ..................................................................................... 61 

Realization Of Noble Dhamma On Noting While Eating ......................... 69 

Sự Chứng Tri Thánh Pháp Trong Khi Đang Chú Niệm Việc Ngật Thực ... 69 

The Mind Gets Scattered Due To The Body And Contemplating To Prevent 

It from Getting Scattered ............................................................................. 71 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Sắc Thân Và Sự Nghiêm Túc Khảo Lự 

Để Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc ......................................................... 71 

Noting To Discern Concept (Paññatti) And Ultimate Reality 

(Paramaṭṭha) ............................................................................................ 76 

 Chú Niệm Đến Khái Niệm Phân Biệt (Chế Định) Và Thực Tướng Tối Hậu 

(Siêu Lý) ..................................................................................................... 76 

Dhamma Talk Given On (18-1-90) ............................................................ 81 

Pháp Đàm Đã Ban Phát Vào Ngày 18 Tháng 1 Năm 1990 ........................ 81 

On Reaching The Stage Of the Knowledge Of Discerning Mind And Matter 

(Nāmarūpa Pariccheda Ñāṅa) ................................................................. 85 

Khi Đã Đạt Đến Giai Đoạn Tri Thức Về Sự Phân Biệt Tâm Thức Và Thể 

Chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí) ................................................................. 85 

Ability To Note In Close Succession At The Stage Of Paccayapariggha 

Ñāṇa .......................................................................................................... 86 

Năng Lực Chú Niệm Trong Sự Sát Cận Nhất Liên Quán Ở Giai Đoạn Của 

Duyên Sinh Thủ Chấp Trí ........................................................................... 86 

Three Ways Of Eating ................................................................................. 93 

Ba Phương Cách Của Việc Ngật Thực ....................................................... 93 

file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430518
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430518
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430519
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430519
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430520
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430520
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430521
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430522
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430523
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430523
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430524
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430524
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430525
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430526
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430527
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430527
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430528
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430528
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430529
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430529
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430530
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430530
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430531
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430532
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430533
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430533
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430534
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430534
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430535
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430535
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430536
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430536
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430537
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430538


UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 3 

 

 

Noting Ungraceful Bodily Actions ............................................................. 99 

 Chú Niệm Những Động Tác Về Thân Bất Ưu Nhã ................................... 99 

The Mind Getting Scattered And Contemplating Not To Get Scattered .. 104 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Và Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Không Bị Tản 

Lạc............................................................................................................ 104 

Development Of The Insight Of Anicca, Dukkha And Anattā .............. 107 

Sự Phát Triển Tuệ Giác Về Vô Thường, Khổ Đau Và Vô Ngã ............. 107 

The Requirement To Guard The Six Doors (Dvāra) Securely ................ 109 

Điều Kiện Tất Yếu Để Cảnh Giới Sáu Cửa (Môn) Một Cách Kiên Cố ... 109 

An Instance On The Requirement Of Guarding The Doors ..................... 112 

Một Thí Dụ Về Điều Kiện Tất Yếu Của Việc Cảnh Giới Các Cửa .......... 112 

The Dhamma Talk Given On (25-1-90) .................................................. 139 

Pháp Đàm Đã Ban Phát Vào Ngày 25 Tháng 1 Năm 1990 ...................... 139 

On Stopping Internally .............................................................................. 141 

 Về Việc Đình Trụ Ở Nội Tâm ................................................................. 141 

On The Arising Of The Knowledge Discerning Mind And Matter 

(Nāmarūpa Pariccheda Ñāṇa) ............................................................... 143 

 Về Việc Khởi Sinh Tri Thức Về Sự Phân Biệt Tâm Thức Và Thể Chất 

(Danh Sắc Phân Biệt Trí)....................................................................... 143 

On The Arising Of The Knowledge Of Discerning Conditions 

(Paccayapariggaha Ñāṇa) ...................................................................... 145 

 Về Việc Khởi Sinh Tri Thức Về Sự Phân Biệt Phụ Hữu Điều Kiện (Duyên 

Sinh Thủ Chấp Trí) ................................................................................ 145 

On The Arising Of The Knowledge Of Comprehension (Sammasana 

Ñāṇa) ....................................................................................................... 147 

 Về Việc Khởi Sinh Tri Thức Về Sự Liễu Tri (Quán Trạch Trí / Phổ 

Thông Trí)............................................................................................... 147 

On Encouraging The Yogī ........................................................................ 149 

 Về Việc Cổ Lệ Hành Giả ......................................................................... 149 

On Clinging At The Tender Phase Of The Knowledge Of Arising And 

Dissolution (Udayabbaya Ñāṇa) ............................................................. 150 

Về Sự Chấp Thủ Vào Giai Đoạn Xúc Nhu Của Tri Thức Về Sự Khởi Sinh 

Và Sự Hoại Diệt (Sinh Diệt Trí) .............................................................. 150 

On The Arising Of Khuddakāpῑti ........................................................... 153 

file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430539
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430540
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430541
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430542
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430542
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430543
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430544
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430545
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430546
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430547
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430548
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430549
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430550
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430551
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430552
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430553
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430553
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430554
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430554
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430556
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430556
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430557
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430557
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430558
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430558
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430559
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430559
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430560
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430561
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430562
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430562
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430563
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430563
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430564


UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 4 

 

 

Về Việc Khởi Sinh Tiểu Đản Hỷ .............................................................. 153 

On The Arising Of Khaṇikāpῑti ............................................................... 153 

Về Việc Khởi Sinh Sát Na Hỷ .................................................................. 153 

On The Arising Of Okkantikāpῑti ........................................................... 154 

Về Việc Khởi Sinh Hải Triều Hỷ .............................................................. 154 

On The Arising Of Ubbegapῑti ................................................................ 155 

Về Việc Khởi Sinh Khinh Thân Hỷ .......................................................... 155 

On The Arising Of Pharaṇapῑti ............................................................... 157 

Về Việc Khởi Sinh Sung Mãn Hỷ ............................................................. 157 

On Stopping Internally Due To Clinging .................................................. 158 

Về Việc Đình Trụ Ở Nội Tâm Do Bởi Sự Chấp Thủ ............................... 158 

A Senior Elder In Samātha Practise With Experiencing Of Dhamma 

Stopping Inernally ..................................................................................... 161 

Một Bậc Cao Niên Trưởng Lão Trong Việc Thực Hành Thiền An Chỉ Với 

Sự Trải Nghiệm Của Pháp Đình Trụ Nội Tâm ......................................... 161 

On The Arahant Dhammadinnā Giving Meditation Instructions .......... 163 

Về Bậc Vô Sinh Dhammadinnā Đã Ban Phát Những Huấn Thị Thiền Định 

...................................................................................................................163 

On Clinging ............................................................................................... 171 

Về Việc Chấp Thủ ..................................................................................... 171 

Contemplating To Be Free From Clinging And Thirst ............................. 184 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Được Giải Thoát Sự Chấp Thủ Và Sự Khát 

Ái...............................................................................................................184 

Contemplating To Be Free From Clinging And Thirst At the Moment Of 

Thinking .................................................................................................... 186 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Được Giải Thoát Sự Chấp Thủ Và Sự Khát Ái 

Vào Khoảnh Khắc Của Sự Nghĩ Suy ........................................................ 186 

Contemplating The Body To Be Free From Clinging and Thirst ............. 188 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Sắc Thân Để Được Giải Thoát Sự Chấp Thủ Và 

Sự Khát Ái ................................................................................................. 188 

On Fulfilling Two Functions Just By Contemplating Once ..................... 194 

Về Việc Hoàn Thành Viên Mãn Hai Chức Năng Chỉ Qua Một Lần Nghiêm 

Túc Khảo Lự .............................................................................................194 

On Being Pleased Due To Clinging .......................................................... 195 

file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430565
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430566
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430567
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430568
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430569
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430570
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430571
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430572
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430573
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430574
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430575
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430576
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430576
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430577
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430577
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430578
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430579
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430579
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430580
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430581
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430582
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430583
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430583
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430584
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430584
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430585
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430585
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430586
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430587
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430587
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430588
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430589
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430589
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430590


UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 5 

 

 

Vào Lúc Đang Được Duyệt Ý Do Bởi Sự Chấp Thủ ............................... 195 

Contemplating To Abandon Delight ......................................................... 196 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Xả Ly Niềm Hân Hoan Duyệt Ý ............... 196 

On Having Thirst Due To Clinging .......................................................... 198 

Vào Lúc Đang Có Sự Khát Ái Do Bởi Sự Chấp Thủ ............................... 198 

Contemplating To Abandon Clinging ....................................................... 200 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Xả Ly Sự Chấp Thủ ................................... 200 

Phần Từ Ngữ Pāli – Việt ........................................................................... 207 

Phương Danh Thí Chủ Cúng Dường In Ấn Kinh Sách ............................ 214 

Danh Sách Kinh Sách Đã Được Phát Hành và Sẽ Được Phát Hành ........ 215 

 

      

file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430591
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430592
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430593
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430594
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430595
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430596
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430597
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430598
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430599
file:///C:/Users/chieu/AppData/Local/Packages/Microsoft.MicrosoftEdge_8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/UDDESAVIBHANGA%20SUTTA%20(1).docx%23_Toc37430600


UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 6 

 

 

  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 7 

 

 

INTRODUCTION 

Tự Ngôn 

 

All Buddhists, including those who study this text, have the 

aspiration aimed at the realization of nibbāna, the cessation of suffering.  

They pray for the quick realization, whenever wholesome deeds, such as 

alms - giving (dāna) or other good acts, are done. 

 Tất cả Chư Phật Tử, kể cả những vị mà nghiên cứu văn bản nầy, đã 

có sở nguyện tưởng hoàn thành sự chứng tri Níp Bàn, sự chấm dứt của nỗi 

khổ đau.  Cứ hễ bất luận những thiện sự tịnh hảo nào, chẳng hạn như sự 

cúng dường lễ vật (Xả Thí) hoặc những thiện hạnh khác mà đã được hoàn 

thành thì họ đều kỳ cầu cho chóng mau được sự chứng tri.    

 

 If possible, they want to realize nibbāna even in this very life.  They 

want to realize nibbāna by attaining the stage by stage insight of a noble 

person (Ariyā puggala), starting from the insight of a stream - enterer 

(Sotāpanna), who can realize nibbāna by taking it as an object of thought.  

Thus, satipaṭṭhāna vipassanā dhamma is practised by them whenever it is 

possible to do so. 

 Giả như khả thi thì họ mong cầu được chứng tri Níp Bàn ngay cả 

trong chính kiếp sống nầy.  Họ mong cầu được chứng tri Níp Bàn bằng sự 

thành đạt từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn tuệ giác của một Bậc 

Thánh Nhân (Thánh Nhân), được bắt đầu từ tuệ giác của một Bậc Dự 

Lưu (Bậc Thất Lai), là Bậc có thể chứng tri được Níp Bàn bởi do vận dụng 

nó như là một đối tượng của sự nghĩ suy.  Vì thế, Pháp Minh Sát Niệm Xứ 

đã được họ thực hành bất luận khi nào là khả thi để thực hiện như vậy.  

 

 For the realization of nibbāna, vipassanā dhamma is practised, and 

this dhamma can only be practices by culturing the mind.  It cannot be 

done by exercising physically, or reciting verbally.  The vipassanā 

dhamma, which have to be practised by culturing the mind, is very subtle, 

profound and difficult indeed.   



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 8 

 

 

 Đối với sự chứng tri Níp Bàn, Pháp Minh Sát Tuệ được thực hành, 

và Pháp nầy chỉ có thể được thực hành bằng với việc tu dưỡng tâm thức.  

Nó không thể nào được thực hiện bởi qua việc luyện tập thân thể, hoặc bởi 

qua việc trùng tụng bằng ngôn từ.  Pháp Minh Sát Tuệ là Pháp phải được 

thực hành bằng với việc tu dưỡng tâm thức, rất là vi tế, thậm thâm và quả 

thật là nan hành. 

 

 One’s mind may sometimes get scattered externally, or stop 

internally, or cling to an object of clinging.  Thus, practising vipassanā 

dhamma, which has to be done by culturing the mind, is quite a difficult 

thing to do. 

 Tâm thức của con người đôi khi có thể bị tản lạc ở ngoại phần, hoặc 

đình trụ ở nội tâm, hoặc bám níu vào một đối tượng của sự chấp thủ.  Vì 

thế, thực hành Pháp Minh Sát Tuệ là Pháp phải được thực hiện bằng với 

việc tu dưỡng tâm thức, là một Pháp thực sự nan hành. 

 

 The Buddha had discoursed, in brief, on how to contemplate to 

overcome these difficulties by not letting the mind getting scattered 

externally, or stop internally, or cling to an object of clinging.  This brief 

exposition together with an elaborate analysis had pointed the way to 

nibbāna as mentioned in “Uddesavibhaṅga Sutta”. 

 Đức Phật đã diễn giảng, một cách vắn tắt, về cách thức nghiêm túc 

khảo lự để áp phục những sự khó khăn này bằng cách không để bị vong 

hoài tâm thức đã bị tản lạc ở ngoại phần, hoặc đình trụ ở nội tâm, hoặc bám 

níu vào một đối tượng của sự chấp thủ.  Sự tường tế xiển thuật vắn tắt này 

cùng với một sự phân tích tinh tế đã chỉ xuất đạo lộ dẫn đến Níp Bàn hầu 

như đã được đề cập đến ở trong “Xiển Thuật Phân Tích Kinh”.   

  

[Trích Đoạn Chánh Tạng Pāḷi “Xiển Thuật Phân Tích Kinh” 

(Pāḷi Text Society, III. # 138, trang 1074: “Tatra kho Bhagavā bhikkhū 

āmantesi: Bhikkhavo ti. Bhadante ti te bhikkhū Bhagavato paccassosuṃ. 

Bhagavā etad avoca: Uddesa vibhaṅgaṃ vo, bhikkhave, desissāmi. Taṃ 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 9 

 

 

suṇātha sādhukaṃ manasikarotha, bhāsissāmīti. Evaṃ bhante ti kho te 

bhikkhū Bhagavato paccassosuṃ. Bhagavā etad avoca: Tathā tathā, 

bhikkhave, bhikkhu upaparikkheyya yathā yathā’ssa upaparikkhato 

bahiddhā c’assa viññāṇaṃ avikkhittaṃ avisaṭaṃ ajjhattaṃ asaṇṭhitaṃ 

anupādāya na paritasseyya; bahiddhā, bhikkhave viññāṇe avikkhitte 

avisaṭe sati ajjhattaṃ asaṇṭhite, anupādāya aparitassato āyatiṃ 

jātijarāmaraṇa dukkhasamudaya sambhavo na hotīti.  Idaṃ avoca 

Bhagavā, idaṃ vatvā Sugato uṭṭhāy’āsanā vihāraṃ pāvisi.”  

“There the Blessed One addressed the bhikkhus thus: “Bhikkhus.”- 

“Venerable Sir,” they replied. The Blessed One said this: “Bhikkhus, I 

shall teach you a summary and an exposition. Listen and attend closely to 

what I shall say.”- “Yes, Venerable Sir,” the bhikkhus replied.  The 

Blessed One said this: “Bhikkhus, a bhikkhu should examine things in 

such a way that while he is examining them, his consciousness is not 

distracted and scattered externally them nor stuck internally, and by not 

clinging he does not become agitated.  If his consciousness is not distracted 

and scattered externally nor stuck internally, and if by not clinging he does 

not become agitated, then for him there is no origination of suffering – of 

birth, ageing, and death in the future.” That is what the Blessed One said. 

Having said this, the Sublime One rose from his seat and went into his 

dwelling.”]  

“Ở nơi đó (Kỳ Viên Tự), Đức Thế Tôn đã xướng danh Chư Tỳ Khưu 

như vầy: “Này Chư Tỳ Khưu.” Họ đã đáp lại: “Bạch Đức Thế Tôn.” Đức 

Thế Tôn đã nói điều này: “Này Chư Tỳ Khưu, Ta sẽ chỉ dạy cho các người 

một khái yếu và một tường tế xiển thuật.  Hãy lắng nghe và chú ý một cách 

cẩn trọng đến những điều mà Ta sẽ nói.” “Thưa vâng, bạch Đức Thế Tôn,” 

họ đã đáp lại.  Đức Thế Tôn đã nói điều này: “Này Chư Tỳ Khưu, một vị 

Tỳ Khưu cần phải kiểm nghiệm các Pháp như thế nào mà vị ấy đang kiểm 

nghiệm chúng để cho Tâm Ý Thức của vị ấy không bị phân tâm và bị tản 

lạc ở ngoại phần chúng mà cũng không bị dính chặt ở nội tâm, và do bởi 

không có sự chấp thủ, vị ấy không trở nên bị giảo động (Tâm bất xuất 

ngoại, bất sái trần, tâm trú nội, bất thọ, bất giảo động).  Nếu như Tâm Ý 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 10 

 

 

Thức của vị ấy không bị phân tâm, và bị tản lạc ở ngoại phần mà cũng 

không bị dính chặt ở nội tâm, và giả như không có sự chấp thủ, vị ấy không 

trở nên bị giảo động, thế rồi đối với vị ấy không có tập khởi sự khổ đau – 

của sự sản sinh, sự lão mại và sự tử vong trong thời vị lai.  Đó là những 

điều mà Đức Thế Tôn đã nói.  Khi đã nói xong điều này, Đức Thiện Thệ đã 

đứng lên từ chỗ ngồi của mình và đã đi vào hương thất của Ngài.”]      

 

 By practising after studying the Uddesavibhaṅga Sutta, the 

guideline on realization of nibbāna as discoursed by the Buddha himself in 

brief, and also after studying the elaborate version, one will overcome the 

difficulties.  According to one’s pāramῑ, nibbāna will be realized definitely.  

May you be able to realize nibbāna. 

 Bằng với sự thực hành sau khi đã được nghiên cứu Xiển Thuật 

Phân Tích Kinh, phương châm chỉ đạo về sự chứng tri Níp Bàn như chính 

tự Đức Phật đã diễn giảng một cách vắn tắt, vả lại sau khi đã được nghiên 

cứu sự giải thích tinh tế, người ta sẽ áp phục được những sự khó khăn.  

Tùng thuận theo Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) của mình, Níp Bàn sẽ được 

chứng tri một cách xác thực.  Ước mong các bạn có khả năng để chứng tri 

Níp Bàn.  

 

Saddhammaraṁsῑ Meditation Centre Sayādaw 

Trung Tâm Thiền Viện Đại Trưởng Lão Quang Tuyến Chánh Pháp 

 

-----------------------------00000------------------------- 

  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 11 

 

 

UDDESAVIBHAṄGA SUTTA 

XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 Today is full moon day of the Lunar month of Pyatho, 1351, in 

Myanmar Era (10-01-1990).  Uddesavibhaṅga Sutta will be discoursed. 

Uddesa means “in brief”, and Vibhaṅga means “elaborate analysis”.  The 

brief version was discoursed by the Buddha himself, and the elaborate 

analysis was expounded by the Venerable Mahā Kaccāyana Thera.  This 

dhamma is very suitable for both this audience yogis, and those who 

practise vipassanā meditation. (continued on 18-1-1990 and 25-1-1990). 

 Hôm nay là ngày Trăng Tròn của Tháng Giêng âm lịch, Năm 1351 

trong Niên Lịch Miến Điện (10/01/1990).  Xiển Thuật Phân Tích Kinh sẽ 

được diễn giảng.  Xiển Thuật có nghĩa “một cách vắn tắt,” và Phân Tích 

có nghĩa “sự phân tích tinh tế”.  Cách giải thích vắn tắt đã được chính tự 

Đức Phật diễn giảng, và sự phân tích tinh tế đã được Ngài Trưởng Lão 

Mahā Kaccāyana tường tế thuyết minh.  Giáo Pháp này rất thích hợp cho 

cả hai hội khán thính chúng hành giả nơi đây, và cho những vị mà thực 

hành Thiền Định Minh Sát Tuệ. (Được tiếp tục vào ngày 18/01/1990 và 

25/01/1990).  

 

 To gain vipassanā insight, it cannot be practised by exercising 

physically, or by eloquently reciting.  What kind of practice is used in 

vipassanā meditation ?  (It is practised by culturing the mind, Venerable 

Sir).  As it has to be practised by culturing the mind, the work of effectively 

taming the mind is a very difficult, profound and subtle one indeed. 

 Để có được Minh Sát Trí, nó không thể nào được thực hành bởi qua 

việc luyện tập thân thể, hoặc bởi do việc trùng tụng một cách hùng hồn.  

Thể loại thực hành nào đã được sử dụng trong Thiền Định Minh Sát Tuệ ? 

(Nó đã được thực hành bằng với việc tu dưỡng tâm thức, kính bạch Ngài).  

Vì nó phải được thực hành bằng với việc tu dưỡng tâm thức, một cách có 

hiệu quả công việc thuần hóa tâm thức quả thật là một điều rất khó khăn, 

thậm thâm và vi tế.   



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 12 

 

 

 

 It was the way of practice taken by The Buddhas, Silent - Buddhas, 

Arahants and courageous men and women who had already realized 

nibbāna ahead of us.  This is not the way which can be taken by the 

ordinary people.  This Uddesavibhaṅga Sutta was discoursed by the 

Buddha so that one might be able to control one’s mind. 

 Đó đã là phương thức được Chư Phật, Chư Phật Trầm Mặc (Chư 

Độc Giác Phật), các Bậc Vô Sinh (Chư A La Hán) đã dùng trong việc huấn 

tập, và những nam nhân và các nữ nhân dũng cảm là những vị đã được 

chứng tri Níp Bàn trước chúng ta rồi.  Đây không phải là phương thức với 

người bình thường có thể thực hiện được.  Bài Xiển Thuật Phân Tích 

Kinh này đã được Đức Phật diễn giảng nhằm để cho người ta có khả năng 

để khắc chế tâm thức của mình.  

 

The Buddha’s Discourse In Brief 

Pháp Thoại Vắn Tắt Của Đức Phật 

 

 At one time, the Buddha was residing at the Jetavana Monastery in 

Sāvatthi City.  This Uddesavibhaṅga Sutta was delivered to the monks 

then.  The Buddha gave a discourse on three points, “If, monks, realization 

of nibbāna is desired, you must practice so that your mind do not get 

scattered externally, or stop internally, or cling to an object of clinging.”  

After saying so, the Buddha entered his chamber.” 

 Vào một thuở nọ, Đức Phật đã đang trú ngụ tại Kỳ Viên Tự trong 

thành Sāvatthi (Xá Vệ Thành).  Thế rồi bài Xiển Thuật Phân Tích Kinh 

này đã được khải thuyết đến các vị tu sĩ.  Đức Phật đã ban phát một Pháp 

Thoại về ba điểm, “Này các vị tu sĩ, nếu như đã có sở nguyện cầu sự chứng 

tri Níp Bàn, các người cần phải thực hành nhằm để cho tâm thức của mình 

không bị tản lạc ở ngoại phần, hoặc đình trụ ở nội tâm, hoặc bám níu vào 

một đối tượng của sự chấp thủ.” (Tâm bất xuất ngoại, bất sái trần, tâm trú 

nội, bất thọ, bất giảo động).  Sau khi đã nói như thế, Đức Phật đã đi vào 

hương thất của Ngài. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 13 

 

 

 

Requesting For An Elaborate Analysis 

Sự Thỉnh Cầu Cho Một Sự Phân Tích Tinh Tế 

 

 When The Buddha entered his chamber, the monks had only learnt 

the brief version of contemplation, and as they wanted to learn an 

elaborate analysis, they discussed among themselves and reflect on who 

should be approached to teach them.  It appeared to them that the 

Venerable Mahā Kaccāyana Thera was the one who earned the praise of 

the Buddha for being able to give an elaborate analysis on what the 

Buddha had taught in brief.  Hence, they approached the Venerable Mahā 

Kaccāyana Thera and requested him. 

 Khi Đức Phật đã đi vào hương thất của Ngài, các vị tu sĩ chỉ có được 

thính thuyết cách giải thích vắn tắt về sự nghiêm túc khảo lự, và vì họ đã 

mong cầu để học hỏi một sự phân tích tinh tế, họ đã cùng nhau tự thảo luận 

trong nhóm của họ và thâm tư về người mà nên được tiếp cận để chỉ dạy 

cho họ.  Đã nảy sinh với họ rằng Ngài Đại Trưởng Lão Mahā Kaccāyana 

là Bậc mà đã hưởng được sự xứng tán của Đức Phật để có khả năng ban 

phát một sự phân tích tinh tế về những điều mà Đức Phật đã chỉ dạy một 

cách vắn tắt.  Do đó, họ đã tiếp cận Ngài Đại Trưởng Lão Mahā 

Kaccāyana và đã thỉnh cầu Ngài. 

 

 “Venerable Mahā Kaccāyana Thera Sir, the Buddha has 

discoursed the Uddesavibhaṅga Sutta.  He told us to dwell practising so 

that our minds did not get scattered externally, or stop internally, or cling 

to an object of clinging.” 

 “Kính bạch Ngài Đại Trưởng Lão Mahā Kaccāyana, Đức Phật đã 

diễn giảng Bài Xiển Thuật Phân Tích Kinh.  Ngài đã chỉ bảo chúng tôi 

rằng an trú sự thực hành nhằm để cho tâm thức của chúng tôi không bị tản 

lạc ở ngoại phần, hoặc đình trụ ở nội tâm, hoặc bám níu vào một đối tượng 

của sự chấp thủ.” 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 14 

 

 

 “As we have learnt only the brief version, we have to approach you 

because we want to learn the elaboration analysis.”  On saying so, the 

Venerable Mahā Kaccāyana Thera responded by saying, “You are like the 

man looking for the heart - wood, who, on seeing the big tree with the heart 

- wood, does not look for it at its roots, or at the trunk, but looks for it at the 

twigs instead, Venerable Sirs”. 

 “Vì chúng tôi chỉ có được thính thuyết cách giải thích vắn tắt, chúng 

tôi phải tiếp cận Ngài bởi vì chúng tôi mong cầu để học hỏi sự phân tích 

tinh tế.  Sau khi đã nói như vậy, Ngài Đại Trưởng Lão Mahā Kaccāyana 

đã trả lời bằng cách nói rằng: “Các bạn ví như người đang tìm kiếm lõi cây, 

là người mà, đang khi nhìn thấy được đại thụ với lõi cây, lại không tìm 

kiếm nó cốt ở những gốc rễ của nó, hoặc ở tại thân cây, mà thay vào đó lại 

đi tìm kiếm nó ở những nhánh cây non, thưa các Ngài”. 

 

 He continued, “It is not suitable to ask me, who is like the twig of the 

tree, instead of asking the Buddha, who is like the roots and the heart  -

wood”.  On being declined thus, the monks requested again by saying, 

“Venerable Sir, we will like to have the honour of being taught by you, 

since you are the one who has earned the praise of the Buddha as being 

able to give an elaborate analysis on what the Buddha has taught in brief.”  

Then, the Venerable Mahā Kaccāyana Thera gave an elaborate analysis. 

 Ngài Đại Trưởng Lão Mahā Kaccāyana đã nói tiếp: “Quả là không 

thích hợp để vấn hỏi tôi, là người mà ví như nhánh cây non của cổ thụ, 

đáng lẽ là được vấn hỏi Đức Phật, Ngài ví như là những gốc rễ và lõi cây.”  

Với sự khước từ một cách khéo léo như vậy, các vị tu sĩ đã thỉnh cầu một 

lần nữa bằng cách nói rằng: “Kính bạch Ngài, chúng tôi muốn có niềm vinh 

dự là được Ngài chỉ dạy cho chúng tôi, vì Ngài là một Bậc đã hưởng được 

sự xứng tán của Đức Phật để có khả năng ban phát một sự phân tích tinh tế 

về những điều mà Đức Phật đã chỉ dạy một cách vắn tắt”.  Thế rồi Ngài Đại 

Trưởng Lão Mahā Kaccāyana đã ban phát một sự phân tích tinh tế. 

 

The Venerable Mahāsῑ Sayādaw’s Motto 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 15 

 

 

Cách Ngôn Của Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ  

 

 The Venerable Mahāsῑ Sayādaw, the great benefactor, had 

composed a motto, in summary, on the entire Sutta delivered by the 

Buddha, in brief, so that this audience and the future generations could 

easily bear it in mind.  Please recite the motto in honour of the Buddha, the 

Dhamma, and the Venerable Mahāsῑ Sayādaw, the great benefactor. 

Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ, bậc tán trợ đại nhân, đã soạn tả một 

cách ngôn, một cách khái yếu, về toàn bộ bài Kinh đã được Đức Phật khải 

thuyết một cách vắn tắt, nhằm để cho khán thính chúng nơi đây và các thế 

hệ tương lai có thể khắc cốt ghi tâm bài Kinh một cách dễ dàng.  Xin hãy 

trùng tụng cách ngôn để tỏ lòng tôn kính đối với Đức Phật, Giáo Pháp và 

Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ, bậc tán trợ đại nhân.   

 

Motto: 

 Uddesavibhaṅga taught us to abide 

 By not letting the mind get scattered or stop internally, 

 Or have the burning thirst for depending on and clinging to an 

object. 

 If it is practised, one shall gain entire freedom 

 From the suffering that will come, 

 For the risk of aging and dying is burdensome. 

Cách Ngôn: 

Xiển Thuật Phân Tích đã chỉ dạy chúng ta để tuân theo  

Bằng cách không để bị vong hoài tâm thức đã bị tản lạc ở ngoại 

phần, hoặc đình trụ ở nội tâm,  

Hoặc có lòng khát ái cường liệt bởi đã đang y phụ và đang chấp thủ 

vào một đối tượng. 

Nếu như đã được thực hành, người ta sẽ hoàn toàn đạt được sự giải 

thoát  

Nỗi khổ đau mà sẽ đến,  

Vì mối nguy hiểm phiền tỏa của sự lão mại và trước phút lâm chung. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 16 

 

 

 

 It means, the Buddha had discoursed that if vipassanā meditation 

was practised so that the mind did not get scattered, or stop internally, or 

clinging to an object of clinging, nibbāna could be realized.  As this 

audience is made up of people who wish to realize nibbāna, they will 

definitely realize nibbāna on practising according to the teachings of this 

Sutta. 

 Có nghĩa là, Đức Phật đã diễn giảng rằng nếu như Thiền Định 

Minh Sát Tuệ đã được thực hành, nhằm để cho tâm thức không bị tản lạc, 

hoặc đình trụ ở nội phần, hoặc đang bám níu vào một đối tượng của sự chấp 

thủ thì Níp Bàn có thể được chứng tri.  Vì khán thính chúng nơi đây được 

hợp thành từ những người có nguyện vọng được chứng tri Níp Bàn, họ sẽ 

chứng tri được Níp Bàn một cách xác thực sau khi đã thực hành tùng thuận 

theo những sự giáo huấn của bài Kinh này.  

 

An Elaborate Analysis 

Sự Phân Tích Tinh Tế 

 

 The Venerable Mahā Kaccāyana Thera expounded an elaborate 

analysis on “how the mind does or does not get scattered; does or does not 

stop internally; and does or does not cling to an object of clinging.” 

Ngài Đại Trưởng Lão Mahā Kaccāyana đã tường tế thuyết minh 

một sự phân tích tinh tế về “làm thế nào tâm thức bị hoặc không bị tản lạc; 

bị hoặc không bị đình trụ ở nội tâm; và bám níu hoặc không bám níu vào 

một đối tượng của sự chấp thủ.” 

 

 If one thinks about them, whenever six objects (the external sense 

base) are notice, the mind is said to get scattered.  When the visible object 

strikes at the eye sensitivity; or sound at the ear sensitivity; or smell at the 

nose sensitivity; or taste at the tongue sensitivity; or tangible object at the 

body sensitivity; or mind object (dhammārammaṇa) at the heart base; if a 

thought appears accordingly, such as a pleasant thought formed on a 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 17 

 

 

pleasant object, or an unpleasant thought on a unpleasant object, then the 

mind is said to get scattered.     

Nếu một người mà nghĩ suy về chúng, bất luận khi nào sáu đối 

tượng (Lục Ngoại Xứ - Cha Bāhirāni Āyatanā) được chú ý, tâm thức 

được nói là đã bị tản lạc.  Khi:  

1/ đối tượng có thể trông thấy được (Cảnh Sắc - Rūpārammaṇa: 

Sắc Xứ - Rūpāyatana) đập vào phần mẫn cảm của con mắt (Nhãn Thanh 

Triệt - Cakkhupasāda: Nhãn Xứ - Cakkhāyatana);  

2/ hoặc âm thanh (Cảnh Thinh - Saddārammaṇa: Thinh Xứ - 

Saddāyatana) đập vào phần mẫn cảm của lỗ tai (Nhĩ Thanh Triệt - 

Sotapasāda: Nhĩ Xứ - Sotāyatana);  

3/ hoặc khí hơi (Cảnh Khí - Gandhārammaṇa: Khí Xứ - 

Gandhāyatana) đụng vào phần mẫn cảm của lỗ mũi (Tỷ Thanh Triệt - 

Ghānapasāda: Tỷ Xứ - Ghānāyatana),  

4/ hoặc mùi vị (Cảnh Vị - Rasārammaṇa: Vị Xứ - Rasāyatana) 

đụng vào phần mẫn cảm của cái lưỡi (Thiệt Thanh Triệt - Jivhāpasāda: 

Thiệt Xứ - Jivhāyatana);  

5/ hoặc đối tượng có thể xúc chạm được (Cảnh Xúc - 

Phoṭṭhabbārammaṇa: Xúc Xứ - Phoṭṭhabbāyatana) được tiếp xúc với 

phần mẫn cảm của sắc thân (Thân Thanh Triệt – Kāyapasāda: Thân Xứ - 

Kāyātana);  

6/ hoặc đối tượng tâm thức (Cảnh Pháp - Dhammārammaṇa: Pháp 

Xứ - Dhammāyatana) xuyên vào nội căn trái tim (Sắc Ý Vật – Hadaya 

Vatthu: Ý Xứ - Manāyatana); nếu như một sự nghĩ suy nảy sinh một cách 

tương ứng; chẳng hạn như một sự nghĩ suy khả ái được hình thành trên một 

đối tượng khả ái; hoặc một sự nghĩ suy bất khả ái trên một đối tượng bất 

khả ái, thế rồi tâm thức được nói là đã bị tản lạc.  

 

The Mind Gets Scattered Due To The Eye 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Con Mắt 

  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 18 

 

 

If it gets scattered like that, can nibbāna be realized ? (It cannot be 

realized, Venerable Sir).  Yes, it cannot be realized.  Let us recite the motto 

on how the mind gets scattered due to the eye. 

Nếu như nó đã bị tản lạc như thế, Níp Bàn có thể nào được chứng tri 

không ?  (Không thể nào được chứng tri, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, nó 

không thể nào được chứng tri.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn về làm 

thế nào tâm thức đã bị tản lạc do bởi con mắt. 

 

Motto: 

On being conscious of seeing a visual object, 

If one thinks about it, 

The mind is said to get scattered. 

Cách Ngôn: 

Về ý tưởng nhận thức của việc khán kiến một đối tượng thuộc thị 

giác, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

 

When a pleasant visible object is seen, and if a pleasant thought 

appears accordingly, what will happen ? Greed (lobha) will arise.  On the 

contrary, when an unpleasant visible object is seen, and as it is unpleasant, 

if a contradictory thought appears accordingly, what will happen ? Anger 

(dosa) or grief (domanassa) can arise.  

Khi một cảnh sắc khả ái đã được nhìn thấy, và nếu như một sự nghĩ 

suy khả ái nảy sinh một cách tương ứng thì điều chi sẽ xảy ra ?  Lòng tham 

lam (Tham) sẽ khởi sinh.  Trái lại, khi một cảnh sắc bất khả ái đã được 

nhìn thấy, và vì nó là bất khả ái, nếu như một sự nghĩ suy mâu thuẩn nảy 

sinh một cách tương ứng thì điều chi sẽ xảy ra ?  Sự tức giận (Sân), hoặc sự 

ưu não (Ưu Thọ) có thể khởi sinh. 

 

As such, if thought appears accordingly on seeing, greed arises due 

to the pleasant thought, and either dosa or domanassa arises due to the 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 19 

 

 

unpleasant thought.  Then, can nibbāna be realized ? (It cannot be 

realized, Venerable Sir).  That is why, it is said that on being conscious of 

seeing, if one thinks about it, the mind is said to get scattered.  If the mind 

is scattered, the nibbāna, which is the goal of one’s aspiration, cannot be 

realized. 

Như vậy, nếu như sự nghĩ suy nảy sinh một cách tương ứng đang khi 

khán kiến, lòng tham lam khởi sinh bởi do sự nghĩ suy khả ái, và hoặc là 

Sân hoặc là Ưu Thọ khởi sinh bởi do sự nghĩ suy bất khả ái.  Thế rồi, Níp 

Bàn có thể nào được chứng tri không ? (Nó không thể nào được chứng tri, 

kính bạch Ngài).  Đó là lý do tại sao, người ta đã nói rằng về ý tưởng nhận 

thức của việc khán kiến một đối tượng thuộc thị giác, và nếu như người ta 

nghĩ suy về nó thì tâm thức được nói là đã bị tản lạc.  Nếu như tâm thức đã 

bị tản lạc thì Níp Bàn, là mục tiêu của sở nguyện cầu người ta, không thể 

nào được chứng tri.    

 

Preventing The Mind From Getting Scattered Due To The Eye 

Sự Ngăn Cản Tâm Thức Khi Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Con Mắt  

 

 How can the mind be prevented from getting scattered ?  

Contemplation must be done.  Let us recite the motto on how to 

contemplate. 

Làm thế nào có thể ngăn cản được tâm thức khi đã bị tản lạc ? Sự 

nghiêm túc khảo lự cần phải được thực hiện.  Chúng ta hãy trùng tụng cách 

ngôn về cách thức để nghiêm túc khảo lự. 

 

Motto: 

At the moment of seeing, 

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc khán kiến, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 20 

 

 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

 The mind does not get scattered if the contemplation is done as 

“seeing”, “seeing”, at the moment of seeing.  When the eye sees the visible 

object, it takes time to be able to contemplate, as the object is a subtle 

matter (sukhuma rūpa).  It can be contemplated only when one’s 

vipassanā insight is mature.  When the samādhi ñāṇa becomes strong, on 

noting “seeing”, “seeing”, the yogis can personally experience the fleeting 

changes of the visible object seen, as well as the one by one dissolution of 

the eye consciousness. 

Tâm thức không bị tản lạc nếu như sự nghiêm túc khảo lự được thực 

hiện, như là “khán kiến”, “khán kiến”, ngay khoảnh khắc của việc khán 

kiến.  Khi con mắt trông thấy cảnh sắc, phải mất thời gian để có khả năng 

nghiêm túc khảo lự, vì đối tượng là một vật chất vi tế (Sắc Vi Tế).  Nó chỉ 

có thể được nghiêm túc khảo lự khi Minh Sát Trí của vị ấy thuần thục.  

Khi Định Lực Trí trở nên mạnh mẽ, đang khi chú niệm “khán kiến”, “khán 

kiến”, các hành giả có thể tự thân trải nghiệm những sự biến đổi thoáng qua 

của cảnh sắc được khán kiến, cũng như sự hoại diệt từng cái một của Tâm 

Nhãn Thức.   

 

For those who possess a strong samādhi ñāṇa and a very keen 

intellect, on noting “seeing”, “seeing”, they experience three types of 

dissolution, namely the fleeting dissolution of the visible object seen; the 

one by one dissolution of the eye consciousness; and the dissolution of the 

noting consciousness which notes “seeing”, “seeing”. 

Đối với những vị mà sở hữu một Định Lực Trí mạnh mẽ và một trí 

lực hết sức nhạy bén, đang khi chú niệm “khán kiến”, “khán kiến”, họ trải 

nghiệm được ba thể loại của sự hoại diệt, đó là: 1/ sự hoại diệt thoáng qua 

của cảnh sắc được khán kiến, 2/ sự hoại diệt từng cái một của Tâm Nhãn 

Thức, và 3/ sự hoại diệt của Tâm Ý Thức mà đang khi chú niệm “khán 

kiến”, “khán kiến.”   

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 21 

 

 

On experiencing the dissolutions many a time, when the samādhi 

ñāṇa is strong, it is comprehended that all of them, namely the visible 

object; the eye consciousness; and the noting consciousness are 

impermanent.  “Impermanence” is a word in English and its version in 

Pāḷi is anicca.  As things are dissolving so quickly, it seems suffering has 

been inflicted upon one by the torture of these dissolutions.  The word 

“suffering” is a word in English, and its version in Pāḷi is dukkha.  It is 

pondered on how can the suffering inflicted by torture of these dissolutions 

be prevented.  In fact, it cannot be prevented in any way.  It is realized that 

the torture inflicted by these dissolutions are arising according to the law 

of nature.  No one can exercise authority over these things, which are 

uncontrollable.  It is the “no - self” nature of things expressed in English, 

and its version in Pāḷi is anatta.  Cannot one realize nibbāna, when one 

can fully understand the insight of anicca, dukkha and anatta ? (One can 

realize it, Venerable Sir.)  When one’s insight has progressed up to a 

considerably high level, one will be able to comprehend anicca, dukkha, 

and anatta by contemplation.    

Đã được trải nghiệm qua nhiều lần sự hoại diệt, khi Định Lực Trí 

mạnh mẽ mà qua đó người ta đã liễu tri được rằng hết tất cả các Pháp ấy, 

tức là Cảnh Sắc, Tâm Nhãn Thức, và Tâm Ý Thức đang chú niệm là không 

thường tồn. “Sự không thường tồn” là một từ ngữ thuộc về Anh Ngữ và bản 

dịch sang Pāḷi ngữ của nó là Vô Thường.  Khi các Pháp đã đang hủy diệt 

một cách rất nhanh chóng thì có vẻ như sự đau khổ đã từng bị áp đặt bởi sự 

bức hại của một trong những sự hoại diệt này.  Từ ngữ “sự khổ đau” là một 

từ ngữ thuộc về Anh Ngữ và bản dịch sang Pāḷi ngữ của nó là Khổ Đau.  

Người ta đã khảo lự cẩn trọng về việc làm thế nào sự khổ đau đã bị áp đặt 

bởi sự bức hại của những sự hoại diệt này có thể được ngăn cản.  Trong 

thực tế, nó không thể nào ngăn cản được bằng bất luận phương cách nào.  

Người ta đã chứng tri được rằng do bởi những sự hoại diệt này mà sự bức 

hại đã đang được khởi sinh tùng thuận theo quy luật thường nhiên.  Không 

ai có thể nào thực hiện uy quyền đối với các Pháp này vì chúng đã là vô 

pháp khống chế.  Đó là thực tính “không tự ngã” của các Pháp đã được biểu 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 22 

 

 

đạt bên phần Anh Ngữ, và bản dịch sang Pāḷi ngữ của nó là Vô Ngã.  

Người ta không thể nào chứng tri được Níp Bàn, khi người ta có thể hoàn 

toàn tuệ tri được tuệ giác về Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã ? (Người ta 

có thể chứng tri được nó, kính bạch Ngài).  Khi tuệ giác của người ta đã 

tiến triển lên đến một trình độ cao đáng kể, và bằng với sự nghiêm túc khảo 

lự người ta sẽ có khả năng để liễu tri được Vô Thường, Khổ Đau và Vô 

Ngã.   

 

Noting “Mere Seeing” On “Seeing” 

Chú Niệm “Chỉ Đơn Thuần Khán Kiến” Lên “Sự Khán Kiến” 

 

When the yogis are at a lower level of insight, there are only a few of 

them who can contemplate “seeing”, “seeing”.  That is why, when the 

insight is still immature, one must note just “seeing”, “seeing” so that 

“mere seeing” is established on “seeing”. 

Khi các người hành giả ở một trình độ tuệ giác thấp kém hơn, chỉ có 

một vài người trong số của họ có thể nghiêm túc khảo lự “khán kiến”, 

“khán kiến”. Đó là lý do tại sao, khi tuệ giác vẫn chưa thuần thục, người ta 

chỉ cần phải chú niệm “khán kiến”, “khán kiến”, nhằm để việc “chỉ đơn 

thuần khán kiến” được thiết lập lên việc “khán kiến”.  

 

The Buddha had expounded the following phrase in Pāḷi:“diṭṭhe 

diṭṭha mattaṃ bhavassiti”.  It means “At the visible object seen (diṭṭhe), 

the consciousness of mere seeing (diṭṭha mattaṃ) will be established 

(bhavassiti).  In other words, it should be contemplated so that “mere 

seeing” is established.  Thus (iti), the Buddha (bhagavā) expounded with 

wisdom led by compassion (avoca). 

Đức Phật đã tường tế thuyết minh trong câu văn Pāḷi sau đây: "cảnh 

khán kiến tuệ tri cận cận khán kiến”.  Có nghĩa là “Tại cảnh sắc được 

khán kiến (cảnh khán kiến), tâm ý thức của việc chỉ đơn thuần khán kiến 

(cận cận khán kiến) sẽ được thiết lập (tuệ tri).  Nói cách khác, nên 

nghiêm túc khảo lự về điều ấy nhằm để việc “chỉ đơn thuần khán kiến” 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 23 

 

 

được thiết lập.  Do đó (như vậy),  Đức Phật (Thế Tôn) đã tường tế thuyết 

minh với trí tuệ được dắt dẫn bởi lòng bi mẫn (đã được nói đến). 

 

Sādhu !  Sādhu !  Sādhu ! 

Lành Thay !  Lành Thay !  Lành Thay ! 

 

 One must be able to note so that “mere seeing” is established on 

“seeing”.  It is still difficult to do so at the beginning phase of meditation.  

With as much concentration as this audience yogis have, on noting, “mere 

seeing”, is established on “seeing”, if the method of contemplation is 

correct.  For the audience yogis who are mindfully contemplating the body 

continuously, it is not too difficult to note so that “mere seeing” is 

established on “seeing”. 

 Người ta cần phải có khả năng để chú niệm nhằm để việc “chỉ đơn 

thuần khán kiến” được thiết lập lên việc “khán kiến”.  Mặc dù vậy vẫn là 

nan hành ở giai đoạn đầu của thiền định.  Với bao nhiêu sự định thức mà 

các khán thính chúng hành giả nơi đây có được, đang khi chú niệm, “chỉ 

đơn thuần khán kiến”, được thiết lập lên việc “khán kiến”, nếu như phương 

pháp của sự nghiêm túc khảo lự được chính xác.  Đối với các khán thính 

chúng hành giả là các bậc có được sự chú niệm nghiêm túc khảo lự về sắc 

thân một cách liên tục thì cũng không quá khó khăn để chú niệm, nhằm để 

việc “chỉ đơn thuần khán kiến” được thiết lập lên việc “khán kiến”.   

 

There are yogis who can note well in walking meditation.  On 

contemplating the action of the foot as “lifting”, “pushing forward” and 

“putting down”, these yogis experience the step by step upward movement 

with increasing lightness on noting “lifting”; step by step forward 

movement with increasing lightness on noting “pushing forward”; and step 

by step downward movement with increasing heaviness on noting 

“dropping”.  When someone passes by near that yogi, that yogi only knows 

that a person has passed by. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 24 

 

 

Có những hành giả họ có thể chú niệm tốt đẹp ở trong thiền hành.  

Đang khi nghiêm túc khảo lự động tác của bàn chân khi “dỡ lên, “duỗi ra 

phía trước” và “đặt xuống”, các hành giả này trải nghiệm sự chuyển động 

từ từ hướng lên trên với sự gia tăng nhẹ nhàng đang khi chú niệm “dỡ lên”;  

sự chuyển động từ từ hướng về phía trước với sự gia tăng nhẹ nhàng đang 

khi chú niệm “duỗi ra phía trước”; và sự chuyển động từ từ hạ xuống với sự 

gia tăng nhẹ nhàng đang khi chú niệm “đặt xuống”.  Khi một người nào đó 

đi bên cạnh hành giả ấy, vị hành giả ấy chỉ biết rằng đã có một người đi bên 

cạnh.   

 

If asked, “Who has just passed by near the yogi”, the yogi will reply 

that he knows only a person has just passed by, but does not know who that 

person is. The yogi cannot make out whether that person is a man or 

woman; short or tall; or has dark or fair complexion.  It means that “mere 

seeing” is established on “seeing” by the yogi.  If the yogi is keeping his 

mind especially only on his contemplation and not on the person passing by 

near him, does not the “mere seeing” is established on “seeing”? (It does, 

Venerable Sir.) 

Nếu như được vấn hỏi: “Ai đã vừa mới đi bên cạnh hành giả”, hành 

giả sẽ đáp lại rằng vị ấy chỉ biết có một người đã vừa mới đi bên cạnh, thế 

nhưng không biết người đó là ai.  Hành giả không thể nào biết được người 

ấy là người nam hoặc nữ nhân; thấp hay cao; hoặc nước da mặt xạm hay 

trắng.  Có nghĩa là việc “chỉ đơn thuần khán kiến” đã được hành giả thiết 

lập lên việc “khán kiến”.  Nếu như hành giả gìn giữ được tâm thức của 

mình, một cách đặc biệt chỉ vào sự nghiêm túc khảo lự của mình và không 

nhắm vào người đã đi bên cạnh vị ấy, thế thì việc “chỉ đơn thuần khán 

kiến” đã có được thiết lập lên việc “khán kiến” không ?  (Nó được à, kính 

bạnh Ngài).   

 

Involvement Of Three Satipaṭṭhanā Dhammas 

Sự Khiên Liên Của Tam Pháp Niệm Xứ 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 25 

 

 

 It is not too difficult for a yogi, who is noting quite well with the 

downcast eyes, to establish ‘mere seeing” on “seeing”. “Mere seeing” can 

be established better, if the contemplation is based on three steps.  When 

one has to look at a visible object, while one is being mindful on one’s 

body, the arising of intention to look may initially become evident to him.  

Is it not evident, if one pays special attention ? (It is evident, Venerable 

Sir.)  If it is evident, cannot one be able to note “intending to look”, 

“intending to look”? (One can be able to note, Venerable Sir.) 

 Thật là không quá khó đối với một hành giả, là vị mà đã đang chú 

niệm được khá tốt với đôi mắt nhìn xuống (hạ mục nhãn căn), để thiết lập 

việc “chỉ đơn thuần khán kiến” lên việc “khán kiến”. “Chỉ đơn thuần khán 

kiến” có thể được thiết lập tốt hơn, nếu như sự nghiêm túc khảo lự đã được 

dựa trên ba bước.  Khi người ta đã phải nhìn vào một cảnh sắc, trong khi 

người ta có được chú niệm về sắc thân của mình, việc khởi sinh lên tư tác ý 

để nhìn lúc khởi sơ có thể trở nên minh hiển đối với vị ấy.  Thế không có 

minh hiển nếu như người ta đặc biệt chú ý đến ? (Có minh hiển, kính bạch 

Ngài).  Nếu là minh hiển, người ta không thể nào có khả năng để chú niệm 

“có tác ý để nhìn”, “có tác ý để nhìn” ? (Người ta có thể có khả năng để chú 

niệm, kính bạch Ngài).     

 

 After that, the action of the eye arises, such as the upper eyelid 

rolling upwards; the lower eyelid rolling downwards; and the eye inside 

the socket gathering strength.  This action must be noted “seeing”, 

“seeing”.  After that, only on seeing, one shall note so that “mere seeing” 

is established on “seeing”. 

 Sau đó, động tác của con mắt khởi sinh lên, chẳng hạn như mí mắt 

trên đảo lên; mí mắt dưới đảo xuống, và bên trong hốc con mắt đang tập 

trung năng lực.  Động tác này cần phải được chú niệm “khán kiến”, “khán 

kiến”.  Sau đó, chỉ có việc khán kiến, người ta sẽ chú niệm nhằm để việc 

“chỉ đơn thuần khán kiến” được thiết lập lên việc “khán kiến”.  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 26 

 

 

  How many steps have to be taken on noting “seeing”, “seeing” ? 

(Three steps have to be noted, Venerable Sir).  Yes, three steps have to be 

noted, namely “intending to look”, “intending to look”; “looking”, 

“looking”; and “seeing”, “seeing”.  As already said, with as much 

samādhi ñāṇa as this audience and the yogis have as foundation, they will 

be able to contemplate by starting at the “intention”.  It will be quite 

alright on being able to do so. 

 Có bao nhiêu bước phải thực hiện đang khi chú niệm “khán kiến”, 

“khán kiến” ? (Ba bước phải được chú niệm, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, 

ba bước phải được chú niệm, đó là: “có tác ý để nhìn”, “có tác ý để nhìn”; 

“nhìn à”, “nhìn à”; và “khán kiến”, “khán kiến”.  Như đã có nói, với bao 

nhiêu Định Lực Trí mà khán thính chúng nơi đây và các hành giả có được 

làm thành nền tảng, họ sẽ có khả năng để nghiêm túc khảo lự bằng với sự 

bắt đầu từ “tư tác ý”.  Sẽ là khá ổn để có khả năng để làm được như vậy.  

 

 Which type of satipaṭṭhāna is involved on noting “intending to 

look”, “intending to look”, which is contemplating the mind ?  (It is 

cittānupassanā satipaṭṭhāna, Venerable, Sir).  Which type of satipaṭṭhāna 

in involved on noting “looking”, “looking”, which is contemplating the 

body, a mass of flesh, the eye socket ?  (It is kāyānupassanā satipaṭṭhāna, 

Venerable, Sir).  Which type of satipaṭṭhāna is involved on noting 

“seeing”, “seeing”, which is contemplating to establish the nature of 

“mere seeing” ?  (It is dhammānupassanā satipaṭṭhāna, Venerable, Sir). 

 Với thể loại nào của Niệm Xứ mà hữu quan đến đang khi chú niệm 

“có tác ý để nhìn”, “có tác ý để nhìn”; với thể loại nào mà đang nghiêm túc 

khảo lự tâm thức ? (Đó là Tâm Tùy Quán Niệm Xứ, kính bạch Ngài).  Với 

thể loại nào của Niệm Xứ mà hữu quan đến đang khi chú niệm “khán 

kiến”, “khán kiến”; với thể loại nào mà đang nghiêm túc khảo lự về sắc 

thân, một khối nhục thể, hốc mắt ? (Đó là Thân Tùy Quán Niệm Xứ, kính 

bạch Ngài).  Với thể loại nào của Niệm Xứ mà hữu quan đến đang khi chú 

niệm “khán kiến”, “khán kiến”; với thể loại nào mà đang nghiêm túc khảo 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 27 

 

 

lự để thiết lập thực tính của việc “chỉ đơn thuần khán kiến” ? (Đó là Pháp 

Tùy Quán Niệm Xứ, kính bạch Ngài).    

 

Wholesomeness (Kusala dhamma), involving three satipaṭṭhāna 

dhammas, has been gained.  Vipassanā insight is also fairly gained.  If one 

is able to contemplate at the eye that much, it can be of great support in the 

practice of vipassanā mediation.  A main point to be observed in the 

practice of vipassanā meditation is maintaining the ability to guard one’s 

eye.  The yogi can have progress of insight in the near future, if he is able 

to sustain the mindfulness and keep the eyes downcast. 

 Thiện sự (Pháp Thiện), hữu quan đến Tam Pháp Niệm Xứ, đã 

được thành đạt.  Minh Sát Trí cũng được thành đạt một cách tương đối.  

Nếu như người ta có khả năng để nghiêm túc khảo lự vào con mắt cũng 

bằng chừng đó thôi, điều đó có thể là sự hỗ trợ to lớn trong việc thực hành 

thiền định Minh Sát Tuệ.  Một điểm chính yếu để được hành trì trong việc 

thực hành thiền định Minh Sát Tuệ là duy trì khả năng để cảnh giới con 

mắt của mình.  Hành giả có thể có được sự tiến hóa về tuệ giác trong tương 

lai gần, nếu như vị ấy có khả năng để cố gắng duy trì liên tục niệm lực và 

gìn giữ cho đôi mắt nhìn xuống (hạ mục nhãn căn).  

 

 A main point to be observed, while meditating is maintaining the 

ability to guard one’s eyes, and be able to note so that “mere seeing” is 

established on “seeing”.  If the yogi can guard the eye in that way, the 

yogi’s noting will become continuous, and he can soon attain the vipassanā 

insight as well as the noble dhamma, the aim of his aspiration. 

 Một điểm chính yếu để được hành trì, trong khi đang thiền định là 

việc duy trì khả năng để cảnh giới đôi mắt của mình, và có khả năng để chú 

niệm nhằm để việc “chỉ đơn thuần khán kiến” được thiết lập lên việc “khán 

kiến”.  Nếu như hành giả có thể cảnh giới con mắt trong phương thức ấy, 

việc chú niệm của hành giả sẽ trở nên được liên tục, và vị ấy có thể sớm 

mau thành đạt được Minh Sát Trí cùng với Thánh Pháp, mục đích sở 

nguyện cầu của vị ấy.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 28 

 

 

 

 On the contrary, if one is not able to guard the eye, but is allowing it 

to look at objects as a natural eye will do, it will be very exhausting for the 

yogi.  With the noting not in continuity, there will not be any progress in 

meditation as one desires.  As a result, the yogi may become downhearted.  

While practising meditation, it is very important to guard the eye faculty.  

That is why, the mediation masters of the olden days gave advice on how to 

guard the eye. 

 Trái lại, nếu như người ta không có khả năng để cảnh giới con mắt, 

mà trái lại cho phép nó để nhìn vào các đối tượng như con mắt thường tình 

sẽ làm, nó sẽ làm cho hành giả phải vô cùng mệt mỏi.  Với những sự chú 

niệm không có tính liên tục, sẽ không có bất luận sự tiến hóa nào trong 

thiền định như người ta mong cầu.  Kết quả là, hành giả có thể trở nên bị 

tiêu trầm.  Trong khi đang thực hành thiền định, thật vô cùng hệ trọng để 

cảnh giới thị giác khí.  Đó là lý do tại sao, các Bậc Thiền Sư của những 

ngày xa xưa đã ban phát lời khuyên bảo về cách thức để cảnh giới con mắt.  

 

 The Venerable Mahā Kaccāyana Thera had expounded the phrase: 

“cakkhumāssa yathā andho”.  It was on how to guard the eye. 

 Ngài Đại Trưởng Lão Mahā Kaccāyana đã tường tế thuyết minh 

câu văn: “tự tác nhãn mục thị manh nhân”.   Đó đã là cách thức để cảnh 

giới con mắt. 

 

 It means that even though a person may have a sharp vision 

(cakkhumā), he must act (assa) as one who is blind (yathā andho). 

 Có nghĩa là cho dù một người có thể có một thị lực (thị giác) tinh 

xảo, vị ấy cần phải tác hành (tự tác) như một người đã bị mù lòa (thị manh 

nhân).  

 

 Before the contemplation can be done at the eye, the practising yogi 

must act like a blind person, even though his eye sensitivity may be 

sensitive to whatever extent.  Then only, concentration is established and 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 29 

 

 

vipassanā insight can arise.  The eye serves as the main faculty for the 

initial establishment of concentration.  Nothing much is there to be said 

about, while one is practising sitting meditation, because the eyes are kept 

closed then.  As soon as one gets up and walks away, must not the eye 

faculty be guard ?  (It must be guarded, Venerable, Sir).  Yes, it must be 

guarded. 

 Trước khi sự nghiêm túc khảo lự có thể được thực hiện ở tại con 

mắt, hành giả đang thực hành cần phải hành động ví như một người mù lòa, 

cho dù phần mẫn cảm của con mắt của vị ấy có thể là nhạy cảm đến bất 

luận mức độ nào.  Chỉ như thế, sự định thức được thiết lập và Minh Sát Trí 

có thể khởi sinh.  Con mắt thích hợp như một quan năng chính yếu cho việc 

thiết lập lúc khởi sơ của sự định thức.  Chẳng có chi đáng kể để được nói 

đến, trong khi người ta đang thực hành thiền tọa, bởi vì đôi mắt lúc bấy giờ 

đã được khép chặt.  Ngay khi người ta đứng lên và bỏ đi, có phải thị giác 

khí không cần phải được cảnh giới ?  (Nó cần phải được cảnh giới, kính 

bạch Ngài).  Đúng vậy, nó cần phải được cảnh giới. 

 

Realization Of Dhamma By Guarding The Eye Faculty 

Sự Chứng Tri Thánh Pháp Qua Việc Cảnh Giới Thị Giác Khí 

 

 Quite a good number of instances have been expounded in the Pāḷi 

Canon and Commentaries concerning the realization of noble dhamma by 

guarding the eye faculty.  The most prominent instance is the one, which 

the veteran yogis have heard quite often. 

 Một số lượng khá lớn về các sự dẫn chứng bằng ví dụ đã được tường 

tế thuyết minh ở trong kinh điển Pāḷi và các Bộ Chú Giải hữu quan đến sự 

chứng tri Thánh Pháp qua việc cảnh giới thị giác khí.  Một sự dẫn chứng 

bằng ví dụ nổi bật nhất là tình huống mà các hành giả lão thành đã được 

nghe khá thường xuyên.  

 

 At one time, a Venerable Elder was practising vipassanā meditation 

in a cave called “Kurandaka”.  His title was “Cittagutta Thera”.  There 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 30 

 

 

was a wall - painting on the wall of the cave illustrating the “Renunciation 

of seven Buddhas” including that of the Buddha Vipassῑ.  The Elder had 

never raised his eyes to look at these painting, nor the top of an Indian 

Ironwood tree (Kantkaw in Myanmar language), which was in front of the 

entrance to the cave.  He always kept his eye faculty downcast.  He was 

practising by securely guarding his eye faculty. 

 Vào một thuở nọ, một vị Trưởng Lão đã đang thực hành thiền định 

Minh Sát Tuệ trong một thạch động được đặt tên là Kurandaka (ở tại 

Đảo Quốc Tích Lan).  Danh hiệu của Ngài là “Cittagutta Trưởng Lão.”  

Có một bích họa ở trên tường của thạch động đã minh họa “sự tuyên bố 

phóng khí của bảy vị Phật” bao gồm cả Đức Phật Vipassῑ.  Ngài Trưởng 

Lão đã chưa từng ngước đôi mắt của mình lên để nhìn vào những bức tranh 

này, mà cũng không nhìn lên ngọn đại cổ thụ thiết mộc Ấn Độ (trong Miến 

Ngữ gọi là cây gỗ lim) mà nó đã ở phía trước của lối vào thạch động.  Ngài 

đã luôn luôn gìn giữ thị giác khí của mình nhìn xuống (hạ mục nhãn căn). 

Ngài đã đang thực hành qua việc cảnh giới một cách kiên cố thị giác khí 

của mình.   

 

 How long had he been doing thus ?  By then, he was already 80 

years old, and already had a 60 - year seniority in monkhood.  The ruling 

monarch of the country learned about the Elder practising especially by 

guarding his eye faculty.  As the king wanted to meet and pay respect to the 

Elder, he asked the royal counsellors to invite the Elder to pay a visit to the 

palace.  The Elder declined to accept the invitation as he considered that 

the aim of invitation was not concerned with the affair of sāsana.  As he did 

not want to interrupt his contemplation, did he pay a visit to the palace ?  

(He did not pay a visit, Venerable, Sir).  Should not the yogis take this act 

as an example.  (They should take it, Venerable, Sir). 

 Ngài đã từng làm như vậy được bao lâu rồi ?  Lúc đó, Ngài đã được 

80 tuổi thọ rồi, và đã có 60 cấp biệt hạ lạp trong đời tu sĩ rồi.  Quốc vương 

đang trị vì đất nước đã biết được về việc thực hành một cách đặc biệt qua 

việc cảnh giới thị giác khí của Trưởng Lão.  Vì nhà vua đã mong muốn để 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 31 

 

 

gặp mặt và để tỏ lòng kính trọng đến Trưởng Lão, nhà vua đã yêu cầu các 

vị cố vấn hoàng gia để yêu thỉnh Trưởng Lão đến viếng thăm hoàng cung.  

Trưởng Lão đã khước từ để đón nhận lời yêu thỉnh vì Ngài đã suy nghĩ rằng 

mục đích của lời yêu thỉnh bất hữu quan đến những công vụ giáo huấn.  Bởi 

vì Ngài đã không muốn để làm gián đoạn việc nghiêm túc khảo lự của 

mình, thế thì Ngài đã có đến viếng thăm hoàng cung không ?  (Ngài đã 

không có viếng thăm, kính bạch Ngài).  Các hành giả không nên lấy hành 

động này làm một kiểu mẫu ?  (Họ nên lấy điều đó, kính bạch Ngài). 

 

 How many times was he invited ?  Though he was invited for three 

times, the Elder declined to pay a visit to the palace.  He did not visit the 

palace, even though he was invited by the king.  He was guarding his 

concentration to that extent.  He was guarding his eye faculty thus. 

 Bao nhiêu lần Ngài đã được yêu thỉnh ?  Mặc dù Ngài đã được yêu 

thỉnh đến ba lần, Trưởng Lão đã khước từ để viếng thăm hoàng cung.  Ngài 

đã không đến viếng thăm hoàng cung, mặc dù Ngài đã được nhà vua yêu 

thỉnh.  Ngài đã đang cảnh giác sự định thức của mình đến mức độ như thế 

ấy.  Ngài đã đang cảnh giới thị giác khí của mình như vậy.  

 

 As the king was also very clever at planning, he thought about the 

plan, which would make the Elder definitely pay a visit to the palace.  By 

sounding the gong, he summoned all the women of Mahāgāma village, who 

were the mothers of breast - fed babies.  On their arrival, the breast of each 

one was wrapped around with a towel, sealed and stamped on it with the 

Royal Emblem.  It was then ordered that the towels, should neither be 

unwrapped nor the babies be nursed until Cittagutta Thera paid a visit to 

Mahāgāma village. 

 Vì nhà vua cũng đã rất thông minh trong việc trù hoạch, nhà vua đã 

nghĩ suy về một sách hoạch mà một cách quả quyết sẽ làm cho Trưởng Lão 

viếng thăm hoàng cung.  Qua thinh âm tiếng chiêng, nhà vua đã triệu tập tất 

cả các phụ nữ của thôn làng Mahāgāma, là các bà mẹ của những đứa trẻ 

được nuôi dưỡng bằng sữa mẹ.  Khi họ đã đến nơi, nhũ phòng của mỗi 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 32 

 

 

người đã được quấn quanh bởi một chiếc khăn, đã bịt kín và đã đóng dấu 

lên đó với huy hiệu hoàng gia.  Thế rồi người ta đã ra lệnh rằng những 

chiếc khăn sẽ không được mở ra mà các đứa trẻ cũng không được cho bú 

cho đến khi Trưởng Lão Cittagutta đến viếng thăm thôn làng Mahāgāma.  

 

 This order was learnt by the Elder.  It came through successive 

sources.  As he took pity on the babies, he cam to Mahāgāma village.  On 

ariving at Mahāgāma village, the king invited the Elder again to pay a visit 

to the palace from there.  On being invited again thus, as it would not be 

proper for him not to do so.  When he was at that village close to the 

palace, the Elder paid a visit to the palace, accompanied by members of 

sangha from Mahāgāma village.  The Elder return to Mahāgāma village 

after taking alms - food offered by the King and giving an appreciative talk 

(anumodanā). 

 Lệnh chỉ này đã được Trưởng Lão biết đến.  Nó đã đến thông qua từ 

những nguồn tin liên tục.  Vì Ngài đã tỏ ra thương hại đến những đứa trẻ, 

Ngài đã đi đến thôn làng Mahāgāma.  Khi đã đến thôn làng Mahāgāma, 

tại nơi đó một lần nữa nhà vua đã yêu thỉnh Trưởng Lão để viếng thăm 

hoàng cung.  Khi đã được yêu thỉnh như thế một lần nữa, vì lẽ sẽ không 

thích hợp cho Ngài không được làm như vậy, khi Ngài đã ở tại thôn làng ấy 

cận lân với hoàng cung, Trưởng Lão đã đi cùng với các thành viên của 

Tăng Đoàn ở tại thôn làng Mahāgāma đến viếng thăm hoàng cung.  

Trưởng Lão trở về thôn làng Mahāgāma sau khi đã thọ bát vật thực được 

nhà vua cúng dường và đã ban phát một lời cảm kích (tùy hỷ công đức).  

 

 As the Elder was very reverential, on leaving the palace, the king 

and his attendants together with the queen and her attendants accompanied 

the Elder up to a suitable place in the palace courtyard to see him off.  

When the time came for the people to return to the palace, the king was 

granted an audience to pay respect to the Elder.  On doing so, the Elder 

blessed the king by saying “May the king be well and happy”.  When the 

king left for the palace, the queen took her turn to pay respect.  This time 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 33 

 

 

also, the Elder blessed the queen by saying “May the king be well and 

happy”.  After blessing her thus, the Elder returned to Mahāgāma village. 

 Vì Trưởng Lão đã rất được cung kính, đang khi rời khỏi hoàng cung, 

nhà vua và các vị hầu cận của vua cùng với hoàng hậu và các vị hầu cận 

của hậu đã đi cùng với Trưởng Lão đến một nơi thích hợp ở trong sân chầu 

hoàng cung để tiễn biệt Ngài.  Khi thời gian đã đến để cho mọi người trở về 

lại hoàng cung, nhà vua đã cho phép quan chúng để tỏ lòng kính trọng đến 

Trưởng Lão.  Đang khi làm như vậy, Trưởng Lão đã chúc phúc nhà vua 

bằng câu nói rằng: “Ước mong nhà vua được an khang và hạnh phúc.”  Khi 

nhà vua đã rời khỏi để trở lại hoàng cung, hoàng hậu đã thay nhau đến lượt 

của mình để tỏ lòng kính trọng.  Lần này cũng vậy, Trưởng Lão đã chúc 

phúc hoàng hậu bằng câu nói rằng: “Ước mong nhà vua được an khang và 

hạnh phúc.” Sau khi đã chúc phúc hoàng hậu như thế, Trưởng Lão đã trở về 

thôn làng Mahāgāma. 

 

 On arriving back at Mahāgāma village, the accompanying monks 

asked the Elder:  “Venerable Sir, how were you giving your blessing ?” 

The Venerable responded, “How did I give the blessing ?”  “Whether it 

was the king or the queen, who came to pay respect to you, you always 

gave the same blessing by saying, “May the king be well and happy” 

answered the monks.  “Was it so ?”  the Venerable asked.  “It was so” 

answered the monks.  “I could not differentiate the queen from the king.  As 

the king had invited me, I had to give the blessings only to the king”, the 

Elder explained.  Could the Elder differentiate the queen from the king ? 

(He could not differentiate, Venerable, Sir). 

 Sau khi đã trở về lại thôn làng Mahāgāma, các vị tu sĩ đồng câu 

hành đã vấn hỏi Trưởng Lão: “Kính bạch Ngài, ý nghĩa lời chúc phúc của 

Ngài đã ban ra như thế nào ?”  Trưởng Lão đã hồi đáp: “Tôi đã ban ra lời 

chúc phúc như thế nào ?”  Các vị tu sĩ đã trả lời: “Cho dù đó đã là nhà vua 

hoặc hoàng hậu, ai đã đến để tỏ lòng kính trọng đến Ngài, Ngài đã luôn 

luôn ban ra một lời chúc phúc như nhau bằng câu nói rằng: “Ước mong nhà 

vua được an khang và hạnh phúc.”  Trưởng Lão đã vấn hỏi: “Đã là như thế 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 34 

 

 

à ?”  Các vị tu sĩ đã trả lời: “Đã là như vậy.” Trưởng Lão đã giải thích: “Tôi 

không thể nào phân biệt được hoàng hậu với nhà vua.  Bởi vì nhà vua đã 

yêu thỉnh Tôi, Tôi chỉ phải ban ra những lời chúc phúc đến nhà vua thôi.”  

Thế Trưởng Lão đã có thể phân biệt được hoàng hậu với nhà vua ? (Ngài ấy 

đã không thể nào phân biệt được, kính bạch Ngài).   

 

 Every time the Elder returned from the palace, he gave the same 

blessing to the king or to the queen, whoever came to pay respect to him.  

How was he giving the blessing ? (He gave the blessing by saying “May the 

king be well and happy”, Venerable, Sir).   Could the Elder differentiate the 

queen from the king ? (He could not differentiate, Venerable, Sir).  It 

means, he was “seeing” as “mere seeing”.  Did not the Elder know that a 

person came to pay respect to him ? (He did know, Venerable, Sir).  Could 

the Elder differentiate woman from man ?  (He could not differentiate, 

Venerable, Sir).  That shows what is meant by “seeing” as “mere seeing”. 

 Mỗi lần từ hoàng cung Trưởng Lão đã trở về, Ngài đã ban ra một lời 

chúc phúc như nhau đến nhà vua hoặc đến hoàng hậu, bất luận ai đã đến để 

tỏ lòng kính trọng đến mình.  Ngài đã ban ra lời chúc phúc như thế nào ?  

(Ngài ấy đã ban ra những lời chúc phúc bằng câu nói rằng: “Ước mong nhà 

vua được an khang và hạnh phúc”, kính bạch Ngài).  Thế Trưởng Lão đã có 

thể phân biệt được hoàng hậu với nhà vua ? (Ngài ấy đã không thể nào 

phân biệt được, kính bạch Ngài).  Có nghĩa là Ngài ấy đã “khán kiến” như 

“chỉ đơn thuần khán kiến”.  Chẳng phải Trưởng Lão nhận thức được rằng 

một người đã đến để tỏ lòng kính trọng đến mình à ?  (Ngài ấy đã biết 

được, kính bạch Ngài).  Thế Trưởng Lão đã không thể nào phân biệt được 

người nam với người nữ ? (Ngài ấy đã không thể nào phân biệt được, kính 

bạch Ngài).  Điều ấy biểu thị với điều đã muốn nói rằng “khán kiến” là “chỉ 

đơn thuần khán kiến”.   

 

 Each day, whether it was either the king or the queen who came to 

pay respect to the Elder, the same blessing was given as “May the king be 

well and happy”.  When the king learned about it, he realized that it would 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 35 

 

 

be too hard for the Elder to stay in the palace or in urban and rural areas 

by having to extremely guard his eye faculty securely.  So on the seventh 

day, the king ordered his people to take the Elder back to the cave, and his 

people did so as ordered. 

 Mỗi ngày, bất luận cho dù hoặc là nhà vua hoặc là hoàng hậu đã đến 

để tỏ lòng kính trọng đến Trưởng Lão, một lời chúc phúc như nhau đã được 

ban ra là: “Ước mong nhà vua được an khang và hạnh phúc.” Khi nhà vua 

đã biết được về điều đó, nhà vua đã chứng tri được rằng sẽ rất là vất vả cho 

Trưởng Lão để lưu trú ở trong hoàng cung hoặc ở trong châu thành và các 

vùng nông thôn để được cảnh giới thị giác khí một cách tuyệt đối kiên cố.  

Thế là tiếp đến ngày thứ bảy, nhà vua đã ra lệnh cho quốc dân của mình để 

dẫn Trưởng Lão trở lại thạch động, và như thế quốc dân của nhà vua đã 

chấp hành mệnh lệnh.  

 

 On the very night of arriving back at the cave, the Elder’s 

concentration developed more than before.  As a result, the nature of 

matter and the nature of mind became more evident, and were more 

discernable than before; the arisings and passings away were also 

experienced more evidently, and the dissolutions were also experienced 

more evidently.  As the dissolutions were taking place so quickly, the 

understand of anicca, dukkha, and anatta insights became more evident. 

Vào chính cái đêm sau khi đã trở về lại thạch động, sự định thức của 

Trưởng Lão đã phát triển nhiều hơn trước đây.  Kết quả là, thực tính của thể 

chất và thực tính của tâm thức đã trở nên minh hiển hơn, và đã có thể phân 

biệt được nhiều hơn trước đây; những sự khởi sinh và các sự diệt vong cũng 

đã được trải nghiệm một cách minh hiển hơn, và những sự hoại diệt cũng 

đã được trải nghiệm một cách minh hiển hơn.  Vì những sự hoại diệt đã 

diễn ra một cách rất nhanh chóng, tuệ tri được tuệ giác về Vô Thường, 

Khổ Đau và Vô Ngã đã trở nên minh hiển hơn.   

 

Hence, the Elder practised without limiting the time.  He practised 

continuously through all the three watches of the night, namely night fall; 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 36 

 

 

midnight; and dawn, resulting in gaining four types of path consciousness 

(magga) and four types of fruition consciousness (phala) stage by stage 

and became an arahant. 

Từ đó, Trưởng Lão đã thực hành mà không có hạn định thời gian.  

Ngài đã thực hành một cách liên tục xuyên suốt cả ba canh của đêm tối, tức 

là lúc hoàng hôn; nửa đêm; và rạng đông, dẫn tới kết quả trong việc thành 

đạt bốn thể loại của tâm ý thức về đạo lộ (Tâm Đạo) và bốn thể loại của 

tâm ý thức về quả vị (Tâm Quả) từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn, và 

đã trở thành một Bậc Vô Sinh.  

 

Which noble dhamma had been realized just by being able to guard 

his eye faculty, so that “mere seeing” is established on “seeing” ? (He 

became an arahant, Venerable, Sir).  Did he not reach the peak ? (He did 

reach the peak, Venerable, Sir). 

 Với Thánh Pháp nào đã được chứng tri chỉ bởi do có khả năng để 

cảnh giới thị giác khí của mình, nhằm để việc “chỉ đơn thuần khán kiến” 

được thiết lập lên việc “khán kiến” ?  (Ngài ấy đã trở thành một Bậc Vô 

Sinh, kính bạch Ngài).  Thế Ngài ấy đã không đạt đến tột đỉnh ? (Ngài ấy 

đã đạt đến tột đỉnh, kính bạch Ngài).   

 

 Here is a point to be paid attention to.  The Elder had been 

practising up to the age of 80 and up to the time of gaining 60 - year 

seniority in monkhood, and he had not yet attained the arahantship.  Was it 

not extraordinary to observe that he became an arahant only on the very 

night of his return from the palace?  (It was extraordinary, Venerable, Sir).  

Yes, it is right.  It was extraordinary.  One should know why he became an 

arahant by gaining stage by stage maturity of concentration.  Very pleasant 

objects (ati iṭṭhārāmmana), such as the king’s attendants and the queen’s 

attendants were present in the palace.  These objects were very likeable 

ones and were very pleasing to look at.  Did not the Elder look at these 

objects so that “mere seeing” is established on “seeing”?  (He did look at 

these objects as such, Venerable, Sir). 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 37 

 

 

Đây là một điểm cần phải hết sức chú ý đến.  Trưởng Lão đã đang 

thực hành lên đến tuổi thọ của 80 và lên đến thời gian đã có được 60 cấp 

biệt hạ lạp trong đời tu sĩ, và Ngài đã vẫn chưa thành đạt được Quả vị Vô 

Sinh.  Thế đã không phải là phi phàm để nhận xét rằng Ngài ấy đã trở thành 

một Bậc Vô Sinh chỉ ngay trong đêm của việc trở về của mình từ ở nơi 

hoàng cung ? (Điều đó đã là phi phàm, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, điều đó 

là xác thực.  Điều đó đã là phi phàm.  Người ta cần nên biết vì sao Ngài ấy 

đã trở thành một Bậc Vô Sinh bởi qua việc thành đạt thuần thục từng mỗi 

giai đoạn nối tiếp giai đoạn của sự định thức.  Các đối tượng vô cùng khả ái 

(cảnh cực duyệt ý) chẳng hạn như các hầu cận của nhà vua và các hầu cận 

của hoàng hậu đã hiện diện ở trong hoàng cung.  Những đối tượng này đã là 

những hạng người cực hảo khả ái và đã là vô cùng duyệt ý để nhìn vào.  

Chẳng phải Trưởng Lão nhìn vào những đối tượng này nhằm để cho việc 

“chỉ đơn thuần khán kiến” được thiết lập lên việc “khán kiến” ? (Ngài ấy đã 

nhìn vào những đối tượng này như thể ấy vậy, kính bạch Ngài).  

 

 Taking Attainment Of Arahantship As An Example 

Lấy Sự Thành Đạt Của Quả Vị Vô Sinh Làm Một Kiểu Mẫu 

 

Why was the Elder able to look at the objects as such ?  It was 

because of having a strong mindfulness.  If he was not that mindful, he 

would have looked at these objects.  Is not mindfulness be especially kept 

maintained ? (It is to be kept maintained, Venerable, Sir).  The guarding of 

the eye faculty is led by mindfulness.  Mindfulness has to be especially 

maintained.  Because of the maintenance, mindfulness becomes strong.  In 

proportion to the strength of mindfulness, the concentration is established.  

Cannot the arising meditation objects be instantly noted when the 

mindfulness is strong ? (It can be noted, Venerable, Sir).  On noting the 

object instantly, the noting consciousness is established throughout, from 

the beginning to the end of the nature of object, and it is called 

concentration. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 38 

 

 

 Vì sao Trưởng Lão đã có khả năng để nhìn vào những đối tượng như 

thể ấy vậy ?  Đó đã là vì có một niệm lực mạnh mẽ.  Nếu như Ngài ấy đã 

không có niệm lực ấy, Ngài đã sẽ phải nhìn vào những đối tượng này.  Thế 

niệm lực đã không được duy trì một cách đặc biệt ? (Nó phải được duy trì, 

kính bạch Ngài).  Việc cảnh giới thị giác khí đã được niệm lực dắt dẫn.  

Niệm lực phải được duy trì một cách đặc biệt.  Bởi do sự duy trì mà niệm 

lực trở nên mạnh mẽ.  Tương xứng với sức mạnh của niệm lực, sự định 

thức đã được thiết lập.  Không thể nào chú niệm được ngay lập tức các đối 

tượng thiền định đang khởi sinh lên khi niệm lực đã mạnh mẽ ? (Có thể chú 

niệm được, kính bạch Ngài).  Đang khi chú niệm ngay lập tức đối tượng, 

tâm ý thức đang chú niệm đã được thiết lập xuyên suốt, từ lúc khởi phát 

cho đến kết thúc thực tính của đối tượng, và nó đã được gọi là sự định thức. 

 

 In proportion to the strength of mindfulness, the concentration is 

also strengthened.  In proportion to the strength of concentration, 

vipassanā insights are also established.  This is why, on practising, the 

audience yogis should practise to establish concentration initially.  The eye 

faculty has to be guard especially. 

 Tương xứng với sức mạnh của niệm lực, sự định thức cũng đã được 

trở nên kiên cường.  Tương xứng với sức mạnh của sự định thức, các Minh 

Sát Trí cũng đã được thiết lập.  Đây là lý do tại sao, đang khi thực hành, 

các khán thính chúng hành giả cần phải thực hành để thiết lập sự định thức 

từ lúc khởi sơ.  Thị giác khí phải được cảnh giới một cách đặc biệt.  

 

 In proportion to the strength of concentration, vipassanā insights 

develop.  The nature of the matter and the nature of the mind are 

experienced evidently.   The arisings and dissolutions are also known 

evidently.  The anicca, dukkha, and anatta are also known evidently.  On 

fully understanding the insights of anicca, dukkha, and anatta, the noble 

dhamma is realized up to the stage of an arahant according to one’s 

pāramῑ.  Is it not good to take it as an example, the attainment of 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 39 

 

 

arahanship by Cittagutta Thera due to the practice of meditation ? (It is 

good to take it as an example, Venerable, Sir). 

 Tương xứng với sức mạnh của sự định thức, các Minh Sát Trí phát 

triển.  Thực tính của thể chất và thực tính của tâm thức đã được trải nghiệm 

một cách minh hiển.  Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã cũng đã được 

tường tri một cách minh hiển.  Đang khi hoàn toàn tuệ tri các tuệ giác về 

Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã, Thánh Pháp đã được chứng tri lên đến 

giai đoạn của một Bậc Vô Sinh tùng thuận theo Pháp Toàn Thiện (Ba La 

Mật) của mình.  Thế là bất hảo để lấy điều đó làm một kiểu mẫu, sự thành 

đạt Quả vị Vô Sinh do bởi Trưởng Lão Cittagutta đã thực hành thiền định 

? (Thật là thiện hảo để lấy điều đó làm một kiểu mẫu, kính bạch Ngài).  

 

 If one is going to practise for the actual realization of magga and 

phala stages, this example should be taken from Cittagutta Thera.  It is 

important to be able to guard one’s eye faculty.  As soon as the eye faculty 

can be guarded, the insight progresses stage by stage, and according to 

one’s pāramī, the noble dhamma is realized.  It has been discoursed on 

how to look so that “mere seeing” is established on “seeing”. By especially 

keeping mindfulness, one must refrain from looking at any object to 

whatever extent it may be pleasant to look at.  Though one may not always 

have the ability to be mindful like Cittagutta Thera, is it not appropriate to 

keep one’s mindfulness in order to fulfill one’s pāramī in resolution 

(adhiṭṭhāna) ? (It is appropriate, Venerable Sir).  

 Nếu như người ta sẽ thực hành để thực chứng tri các giai đoạn Đạo 

và Quả thì kiểu mẫu của Trưởng Lão Cittagutta đây nên được thọ dụng. 

Thật là hệ trọng để có khả năng cảnh giới thị giác khí của mình.  Ngay khi 

thị giác khí có thể được cảnh giới thì tuệ giác sự tiến hóa từng mỗi giai 

đoạn nối tiếp giai đoạn, và tùng thuận theo Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) 

của mình, Thánh Pháp đã được chứng tri.  Đã được diễn giảng về cách thức 

để nhìn, nhằm để việc “chỉ đơn thuần khán kiến” được thiết lập lên việc 

“khán kiến”.  Bằng với việc duy trì niệm lực một cách đặc biệt, người ta tự 

kiểm thúc việc nhìn vào bất luận đối tượng nào ở bất kỳ mức độ nào có thể 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 40 

 

 

là khả ái để nhìn vào.  Mặc dù người ta không phải lúc nào cũng có khả 

năng để có được niệm lực như Trưởng Lão Cittagutta, thế có phải là 

không phù hợp để duy trì niệm lực của mình để mà hoàn thành viên mãn 

Pháp Toàn Thiện về Sự Chú Nguyện (Chú Nguyện Ba La Mật) của mình 

? (Nó phù hợp, kính bạch Ngài).  

 

The Pāramῑ in resolution can be established if one resolves to 

refrain from looking at a pleasing object to whatever extent it may be good 

to look at, and on seeing it, if one resolves to stay with mindfulness so that 

“mere seeing” is established on “seeing”.  One may always be able to keep 

the eye downcast.  Cannot one become a person like Cittagutta Thera ?  

(One can become like him, Venerable, Sir).  According to one’s pāramῑ one 

can become a sotāpanna, or sakadāgāmi, or an anāgāmi, or an arahant.  

Let us recite the mottos. 

Pháp Toàn Thiện về Sự Chú Nguyện (Chú Nguyện Ba La Mật) có 

thể được thiết lập nếu như người ta quyết tâm để tự kiểm thúc việc nhìn vào 

một đối tượng duyệt ý ở bất luận mức độ nào mà nó có thể thích hợp để 

nhìn vào, và đang khi khán kiến nó, nếu như người ta quyết tâm để an trú 

với niệm lực nhằm để việc “chỉ đơn thuần khán kiến” được thiết lập lên 

việc “khán kiến”.  Người ta phải luôn luôn có khả năng để gìn giữ con mắt 

nhìn xuống (hạ mục nhãn căn).  Thế người ta không thể nào trở thành một 

con người giống như Trưởng Lão Cittagutta ? (Người ta có thể trở nên 

giống như Ngài ấy, kính bạch Ngài).  Tùng thuận theo Pháp Toàn Thiện 

(Ba La Mật) của mình, người ta có thể trở thành một Bậc Thất Lai (Bậc 

Tu Đà Hườn), hoặc một Bất Nhất Lai (Tư Đà Hàm), hoặc một Bậc Bất Lai 

(A Na Hàm), hoặc một Bậc Vô Sinh (A La Hán).  Chúng ta hãy trùng tụng 

những cách ngôn. 

 

Motto: 

 On being conscious of seeing a visual object, 

 If one thinks about it, 

 The mind is said to get scatterd. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 41 

 

 

 At the moment of seeing, 

 If one contemplates, 

 The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Về ý tưởng nhận thức của việc khán kiến một đối tượng thuộc thị 

giác, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

Ngay khoảnh khắc của việc khán kiến, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

If thoughts appear on seeing a visible object, the mind gets 

scattered.  Lobha, dosa, and moha are arising.  If it can be noted as 

“seeing”, “seeing” at the moment of seeing, the mind does not get 

scattered and vipassanā insight is established.  According to one’s pāramῑ, 

the noble dhamma can be realized.  The nibbāna can be realized.  These 

are what the above motto means to express. 

Nếu như những sự nghĩ suy nảy sinh đang khi khán kiến một cảnh 

sắc, tâm thức đã bị tản lạc.  Tham, Sân và Si đã đang khởi sinh.  Nếu như 

có thể được chú niệm là “khán kiến”, “khán kiến”, ngay khoảnh khắc của 

việc khán kiến, tâm thức không bị tản lạc và Minh Sát Trí được thiết lập.  

Tùng thuận theo Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) của mình, Thánh Pháp có 

thể được chứng tri.  Níp Bàn có thể được chứng tri.  Những điều này là 

những gì mà cách ngôn ở trên có ý muốn để biểu đạt.  

 

The Mind Gets Scattered Due To The Ear 

And Contemplating To Prevent It From Getting Scattered 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Lỗ Tai Và 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 42 

 

 

 The discourse on contemplating when the eye consciousness arises 

has been given fairly completely.  How to contemplate when the ear 

consciousness arises will be discoursed now.  Let us recite the motto. 

Pháp Thoại về sự nghiêm túc khảo lự khi Tâm Nhãn Thức khởi sinh 

đã được ban phát một cách tương đối hoàn hảo.  Cách thức để nghiêm túc 

khảo lự khi Tâm Nhĩ Thức khởi sinh sẽ được diễn giảng ngay bây giờ.  

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

On being conscious of hearing a sound, 

If one thinks about it, 

The mind is said to get scattered. 

Cách Ngôn:  

Về ý tưởng nhận thức của việc thính văn một âm thanh, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

 

 When a pleasant sound is heard, and if pleasant thought appears, 

such as “whose voice is this ?” or  “what sound is this ?”, “what will 

happen ?”  Lobha arises.  If unpleasant thoughts appear on hearing an 

unpleasant sound, what will happen ?  Dosa or domanassa arises.  If one is 

pleased and if lobha arises on hearing a pleasant sound and dosa or 

domanassa arises on hearing an unpleasant sound, can one realize 

nibbāna ? (One cannot realize nibbāna, Venerable Sir).  To whatever 

extent one has aspiration for the realization of nibbāna, one cannot realize 

it.  One shall be far from nibbāna.  Let us recite the motto on 

contemplating at the moment of hearing. 

Khi đã nghe một âm thanh duyệt nhĩ, và nếu như nảy sinh sự nghĩ 

suy khả ái, chẳng hạn như “đây là thanh âm của ai vậy ?” hoặc “đây là âm 

thanh gì vậy ?” thì điều chi sẽ xảy ra ?  Tham khởi sinh.  Nếu như nảy sinh 

những sự nghĩ suy bất khả ái đang khi thính văn một âm thanh bất duyệt 

nhĩ thì điều chi sẽ xảy ra ?  Sân hoặc Ưu Thọ khởi sinh.  Nếu như người ta 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 43 

 

 

đã duyệt ý và nếu như Tham khởi sinh đang khi thính văn một âm thanh 

duyệt nhĩ, và Sân hoặc Ưu Thọ khởi sinh đang khi thính văn một âm thanh 

bất duyệt nhĩ, liệu người ta có thể chứng tri được Níp Bàn ? (Người ta 

không thể nào chứng tri được Níp Bàn, kính bạch Ngài).  Với bất luận mức 

độ nào người ta có sở nguyện cầu cho sự chứng tri Níp Bàn, người ta không 

thể nào chứng tri được nó.  Người ta sẽ còn lâu mới được Níp Bàn.  Chúng 

ta hãy trùng tụng cách ngôn về sự nghiêm túc khảo lự ngay khoảnh khắc 

của việc thính văn.  

 

Motto: 

At the moment of hearing a sound, 

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc thính văn một âm thanh, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

The sound heard must be contemplated at the moment of hearing as 

“hearing”, “hearing”.  While the samādhi ñāṇa is still weak, it must just 

be contemplated so as to have “mere hearing” on “hearing”.  The mind 

must not follow the sound.  One must not pay attention to it as “what sound 

is this”, “whose voice is this”.  One must contemplate so as to have “mere 

hearing” on “hearing”.  One may not be able to note thus, while the 

samādhi ñāṇa is still weak.  If one cannot note it yet, just contemplate the 

body in the body as usual. 

 Âm thanh đã được nghe cần phải được nghiêm túc khảo lự ngay 

khoảnh khắc của việc thính văn là “thính văn”, “thính văn”.  Trong khi 

Định Lực Trí vẫn còn yếu kém, nó cần phải được nghiêm túc khảo lự 

nhằm để có “chỉ đơn thuần thính văn” lên việc “thính văn”.  Tâm thức 

không cần phải chăm chú nghe âm thanh.  Người ta không cần phải chú ý 

đến nó như là “đây là âm thanh gì vậy ?”, “đây là thanh âm của ai vậy ?”.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 44 

 

 

Người ta cần phải nghiêm túc khảo lự nhằm để có “chỉ đơn thuần thính 

văn” lên việc “thính văn”.  Người ta sẽ không có khả năng để chú niệm như 

thế, trong khi Định Lực Trí vẫn còn yếu kém.  Nếu như người ta vẫn chưa 

thể nào chú niệm được nó, chỉ cần nghiêm túc khảo lự về Thân trong Thân 

như thường lệ.  

 

 In sitting meditation also, one must be continuously noting “rising”, 

“falling”, “sitting”, and “touching”.  In walking meditation also, one must 

be continuously noting “lifting”, “pushing forward”, and “dropping 

down”.  If it is neither the time for sitting nor walking meditation, one must 

the general detailed activities very attentively. If it is done that way, one 

will be able to note so as to have “mere hearing” on “hearing”. 

Trong thiền tọa cũng vậy, người ta cần phải chú niệm một cách liên 

tục “phồng lên”, “xộp xuống”, “đang ngồi”, và “đụng chạm”.  Trong thiền 

hành cũng vậy, người ta cần phải chú niệm một cách liên tục “dỡ lên”, 

“duỗi ra phía trước” và “đặt xuống”.  Nếu như không có thời gian để cho 

thiền tọa mà cũng không có để cho thiền hành, người ta cần phải chú niệm 

hết sức chuyên tâm những hoạt động tiểu tiết thông thường.  Nếu như đã 

hoàn thành phương thức ấy, người ta sẽ có khả năng để chú niệm nhằm để 

có “chỉ đơn thuần thính văn” lên việc “thính văn”.  

 

If one is mindful of the body, on hearing the sound, “mere hearing” 

can be established on “hearing”.  When the samādhi ñāṇa becomes 

mature and strong, the sound heard must be noted as “hearing”, 

“hearing”.  Due to noting, when the strength of samādhi ñāṇa is fairly 

strengthened, on noting “hearing”, “hearing”, it may be experienced that 

the sound may be going further and further away; or coming closer and 

closer; or becoming fainter and fainter; or becoming louder and louder. 

Nếu như người ta chú niệm về sắc thân, đang khi nghe âm thanh, 

“chỉ đơn thuần thính văn” có thể được thiết lập lên việc “thính văn”.  Khi 

Định Lực Trí trở nên thuần thục và mạnh mẽ, âm thanh đã được nghe cần 

phải được chú niệm là “thính văn”, “thính văn”.  Bởi do việc chú niệm, khi 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 45 

 

 

sức mạnh của Định Lực Trí đã được trở nên kiên cường một cách tương 

đối, đang khi chú niệm “thính văn”, “thính văn”, người ta có thể được trải 

nghiệm rằng âm thanh sẽ có thể ngày càng xa hơn và xa cách hơn nữa; hoặc 

ngày càng đến gần hơn và gần hơn; hoặc càng trở nên mờ dần và mờ hơn; 

hoặc càng trở nên ồn ào và ồn ào hơn. 

 

When one experiences the changing of the sound thus, one is about 

to be able to note at the ear.  Contemplating the sound is also 

contemplating the subtle matter, therefore noting at the ear may also be 

quite difficult to do so.  It may be difficult because noting has to be done on 

a subtle matter. 

Khi người ta trải nghiệm được sự biến đổi của âm thanh như thế, 

người ta sắp sửa có khả năng để chú niệm ở lỗ tai.  Sự nghiêm túc khảo lự 

âm thanh cũng là sự nghiêm túc khảo lự thể chất vi tế, vì lẽ ấy việc chú 

niệm vào lỗ tai cũng sẽ khá nan hành.  Có thể là nan hành bởi vì việc chú 

niệm phải được thực hiện lên một thể chất vi tế.   

 

On being able to note at the ear, vipassanā insight may have an 

extraordinary progress.  When samādhi ñāṇa becomes strengthened and 

on reaching the stage of the Knowledge of Dissolution (bhaṅga ñāṇa), one 

may be able to note “hearing”, “hearing”.  Those with strong Knowledge 

of Dissolution will personally experience the syllable by syllable 

dissolution of the sound heard. 

Sau khi đã có khả năng để chú niệm ở lỗ tai, Minh Sát Trí có thể có 

một sự tiến hóa phi phàm.  Khi Định Lực Trí đã được trở nên kiên cường 

và đang khi đạt đến giai đoạn của Tri Thức về Sự Hoại Diệt (Hoại Diệt 

Trí), người ta sẽ có khả năng để chú niệm “thính văn”, “thính văn”.  Những 

hành giả với Tri Thức về Sự Hoại Diệt mạnh mẽ sẽ tự thân trải nghiệm sự 

hoại diệt từng mỗi một âm tiết của âm thanh đã được nghe.  

 

The sound is not continuous anymore.  On saying the word 

“GENTLEMAN”, when the yogi with keen intellect notes it as “hearing”, 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 46 

 

 

“hearing”, he will personally experience the dissolution of each syllable 

separately such as “GEN”, “TLE”, and “MAN”.  When the sound is not 

continuous, it is not understandable anymore.  Each syllable of the sound of 

the word “GENTLEMAN” or each component of the sound becomes a 

paramattha one or a unit sound of ultimate reality.  Then, it is said that 

vipassanā insight is already well established.  Cannot one immediately 

know that the sound is not permanent, when one’s vipassanā insight is well 

established ?  (One can know immediately, Venerable Sir). 

Âm thanh không còn liên tục được nữa.  Khi đã nói ra từ ngữ 

“GENTLEMAN”, khi hành giả với trí lực nhạy bén chú niệm nó là “thính 

văn”, “thính văn”, vị ấy sẽ tự thân trải nghiệm sự hoại diệt một cách riêng 

rẽ của từng mỗi một âm tiết, chẳng hạn như  “GEN”, “TLE”, và “MAN”.  

Khi âm thanh không có được liên tục, thì nó sẽ không còn khả dĩ lý giải 

được nữa.  Mỗi âm tiết ở âm thanh của từ ngữ  “GENTLEMAN”, hoặc mỗi 

thành tố của âm thanh trở thành một Pháp Siêu Lý, hoặc một đơn vị âm 

thanh của thực tướng tối hậu (Siêu Lý Đế - Paramaṭṭhasacca).  Thế rồi, 

người ta đã nói rằng Minh Sát Trí đã được thiết lập tốt đẹp.  Thế người ta 

không thể nào biết được ngay lập tức rằng âm thanh là không thường tồn, 

khi Minh Sát Trí của vị ấy đã được thiết lập tốt đẹp ? (Người ta có thể tri 

đắc ngay lập tức, kính bạch Ngài).  

 

Later on, when the samādhi ñāṇa is strengthened further and 

matured, on noting “hearing”, “hearing”, the yogi with keen intellect, on 

reaching the mature stage of the Knowledge of Dissolution, will experience 

the syllable by syllable dissolution of the sound heard.  The dissolution of 

the ear consciousness and also the dissolution of the noting consciousness 

that notes hearing are also experienced. 

Về sau này, khi Định Lực Trí đã được trở nên kiên cường hơn nữa 

và đã thuần thục, đang khi chú niệm “thính văn”, “thính văn”, hành giả với 

trí lực nhạy bén, đang khi đạt đến giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự 

Hoại Diệt, sẽ trải nghiệm sự hoại diệt từng mỗi một âm tiết của âm thanh đã 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 47 

 

 

được nghe.  Sự hoại diệt của Tâm Nhĩ Thức và luôn cả sự hoại diệt Tâm Ý 

Thức mà đang chú niệm việc thính văn cũng đã được trải nghiệm.  

 

In general, most of the yogis experience the dissolution of the sound.  

Many contemplations have to be tried.  In order to know how much 

samādhi ñāṇa one already has, shall not one note “hearing”, “hearing” ?  

(One shall note, Venerable Sir).  When one is able to note, it can be said 

that one is already successful in his meditation.  On being able to note the 

subtle matter, it can get better on noting the gross matter.  The dissolutions 

may become more and more evident. 

Nói chung, đa phần các hành giả trải nghiệm sự hoại diệt của âm 

thanh.  Nhiều sự nghiêm túc khảo lự đã được chuyên nghiệm.  Thế để tri 

đắc bao nhiêu Định Lực Trí người ta đã dĩ đắc, người ta sẽ không phải chú 

niệm “thính văn”, “thính văn” ? (Người ta sẽ phải chú niệm, kính bạch 

Ngài).  Khi người ta có khả năng để chú niệm, có thể nói được rằng người 

ta đã được thành tựu trong việc thiền định của mình.  Sau khi có được khả 

năng để chú niệm thể chất vi tế, người ta có thể trở nên tốt hơn đang khi 

chú niệm thể chất thô thiển.  Sự hoại diệt sẽ trở nên càng lúc càng minh 

hiển hơn.  

 

For those yogis with weak samādhi ñāṇa, it may be very difficult to 

note “hearing”, “hearing” at the ear.  It may even be thought that one may 

never be able to note it at all.  In fact, it does not happen as one thinks.  

Does not one have to try noting the sound heard ? (One has to do so, 

Venerable Sir).  At the beginning phase of noting, it may be quite hard for 

one to note.  The yogi may even experience a deafening feeling and also 

have dizziness.  If dizziness arises, one should relax and return again to 

contemplating the body as usual, such as “rising”, “falling”, “sitting”, and 

“touching”. 

Đối với những hành giả với Định Lực Trí yếu kém thì có thể rất 

khó khăn để chú niệm “thính văn”, “thính văn” ở nơi lỗ tai.  Thậm chí có 

thể nghĩ suy được rằng người ta sẽ không bao giờ có khả năng để chú niệm 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 48 

 

 

được nó chút nào cả.  Trong thực tế, chuyện đó không có xảy ra như người 

ta nghĩ suy.  Thế người ta chẳng cần phải cố gắng việc chú niệm âm thanh 

đã được nghe ? (Người ta cần phải làm như vậy, kính bạch Ngài).  Ở giai 

đoạn đầu của việc chú niệm, có thể là hết sức khó khăn cho người ta để chú 

niệm.  Hành giả thậm chí có thể trải nghiệm một cảm giác chấn nhĩ dục 

lung (chấn động đến điếc cả tai) và có cả sự chóng mặt.  Nếu như sự chóng 

mặt khởi sinh, người ta nên thư giãn và trở lại để nghiêm túc khảo lự sắc 

thân như thường lệ, chẳng hạn như “phồng lên”, “xộp xuống”, “đang ngồi” 

và “đụng chạm”.   

 

Later on, when concentration becomes really strong, contemplation 

can be done at the ear.  On noting “hearing”, “hearing”, one experiences 

the syllable by syllable dissolution of the sound heard; the dissolutions of 

the ear consciousness and the dissolution of noting consciousness as well. 

Về sau này, khi sự định thức trở nên thực sự mạnh mẽ, sự nghiêm 

túc khảo lự có thể được thực hiện ở nơi lỗ tai.  Đang khi chú niệm “thính 

văn”, “thính văn”, người ta trải nghiệm sự hoại diệt từng mỗi một âm tiết 

của âm thanh đã được nghe;  sự hoại diệt của Tâm Nhĩ Thức và luôn cả sự 

hoại diệt của Tâm Ý Thức đang chú niệm. 

 

Impermanence is realized on experiencing the dissolution after 

dissolution of these things.  “Impermanence” is a word in English.  What is 

it Pāḷi ?   (It is anicca, Venerable Sir).  As things are dissolving so quickly, 

it seems torture has been inflicted upon one and suffering occurs.  Suffering 

is word in English.  What is in Pāḷi ? (It is dukkha, Venerable Sir).  It is 

pondered on how can this suffering inflicted upon one by the torture of 

these dissolution be prevented from arising.  In fact, it cannot be prevented 

in any way.  It comes to be realized that the torture inflicted by the 

dissolution are arising according to the law of nature.  Nobody can 

exercise authority over these things, which are uncontrollable.  It is the “no 

- self” nature of things expressed in English.  What is it in Pāḷi ? (It is 

anatta, Venerable Sir).  It means that while noting “hearing”, “hearing” at 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 49 

 

 

the ear and on fully understanding the insights of anicca, dukkha, and 

anatta, nibbāna can be realized. 

Sự không thường tồn đã được chứng tri trên sự trải nghiệm sự hoại 

diệt sau khi sự hoại diệt của các Pháp này.  “Sự không thường tồn” là một 

từ ngữ thuộc về Anh Ngữ. Thế bên phần Pāḷi ngữ thì nó như thế nào ? (Nó 

là Vô Thường, kính bạch Ngài).   Khi các Pháp đã đang phá diệt một cách 

rất nhanh chóng thì có vẻ như sự bức hại đã đang áp đặt lên trên người ta và 

sự khổ đau hiện bày.  Sự khổ đau là một từ ngữ thuộc về Anh Ngữ.  Thế 

bên phần Pāḷi ngữ thì nó như thế nào ? (Nó là khổ đau, kính bạch Ngài).     

Người ta đã khảo lự cẩn trọng về việc làm thế nào sự khổ đau này đã áp đặt 

lên trên người ta do bởi sự bức hại của một trong những sự hoại diệt này có 

thể được ngăn cản từ sự khởi sinh.  Trong thực tế, nó không thể nào ngăn 

cản được bằng bất luận phương cách nào.  Người ta đã chứng tri được rằng 

do bởi những sự hoại diệt này mà sự bức hại đã đang được khởi sinh tùng 

thuận theo quy luật thường nhiên.  Không ai có thể nào thực hiện uy quyền 

đối với các Pháp này vì chúng đã là vô pháp khống chế.  Đó là thực tính 

“không tự ngã” của các Pháp đã được biểu đạt bên phần Anh Ngữ.  Thế bên 

phần Pāḷi ngữ thì nó như thế nào ? (Nó là vô ngã, kính bạch Ngài).  Có 

nghĩa là đang khi chú niệm “thính văn”, “thính văn” ở nơi lỗ tai, và trên sự 

hoàn toàn tuệ tri các tuệ giác về Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã, Níp 

Bàn có thể được chứng tri.    

 

The Mind Gets Scattered Due To The Nose  

And Contemplating To Prevent It From Getting Scattered 

Tâm Thức Bị Tản Lạc Do Bởi Lỗ Mũi Và 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc 

 

 The discourse on how to contemplate when the ear consciousness 

arises has been given fairly completely.  How to contemplate when the nose 

consciousness arises will be discoursed now.  Let us recite the motto 

initially. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 50 

 

 

Pháp Thoại về cách thức để nghiêm túc khảo lự khi Tâm Nhĩ Thức 

khởi sinh đã ban phát một cách tương đối hoàn hảo.  Cách thức để nghiêm 

túc khảo lự khi Tâm Tỷ Thức khởi sinh sẽ được diễn giảng ngay bây giờ.  

Trước tiên chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

On being conscious of smelling an odour, 

If one thinks about it, 

The mind is said to get scattered. 

Cách Ngôn: 

Về ý tưởng nhận thức của việc khứu khí một mùi hơi, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

  

When a pleasant odour is smelled and if pleasant thoughts appear, 

such as “the smell is so sweet”, “the smell is so sweet”, what will happen ?  

Lobha arises.  If unpleasant thoughts appear and one is not pleased on 

smelling a bad odour, thinking, such as “what kind of an odour is this”, 

“who is producing this odour”, what will happen ?  (Dosa or domanassa 

arises, Venerable Sir). 

Khi một mùi hơi hảo thụ đã được ngửi và nếu như nảy sinh những sự 

nghĩ suy khả ái, chẳng hạn như “mùi hơi thật ngận phương”, “mùi hơi thật 

ngận phương”, thì điều chi sẽ xảy ra ?  Tham khởi sinh.  Nếu như nảy sinh 

những sự nghĩ suy bất khả ái và người ta đã bất duyệt ý đang khi ngửi một 

xú khí, rồi nghĩ suy, chẳng hạn như “thể loại của mùi hơi này là chi ?”, “ai 

đã đang tạo ra mùi hơi này ?” thì điều chi sẽ xảy ra ?  (Sân hoặc Ưu Thọ 

khởi sinh, kính bạch Ngài).   

 

If one is thinking as such, what will happen if one has thoughts on 

good odour ? (Lobha arises, Venerable Sir).  If one has thoughts on bad 

odour ?  (Dosa or domanassa arises, Venerable Sir).  Yes, dosa or 

domanassa will arise.  If lobha or dosa or domanassa is arising can 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 51 

 

 

nibbāna be realized ? (It cannot be realized, Venerable Sir).  Let us recite 

the motto on contemplating at the moment of smelling. 

Nếu như người ta đã đang nghĩ suy như vậy, điều chi sẽ xảy ra nếu 

như người ta có những sự nghĩ suy về hương khí ? (Tham khởi sinh, kính 

bạch Ngài).  Nếu như người ta có những sự nghĩ suy về xú khí ? (Sân hoặc 

Ưu Thọ khởi sinh, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, Sân hoặc Ưu Thọ sẽ khởi 

sinh.  Nếu như Tham hoặc Sân hoặc Ưu Thọ đã đang khởi sinh, có thể nào 

chứng tri được Níp Bàn ? (Không thể nào chứng tri được, kính bạch Ngài).  

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn về sự nghiêm túc khảo lự ngay khoảnh 

khắc của việc khứu khí. 

 

Motto: 

At the moment of smelling, 

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc khứu khí, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

 At the moment of smelling, it must be noted “smelling”, “smelling”.  

When the samādhi ñāṇa gets strengthened, on noting “smelling”, 

“smelling”, the yogi will personally experience the fleeting changes of the 

odour which is smelled, and one by one dissolution of nose consciousness.  

For those yogis with very keen intellect, on noting “smelling”, “smelling”, 

the dissolution of three things can be experienced.  They are the dissolution 

of the odour which is smelled, the nose consciousness and the noting 

consciousness which notes “smelling”, “smelling”. 

Ngay khoảnh khắc của việc khứu khí thì cần phải được chú niệm 

“khứu khí”, “khứu khí”.  Khi Định Lực Trí đã được trở nên kiên cường, 

đang khi chú niệm “khứu khí”, “khứu khí”, hành giả sẽ tự thân trải nghiệm 

những sự biến đổi thoáng qua của mùi hơi đã được ngửi, và từng mỗi một 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 52 

 

 

sự hoại diệt của Tâm Tỷ Thức.  Đối với những hành giả với trí lực hết sức 

nhạy bén, đang khi chú niệm “khứu khí”, “khứu khí”, sự hoại diệt về ba 

Pháp có thể được trải nghiệm.  Các Pháp ấy là: 1/ sự hoại diệt của mùi hơi 

đã được ngửi, 2/ Tâm Tỷ Thức, và 3/ Tâm Ý Thức mà đang khi chú niệm 

“khứu khí”, “khứu khí.”   

 

 Impermanence is realized on experiencing the dissolution after 

dissolution of these things.  As things are dissolving so quickly, it seems, 

suffering has been inflected on one by the torture of these dissolution.  It is 

pondered on how can this suffering inflicted upon one by these dissolutions 

can be prevented.  It cannot be prevented in any way.  It comes to be 

realized that the torture inflicted by these dissolutions are arising 

according to the law of nature.  Nobody can exercise authority over and 

when noting “smelling”, “smelling”, and on fully understanding the 

insights of anicca, dukkha, and anatta, the noble dhamma, nibbāna, which 

is one’s aspiration, can be realized.  The main thing is to gain strong 

vipassanā insight by being able to contemplate. 

Sự không thường tồn đã được chứng tri trên sự trải nghiệm sự hoại 

diệt sau khi sự hoại diệt của các Pháp này.  Khi các Pháp đã đang phá diệt 

một cách rất nhanh chóng thì có vẻ như sự đau khổ đã từng bị áp đặt bởi sự 

bức hại của một trong những sự hoại diệt này.  Người ta đã khảo lự cẩn 

trọng về việc làm thế nào sự khổ đau đã bị áp đặt bởi sự bức hại của những 

sự hoại diệt này có thể được ngăn cản.  Không thể nào ngăn cản được bằng 

bất luận phương cách nào.  Người ta đã chứng tri được rằng do bởi những 

sự hoại diệt này mà sự bức hại đã đang được khởi sinh tùng thuận theo quy 

luật thường nhiên.  Không ai có thể nào thực hiện uy quyền đối với các 

Pháp này, và đang khi chú niệm “khứu khí’, “khứu khí”, và trên sự hoàn 

toàn tuệ tri các tuệ giác về Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã, Thánh Pháp, 

Níp Bàn là sở nguyện cầu của người ta, có thể được chứng tri.  Điều chính 

yếu là bởi do có được khả năng để nghiêm túc khảo lự mới đạt được Minh 

Sát Trí mạnh mẽ.   

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 53 

 

 

The Mind Gets Scattered Due To The Tongue 

And Contemplating To Prevent It From Getting Scattered 

Tâm Thức Bị Tản Lạc Do Bởi Cái Lưỡi Và  

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc 

 

The discourse on how to contemplate when nose consciousness arise 

has been given fairly completely.  How to contemplate on taking the food 

(ahāra) will be discussed now. Let us recite the motto. 

Pháp Thoại về cách thức để nghiêm túc khảo lự khi Tâm Tỷ Thức 

khởi sinh đã ban phát một cách tương đối hoàn hảo.  Cách thức để nghiêm 

túc khảo lự về việc thọ dụng thực phẩm (vật thực) sẽ được diễn giảng ngay 

bây giờ.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

On being conscious of eating a meal, 

If one thinks about it, 

The mind is said to get scattered. 

Cách Ngôn: 

Về ý tưởng nhận thức của việc ngật thực một bữa ăn, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

 

 In thinking about food taken, if pleasant thoughts appear such as, “it 

is so tasty.  I do not know who cooks it”, lobha arises.  Will this act get one 

further away from or closer to nibbāna  (It will get one further away, 

Venerable Sir).  Where can he land at, if he is getting away from nibbāna, 

while he keeps on eating ?  (He can land at hell, apāya niriya, Venerable 

Sir). 

 Đang khi nghĩ suy về thực phẩm được thọ dụng, nếu như nảy sinh 

những sự nghĩ suy khả ái, chẳng hạn như “nó rất mỹ vị khả khẩu, tôi không 

biết ai nấu nó,” Tham khởi sinh.   Thế hành động này sẽ làm cho người ta 

bị xa cách hơn hoặc được sát cận hơn với Níp Bàn ? (Nó sẽ làm cho người 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 54 

 

 

ta xa cách hơn, kính bạch Ngài).  Vị ấy sẽ đọa lạc ở nơi đâu, nếu như vị ấy 

đã đang xa cách Níp Bàn, khi vị ấy đang ngật thực ? (Vị ấy sẽ đọa lạc ở Cõi 

Địa Ngục, Thống Khổ Địa Ngục, kính bạch Ngài).  

 

 The craving for taste is very bad.  When one is not pleased on having 

to take food with unpleasant taste, and thoughts appear, such as “who 

cooks this food, it is too salty, it is too sour” and so on, dosa or domanassa 

arises.  Is it a good thing to happen ? (It is not a good thing to happen, 

Venerable Sir).  Why is it so ? It happens because of having thoughts about 

food and because the mind gets scattered.  If lobha, dosa and moha are 

arising, one will be getting further and further away from nibbāna.  

However much one prays for its  realization, can one get closer to nibbāna 

? (He cannot get closer to nibbāna, Venerable Sir).   (He will be getting 

away from nibbāna, Venerable Sir).  Let us recite the motto on how to 

contemplate at the moment of eating. 

Lòng khát vọng khẩu vị là vô cùng bất hảo.  Khi người ta đã bất 

duyệt ý đang khi thọ thực bất hảo vị, và nảy sinh những sự nghĩ suy, chẳng 

hạn như “ai nấu thực phẩm này, nó quá mặn, nó quá chua, và v.v.; Sân 

hoặc Ưu Thọ khởi sinh.  Một sự kiện thiện hảo xảy đến ? (Không có một 

sự kiện thiện hảo xảy đến, kính bạch Ngài).  Vì sao lại như vậy ?  Nó xảy ra 

vì đã có những sự nghĩ suy về thực phẩm và vì tâm thức đã bị tản lạc.  Nếu 

như Tham, Sân và Si đã đang khởi sinh, người ta sẽ ngày càng xa cách Níp 

Bàn hơn nữa.  Tuy nhiên, lắm người cầu nguyện cho sự chứng tri được nó, 

liệu người ta có thể được sát cận hơn với Níp Bàn ? (Vị ấy không thể nào 

được sát cận hơn với Níp Bàn, kính bạch Ngài). (Vị ấy sẽ bị xa cách Níp 

Bàn, kính bạch Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn về cách thức để 

nghiêm túc khảo lự ngay khoảnh khắc đang ngật thực. 

 

Motto: 

At the moment of eating, 

If one contemplate, 

The mind dose not get scattered. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 55 

 

 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc ngật thực, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

  

 Does not one have to note “eating”, “eating”; “chewing”, 

“chewing”; and “swallowing”, “swallowing” at the moment of eating ? 

(One has to note, Venerable Sir).  The Venerable Mahāsῑ Sayadaw, the 

Benefactor, had given this discourse on how to note the eating actions in 

detail.  One shall note:  “seeing”, “seeing”, since seeing the food; 

“reaching out”, “reaching out”, on reaching out; “touching”, “touching”, 

on touching the food with the hand; “making”, “making”, on making a 

lump of food; “taking”, “taking”, on taking the lump of food; “bending”, 

“bending”, on bending the head; “opening”, “opening”, on opening the 

mouth; “putting”, “putting”, on putting the lump of food into the mouth; 

“raising”, “raising”, on raising back the head again; “chewing” , 

“chewing”, on chewing; “knowing”, “knowing”, on knowing the taste; 

“swallowing” , “swallowing”, on swallowing. 

Người ta không cần phải để chú niệm “ngật thực”, “ngật thực”; 

“nhai nghiến”, “nhai nghiến”; và “nuốt vào”, “nuốt vào” ngay khoảnh khắc 

của việc ngật thực sao ? (Người ta cần phải chú niệm, kính bạch Ngài).  

Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ, một Bậc Tán Trợ, đã ban phát Pháp Thoại 

một cách chi tiết về cách thức để chú niệm các động tác đang ngật thực như 

thế này.  Người ta phải chú niệm: “khán kiến”, “khán kiến” đang khi khán 

kiến thực phẩm; “đưa tay ra”, “đưa tay ra” đang khi đưa cánh tay ra; “đụng 

chạm”, “đụng chạm” đang khi với bàn tay đụng chạm thực phẩm; “bóc 

lấy”, “bóc lấy” đang khi bóc lấy một đoàn thực; “túm lấy”, “túm lấy” đang 

khi túm lấy một đoàn thực; “cúi khum”, “cúi khum” đang khi cúi khum đầu 

xuống; “mở ra”, “mở ra” đang khi mở miệng ra; “để vào”, “để vào” đang 

khi để đoàn thực vào trong miệng; “ngẩng lên”, “ngẩng lên” đang khi 

ngẩng đầu lên lại; “nhai nghiền”, “nhai nghiền” đang khi nhai nghiền; “tri 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 56 

 

 

đắc”, “tri đắc” đang khi tri đắc khẩu vị; “nuốt vào”, “nuốt vào” đang khi 

nuốt vào.  

 

 How to take a lump of food, which he, himself, had practised, is 

discoursed here. 

Cách thức để thọ dụng một đoàn thực, chính tự ngã vị ấy đã thực 

hành, được diễn giảng ở đây. 

 

At the beginning phase of noting, one may not be able to note all 

these actions.  Most of the actions may be missed in noting.  One shall not 

get disheartened due to this.  When one’s samādhi ñāṇa is strengthened, 

one will be able to note all the actions.  At the beginning phase of noting, 

one must note one of the actions which is most evident to oneself.  This 

action shall be made the main object of meditation. 

Ở giai đoạn đầu của việc chú niệm, người ta có thể không có khả 

năng để chú niệm tất cả những động tác này.  Đa phần các động tác có thể 

bị bỏ sót trong lúc chú niệm.  Người ta sẽ không bị nản lòng vì điều này.  

Khi Định Lực Trí đã được trở nên kiên cường, người ta sẽ có khả năng để 

chú niệm tất cả những động tác.  Ở giai đoạn đầu của việc chú niệm, người 

ta cần phải chú niệm một trong những động tác mà minh hiển hơn hết đối 

với bản thân.  Động tác này sẽ được dùng làm thành đối tượng chính yếu 

của thiền định.   

 

One must note, “reaching”, “reaching”, if the action of reaching is 

evident; “bending”, “bending”, if the action of bending the head is evident. 

Người ta cần phải chú niệm “đưa tay ra”, “đưa tay ra”, nếu như động 

tác của việc đưa cánh tay ra là minh hiển; “cúi khum”, “cúi khum”, nếu như 

động tác của việc khum đầu xuống là minh hiển.  

 

None of these actions must be missed in one’s notings.  The action of 

chewing is quite evident.  The Benefactor, Mahāsῑ Sayadaw, had 

discoursed on noting the chewing action.  Once, he had asked that on 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 57 

 

 

chewing, which jaw (the upper jaw or the lower one) did the moving?  

Some yogis answered that it was the upper jaw that did the moving.  Some 

yogis answered that both the jaws did the moving.  Which jaw is moving ? 

(The lower jaw is moving, Venerable Sir). 

Không có động tác nào trong số những động tác này sẽ bị bỏ sót 

trong các sự chú niệm của hành giả.  Động tác của việc nhai nghiền là hết 

sức minh hiển.  Bậc Tán Trợ, Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ, đã diễn giảng 

về việc chú niệm động tác nhai nghiền.  Một lần nọ, Ngài đã vấn hỏi về 

việc nhai nghiền, với quai hàm nào (quai hàm ở trên hoặc cái ở dưới) đã 

làm việc chuyển động ?  Một số hành giả đã trả lời rằng đó là quai hàm ở 

trên đã làm việc chuyển động.  Một số hành giả đã trả lời rằng cả hai quai 

hàm đều đã làm việc chuyển động.  Với quai hàm nào đã đang chuyển động 

? (Quai hàm ở dưới đã đang chuyển động, kính bạch Ngài).  

 

Only those yogis, who note carefully and attentively know about it.  

Some said that both jaws were moving.  Some said that the upper jaw was 

moving.  Can the upper jaw move as it is connected to the head ?  (It 

cannot move, Venerable Sir).  It cannot move.  However, those who note 

casually do not experience it.  Most of them say that both jaws are moving.  

Was it answered like that because they were noting carefully or noting 

carelessly ? (It was answered like that because they were noting carelessly, 

Venerable Sir). 

Chỉ có những hành giả chú niệm một cách cẩn trọng và một cách 

chuyên tâm thì các vị ấy tri đắc về nó.  Một số đã nói rằng cả hai quai hàm 

đều đã đang chuyển động.  Một số đã nói rằng quai hàm ở trên đã đang 

chuyển động.  Quai hàm ở trên có thể nào chuyển động khi, nó đã kết nối 

với cái đầu ?  Nó không thể nào chuyển động, kính bạch Ngài).  Nó không 

thể nào chuyển động.  Tuy nhiên, những ai chú niệm một cách tùy ý thì các 

vị ấy không trải nghiệm điều đó.  Phần nhiều ở nơi họ nói rằng cả hai quai 

hàm đều đã đang chuyển động.  Đã trả lời như thế đó bởi vì họ đang chú 

niệm một cách cẩn trọng hoặc đang chú niệm một cách bất cẩn ? (Đã trả lời 

như thế đó bởi vì họ đang chú niệm một cách bất cẩn, kính bạch Ngài).  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 58 

 

 

 

The Benefactor, Mahāsῑ Sayadaw, knew that only the lower jaw was 

moving, because he, himself, had contemplated it carefully.  Only this 

action has to be noted as “chewing”, “chewing”.  In English “chewing”, 

“chewing” means actions of the jaw successively moving up and down.  If 

one can note these actions at the moment of each movement, and if 

concentration is established, later actions can be noted starting from these 

actions.  “If one gets disheartened and stops noting, because one cannot 

note these actions at the respective moments of arising, but goes on noting 

this or that object, can one be able to note the action of eating ?  (One 

cannot note, Venerable Sir). 

Bậc Tán Trợ, Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ, đã liễu tri rằng chỉ có 

quai hàm ở dưới đã đang chuyển động, bởi vì tự bản thân Ngài đã nghiêm 

túc khảo lự nó một cách cẩn trọng.  Chỉ có động tác này đã được chú niệm 

là “nhai nghiền”, “nhai nghiền”.   Trong Anh Ngữ việc “nhai nghiền”, 

“nhai nghiền” có nghĩa là những động tác của sự chuyển động quai hàm lên 

xuống một cách liên tục.  Nếu như người ta có thể chú niệm các động tác 

này ngay khoảnh khắc của từng mỗi chuyển động, và nếu như sự định thức 

đã được thiết lập, các động tác sau này có thể được chú niệm bắt đầu từ 

những động tác này. “Nếu như người ta đã bị nản lòng và ngừng việc chú 

niệm, bởi vì người ta không thể nào chú niệm các động tác này ngay những 

khoảnh khắc tương ứng của sự khởi sinh, mà trái lại tiếp tục việc chú niệm 

đối tượng này hoặc đối tượng nọ, có thể nào người ta có khả năng để chú 

niệm động tác đang ngật thực ? (Người ta không thể nào chú niệm, kính 

bạch Ngài).   

 

Contemplation must be done on the most obvious action by making it 

the main object of meditation.  In doing so, if concentration is established, 

one will be able to continue noting the remaining actions. 

Sự nghiêm túc khảo lự cần phải được thực hiện trên động tác hiển lộ 

nhất bằng cách làm cho nó thành đối tượng chính yếu của thiền định.  Đang 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 59 

 

 

khi làm như vậy, nếu như sự định thức đã được thiết lập, người ta sẽ có khả 

năng để tiếp tục việc chú niệm các động tác còn lại.  

 

Dose not kusala are being gained while eating ? (It does, Venerable 

Sir).  Let us recite the motto. 

Chẳng phải Thiện Pháp đã đang được thành đạt trong khi đang ngật 

thực ? (Nó được, kính bạch Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

At the moment of eating a meal, 

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc ngật thực một bữa ăn, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

The Most Fruitful Charity 

Sự Cúng Dường Cho Quả Phước Báu Thù Thắng 

 

One gains merit and also has progress of insight.  Those donors who 

revere him and who come to offer him alms - food also get more merit 

(kusala).  The commentary teachers had expounded that offering of alms - 

food to those who are contemplating gives the most fruitful result 

(mahapphala).  It is said in Pāḷi as below. 

 

 

Người ta thành đạt được thiện công đức và có luôn cả sự tiến hóa tuệ 

giác.  Các vị quyên hiến giả là các vị tôn kính hành giả ấy và hơn nữa các vị 

đi đến để cúng dường thực phẩm khất thực cho hành giả ấy cũng nhận được 

thiện công đức (Thiện Pháp).  Các bậc Chú Giải Sư đã tường tế thuyết 

minh rằng việc cúng dường thực phẩm khất thực đến các bậc đã đang 

nghiêm túc khảo lự, là các bậc ban phát kết quả có nhiều quả phước báu thù 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 60 

 

 

thắng nhất (Quả Cực Đại). Người ta đã nói trong thành ngữ Pāḷi ở dưới 

đây: “Người đồng hương đã cúng dường, các bậc hành giả đã thọ dụng, 

vì lý do ấy, đạt Quả Cực Đại”. 

  

 The alms - food offered by the countrymen (raṭṭhapiṇḍopi), taken by 

(bhutto), the yogis, who are pratising continuously (tena), brings a very 

fruitful result (mahapphalo).  Thus (iti), the commentary teachers 

(aṭṭhakathācariyo) expounded properly (saṃvanneti). 

Thực phẩm khất thực đã được những người cùng quê (người đồng 

hương) cúng dường, đã được các hành giả đã thọ nhận (bậc đã thọ nhận), 

là các bậc đã đang thực hành một cách liên tục (vì lý do ấy), mang lại một 

kết quả có rất nhiều quả phước báu (quả cực đại).  Do đó (như vậy), các 

bậc Chú Giải Sư (Chú Giải Sư) đã tường tế thuyết minh một cách chính 

đáng (ca tụng).  

 

Sādhu !   Sādhu !    Sādhu ! 

Lành thay !   Lành thay !   Lành thay ! 

 

 The alms - food offered to those people, like the audience yogis, who 

are practising continuously, brings a very fruitful result. 

 Thực phẩm khất thực đã cúng dường đến các bậc ấy, giống như các 

khán thính chúng hành giả, là các bậc đã đang thực hành một cách liên tục, 

mang lại một kết quả có rất nhiều quả phước báu. 

 

  The Buddha has expounded that while practising continuously, 

neither lobha, nor dosa, nor moha will have the chance to arise, and if 

offering are made to them at the moment, when they do not have lobha, 

dosa and moha, the dāna is said to be the most fruitful one. 

Đức Phật đã đã tường tế thuyết minh rằng đang khi thực hành một 

cách liên tục, không có Tham, mà cũng không có Sân, mà cũng không có 

Si sẽ có cơ hội để khởi sinh; và nếu như các sự cúng dường đã được thực 

hiện đến các hành giả ấy vào khoảnh khắc đó khi các vị quyên hiến giả 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 61 

 

 

không có Tham, Sân và Si, việc Xả Thí được nói là việc có nhiều quả 

phước báu thù thắng nhất.   

 

If one wants to enjoy the most fruitful benefit in making dāna, if 

possible, one shall offer to arahants, who are entirely free of lobha, dosa, 

and moha.  If arahants are not available, one shall offer to those people, 

like the audience yogis, who are practising continuously to free themselves 

from lobha, dosa, and moha.  It shall bring the most fruitful benefit.  Is it 

not all right?  (It is all right, Venerable Sir).  It is also greatly beneficial to 

oneself, as one’s noting are continuous and one is having progress of 

insight.  It is also very beneficial to those donors who make dāna as it 

being a very fruitful result.  For that reason, is it not good to note at the 

moment of taking the food ? (It is good to note, Venerable Sir). 

Nếu như người ta mong cầu để thụ hưởng quả phước báu hữu ích thù 

thắng nhất đang khi thực hiện việc Xả Thí, giả như khả thi, người ta sẽ 

cúng dường đến các Bậc Vô Sinh, là các Bậc hoàn toàn thoát khỏi Tham, 

Sân và Si.  Nếu như các Bậc Vô Sinh không hiện hữu, người ta sẽ cúng 

dường đến các Bậc, giống như các khán thính chúng hành giả, là các Bậc 

đã đang tự bản thân thực hành một cách liên tục để thoát khỏi Tham, Sân 

và Si.  Nó sẽ mang lại quả phước báu hữu ích thù thắng nhất.  Điều đó 

không đúng sao ? (Điều đó quả đúng vậy, kính bạch Ngài).  Điều đó cũng 

có quả phúc lợi vô cùng to lớn cho tự bản thân hành giả, vì việc chú niệm 

của hành giả được liên tục và vị ấy đang có sự tiến hóa của tuệ giác.  Điều 

đó cũng có quả phúc lợi vô cùng to lớn đến các vị quyên hiến giả là các vị 

thực hiện việc Xả Thí vì sẽ có được một kết quả rất nhiều quả phước báu.  

Vì lý do đó, quả là bất hảo để chú niệm ngay khoảnh khắc đang thọ dụng 

thực phẩm? (Điều đó thiện hảo để chú niệm, kính bạch Ngài).  

 

Development Of the Knowledge Of Discerning  

Mind And Matter (Nāmarūpa Pariccheda Ñāṇa) 

Sự Phát Triển Tri Thức Về Sự Phân Biệt  

Tâm Thức Và Thể Chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí) 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 62 

 

 

 

 For a yogi who has reached the stage of the knowledge of discerning 

mind and matter, on noting “reaching out”, “reaching out”, it will be 

experienced that the reaching out action and the noting consciousness are 

two separate things.  Similarly, one experiences that on noting: 

• “touching”, “touching”, on touching the food, the touching action 

and the noting consciousness are two separate things; 

• “taking”, “taking” on taking up the lump of food, the taking action 

and the noting consciousness are two separate things; 

• “bending”, “bending”, on bending one’s head, the bending action 

and the noting consciousness are two separate things; 

• “opening”, “opening” on opening the mouth, the opening action 

and the noting consciousness are two separate things; 

• “putting”, “putting” on putting the lump into the mouth, the putting 

action and the noting consciousness are two separate things; 

• “raising”, “raising”, on raising back the head again; the raising 

action and the noting consciousness are two separate things; 

• “chewing”, “chewing” on chewing the food, the chewing action and 

the noting consciousness are two separate things; 

• “knowing”, “knowing”, on knowing the taste, the knowing action 

and the noting consciousness are two separate things; 

• “swallowing”, “swallowing” on swallowing the food, the 

swallowing action and the noting consciousness are two separate 

things. 

 Đối với một hành giả mà đã đạt đến giai đoạn của Tri Thức về Sự 

Phân Biệt Tâm Thức và Thể Chất, đang khi chú niệm “đưa tay ra”, “đưa tay 

ra”, người ta sẽ trải nghiệm được rằng động tác của việc đưa cánh tay ra và 

Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp riêng biệt.  Một cách tương tự, 

đang khi chú niệm người ta trải nghiệm rằng: 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 63 

 

 

• “đụng chạm”, “đụng chạm” đang khi bàn tay đụng chạm thực phẩm; 

động tác đang đụng chạm và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai 

Pháp riêng biệt; 

• “bóc lấy”, “bóc lấy” đang khi bóc lấy một đoàn thực; động tác đang 

bóc lấy một đoàn thực và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp 

riêng biệt; 

• “cúi khum”, “cúi khum” đang khi cúi khum đầu của mình xuống, 

động tác đang cúi khum xuống và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai 

Pháp riêng biệt; 

• “mở ra”, “mở ra” đang khi mở miệng ra; động tác đang mở miệng ra 

và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp riêng biệt; 

• “để vào”, “để vào” đang khi để đoàn thực vào trong miệng; động tác 

đang để vào và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp riêng biệt;  

• “ngẩng lên”, “ngẩng lên” đang khi ngẩng đầu lên lại; động tác đang 

ngẩng lên và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp riêng biệt;  

• “nhai nghiền”, “nhai nghiền” đang khi nhai nghiền thực phẩm; động 

tác đang nhai nghiền và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp 

riêng biệt; 

• “tri đắc”, “tri đắc” đang khi tri đắc khẩu vị; động tác đang tri đắc và 

Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp riêng biệt; 

• “nuốt vào”, “nuốt vào” đang khi nuốt thực phẩm vào; động tác đang 

nuốt vào và Tâm Ý Thức đang chú niệm là hai Pháp riêng biệt; 

 

The members of this audience mostly know up to this extent.  It is 

mostly known, if noting is done carefully and attentively.  If not, can one 

know ? (One cannot know, Venerable Sir). 

Các thành viên của khán thính chúng nơi đây đa phần hiểu biết đến 

mức độ này.  Phần lớn là đã tri đắc, nếu như việc chú niệm đã được thực 

hiện một cách cẩn trọng và một cách chuyên tâm.  Giả như không, người ta 

có thể nào hiểu biết được ? (Người ta không thể nào hiểu biết được, kính 

bạch Ngài).  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 64 

 

 

On being able to discern the noting consciousness from the eating 

action, one comprehends that the usage “I eat”, “I eat” is usage just made 

in terms of the conventional vocabulary.  On knowing that there are only 

the eating action and the noting consciousness, it is realized that there is no 

“I”.  Is not the “ego - illusion” or “personality belief” (atta diṭṭhi) 

abandoned ? (It is abandoned, Venerable Sir).  One is getting a good 

foundation for the closing of the doorway to the woeful state (apāya).  At 

the beginning phase of meditation, only this much is known. 

Sau khi đã có khả năng để phân biệt Tâm Ý Thức đang chú niệm từ 

ở động tác đang ngật thực, người ta liễu tri được rằng cách sử dụng “Tôi 

ăn”, “Tôi ăn” là cách sử dụng chỉ được thực hiện hữu quan đến hệ thuật 

ngữ quy ước.  Sau khi đã biết được rằng chỉ có động tác đang ngật thực và 

Tâm Ý Thức đang chú niệm, người ta đã chứng tri được rằng không có 

“Tôi”.  Có phải “ảo tưởng tự ngã” hoặc “niềm tin bản ngã” (ngã kiến) đã 

không có xả ly ? (Nó đã được xả ly, kính bạch Ngài).  Người ta đã đang 

kiến lập một nền tảng tốt đẹp cho việc khép chặt môn lộ dẫn đến các trạng 

thái thống khổ (Cõi thống khổ).  Ở giai đoạn đầu của thiền định, phần 

nhiều chỉ có tri đắc điều này.  

 

Later on, when the insight progresses to a higher level and one’s 

samādhi ñāṇa is strengthened by another stage, intention to reach may 

become evident initially, when one has to reach out one’s hand.  On being 

evident thus, it shall be noted as “intending to reach”, “intending to 

reach”.  After that, only when the action of reaching out arises, it shall be 

noted as “reaching out”, “reaching out”. 

Về sau này, khi tuệ giác sự tiến hóa đến một trình độ cao hơn và 

Định Lực Trí của vị ấy đã được trở nên kiên cường bởi qua một giai đoạn 

khác nữa, tư tác ý lúc khởi sơ để đưa tay ra có thể trở nên minh hiển, khi 

người ta phải đưa cánh tay của mình ra.  Sau khi đã được minh hiển như 

thế, người ta sẽ chú niệm được rằng “tác ý đưa tay ra”. “tác ý đưa tay ra”.  

Sau đó, chỉ khi động tác của việc đưa tay ra khởi sinh, người ta sẽ chú niệm 

được rằng “đưa tay ra”, “đưa tay ra”. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 65 

 

 

 

Similarly, one shall note:  

“intending to bend the head”, “intending to bend the head” , when 

one has to bend one’s head, as the intention to bend the head initially 

become evident, and “bending”, “bending” when the bending action 

arises;  

“intending to chew”, “intending to chew”, when one has to chew, as 

the intention to chew become initially evident, and “chewing”, “chewing” 

when the chewing action arises; and  

“intending to swallow”, “intending swallow”, when one has to 

swallow, as the intention to swallow initially become evident, and 

“swallowing”, “swallowing” when the swallowing action arises. 

 Một cách tương tự, người ta sẽ chú niệm: 

“tác ý để cúi khum đầu xuống”, “tác ý để cúi khum đầu xuống”, khi 

người ta phải cúi khum cái đầu của mình xuống; khi tư tác ý để cúi khum 

đầu xuống lúc khởi sơ trở nên minh hiển, và “cúi khum”, “cúi khum” khi 

động tác cúi khum khởi sinh; 

“tác ý để nhai nghiền”, “tác ý để nhai nghiền”, khi người ta phải nhai 

nghiền; khi tư tác ý để nhai nghiền lúc khởi sơ trở nên minh hiển, và “nhai 

nghiền”, “nhai nghiền” khi động tác nhai nghiền khởi sinh; 

“tác ý để nuốt vào”, “tác ý để nuốt vào”, khi người ta phải nuốt vào; 

khi tư tác ý để nuốt vào lúc khởi sơ trở nên minh hiển, và “nuốt vào”, “nuốt 

vào” khi động tác nuốt vào khởi sinh. 

 

 Here is a point to be paid attention to and worthy of noting.  It was 

about what a veteran yogi had reported.  After listening the dhamma on the 

progress of insight at the end of his going into retreat at the meditation 

center, he went back home, but used to come to the centre quite often.  He 

was very much interested in the practice of dhamma, and was used to 

practising whenever it was possible to do so.  He used to practise even 

when he was making a journey. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 66 

 

 

 Đây là một điểm cần phải hết sức chú ý đến và thích đáng cho việc 

chú niệm.  Đó đã là hữu quan đến những điều mà một hành giả lão thành đã 

phải trình pháp.  Sau khi đã được lắng nghe Giáo Pháp về sự tiến hóa của 

tuệ giác ở phần kết thúc của khóa tu tĩnh tâm của mình tại trung tâm thiền 

viện, vị ấy đã trở về lại nhà, thế nhưng đã thường hay đến trung tâm khá là 

thường xuyên.  Vị ấy đã vô cùng hứng thú trong việc thực hành Giáo Pháp, 

và đã thường hay thực hành bất luận khi nào là khả thi để thực hiện như 

vậy.  Vị ấy đã thường hay thực hành ngay cả vị ấy đã đang khi thực hiện 

một cuộc hành trình.  

 

 Whenever he had the chance to meet with the Sayādaw, he reported 

his experience on meditation.  On doing so, an unusual experience was 

reported.  He reported, “I can note ‘intention to do’ in all the actions of 

eating excepting just one of them”.  “What is it ?”  “There is no intention 

to do in the actions of swallowing.  The food goes down into the stomach 

just by itself”, continued the yogi.  “Is it so?” “It is so, Venerable Sir”, he 

answered.  As he was young, the wind - element in his system was also 

powerful; and as he also had this habitual way of swallowing, he thought 

that the food went down into the stomach by itself.  In fact, it is not so.  Can 

one swallow the food without having the intention to do so?  (One cannot 

do so, Venerable Sir).  Yes, one cannot do so.  One can swallow the food 

only when one has the intention to do so.  I had to tell him to experience it 

by noting again.  After a week, on coming back to the centre again, he 

reported, “Right, Venerable Sir, I can now note the intention to swallow, 

and I know that one cannot swallow if there is no intention to do so. 

 Bất luận khi nào vị ấy đã có được cơ hội để tiếp xúc với Ngài Đại 

Trưởng Lão, vị ấy đã trình pháp trải nghiệm về thiền định của mình. Đang 

khi làm như vậy, vị ấy đã trình pháp một sự trải nghiệm không bình thường.  

Vị ấy đã trình pháp rằng: “Con có thể chú niệm “Tư Tác Ý” trong tất cả các 

động tác của việc ngật thực, ngoại trừ chỉ có một động tác trong số của 

chúng”. “Đó là cái chi ?”. “Đó là không có Tư Tác Ý trong các động tác 

của việc nuốt vào.  Thực phẩm chính tự nó đi xuống vào trong dạ dày”, 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 67 

 

 

hành giả đã tiếp tục trình pháp. “Thật vậy sao ?”. “Nó là như vậy, kính bạch 

Ngài”, vị ấy đã trả lời.  Vì vị ấy đã là thanh niên, tố chất Gió (Phong Giới) 

trong phủ tạng của vị ấy cũng đã hữu cường lực; và vì vị ấy cũng đã có tập 

quán tính trong việc nuốt vào, vị ấy đã nghĩ suy rằng thực phẩm đã tự nó đi 

xuống vào trong dạ dày.  Trong thực tế, không phải là như vậy.  Có thể nào 

người ta nuốt thực phẩm vào mà không có tư tác ý để làm như vậy ? (Người 

ta không thể nào làm như vậy, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, người ta không 

thể nào làm như vậy.  Người ta chỉ có thể nuốt thực phẩm vào khi người ta 

đã có tư tác ý để làm như vậy.  Sư phải nói với vị ấy để trải nghiệm được 

điều đó bằng với việc chú niệm một lần nữa.  Sau một tuần, khi đã trở lại 

trung tâm một lần nữa, vị ấy đã trình pháp: “Chuẩn xác, kính bạch Ngài, 

con bây giờ có thể chú niệm tư tác ý để nuốt vào, và con biết được rằng 

người ta không thể nào nuốt vào nếu như không có tư tác ý để làm như 

vậy.”   

 

 Those people who are young, who are also having a powerful wind - 

element and a habitual way to swallowing, cannot note the intention to 

swallow, and think that the food goes down into the stomach by itself.  It is 

not so.  One can swallow only when one has the intention to do so. 

 Với những người họ là thanh niên, họ cũng là những người có một tố 

chất Gió (Phong Giới) hữu cường lực và có một tập quán tính để nuốt vào, 

không thể nào chú niệm tư tác ý để nuốt vào, và nghĩ suy rằng thực phẩm 

chính tự nó đi xuống vào trong dạ dày.  Điều đó không phải là như vậy.  

Người ta chỉ có thể nuốt vào khi người ta có tư tác ý để làm như vậy.   

 

Another yogi’s experience is also noteworthy.  This yogi was very 

much in good terms with the center.  The yogi’s experiences were also 

reported quite often.  The yogi reported, “I note while I take my food, but 

my note only when the food is not tasty and I do not note when it is tasty”. 

Sự trải nghiệm của một hành giả khác nữa cũng đáng chú ý.  Vị hành 

giả này đã có quan hệ rất tốt với trung tâm.  Các sự trải nghiệm của vị hành 

giả cũng đã được trình pháp khá thường xuyên.  Vị hành giả đã trình pháp 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 68 

 

 

rằng: “Con chú niệm trong khi con thọ dụng thực phẩm của mình, thế 

nhưng sự chú niệm của con chỉ một khi thực phẩm bất mỹ vị khả khẩu, và 

con không có chú niệm khi nó là mỹ vị khả khẩu”.  

 

 Is it all right ? (It is not alright, Venerable Sir).  Yes, it is not all 

right.  The yogi reported, “If the food is not tasty, I do not want to take it.  

As I do not want to take the food, I do the noting and I do not even know 

how it goes down into the stomach”.  Well, according to what the yogi 

means to say, it seems to be all right.  But it means that lobha is allowed to 

arise, if the food is tasty.  Will not one be getting further away from 

nibbāna ? (One will be getting further away, Venerable Sir). 

Điều đó có đúng không ? (Điều đó không có đúng, kính bạch Ngài).  

Đúng vậy, điều đó không có đúng.  Vị hành giả đã trình pháp rằng: “Nếu 

như thực phẩm bất mỹ vị khả khẩu, con không muốn để thọ dụng nó. Vì 

con không muốn thọ dụng thực phẩm, con thực hiện việc chú niệm và con 

thậm chí không biết làm thế nào nó đi xuống vào trong dạ dày.” Thế đấy, 

tùng thuận theo những gì vị hành giả muốn nói, có vẻ như ổn thỏa hết cả.  

Thế nhưng, nó có nghĩa là Tham đã được cho phép để khởi sinh, nếu như 

thực phẩm mỹ vị khả khẩu.  Sẽ không làm cho người ta xa cách Níp Bàn 

hơn nữa ? (Người ta sẽ xa cách Níp Bàn hơn nữa, kính bạch Ngài).  

 

Whether the food is tasty or not, if it is noted, one will get closer to 

nibbāna.  If not, can one get closer to or further away from nibbāna ?  

(One can get further away from nibbāna, Venerable Sir).  If this audience 

does not want to get far away from nibbāna, will they or will they not note 

if the food is tasty ? (They will note, Venerable Sir).  They want to have a 

quick realization of nibbāna.  Does it not mean that if you want to realize 

nibbāna, you must be noting all the time whether food is tasty or not ?  (It 

means that, Venerable Sir). Let us recite the motto. 

Cho dù thực phẩm mỹ vị khả khẩu hay không, nếu như người ta đã 

chú niệm, người ta sẽ được sát cận hơn với Níp Bàn.  Giả như không, người 

ta có thể được sát cận hơn hoặc bị xa cách hơn với Níp Bàn ? (Người ta có 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 69 

 

 

thể bị xa cách Níp Bàn hơn nữa, kính bạch Ngài).  Nếu như khán thính 

chúng nơi đây không mong cầu để xa cách với Níp Bàn, họ sẽ hoặc họ sẽ 

không chú niệm nếu như thực phẩm mỹ vị khả khẩu ? (Họ sẽ chú niệm, 

kính bạch Ngài).  Họ mong cầu để có được một sự mau chóng chứng tri 

Níp Bàn.  Điều đó không có nghĩa là nếu như các bạn mong cầu để chứng 

tri Níp Bàn, các bạn cần phải thường luôn được chú niệm cho dù thực phẩm 

mỹ vị khả khẩu hoặc không ?  (Nó có ý nghĩa như thế đấy, kính bạch Ngài).  

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

 Motto: 

At the moment of eating a meal, 

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc ngật thực một bữa ăn, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

Realization Of Noble Dhamma On Noting While Eating 

Sự Chứng Tri Thánh Pháp Đang Khi Chú Niệm Việc Ngật Thực 

 

 In the old days, there was an instance of realizing the noble 

dhamma due to noting at the moment of taking the food.  A senior Elder 

(Thera) and a young novice were living together in a monastery.  They 

were the Elder, the uncle, and the young novice, the nephew.  The uncle’s 

title was Mahā Saṅgharakkhita Thera.  The title of the young novice was 

also Saṅgharakkhita Sāmanera, as they belong to the same clan.  They 

live together in the same monastery. 

Trong những ngày xa xưa, đã có một tình huống của sự chứng tri 

Thánh Pháp bởi do việc chú niệm ngay khoảnh khắc đang thọ dụng thực 

phẩm.  Vị cao niên Trưởng Lão (Trưởng Lão) và một Cần Sách Nam trẻ 

(Sa Di) đang chung sống với nhau trong một tu viện.  Họ đã là - vị Trưởng 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 70 

 

 

Lão là Bác, và vị Cần Sách Nam trẻ (Sa Di) là cháu trai.  Danh hiệu của Sư 

Bác là Trưởng Lão Mahā Saṅgharakkhita (Đại Tăng Hộ).  Danh hiệu 

của vị Cần Sách Nam trẻ cũng là Sa Di Saṅgharakkhita (Tăng Hộ), vì họ 

thuộc cùng một gia tộc.  Họ chung sống với nhau trong cùng một tu viện.  

 

 The young novice went out for the alms - round between half - past 

eight and nine o’clock, as it was the time to do so, and returned to the 

monastery between ten and eleven o’clock, and took his alms - food.  While 

doing so, his uncle, the Elder, came to remind him by advising him not to 

let the hot alms - food burn his tongue.  

 Vị Cần Sách Nam trẻ đã đi ra ngoài để trì bình khất thực ở khoảng 

giữa thời gian tám giờ rưỡi và chín giờ, là thời gian để thực hiện như vậy, 

và đã trở lại tu viện ở khoảng giữa thời gian mười giờ và mười một giờ, và 

đã thọ thực phẩm khất thực của mình.  Trong khi đang làm như vậy, vị 

Trưởng Lão Sư Bác đã đến để nhắc nhở vị Sư Cháu của mình bằng với việc 

khuyên bảo vị ấy đừng để thực phẩm nóng đã khất thực thiêu đốt cái lưỡi 

của mình.  

 

The young novice pondered, what kind of advice is this ?  The food is 

already cold as it has been collected from door to door during the alms - 

round.  I am taking the alms - food only at half - past ten or eleven o’clock.  

The Elder knows that the alms - food is already cold.  What kind of an 

advice is this?  Shall not one ponder like that ?  (One shall ponder, 

Venerable Sir).  

Vị Cần Sách Nam trẻ đã khảo lự cẩn trọng, thể loại của việc khuyên 

bảo này là như thế nào ? Thực phẩm đã nguội lạnh rồi vì nó đã được thu 

thập từ từng mỗi nhà trong thời gian trì bình khất thực.  Ta đã đang thọ thực 

phẩm khất thực chỉ là vào lúc mười giờ rưỡi hoặc mười một giờ.  Trưởng 

Lão biết được rằng thực phẩm khất thực đã nguội lạnh rồi.  Thể loại của 

việc khuyên bảo này là như thế nào ?  Người ta sẽ không khảo lự cẩn trọng 

như thế ấy sao ? (Người ta sẽ khảo lự cẩn trọng, kính bạch Ngài).  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 71 

 

 

As he was a novice with mature foundation of perfection (pāramῑ), 

he realized on pondering that, in fact, it was not to let actual hot alms - 

food burn the tongue.  It was not to let “lobha”, the hot food, and the 

“dosa”, the hot food, burn the tongue.  On knowing thus, he understood 

that he must note while taking the food.  So he kept on noting while taking 

the food, and when he finished taking it, he becomes an arahant by 

progressing through the four stages of path knowledge (magga) and four 

stages of fruition knowledge (phala).  By looking at this instance, cannot 

one realized nibbāna if the noting is done, while taking the food ? (One can 

realize, Venerable Sir).  

Vì vị ấy là một Cần Sách Nam trẻ với nền tảng thuần thục của Pháp 

Toàn Thiện (Ba La Mật), đang khi khảo lự cẩn trọng vị ấy đã chứng tri 

được rằng, trong thực tế, thực sự đó không phải là để thực phẩm nóng đã 

khất thực thiêu đốt cái lưỡi.  Đó đã là đừng để lòng Tham, là thực phẩm 

nóng và Sân Hận là thực phẩm nóng, thiêu đốt cái lưỡi.  Khi đã đắc tri như 

thế, vị ấy đã tuệ tri được rằng vị ấy cần phải chú niệm trong khi đang thọ 

dụng thực phẩm.  Thế là vị ấy đã gìn giữ việc chú niệm trong khi đang thọ 

dụng thực phẩm, và khi vị ấy đã kết thúc việc thọ dụng thực phẩm, vị ấy trở 

thành một Bậc Vô Sinh bởi qua việc tiến hóa xuyên suốt bốn giai đoạn của 

Tri Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và bốn giai đoạn của Tri Thức Quả Vị (Tuệ 

Quả).  Qua việc khảo sát ở tình huống này, người ta không thể nào chứng 

tri được Níp Bàn nếu như việc chú niệm đã được thực hiện, trong khi đang 

thọ dụng thực phẩm ? (Người ta có thể chứng tri được, kính bạch Ngài).  

 

The Mind Gets Scattered Due To The Body 

And Contemplating To Prevent It From Getting Scattered 

Tâm Thức Đã Bị Tản Lạc Do Bởi Sắc Thân Và  

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Ngăn Cản Nó Khi Đã Bị Tản Lạc 

 

The discourse on contemplating when the tongue consciousness 

arises has been given fairy completely.  How to contemplate when the body 

consciousness arises will be discoursed now.  Let us recite the motto.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 72 

 

 

Pháp Thoại về việc nghiêm túc khảo lự khi Tâm Thiệt Thức khởi 

sinh đã ban phát một cách tương đối hoàn hảo.  Cách thức để nghiêm túc 

khảo lự khi Tâm Thân Thức khởi sinh sẽ được diễn giảng ngay bây giờ.  

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

On being conscious on touching a tangible object, 

If one thinks about it, 

The mind is said to get scattered. 

Cách Ngôn: 

Về ý tưởng nhận thức đang khi đụng chạm một cảnh xúc, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

   

When an agreeable tangible object, like a good mat or a good robe 

is touched, and if pleasant thoughts appear accordingly, such as “it is so 

agreeable”, “these robes are so snug, comfortable, fine and so on”, “what 

will happen ? (Lobha will arises, Venerable Sir).  When an unagreeable 

tangible object is touched, and if one is not pleased and thinks “they are so 

disagreeable”, does not dosa or domanassa arise ? It arises because of 

forming thoughts accordingly.  If the mind is getting scattered because of 

forming such thoughts, can one get far away or closer to nibbāna.  (One 

can get far away from nibbāna, Venerable Sir). Let us recite the motto. 

 Khi một cảnh xúc thân thiết hữu hảo, như một tấm thảm tốt hoặc 

một mảnh y phục tốt đã được xúc chạm, và nếu như những sự nghĩ suy khả 

ái nảy sinh một cách tương ứng, chẳng hạn như “nó rất thân thiết hữu hảo”, 

“những mảnh y phục này rất êm ấm, dễ chịu, mịn màng, và v.v.” thì điều 

chi sẽ xảy ra ? (Tham sẽ khởi sinh, kính bạch Ngài).  Khi một cảnh xúc bất 

thân thiết hữu hảo đã được xúc chạm, và nếu như người ta đã bất duyệt ý và 

nghĩ suy “chúng rất là bất hợp ý” thì Sân hoặc Ưu Thọ không có khởi 

sinh?  Nó khởi sinh bởi vì những sự nghĩ suy đã được hình thành một cách 

tương ứng.  Nếu như tâm thức đã bị tản lạc vì những sự nghĩ suy đã được 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 73 

 

 

hình thành như vậy, thế thì người ta có thể bị xa cách hoặc được sát cận 

hơn với Níp Bàn ? (Người ta có thể bị xa cách với Níp Bàn, kính bạch 

Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

  Motto: 

At the moment of touching a tangible object, 

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc xúc chạm một cảnh xúc, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

It must be noted “touching”, “touching” at the moment of touching.  

All of this audience yogis are able to note.  Noting “rising” and “falling” 

is also noting the touching.  Noting “sitting” and “touching” is also noting 

the touching.  Noting “lifting” and “pushing forward” and “dropping 

down” is also noting the touching.  Every contemplation of the body in the 

body is noting the touching.  It can only be noted because of the touchings 

arising due to the phenomena of nature. 

Cần phải được chú niệm “đụng chạm”, “đụng chạm” ngay khoảnh 

khắc của sự xúc chạm.  Tất cả các khán thính chúng hành giả nơi đây đều 

có khả năng để chú niệm.  Đang chú niệm “phồng lên” và “xộp xuống” 

cũng là đang chú niệm sự xúc chạm.  Đang chú niệm “đang ngồi”, và “đụng 

chạm” cũng là đang chú niệm sự xúc chạm.  Đang chú niệm “dỡ lên”, “duỗi 

ra phía trước” và “đặt xuống” cũng là đang chú niệm sự xúc chạm.  Mọi sự 

nghiêm túc khảo lự về Thân trong Thân đều là đang chú niệm sự xúc chạm.  

Chỉ có thể được chú niệm vì những sự xúc chạm đang khởi sinh bởi do các 

hiện tượng của thực tính. 

 

In this body (khandhā), wherever the body sensitivity exists, every 

sense present there is of touching.  Just try to touch one’s body at a place 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 74 

 

 

with the point of a needle.  If one is aware of the touch, or if one feels pain 

there, it is the place when the body sensitivity exists.  If one notes that 

place, it is the contemplation of body in the body.  It is noting the touching 

consciousness. 

Ở trong sắc thân (các uẩn) này, bất luận nơi nào phần mẫn cảm của 

sắc thân (Thân Thanh Triệt) hiện hữu, mọi cảm giác hiện diện nơi đó đều 

thuộc sự xúc chạm.  Chỉ cần thử nghiệm với mũi nhọn của một cây kim để 

xúc chạm vào một chỗ của sắc thân mình.  Nếu như người ta ý thức được 

sự xúc chạm, hoặc nếu như người ta cảm thụ đau đớn ở nơi đó thì đó là vị 

trí nơi mà phần mẫn cảm của sắc thân (Thân Thanh Triệt) hiện hữu.  Nếu 

như người ta chú niệm ở nơi đó thì đó là sự nghiêm túc khảo lự về Thân 

trong Thân.  Đó là việc chú niệm Tâm Ý Thức đang đụng chạm.  

 

The tip of the nail of the hand or the tip of a thread of the hair is the 

place, where no body sensitivity exists.  One cannot note touching there. If 

all the remaining places in the body are noted, all the notings are done on 

touching consciousness.  The only difference observed is that some are 

subtle touching consciousness and some gross ones.  Later on, subtle 

touching consciousness is able to be noted. 

Đầu móng tay hoặc đầu của một sợi tóc là nơi mà không có phần 

mẫn cảm của sắc thân (Thân Thanh Triệt) hiện hữu.  Người ta không thể 

nào chú niệm sự xúc chạm ở nơi đó.  Nếu như tất cả các vị trí còn lại ở 

trong sắc thân đã được chú niệm thì tất cả các sự chú niệm đã được thực 

hiện về Tâm Ý Thức đang đụng chạm.  Sự khác biệt duy nhất được quan sát 

đó là một số Tâm Ý Thức đang đụng chạm vi tế và một số Tâm Ý Thức 

đang đụng chạm thô thiển.  Về sau này, Tâm Ý Thức đang đụng chạm vi tế 

có khả năng để được chú niệm.  

 

At the beginning phase of practice, like at present, the four great 

elements which are evident, namely paṭhavῑ, tejo, āpo and vāyo, must be 

mostly noted.  Noting “rising”, “falling”, “sitting”, and “touching” is 

noting the touching consciousness.  On noting “rising” also, it can only be 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 75 

 

 

noted because the in - breath pushes and does the touching.  Without 

touching, noting cannot be done.  In noting “falling” also, it can only be 

noted because there is the stage by stage movement of the air inside that 

does the touching.  In fact, the audience yogis are quite able to note the 

touching consciousness.  

Ở giai đoạn đầu của việc thực hành, tương tự hiện thời, bốn tố chất 

mà chúng minh hiển (Tứ Sắc Đại Hiển), đó là Địa, Hỏa, Thủy và Phong, 

cần phải được chú niệm một cách chủ yếu.  Việc đang chú niệm “phồng 

lên”, “xộp xuống”, “đang ngồi”, và “đụng chạm” là việc đang chú niệm 

Tâm Ý Thức đang đụng chạm.  Đang khi chú niệm “phồng lên” cũng thế, 

nó chỉ có thể được chú niệm bởi vì sự hít vào thúc đẩy và gây nên sự xúc 

chạm.  Không có sự xúc chạm, việc đang chú niệm không thể nào được 

thực hiện.  Trong lúc đang chú niệm “phồng lên” cũng thế, nó chỉ có thể 

được chú niệm bởi vì từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn sự chuyển động 

của không khí ở bên trong mà qua đó nó gây ra sự xúc chạm.  Trong thực 

tế, các khán thính chúng hành giả hoàn toàn có khả năng để chú niệm Tâm 

Ý Thức đang đụng chạm.  

 

On contemplating thus, does not one need to be able to note so that 

vipassanā insights are quickly developed, and one is contemplating mere 

vipassanā ? (One does need, Venerable Sir).  Yes, one does need.  Now, 

noting, such as “rising”, “falling”, “sitting” and “touching”; “lifting” 

and “pushing forward” and “dropping down” and so on, according to the 

tradition of Mahāsῑ Sayādaw, the benefactor, is contemplating the body in 

the body.  It is noting the touching consciousness. 

Vì thế đang khi nghiêm túc khảo lự, người ta không cần phải có khả 

năng để chú niệm nhằm để các Minh Sát Trí được phát triển một cách 

nhanh chóng, và người ta đã đang đơn thuần nghiêm túc khảo lự Minh Sát 

Tuệ ? (Người ta cần phải có, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, người ta cần phải 

có.  Bấy giờ, việc chú niệm chẳng hạn như “phồng lên”, “xộp xuống”, 

“đang ngồi”, và “đụng chạm”; “dỡ lên”, “duỗi ra phía trước” và “đặt 

xuống” và v.v. tùng thuận theo truyền thống của Ngài Đại Trưởng Lão 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 76 

 

 

Mahāsῑ, Bậc Tán Trợ, đã đang nghiêm túc khảo lự Thân trong Thân.  Đó là 

việc chú niệm Tâm Ý Thức đang đụng chạm. 

 

Noting To Discern Concept (Paññatti)  

And Ultimate Reality (Paramaṭṭha) 

Chú Niệm Đến Khái Niệm Phân Biệt (Chế Định)  

Và Thực Tướng Tối Hậu (Siêu Lý) 

 

On noting “rising”, the material form of the abdomen must be 

ignored as much as possible, and only the nature of tautness and stage by 

stage pushing arising in proportions to the in - breath must be noted to 

experience them as much as possible by paying attentive focusing to the 

phenomena.  The material form of the abdomen is of the nature of concept 

(paññatti).  The nature of tautness or acts of pushing inside is of the nature 

of ultimate reality arising due to the wind - element (vāyo paramaṭṭha).  

This ultimate reality must be noted to experience it as much as possible by 

focusing attentively. 

 Đang khi chú niệm “phồng lên”, hình thức thuộc thể chất của phần 

bụng cần phải được phớt lờ đi càng nhiều càng tốt, và chỉ có thực tính của 

sự căng phồng và từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn đang thúc đẩy đã 

đang khởi sinh tương xứng với sự hít vào thì cần phải được chú niệm để trải 

nghiệm chúng càng nhiều càng tốt bằng cách chuyên tâm an định vào các 

hiện tượng.  Các hình thức thuộc thể chất của phần bụng là thuộc thực tính 

của khái niệm (chế định).  Thực tính của sự căng phồng hoặc các quá trình 

của sự thúc đẩy ở bên trong là thuộc thực tính của thực tướng tối hậu đang 

khởi sinh do bởi tố chất Gió (Phong Siêu Lý).  Thực tướng tối hậu này cần 

phải được chú niệm để trải nghiệm nó càng nhiều càng tốt bằng cách an 

định một cách chuyên tâm.  

 

On noting “falling” also, the material form of the abdomen must be 

ignored as much as possible, and only the nature of stage by stage 

movement inside must be noted to experience it as much as possible by 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 77 

 

 

focusing attentively.  The material form of the abdomen is of the nature of 

concept (paññatti).  Paññatti is not the one to be contemplated in 

vipassanā meditation.  However, the stage by stage movement inside must 

be noted to experience it as much as possible by focusing attentively. 

Đang khi chú niệm “xộp xuống” cũng thế, hình thức thuộc thể chất 

của phần bụng cần phải được phớt lờ đi càng nhiều càng tốt, và chỉ có thực 

tính của từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn sự chuyển động ở bên trong 

thì cần phải được chú niệm để trải nghiệm nó càng nhiều càng tốt bằng 

cách an định một cách chuyên tâm.  Hình thức thuộc thể chất của phần 

bụng là thuộc thực tính của khái niệm (chế định).  Chế Định không phải là 

một Pháp để được nghiêm túc khảo lự trong thiền định Minh Sát Tuệ.  Tuy 

nhiên, từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn sự chuyển động ở bên trong thì 

cần phải được chú niệm nó càng nhiều càng tốt bằng cách an định một cách 

chuyên tâm.  

 

 The wind - element (vāyo dhātu) has the characteristics of 

supporting to give tautness, and slackness sometime.  Accordingly, on 

rising, the taut support of the wind - element (vāyo paramaṭṭha) is more 

evident and on falling, the nature of slackness and the nature of movement 

are more evident.  This ultimate reality (paramaṭṭha) must be noted to 

experience it as much as possible by focusing attentively.  

 Tố chất Gió (Phong Giới) có các đặc tướng của việc hỗ trợ để mang 

lại sự căng phồng, và đôi khi sự lỏng lẻo.  Một cách tương ứng, lúc đang 

phồng lên, sự hỗ trợ căng phồng của tố chất Gió (Phong Siêu Lý) minh 

hiển hơn, và lúc đang xộp xuống thì thực tính của sự lỏng lẻo minh hiển 

hơn.  Thực tướng tối hậu này (siêu lý) cần phải được chú niệm để trải 

nghiệm nó càng nhiều càng tốt bằng cách an định một cách chuyên tâm.   

  

 On noting “sitting” also, the material form of the head, body, legs, 

and hands (paññatti) must be ignored as much as possible, and only the 

nature of tautness on being pushed by the wind - element arising due to the 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 78 

 

 

intention to sit, this ultimate reality (paramaṭṭha), must be noted to 

experience it by focusing attentively.  

 Đang khi chú niệm “đang ngồi” cũng thế, hình thức thuộc thể chất 

của đầu, sắc thân, những chân và tay (chế định) cần phải được phớt lờ đi 

càng nhiều càng tốt, và chỉ có thực tính của sự căng phồng đã đang được 

thúc đẩy do bởi tố chất Gió đang khởi sinh do sự tác ý để ngồi, thực tướng 

tối hậu này (siêu lý), cần phải được chú niệm để trải nghiệm nó bằng cách 

an định một cách chuyên tâm.  

 

 On noting “touching” also, the material forms (paññatti) must be 

ignored as much as possible, and only the nature of hardness or hotness 

(paramaṭṭha) arising due to being touched must be noted as much as 

possible by focusing attentively. 

 Đang khi chú niệm “đụng chạm” cũng thế, các hình thức thuộc thể 

chất (chế định) cần phải được phớt lờ đi càng nhiều càng tốt, và chỉ có thực 

tính của tính cương kiện hoặc nhiệt lực (siêu lý) đang khởi sinh do đã đang 

được tiếp xúc thì cần phải được chú niệm càng nhiều càng tốt bằng cách an 

định một cách chuyên tâm. 

 

 The more the material forms (paññatti) can be ignored, the more the 

nature of ultimate reality (paramaṭṭha) becomes evident.  In proportion to 

the nature of ultimate reality becoming evident, vipassanā insight can be 

developed stage by stage.  These are the important facts in the practice of 

vipassanā meditation.  Let us recite the motto. 

Càng nhiều những hình thức thuộc thể chất (chế định) có thể được 

phớt lờ đi thì càng nhiều thực tính của thực tướng tối hậu (siêu lý) sẽ trở 

nên minh hiển.  Tương xứng với thực tính của thực tướng tối hậu đang trở 

nên minh hiển, Minh Sát Trí có thể được phát triển theo từng mỗi giai 

đoạn nối tiếp giai đoạn.  Những điều này là các sự kiện trọng yếu trong sự 

thực hành thiền định Minh Sát Tuệ (Vipassanā).  Chúng ta hãy trùng tụng 

cách ngôn. 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 79 

 

 

Motto: 

Paññatti shall be abandoned, 

Only on paramaṭṭha, 

Shall noting be trully done. 

Cách Ngôn: 

Chế Định sẽ được xả ly, 

Chỉ có đang chú niệm về Siêu Lý,  

Sẽ thực sự được thực hiện. 

 

 The material forms (paññatti) must be ignored and the nature of 

ultimate reality (paramaṭṭha) inside shall be noted to experience it by 

focusing attentively. 

Các hình thức thuộc thể chất (chế định) cần phải được phớt lờ đi và 

thực tính của thực tướng tối hậu (siêu lý) ở bên trong sẽ được chú niệm để 

trải nghiệm nó bằng cách an định một cách chuyên tâm.  

 

 The nature must be noted as mentioned above such as noting the 

nature of: 

❖ Taut support and pushing on noting “rising”; 

❖ Shaking movement on noting “falling”; 

❖ Tautness on noting “sitting”; and 

❖ Hardness and hotness on noting “touching”. 

Thực tính cần phải được chú niệm như đã đề cập đến ở phần trên 

chẳng hạn như đang chú niệm thực tính của: 

❖ Sự hỗ trợ căng phồng và đang thúc đẩy vào lúc đang chú niệm 

“phồng lên”; 

❖ Sự chuyển động đang dao động vào lúc đang chú niệm “xộp xuống” 

❖ Sự căng phồng vào lúc đang chú niệm “đang ngồi”; và 

❖ Tính cương kiện và nhiệt lực vào lúc đang chú niệm “đụng chạm”.  

 

On experiencing the nature by focusing attentively, insight can 

progress stage by stage starting from this point. Let us recite the motto. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 80 

 

 

Vào lúc đang trải nghiệm thực tính bằng cách an định một cách 

chuyên tâm, tuệ giác có thể đang được bắt đầu sự tiến hóa theo từng mỗi 

giai đoạn nối tiếp giai đoạn từ ở điểm này.  Chúng ta hãy trùng tụng cách 

ngôn. 

 

Motto: 

Only on comprehending the nature, 

Arising (udaya) and dissolution (vaya) 

Can be perceived. 

Cách Ngôn: 

Chỉ vào lúc đang liễu tri thực tính, 

Sự đang khởi sinh (khởi sinh) và sự hoại diệt (điêu tàn) 

Có thể được nhận thức. 

 

 If the nature of the phenomenon is known, the arising (udaya) and 

dissolution (vaya) come to be perceived.  Those people, who have 

experienced arising and dissolution, on continued noting and on attaining 

the Knowledge of Dissolution (bhaṅga ñāṇa), will experience the 

dissolutions.  On experiencing thus one perceive impermanence (anicca), 

suffering (dukkha) and no self (anatta) and after having stage by stage 

progress of insight, one realizes nibbāna, the aim of one’s aspiration. 

 Nếu như thực tính của hiện tượng được biết đến, sự đang khởi sinh 

(khởi sinh) và sự hoại diệt (điêu tàn) kết cuộc rồi đã được nhận thức.  

Những vị kia, họ đã có được trải nghiệm sự đang khởi sinh và sự hoại diệt, 

vào lúc đang còn tiếp tục chú niệm và đang khi thành đạt Tri Thức về Sự 

Hoại Diệt (Hoại Diệt Trí) thì họ sẽ trải nghiệm được các sự hoại diệt. Vào 

lúc đang trải nghiệm như thế, người ta nhận thức sự không thường tồn (vô 

thường), sự khổ đau (khổ đau), và không tự ngã (vô ngã), và sau khi có 

được từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn sự tiến hóa của tuệ giác, người 

ta chứng tri Níp Bàn, mục đích sở nguyện cầu của hành giả.  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 81 

 

 

 Let us conclude this talk by reciting, again, the motte composed by 

the Venerable Mahāsῑ Sayādaw, the benefactor. 

Chúng ta hãy kết thúc Pháp Đàm này bằng với sự trùng tụng, một 

lần nữa, cách ngôn đã được Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ soạn tả, Bậc Tán 

Trợ. 

 

Motto: 

Uddesavibhaṅga taught us to abide 

By not letting the mind get scattered or stop internally, 

Or have the burning thirst for depending on and clinging to an 

object. 

If it is practised, one shall gain entire freedom 

From the suffering that will come, 

For the risk of aging and dying is burdensome. 

Cách Ngôn: 

Xiển Thuật Phân Tích đã chỉ dạy chúng ta để tuân theo  

Bằng cách không để bị vong hoài tâm thức đã bị tản lạc ở ngoại 

phần, hoặc đình trụ ở nội tâm,  

Hoặc có lòng khát ái cường liệt bởi đã đang y phụ và đang chấp thủ 

vào một đối tượng. 

Nếu như đã được thực hành, người ta sẽ hoàn toàn đạt được sự giải 

thoát  

Nỗi khổ đau mà sẽ đến,  

Vì mối nguy hiểm phiền tỏa của sự lão mại và trước phút lâm chung. 

  

The Venerable Mahāsῑ Sayādaw, the benefactor, had composed a 

motto, in summary, on the entire sutta delivered by the Buddha. 

 Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ, Bậc Tán Trợ, đã soạn tả một cách 

ngôn, một cách khái yếu, về toàn bộ bài Kinh đã được Đức Phật khải 

thuyết. 

 

Dhamma Talk Given On (18-01-1990) 

Pháp Đàm Đã Ban Phát Vào Ngày 18 Tháng 1 Năm 1990 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 82 

 

 

 

 This discourse is in continuation of that part of the discourse 

already given on (10-1-90) 

 Pháp Thoại này là phần tiếp theo của Pháp Thoại mà đã được ban 

phát vào ngày 10 tháng 01 năm 1990.  

 

 Last sabbath day, the discourse on mind getting scattered and not 

getting scattered had been delivered.  The discourse could not have been 

given completely on how the mind does get scattered or does not get 

scattered due to the body (kāya).  The discourse about it will be delivered 

again, in continuation, on that topic. Let us recite the motto. 

Chủ nhật vừa qua, Pháp Thoại nói về tâm thức đã bị tản lạc và không 

bị tản lạc đã được khải thuyết.  Pháp Thoại không thể nào được ban phát 

một cách đầy đủ về làm thế nào tâm thức đã bị tản lạc hoặc không bị tản lạc 

do bởi sắc thân (thân).  Pháp Thoại nói về điều ấy sẽ lại được khải thuyết 

lần nữa, trong phần tiếp theo, về chủ đề ấy.  Chúng ta hãy trùng tụng cách 

ngôn. 

 

Motto: 

On being conscious on touching a tangible object, 

If one thinks about it, 

The mind is said to get scattered. 

Cách Ngôn: 

Về ý tưởng nhận thức đang khi đụng chạm một cảnh xúc, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

   

 When a pleasing and soft tangible object is touched, if thoughts 

appear such as “it is very pleasing”, “it is very pleasing”, “it is very 

likeable” and so on, it is said that the mind is getting scattered.  Lobha 

arises.  When a rough and very unpleasant tangible object is touched, one 

is not pleased.  When one has to wear very rough clothing, one is not 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 83 

 

 

pleased.  If unpleasant thoughts appear then, the mind does get scattered.  

Dosa or domanassa arises.  

 Khi một cảnh xúc duyệt ý và nhu nhuyển đã được xúc chạm, nếu 

như những sự nghĩ suy nảy sinh chẳng hạn như “nó thì vô cùng duyệt ý”, 

“nó thì vô cùng duyệt ý”, “nó thì cực hảo khả ái”, và v.v.  Người ta nói rằng 

tâm thức đã đang bị tản lạc.  Tham khởi sinh.  Khi một cảnh xúc thô tháo 

và vô cùng bất khả ái đã được xúc chạm, người ta đã bất duyệt ý.  Khi 

người ta phải vận mặc những y phục vô cùng thô tháo, người ta đã bất 

duyệt ý.  Thế rồi nếu như những sự nghĩ suy bất khả ái nảy sinh, tâm thức 

đã bị tản lạc.  Sân hoặc Ưu Thọ khởi sinh.   

 

 When touching consciousness arises, if ones’ thoughts are of 

pleasant or unpleasant nature, the mind is said to get scattered.  If pleasant 

thoughts appear, lobha arises.  If unpleasant thoughts arise, dosa or 

domanassa arises.  If it is happening as such, will one get far away from or 

closer to nibbāna ? (One will get far away from nibbāna, Venerable Sir.) 

 Khi Tâm Ý Thức đang đụng chạm khởi sinh, nếu như những sự nghĩ 

suy của người ta thuộc thực tính khả ái hoặc bất khả ái, tâm thức được nói 

là đã bị tản lạc.  Nếu như những sự nghĩ suy khả ái nảy sinh, Tham khởi 

sinh. Nếu như nảy sinh những sự nghĩ suy bất khả ái, Sân hoặc Ưu Thọ 

khởi sinh.  Nếu như nó đã đang xảy ra như vậy, liệu người ta sẽ bị xa cách 

hoặc được sát cận hơn với Níp Bàn ? (Người ta sẽ bị xa cách với Níp Bàn, 

kính bạch Ngài). 

 

 However, much prayers are said to have one’s aspiration fulfilled, if 

one’s mind is getting scattered, will it be fulfilled ?  (It will not be fulfilled, 

Venerable Sir).  Those people, who do not say any prayers, but contemplate 

by being always mindful so that their mind does not get scattered, will get 

closer to nibbāna.  How can it be contemplated so that the mind does not 

get scattered ? Let us recite the motto. 

 Tuy nhiên, nhiều lời cầu nguyện đã được đọc để cho sở nguyện cầu 

của mình được hoàn thành viên mãn, nếu như tâm thức của mình đã đang bị 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 84 

 

 

tản lạc thì liệu nó sẽ được hoàn thành viên mãn ? (Nó sẽ không được hoàn 

thành viên mãn, kính bạch Ngài).  Những vị kia, họ không đọc bất luận 

những lời cầu nguyện nào, thế nhưng nghiêm túc khảo lự bằng cách luôn 

luôn giữ chú niệm nhằm để cho tâm thức của họ không bị tản lạc thì họ sẽ 

được sát cận hơn với Níp Bàn.  Làm thế nào người ta có thể được nghiêm 

túc khảo lự nhằm để cho tâm thức không bị tản lạc ?  Chúng ta hãy trùng 

tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

At the moment of touching a tangible object, 

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc của việc xúc chạm một cảnh xúc, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

  

 If it is noted “touching”, “touching” on touching any tangible 

object, it is experience that “touching action” and “noting consciousness” 

are two separate things.  It is also known that the touching actions does not 

have the sense of awareness of the object, so it is of the nature of matter, 

while the noting consciousness has the sense of awareness of the object, so 

it is of the nature of mind.  On being able to discern thus, will lobha, which 

appears due to pleasant thoughts, and will dosa or domanassa, which 

appears due to unpleasant thoughts, arise ? (They will not arise, Venerable 

Sir).  

 Nếu như đã chú niệm “đụng chạm”, “đụng chạm” đang khi đụng 

chạm bất luận cảnh xúc nào, điều đó trải nghiệm rằng “động tác đang đụng 

chạm” và “Tâm Ý Thức đang chú niệm” là hai Pháp riêng biệt.  Điều đó 

cũng nhận thức được rằng các động tác đang đụng chạm không có cảm 

quan ý thức về đối tượng, vì vậy nó thuộc thực tính của thể chất (sắc pháp); 

trong khi Tâm Ý Thức đang đụng chạm có cảm quan ý thức về đối tượng, 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 85 

 

 

vì vậy nó thuộc thực tính của tâm thức (danh pháp).  Sau khi đã có khả 

năng để phân biệt như thế, liệu Tham mà nảy sinh do bởi những sự nghĩ 

suy khả ái, và Sân hoặc Ưu Thọ mà nảy sinh do bởi những sự nghĩ suy bất 

khả ái, sẽ khởi sinh lên ? (Chúng sẽ không khởi sinh, kính bạch Ngài).  

 

On Reaching The Stage Of The Knowledge Of Discerning  

Mind And Matter (Nāmarūpa Pariccheda Ñāṇa) 

Khi Đã Đạt Đến Giai Đoạn Tri Thức Về Sự Phân Biệt 

Tâm Thức Và Thể Chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí) 

 

 It is quite all right, when the yogi reaches the stage of nāmarūpa 

pariccheda ñāna, where matter and mind can be discerned by knowing that 

the touching action has no sense of awareness of the object and is of the 

nature of matter, and the noting consciousness has the sense of awareness 

of the object, and is of the nature of mind.  Does not one come to perceive 

that there are only the touching action, the nature of matter, and noting 

consciousness, which notes touching, the nature of mind.  Although it is 

said such as this body (khandhā) is “I” or “I am touching”, actually no 

“I” exists.  Does not one know that there are only two dhammas, the 

touching action, the nature of matter, and conscious of being touched, the 

nature of mind ? (One knows now, Venerable Sir).  

 Thật là hết sức tốt đẹp, khi hành giả đạt đến giai đoạn của Danh Sắc 

Phân Biệt Trí, nơi mà thể chất và tâm thức có thể đã được nhận thức rõ do 

đã am tường được rằng động tác đang đụng chạm thì không có cảm quan ý 

thức về đối tượng và nó thuộc thực tính của thể chất, và Tâm Ý Thức đang 

chú niệm thì có cảm quan ý thức về đối tượng, và thuộc thực tính của tâm 

thức.  Kết cuộc người ta không nhận thức rằng chỉ có động tác đang đụng 

chạm, thực tính của thể chất, và Tâm Ý Thức đang chú niệm, là cái Tâm 

chú niệm sự xúc chạm, thực tính của tâm thức.  Cho dù người ta đã nói 

chẳng hạn như sắc thân này (uẩn) là “Tôi” hoặc “Tôi đang đụng chạm”, 

thực thụ không có “Tôi” hiện hữu.  Người ta không nhận thức rằng chỉ có 

hai Pháp, động tác đang đụng chạm, thực tính của thể chất, và ý thức được 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 86 

 

 

trạng thái đã đụng chạm, thực tính của tâm thức sao ? (Bây giờ người ta 

nhận thức được, kính bạch Ngài).   

 

 As the ego illusion (attadiṭṭhi) or personality belief (sakkāyadiṭṭhi) 

is abandoned, the good foundation for the closing of the doorway to the 

woeful states has been gained.  Is not the practice of vipassanā meditation 

very beneficial to one ?  (It is very beneficial, Venerable Sir).  As soon as 

the stage of nāmarūpa pariccheda ñāṇa is reached, the good foundation 

for the closing of the doorway to the woeful states has been gained. 

 Khi “ảo tưởng tự ngã” (ngã kiến) hoặc “niềm tin bản ngã” (hữu 

thân kiến) đã được xả ly thì nền tảng tốt đẹp cho việc khép chặt môn lộ 

dẫn đến các trạng thái thống khổ (Cõi thống khổ) đã được thành đạt.  Chẳng 

phải việc thực hành thiền định Minh Sát Tuệ hết sức lợi lạc đến cho người 

ta sao ? (Hết sức lợi lạc, kính bạch Ngài).  Ngay vào giai đoạn đã đạt đến 

Danh Sắc Phân Biệt Trí thì nền tảng tốt đẹp cho việc khép chặt môn lộ 

dẫn đến các trạng thái thống khổ (Cõi thống khổ) đã được thành đạt.   

 

Ability To Note In Close Succession 

At the Stage Of Paccayapariggha Ñāṇa 

Năng Lực Chú Niệm Trong Sự Sát Cận Nhất Liên Quán  

Ở Giai Đoạn Của Duyên Sinh Thủ Chấp Trí 

 

 On noting “touching”, “touching”, one comprehends that because 

of the presence of touching, the noting consciousness is noting, and that the 

touching is of the nature of “cause” and the noting consciousness is of the 

nature of “effect”.  Knowing thus is reaching the stage of the Knowledge of 

Discerning Conditions (paccaya pariccheda ñāṇa).  The yogi, who has 

reached this stage of insight, wherein the cause and effect are known, is 

now able to note in close succession. 

 Đang khi chú niệm “đụng chạm”, “đụng chạm”, người ta liễu tri 

được rằng vì sự hiện diện của sự xúc chạm, Tâm Ý Thức đang chú niệm đã 

đang chú niệm, và như thế sự xúc chạm là thuộc thực tính của “Tác Nhân” 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 87 

 

 

và Tâm Ý Thức đang chú niệm là thuộc thực tính của “Hệ Quả”.  Am tường 

như vậy là đã đang đạt đến giai đoạn của Tri Thức về Sự Phân Biệt Những 

Phụ Hữu Điều Kiện (Duyên Sinh Thủ Chấp Trí).  Hành giả, vị mà đã đạt 

đến giai đoạn của tuệ giác này, tại đó Tác Nhân và Hệ Quả đã được biết 

đến, thì bấy giờ có khả năng để chú niệm trong sự sát cận nhất liên quán.  

 

At the time of reaching the stage of nāmarūpa pariccheda ñāṇa, one 

is not yet able to note in close succession.  Of course, the meditation 

(kammaṭṭhāna) teachers urge the yogi to note in close succession, but 

close succession yet ? (The yogi may reply as such, Venerable Sir). 

Vào thời điểm đang đạt đến giai đoạn của Danh Sắc Phân Biệt Trí, 

người ta vẫn chưa có khả năng để chú niệm trong sự sát cận nhất liên quán. 

Lẽ tất nhiên, các vị Thiền Sư (Nghiệp Xứ) sách lệ hành giả để chú niệm 

trong sự sát cận nhất liên quán, thế nhưng sát cận nhất liên quán chưa ? 

(Hành giả có thể trả lời như thế, kính bạch Ngài).  

 

 On reaching the stage of paccayapariggaha ñāṇa or on gaining the 

knowledge of “cause” and “effect”, the yogi is able to note the close 

succession.  Where can it be more evident, if asked, it is evident in being 

able to note the four great postures (irriyapattha), namely the actions of 

walking, standing, sitting, and lying down. 

 Đang khi đạt đến giai đoạn của Duyên Sinh Thủ Chấp Trí hoặc 

đang khi thành đạt Tri Thức về “Tác Nhân” và “Hệ Quả”, hành giả có khả 

năng để chú niệm trong sự sát cận nhất liên quán.  Ở nơi nào có thể minh 

hiển hơn, nếu như được vấn hỏi, đó là minh hiển trong khả năng để chú 

niệm tứ đại oai nghi (tứ oai nghi), tức là các động tác đi, đứng, ngồi và 

nằm xuống. 

 

 For a yogi, who is at the stage of paccayarariggaha ñāṇa, when he 

has to walk away while standing, if special attention is paid, the intention 

to walk may become evident to him initially.  Because it is evident, shall it 

not be noted “intending to walk”, “intending to walk”?  (It shall be noted, 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 88 

 

 

Venerable Sir).  Later on, the wind - element arising due to intention to 

walk pushes and only when the bodily action of walking occurs, shall it not 

be noted “walking”, “walking” ?  (It shall be noted, Venerable Sir). 

 Đối với một hành giả, là vị ở giai đoạn của Duyên Sinh Thủ Chấp 

Trí, khi vị ấy phải bỏ đi trong khi đang đứng, nếu như đã đặc biệt chú ý 

đến, tư tác ý lúc khởi sơ để bộ hành có thể trở nên minh hiển đối với vị ấy. 

Vì nó đã minh hiển thì nó sẽ không phải được chú niệm “tác ý để bộ hành”, 

“tác ý để bộ hành” sao ? (Nó sẽ phải được chú niệm, kính bạch Ngài).  Về 

sau này, tố chất Gió đang khởi sinh do bởi tư tác ý để bộ hành thúc đẩy và 

chỉ khi nào động tác về Thân bộ hành hiện bày, thì nó sẽ không phải được 

chú niệm “bộ hành”, “bộ hành” sao ? (Nó sẽ phải được chú niệm, kính bạch 

Ngài).   

 

 As the intention to walk has the sense of awareness of the object, it is 

of the nature of mind, and as the bodily action of walking has no sense of 

awareness of the object, it is of the nature of matter.  Knowing that walking 

is not done by oneself or “I”, but is done by the nature of mind and nature 

of matter, constitutes nāmarūpa pariccheda ñāṇa.  Knowing that the 

intention to walk is the “cause” and the bodily action of walking is the 

“effect” constitutes paccayapariggaha ñāṇa.  

 Vì tư tác ý để bộ hành có cảm quan ý thức về đối tượng, nó thuộc 

thực tính của tâm thức, và vì động tác về Thân bộ hành không có cảm quan 

ý thức về đối tượng, nó thuộc thực tính của thể chất.  Am tường rằng việc 

bộ hành không phải được thực hiện do bởi tự bản thân hoặc “Tôi”, mà trái 

lại nó được thực hiện do bởi thực tính của tâm thức và thực tính của thể 

chất, lập thành Danh Sắc Phân Biệt Trí.  Am tường rằng tư tác ý để bộ 

hành là “Tác Nhân” và động tác về Thân bộ hành là “Hệ Quả”, lập thành 

Duyên Sinh Thủ Chấp Trí.  

 

   When one has to stand while walking, the intention to stand arises at 

a distance of about two or three steps from the end of the walk.  Does not 

the yogi at the stage of paccayapariggaha ñāṇa know the intention to stand 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 89 

 

 

?  (The yogi does know, Venerable Sir).  On knowing thus, shall it not be 

noted “intending to stand”, “intending to stand”. (It shall be noted, 

Venerable Sir). Later on, the wind - element arising due to the intention to 

stand pushes, and only when the bodily action of standing occurs, shall it 

not be noted “standing”, “standing” ? (It shall be noted, Venerable Sir).  

As the intention to stand has the sense of awareness of the object, it is of the 

nature of mind and as the bodily action of standing has no sense of 

awareness of the object, it is of the nature of matter.  Knowing that the 

intention to stand is the “cause” and the bodily of standing is the “effect” 

constitutes paccayapariggaha ñāṇa. 

 Khi người ta phải đứng lại trong khi đang đi, tư tác ý để đứng lại 

khởi sinh ở khoảng cách độ hai hoặc ba bước trước khi kết thúc của việc bộ 

hành.  Không phải hành giả ở giai đoạn của Duyên Sinh Thủ Chấp Trí tri 

đắc tư tác ý để đứng lại sao ? (Hành giả tri đắc, kính bạch Ngài).  Đang khi 

đắc tri như thế thì nó sẽ không phải được chú niệm “tác ý để đứng lại”, “tác 

ý để đứng lại” sao ?  (Nó sẽ phải được chú niệm, kính bạch Ngài).  Về sau 

này, tố chất Gió đang khởi sinh do bởi tư tác ý để đứng lại thúc đẩy và chỉ 

khi nào động tác về Thân đang đứng hiện bày, thì nó sẽ không phải được 

chú niệm “đứng lại”, “đứng lại” sao ? (Nó sẽ phải được chú niệm, kính 

bạch Ngài).  Vì tư tác ý để đứng lại có cảm quan ý thức về đối tượng, nó 

thuộc thực tính của tâm thức, và vì động tác về Thân đang đứng không có 

cảm quan ý thức về đối tượng, nó thuộc thực tính của thể chất.  Am tường 

rằng tư tác ý để đứng lại là “Tác Nhân” và động tác về Thân đang đứng là 

“Hệ Quả”, lập thành Duyên Sinh Thủ Chấp Trí.  

 

 When one has to sit down, while standing, if special attention is 

paid, the intention to sit becomes evident to him initially.  Shall it not be 

noted “intending to sit”, “intending to sit” ? (It shall be noted, Venerable 

Sir).  Later on, the wind - element arising due to the intention to sit pushes 

down, and only when the stage by stage downward movement of the bodily 

action of sitting occurs, shall it not be noted “sitting”, “sitting” ?  (It shall 

be noted, Venerable Sir).  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 90 

 

 

 Khi vị ấy phải ngồi xuống, trong khi đang đứng, nếu như đã đặc biệt 

chú ý đến, tư tác ý lúc khởi sơ để ngồi trở nên minh hiển đối với vị ấy.  Nó 

sẽ không phải được chú niệm “tác ý để ngồi”, “tác ý để ngồi” sao ? (Nó sẽ 

phải được chú niệm, kính bạch Ngài).  Về sau này, tố chất Gió đang khởi 

sinh do bởi tư tác ý để ngồi xuống thúc đẩy, và chỉ khi nào từng mỗi giai 

đoạn nối tiếp giai đoạn chuyển động hạ xuống của động tác về Thân an tọa 

hiện bày, thì nó sẽ không phải được chú niệm “ngồi xuống”, “ngồi xuống” 

sao ? (Nó sẽ phải được chú niệm, kính bạch Ngài).   

 

 As the intention to sit has the sense of awareness of the object, it is 

of the nature of mind, and as the action of sitting has no sense of awareness 

of the object, it is of the nature of matter.  Knowing mind and matter by 

discerning constitutes nāmarūpa pariccheda ñāṇa.  Knowing that the 

intention to sit is the “cause”, and the bodily action of sitting is the 

“effect” constitutes paccayapariggaha ñāṇa. 

 Vì tư tác ý để ngồi có cảm quan ý thức về đối tượng, nó thuộc thực 

tính của tâm thức, và vì động tác về Thân an tọa không có cảm quan ý thức 

về đối tượng, nó thuộc thực tính của thể chất.  Am tường tâm thức và thể 

chất bởi do sự phân biệt, lập thành Danh Sắc Phân Biệt Trí.  Am tường 

rằng tư tác ý để ngồi là “Tác Nhân” và động tác về Thân an tọa là “Hệ 

Quả”, lập thành Duyên Sinh Thủ Chấp Trí.  

 

 When the members of the audience listening to the dhamma talk or 

the yogis practising sitting meditation have to stand up from sitting posture, 

as the mindfulness is still with one’s body (khandhā), if special attention is 

paid, is not the intention to stand becomes evident to him initially? (It may 

become evident, Venerable Sir).  If it is evident, shall it not be noted 

“intending to stand”, “intending to stand” ? (It shall be noted, Venerable 

Sir).  Later on, the wind - element arising due to the intention to stand 

pushes, and the bodily action of inclining forward shall be noted 

“inclining”, “inclining”.  On pressing down one’s hand at one’s side, it 

shall be noted “pressing down with the hand”, “pressing down with the 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 91 

 

 

hand”.  After gathering strength thus, and when one is fully strengthened, 

the stage by stage upward movement of the bodily action occurs, and it 

shall be noted “standing”, “standing” ? 

 Khi các thành viên của khán thính chúng đang lắng nghe Pháp Đàm 

hoặc các hành giả đang thực hành thiền tọa phải đứng lên từ oai nghi đang 

ngồi, trong khi niệm lực vẫn còn ở với sắc thân (các uẩn) của mình, nếu 

như đã đặc biệt chú ý đến, không phải tư tác ý để đứng lên lúc khởi sơ trở 

nên minh hiển đối với vị ấy ?  (Nó có thể trở nên minh hiển, kính bạch 

Ngài).  Nếu như nó đã minh hiển thì nó sẽ không phải được chú niệm “tác ý 

để đứng”, “tác ý để đứng” sao ? (Nó sẽ phải được chú niệm, kính bạch 

Ngài).  Về sau này, tố chất Gió đang khởi sinh do bởi tư tác ý để đứng lên 

thúc đẩy và động tác về Thân đang nghiêng về phía trước hiện bày, sẽ được 

chú niệm “đang nghiêng”, “đang nghiêng”.  Đang khi ấn bàn tay xuống một 

bên của mình, nó sẽ được chú niệm “ấn bàn tay xuống”, “ấn bàn tay 

xuống”.  Sau khi đã tập trung sức lực như thế, và khi người ta đã hoàn toàn 

trở nên kiên cường, từng mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn chuyển động 

hướng lên của động tác về Thân hiện bày, và nó sẽ được chú niệm “đứng 

lên”, “đứng lên” ?  

 

 As the intention to stand has the sense of awareness of the object, it 

is of the nature of mind, and as the bodily action of standing has no sense 

of awareness of object, it is of the nature of matter.  Knowing mind and 

matter by discerning constitutes Nāmarūpa Pariccheda Ñāṇa.  Let us 

recite the motto. 

Vì tư tác ý để đứng lên có cảm quan ý thức về đối tượng, nó thuộc 

thực tính của tâm thức, và vì động tác về Thân đang đứng không có cảm 

quan ý thức về đối tượng, nó thuộc thực tính của thể chất.  Am tường tâm 

thức và thể chất bởi do sự phân biệt, lập thành Danh Sắc Phân Biệt Trí.  

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

Intention to stand is nāma. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 92 

 

 

Action of standing is rūpa. 

Only nāma and rūpa are involved in standing. 

Neither “He” nor “I” is present. 

When nāma and rūpa are discerned, 

Work is done while standing. 

Cách Ngôn: 

Tác ý để đứng là Danh Pháp. 

Động tác của việc đứng là Sắc Pháp.  

Chỉ có Danh Pháp và Sắc Pháp đã hữu quan trong lúc đang đứng. 

Không có “Anh ấy” mà cũng không có “Tôi” hiện diện. 

Khi Danh Pháp và Sắc Pháp đã được nhận thức rõ, 

Công việc đã được hoàn thành trong khi đang đứng. 

 

 The intention to stand is the “cause” and the bodily action of 

standing is the “effect”.  Knowing cause and effect constitutes 

Paccayapariggaha Ñāṇa.  If the yogi, at that stage of ñāṇa, pays special 

attention, will he not be able to note in close succession ? (He will be able 

to note, Venerable Sir).  However, it will not become evident with normal 

noting.  It will become evident only when special attention is paid to it. 

 Tư tác ý để đứng lên là “Tác Nhân” và động tác về Thân đang đứng 

là “Hệ Quả”.  Am tường Tác Nhân và Hệ Quả lập thành Duyên Sinh Thủ 

Chấp Trí.  Nếu như hành giả, ở giai đoạn Minh Sát Trí ấy, đặc biệt chú 

tâm thì vị ấy sẽ không có khả năng để chú niệm trong sự sát cận nhất liên 

quán ? (Vị ấy sẽ có khả năng để chú niệm, kính bạch Ngài).  Tuy nhiên, nó 

sẽ không trở nên minh hiển với sự chú niệm bình thường.  Nó sẽ trở nên 

minh hiển chỉ khi nào đã có sự chú tâm đặc biệt vào nó. 

 

 Mindfulness (sati) is the major factor in the practice of satipaṭṭhāna 

vipassanā meditation.  The word satipaṭṭhāna is composed of two 

components, namely sati and upaṭṭhāna.  Sati means mindfulness and 

upaṭṭhāna means keeping close to.  Mindfulness must always be given close 

attention.  Only if close attention is given, the nature of phenomena will be 

known.  It is very important to give close attention.  Mindfulness can never 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 93 

 

 

be in excess.  There is only lack of mindfulness.  On practising satipaṭṭhāna 

dhamma, as soon as mindfulness is given close attention, the yogi can have 

a quick progress in dhamma.  

 Sự ghi nhớ (Niệm) là yếu tố chính yếu trong việc thực hành thiền 

định Minh Sát Tuệ Niệm Xứ.  Từ ngữ Niệm Xứ đã được hợp thành do hai 

thành tố, đó là Niệm và Phù Trợ.  Niệm có nghĩa là sự ghi nhớ và Phù 

Trợ có nghĩa là duy trì nghiêm mật.   Niệm Lực cần phải luôn luôn được 

chuyên tâm chú ý mật thiết.  Chỉ khi đã chuyên tâm chú ý mật thiết thì thực 

tính của các hiện tượng sẽ được tường tri.  Thật vô cùng hệ trọng để chuyên 

tâm chú ý mật thiết.  Niệm Lực không bao giờ có thể quá độ.  Chỉ có khiếm 

khuyết về Niệm Lực.  Đang khi thực hành Pháp Niệm Xứ, ngay khi Niệm 

Lực đã chuyên tâm chú ý mật thiết, hành giả có thể có một sự tiến hóa mau 

chóng trong Giáo Pháp.   

 

Three Ways Of Eating 

Ba Phương Cách Của Việc Ngật Thực 

 

 Quite a good amount of elaborate discourse on the contemplation of 

body in the body has been heard by you.  Last week, contemplation on 

actions of eating has been discoursed.  How many ways of eating are there 

for the audience yogis to gain merit ?  There are three ways. 

 Một số lượng khá tốt của Pháp Thoại tinh tế nói về sự nghiêm túc 

khảo lự thuộc Thân trong Thân đã được các bạn lắng nghe.  Tuần vừa qua, 

sự nghiêm túc khảo lự về các động tác của việc ngật thực đã được diễn 

giảng.  Có bao nhiêu phương cách của việc ngật thực để cho các khán thính 

chúng hành giả thành đạt thiện công đức ?  Có ba phương cách.  

 

 There are three ways, namely eating by observing morality (sῑla); 

eating by practising tranquility (samātha) meditation; and eating by 

practising insight (vipassanā) meditation.  While the audience yogis are 

practising meditation, eating must be done according to these three ways.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 94 

 

 

When one leaves the dhamma retreat also, one may be able to eat 

according to one of the ways mentioned already. 

 Có ba phương cách, đó là sự ngật thực thể theo phương cách hành trì 

đức hạnh (Giới Luật); sự ngật thực thể theo phương cách hành thiền tĩnh 

lặng (An Chỉ); và sự ngật thực thể theo phương cách hành thiền tuệ giác 

(Minh Sát Tuệ).  Trong khi các khán thính chúng hành giả đã đang thực 

hành thiền định, việc ngật thực cần phải được thực hiện tùng thuận theo ba 

phương cách này.  Khi người ta rời khỏi Pháp tu tĩnh tâm cũng thế, người ta 

sẽ có khả năng để ngật thực tùng thuận theo một trong những phương cách 

đã được đề cập đến.  

 

 Eating by observing sῑla means that when, as now, one is taking the 

alms - food, if one reflects that one is doing so thus in order to be able to 

practise vipassanā meditation, it is said that this way of eating constitutes 

keeping morality with regards to four requisites (paccayasannissita sῑla).  

Sῑla Kusala has been gained.  When one is about to take the alms - food, if 

one reflects wisely, “I am taking this variety of alms - food not to beautify 

myself, but merely to support my body so as to be able to stay alive and be 

able to practise meditation, and so on, it is eating by observing 

paccayasannissita sῑla.  Just by reflecting thus, many merits (kusalā) have 

been gained. Let us recite the motto.  

Sự ngật thực thể theo phương cách hành trì Giới Luật có nghĩa là, 

như hiện thời, khi người ta đã đang thọ dụng thực phẩm khất thực, nếu như 

người ta phản tỉnh rằng người ta đã đang làm như vậy để mà có khả năng 

thực hành thiền định Minh Sát Tuệ, người ta đã nói rằng phương cách của 

việc ngật thực này lập thành sự duy trì đức hạnh hữu quan đến tứ vật dụng 

cần thiết (Quán Tưởng Tứ Sự Giới Luật). Giới Thiện đã được thành đạt.  

Khi người ta sắp sửa để thọ dụng thực phẩm khất thực, nếu như người ta 

phản tỉnh một cách minh trí: “Tôi đang thọ dụng phong phú về thực phẩm 

khất thực đây, không phải để trang điểm bản thân, mà chỉ để hỗ trợ sắc thân 

của tôi nhằm có khả năng để được sinh tồn và có khả năng để thực hành 

thiền định, và v.v.,” đó là việc ngật thực thể theo phương cách hành trì Giới 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 95 

 

 

Luật.  Chỉ bằng cách phản tỉnh như thế, rất nhiều thiện công đức (Quả 

Phúc Thiện) đã được thành đạt.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.       

 

Motto: 

It means observing sῑla, 

If one eats by reflecting 

So that one can keep contemplating. 

Cách Ngôn: 

Nếu như người ta ngật thực bằng cách đang phản tỉnh,  

Nhằm để cho người ta có thể duy trì được sự nghiêm túc khảo lự 

Nó có nghĩa là đang hành trì Giới Luật.   

  

 As soon as it is reflected that the food has been taken so as to be 

able to do the continuous noting in the practice of satipaṭṭhāna vipassanā 

dhamma, and as paccayasannissita merits (kusalā) are developed, it is 

said that it is eating by observing sῑla. 

 Ngay khi đã phản tỉnh rằng thực phẩm đã được thọ dụng nhằm để có 

khả năng thực hiện việc đang chú niệm liên tục trong sự thực hành Pháp 

Minh Sát Tuệ Niệm Xứ, và khi các thiện công đức Quán Tưởng Tứ Sự 

(Quả Phúc Thiện) đã được phát triển, người ta đã nói rằng đó là việc ngật 

thực thể theo phương cách hành trì Giới Luật.  

 

 Eating by practising tranquility (samatha) meditation is eating by 

developing loving - kindness (mettā). It is developing mettā towards those 

persons who come to offer the alms - food; those persons who cook the 

alms - food; and other individuals as: “May they be well and happy”, and 

towards the members of saṅgha and fellow colleagues in the practice of 

dhamma as “May they be well and happy”.  Doing thus is said to be eating 

by developing mettā.  What kind of eating is done by developing mettā ?  It 

is eating done by practising samatha meditation.  In fact, mettā 

kammaṭṭhāna is samatha kammaṭṭhāna.  Let us recite the motto. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 96 

 

 

Sự ngật thực thể theo phương cách hành thiền tĩnh lặng (An Chỉ) là 

sự ngật thực thể theo việc phát triển tấm lòng thân ái (Từ Ái).  Đó là việc 

phát triển Từ Ái hướng đến những người mà họ đi đến để cúng dường thực 

phẩm khất thực; đến những người mà họ nấu chín thực phẩm khất thực; và 

đến những cá nhân khác nữa như “Ước mong họ được an khang và hạnh 

phúc,” và hướng đến các thành viên của Tăng Đoàn và các bạn đồng Phạm 

Hành trong việc thực hành Giáo Pháp như là “Ước mong họ được an khang 

và hạnh phúc.”  Khi đã làm như thế thì được nói rằng việc ngật thực thể 

theo việc đang phát triển Từ Ái.  Thể loại nào của việc ngật thực đã được 

thực hiện thể theo việc đang phát triển Từ Ái ?  Đó là sự ngật thực được 

thực hiện thể theo phương cách hành thiền An Chỉ.  Trong thực tế, Từ Ái 

Nghiệp Xứ là An Chỉ Nghiệp Xứ.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.   

 

Motto: 

It truly means samatha, 

If one is eating 

By developing mettā. 

Cách Ngôn: 

Nếu như người ta đã đang ngật thực 

Bằng cách phát triển Từ Ái 

Nó thật sự có nghĩa là An Chỉ.  

 

 Eating by continuously practising vipassanā dhamma is eating by 

noting every action of eating, wherein kusalā can be gained to the utmost. 

 Sự ngật thực thể theo phương cách thực hành một cách liên tục Pháp 

Minh Sát Tuệ là sự ngật thực thể theo phương cách đang chú niệm từng 

mỗi động tác của việc ngật thực, tại đó Quả Phúc Thiện có thể được thành 

đạt đến mức tối đa. 

 

Noting: 

❖ “reaching out”, “reaching out” on reaching out the hand towards 

the alms - food; 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 97 

 

 

❖ “touching”, “touching” on touching the alms - food with the hand; 

❖ “making”, “making” on making a lump of alms - food; 

❖ “taking”, “taking” on taking out of the lump of alms - food; 

❖ “bending”, “bending” on bending the head; 

❖ “opening”, “opening” on opening the mouth; 

❖ “putting”, “putting” on putting the lump of alms - food into the 

mouth; 

❖ “straightening”, “straightening” on straightening up the head 

again; 

❖ “chewing”, “chewing” on chewing the alms - food; 

❖ “knowing”, “knowing” on knowing the taste of alms - food; and 

❖ “swallowing”, “swallowing” on swallowing the alms - food; 

is eating by practising vipassanā dhamma. 

 Đang chú niệm: 

❖ “đưa tay ra”, “đưa tay ra” đang khi đưa tay ra hướng đến thực phẩm 

khất thực; 

❖ “đụng chạm”, “đụng chạm” đang khi bàn tay đụng chạm thực phẩm 

khất thực; 

❖ “bóc lấy”, “bóc lấy” đang khi bóc lấy một miếng thực phẩm khất 

thực; 

❖ “túm lấy”, “túm lấy” đang khi túm lấy miếng thực phẩm khất thực; 

❖ “cúi khum”, “cúi khum” đang khi cúi khum đầu; 

❖ “mở ra”, “mở ra” đang khi mở miệng ra; 

❖ “để vào”, “để vào” đang khi để miếng thực phẩm khất thực vào 

trong miệng; 

❖ “ngẩng lên”, “ngẩng lên” đang khi ngẩng đầu lên lại; 

❖ “nhai nghiền”, “nhai nghiền” đang khi nhai nghiền thực phẩm khất 

thực; 

❖ “tri đắc”, “tri đắc” đang khi tri đắc khẩu vị của thực phẩm khất thực; 

và 

❖ “nuốt vào”, “nuốt vào” đang khi nuốt thực phẩm khất thực vào; 

là sự ngật thực thể theo phương cách thực hành Pháp Minh Sát Tuệ.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 98 

 

 

 

 This is the way of taking a lump of alms - food given by the 

Venerable Mahāsῑ Sayadaw.  It is the way of noting carefully and 

attentively.  Is it not good to take it as an example by the yogis who want to 

note in close succession ? (It is good to be taken as an example, Venerable 

Sir).  Those individual with a strong samādhi ñāṇa, who are gaining merits 

while eating, and are noting continuously, can attain path (magga) 

knowledge and fruition (phāla) knowledge according to one’s pāramῑ.  

Even arahantship can be attained by one. 

 Đây là phương cách để túm lấy một miếng thực phẩm khất thực của 

Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ.  Đó là phương cách đang chú niệm một 

cách cẩn trọng và một cách chuyên tâm.  Đó là không tốt để dùng lấy nó 

như một kiểu mẫu phù hợp với những hành giả mà họ mong cầu để việc 

chú niệm trong sự sát cận liên quán sao ? (Thật là tốt đẹp để được dùng làm 

một kiểu mẫu, kính bạch Ngài).  Những cá nhân ấy với một Định Lực Trí 

mạnh mẽ, họ đã đang thành đạt những thiện công đức trong khi đang ngật 

thực, và họ đã đang chú niệm một cách liên tục thì có thể thành đạt Tri 

Thức Đạo Lộ (Tuệ Đạo) và Tri Thức Quả Vị (Tâm Quả) tùng thuận theo 

Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) của mình.  Chí đến Quả vị Vô Sinh họ 

cũng có thể thành đạt được. 

 

 By contemplating the actions of eating, one’s mind will not get 

scattered.  Now the way to contemplate so that the mind does not get 

scattered has been learned.  Who is responsible to give the method ?  It is 

the responsible of the meditation teachers.  To practise according to the 

method learned is the responsibility of oneself.  Let us recite the motto. 

Bởi do nghiêm túc khảo lự các động tác lúc đang ngật thực, tâm thức 

của người ta sẽ không bị tản lạc.  Bây giờ phương thức để nghiêm túc khảo 

lự nhằm để cho tâm thức không bị tản lạc đã được học qua.  Ai phụ trách để 

truyền trao phương pháp ?  Đó là trách nhiệm của các Thiền Sư.  Và thực 

hành tùng thuận theo phương pháp đã được học qua là trách nhiệm của bản 

thân.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 99 

 

 

 

Motto: 

It means practising vipassanā meditation, 

If one is contemplating 

The actions of eating. 

Cách Ngôn: 

Nếu như người ta đã đang nghiêm túc khảo lự 

Các động tác của việc ngật thực 

Nó có nghĩa là đang thực hành thiền định Minh Sát Tuệ.   

 

 As it had already been said, eating by noting the actions of eating is 

eating by practising vipassanā meditation.  This is the best way of eating.  

The audience yogis are now getting adapted to three ways of eating.  It is 

very beneficial.  Due to meeting with the Buddha’s dispensation (sāsanā), 

are merits (kusalā) not being gained even by noting the actions of eating ? 

(The merits are being gained, Venerable Sir).  

 Như đã có nói rồi, sự ngật thực thể theo phương cách chú niệm 

những động tác của sự ngật thực là đã đang ngật thực thể theo phương cách 

hành thiền Minh Sát Tuệ.  Đây là phương cách tốt nhất của sự ngật thực.  

Các khán thính chúng hành giả hiện giờ đã đang thích ứng với ba phương 

cách của việc ngật thực.  Thật vô cùng lợi lạc.  Do được tương kiến với 

Phật Giáo (Giáo Lý), thế thì các thiện công đức (Quả Phúc Thiện) không 

được thành đạt ngay cả khi đang chú niệm các động tác của sự ngật thực 

sao ? (Các thiện công đức đã được thành đạt, kính bạch Ngài).  

 

Noting Ungraceful Bodily Actions 

Chú Niệm Những Động Tác Về Thân Bất Ưu Nhã 

 

 The Buddha had expounded in the sector on clear comprehension 

(sampajañña) that noting should be done not only on graceful actions like 

that of eating, but also should be done as well on ungraceful actions like 

the action of excreting on answering the call of nature. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 100 

 

 

 Đức Phật đã tường tế thuyết minh ở trong lĩnh vực nói về “Sự Liễu 

Tri Tường Tận” (Tỉnh Giác) rằng việc chú niệm không những nên được 

thực hiện trên những động tác tao nhã giống như là việc ngật thực, mà cũng 

còn nên được thực hiện trên các động tác bất ưu nhã giống như động tác bài 

tiết đang khi trả lời tiếng gọi của chức năng sinh học.  

 

“Uccāra passāvakamme sampajānakārῑ hoti” 

“Hành sự tri giác tác hành đại tiểu tiện”  

 

 On urinating or emptying the bowel (uccāra passāvakamme), it is 

(hoti) used to be done with clear comprehension (sampajānakārῑ).  Thus 

(iti), the Buddha (Bhagavā) expounded with wisdom led by compassion 

(avoca).  

 Đang khi bài tiết hoặc đang khi làm trống rỗng ruột già (tác hành 

đại tiểu tiện), nó cũng thường được thực hiện với sự liễu tri tường tận 

(hành sự tri giác).  Do đó (như vậy), Đức Phật (Thế Tôn) đã tường tế 

thuyết minh với trí tuệ được dắt dẫn bởi lòng bi mẫn (đã được nói đến). 

 

Sādhu !  Sādhu !   Sādhu! 

Lành thay !   Lành thay !   Lành thay! 

 

 The Buddha has expounded that in the practice of vipassanā 

meditation, noting should be done not only on graceful actions like actions 

of eating, but also should be done as well as ungraceful actions like actions 

of emptying the bowel or the action of urinating. 

 Đức Phật đã tường tế thuyết minh rằng trong sự thực hành thiền định 

Minh Sát Tuệ, việc chú niệm không nên được thực hiện trên những động 

tác tao nhã giống như là các động tác của việc ngật thực, mà cũng còn nên 

được thực hiện trên các động tác bất ưu nhã giống như các động tác đang 

làm trống rỗng ruột già hoặc động tác đang tiểu tiện.  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 101 

 

 

 Like gaining merits by noting the actions of eating, one can also 

gain merits in noting the ungraceful bodily actions of excreting.  When 

urinating or emptying the bowel, if excreting is able to be done with noting, 

will not merit be gained at that moment ?  (Merit will be gained, Venerable 

Sir).  As the Buddha had expounded in the sector on clear comprehension 

(sampajañña), on noting while emptying the bowel or urinating, 

contemplation has to be done only on the bodily actions.  However, as the 

Buddha allowed that noting can be done starting from whatever 

phenomenon becomes evident, it can be done accordingly. 

 Giống như thành đạt được các thiện công đức là bởi do việc chú 

niệm các động tác của sự ngật thực, người ta cũng có thể thành đạt được 

các thiện công đức đang khi chú niệm các động tác về thân bất ưu nhã lúc 

đang bài tiết.  Đang khi tiểu tiện hoặc đang làm trống rỗng ruột già, nếu 

như việc đang bài tiết có khả năng để được thực hiện với việc chú niệm, 

ngay khoảnh khắc ấy thiện công đức sẽ không được thành đạt sao ? (Thiện 

công đức sẽ được thành đạt, kính bạch Ngài). Vì Đức Phật đã tường tế 

thuyết minh ở trong lĩnh vực nói về “Sự Liễu Tri Tường Tận” (Tỉnh Giác), 

đang khi chú niệm trong lúc đang làm trống rỗng ruột già hoặc đang khi 

tiểu tiện, sự nghiêm túc khảo lự chỉ ở trên các động tác về thân chắc hẳn là 

phải được thực hiện.  Tuy nhiên, vì Đức Phật đã cho phép rằng việc chú 

niệm ấy có thể được thực hiện khởi phát từ bất luận hiện tượng nào trở nên 

minh hiển, nó có thể được thực hiện một cách tương ứng.    

 

 When one has to empty the bowel or urinate, it not the intention to 

excrete become evident?  (It becomes evident, Venerable Sir).  When it 

becomes evident, it shall be noted “intending to excrete”, “intending to 

excrete”.  Later on, the wind - element arising due to the intention to 

excrete pushes the things down, and the faeces or urine moves stage by 

stage from its actual position, and the process shall be noted “excreting”, 

“excreting”. While noting the bodily action of excreting, if pain, tingling or 

dull pain arises at that moment, can it not be noted “pain”, “tingling”, or 

“dull pain” ? (It can be noted, Venerable Sir).  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 102 

 

 

 Khi người ta phải làm trống rỗng ruột già hoặc tiểu tiện, tác ý để bài 

tiết không trở nên minh hiển sao ? (Nó trở nên minh hiển, kính bạch Ngài).  

Khi nó trở nên minh hiển, nó nên được chú niệm “tác ý để bài tiết”, “tác ý 

để bài tiết”.  Về sau này, tố chất Gió đang khởi sinh do bởi tư tác ý để bài 

tiết thúc đẩy các thứ xuống, và các phân phẩn hoặc nước tiểu di dịch từng 

mỗi giai đoạn nối tiếp giai đoạn từ vị trí hiện thực của nó, và quá trình nên 

được chú niệm “bài tiết”, “bài tiết”.  Trong khi đang chú niệm động tác về 

thân lúc đang bài tiết, nếu như đau đớn, đau như bị đâm chích (thích thống), 

đau âm ỉ khởi sinh ngay khoảnh khắc ấy thì không thể nào được chú niệm 

“đau đớn”, “đau như bị đâm chích (thích thống)”, “đau âm ỉ” sao ? (Nó có 

thể được chú niệm, kính bạch Ngài).   

 

 Empty the bowel or urinating is also a bodily action which is 

evident.  On noting “intending to excrete”, “intending to excrete”, as it has 

been noted on the intentional mind, what kind of satipaṭṭhāna is this?  (It is 

cittānupassanā satipaṭṭhana, Venerable Sir).  Yes, the merit due to 

cittānupassanā satipaṭṭhana has been gained.  On noting “excreting”, 

“excreting”, as it has been noted on the bodily actions of excreting, what 

kind of satipaṭṭhāna is this ? (It is kāyānupassanā satipaṭṭhāna, Venerable 

Sir).  Yes, the merit due to kāyānupassanā satipaṭṭhāna has been gained.  

On noting, “pain”, “tingling”, or “dull pain”, as it has to be done on the 

feeling (vedanā), what kind of satipaṭṭhāna is this ? (It is 

vedanānupassanā satipaṭṭhāna, Venerable Sir).  Has not the merit been 

gained due to vedanānupassanā satipaṭṭhāna ? (Merit has been gained, 

Venerable Sir).  Is it not greatly beneficial to adopt the admonishment of 

the Buddha ?  (It is greatly beneficial, Venerable Sir).     

 Làm trống rỗng ruột già hoặc tiểu tiện là một động tác về thân cũng 

có minh hiển.  Đang khi chú niệm “tác ý để bài tiết”, “tác ý để bài tiết”, vì 

nó phải được chú niệm về tâm thức có tác ý, vậy đây là thể loại nào của 

Niệm Xứ ? (Đó là Tâm Tùy Quán Niệm Xứ, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, 

thiện công đức do bởi Tâm Tùy Quán Niệm Xứ đã được thành đạt.  Đang 

khi chú niệm “bài tiết”, “bài tiết”, vì nó phải được chú niệm động tác về 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 103 

 

 

thân đang bài tiết, vậy đây là thể loại nào của Niệm Xứ ? (Đó là Thân Tùy 

Quán Niệm Xứ, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, thiện công đức do bởi Thân 

Tùy Quán Niệm Xứ đã được thành đạt.  Đang khi chú niệm “đau đớn”, 

“đau như bị đâm chích (thích thống)”, hoặc “đau âm ỉ”, vì nó phải được 

chú niệm lên trên cảm thụ, vậy đây là thể loại nào của Niệm Xứ ? (Đó là 

Thọ Tùy Quán Niệm Xứ, kính bạch Ngài).  Thiện công đức đã không 

được thành đạt do bởi Thọ Tùy Quán Niệm Xứ sao ? (Thiện công đức đã 

được thành đạt, kính bạch Ngài).  Đó chẳng phải là quả phúc lợi hết sức cao 

quý để tuyển dụng lời khuyên bảo của Đức Phật sao ?  Đó là quả phúc lợi 

hết sức cao quý, kính bạch Ngài).  

 

 As the mind does not get scattered on noting the action of urinating 

or the action of empty the bowel, in other words, on noting the ungraceful 

bodily actions, this noting can make one realize nibbāna.  As the audience 

yogis are individual, who actually want to attain nibbāna, do they not have 

to note all the time so that the mind does not get scattered ? (They have to 

note, Venerable Sir).  For the attainment of quick realization of nibbāna, 

noting must be done in close succession. Though quick realization of 

nibbāna is desired, if the noting is sparse, can nibbāna is realized ?  (It 

cannot be realized, Venerable Sir).  

 Vì tâm thức không bị tản lạc đang khi chú niệm động tác đang tiểu 

tiện hoặc động tác làm trống rỗng ruột già, nói cách khác, đang khi chú 

niệm các động tác về thân bất ưu nhã, việc chú niệm này có thể khiến cho 

người ta chứng tri Níp Bàn.  Vì các khán thính chúng hành giả là những cá 

thể, là những vị thực sự mong cầu để thành đạt Níp Bàn, vậy họ không phải 

chú niệm luôn khi nhằm để cho tâm thức không bị tản lạc sao ? (Họ phải 

chú niệm, kính bạch Ngài).  Để cho việc thành đạt sự chứng tri mau chóng 

về Níp Bàn, việc chú niệm cần phải được thực hiện chú niệm trong sự sát 

cận nhất liên quán.  Dù cho sự chứng tri mau chóng về Níp Bàn quả là khả 

vọng, nếu như các sự chú niệm lại hy thiểu, Níp Bàn có thể nào được chứng 

tri ?  (Nó không thể nào được chứng tri, kính bạch Ngài).  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 104 

 

 

The Mind Getting Scattered And  

Contemplating Not To Get Scattered 

Tâm Thức Đã Đang Bị Tản Lạc Và  

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Không Bị Tản Lạc 

 

 The discourse on how to contemplate so that the mind does not get 

scattered due to the body has been given fairly completely.  Now, the 

discourse will be given on how the mind does or does not get scattered. 

Let us recite the motto. 

Pháp Thoại nói về cách thức để nghiêm túc khảo lự nhằm để cho tâm 

thức không bị tản lạc do bởi sắc thân đã được ban phát một cách tương đối 

hoàn hảo.  Bây giờ, Pháp Thoại sẽ được ban phát nói về làm thế nào tâm 

thức bị và không bị tản lạc.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

On being conscious of having a thought, 

If one thinks about it, 

The mind is said to get scattered. 

Cách Ngôn: 

Về ý tưởng nhận thức đang khi có một sự nghĩ suy, 

Nếu như người ta nghĩ suy về nó, 

Tâm thức được nói là đã bị tản lạc. 

 

 All beings and individuals have pleasant or unpleasant thoughts.  

The thoughts become evident, when one gets into bed and not noting 

anything.  The eye is closed then, but where is the mind placed ?  

Sometimes it is here and sometimes it is there and the mind is having many 

kinds of thought. 

 Tất cả chúng hữu tình và những cá nhân có những sự nghĩ suy khả ái 

hoặc bất khả ái.  Những sự nghĩ suy trở nên minh hiển, khi mà người ta lên 

giường ngủ và không có sự chú niệm bất luận điều chi cả.  Thế rồi mắt đã 

nhắm lại, thế nhưng tâm thức đã đặt để ở nơi đâu ?  Đôi khi nó ở nơi đây, 

và đôi khi nó ở nơi kia và tâm thức đang có đủ nhiều thể loại sự nghĩ suy. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 105 

 

 

 

 Either a pleasant or an unpleasant thought is formed.  On learning 

pleasant thoughts, as it is pleasing, lobha arises.  On learning unpleasant 

thoughts formed on unpleasant objects (aniṭṭhārammaṇa), dosa or 

domanassa arises.  If it is happening that way, one shall be far away from 

nibbāna.  Let us recite the motto on the mind not getting scattered.  

Hoặc là một sự nghĩ suy khả ái hoặc là một sự nghĩ suy bất khả ái 

được hình thành.  Đang khi tri đắc những sự nghĩ suy khả ái, vì nó là duyệt 

ý, Tham khởi sinh.  Đang khi tri đắc những sự nghĩ suy bất khả ái được 

hình thành về các đối tượng bất khả ái (cảnh bất duyệt ý), Sân hoặc Ưu 

Thọ khởi sinh.  Nếu như nó đã đang xảy ra phương cách ấy, người ta sẽ bị 

xa cách Níp Bàn.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn nói về tâm thức 

không bị tản lạc. 

 

Motto: 

At the moment of having thoughts,  

If one contemplates, 

The mind does not get scattered. 

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc đang có những sự nghĩ suy,  

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

 At the moment of having thoughts, it has to be noted “thinking”, 

“thinking”, and when samādhi ñāṇa becomes fairly strong, and if the 

noting consciousness can catch up with the mind which is having a thought, 

and if noted “thinking”, “thinking”, no more thoughts will arise. 

 Ngay khoảnh khắc đang có những sự nghĩ suy thì phải được chú 

niệm “nghĩ suy”, “nghĩ suy”, và khi Định Lực Trí trở nên mạnh mẽ một 

cách tương đối, và nếu như Tâm Ý Thức đang chú niệm có thể đuổi theo 

kịp tâm thức mà đã đang có một sự nghĩ suy, và nếu như đã được chú niệm 

“nghĩ suy”, “nghĩ suy” thì sẽ không còn khởi sinh những sự nghĩ suy.   



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 106 

 

 

 

 For a yogi whose samādhi ñāṇa is getting strong and while at the 

stage of the mature Knowledge of Arising and Passing away (udayabbaya 

ñāṇa), on noting “thinking”, “thinking”, it is experienced that the mind 

which is having a thought dissolves soon after each arising.  On 

comprehending that at each noting, it dissolves soon after arising, the mind 

cannot get scattered anymore.  

 Đối với một hành giả mà Định Lực Trí đã đang trở nên mạnh mẽ và 

trong khi ở giai đoạn của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Diệt Vong (Sinh 

Diệt Trí) thuần thục, đang khi chú niệm “nghĩ suy”, “nghĩ suy” thì đã được 

trải nghiệm rằng tâm thức mà đã đang có một sự nghĩ suy hủy diệt ngay sau 

mỗi lần khởi sinh.  Đang khi liễu tri rằng ở tại từng mỗi sự chú niệm, nó 

hủy diệt ngay sau đã khởi sinh, tâm thức không thể nào bị tản lạc được nữa.  

  

 By noting successively, on reaching the stage of the Knowledge of 

Dissolution (bhaṅga ñāṇa), and on noting “thinking”, “thinking”, the 

arisings do not become evident anymore, but only the dissolutions become 

evident instead.  Not only the fleeting dissolutions of that mind which is 

having a thought, but also the dissolutions of noting consciousness are 

comprehend.  Thus, as the contemplate is done at the moment of having a 

thought, the mind does not get scattered. Let us recite the motto. 

Bởi do đang chú niệm một cách liên tục, đang khi đạt đến giai đoạn 

của Tri Thức về Sự Hoại Diệt (Hoại Diệt Trí), và đang khi chú niệm “nghĩ 

suy”, “nghĩ suy”, các sự khởi sinh không còn trở nên minh hiển nữa, mà 

thay vào đó chỉ có những sự hoại diệt trở nên minh hiển.  Không những có 

những sự hoại diệt thoáng qua của tâm thức ấy, cái mà đã đang có một sự 

nghĩ suy, mà còn có những sự hoại diệt của các Tâm Ý Thức đang chú 

niệm đã được liễu tri.  Do đó, vì sự nghiêm túc khảo lự đã được thực hiện 

ngay khoảnh khắc đang có một sự nghĩ suy, tâm thức không bị tản lạc.  

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 107 

 

 

At the moment of having thoughts, 

If one contemplate, 

The mind does not get scattered.  

Cách Ngôn: 

Ngay khoảnh khắc đang có những sự nghĩ suy, 

Nếu như người ta nghiêm túc khảo lự, 

Tâm thức không bị tản lạc. 

 

Development Of The Insight Of Anicca, Dukkha And Anatta 

Sự Phát Triển Tuệ Giác Vô Thường, Khổ Đau Và Vô Ngã 

 

 Noting at the moment of having a thought means to note precisely at 

the present moment of having a thought.  If it can be noted at the precise 

present moment of having a thought, samādhi ñāṇa will become strong and 

it will be experienced that with each noting, thinking consciousness 

dissolves.  When the dissolution is comprehended, it comes to be known 

that it is not permanent.  

 Sự chú niệm ngay khoảnh khắc đang khi có một sự nghĩ suy có 

nghĩa là chú niệm một cách chuẩn xác ngay khoảnh khắc hiện tại đang khi 

có một sự nghĩ suy.  Nếu có thể được chú niệm chuẩn xác ngay khoảnh 

khắc hiện tại đang khi có một sự nghĩ suy, Định Lực Trí sẽ trở nên mạnh 

mẽ và nó sẽ được trải nghiệm rằng với từng mỗi sự chú niệm, Tâm Ý Thức 

đang nghĩ suy hủy diệt.   Khi mà sự hoại diệt đã được liễu tri, nó đi đến 

nhận thức được rằng nó không thường tồn.  

 

 As things are dissolving so quickly, it seems, suffering has been 

inflicted upon one by the torture of these dissolutions.  Suffering is a word 

in English.  What is it in Pāḷi version?  (It is dukkha, Venerable Sir).  It is 

pondered on how can this suffering inflicted upon one by the torture of 

these dissolutions can be prevented from arising?  It cannot be prevented in 

anyway.  The torture inflicted by these dissolutions are arising according to 

the law of nature.  No authority can be exercised over them, which are 

uncontrollable.  It is the “no self” nature of things expressed in English.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 108 

 

 

What is in Pāḷi version? (It is anatta, Venerable Sir).  The insight on 

anicca, dukkha and anatta are comprehended on reaching the stage of the 

Knowledge of Dissolution (bhaṅga ñāṇa), when vipassanā ñāṇa becomes 

strong, while practising vipassanā meditation. 

Khi các Pháp đã đang phá diệt một cách rất nhanh chóng thì có vẻ 

như sự đau khổ đã từng bị áp đặt bởi sự bức hại của một trong những sự 

hoại diệt này.  Sự khổ đau là một từ ngữ thuộc về Anh Ngữ.  Bản dịch 

thuộc Pāḷi ngữ là chi ? (Đó là Khổ Đau, kính bạch Ngài).  Người ta đã 

khảo lự cẩn trọng về việc làm thế nào sự khổ đau đã bị áp đặt bởi sự bức 

hại của những sự hoại diệt này có thể nào được ngăn cản việc khởi sinh ?  

Nó không thể nào ngăn cản được bằng bất luận phương cách nào.  Do bởi 

những sự hoại diệt này mà sự bức hại đã đang được khởi sinh tùng thuận 

theo quy luật thường nhiên.  Không ai có thể nào thực hiện uy quyền đối 

với các Pháp này vì chúng đã là vô pháp khống chế.  Đó là thực tính 

“không tự ngã” của các Pháp đã được biểu đạt bên phần Anh Ngữ.  Bản 

dịch thuộc Pāḷi ngữ là chi ?  (Đó là Vô Ngã, kính bạch Ngài).  Người ta 

không thể nào chứng tri được Níp Bàn, khi người ta có thể hoàn toàn tuệ tri 

được tuệ giác về Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã ? (Người ta có thể 

chứng tri được nó, kính bạch Ngài).  Tuệ giác về Vô Thường, Khổ Đau và 

Vô Ngã đã được liễu tri đang khi đạt đến giai đoạn của Tri Thức về Sự 

Hoại Diệt (Hoại Diệt Trí), khi Minh Sát Trí trở nên mạnh mẽ, đang khi 

hành thiền Minh Sát Tuệ.  

 

 Since one’s childhood days, the words anicca, dukkha and anatta 

had been heard about as the parents explained about them.  Now on 

practising vipassanā meditation, they are found in one’s body.  It is 

wonderful.  On fully understand the insight of anicca, dukkha, and anatta, 

nibbāna can be realized.  

 Từ những ngày thơ ấu của mình, những từ ngữ Vô Thường, Khổ 

Đau và Vô Ngã đã được nghe qua khi các bậc Cha Mẹ đã giải thích về 

chúng.  Bây giờ đang khi hành thiền Minh Sát Tuệ, chúng đã được nghiệm 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 109 

 

 

thấy ở trong sắc thân của mình.  Thật là tuyệt vời.  Đang khi hoàn toàn tuệ 

tri về Vô Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã, Níp Bàn có thể được chứng tri. 

 

The Requirement To Guard The Six Doors (Dvāra) Securely 

Điều Kiện Tất Yếu Để Cảnh Giới Sáu Cửa (Môn) Một Cách Kiên Cố 

 

 The discourse on how the mind does or does not get scattered has 

been given fairly completely.  Now the discourse will be given on not 

attaining the noble dhamma by some monks and individuals for letting the 

mind get scattered at the time of the Buddha. 

Pháp Thoại nói về làm thế nào tâm thức bị và không bị tản lạc đã 

được ban phát một cách tương đối hoàn hảo.  Bây giờ, Pháp Thoại sẽ được 

ban phát nói về việc không thành đạt Thánh Pháp do bởi một số vị tu sĩ và 

những cá nhân để cho bị vong hoài tâm thức đã bị tản lạc vào thời kỳ của 

Đức Phật. 

 

At one time, the Buddha was residing at the Jetavana Monastery in 

the city of Sāvatthi.  At that time, five monks were living together as 

colleagues in meditation.  One of them thought that people got into trouble 

because of not guarding the eye faculty.  So, he only guarded the eye 

faculty securely. 

Vào một thuở nọ, Đức Phật đã đang trú ngụ tại Kỳ Viên Tự trong 

thành Sāvatthi (Xá Vệ Thành).  Vào thời điểm ấy, có năm vị tu sĩ đã đang 

chung sống với nhau như là các vị đồng Phạm Hạnh trong thiền định.  Một 

vị trong số các vị ấy đã nghĩ suy rằng người ta đã bị hệ lụy vì đã không 

cảnh giới thị giác khí.  Do vậy, vị ấy đã cảnh giới chỉ có thị giác khí một 

cách kiên cố.  

 

 The second monk thought that people got into trouble because of not 

guarding the ear faculty.  So, he only guarded the ear faculty securely.  The 

third monk thought that people got into trouble because of not guarding the 

nose faculty.  So, he only guarded the nose faculty securely. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 110 

 

 

 Vị tu sĩ thứ hai nghĩ suy rằng người ta đã bị hệ lụy vì đã không cảnh 

giới thính giác khí.  Do vậy, vị ấy đã cảnh giới chỉ có thính giác khí một 

cách kiên cố.    Vị tu sĩ thứ ba đã nghĩ suy rằng người ta đã bị hệ lụy vì đã 

không cảnh giới tỷ giác khí.  Do vậy, vị ấy đã cảnh giới chỉ có tỷ giác khí 

một cách kiên cố. 

 

 The fourth monk thought that people got into trouble because of not 

guarding the tongue faculty.  So, he only guarded the tongue faculty 

securely.  The fifth and the last monk thought that people got into trouble 

because of not guarding the body faculty. So, he only guarded the body 

faculty securely.  On discussing about their views among themselves, and 

as they were not in agreement, they went to see the Buddha.  The Buddha 

told them, “It is not enough for you to guard only a door or a single place.  

All six doors or all the six places must be guarded securely.”  Audience 

yogis, how many doors or places must be kept guarded securely by you 

also? (All the six doors must be guarded securely, Venerable Sir).  

 Vị tu sĩ thứ tư đã nghĩ suy rằng người ta đã bị hệ lụy vì đã không 

cảnh giới thiệt giác khí.  Do vậy, vị ấy đã cảnh giới chỉ có thiệt giác khí một 

cách kiên cố.  Vị tu sĩ thứ năm và là vị tu sĩ cuối cùng đã nghĩ suy rằng 

người ta đã bị hệ lụy vì đã không có cảnh giới thân giác khí.  Do vậy, vị ấy 

đã cảnh giới chỉ có thân giác khí một cách kiên cố.  Đang khi thảo luận về 

các quan điểm của mình trong nhóm của họ, và vì họ đã không hòa thuận, 

họ đã đi đến diện kiến Đức Phật.  Đức Phật đã nói với họ: “Thật không đủ 

cho các người để chỉ có cảnh giới một cửa hoặc chỉ có một chỗ duy nhất.  

Tất cả sáu cửa hoặc tất cả sáu chỗ cần phải được cảnh giới một cách kiên 

cố.  Cũng thế này các khán thính chúng hành giả, có bao nhiêu cửa hoặc 

chỗ mà các bạn cần phải được trông nom cảnh giới một cách kiên cố ? (Tất 

cả sáu cửa cần phải được cảnh giới một cách kiên cố, kính bạch Ngài).  

 

 The Buddha has discoursed on how to guard all the six doors:  with 

the eye (cakkhu) faculty, restraining the arising of lobha, dosa and moha 

(saṁvaro) is very good indeed as it can take one to the pleasant state of 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 111 

 

 

human or deva realm and the blissful state of nibbāna (sādhu); with the 

ear (sotena) faculty, restraining the arising of lobha, dosa and moha 

(saṁvaro) is very good indeed as it can take one to the pleasant state of 

human or deva realm and blissful state of nibbāna (sādhu); with the nose 

(ghānena) faculty, restraining the arising of lobha, dosa and moha 

(saṁvaro) is very good indeed as it can take one to the pleasant state of 

human or deva realm and the blissful state of nibbāna (sādhu). 

 Đức Phật đã diễn giảng về cách thức để cảnh giới tất cả sáu cửa:  với 

thị giác khí (Nhãn Môn), cần kiểm thúc sự khởi sinh của Tham, Sân và Si 

(Thu Thúc) thực sự hết sức tốt đẹp vì nó có thể đưa người ta đến trạng thái 

duyệt ý của Cõi Nhân Loại hoặc Thiên Giới, và trạng thái tĩnh lạc của Níp 

Bàn (Lành thay); với thính giác khí (Nhĩ Môn), cần kiềm thúc sự khởi 

sinh của Tham, Sân, và Si (Thu Thúc) thực sự hết sức tốt đẹp vì nó có thể 

đưa người ta đến trạng thái duyệt ý của Cõi Nhân Loại hoặc Thiên Giới, và 

trạng thái tĩnh lạc của Níp Bàn (Lành thay);  với tỷ giác khí (Tỷ Môn), cần 

kiểm thúc sự khởi sinh của Tham, Sân, và Si (Thu Thúc) thực sự hết sức 

tốt đẹp vì nó có thể đưa một người đến trạng thái duyệt ý của Cõi Nhân 

Loại hoặc Thiên Giới, và trạng thái tĩnh lạc của Níp Bàn (Lành thay). 

 

 With the tongue (jivhāya) faculty, restraining the arising of lobha, 

dosa and moha (saṁvaro) is very good indeed as it can take one to the 

pleasant state of human or deva realm and the blissful state of nibbāna 

(sādhu);  with the body (kāyena) faculty, restraining the arising of lobha, 

dosa and moha (saṁvaro) is very good indeed as it can take one to the 

pleasant state of human or deva realm and the blissful state of nibbāna 

(sādhu);  with the mind (manasā) faculty, restraining the arising of lobha, 

dosa and moha (saṁvaro) is very good indeed as it can take one to the 

pleasant state of human or deva realm and the blissful state of nibbāna 

(sādhu).  Who restrains all the faculties of eye, ear, nose, tongue, body, and 

mind (sabbatta saṁvuto), that noble monk who is able to see the danger of 

saṁsara (bhikkhu), is liberated (pamuccati) from all the suffering (sabba 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 112 

 

 

dukkhā).  Thus (iti), the Buddha (Bhagavā) expounded with wisdom led by 

compassion (avoca).   

Với thiệt giác khí (Thiệt Môn), cần kiểm thúc sự khởi sinh của 

Tham, Sân, và Si (Thu Thúc) thực sự hết sức tốt đẹp vì nó có thể đưa 

người ta đến trạng thái duyệt ý của Cõi Nhân Loại hoặc Thiên Giới, và 

trạng thái tĩnh lạc của Níp Bàn (Lành thay); với thân giác khí (Thân 

Môn), cần kiểm thúc sự khởi sinh của Tham, Sân, và Si (Thu Thúc) thực 

sự hết sức tốt đẹp vì nó có thể đưa người ta đến trạng thái duyệt ý trong Cõi 

Nhân Loại hoặc Thiên Giới, và trạng thái tĩnh lạc của Níp Bàn (Lành 

thay);  với ý giác khí (Ý Môn), cần kiểm thúc sự khởi sinh của Tham, Sân, 

và Si (Thu Thúc) thực sự hết sức tốt đẹp vì nó có thể đưa người ta đến 

trạng thái duyệt ý của Cõi Nhân Loại hoặc Thiên Giới, và trạng thái tĩnh lạc 

của Níp Bàn (Lành thay).  Vị nào kiểm thúc tất cả các quan năng của mắt, 

tai, mũi, lưỡi, thân và tâm thức (Thu Thúc tất cả), vị Thánh tu sĩ ấy là bậc 

có khả năng để thẩm thị nỗi nguy hiểm của Sự Luân Hồi (Tỳ Khưu), thì 

được giải thoát (Phóng Thích) khỏi mọi sự khổ đau (Tất Cả Khổ Đau).  

Do đó (như vậy), Đức Phật (Thế Tôn) đã tường tế thuyết minh với trí tuệ 

được dắt dẫn bởi lòng bi mẫn (đã được nói đến). 

 

Sādhu !  Sādhu !  Sādhu ! 

Lành Thay !  Lành Thay !  Lành Thay ! 

 

 The Buddha had discoursed that only if all the six doors, namely the 

eye, ear, nose, tongue, body, and mind doors were able to be restrained, 

could one be able to enjoy the pleasant state of human or deva realm and 

the blissful state of nibbāna.  

 Đức Phật đã diễn giảng rằng chỉ khi tất cả sáu cửa, đó là mắt, tai, 

mũi, lưỡi, thân và tâm thức đã có khả năng để được kiểm thúc thì người ta 

có thể có khả năng để thụ hưởng trạng thái duyệt ý của Cõi Nhân Loại hoặc 

Thiên Giới, và trạng thái tĩnh lạc Níp Bàn. 

 

An Instance On The Requirement Of Guarding The Doors 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 113 

 

 

Một Thí Dụ Về Điều Kiện Tất Yếu Của Việc Cảnh Giới Các Cửa 

 

 The Buddha gave a discourse on the past existences of those five 

monks. “You, O monks, had been devoured by the ogres for not being able 

to guard all the six doors”.  On hearing thus, the monks requested the 

Buddha to give a discourse on their respective past birth stories (Jātaka).  

The Buddha did so as request. 

 Đức Phật đã ban phát một Pháp Thoại nói về những kiếp quá khứ 

của năm vị tu sĩ nọ.  “Này các vị tu sĩ, các người đã bị những quỷ dạ xoa 

thôn thực bởi do không có khả năng để cảnh giới sáu cửa”.  Khi đã được 

nghe như thế, các vị tu sĩ đã thỉnh cầu Đức Phật để ban phát một Pháp 

Thoại nói về những tích truyện tương ứng kiếp sống quá khứ của riêng họ 

(Túc Sinh Truyện).  Đức Phật đã làm như đã được thỉnh cầu. 

 

At one time, the Buddha-to-be was born a prince to king 

Brahmadatta, the ruler of Bārānasῑ Country.  The king had (1000) sons 

and the Buddha-to-be was the youngest among them.  Thought he was the 

youngest, he was fully endowed with a keen intellect.  Did he not want to 

become a king as he was a prince?  (He did want to become a king, 

Venerable Sir). 

Vào một thuở nọ, Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã được sinh ra là một 

Hoàng Tử của vua Brahmadatta, bậc cai trị đất nước Bārānasῑ.  Nhà vua 

đã có (1,000) người con trai và Đức Phật vị lai (Bồ Tát) là vị trẻ tuổi nhất ở 

trong số họ.  Mặc dù Ngài đã là vị trẻ tuổi nhất, Ngài đã hội đủ phúc duyên 

với một trí lực nhạy bén.  Ngài đã không muốn để trở thành một nhà vua 

khi Ngài đã là một hoàng tử ? (Ngài đã muốn để trở thành một nhà vua, 

kính bạch Ngài).  

 

 He was very desirous of becoming a king at Bārānasῑ Country.  On 

reflecting with the help of his intelligence, he perceived that there were 

(999) princes senior to him, and realized that it would not be easy for him 

to become the king there.  On realizing thus, and as he was an individual of 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 114 

 

 

keen intellect, he approached the Silent-Buddhas (Paccekabuddhā), the 

arahants, and asked: “Venerable Sir, can I become the king at Bārānasῑ 

Country ?”  

 Ngài đã hết sức khao khát để được trở thành một nhà vua ở đất nước 

Bārānasῑ.  Đang khi thâm tư với sự hỗ trợ trí lực của mình, Ngài đã nhận 

thức được rằng đã có 999 hoàng tử niên trưởng đối với Ngài, và đã chứng 

tri được rằng sẽ không dễ dàng cho Ngài để trở thành nhà vua ở nơi đó.  Đã 

chứng tri được như thế, và vì Ngài đã là một cá nhân có trí lực nhạy bén, 

Ngài đã tiếp cận Chư Phật Trầm Mặc (Chư Độc Giác Phật), các Bậc Vô 

Sinh (Chư A La Hán), và đã vấn hỏi: “Kính bạch các Ngài, con có thể trở 

thành nhà vua ở đất nước Bārānasῑ ?”   

 

 On looking at the situation with super normal powers (abhiññā), the 

Silent-Buddhas, the arahants, saw that he could not become the king there 

and responded, “you cannot become the king at Bārānasῑ Country, but 

there is a place, where you can become a king and it is at Takkasῑla City in 

Gandhāra Country.  However, you will become a king there, only if you 

can reach there within a week.  To go to Takkasῑla City, you have to take a 

(50)-yojanā journey, which is infested with ogres, who are marauding 

along the route.  It is very difficult to make a right - through journey.  On 

learning about it, the Buddha-to-be said: “Venerable Sirs, I shall make the 

journey by following your advice of admonishment.” 

 Đang khi khảo sát kỹ tình huống với các năng lực siêu thường 

(Thắng Trí), Chư Phật Trầm Mặc (Chư Độc Giác Phật), các Bậc Vô Sinh 

(Chư A La Hán) đã thẩm thị rằng Ngài không thể nào trở thành nhà vua ở 

nơi đó và đã đáp lời: “Bạn không thể nào trở thành nhà vua ở đất nước 

Bārānasῑ, thế nhưng có một nơi, nơi mà bạn có thể trở thành một nhà vua 

và nó ở tại thành phố Takkasῑla trong đất nước Gandhāra.  Tuy nhiên, 

bạn sẽ trở thành một nhà vua ở nơi đó, chỉ khi bạn đến nơi ấy trong vòng 

một tuần lễ.  Để đến được thành phố Takkasῑla, bạn phải thực hiện một 

cuộc hành trình 50 do tuần, mà nơi ấy đã bị phá quấy bởi các quỷ dạ xoa, 

chúng đã đang cướp bóc dọc theo tuyến đường.  Thật vô cùng khó khăn để 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 115 

 

 

thực hiện một cuộc hành trình xuyên suốt.”  Khi đã tri đắc về điều ấy, Đức 

Phật vị lai (Bồ Tát) đã nói: “Kính bạch các Ngài, con sẽ thực hiện cuộc 

hành trình bằng cách tuân theo lời khuyên bảo của các Ngài đã cảnh báo.” 

 

 The Buddha-to-be adopted the advice of admonishment given by the 

Silent - Buddhas, the arahants, by saying: “If I go after adopting your 

advice of admonishment, I will be able to go through that ogre marauded 

journey”.  The Silent-Buddhas, the arahants, recited the protective 

(paritta) verses for the prince.  The young prince took the threads of cotton 

and grains of sand blessed with paritta verses, and made preparation for 

the journey.  After making preparations, he went to pay respect to his 

parents and bade farewell to his attendants and told them, “I cannot 

become the king in Bārānasῑ Country, and I am going to Takkasῑla City in 

Gandhāha Country, where I can become a king, so my attendants, please 

remain here”.  The attendants replied, “If you are going, how can we 

remain here?  We will also accompany you”.  The Buddha-to-be 

continued, “It is not possible for you to accompany me, as this (50)-yojanā 

journey is infested with marauding ogres and you will be devoured by 

them”.  Then the attendants continued, “If we accompany you by adopting 

your advice of admonishment, we will not be devoured by the ogres, so let 

us accompany you”.  “Well, in that case, follow me”, said the and they 

began the journey.  

 Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã thụ lĩnh lời khuyên bảo đã được cảnh báo 

do Chư Phật Trầm Mặc (Chư Độc Giác Phật), các Bậc Vô Sinh (Chư A La 

Hán) ban ra, và đã nói rằng: “Nếu như con đi sau khi đã thụ lĩnh lời khuyên 

bảo của các Ngài đã cảnh báo, con sẽ có khả năng để vượt qua chuyến hành 

trình đã bị quỷ dạ xoa cướp bóc ấy.” Chư Phật Trầm Mặc (Chư Độc Giác 

Phật), các Bậc Vô Sinh (Chư A La Hán) đã trùng tụng các câu kệ bảo hộ 

(kinh an lành) cho hoàng tử.  Vị hoàng tử trẻ tuổi đã thọ lấy những sợi dây 

chỉ bằng vải bông và những hạt cát đã được chúc phúc với các câu kệ an 

lành, và đã thực hiện những điều dự trù chuẩn bị trước cho chuyến hành 

trình.  Sau khi đã thực hiện những điều dự trù chuẩn bị trước, Ngài đã đi 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 116 

 

 

đến để bày tỏ lòng kính trọng đến Song Thân của Ngài và đã từ giã các vị 

hầu cận của mình và đã nói với họ: “Ta không thể nào trở thành nhà vua 

trong đất nước Bārānasῑ, và Ta sẽ đi đến thành phố Takkasῑla trong đất 

nước Gandhāra, nơi đó Ta có thể trở thành một nhà vua, do vậy, này các 

vị hầu cận của Ta, xin hãy ở lại đây”.   Các vị hầu cận đã trả lời: “Nếu như 

Ngài sẽ ra đi, làm thế nào chúng tôi có thể ở lại đây ?  Chúng tôi cũng sẽ 

cùng đồng hành với Ngài”.   Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã nói tiếp: “Thật bất 

khả thi cho các bạn để đồng hành với Ta, vì cuộc hành trình 50 do tuần này 

đã bị phá quấy bởi các quỷ dạ xoa đang cướp bóc và các bạn sẽ bị chúng 

thôn thực.” Thế rồi các vị hầu cận đã tiếp tục: “Nếu như chúng tôi đồng 

hành với Ngài bằng cách thụ lĩnh lời khuyên bảo đã được Ngài cảnh báo, 

chúng tôi sẽ không bị các quỷ dạ xoa thôn thực, do vậy hãy cho chúng tôi 

đồng hành với Ngài.” “Thôi được, trong trường hợp như thế, hãy đi theo 

Ta” Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã nói và họ đã bắt đầu cuộc hành trình.  

 

 Soon after they reached a forest grove, the ogres and ogresses 

tempted them with good-looking and graceful visible objects 

(rūpārammaṇa).  The ogresses took the form of celestial nymphs, who had 

pretty and graceful physical appearances.  On being tempted thus, the 

Buddha-to-be reminded his attendants by saying, “O, You, my attendants 

what you are looking at now are not real human beings, but are ogres, so 

you must be careful”. 

 Ngay sau khi họ đã đến một khu rừng nhỏ, các quỷ dạ xoa nam và 

các quỷ dạ xoa nữ đã dụ hoặc họ với các cảnh sắc hảo khán và tao nhã 

(cảnh sắc).  Các quỷ dạ xoa nữ đã tạo hình dáng của các vị Thiên nữ, họ đã 

có các hình thể yêu kiều và tao nhã.  Đang khi đã dụ hoặc như thế, Đức 

Phật vị lai (Bồ Tát) đã nhắc nhở các vị hầu cận của mình bằng cách nói 

rằng: “Ồ ! Này các bạn, các vị hầu cận của Ta, những gì các bạn đang trông 

thấy ngay hiện thời không thực sự là chúng hữu tình, mà trái lại là các quỷ 

dạ xoa, vì vậy các bạn cần phải cẩn trọng.”     

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 117 

 

 

  While continuing their journey, one of the attendants has a liking for 

these visible objects, and was clinging to them.  He could not take his mind 

off these objects.  Though it was said that they were ogres, he did not 

believe in what was said.  Why?  It is because the ogresses appeared to him 

as celestial nymphs, he was clinging to these visible objects and remained 

behind.  

 Trong khi đang tiếp tục cuộc hành trình của họ, một trong các vị hầu 

cận đã có một sự ham thích với các cảnh sắc này, và đã bám giữ lấy chúng. 

Vị ấy không thể nào làm cho tâm thức của mình rời khỏi những đối tượng 

này.  Mặc dù đã nói rằng chúng đã là các quỷ dạ xoa, vị ấy đã không có 

niềm tin vào những gì đã được nói.  Vì sao ?  Bởi vì các quỷ dạ xoa nữ đã 

hiện bày với vị ấy là các vị Thiên nữ, vị ấy đã đang bám giữ lấy các cảnh 

sắc này và đã vẫn cứ ở lại phía sau.  

 

 On doing thus, the Buddha-to-be called and asked him, “My 

attendant, why are you lagging behind in following us ?  I think you are 

about to be devoured by the ogres”.  He replied, “It is just nothing, but 

only that my legs are being painful”.  Did he or did he not tell the truth ? 

(He did not tell the truth, Venerable Sir).  Was it not because of the mind 

getting scattered ? (It was because of the mind getting scattered, Venerable 

Sir).  

 Đang khi làm như thế, Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã gọi và đã vấn hỏi 

vị ấy: “Này vị hầu cận của Ta, vì sao bạn đã đang bị tụt lại phía sau đang 

khi đi theo chúng tôi ?  Ta nghĩ bạn sắp bị các quỷ dạ xoa thôn thực.” Vị ấy 

đã trả lời: “Thực chẳng có chi cả, mà chỉ là đôi chân của tôi đã đang bị đau 

nhức.” Vị ấy đã không nói hoặc vị ấy đã nói sự thực ? (Vị ấy đã không nói 

sự thực, kính bạch Ngài).  Điều đó đã không vì tâm thức đang bị tản lạc sao 

? (Điều đó đã vì tâm thức đang bị tản lạc, kính bạch Ngài).  

 

 Did he not tell lies because he had the real desire to get them ? (He 

did tell lies, Venerable Sir).  Next time also, he acted in a similar way.  The 

Buddha-to-be continued calling him, “My attendant, you are lagging 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 118 

 

 

behind so much”.  Then he replied, “Whatever happens to me, let me stay 

remaining here”.  So, he was left behind after telling him, “It is up to your 

actions (kamma)”.  He was seduced and devoured by the ogres.  What 

happens, when the mind gets scattered? (He was devoured by the ogres, 

Venerable Sir). 

 Vị ấy đã không nói dối vì vị ấy đã thực sự khả vọng để có được 

chúng ? (Vị ấy đã nói dối, kính bạch Ngài).  Lần sau cũng vậy, vị ấy đã 

hành động trong một phương thức tương tự.  Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã 

tiếp tục gọi vị ấy: “Này người hầu cận của Ta, bạn đã đang bị tụt lại phía 

sau rất nhiều.” Thế rồi, vị ấy đã trả lời: “Bất luận điều chi xảy ra với tôi, 

hãy cứ để cho tôi được ở lại nơi đây.” Như thế, vị ấy đã bị bỏ lại ở phía sau, 

sau khi đã nói với vị ấy: “Đó là tùy thuộc vào các tác hành (Nghiệp Lực) 

của bạn.” Vị ấy đã bị các quỷ dạ xoa quyến rũ và đã bị thôn thực.  Điều chi 

xảy ra, khi tâm thức đã bị tản lạc ? (Vị ấy đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực, 

kính bạch Ngài).   

 

 When they had covered quite a good distance, the ogresses tempted 

them again with pleasant sounds (saddārāmmaṇa).  They were enticed with 

pleasant and pleasing celestial sounds.  The attendant, who was fond of 

(pleasant) sounds, and who could not guard the ear faculty also remained 

behind, and was devoured by the ogres.  What happens when the mind gets 

scattered ?  (He was devoured by the ogres, Venerable Sir). 

 Khi họ đã trải qua được một khoảng cách khá xa, các quỷ dạ xoa nữ 

lại dụ hoặc họ với những thinh âm duyệt nhĩ (cảnh thinh).  Họ đã bị dẫn dụ 

với các Thiên âm duyệt nhĩ và khả ái.  Người hầu cận, là vị đã hỷ ái với các 

thinh âm (duyệt nhĩ), và là vị không thể nào cảnh giới được thính giác khí, 

cũng đã vẫn cứ ở lại phía sau, và đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực.  Điều chi 

xảy ra, khi tâm thức đã bị tản lạc ? (Vị ấy đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực, 

kính bạch Ngài).   

 

 On continuing the journey, the attendant who was fond of (pleasant) 

smells, and who could not guard the nose faculty also remained behind, 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 119 

 

 

and was devoured by the ogres.  On still getting further again, the ogress 

enticed the attendant who was fond of good taste, with a variety of tasty 

food.  On being enticed thus, the one who was fond of good taste, who 

could not guard the tongue faculty, also remained behind.  Though the 

Buddha-to-be reminded him, he remained behind by saying, “Whether or 

not I would meet with death, I would stay here taking tasty foods”.  As he 

stayed behind thus, he was devoured by the ogres.  What happens when the 

mind gets scattered? (He was devoured by the ogres, Venerable Sir). 

 Đang khi tiếp tục cuộc hành trình, người hầu cận là vị mà đã hỷ ái 

với các khứu khí ngận phương, và là vị không thể nào cảnh giới được tỷ 

giác khí, cũng đã vẫn cứ ở lại phía sau, và đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực.  

Đang khi vẫn còn đi xa hơn nữa, các quỷ dạ xoa nữ đã dẫn dụ người hầu 

cận là vị đã hỷ ái với hảo vị, với một sự phong phú thực phẩm mỹ vị khả 

khẩu.  Đang khi bị dẫn dụ như thế, vị mà đã hỷ ái về hảo vị, vị ấy không thể 

nào cảnh giới được thiệt giác khí, cũng đã vẫn cứ ở lại phía sau.  Mặc dù 

Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã nhắc nhở vị ấy, vị ấy vẫn cứ ở lại phía sau bằng 

cách nói rằng: “Bất luận tôi có đối diện với tử thần hay không, tôi sẽ ở lại 

đây để được thọ dụng các thực phẩm mỹ vị khả khẩu. Vì vị ấy đã ở lại phía 

sau như thế, vị ấy đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực.  Điều chi xảy ra, khi tâm 

thức đã bị tản lạc ? (Vị ấy đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực, kính bạch Ngài).   

 

 On still getting further again, the one who was fond of the tangible 

objects, was tempted with a variety of pleasant objects again by the ogress.  

As he could not guard the body faculty, and as he also remained behind 

again, he was devoured by the ogres.  How many of them had gone 

already? (Five of them had gone already, Venerable Sir).  The only one left 

was the Buddha-to-be as five of them had already gone.  

 Đang khi vẫn còn đi xa hơn nữa, có một vị là người đã hỷ ái với các 

cảnh xúc chạm, vả lại đã bị các quỷ dạ xoa nữ dụ hoặc với một sự đa dạng 

các đối tượng hảo ái.  Vì vị ấy không thể nào cảnh giới được thân giác khí, 

và vì vị ấy cũng vẫn cứ ở lại phía sau, vị ấy đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực.  

Bao nhiêu người trong số của họ đã ra đi rồi ? (Năm người trong số của họ 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 120 

 

 

đã ra đi rồi, kính bạch Ngài).  Người duy nhất còn lại là Đức Phật vị lai (Bồ 

Tát) trong khi năm người trong số của họ đã ra đi rồi. 

 

 As the Buddha-to-be had adopted what the Silent - Buddhas, the 

arahants have advised, and as he could keep the mind faculty controlled 

and guarded, his mind did not get scattered on meeting with the five sense 

objects, he had not been devoured by the ogres. 

 Vì Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã thụ lĩnh những điều mà Chư Phật 

Trầm Mặc (Chư Độc Giác Phật), các Bậc Vô Sinh (Chư A La Hán) đã 

khuyên bảo, và vì Ngài có thể duy trì ý giác khí đã được khắc chế và đã 

được cảnh giới, tâm thức của Ngài đã không bị tản lạc đang khi đối diện 

với Ngũ Cảnh Trần, Ngài đã không bị các quỷ dạ xoa thôn thực.  

 

 On continuing the journey forward, an ogress followed the Buddha-

to-be.  She took Buddha-to-be as a person fully endowed with a keen 

intellect.  However, she also had a thought of devouring him before 

returning to her place.  In spite of Buddha-to-be being a person fully 

endowed with a keen intellect, she would not spare him, but would devour 

him.  Is it not terrible ? (It is terrible, Venerable Sir).  The ogres are very 

harsh - tempered.  There is no such a thing as sparing the life of a person 

even though he is fully endowed with a keen intellect.  The ogress followed 

him by considering, “Even though he is smart, I am going to devour him”. 

 Đang khi tiếp tục cuộc hành trình hướng về phía trước, một quỷ dạ 

xoa nữ đã đi theo Đức Phật vị lai (Bồ Tát).  Cô ấy đã xác định Đức Phật vị 

lai (Bồ Tát) là một bậc đã hội đủ phúc duyên với một trí lực nhạy bén.  Tuy 

nhiên, cô ấy vẫn có một sự nghĩ suy được thôn thực Ngài trước khi trở về 

trú xứ của mình.  Bất chấp Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã là một bậc đã hội đủ 

phúc duyên với một trí lực nhạy bén, cô ấy sẽ không tha thứ Ngài, mà trái 

lại sẽ thôn thực Ngài.  Điều đó không có khủng khiếp sao ? (Thật là khủng 

khiếp, kính bạch Ngài).  Các quỷ dạ xoa thì có tính khí hết sức khắc nghiệt.  

Không có một cái chi xem như là buông tha mạng sống của một người cho 

dù vị ấy đã là một bậc hội đủ phúc duyên với một trí lực nhạy bén cả.  Quỷ 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 121 

 

 

dạ xoa nữ đã đi theo Ngài sau khi đã suy xét chín chắn: “Cho dù là vị ấy có 

thông minh, Ta sẽ thôn thực ông ta.” 

 

The Buddha-to-be was walking ahead of the ogress and she was 

following him, and they reached the Takkasῑla City in Gandhāra Country.  

The ogress was acting as the wife of the Buddha-to-be by taking the form of 

a spouse.  She was holding up a child in one of her arms and was carrying 

some pieces of luggage with another hand, making herself look too 

exhausted, and following him.  

 Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã đang bộ hành ở phía trước của quỷ dạ 

xoa nữ và cô ấy đã đang dõi bước theo sau Ngài, và họ đã đến thành phố 

Takkasῑla trong đất nước Gandhāra.  Quỷ dạ xoa nữ đã đóng vai trò là 

người vợ của Đức Phật vị lai (Bồ Tát) bằng cách đã tạo ra hình thức của 

một người phối ngẫu.  Cô ấy đã đang ẵm một đứa trẻ trên một cánh tay của 

mình và đã mang một số hành lý với một cánh tay kia, đã đang tự tạo ra 

trông hết sức vất vả kiệt sức, và đang đi theo sau Ngài.   

 

On seeing the woman thus, people, gathering firewood or extracting 

timber in the forest grove asked her, “What is that man to you walking 

ahead of you ?”  The ogress replied, “He is my husband”.  So, these people 

working in the forest were displeased with the situation.  They blamed the 

Buddha-to-be, “He is a very cruel person, who did not look back at the 

woman, who is with the child and some pieces of luggage”.   The Buddha-

to-be replied, “The one who is following me is an ogress and is not my 

wife.  The ogress retorted, “well, when the men are displeased with their 

women they say that the women are ogresses or ghosts.  It is habitual”.  

Đang khi khán kiến nữ nhân như thế, mọi người, sau khi đã thu thập 

củi đun hoặc đã khai thác gỗ làm nhà ở trong khu rừng nhỏ đã vấn hỏi cô 

ấy: “Nam nhân ấy đang bộ hành ở phía trước cô, là như thế nào đối với cô 

vậy ?” Quỷ dạ xoa nữ đã trả lời: “Anh ấy là người chồng của tôi.” Như thế, 

những người làm việc ở trong rừng này đã tức giận với tình cảnh.  Họ đã 

chỉ trích Đức Phật vị lai (Bồ Tát): “Anh ấy là một người hết sức độc ác, 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 122 

 

 

người gì mà đã không ngoái nhìn lại người phụ nữ với con nhỏ và một số 

hành lý.”  Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã trả lời: “Người mà đang đi theo sau 

tôi là một quỷ dạ xoa nữ và không phải là người vợ của tôi.” Quỷ dạ xoa nữ 

đã trả miếng “Thế đấy, khi những người nam đã tức giận với những người 

nữ của họ thì họ nói rằng những người nữ là các quỷ dạ xoa nữ hoặc là 

những ma quỷ.  Đó là lệ thường.”   

 

 With the Buddha-to-be walking ahead, and the ogress following 

him, they reached the Takkasῑla City in Gandhāra Country.  They took rest 

on reaching a shed (sālāya), which served as a public rest - house.  The 

ogress followed the Buddha-to-be and took her seat outside the shed, as 

she could not stay close to the Buddha-to-be, because he is possession of 

perfection (pāramῑ) in power. 

 Về phần Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đang bộ hành ở phía trước, và quỷ 

dạ xoa nữ đang đi theo Ngài, họ đã đến thành phố Takkasῑla trong đất 

nước Gandhāra.  Họ đã nghỉ ngơi sau khi đến một lán trại, nơi đó đã được 

dùng như một nhà nghỉ công cộng.  Quỷ dạ xoa nữ đã đi theo sau Đức Phật 

vị lai (Bồ Tát) và đã lấy một chỗ ngồi cho mình ở bên ngoài lán trại, vì cô 

ấy không thể nào ở gần với Đức Phật vị lai (Bồ Tát), vì lẽ Ngài đang sở hữu 

quyền lực của Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật).    

  

 At that very moment, the king of Takkasῑla was making a tour of his 

kingdom.  On seeing the ogress who had taken the appearance of a celestial 

nymph and as he had a liking for her, ordered an attendant to find out 

whether or not that woman was somebody’s wife.  The ogress answered, 

“The young prince in the shed is my husband”.  The Buddha-to-be said, 

“She is neither my wife nor a human being she is an ogress”.  

 Ngay khoảnh khắc ấy, nhà vua của thành phố Takkasῑla đã đang 

thực hiện một chuyến tham quan vương quốc của mình.  Đang khi khán 

kiến quỷ dạ xoa nữ đã đang hiện bày ngoại hình của một Thiên nữ và khi 

nhà vua đã có một sự ham thích với cô ấy, đã ra lệnh cho một người hầu 

cận để tìm hiểu người phụ nữ ấy có là vợ của một người nào đó hay không.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 123 

 

 

Quỷ dạ xoa nữ đã trả lời: “Vị hoàng tử trẻ tuổi ở trong lán trại là chồng của 

tôi.”  Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã nói: “Cô ấy không là vợ của tôi mà cũng 

không là một nhân hữu tình, cô ấy là một quỷ dạ xoa nữ.” 

 

 The king said, “If she is not somebody’s wife, I am taking her”.  

After saying thus, she was put on an elephant and brought to the palace, 

where at night - time, she and her fellow ogres devoured everyone there 

including the king himself, leaving only their bones. 

 Nhà vua đã nói: “Ta sẽ lấy cô ấy, nếu như cô ta không là vợ của một 

người nào.” Sau khi đã nói như thế, cô ấy đã được đặt lên trên một con voi 

và đã được đến hoàng cung, tại nơi ấy vào ban đêm, cô ấy và các quỷ dạ 

xoa đồng bọn của mình đã thôn thực tất cả mọi người ở nơi đó kể cả bản 

thân nhà vua, chỉ để lại xương của họ.  

 

 As the palace doors were not opened in the morning, the countrymen 

opened the doors and on looking inside, they saw that everybody was 

already dead.  On seeing thus and realizing that it would not be proper to 

be without a king in the country, they looked for a king – to - be and found 

the young Buddha-to-be. 

 Vì các cửa hoàng cung đã không có mở ra vào buổi sáng, đồng bào 

đã mở cửa ra và sau khi đã nhìn vào bên trong, họ đã thẩm thị rằng tất cả 

mọi người đã chết hết rồi.  Đang khi khán kiến như thế và đang khi chứng 

tri được rằng sẽ không thích hợp khi mà không có một nhà vua ở trong đất 

nước, họ đã tìm kiếm một vị vua tương lai và đã tìm thấy được Đức Phật vị 

lai (Bồ Tát) trẻ tuổi.  

 

 They said among themselves, “The young Buddha-to-be is really a 

wise person, who knows an ogre as an ogre.  Our king met his death 

because of taking the ogress for a celestial nymph and making wrong things 

happen.  However, the young prince is a fully intelligent one”.  After saying 

so, they took the Buddha-to-be to the palace and crowned him their king.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 124 

 

 

 Họ đã nói với nhau trong nhóm của họ “Đức Phật vị lai (Bồ Tát) trẻ 

tuổi thật sự là một bậc minh trí, là bậc tri đắc một quỷ dạ xoa là một quỷ dạ 

xoa.  Nhà vua của chúng ta đã gặp phải sự tử vong của mình bởi vì đã lấy 

quỷ dạ xoa nữ cho là một Thiên nữ và đã làm cho những điều sai trái xảy 

ra.  Tuy nhiên, vị hoàng tử trẻ tuổi là một bậc hoàn toàn trí tuệ.” Sau khi đã 

nói như vậy, họ đã đưa Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đến hoàng cung và đã tôn 

Ngài lên làm nhà vua của họ.   

 

Instead of being devoured by the ogress, what happened as the 

Buddha-to-be restrained his mind by contemplation so that the mind did 

not get scattered ? (He was crowned a king, Venerable Sir).  Thus, the 

Buddha expounded the past life stories of five attendants, who were 

devoured by the ogres for letting their mind get scattered.  The Buddha 

said, “You, O monks, in the past existence, had been devoured by the ogres 

because you could not guard your faculties of eye, ear, nose, tongue, body 

and mind respectively and for allowing the mind get scattered.” 

 Thay vì đã bị quỷ dạ xoa nữ thôn thực, điều chi đã xảy ra khi Đức 

Phật vị lai (Bồ Tát) đã kiểm thúc tâm thức của mình bằng sự nghiêm túc 

khảo lự nhằm để cho tâm thức đã không bị tản lạc ? (Ngài đã được tôn lên 

làm một nhà vua, kính bạch Ngài).  Do đó, Đức Phật đã tường tế thuyết 

minh các tích truyện về kiếp sống quá khứ của năm vị hầu cận, là các vị đã 

bị các quỷ dạ xoa thôn thực vì để cho bị vong hoài tâm thức của mình đã bị 

tản lạc.  Đức Phật đã nói: “Này các vị tu sĩ, trong kiếp sống quá khứ, các 

người đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực bởi vì các người đã không thể nào 

cảnh giới được các quan năng về mắt, tai, mũi, lưỡi, sắc thân và tâm thức 

lần lượt riêng từng mỗi người và vì đã cho phép tâm thức được tản lạc.”  

   

 “Also now, if only one door is guarded respectively, it is not yet 

enough”, continued the Buddha.  In winding up the past and present life 

stories, the Buddha continued, “The young prince, then, is now I, the 

Buddha, and the five attendants who were devoured by the ogres, then, are 

now you, the monks”. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 125 

 

 

 Đức Phật đã tiếp tục: “Hiện giờ cũng thế, nếu như chỉ có một cửa đã 

được cảnh giới một cách tương ứng thì vẫn chưa đủ.”  Trong sự kết thúc 

các tích truyện về kiếp sống quá khứ và kiếp sống hiện tại, Đức Phật đã tiếp 

tục: “Vị hoàng tử trẻ tuổi, vào thưở ấy, bây giờ là Ta, Đức Phật, và năm vị 

hầu cận mà đã bị các quỷ dạ xoa thôn thực, thời ấy, bây giờ là các người, 

các vị tu sĩ.”  

 

“Nghe theo lời khuyên tốt, 

Kiên trì, không lay động, 

Tiếp tục đi con đường, 

Không có gì sợ hãi. 

Ta không muốn đi vào, 

Chỗ cám dỗ Dạ Xoa, 

Nên Ta được an toàn, 

Khỏi sự sợ hãi lớn.”  

 

 Did not the monk devoured by the ogre due to his inability to guard 

the eye faculty think that the eye was the one giving him trouble?  (He did 

think so, Venerable Sir).  That was why, he guarded the eye faculty only.  

So also, the monk devoured by ogres due to his inability to guard:  

❖ The ear faculty ----- guarded the ear faculty only; 

❖ The nose faculty ----- guarded the nose faculty only; 

❖ The tongue faculty ----- guarded the tongue faculty only; 

❖ The body faculty ----- guarded the body faculty only. 

It seems they felt quite terrified. 

Chẳng phải vị tu sĩ đã bị quỷ dạ xoa thôn thực vì sự vô năng của 

mình để cảnh giới thị giác khí nghĩ suy rằng con mắt đã là một Pháp mang 

hệ lụy cho vị ấy ? (Vị ấy đã nghĩ suy như thế, kính bạch Ngài).  Đó đã là lý 

do tại sao, vị ấy đã cảnh giới chỉ có thị giác khí.  Cũng như vậy, vị tu sĩ đã 

bị các quỷ dạ xoa thôn thực vì sự vô năng của mình để cảnh giới: 

❖ Thính giác khí ----- vị ấy đã cảnh giới chỉ có thính giác khí; 

❖ Tỷ giác khí ----- vị ấy đã cảnh giới chỉ có tỷ giác khí; 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 126 

 

 

❖ Thiệt giác khí ----- vị ấy đã cảnh giới chỉ có thiệt giác khí; 

❖ Thân giác khí ----- vị ấy đã cảnh giới chỉ có thân giác khí. 

Xem ra họ đã cảm thấy hoàn toàn kinh hãi. 

  

 At the present time, the real ogre is not going to devour one.  Which 

ogre is devouring one ?  It is ogre, the lobha, the ogre, the dosa, or ogre, 

the moha is devouring one. 

 Vào thời buổi hiện tại, quỷ dạ xoa thực sự sẽ không thôn thực người 

ta.  Vậy quỷ dạ xoa nào sẽ thôn thực người ta ?  Đó là quỷ dạ xoa Tham, 

hoặc quỷ dạ xoa Sân, hoặc quỷ dạ xoa Si sẽ thôn thực người ta. 

 

 One who cannot restrain oneself from being pleased on seeing the 

visible objects (rūparammaṇasa) makes lobha arise, and is devoured by 

ogre the lobha.  If one is going to be devoured by a real ogre, for how 

many existences will he be devoured ?  The answer is only in one existence.  

If one is going to be devoured by lobha, the ogre, one will be devoured for 

many existences.  Does not one have to suffer from the inflictions made by 

ageing, ailing, and death for an endless number of times?  Does not ogres 

the lobha, is more terrifying than the real one ? (It is more terrifying, 

Venerable Sir). 

 Một người mà tự bản thân không thể nào kiểm thúc trạng thái đã 

duyệt ý đang khi khán kiến các cảnh sắc (cảnh sắc) làm cho Tham khởi 

sinh, và đã bị quỷ dạ xoa Tham thôn thực.  Nếu như người ta sẽ bị một quỷ 

dạ xoa thực sự thôn thực thì vị ấy sẽ bị thôn thực trong bao nhiêu kiếp sống 

?  Câu trả lời là chỉ có trong một kiếp sống.  Nếu như người ta sẽ bị quỷ dạ 

xoa Tham thôn thực thì người ta sẽ bị thôn thực trong nhiều kiếp sống.  

Chẳng phải người ta phải chịu khổ đau từ những sự áp đặt do bởi sự già 

nua, sự ốm đau và sự tử vong đã tạo ra trong một chuỗi thời gian vô tận ?  

Chẳng phải các quỷ dạ xoa Tham còn đáng kinh hãi hơn cả quỷ dạ xoa 

thực sự sao ? (Nó thật đáng kinh hãi hơn, kính bạch Ngài).  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 127 

 

 

 On being discoursed thus, the monks realized the noble dhamma.   

In order to be able to restrain the six doors, namely, that of the eye, ear, 

nose, tongue, body and mind, the Buddha had discoursed this Telapatta 

Jātaka.  In the discourse on Telappatta Jātaka, the simile of an oil cup was 

given.  

 Sau khi đã được diễn giảng như thế, các vị tu sĩ đã chứng tri được 

Thánh Pháp.  Để có khả năng kiểm thúc được sáu cửa (Lục Môn), đó là về 

con mắt, lỗ tai, mũi, lưỡi, sắc thân và tâm thức, Đức Phật đã diễn giảng Túc 

Sinh Truyện Telapatta.  Trong Pháp Thoại nói về Túc Sinh Truyện 

Telapatta, sự ẩn dụ về một bát dầu đã được đưa ra.  

 

 At one time, there was a leading actress of drama, known by the 

name of Janapadakalyāṇῑ (literally means the belle of the province).  

Without having any lighting device, she could illuminate around her with 

her bodily radiance up to a radial distance of (12)-cubits from herself.  She 

was not only endowed up to this extent with perfection in kusala (kusala 

pāramῑ) which she had fulfilled in many an existence, but also with the five 

good qualities of a woman.  She was also well known in the country for her 

ability to do well in singing and dancing.  

 Vào một thuở nọ, đã có một diễn viên chính của nghệ thuật kịch 

trường, được biết đến với danh xưng Janapadakalyāṇῑ (có nghĩa là mỹ 

nhân của lĩnh vực hoạt động).  Không cần bất luận thiết bị thắp sáng nào, tự 

bản thân cô ấy có thể chiếu sáng xung quanh thân mình với sự phát quang ở 

sắc thân tỏa ra từ tâm điểm lên đến một khoảng cách 12 cubit (đơn vị đo 

chiều dài thời xưa = 0,46m x 12 = 5.52m). Cô ấy đã không những chỉ hội 

đủ phúc duyên lên đến mức độ này với Pháp Toàn Thiện (Pháp Toàn 

Thiện Ba La Mật) mà cô ấy đã hoàn thành viên mãn trong nhiều kiếp 

sống, mà hơn nữa với năm đức tính tốt đẹp của một phụ nữ.  Vả lại cô ấy 

cũng đã nổi tiếng ở trong đất nước vì khả năng của cô ta trình diễn tuyệt 

diệu trong các tiết mục ca hát và nhảy múa. 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 128 

 

 

 One day, Janapadakalyāṇῑ was performing in a festival at the 

country’s capital city.  A good number of people were present there 

watching her performing her art.  At the same time, a man was sentenced to 

death by hanging.  As it was the time of the festival, the king was not in the 

mood to have the sentence carried out.  So, he told the prisoner, “I did not 

want to have the death sentence carried out, but I will give you a kind of 

punishment.  The death sentence passed on you will be commuted if you can 

carry out the task that I give you with mindfulness.” 

 Một ngày nọ, Janapadakalyāṇῑ đã đang trình diễn trong một lễ hội 

tại thủ đô của đất nước.  Một số lượng lớn người đã hiện diện ở nơi đó để 

thưởng thức sự trình diễn nghệ thuật của cô ta.  Cùng một lúc, một nam 

nhân đã bị kết án tử hình bằng cách treo cổ.  Vì đó đã là thời điểm của lễ 

hội, nhà vua đã không có tâm trạng để phải thực hiện việc xét xử.  Vì vậy, 

nhà vua đã nói với tù nhân: “Ta đã không muốn để phải thực hiện việc xét 

xử bản án tử hình, thế nhưng Ta sẽ cho ngươi một thể loại hình phạt.  Bản 

án tử hình được thông qua, ngươi sẽ được giảm tội nếu như ngươi có thể thi 

hành một sự việc khó khăn với Niệm Lực mà Ta giao cho ngươi.”   

 

 “I will give you a cup of full to its brim with oil.  You will have to 

carry this oil cup through the crowd of audience in the theatre, where 

Janapadakalyāṇῑ is performing an act of dancing.  A man carrying a four -

edged dagger will be following you and will behead you if just a drop of oil 

is spilt.  If there is no spilling, the death sentence passed on you will be 

commuted”.  On saying thus, how would the prisoner answer ? (He would 

answer that he would be able to carry it through the crowd, Venerable Sir).  

 “Ta sẽ cho ngươi một bát đầy dầu tới vành miệng của nó.  Ngươi sẽ 

phải bưng bát dầu này đi xuyên qua đám đông khán thính giả trong nhà hát 

nơi mà Janapadakalyāṇῑ đang trình diễn một tiết mục nhảy múa.  Một 

nam nhân mang một cây dao găm bốn lưỡi sẽ đi theo sau ngươi và sẽ chặt 

đầu ngươi nếu như chỉ một giọt dầu bị đổ tràn ra.  Nếu như không có sự đổ 

tràn ra, thì bản án tử hình được thông qua, ngươi sẽ được giảm tội”.   Sau 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 129 

 

 

khi đã nói như thế, tù nhân sẽ trả lời như thế nào ? (Vị ấy sẽ trả lời rằng anh 

ta sẽ có khả năng để bưng bát dầu đi xuyên qua đám đông, kính bạch Ngài).  

 

 As he could be freed from the death sentence, he carried the oil cup 

to the festival where Janapadakalyāṇῑ was performing her art of dancing.  

He was followed by a man with the dagger.  Did not he have to carry the oil 

cup mindfully so that there is no spilling of oil?  (He has to, Venerable Sir).  

Is it easy or difficult to do so ? (It is difficult, Venerable Sir).  Yes, it is 

difficult.  If the prisoner did watch the dancing act of Janapadakalyāṇῑ, the 

oil would be spilt.  If he was jostled by the crowd in the festival, the oil 

would be spilt. 

 Vì vị ấy có thể được giải thoát khỏi án tử hình, vị ấy đã bưng bát dầu 

đến lễ hội nơi mà cô Janapadakalyāṇῑ đang trình diễn tiết mục nhảy múa 

của mình.  Vị ấy đã bị một nam nhân với ngọn dao găm đi theo sau.  Chẳng 

phải vị ấy phải bưng bát dầu một cách chú niệm nhằm để cho không có sự 

đổ tràn dầu ra ?  (Vị ấy phải làm thế, kính bạch Ngài).  Để làm được như 

thế quả là dễ dàng hay là khó khăn ? (Thật khó khăn, kính bạch Ngài).  

Đúng vậy, thật khó khăn.  Nếu như tù nhân đã chú mục tiết mục nhảy múa 

của Janapadakalyāṇῑ thì dầu sẽ bị đổ tràn ra.  Nếu như vị ấy đã bị đám 

đông trong lễ hội xô đẩy thì dầu sẽ bị đổ tràn ra.    

 

 The Buddha asked the monks, “is it easy or difficult for that man to 

keep the oil from spilling, so as to have his life spare?”  They answered, “It 

will be very difficult to do so, Venerable Buddha Sir”.  The Buddha said, 

“It will not be quite difficult to keep the oil from spilling by being especially 

mindful as he is followed by the man with the dagger.  There is a possibility 

of been getting freed from the death sentence”.  

 Đức Phật đã vấn hỏi các vị tu sĩ: “Quả là dễ dàng hay là khó khăn 

đối với nam nhân ấy để giữ cho dầu không bị đổ tràn ra, nhằm để cho được 

tha mạng sống của mình ?”  Họ đã trả lời, “Sẽ vô cùng khó khăn để làm 

như vậy, kính bạch Đức Thế Tôn”.  Đức Phật đã nói: “Bằng với việc chú 

niệm một cách đặc biệt thì điều đó sẽ không hoàn toàn khó khăn để giữ cho 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 130 

 

 

dầu không bị đổ tràn ra trong khi vị ấy đã bị một nam nhân với ngọn dao 

găm đi theo sau.  Có khả năng để được giải thoát khỏi bản án tử hình.” 

 

 The Buddha continued, “It is more difficult for those people, who 

are contemplating the body in the body (kāyānupassanā satipaṭṭhāna) to 

keep on noting without letting any one of the notings gone missing”.  The 

commentary and sub - commentary teachers had expounded about it by 

giving a comparative simile.  It is very useful for the yogis, and is quite 

good to follow it. 

 Đức Phật đã nói tiếp: “Thật là khó khăn hơn đối với những ai đang 

nghiêm túc khảo lự Thân trong Thân (Thân Tùy Quán Niệm Xứ) để gìn 

giữ liên tục việc chú niệm mà không để cho bất luận một trong những sự 

chú niệm phải bị mất mát đi.”  Các Bậc Chú Giải Sư và Phụ Chú Giải Sư đã 

tường tế thuyết minh về điều ấy bằng với một lối so sánh đối chiếu.  Thật 

vô cùng hữu ích cho các hành giả, và hết sức tốt đẹp để làm theo nó.    

 

 On the similarity between the spilling of a 

 Drop of oil and missing a noting. 

 Về tính tương đồng giữa việc  

Đổ tràn một giọt dầu và sự mất mát một chú niệm.  

Như người mang bát dầu, 

Đầy vun không cho đổ, 

Cũng vậy, bảo vệ tâm, 

Như đi phương hướng lạ ! 

  

Telapattaṁviya kāyagatāsati 

Bát dầu tỷ như Thân Hành Niệm 

(Saṁ tῑ -2/482) 

 

 As a cup of oil (telapattaṃ) the practice of mindfulness with regard 

to the body (kāyagatāsatikammaṭṭhāna) shall be considered (daṭṭhabbā). 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 131 

 

 

 Sự thực hành về Niệm Lực hữu quan với sắc thân (Thân Hành 

Niệm Nghiệp Xứ) sẽ được xem (nhận vi) y như là một bát dầu (tỷ như bát 

dầu).  

  

It means that the oil cup filled up to its brim is likened to the 

audience practicing the kāyagatāpatῑ kammaṭṭhāna dhamma.  Let us 

recite the motto. 

Có nghĩa là bát dầu được đổ đầy lên tới vành miệng của nó thì được 

ví tương tự với khán thính hành giả đang thực hành Pháp Thân Hành 

Niệm Nghiệp Xứ.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

The oil cup and the practice of mindfulness, 

With regard to the body, 

Are in true similarity. 

Cách Ngôn: 

Bát dầu và việc thực hành về Niệm Lực, 

Hữu quan với Sắc Thân, 

Là thực sự tương đồng. 

 

Tassapariharana puggaloviya vipassako 

Quan sát viên tỷ như người bưng bát dầu  

 

 As the man who carries (pariharana puggaloviya) that oil cup 

(tassa), the meditator (vipassako) shall be considered (daṭṭhabbā).  

 Thiền giả (quan sát viên) sẽ được xem (nhận vi) y như người mà 

bưng (tỷ như người chăm chú) bát dầu ấy vậy (đó). 

 

 The man who has been sentenced to death is likened to the person 

practising vipassanā meditation.  Can not the members of this audience, 

practising the dhamma, be considered similar to the man walking with the 

oil cup.  (It can be considered thus, Venerable Sir).  Did not the man 

carrying the oil cup have to be especially mindful in order not to lose his 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 132 

 

 

life in this existence ?  (He did have to be especially mindful, Venerable 

Sir).  For the members of the audience, who are working not only for this 

existence, but also for the future existences in samsāra, what do they have 

to do in order to realize ageing - free and death - free nibbāna of not 

meeting with repeated deaths in future existence ? They have to keep 

practising vipassanā meditation.  Is it not like practising so as not to miss a 

single noting?  (It is like this, Venerable Sir).  Let us recite the motto. 

Người mà đã bị kết án tử hình được ví tương tự với người đang thực 

hành thiền định Minh Sát Tuệ.  Các thành viên khán thính hành giả ở nơi 

đây, đang thực hành Giáo Pháp, không thể nào được xem tương tự với 

người đang bộ hành với bát dầu sao ? (Có thể được xem như vậy, kính bạch 

Ngài).  Chẳng phải người đã đang bưng bát dầu phải có chú niệm một cách 

đặc biệt để mà không bị mất mạng sống của mình trong kiếp sống này sao ? 

(Vị ấy đã phải chú niệm một cách đặc biệt, kính bạch Ngài).  Đối với các 

thành viên khán thính giả, là các vị đang tạo tác không những cho kiếp sống 

này, mà cũng còn cho các kiếp sống vị lai trong vòng luân hồi, những điều 

chi mà họ phải làm để mà chứng tri được Níp Bàn bất lão mại và bất tử 

vong, không còn đối diện với những sự tử vong đã lặp đi lặp lại nhiều lần 

trong các kiếp sống vị lai ?  Họ phải tiếp tục thực hành thiền định Minh Sát 

Tuệ.  Chẳng phải giống như việc thực hành nhằm để không mất mát đi một 

sự chú niệm nào cả sao ? (Nó giống như vậy, kính bạch Ngài).  Chúng ta 

hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

The man holding the oil cup and walking 

And the one who contemplates are alike. 

Cách Ngôn: 

Người đang bưng bát dầu và đang bộ hành 

Và người mà đang nghiêm túc khảo lự thì tương đồng. 

  

The present members of the audience, practising vipassanā 

meditation, are likened to the man holding the oil cup and walking, because 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 133 

 

 

he was afraid of having to serve the death sentence.  The people who are 

listening and practising vipassanā dhamma in order to realize the death - 

free nibbāna and who are afraid of meeting with ageing, ailing and death 

in samsāra are likened to the man, who is holding the oil cup and walking, 

and who is afraid of having to serve the death sentence.  

Các thành viên khán thính giả hiện thời, đang thực hành tu tập thiền 

định Minh Sát Tuệ, thì ví tương tự với nam nhân đang bưng bát dầu và 

đang bộ hành vậy, bởi vì vị ấy đã sợ hãi vì đang phải nhận chịu bản án tử 

hình.  Những người mà đang lắng nghe và đang thực hành Pháp Minh Sát 

Tuệ để mà chứng tri được Níp Bàn bất tử và những người mà sợ hãi đang 

khi đối diện với sự lão mại, sự ốm đau và sự tử vong trong vòng luân hồi 

thì được ví tương tự với nam nhân mà đang bưng bát dầu và đang bộ hành, 

và người mà sợ hãi vì đang phải nhận chịu bản án tử hình.  

 

Janakāyāviya puthuttārammaṇānῑ 

Những biệt cảnh tỷ như quần chúng 

 

 As the people who came to the show (janakāyāviya), many objects 

(puthuttārammaṇānῑ) shall be considered (daṭṭhabbāni). 

 Nhiều đối tượng (những biệt cảnh) sẽ được xem (nhận vi) y như 

những người đã đi tới buổi trình diễn (tỷ như quần chúng).  

 

 Does not a good number of people come to watch the act of dancing 

of Janapadakalyānῑ, popular all over the country for her ability to do well 

in the acts of singing and dancing ?  (They do come, Venerable Sir).  The 

many objects of yogis, who are practising meditation, are likened to a good 

number of people coming to watch the show.  The cause of spilling the oil is 

the presence of the good number of people. The cause of missing the noting 

is the presence of many objects.  Are they not likened as thus?  (They are 

likened as thus, Venerable Sir).  Let us recite the motto. 

Chẳng phải một số lượng lớn người đến để xem tiết mục nhảy múa 

của Janapadakalyānῑ được khắp cả đất nước hâm mộ vì khả năng của cô 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 134 

 

 

ta trình diễn tuyệt diệu trong các tiết mục ca hát và nhảy múa sao ? (Họ đi 

đến, kính bạch Ngài).  Có nhiều đối tượng của các hành giả, là những người 

đang thực hành thiền định, thì tương tự với một số lượng lớn người đang 

đến để xem buổi trình diễn.  Tác nhân của việc đổ tràn dầu là sự hiện diện 

của một số lượng lớn người.  Tác nhân của việc mất mát sự chú niệm là sự 

hiện diện của nhiều đối tượng.  Thế thì chúng đã không có giống nhau sao ? 

(Chúng đã giống y như vậy, kính bạch Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng cách 

ngôn.  

 

Motto: 

People going to the show 

Are likened, in fact, 

To many an object. 

Cách Ngôn: 

Trong thực tế, 

Những người đang đến buổi trình diễn 

Được ví tương tự với nhiều đối tượng.  

 

 The presence of many people is the cause for spilling of oil, and the 

presence of many objects is the cause for missing the notings.  These things 

are similar.  What will happen as soon as the oil is split ?  The prisoner will 

get beheaded.  As soon as the notings go missing, the noble path 

knowledge, the head, will be cut off.  It will become evident later on. 

 Sự hiện diện của nhiều người là tác nhân để cho việc đổ tràn dầu, và 

sự hiện diện của nhiều đối tượng là tác nhân cho việc mất mát các sự chú 

niệm.  Các Pháp này thì tương đồng.  Điều chi sẽ xảy ra ngay khi dầu bị đổ 

tràn ?  Tù nhân sẽ bị chặt đầu.  Ngay khi các sự chú niệm đã đang mất mát 

đi thì Tri Thức Thánh Đạo (Tuệ Đạo), cái đầu, sẽ bị cắt đứt.  Nó sẽ trở nên 

minh hiển về sau này.   

 

Asipurisoviya mano 

Ý tỷ như nam nhân với cây gươm 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 135 

 

 

 

 As the man with the dagger (asipurisoviya), the mind (mano) shall 

be considered (daṭṭhabā). 

 Tâm thức (ý) sẽ được xem (nhận vi) y như nam nhân với ngọn dao 

găm (tỷ như nam nhân với cây gươm).   

 

 The succeeding consciousness is likened to the man with the dagger 

following the man holding the oil cup.  Is not the succeeding consciousness 

always conscious of the preceding noting consciousness ? (It is conscious, 

Venerable, Sir). Let us recite the motto. 

Tâm Ý Thức hậu tục được ví tương tự với nam nhân cầm con dao 

găm đang đi theo sau người đang bưng bát dầu.  Chẳng phải Tâm Ý Thức 

hậu tục luôn luôn ý thức được Tâm Ý Thức đang chú niệm tại tiền sao ? 

(Nó ý thức được, kính bạch Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

The mind is likened 

To the man with the dagger. 

Cách Ngôn: 

Tâm thức được ví tương tự với 

Nam nhân cầm con dao găm. 

 

 Was not the man holding the dagger watching whether or not the oil 

is spilt by the man in front of him, who was sentenced to death ? (He was 

watching, Venerable Sir).  For those people practising vipassanā 

meditation, do not they know that succeeding consciousness is watching 

whether or not the noting is missing?  (They do know, Venerable Sir).  It is 

likened to the man with the dagger. 

 Chẳng phải nam nhân đang cầm con dao găm đang chú mục liệu 

xem dầu có bị nam nhân mà đã bị kết án tử hình ở trước mặt ông ta làm đổ 

tràn ra hay sao ? (Vị ấy đang chú mục, kính bạch Ngài).  Đối với những vị 

đang thực hành thiền định Minh Sát Tuệ, chẳng phải họ nhận thức rằng 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 136 

 

 

Tâm Ý Thức hậu tục đã đang chú mục liệu xem sự chú niệm có đang mất 

mát hay sao ? (Họ tri đắc, kính bạch Ngài).  Nó được ví tương tự với nam 

nhân cầm con dao găm.  

 

Telassa cajanaṃviya kilessuppādanaṃ 

Phiền não khởi sinh tỷ như dầu đổ tràn ra 

 

 As the spilling (cajanaṃviya) of oil (telassa), the arising defilement 

in yogi (kilessuppādanaṃ) shall be considered (daṭṭhabbaṁ). 

 Sự khởi sinh Pháp uế nhiễm ở trong hành giả (phiền não khởi sinh) 

sẽ được xem (nhận vi) y như việc đổ tràn ra của dầu (tỷ như dầu đổ tràn 

ra).   

 

 For example, the man sentenced to death watched one of the objects, 

such as Janapadakalyānῑ or those many people coming to the show, and 

the oil was spilt.  What happens when the pleasant objects are been 

watched ?  (Lobha arises, Venerable Sir).  When the unpleasant objects are 

being watched, dosa arises.   Is not the arising of kilesā in the yogis is 

likened to the spilling of oil? (It is likened thus, Venerable Sir). Let us recite 

the motto. 

Ví dụ, nam nhân đã bị kết án tử hình đã chú mục một trong những 

đối tượng, chẳng hạn như Janapadakalyānῑ hoặc nhiều người nọ đang đến 

xem buổi trình diễn, và dầu đã bị đổ tràn ra.  Điều chi xảy ra khi các đối 

tượng khả ái đã được chú mục ?  (Tham khởi sinh, kính bạch Ngài).  Khi 

các đối tượng bất khả ái đã đang được chú mục thì Sân khởi sinh.  Chẳng 

phải sự khởi sinh của các Pháp Phiền Não ở trong những hành giả được ví 

tương tự với sự đổ tràn ra của dầu sao ?  (Nó được ví tương tự như vậy, 

kính bạch Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

Similar, is the oil spilling, 

To kilesā arising. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 137 

 

 

Cách Ngôn: 

Tương tự, là việc dầu đổ tràn ra, 

Với các Phiền Não đang khởi sinh. 

 

Sῑsapātatanaṁviya ariyāmagga ñāṇa sῑsānuppatti 

Thủ sự khởi sinh Trí Đạo Thánh Nhân tỷ như thủ sự sát hại 

 

 The arising of kilesā in the yogi is likened to be spillling of oil by the 

man under death sentence.  

 Sự khởi sinh các Pháp Phiền Não ở trong hành giả được ví tương tự 

với dầu đang bị nam nhân ở dưới bản án tử hình làm đổ tràn ra. 

 

 As being beheaded (Sῑsapātatanaṁviya), non - arising of the noble 

path knowledge (ariyāmagga ñāṇa sῑsānuppatti) shall be considered 

(daṭṭhabbā). 

 Việc không có khởi sinh Tri Thức Thánh Đạo (Thủ sự khởi sinh 

Trí Đạo Thánh Nhân) sẽ được xem (nhận vi) y như đã đang bị chặt đầu 

(tỷ như thủ sự sát hại).   

 

 As soon as the oil spilt, what will the man with the dagger do ? (He 

will cut off the head, Venerable Sir).  What happens is that the noble path 

knowledge is cut off, when the noting goes missing, due to the arising of 

kilesā in the person practising vipassanā meditation.  It is similar to being 

beheaded.  No path knowledge will arise. 

 Ngay khi dầu đổ tràn ra, nam nhân với con dao găm sẽ làm điều chi? 

(Vị ấy sẽ chặt đầu, kính bạch Ngài).  Điều xảy ra đó là Tri Thức Thánh Đạo 

bị cắt đứt, khi sự chú niệm đang bị mất mát đi, do sự khởi sinh của các 

Pháp Phiền Não ở trong hành giả đang thực hành thiền định Minh Sát Tuệ.  

Nó tương tự như đã đang bị chặt đầu.  Tri Thức Đạo Lộ sẽ không khởi sinh.   

 

For example, say, this certain noting is the kind which can take one 

to nibbāna, but if the mind is somewhere else, and if kilesā arises, can the 

noble path knowledge arise ? (It cannot arise, Venerable Sir).  Yes, the 

noble path knowledge is cut off.  That is why, is it not important to note in 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 138 

 

 

close succession ?  (It is important, Venerable Sir).  The noble path 

knowledge is missed once, if the noting is missed once.  The noble path 

knowledge, the head, can be cut off.  Even though one has pāramῑ, if the 

notings are not in close succession, and as the noble path knowledge, the 

head, being cut off several time, the noble dhamma cannot be realized for 

some time. Let us recite the motto.    

Ví dụ, chẳng hạn như, sự chú niệm nhất định này là thể loại mà có 

thể đưa người ta đến Níp Bàn, thế nhưng nếu như tâm thức ở một nơi nào 

khác, và nếu như các Pháp Phiền Não khởi sinh, liệu Tri Thức Thánh Đạo 

có thể nào khởi sinh ? (Nó không thể nào khởi sinh, kính bạch Ngài).  Đúng 

vậy, Tri Thức Thánh Đạo bị cắt đứt.  Đó là lý do tại sao, nó chẳng là hệ 

trọng để chú niệm trong sự sát cận nhất liên quán sao ? (Nó thật là hệ trọng, 

kính bạch Ngài).  Tri Thức Thánh Đạo bị mất mát đi một lần, nếu như sự 

chú niệm bị mất mát đi một lần.  Tri Thức Thánh Đạo, cái đầu, có thể bị cắt 

đứt.  Cho dù người ta có các Pháp Ba La Mật, nếu như các sự chú niệm 

không được trong sự sát cận nhất liên quán, và vì Tri Thức Thánh Đạo, cái 

đầu, đang bị cắt đứt vài lần thì Thánh Pháp không thể nào được chứng tri 

trong ít lâu.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.   

 

Motto: 

Non-arising of noble path knowledge 

Is truly likened to getting beheaded.  

Cách Ngôn: 

Không có khởi sinh Tri Thức Thánh Đạo 

Thì thực sự được ví tương tự như đã bị chặt đầu. 

 

 The yogi not attaining the noble path knowledge is likened to the oil 

cup - holding man, with the death sentence imposed on him, is being 

beheaded.  The subcommentary teachers expounded thus.  It means, the 

notings should be in close succession. 

 Hành giả không thành đạt được Tri Thức Thánh Đạo được ví tương 

tự với nam nhân đang bưng một bát dầu, với bản án tử hình đã áp đặt lên 

ông ta, đã đang bị chặt đầu.  Các Bậc Phụ Chú Giải Sư đã tường tế thuyết 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 139 

 

 

minh như thế.  Nó có nghĩa là, các sự chú niệm phải nên trong sự sát cận 

nhất liên quán.  

 

 On this Sutta being discoursed, the monks got the sense of urgency 

(saṁvega) and on noting in close succession, noble dhamma was realized. 

 Sau khi bài Kinh này đã được diễn giảng, các vị tu sĩ đã cảm quan 

được sự khẩn trương (liên mẫn) và đang khi chú niệm trong sát cận nhất 

liên quán, Thánh Pháp đã được chứng tri.    

 

The Dhamma Talk Given On (25-1-90) 

Pháp Đàm Đã Ban Phát Vào Ngày 25 Tháng 1 Năm 1990 

 

 This discourse is given in continuation of that part of the discourse 

already given on (10-1-90) and (18-1-90). 

  Pháp Thoại này được ban phát là phần tiếp theo của Pháp Thoại mà 

đã được ban phát vào ngày 10 tháng 01 năm 1990 và ngày 18 tháng 01 năm 

1990.  

 

Uddesa means “in brief” and vibhaṅga means “elaborate 

analysis”.  The brief version was discoursed by the Buddha himself, and 

the elaborate analysis was expounded by the Venerable Mahā Kaccāyana 

Thera.  This discourse is very suitable for people like this audience 

listening to the dhamma, and wishing to have a quick realization of 

nibbāna, the cessation of suffering. 

 Xiển Thuật có nghĩa “một cách vắn tắt,” và Phân Tích có nghĩa “sự 

phân tích tinh tế”.  Cách giải thích vắn tắt đã được chính tự Đức Phật diễn 

giảng, và sự phân tích tinh tế đã được Ngài Trưởng Lão Mahā Kaccāyana 

tường tế thuyết minh.  Pháp Thoại này vô cùng thích hợp cho các vị như 

khán thính giả nơi đây đang lắng nghe Giáo Pháp, và đang mong cầu để có 

được một sự chứng tri mau chóng về Níp Bàn, sự chấm dứt nỗi khổ đau.  

 

 The Venerable Mahāsῑ Sayadaw, the great benefactor, had 

composed a motto, in summary, on the entire sutta so that the future 

generations could easily bear it in mind.  Let us recite that motto again. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 140 

 

 

Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ, một Bậc Tán Trợ Đại Nhân, đã soạn 

tả một cách ngôn, một cách khái yếu, về toàn bộ bài Kinh nhằm để cho 

những thế hệ trong tương lai có thể nằm lòng trong tâm thức một cách dễ 

dàng.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn ấy một lần nữa. 

 

Motto: 

 Uddesavibhaṅga taught us to abide 

 By not letting the mind get scattered or stop internally, 

 Or have the burning thirst for depending on and clinging to an 

object. 

 If it is practised, one shall gain entire freedom 

 From the suffering that will come, 

 For the risk of aging and dying is burdensome. 

Cách Ngôn: 

Xiển Thuật Phân Tích đã chỉ dạy chúng ta để tuân theo  

Bằng cách không để bị vong hoài tâm thức đã bị tản lạc ở ngoại 

phần, hoặc đình trụ ở nội tâm,  

Hoặc có lòng khát ái cường liệt bởi đã đang y phụ và đang chấp thủ 

vào một đối tượng. 

Nếu như đã được thực hành, người ta sẽ hoàn toàn đạt được sự giải 

thoát  

Nỗi khổ đau mà sẽ đến,  

Vì mối nguy hiểm phiền tỏa của sự lão mại và trước phút lâm chung. 

 

 It means that if one will not let one’s mind get scattered, or stop 

internally, or cling to an object of clinging by being able to consider, 

contemplate and cultivate in meditation, nibbāna, one’s aim of aspiration, 

can be realized quickly.  

 Điều đó có nghĩa là nếu như người ta sẽ không để cho tâm thức của 

mình bị tản lạc, hoặc đình trụ ở nội phần, hoặc bám níu vào một đối tượng 

của sự chấp thủ bằng với khả năng để truy cứu, nghiêm túc khảo lự và trau 

giồi trong thiền định, Níp Bàn, mục đích sở nguyện cầu của mình, có thể 

được chứng tri một cách nhanh chóng. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 141 

 

 

 

 A discourse has been already given on how the mind does or does 

not get scattered.  On this uposatha day, the discourse will be given on how 

it does or does not stop internally and how it does or does not cling to an 

object of clinging. 

 Một Pháp thoại đã được ban phát nói về làm thế nào tâm thức bị 

hoặc không bị tản lạc.  Nhân ngày Bát Quan Trai Giới này, Pháp Thoại sẽ 

được ban phát nói về làm thế nào tâm thức bị hoặc không bị đình trụ ở nội 

tâm và làm thế nào tâm thức bám níu hoặc không bám níu vào một đối 

tượng của sự chấp thủ. 

 

On Stopping Internally 

Về Việc Đình Trụ Ở Nội Tâm 

 

Let us recite the motto. 

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

While the noting is going well, 

If one is pleased with clinging, 

Internally, the mind is stopping. 

Cách Ngôn: 

Trong khi sự chú niệm đang diễn tiến tốt đẹp, 

Nếu như người ta đã duyệt ý với sự chấp thủ, 

Ở nội phần, tâm thức đang đình trụ. 

 

 Especially this motto concerns those people, most of whom are 

practising by way of attainment of absorption (jhānasamāpattiyānikā) and 

are practising vipassanā meditation later on.  The meditation which this 

audience is practising is done by way of mere vipassanā practice (suddha 

vipassanāyānikā).  In contemplating, and on reaching the stage of clinging 

by being pleased, the mind stops internally.  Those people who practises by 

way of jhānasamāpatti may be pleased and may cling to an object of 

clinging.  Quite a good number of them have their mind stopping internally. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 142 

 

 

 Một cách đặc biệt cách ngôn này hữu quan đến những vị, đa phần là 

những vị đã đang thực hành bằng với phương thức thành đạt sự tập trung 

định mục (Định An Chỉ Hành Giả) và đã đang thực hành thiền định Minh 

Sát Tuệ về sau này.  Thiền định mà khán thính giả ở nơi đây đã đang thực 

hành đã được thực hiện bằng với phương thức thực hành đơn thuần Minh 

Sát Tuệ (Thuần Tịnh Minh Sát Tuệ Hành Giả).  Trong khi đang nghiêm 

túc khảo lự, và đang khi đạt đến giai đoạn của sự chấp thủ đã đang được 

duyệt ý thì tâm thức đình trụ ở nội tâm.  Những người mà thực hành bằng 

với phương thức Định An Chỉ có thể đã được duyệt ý và có thể bám níu 

vào một đối tượng của sự chấp thủ.  Một số lượng khá lớn của họ có tâm 

thức của mình đang đình trụ ở nội tâm.   

 

 As the present audience is practising by way of mere vipassanā 

practice, they have to start contemplating by means of vipassanā 

meditation.  One has to contemplate the body in one’s body only.  

According to the tradition or style of practice taught by the Venerable 

Mahāsῑ Sayadaw, the benefactor, one has to note “rising”, “falling”, 

“sitting”, and “touching”; “lifting”, “pushing forward”, and “dropping 

down”.  At the beginning phase of contemplation, mind and matter cannot 

be discerned as the samādhi was not established yet. 

 Khi khán thính giả hiện thời đã đang thực hành bằng với phương 

thức thực hành đơn thuần Minh Sát Tuệ, họ phải bắt đầu sự nghiêm túc 

khảo lự bằng phương cách thiền định Minh Sát Tuệ.  Người ta chỉ phải 

nghiêm túc khảo lự Thân trong Thân của mình.  Tùng thuận theo truyền 

thống hoặc cách thức thực hành đã được Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ chỉ 

dạy, Bậc Tán Trợ, người ta phải chú niệm “phồng lên”, “xộp xuống”, “đang 

ngồi”, và “đụng chạm”; “dỡ lên, “duỗi ra phía trước” và “đặt xuống”. Vào 

giai đoạn đầu của sự nghiêm túc khảo lự, tâm thức và vật chất không thể 

nào được nhận thức rõ vì Định Lực đã vẫn chưa được thiết lập.    

 

One thinks that: 

❖ The “rising” is only the “rising” of one’s abdomen, and the noting 

is only the noting done by oneself; 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 143 

 

 

❖ The “falling” is only the “falling” of one’s abdomen, and the noting 

is only the noting done by oneself; 

❖ The “sitting” is only the “sitting” of one’s body, and the noting is 

only the noting done by oneself; and 

❖ The “touching” is only the “touching” of one’s body, and the noting 

is only the noting done by oneself, thus taking rising, falling, sitting 

or touching action and the noting consciousness as being combined 

and forming a single entity.  As samādhi ñāṇa is not yet established, 

the object and noting consciousness are not being able to be 

discerned. 

Người ta nghĩ suy rằng: 

❖ Sự “phồng lên” chỉ là sự “phồng lên” của phần bụng của mình, và sự 

chú niệm chỉ là sự chú niệm đã được tự bản thân thực hiện; 

❖ Sự “xộp xuống” chỉ là sự “xộp xuống” của phần bụng của mình, và 

sự chú niệm chỉ là sự chú niệm đã được tự bản thân thực hiện; 

❖ Sự “đang ngồi” chỉ là sự “đang ngồi” của sắc thân mình, và sự chú 

niệm chỉ là sự chú niệm đã được tự bản thân thực hiện; và 

❖ Sự “đụng chạm” chỉ là sự “đụng chạm” của sắc thân mình, và sự chú 

niệm chỉ là sự chú niệm đã được tự bản thân thực hiện;  

 

❖ Do đó đang khi tác hành động tác phồng lên, xộp xuống, đang ngồi, 

hoặc đụng chạm và Tâm Ý Thức đang chú niệm như đã đang được 

kết hợp và đang hình thành một thực thể đồng nhất.  Vì Định Lực 

Trí vẫn chưa được thiết lập, đối tượng và Tâm Ý Thức đang chú 

niệm đã không có khả năng để được nhận thức rõ. 

 

On The Arising Of The Knowledge Discerning 

Mind And Matter (Nāmarūpa Pariccheda Ñāṇa) 

Về Việc Khởi Sinh Tri Thức Về Sự Phân Biệt  

Tâm Thức Và Thể Chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí)  

  

 Later, on continued noting, samādhi ñāṇa get established.  When it 

becomes strong, it is comprehended that the object for noting is of the 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 144 

 

 

nature of matter, and that the noting consciousness is of the nature of mind.  

It is thus known by discerning.  

 Sau này, khi sự chú niệm vẫn cứ tiếp tục, Định Lực Trí đã được 

thiết lập.  Khi nó trở nên mạnh mẽ, người ta đã liễu tri được rằng đối tượng 

cho sự chú niệm là thuộc thực tính của thể chất (sắc pháp); và rằng Tâm Ý 

Thức đang chú niệm là thuộc thực tính của tâm thức (danh pháp).  Như thế 

điều đó đã được tường tri bởi qua sự phân biệt.  

 

 On noting rising, falling, sitting, and touching, it is comprehended 

that: 

❖ Rising action and noting consciousness are separate things; 

❖ Falling action and noting consciousness are separate things; 

❖ Sitting action and noting consciousness are separate things; 

❖ Touching action and noting consciousness are separate things. 

Đang khi chú niệm sự phồng lên, sự xộp xuống, sự đang ngồi, và sự 

đụng chạm, người ta đã liễu tri được rằng:  

❖ Động tác phồng lên và Tâm Ý Thức đang chú niệm là các Pháp 

riêng biệt; 

❖ Động tác xộp xuống và Tâm Ý Thức đang chú niệm là các Pháp 

riêng biệt; 

❖ Động tác đang ngồi và Tâm Ý Thức đang chú niệm là các Pháp 

riêng biệt;  

❖ Động tác đụng chạm và Tâm Ý Thức đang chú niệm là các Pháp 

riêng biệt. 

 

Cannot almost all members of this audience and others keeping 

uposatha precepts now know these up to this extent by discerning ?  (They 

can know by discerning, Venerable Sir).  Knowing thus by discerning 

constitutes the knowledge of discerning mind and matter (Nāmarūpa 

pariccheda ñāṇa). 

 Hầu như tất cả các thành viên khán thính giả ở nơi đây và những nơi 

khác đang gìn giữ các điều giới học Bát Quan Trai vào lúc này chẳng thể 

nào hiểu biết được những điều này lên đến mức độ như thế này bởi do sự 

phân biệt sao ? (Họ có thể tri đắc bởi do sự phân biệt, kính bạch Ngài).  Vì 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 145 

 

 

thế việc am tường bởi qua sự phân biệt lập thành Tri Thức về Sự Phân Biệt 

Tâm Thức và Thể Chất (Danh Sắc Phân Biệt Trí).   

 

Now it is known that only the two dhammas; nature of matter, which 

has no sense of awareness of the object, and nature of mind, which has 

sense of awareness of the object, are present.  Saying as “I” or “self” is 

just using the conventional vocabulary.  In fact, there is no such a thing as 

“I” or “self” existing.  On knowing this, the ego - illusion (atthadiṭṭhi) and 

personality belief (sakkāyadiṭṭhi) are abandoned, and the best foundation 

for closing the doorway to the woeful states (apāya) is gained. 

Bây giờ người ta nhận thức rằng chỉ có hai Pháp; thực tính của thể 

chất là Pháp không có cảm quan ý thức về đối tượng, và thực tính của tâm 

thức là Pháp có cảm quan ý thức về đối tượng, đang hiện diện.  Khi nói 

rằng “Tôi” hoặc “tự ngã” chỉ là việc sử dụng hệ thuật ngữ quy ước.  Trong 

thực tế, không có một Pháp nào như là “Tôi” hoặc “tự ngã” đang hiện hữu.  

Đang khi am tường như thế, “ảo tưởng tự ngã” (ngã kiến) và “niềm tin bản 

ngã” (hữu thân kiến) đã được xả ly, và nền tảng tốt đẹp cho việc khép chặt 

môn lộ dẫn đến các trạng thái thống khổ (cõi thống khổ) đã được thành đạt.   

 

No clinging arises yet at the stage of the knowledge of discerning 

mind and matter.  As the objects are contemplated so as to know it by 

discerning, the contemplation has been done by exerting effort.  Thus, no 

clinging can arise yet.  

Chưa có sự chấp thủ khởi sinh vào giai đoạn của Tri Thức về Sự 

Phân Biệt Tâm Thức và Thể Chất.  Vì các đối tượng đã được nghiêm túc 

khảo lự nhằm để tri thức điều đó bởi qua sự phân biệt, sự nghiêm túc khảo 

lự phải được thực hiện bằng với sự nỗ lực hết sức mình.  Bởi do vậy, sự 

chấp thủ vẫn chưa có thể nào khởi sinh.  

 

On The Arising Of the Knowledge  

Of Discerning Conditions (Paccayapariggaha Ñāṇa) 

Về Việc Khởi Sinh Tri Thức Về Sự Phân Biệt  

Phụ Hữu Các Điều Kiện (Duyên Sinh Thủ Chấp Trí) 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 146 

 

 

 On continued noting, the insight progresses by one more stage.  The 

knowledge of discerning conditions or insight into cause and effect arises.  

At this point, in one’s wisdom, a change occurs, and another way of 

thinking arises, such as: 

❖ Because of “rising” or “falling” is appearing ahead, the noting 

consciousness has to follow and note “rising” or “falling” as the 

case may be; 

❖ Because of “sitting” is appearing ahead, the noting consciousness 

has to follow and note “sitting”; and 

❖ Because of “touching” is appearing ahead, the noting consciousness 

has to follow and note “touching”. 

 Khi sự chú niệm vẫn cứ tiếp tục, tuệ giác tiến hóa qua một giai đoạn 

nữa.  Tri Thức về Sự Phân Biệt Phụ Hữu Các Điều Kiện hoặc Tuệ Giác về 

Tác Nhân và Hệ Quả khởi sinh.  Tại thời điểm này, trong trí tuệ của mình, 

một sự biến đổi nảy sinh, và phương thức của sự nghĩ suy khác khởi sinh, 

chẳng hạn như là:   

❖ Vì sự “phồng lên” hoặc “xộp xuống” đang xuất hiện trước, Tâm Ý 

Thức đang chú niệm phải dõi theo sau và chú niệm “phồng lên” hoặc 

“xộp xuống” có thể còn tùy từng trường hợp; 

❖ Vì sự “đang ngồi” đang xuất hiện trước, Tâm Ý Thức đang chú niệm 

phải dõi theo sau và chú niệm “đang ngồi”; và 

❖ Vì sự “đụng chạm” đang xuất hiện trước, Tâm ý Thức đang chú 

niệm phải dõi theo sau và chú niệm “đụng chạm”. 

 

It is now known that action arising ahead is of the nature of matter 

and the noting consciousness that follows and note it is of the nature of 

mind.  The action arising ahead is of nature of cause and the noting 

consciousness is of the nature of effect. 

Bấy giờ người ta nhận thức rằng hành động khởi sinh lên trước là 

thuộc thực tính của thể chất (sắc pháp) và Tâm Ý Thức đang chú niệm mà 

dõi theo sau và chú niệm, điều đó thuộc thực tính của tâm thức (danh 

pháp).  Hành động khởi sinh lên trước là thuộc tính của Tác Nhân và Tâm 

Ý Thức đang chú niệm là thuộc thực tính của hệ quả. 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 147 

 

 

What is the nature of the action appearing ahead ?  Is it of the 

nature of cause or effect?  (It is of the nature of cause, Venerable Sir).  Yes, 

as it is appearing ahead, it is of the nature of cause.  The noting 

consciousness has to follow and note it, so it is of the nature of effect.  

Thus, the cause and effect are known.  

Điều chi là thực tính của động tác xuất hiện trước ?  Đó là thuộc 

thực tính của Tác Nhân hoặc Hệ Quả ? (Đó là thuộc thực tính của Tác 

Nhân, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, vì nó đang xuất hiện trước thì nó thuộc 

thực tính của Tác Nhân.  Tâm Ý Thức đang chú niệm phải dõi theo sau và 

chú niệm nó, vì vậy nó thuộc thực tính của Hệ Quả.  Do đó, Tác Nhân và 

Hệ Quả đã được tri đắc. 

 

At this stage of the knowledge of discerning conditions, where the 

cause and effect are known, not much of clinging has arisen yet.  Some 

objects may become slightly apparent.  One may see shades of green, red, 

yellow and blue colours and structures like monasteries, images of the 

Buddha or pagodas (cetῑya).  However, they are only seen vaguely and not 

vividly. 

Ở giai đoạn này của Tri Thức về Sự Phân Biệt Phụ Hữu Các Điều 

Kiện, nơi mà Tác Nhân và Hệ Quả đã được tri đắc, phần nhiều của sự chấp 

thủ vẫn chưa có được khởi sinh.  Một số đối tượng có thể trở nên rõ ràng 

được một chút ít.  Người ta có thể trông thấy chút ít về các màu sắc xanh lá 

cây, đỏ, vàng và xanh da trời và những cấu trúc như các tu viện, các hình 

ảnh của Đức Phật hoặc những ngôi chùa (bảo tháp).  Tuy nhiên, chúng chỉ 

có được trông thấy một cách mập mờ và một cách không có sinh động.  

 

On The Arising Of The Knowledge  

Of Comprehension (Sammasana Ñāṇa) 

Về Việc Khởi Sinh Tri Thức Về Sự Liễu Tri 

(Quán Trạch Trí / Phổ Thông Trí) 

 

On continuing noting from this stage of ñāṇa mentioned above, the 

stage of the knowledge of comprehension (Sammasana Ñāṇa) is reached.  

On reaching the stage of the knowledge of comprehension, not long after 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 148 

 

 

noting “rising”, “falling”, “sitting” or “touching”, pain, tingling, dull 

pain, aches, dizziness, itches, swayings, and so on are experienced 

distinctly.  

 Khi sự chú niệm vẫn cứ tiếp tục từ giai đoạn của Trí đã đề cập ở trên 

thì giai đoạn của Tri Thức về Sự Liễu Tri đã được đạt đến.  Đang khi đạt 

đến giai đoạn Tri Thức về Sự Liễu Tri thì không bao lâu sau việc chú niệm 

“phồng lên”, “xộp xuống”, “đang ngồi”, hoặc “đụng chạm”, sự đau đớn, 

đau như bị đâm chích (thích thống), đau âm ỉ, đau nhức, chóng mặt, ngứa 

ngáy, lắc lư, và v.v. đã được trải nghiệm một cách rõ ràng.    

 

 At the stages of the knowledge of discerning mind and matter, and 

the knowledge of discerning conditions, pain, tingling, stiffness in the 

muscles and fatigue are not distinctly experienced yet.  Are they not 

experienced distinctly on reaching the stage of the knowledge of 

comprehension?  (They are experienced very distinctly, Venerable Sir).  

Yes, it is very distinct.  On experiencing the unpleasant feelings (dukkha 

vedanā) thus, it may be thought that the dhamma is going in reverse. 

 Ở các giai đoạn Tri Thức về Sự Phân Biệt Tâm Thức và Thể Chất, 

và Tri Thức về Sự Phân Biệt Phụ Hữu Các Điều Kiện thì sự đau đớn, đau 

như bị đâm chích (thích thống), sự cứng cơ và mệt mỏi vẫn chưa có được 

trải nghiệm một cách rõ ràng.  Họ không có được trải nghiệm một cách rõ 

ràng đang khi đạt đến giai đoạn Tri Thức về Sự Liễu Tri ? (Họ đã được trải 

nghiệm một cách rõ ràng, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, thật hết sức rõ ràng.  

Bởi do vậy, đang khi trải nghiệm các cảm thọ bất duyệt ý (các khổ thọ), có 

thể nghĩ suy rằng Giáo Pháp đang trong tình thế đảo ngược.  

 

 Some days have already passed by, and something like seven or 

eight or nine or ten days have been spent.  The yogi may think that in the 

first four or five days, the practice seems to be all right, but now, one has to 

take the suffering as such.  The yogi may feel like leaving the retreat and 

going home.  As the yogi has initially get himself enrolled only for ten days 

to meditate at the retreat, and on having to experience so badly, will he not 

like to go home ? (He will like to go home, Venerable Sir). 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 149 

 

 

 Một vài ngày đã trôi qua, và gần như thể là bảy hoặc tám hoặc chín 

hoặc mười ngày đã bỏ phí đi.  Hành giả có thể nghĩ suy rằng trong bốn hoặc 

năm ngày đầu tiên, việc thực hành có vẻ ổn thỏa hết cả, thế nhưng bây giờ, 

người ta phải trải qua những sự khổ đau như vậy.  Hành giả có thể cảm thấy 

muốn được rời khỏi khóa tu tĩnh tâm và về nhà.  Vì lúc ban đầu tự bản thân 

hành giả đã ghi danh chỉ có mười ngày để thiền định trong khóa tu tĩnh tâm, 

và đã được trải nghiệm hết sức tệ hại, thế vị ấy sẽ không muốn về nhà sao ? 

(Vị ấy sẽ muốn đi về nhà, kính bạch Ngài).  

 

On Encouraging The Yogi 

Về Việc Cổ Lệ Hành Giả 

 

As they want to go home, the meditation teachers and those people 

who look after the yogis have to give them quite a good amount of 

encouragement.  They shall explain, “O, yogi, at this stage, it will be 

experienced as such.  After passing over this stage, you will be having 

pleasant experiences”.  Do not they have to be encouraged as much ?  

(They do have to be encouraged as such, Venerable Sir).  Yes, they have to 

be encouraged, otherwise they may be leaving and going home. 

 Khi họ muốn về nhà, các vị Thiền Sư và những vị trông coi các hành 

giả phải nên cho họ một sự cổ lệ với đầy đủ ý nghĩa tốt đẹp.  Họ sẽ giải 

thích: “Ô, này hành giả, ở giai đoạn này, người ta sẽ được trải nghiệm như 

vậy.  Sau khi vượt qua được giai đoạn này, bạn sẽ có được những trải 

nghiệm khả ái.  Chẳng phải họ phải được cổ lệ như vậy sao ? (Họ phải được 

cổ lệ như vậy, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, họ phải được cổ lệ, nếu không 

họ có thể bỏ ra đi và về nhà.     

 

 At this stage, as only sufferings are experienced, not only they have 

no clinging for anything, but also they are feeling weary of practising 

vipassanā meditation.  At that stage also, clinging is not arising yet.  As 

encouraged by their meditation teachers, on attentively noting 

continuously, insight can have progress after a few days. 

 Ở giai đoạn này, vì chỉ có những sự khổ đau đã được kinh nghiệm, 

họ không những không có sự chấp thủ vào bất luận điều chi mà họ còn 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 150 

 

 

đang cảm thấy hết sức mệt mỏi trong việc thực hành thiền định Minh Sát 

Tuệ.  Cũng ở giai đoạn ấy, sự chấp thủ vẫn chưa được khởi sinh.  Khi đã 

được các vị Thiền Sư cổ lệ, đang khi vẫn cứ tiếp tục chú niệm một cách 

chuyên tâm, tuệ giác có thể có sự tiến hóa sau một vài ngày.  

 

On Clinging At The Tender Phase Of The Knowledge Of  

Arising And Dissolution (Udayabbaya Ñāṇa) 

Về Sự Chấp Thủ Vào Giai Đoạn Xúc Nhu 

Của Tri Thức Về Sự Khởi Sinh Và Sự Hoại Diệt (Sinh Diệt Trí) 

 

 On progressing further and when the tender phase of the knowledge 

of arising and dissolution (Udayabbaya Ñāṇa) is reached, things are found 

to be going the opposite way.  The experiences of pain, tingling and dull 

pain are also reduced.  Heaviness is replaced by lightness of the body. It is 

experienced that there is lightness of body (kāyalahutā) and lightness of 

consciousness (cittalahutā), pliancy of body (kāyamudutā) and pliancy of 

consciousness (cittamudutā).  At the stage of the knowledge of 

comprehension, one experience only the grossness and heaviness.  Now it is 

in reverse.  

 Đang khi tiến hóa xa hơn và khi đã đạt đến giai đoạn xúc nhu của Tri 

Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt (Sinh Diệt Trí), các Pháp đã được 

nghiệm thấy đang đi theo phương thức đối nghịch.  Những sự trải nghiệm 

về đau đớn, đau như bị đâm chích (thích thống), đau âm ỉ cũng đã giảm bớt 

đi.  Trạng thái nặng nề đã được thay thế bằng sự nhẹ nhàng của sắc thân.  

Người ta đã trải nghiệm rằng có trạng thái nhẹ nhàng của sắc thân (Thân 

Khinh Nhu) và tính chất nhẹ nhàng của Tâm Ý Thức (Tâm Khinh Nhu), 

trạng thái dễ uốn nắn của sắc thân (Thân Nhu Thuận) và tính chất dễ uốn 

nắn của Tâm Ý Thức (Tâm Nhu Thuận).  Ở giai đoạn Tri Thức về Sự Liễu 

Tri, người ta chỉ trải nghiệm trạng thái thô thiển và tính chất nặng nề.  Bây 

giờ người ta ở trong tình thế đảo ngược.  

 

 Also the body is fit (kāyakammaññatā), and the mind is fit 

(cittakammaññatā).  While at the lower stages of knowledge, one may have 

to change the position in sitting once or twice in one hour of sitting 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 151 

 

 

meditation, now at this stage of knowledge of arising and dissolution, 

(Udayabbaya ñaṇa), one can sit for the whole hour without changing the 

position.  Those who do not have to change the position initially, now can 

sit for two or three or four or five hours at a stretch.  According to the level 

of one’s samādhi ñāṇa, one is able to sit, because both the body and the 

mind are fit now. 

 Vả lại, sắc thân đã được thích ứng (Thân Thích Ứng), và tâm thức 

đã được thích ứng (Tâm Thích Ứng).  Trong khi ở các giai đoạn thấp hơn 

của Tri Thức, người ta có thể phải thay đổi tư thế đang ngồi một hoặc hai 

lần trong một giờ của Thiền Tọa thì bây giờ ở giai đoạn Tri Thức về Sự 

Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt này, người ta có thể ngồi trong cả giờ đồng hồ 

mà không có việc thay đổi tư thế.  Những vị mà không phải thay đổi tư thế 

lúc khởi sơ thì bây giờ có thể ngồi trong hai hoặc ba hoặc bốn hoặc năm giờ 

đồng hồ liền một mạch.  Tùng thuận theo trình độ Định Lực Trí của mình, 

người ta có khả năng để ngồi, bởi vì vào lúc này cả hai thân và tâm đều đã 

được thích ứng.   

 

The body has proficiently studied (kāyapāguññatā), and the mind 

has proficiently studied (cittapāguññatā).  One feels as if “rising”, and 

“falling” are appearing automatically, and the noting consciousness is also 

following and noting them automatically.  The yogi just has to sit and 

watch, and it seems as if everything has been proficiently studied.  The 

noting is going very well.  

 Sắc thân đã được chuyên cần một cách thuần thục (Thân Thuần 

Thục), và tâm thức đã được chuyên cần một cách thuần thục (Tâm Thuần 

Thục).  Người ta cảm thấy y như thể “phồng lên” và “xộp xuống” đang 

hiện bày một cách tự động, và Tâm Ý Thức đang chú niệm cũng dõi theo 

sau và đang chú niệm chúng một cách tự động.  Hành giả chỉ có ngồi và 

chú mục, và nó có vẻ y như thể mọi Pháp đã được chuyên cần một cách 

thuần thục.  Việc chú niệm đã đang diễn tiến hết sức tốt đẹp.  

 

 On having the noting going well, pleasant vipassanā rapture 

(vipassanā pῑti sukkha) arises.  All kinds of objects (ārammaṇā) also 

appear in one’s mind such as the arising of highly pleasant - looking 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 152 

 

 

palaces, royal insignias, princes and princesses.  They are seen again due 

to the causes that has occurred in the past existences.  Some may see the 

male and female celestial being (deva and devi), and the yogis even takes 

themselves as either devas or devis and are pleased with the situation.  On 

being pleased thus, they think that they are attaining the dhamma.  Do they 

attain the dhamma ? (Not yet, Venerable Sir). 

 Đang khi việc chú niệm diễn tiến tốt đẹp, Minh Sát Tuệ lạc bất khả 

chi khả ái (Minh Sát Tuệ Hỷ Lạc) khởi sinh.  Tất cả các thể loại đối tượng 

(cảnh) cũng hiện bày ở trong tâm thức của mình, chẳng hạn như việc khởi 

sinh các cung điện trông hết sức khả ái, những huy hiệu hoàng gia, những 

hoàng tử và các công chúa.  Thêm nữa họ lại được thẩm thị do từ các 

nguyên nhân đã xảy ra ở trong các kiếp sống quá khứ.  Một số có thể trông 

thấy chúng nam hữu tình và nữ hữu tình ở Cõi Thiên Giới (Thiên Nam và 

Thiên Nữ), và thậm chí tự bản thân các hành giả tưởng là Chúng Thiên 

Nam hoặc là Chúng Thiên Nữ và đã duyệt ý với tình huống.  Đang khi đã 

duyệt ý như thế, họ nghĩ suy rằng họ đang thành đạt Giáo Pháp.  Họ thành 

đạt được Giáo Pháp ? (Dạ chưa, kính bạch Ngài).  

 

 Will it be proper to say that the dhamma has been attained by just 

seeing the male and female celestial beings ? (It will not be proper, 

Venerable Sir).  Yes, it is not proper yet.  It is not the attainment of the 

dhamma, but just having the sign (nimitta) of samādhi. 

 Sẽ là chính đáng để nói rằng Giáo Pháp đã được thành đạt chỉ do bởi 

được trông thấy chúng nam hữu tình và nữ hữu tình ở Cõi Thiên Giới ?  (Sẽ 

là không chính đáng, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, thật chưa được chính 

đáng.  Người ta không có sự thành đạt Giáo Pháp, mà chỉ có những biểu 

trưng (trẫm triệu) của Định Lực. 

 

 On seeing the pleasant sights such as parks, mansions, lakes, the 

yogis become very pleased.  Some see not only the male and female 

celestial beings, but also see even the great brahmas.  They are pleased 

with these things, and are clinging to these things.  They may also cling to 

the pleasant vipassanā raptures.  They may be experiencing five kinds of 

vipassanā rapture (pῑti) every evidently.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 153 

 

 

 Đang khi trông thấy các biểu trưng khả ái chẳng hạn như là các công 

viên, những lâu đài, các ao hồ; các hành giả trở nên hết sức hân hoan duyệt 

ý.  Một số không những chỉ trông thấy chúng nam hữu tình và nữ hữu tình 

ở Cõi Thiên Giới mà thậm chí còn trông thấy bậc Đại Phạm Thiên.  Họ đã 

duyệt ý với các Pháp này, và đã đang chấp thủ vào các Pháp này.  Họ cũng 

có thể bám giữ lấy các Pháp Minh Sát Tuệ lạc bất khả chi khả ái.  Họ có 

thể đang trải nghiệm năm thể loại của Pháp Minh Sát Tuệ lạc bất khả chi 

một cách hết sức rõ ràng. 

 

On The Arising Of Khuddakāpῑti 

Về Việc Khởi Sinh Tiểu Đản Hỷ 

 

 1. Rapture with light joy (Khuddakāpīti).  This is the rapture of 

lowest degree, where one experiences fluttery or tingling that may give 

goose - pimples.  It happens just about once and will not come again. What 

is this rapture (pīti) called ? (It is called khuddakāpīti, Venerable Sir).  

1. Sự lạc bất khả chi với lạc sự nhè nhẹ (tiểu đản hỷ).  Đây là lạc bất 

khả chi ở mức độ thấp nhất, nơi mà người ta trải nghiệm cảm giác xao 

xuyến hoặc xúc động mà có thể đưa tới nổi da gà.  Nó xảy ra chỉ có một lần 

và sẽ không trở lại.  Lạc bất khả chi (hỷ) này được gọi như thế nào ? (Nó 

được gọi là tiểu đản hỷ, kính bạch Ngài).  

 

On The Arising Of Khaṇikāpῑti 

Về Việc Khởi Sinh Sát Na Hỷ 

 

2. Rapture with momentary joy (Khaṇikāpῑti).  This is the rapture 

which arises quite often, where one experiences fluttery, chilly, or itchy 

feeling.  Does not one sometime feel the shaking of one’s flesh here or there 

? (One does feel, Venerable Sir).  As it happens quite often, what is this 

rapture called ?  (It is called khaṇikāpῑti, Venerable Sir).  Yes, it is called 

khaṇikāpῑti.  

2. Sự lạc bất khả chi với lạc sự nhất thời (sát na hỷ).  Đây là lạc bất 

khả chi mà khởi sinh khá thường xuyên, nơi mà người ta trải nghiệm cảm 

giác rung động, rùng mình hoặc bồn chồn.  Chẳng phải đôi khi người ta 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 154 

 

 

cảm giác sự máy giật da thịt của mình ở chỗ này chỗ nọ sao ? (Người ta 

cảm giác như vậy, kính bạch Ngài).  Vì nó xảy ra khá thường xuyên, lạc bất 

khả chi này được gọi như thế nào ? (Nó được gọi là sát na hỷ, kính bạch 

Ngài).  Đúng vậy, nó được gọi là sát na hỷ.  

 

On The Arising Of Okkantikāpῑti 

Về Việc Khởi Sinh Hải Triều Hỷ  

 

3. Rapture which falls over one like a wave breaking up at the shore 

(Okkantikāpῑti).  One feels as if the upper part of one’s body (khandhā) is 

being sprayed with the cool or warm vapour, and feels it going down, 

covering all over the body, and dissolving at the lower part of the body.  

The yogi reported, “I have never experienced meeting with such a cool or 

warm vapour.  It is not like any other cool or warm vapour, Venerable 

Sir”.   

3. Sự lạc bất khả chi mà đổ xuống người giống như sóng vỗ vào bờ 

(hải triều hỷ).  Người ta cảm giác y như thể ở phần phía trên của sắc thân 

mình (các uẩn) được phun luồng khí mát lạnh hoặc ấm áp, và cảm giác nó 

đang đi xuống, đang bao phủ hết cả châu thân, và đang tan biến ở phần phía 

dưới của sắc thân.  Hành giả đã trình pháp: “Con đã chưa bao giờ được trải 

qua kinh nghiệm luồng khí mát lạnh hoặc ấm áp như vậy.  Nó không giống 

như bất luận luồng khí mát lạnh hoặc ấm áp nào khác, kính bạch Ngài.” 

 

The yogi continued, “It is not like the cool or warm vapour produced 

by the breeze outside, Venerable Sir”.  Yes, it is called Okkantikāpῑti.  

From the lower part of the body, one feels it going up covering all over the 

body and dissolving at the upper part of the body.  This is called 

Okkantikapῑti.  Yogis may become elated on being able to enjoy the taste of 

pῑti. 

Hành giả đã nói tiếp: “Nó không giống như luồng khí lạnh hoặc ấm 

đã được cơn gió nhẹ ở bên ngoài tạo ra, kính bạch Ngài.”  Đúng vậy, nó đã 

được gọi là hải triều hỷ.  Từ ở phần phía dưới của sắc thân, người ta cảm 

giác nó đang đi lên bao phủ khắp cả châu thân và đang tan biến ở phần phía 

trên của sắc thân.  Điều này được gọi là hải triều hỷ.  Các hành giả có thể 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 155 

 

 

trở nên được phấn khởi đang khi có khả năng để thụ hưởng hương vị của 

Pháp Hỷ.  

 

On The Arising Of Ubbegāpῑti 

Về Việc Khởi Sinh Khinh Thân Hỷ  

 

4. Rapture which raise one upwards (Ubbegāpῑti).  Sometimes the 

hand is raised upwards.  At the beginning of sitting meditation, some yogis 

may have their hands raised upwards.  At one time, Sayadaw came down 

from his monastery and went to the meditation hall to have a look, and 

found a yogi with a hand raised upwards.  On returning again later on, 

Sayadaw found the yogi with a hand still raised upwards.  When the yogi 

reported the experiences, I asked the yogi, “Are you not feeling the stiffness 

?”  The yogi replied, “No, Venerable Sir”.   What is that pῑti called ?  (It is 

called Ubbegāpῑti, Venerable Sir).  

4. Sự lạc bất khả chi mà nâng bổng người lên (khinh thân hỷ).  Đôi 

khi bàn tay đã được giơ lên.  Ở giai đoạn đầu của Thiền Tọa, một số hành 

giả có thể đã giơ bàn tay của họ lên.  Vào một thuở nọ, Ngài Đại Trưởng 

Lão đã đi xuống từ tu viện của mình và đã đi đến thiền đường để nhìn xem, 

và đã trông thấy một hành giả với một bàn tay đã giơ lên.  Và về sau khi trở 

lại một lần nữa, Ngài Đại Trưởng Lão đã trông thấy vị hành giả với một 

bàn tay vẫn còn giơ lên.  Khi vị hành giả đã trình pháp những trải nghiệm, 

Sư đã vấn hỏi vị hành giả: “Bạn không có cảm giác sự tê cứng sao ?” Vị 

hành giả đã trả lời: “Dạ không, kính bạch Ngài”.  Pháp Hỷ ấy được gọi như 

thế nào ? (Nó được gọi là khinh thân hỷ, kính bạch Ngài).  

 

In the old days, there were instances of people flying up skywards.  

But nowadays, there were not many such cases happing at times.  However, 

it seems, one gets levitated sometimes.  One may get slightly levitated.  Do 

not the yogis used to report, “It seem the whole body is levitated without 

even touching the floor, Venerable Sir”.  (They do report as such, 

Venerable Sir).  What is that pῑti called ?  (It is called ubbegapῑti, 

Venerable Sir).  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 156 

 

 

Trong những ngày xa xưa, đã có những tình huống đặc thù của con 

người bay trên hư không.  Thế nhưng ngày nay, đôi khi đã không có nhiều 

trường hợp như vậy xảy ra.  Tuy nhiên, hình như, đôi khi người ta đã bay 

lên trong hư không.  Người ta có thể bay lên được một chút ít.  Chẳng phải 

các hành giả đã thường hay trình pháp: “Hình như toàn thân đã bay bổng 

lên mà thậm chí không có chạm nền nhà, kính bạch Ngài.” (Họ trình pháp 

như thế, kính bạch Ngài).  Pháp Hỷ ấy được gọi như thế nào ? (Nó được gọi 

là khinh thân hỷ, kính bạch Ngài).  

 

 It may happen either in a mild way or in a harsh way.  One may be 

swaying.  One may almost be not able to sit as one has been pulled this way 

or that way.  Does not sudden backward pull or forward push is 

experienced sometimes ?  (One does experience, Venerable Sir).  What is 

that pῑti called?  (It is called ubbegapῑti, Venerable Sir).  One has to be 

very careful.  One may get disturbed by the harsh ways.  Some yogis think it 

is happening due to an act of sorcery.  Is it so ?  (It is not so, Venerable 

Sir). 

 Nó có thể xảy ra hoặc là trong một phương thức dịu dàng hoặc là 

trong một phương thức khắc nghiệt.  Người ta có thể đang bị lắc lư.  Người 

ta có thể hầu như không có khả năng để ngồi vì người ta đã bị lôi kéo theo 

phương thức này hoặc theo phương thức nọ.  Chẳng phải đôi khi đã được 

trải nghiệm bất ngờ kéo giật về phía sau hoặc thúc đẩy về phía trước ? 

(Người ta có trải nghiệm, kính bạch Ngài).  Pháp Hỷ ấy được gọi như thế 

nào ?  (Nó được gọi là khinh thân hỷ, kính bạch Ngài).  Người ta phải hết 

sức cẩn trọng.  Người ta có thể bị rối loạn bởi những phương thức khắc 

nghiệt.  Một số hành giả nghĩ suy sự việc đang xảy ra là do bởi một hành 

động của ma pháp.  Có phải như vậy không ? (Không phải như vậy, kính 

bạch Ngài).  

 

 How can an act of sorcery will have an effect on a yogi practising 

vipassanā meditation ?  (It can have no effect, Venerable Sir).  Yes, it can 

be no effect. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 157 

 

 

 Có thể nào một hành động của ma pháp sẽ có một hệ quả đến một 

hành giả đang thực hành thiền định Minh Sát Tuệ ?  (Nó có thể không có 

hệ quả, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, nó có thể không có hệ quả. 

 

 It is due to the arising of ubbegāpῑti.  If one always inclines one’s 

mind towards the swayings, pulling or pushing, one may have to take quite 

a long time in noting.  One must not let the mind incline even a bit.  One 

must not have in mind on whether one will be swaying again, pulled again 

or pushed again.  One must build up the determination to keep one’s body 

erect by not allowing it to sway.  If the noting is done in close succession, 

the insight (dhamma) will have progress very soon.  

 Đó là do bởi sự khởi sinh của khinh thân hỷ.  Nếu như người ta 

luôn luôn có ý thiên hướng tâm thức của mình đến những sự lắc lư, việc 

kéo lôi hoặc việc thúc đẩy, người ta có thể phải mất một thời gian khá lâu 

trong việc chú niệm.  Người ta không được để tâm thức có ý thiên hướng 

dù cho là một chút.  Người ta không nên có ý nghĩ để lưu tâm đến liệu 

người ta sẽ lại bị lắc lư lần nữa, lại bị kéo lôi lần nữa hoặc lại bị thúc đẩy 

lần nữa.  Người ta cần phải tạo lập sự quyết tâm để giữ cho sắc thân của 

mình thẳng đứng bằng cách không cho phép nó được lắc lư.  Nếu như sự 

chú niệm được thực hiện trong sự sát cận nhất liên quán, tuệ giác (Giáo 

Pháp) sẽ được tiến hóa hết sức nhanh chóng.  

 

On The Arising Of Pharaṇāpῑti 

Về Việc Khởi Sinh Sung Mãn Hỷ  

 

5. Rapture which makes one feels like a swab of cotton wool soaked 

in oil and that feeling spreading all over the body.  The yogi does not even 

know how the noting is going so well.  The yogi may report, “I do not know 

how to express it in words about such a kind of experience, Venerable Sir”.  

Does not the yogi may report as such ?  (The yogi may report as such, 

Venerable Sir).  Never in one’s existence as a human being, this kind of 

feeling has been experienced.  It cannot be expressed in words.  Yes, it 

happens that way.  Much pleasantness has been experienced so that it 

cannot be expressed in words.  Then the clinging may arise.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 158 

 

 

5. Sự lạc bất khả chi mà làm cho người ta có cảm giác như một 

miếng bông gòn được thấm đẫm dầu và cái cảm giác ấy được lan tỏa khắp 

cả châu thân.  Hành giả thậm chí không biết làm sao sự chú niệm đã đang 

diễn tiến quá tốt đẹp.  Hành già có thể trình pháp: “Con không biết làm thế 

nào để biểu đạt bằng ngôn từ về một thể loại trải nghiệm như vậy, kính 

bạch Ngài”.  Chẳng phải vị hành giả có thể trình pháp như vậy sao ? (Vị 

hành giả có thể trình pháp như vậy, kính bạch Ngài).  Không bao giờ trong 

một kiếp sống như là của con người ta mà thể loại cảm giác này đã được 

trải nghiệm.  Nó không thể nào biểu đạt được bằng ngôn từ.  Đúng vậy, nó 

xảy ra theo phương thức như thế đấy.  Nhiều nỗi niềm hân hoan duyệt ý đã 

được trải nghiệm với kết quả là không thể nào biểu đạt được bằng ngôn từ.  

Thế rồi sự chấp thủ có thể khởi sinh.    

 

 Some yogis at that stage may feel very much elated so much so that 

they may even shed tears.  As they know the taste of dhamma already, they 

cannot continue noting any further.  What happens ? (Clinging arises, 

Venerable Sir).  Yes, clinging arises.  

Một số các hành giả ở giai đoạn ấy có thể cảm giác hết sức phấn 

khởi đến mức độ mà họ thậm chí có thể chảy nước mắt.  Vì họ đã tri đắc 

hương vị của Giáo Pháp, họ không thể nào tiếp tục việc chú niệm hơn nữa.  

Điều chi xảy ra ? (Sự chấp thủ khởi sinh, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, sự 

chấp thủ khởi sinh. 

 

On Stopping Internally Due To Clinging 

Về Việc Đình Trụ Ở Nội Tâm Do Bởi Sự Chấp Thủ 

 

 The yogi feels that he does not even know how the sitting meditation 

is going so well.  The body (khandhā) is enjoying pleasantness of the 

touches.  The nose is getting sweet smells.  Good taste is appearing at the 

tongue automatically.  The eyes are also having good visions.  As the yogi 

is having only good experiences, the yogi feels pleased at that stage. Let us 

recite the motto. 

 Hành giả cảm thấy rằng vị ấy thậm chí không biết làm sao Thiền 

Tọa đã đang diễn tiến quá tốt đẹp.  Sắc thân (các uẩn) đang hưởng thụ nỗi 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 159 

 

 

niềm hân hoan duyệt ý của các sự xúc chạm.  Mũi đang có những mùi hơi 

ngận phương.  Mỹ vị khả khẩu đang hiện bày một cách tự động ở nơi lưỡi.  

Đôi mắt cũng đang có những cảnh sắc tốt đẹp.  Vì hành giả chỉ đang có 

những trải nghiệm tốt đẹp, hành giả cảm thấy đã duyệt ý ở giai đoạn như 

thế ấy.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

While the noting is going well, 

If one is pleased with clinging, 

Internally, the mind is stopping. 

Cách Ngôn: 

Trong khi sự chú niệm đang diễn tiến tốt đẹp, 

Nếu như người ta đã duyệt ý với sự chấp thủ, 

Ở nội tâm, tâm thức đang đình trụ. 

 

Those people, who are practising at home after taking instruction 

from the meditation teacher, feel the agility and lightness on reaching the 

knowledge of arising and dissolution and do not even know how one is 

feeling so pleasant.  At that stage, the yogi feels very pleased resulting in 

having the experiencing of dhamma stopping just there and then.  On 

meeting with the meditation teacher, the yogi would report, “I am doing 

well in noting at this stage, but not having any further progress”.  “How 

long has it been like that?”  “Already ten years”, replied the yogi.  Is not 

the experiencing of dhamma stopping?  (It is stopping, Venerable Sir).

 Những người mà đang thực hành ở tại nhà sau khi đã thọ nhận huấn 

thị từ vị Thiền Sư, họ cảm thấy sự nhanh nhẹn và sự nhẹ nhàng đang khi 

đạt được Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt, và thậm chí không 

biết làm sao người ta đang cảm thấy rất dễ chịu.  Ở giai đoạn ấy, hành giả 

cảm thấy hết sức duyệt ý đã dẫn tới kết quả là bị đình trụ ngay tức thì ở nơi 

ấy đang khi việc trải nghiệm của Giáo Pháp.  Khi được tiếp xúc với Thiền 

Sư, hành giả sẽ trình pháp: “Con đang thực hành tốt đẹp trong việc chú 

niệm ở giai đoạn này, thế nhưng không có được tiến hóa được nữa.” “Đã bị 

như thế ấy được bao lâu rồi ?” “Mười năm rồi” hành giả đã trả lời.  Chẳng 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 160 

 

 

phải việc trải nghiệm Giáo Pháp đang bị đình trụ ? (Nó đang bị đình trụ, 

kính bạch Ngài).   

 

 As the yogi has no opportune time to join the meditation retreat and 

though the yogi has the chance to meet with good meditation teachers, the 

yogi is practising at home and is having no progress.  Is not the stopping 

evident ?  (It is evident, Venerable Sir).  Yes, it is evident.  The yogi who 

have practised by way of Jhānasamāpatti are mostly prone to stopping.  As 

the present audience is endowed with knowledge, and as they are practising 

under the guidance of meditation teachers, stopping will not last long.  

Those who have practised by way of Jhānasamāpatti are prone to 

stopping.  

 Vì hành giả không có thời gian thích hợp để tham dự khóa hành 

thiền tĩnh tâm và mặc dù hành giả có cơ hội để tiếp xúc với các Bậc Hảo 

Thiền Sư, hành giả đã đang thực hành ở tại nhà và không có được sự tiến 

hóa. Chẳng phải việc đình trụ minh hiển ? (Nó minh hiển, kính bạch Ngài). 

Đúng vậy, nó minh hiển.  Hành giả mà đã thực hành bằng với phương thức 

của Định An Chỉ phần lớn là thiên về sự đình trụ.  Vì khán thính giả hiện 

thời đã hội đủ phúc duyên với Tri Thức, và vì họ đã đang thực hành dưới sự 

hướng dẫn của các Thiền Sư, việc đình trụ sẽ không kéo dài.  Những vị đã 

thực hành bằng với phương thức của Định An Chỉ thì thiên về sự đình trụ. 

 

 One day, a senior elder was giving meditation lessons to many of his 

disciples.  He also taught them lessons from the scriptures.  He also 

thought that he was already an arahant, though he had not become an 

arahant yet.  One of his disciples practised vipassanā meditation with great 

effort and had become an arahant.  He had attained the Jhānasamāpatti in 

addition of attaining arahantship.  

 Một ngày nọ, một vị cao niên Trưởng Lão đã ban phát những bài 

thiền tập đến nhiều vị đệ tử của mình.  Ngài ấy cũng đã chỉ dạy cho họ 

những bài học từ những văn bản kinh điển.  Ngài ấy cũng đã nghĩ suy rằng 

Ngài đã là một bậc Vô Sinh, mặc dù Ngài ấy đã chưa có trở thành một bậc 

Vô Sinh.  Một trong những đệ tử của Ngài ấy đã có thực hành thiền định 

Minh Sát Tuệ với một sự nỗ lực cùng cực và đã trở thành một bậc Vô 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 161 

 

 

Sinh.  Vả lại vị ấy đã thành đạt thêm Định An Chỉ đang khi thành đạt Quả 

vị Vô Sinh. 

 

A Senior Elder In Samātha Practise  

With Experiencing Of Dhamma Stopping Inernally 

Một Bậc Cao Niên Trưởng Lão Trong Việc Thực Hành Thiền An Chỉ  

Với Sự Trải Nghiệm Của Pháp Đình Trụ Nội Tâm 

 

 At one time, there was an elder, named Dhammadinnā, residing at a 

place called Tālangara.  He practised not only the tranquility (Samatha) 

meditation, but also the insight (Vipassanā) meditation as well.  He had not 

only attained the (Jhānasamāpatti), but also had attained the Arahantship 

as well.  He dwelled giving advice of admonishment to members of Saṅgha.  

 Vào một thuở nọ, có một Trưởng Lão danh xưng Dhammadinnā, đã 

đang trú ngụ tại một nơi được gọi là Tālangara.  Ngài không những đã 

thực hành thiền định tĩnh lặng (An Chỉ), mà còn luôn cả thiền định tuệ giác 

(Minh Sát Tuệ).  Ngài không những đã thành đạt Định An Chỉ, mà còn 

luôn cả thành đạt Quả vị Vô Sinh.  Ngài đã ban phát lời khuyên bảo răn dạy 

đến các thành viên của Tăng Đoàn. 

 

 One day, through his super normal power (abhiññā), he looked at 

his teacher known as Mahānāga residing at a place called Uccavālika.  He 

saw that though his teacher had attained Jhānasamāpatti, he was not an 

arahant yet.  He was still a worldling (puthujjana).  He wanted to give his 

teacher a supporting help and went to his teacher’s place travelling 

through space. 

 Một ngày nọ, thông qua năng lực siêu thường của mình (Thắng 

Trí), Ngài đã khảo sát vị Giáo Thọ của mình được biết là Mahānāga đang 

trú ngụ tại một nơi được gọi là Uccavālika.  Ngài đã thẩm thị rằng mặc dù 

vị Giáo Thọ của mình đã thành đạt Định An Chỉ, Ngài ấy chưa phải là một 

bậc Vô Sinh.  Ngài ấy vẫn còn là một phàm nhân (phàm phu).  Ngài đã 

muốn được hiến dâng cho vị Giáo Thọ của mình một sự hỗ trợ và đã đi đến 

trú xứ của vị Giáo Thọ của mình bằng du hành xuyên qua hư không.   

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 162 

 

 

 He descended from the sky above on reaching the place of his 

teacher, Mahānāga, and went to pay obeisance to him.  As he was 

Mahānāga’s disciple, his teacher asked him with an uncaring tone, “On 

what business and from where do you come at this improper time?”  The 

disciple replied, “There is no particular business for coming, I come here 

just to ask you some questions on certain problem puzzling me.” 

 Khi đã đến trú xứ của vị Giáo Thọ của mình, Mahānāga, Ngài đã từ 

ở trên hư không hạ xuống, và đã đi đến để bày tỏ lòng tôn kính đến vị ấy.  

Vì Ngài đã là đệ tử của Mahānāga, vị Giáo Thọ của Ngài đã vấn hỏi Ngài 

với một giọng điệu lãnh đạm: “Dựa vào công việc chi và từ đâu mà con đến 

vào thời điểm bất chính đáng vậy ?” Người đệ tử đã trả lời: “Chẳng có công 

việc chi đặc biệt cho việc đến cả, con đến đây chỉ để vấn hỏi Ngài một số 

câu hỏi về chút ít vấn đề đang làm khốn hoặc con.”  

 

 The senior Elder said, “You may do so”.  On getting the permission, 

Dhammadinnā put up questions on about thousand problems.  Without 

hesitation, the Elder gave answers to all questions immediately.  His 

intellect was sharp to that extent.  As a person, who had attained 

Jhānasamāpatti, would he not be a sharp one?  (He would be, Venerable 

Sir).  Yes, very sharp.  He gave answers immediately to a thousand 

questions arising due to as many problems. 

 Vị cao niên Trưởng Lão đã nói: “Con có thể làm như vậy.” Khi đã 

nhận được sự cho phép, Dhammadinnā đặt ra những câu hỏi về hàng ngàn 

vấn đề.  Không có sự do dự, ngay lập tức vị Trưởng Lão đã đưa ra những 

câu trả lời cho tất cả các câu hỏi.  Trí lực của vị ấy đã tinh xảo đến mức độ 

đó.  Là một bậc đã thành đạt Định An Chỉ, vị ấy sẽ chẳng phải là một bậc 

mẫn nhuệ sao ? (Vị ấy sẽ là bậc mẫn nhuệ, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, hết 

sức mẫn nhuệ.  Vị ấy ngay lập tức đã đưa ra những câu trả lời cho một ngàn 

câu hỏi được phát sinh do bởi rất nhiều vấn đề.    

 

 On giving the answers thus, Dhammadinnā, the disciple, asked him 

again, “Venerable sir, for how long have these knowledges been attained 

?”  The teacher answered, “For quite a long time, almost sixty years”.  For 

how long had he been thinking that he was an arahant ?  (It has been 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 163 

 

 

thought as such for sixty years, Venerable Sir).  Yes, it had been thought as 

such for about sixty years.  

 Sau khi đã đưa ra những câu trả lời như thế, vị đệ tử Dhammadinnā 

đã vấn hỏi lại vị ấy: “Kính bạch Ngài, những Tri Thức này đã được thành 

đạt trong bao lâu ?”  Bậc Giáo Thọ đã trả lời: “Trong một thời gian khá lâu, 

gần sáu mươi năm.”  Trong bao lâu vị ấy đã nghĩ suy được rằng vị ấy đã là 

một bậc Vô Sinh ? (Đã được nghĩ suy như vậy trong sáu mươi năm, kính 

bạch Ngài).  Đúng vậy, đã được nghĩ suy như vậy trong khoảng sáu mươi 

năm.   

 

On The Arahant Dhammadinnā Giving Meditation Instructions 

Về Bậc Vô Sinh Dhammadinnā Đã Ban Phát  

Những Huấn Thị Thiền Định 

 

 Dhammadinnā asked, “Venerable Sir, have you ever practised 

tranquility (Samātha) meditation ?  The Elder replied, “I have”. “In that 

case please create an elephant”, requested the disciple.  Then the royal 

white elephant was created.  The disciple continued again, “Please create 

the manner of that elephant charging to attack you by blowing a frightful 

sounding noise, while keeping its tail upright, its trunk in its mouth and its 

ear drooping”.  The manner was created as requested.  On seeing the 

elephant charging him with a great momentum, the Elder gather strength in 

order to be able to flee. 

Ngài Dhammadinnā đã vấn hỏi, “Kính bạch Ngài, Ngài đã bao giờ 

thực hành thiền định tĩnh lặng (An Chỉ) chưa ?” Ngài Trưởng Lão đã trả 

lời: “Ta có”.  “Trong trường hợp đó, xin vui lòng tạo ra một con voi,” vị đệ 

tử đã yêu cầu.  Thế rồi, thớt bạch tượng hùng vĩ đã được tạo ra.  Vị đệ tử đã 

lại tiếp tục: “Xin vui lòng tạo ra cách thức mà con voi ấy đang lao tới để tấn 

công Ngài với tiếng rống lên một âm thanh dữ dội khủng khiếp, trong khi 

giữ cho cái đuôi được duỗi thẳng ra, cái vòi của nó cho vào trong miệng 

của nó, và lỗ tai của nó đang rủ xuống.”  Cách thức đã được tạo ra như đã 

yêu cầu.  Khi đã trông thấy con voi đang lao tới mình với một động lực hết 

sức mãnh liệt, Ngài Trưởng Lão đã tập trung hết năng lực nhằm để có khả 

năng chạy trốn.   



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 164 

 

 

 

 On seeing his teacher gathering strength from the nearby place, 

Dhammadinnā grabbed the robe of the Elder and asked, “Venerable Sir, 

does an arahant has fright ?”  Then the teacher implored, “Well, yes, 

please save me, and may you by my refuge”.  The disciple replied, “I came 

here just to help you”.  After saying thus, the disciple gave him meditation 

instructions.  The Elder listened to meditation instructions, rose up and did 

walking meditation.  Just after taking almost three steps, he became an 

arahant as he was the one who had attained Jhānasamāpatti.  Is it not all 

right ?  (It is all right, Venerable Sir).  

 Từ ở chỗ gần bên, đang khi trông thấy vị Giáo Thọ của mình đang 

tập trung hết năng lực, Dhammadinnā đã chụp lấy cái y của Ngài Trưởng 

Lão và đã vấn hỏi: “Kính bạch Ngài, một Bậc Vô Sinh có sự hoảng sợ 

không ?” Thế rồi, vị Giáo Thọ đã khẩn cầu: “Thế đấy, đúng vậy, xin vui 

lòng giải cứu tôi, và có thể bạn là nơi nương tựa của tôi.” Vị đệ tử đã trả 

lời: “Con đã đến đây chỉ để giúp đỡ Ngài.” Sau khi đã nói như thế, vị đệ tử 

đã ban phát cho Ngài ấy những huấn thị thiền định.  Ngài Trưởng Lão đã 

lắng nghe những huấn thị thiền định, đã đứng lên và đã thực hành Thiền 

Hành.  Chỉ sau khi đã được thực hiện gần ba bước đi, Ngài ấy đã trở thành 

một Bậc Vô Sinh vì Ngài ấy đã là một Bậc đã thành đạt Định An Chỉ.  

Chẳng phải là ổn thỏa hết cả sao ? (Thật là ổn thỏa hết cả, kính bạch Ngài).   

 

(Visuddhimagga - 2 / 271) 

(Thanh Tịnh Đạo – 2 / 271) 

 

For how long has it being stopping internally ? (For sixty years, 

Venerable Sir).  In our present case, can it not be said that standing for just 

ten years is not really bad ?  (It can be said so, Venerable Sir).  If 

Dhammadinnā could not attain Jhānasamāpatti and also become an 

arahant, the Venerable Mahānāga was going to pass away as a worldling 

(puthujjana) would.  If he passed away as a worldling, he would, however, 

have his rebirth in the realm of brahmas as he had already attained the 

Jhānasamāpatti.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 165 

 

 

 Tình trạng đình trụ ở nội tâm trong bao lâu ? (Trong sáu mươi năm, 

kính bạch Ngài).  Trong trường hợp hiện tại của chúng ta, chẳng thể nào 

được nói rằng việc đứng lại chỉ có trong mười năm thì thực ra không là tệ 

sao ? (Có thể được nói như vậy, kính bạch Ngài).  Nếu như Dhammadinnā 

không thể nào thành đạt được Định An Chỉ và hơn nữa trở thành một bậc 

Vô Sinh thì Trưởng Lão Mahānāga sẽ quá vãng như một phàm nhân 

(phàm phu).  Tuy nhiên, nếu như Ngài ấy đã quá vãng như một phàm 

nhân, Ngài ấy sẽ có sự tái sinh của mình vào trong các Cõi Giới Phạm 

Thiên vì Ngài ấy đã thành đạt được Định An Chỉ. 

 

 Where might he be born again when his lifespan had been spent in 

the realm of brahmas ?  (He might descend into the four woeful states, 

Venerable Sir).  Yes, he might descend into the four woeful states.  The 

Elder Dhammadinnā, the disciple, went to help his teacher as he foresaw 

what might happen to his teacher in accord with the saying “Shinning in 

the world of brahmas and yet squeaking in the pigsty”.  Those people who 

came by way of Jhānasamāpatti may have the dhamma stopping internally 

on being pleased while clinging to an object of clinging.  One may have the 

dhamma stopping because of having a high - esteem of oneself.  Having a 

high-esteem of oneself thus is known as adhimāna according to sacred 

vinaya Pāḷi. Let us recite the motto on how to contemplate so that no 

stopping results.  

Khi thọ mạng của mình đã diệt trong các Cõi Giới Phạm Thiên thì 

Ngài ấy sẽ có thể lại phải tục sinh ở nơi nào ? (Ngài ấy có thể đọa vào trong 

bốn trạng thái thống khổ (Tứ Khổ Thú, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, Ngài 

ấy có thể đọa vào trong bốn trạng thái thống khổ (Tứ Khổ Thú).  Trưởng 

Lão Dhammadinnā, vị đệ tử đã đi đến để giúp đỡ vị Giáo Thọ của mình vì 

Ngài đã tiên kiến điều mà có thể xảy đến vị Giáo Thọ của mình phù hợp 

với thành ngữ:  

“Đang chiếu sáng trong Cõi Giới Phạm Thiên, 

Và bây giờ đang the thé trong chuồng lợn !” 

Những người đã đi theo phương thức Định An Chỉ thì họ có thể có 

Pháp đình trụ ở nội tâm trong trạng thái đã duyệt ý vào một đối tượng của 

sự chấp thủ trong khi đang bám giữ lấy.  Người ta có thể có Pháp đình trụ 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 166 

 

 

bởi vì đang có Pháp tự cao tự mãn về tự ngã.  Như thế, đang có Pháp tự cao 

tự mãn về tự ngã thì tùng thuận theo văn bản Pāḷi thuộc Tạng Luật được 

biết đến là Pháp Tăng Thượng Mạn.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn 

nói về cách thức để nghiêm túc khảo lự nhằm để không có sự đình trụ 

những thành quả.    

 

Motto: 

Abandon the pleasantness, 

Anh note whatever arise. 

Without stopping, and dhamma progress. 

Cách Ngôn: 

Xả ly niềm hân hoan duyệt ý, 

Và chú niệm bất luận điều chi khởi sinh. 

Không có sự đình trụ, và Pháp được tiến hóa. 

 

 Like the present audience yogi who do not come by way of Samatha 

meditation but who are practising by way of mere - Vipassanā, on reaching 

the tender phase of knowledge of arising and dissolution, may have an 

experience similar to attaining the second stage of jhāna and the mature 

phase attaining the third stage of Jhāna, and this fact was pointed out by 

the benefactor, the Venerable Mahāsī Sayadaw.  At the tender stage, very 

strong clingings and pleasantnesses may be experienced.  However, on 

reaching the mature phase of the knowledge of arising and dissolution, and 

on noting any object that appears, its disappearance is experienced just 

after its appearance.  The appearance is “arising” and the disappearance 

is “dissolution”. The “arising” and “dissolution” may become very evident 

as disappearance is experienced just after appearance.  

 Giống như khán thính hành giả hiện thời, họ không đi theo phương 

thức của thiền định An Chỉ mà trái lại họ đã đang thực hành theo phương 

thức của Thuần Tịnh Minh Sát Tuệ, đang khi đạt đến giai đoạn xúc nhu 

của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt thì họ có thể có một trải 

nghiệm tương tự với sự thành đạt giai đoạn thứ hai của Thiền Na và giai 

đoạn thuần thục với sự thành đạt giai đoạn thứ ba của Thiền Na, và điều 

hiện thực này đã được Bậc Tán Trợ, Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ chỉ 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 167 

 

 

xuất.  Ở giai đoạn xúc nhu, các sự chấp thủ và những nỗi niềm hân hoan 

duyệt ý hết sức mãnh liệt có thể được trải nghiệm.  Tuy nhiên, đang khi đạt 

đến giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt, và 

đang khi chú niệm bất luận đối tượng nào mà nó xuất hiện, sự biến mất của 

nó được trải nghiệm ngay sau khi sự xuất hiện của nó.  Sự xuất hiện là “sự 

khởi sinh” và sự biến mất là “sự hoại diệt”.  “Sự khởi sinh” và “sự hoại 

diệt” có thể trở nên hết sức minh hiển khi sự biến mất đã được trải nghiệm 

ngay sau khi sự xuất hiện.  

 

 At the mature phase of the knowledge of arising and dissolution, as 

the arisings and dissolutions are happening so quickly, the pleasant 

feelings and clingings cannot arise anymore.  Now, raptures (pῑti) can be 

borne with equanimity.  That is why is not the situation important at the 

tender phase of the knowledge of arising and dissolution ?  (It is important, 

Venerable Sir).  Yes, it is very important at the tender phase.  As the yogi is 

having in his sight, as mentioned before, mansions and pleasantness 

experienced in may past existence, he is pleased and reported that he is 

experiencing the dhamma.  Does he experience ?  (He does not experience 

it yet, Venerable Sir).  

 Ở giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại 

Diệt, vì các sự sinh khởi và các sự hoại diệt đã đang xảy ra một cách rất 

nhanh chóng, những cảm giác khả ái và các sự chấp thủ không thể nào khởi 

sinh nữa.  Bây giờ các Pháp lạc bất khả chi (Hỷ) có thể được sinh ra với sự 

trấn tịnh.  Đó là lý do tại sao chẳng phải là tình huống hệ trọng ở giai đoạn 

xúc nhu của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt sao ? (Thật là hệ 

trọng, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, thật là hệ trọng ở giai đoạn xúc nhu.  

Khi hành giả đang có trong thị giác của mình, như đã đề cập trước đó, các 

đối tượng như chúng nam hữu tình và nữ hữu tình ở Cõi Thiên Giới, các lâu 

đài và nỗi niềm hân hoan duyệt ý đã trải nghiệm trong nhiều kiếp sống quá 

khứ, vị ấy đã duyệt ý và đã trình pháp rằng vị ấy đã đang trải nghiệm Giáo 

Pháp.  Vị ấy có trải nghiệm không ? (Vị ấy chưa có trải nghiệm Pháp ấy, 

kính bạch Ngài).  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 168 

 

 

 Of course, he has experienced though what he has experienced is not 

the real dhamma.  He is only experiencing the pleasantnesses.  Only when 

one experiences the arisings and dissolutions, it can be said that the 

dhamma is experienced.  Arisings and dissolutions are happening very 

quickly.  As the dissolution occurs just after arising, the impermanence 

(anicca) is comprehended. 

 Lẽ tất nhiên, vị ấy đã có trải nghiệm dẫu rằng điều mà vị ấy đã trải 

nghiệm không phải là Chân Pháp.  Vị ấy chỉ đang trải nghiệm các nỗi 

niềm hân hoan duyệt ý.  Chỉ khi nào người ta trải nghiệm các sự khởi sinh 

và các sự hoại diệt thì có thể được nói rằng Giáo Pháp đã được trải nghiệm.  

Các sự khởi sinh và các sự hoại diệt đã đang xảy ra một cách hết sức mau 

chóng.  Khi sự hoại diệt hiện bày ngay sau khi sự khởi sinh, sự không 

thường tồn (vô thường) đã được liễu tri.  

 

 As the arisings and dissolutions are happening very quickly, it is like 

one being tortured and the suffering (dukkha) is comprehended.  How can 

this torture inflicted on one by the dissolutions can be prevented from 

arising?  It cannot be prevented in any way.  The torture inflicted by these 

dissolutions are arising according to the law of nature.  No authority can 

be exercised over them, which are uncontrollable, and this is the nature of 

anatta.  When the knowledge of anicca, dukkha, and anatta are 

established, feelings of pleasantness and clingings are not present 

anymore.  Will one cling to what is not permanent ?  (One will not cling to 

it anymore, Venerable Sir).  How about the suffering also....? (One will not 

cling to it anymore, Venerable Sir).  How about also the one on which one 

cannot exercise authority...? (One will not cling to it anymore, Venerable 

Sir).  

 Vì các sự khởi sinh và các sự hoại diệt đã đang xảy ra một cách hết 

sức nhanh chóng, giống như là người ta đang bị bức hại và sự khổ đau (khổ 

đau) đã được liễu tri.  Làm thế nào sự bức hại này đã áp đặt lên người ta do 

bởi các sự hoại diệt có thể nào ngăn cản được từ sự khởi sinh ?  Nó không 

thể nào ngăn cản được bằng bất luận phương cách nào.  Sự bức hại đã áp 

đặt do bởi những sự hoại diệt này đã đang khởi sinh tùng thuận theo quy 

luật thường nhiên.  Không có uy quyền nào có thể được thực thi đối với 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 169 

 

 

chúng vì chúng đã là vô pháp khống chế, và đây là thực tính của Vô Ngã.  

Khi Tri Thức về Vô Thường, Khổ Đau và Vô Ngã đã được thiết lập thì 

những cảm giác về nỗi niềm hân hoan duyệt ý và các sự chấp thủ không 

còn hiện diện nữa.  Người ta sẽ bám giữ lấy điều mà không được thường 

tồn ? (Người ta sẽ không bám giữ lấy nó nữa, kính bạch Ngài).  Hơn nữa, 

còn về sự khổ đau thì như thế nào ? (Người ta sẽ không bám giữ lấy nó nữa, 

kính bạch Ngài).  Hơn nữa, còn về Pháp mà người ta không thể nào thực thi 

uy quyền thì như thế nào ? (Người ta sẽ không bám giữ lấy nó nữa, kính 

bạch Ngài).   

 

 For a person reaching the mature phase of the knowledge of arising 

and dissolution, if what is pleasing is abandoned, and whatever object is 

noted on appearing, no clinging can arise anymore as he has 

comprehended the arisings and dissolutions.  On reaching the knowledge of 

equanimity regarding all formations (Saṅkhārupekkha ñāṇa), more non - 

clinging can arise.  The Venerable Mahāsῑ Sayadaw pointed out that 

attaining the knowledge of equanimity is similar to attaining fourth stage of 

Jhāna.  The present dhamma - listening audience yogis can make a 

comparison with the stage of knowledge one has attained.  

 Đối với một người đang đạt đến giai đoạn thuần thục của Tri Thức 

về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt, nếu như điều mà đã đang duyệt ý được 

xả ly, và bất luận đối tượng nào đã được chú niệm đang khi xuất hiện thì 

không có sự chấp thủ có thể khởi sinh khởi lên nữa vì vị ấy đã liễu tri được 

sự khởi sinh và sự hoại diệt.  Đang khi đạt đến Tri Thức về Sự Trấn Tịnh 

hữu quan đến tất cả các Pháp tác hành (Hành Xả Trí) thì các Pháp bất chấp 

thủ càng có thể khởi sinh lên nữa.  Ngài Đại Trưởng Lão Mahāsῑ đã chỉ 

xuất rằng việc thành đạt Tri Thức về Sự Trấn Tịnh thì tương tự với giai 

đoạn thứ tư của Thiền Na.  Các khán thính hành giả hiện thời đang thính 

Pháp có thể làm một sự đối chiếu với giai đoạn của Tri Thức mà người ta 

đã thành đạt. 

  

 There is a similarity between: 

❖ The tender phase of the knowledge of arising and dissolution, and 

second stage of Jhāna; 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 170 

 

 

❖ The mature stage of the knowledge of arising and dissolution, and 

the third stage of Jhāna; and 

❖ The knowledge of equanimity, and fourth stage of Jhāna.  The 

person who has attained the fourth stage of Jhāna is not shaken 

even if a hundred ox - carts pass by him at a close distance.  If a 

person has attained the fourth Jhāna is asked, “Do you not know 

that ox - carts have passed by you at a close distance ?”  He 

answers, “I do not know”.  Does a person who has reached the 

knowledge of equanimity know well what the people near him are 

doing, or what they are talking about and how it is becoming so 

noisy ?  (He does never know, Venerable Sir).  Yes, he does never 

know.  

Có một sự tương tự giữa: 

❖ Giai đoạn xúc nhu của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt, 

và giai đoạn thứ hai của Thiền Na; 

❖ Giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt, 

và giai đoạn thứ ba của Thiền Na; và 

❖ Tri Thức về Sự Trấn Tịnh, và giai đoạn thứ tư của Thiền Na.  Người 

đã thành đạt giai đoạn thứ tư của Thiền Na thì vị ấy không có bị dao 

động dù có một trăm cổ xe bò đi bên cạnh vị ấy ở một khoảng cách 

khít khịt.  Nếu như một người đã thành đạt giai đoạn thứ tư của 

Thiền Na đã được vấn hỏi: “Bạn không biết rằng những cổ xe bò đã 

đi bên cạnh bạn với một khoảng cách khít khịt sao ?”  Vị ấy trả lời: 

“Tôi không biết”.  Một người mà đã đạt đến Tri Thức về Sự Trấn 

Tịnh thì vị ấy có rõ biết những người ở gần vị ấy đang làm những 

điều chi, hoặc họ đang nói về những điều chi và tại sao người ta lại 

phát lên ồn ào như thế ?  (Vị ấy không bao giờ biết, kính bạch Ngài).  

Đúng vậy, vị ấy không bao giờ biết. 

 

It is similar to the fourth stage of Jhāna.  If a yogi mindfully notes 

since he is at the mature phase of the knowledge of arising and dissolution, 

his meditation can have progress according to the motto: 

Nó tương tự với giai đoạn thứ tư của Thiền Na.  Nếu như một hành 

giả chú niệm một cách chú tâm từ lúc vị ấy ở giai đoạn thuần thục của Tri 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 171 

 

 

Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt thì thiền định của vị ấy có thể có sự 

tiến hóa tùng thuận theo cách ngôn: 

 

“Abandon what is pleasing. 

If one notes whatever object is appearing, 

The dhamma shall progress without stopping.” 

 “Xả ly những gì đang duyệt ý. 

 Nếu như người ta chú niệm bất luận đối tượng nào đang xuất hiện, 

 Giáo Pháp sẽ được tiến hóa mà không có sự đình trụ. 

 

On Clinging 

Về Sự Chấp Thủ 

 

 On “how the mind does or does not get scattered or stop internally” 

has been discoursed fairly completely.  Now the discourse will be given on 

how the mind does or does not cling to an object of clinging.  Let us recite 

the motto. 

Về “làm thế nào tâm thức bị hoặc không bị tản lạc, hoặc đình trụ ở 

nội tâm” đã được diễn giảng một cách tương đối hoàn hảo.  Bây giờ, Pháp 

Thoại sẽ được ban phát nói về làm thế nào tâm thức bám níu và không bám 

níu vào một đối tượng của sự chấp thủ.  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn.  

 

Motto: 

If the mind and matter 

Are taken as “I” 

And if clinging is there, 

One is burning with thirst or hunger. 

Cách Ngôn: 

Nếu như tâm thức và thể chất 

Đã nhận lấy là “Tôi” 

Và nếu có sự chấp thủ vào đó, 

Người ta đang bị thiêu đốt với sự khát ái hoặc nỗi khát vọng. 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 172 

 

 

 Even the mind and matter cannot be discerned.  If the mind and 

matter are taken as “I”, “he”, “male”, or “female” one will be thirsty, 

burning and clinging.  If one is clinging to an object of clinging, one will be 

burning.  If one is clinging, one will like to have that object of clinging.  

One is very much attached to it.  If one does not get the object that one is 

clinging to, or if one does not get what one is having a thirst for, one will 

be burning.  Will not dosa or domanassa arise?  (It will arise, Venerable 

Sir).  The arising of anger (Dosa) or grief (Domanassa) is also a kind of 

burning.  

 Ngay cả tâm thức và thể chất không thể nào được nhận thức rõ.  Nếu 

như tâm thức và thể chất đã xem như là “Tôi”, “anh ấy”, “nam giới”, hoặc 

“nữ giới” thì người ta sẽ bị khát ái, bị thiêu đốt và chấp thủ.  Nếu như người 

đang bám níu vào một đối tượng của sự chấp thủ thì người ta sẽ bị thiêu 

đốt.  Nếu như người ta đang chấp thủ thì người ta sẽ muốn có đối tượng 

đang chấp thủ ấy.  Người ta đã bị dính mắc rất nhiều vào nó.  Nếu như 

người ta không có được đối tượng mà người ta đã đang chấp thủ vào, hoặc 

nếu như người ta không có được điều mà người ta đã có sự khát ái thì người 

ta sẽ bị thiêu đốt.  Sẽ không có Sân hoặc Ưu Thọ khởi sinh sao ?  (Nó sẽ 

khởi sinh, kính bạch Ngài).  Việc khởi sinh của sự tức giận (Sân) hoặc nỗi 

sầu ưu não (Ưu Thọ) cũng là một thể loại của sự thiêu đốt. 

 

 If one is clinging to an object too much and if one cannot have it on 

taking it, or if one is not having it yet, sorrow (Soka) or lamentation 

(Parideva) arises.  Does not domanassa arise ? (They do arise, Venerable 

Sir).  Arising of domanassa is also a kind of burning.  Those people who 

are mostly having domanassa are suffering from burning.  If the mind is 

burnt many a time, the body is also burnt.  Sufferings may arise due to 

being inflected by diseases. 

Nếu như người ta đang chấp thủ đến một đối tượng quá nhiều và nếu 

như người ta không thể nào có nó đang khi cần phải có nó, hoặc nếu như 

người ta đang vẫn chưa có được nó, nỗi buồn phiền (Sầu Muộn) hoặc sự 

than khóc (Bi Ai) khởi sinh. Ưu Thọ không có khởi sinh sao ?  (Chúng 

khởi sinh, kính bạch Ngài).  Việc khởi sinh của Ưu Thọ cũng là một thể 

loại của sự thiêu đốt.  Những người mà đa phần đang có Ưu Thọ thì đang 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 173 

 

 

bị đau khổ từ sự thiêu đốt.  Nếu như tâm thức đã bị thiêu đốt nhiều lần thì 

sắc thân cũng bị thiêu đốt.  Những sự khổ đau có thể khởi sinh do bởi các 

bệnh hoạn đã bắt phải chịu. 

 

 If there is clinging, one is burnt with thirst or hunger means that if 

one is clinging to an object, one will have a thirst for it.  If one has a thirst 

for it, one is burnt if one cannot have it.  If one takes mind and matter or 

oneself as “I”, one also clings to others by taking them as “male” or 

“female”, and if one clings to them, one will be getting the thirst or hunger.  

The motto composed by the benefactor Venerable Mahāsῑ Sayadaw is very 

appropriate one.  For the yogis, it is the one which shall especially be 

noted. 

Nếu như có sự chấp thủ, người ta đã bị thiêu đốt với sự khát ái hoặc 

nỗi khát vọng, có nghĩa là nếu như người ta đang chấp thủ đến một đối 

tượng, người ta sẽ có một sự khát ái với nó.  Nếu như người ta có một sự 

khát ái với nó, người ta đã bị thiêu đốt nếu như người ta không thể nào có 

nó.  Nếu như người ta nhận lấy tâm thức và thể chất hoặc tự ngã là “Tôi” 

thì người ta cũng bám níu đến những người khác bằng cách nhận lấy họ là 

“nam giới” hoặc “nữ giới”, và nếu như người ta bám níu đến họ thì người ta 

sẽ bị sự khát ái hoặc nỗi khát vọng.  Cách ngôn đã được Bậc Tán Trợ, Ngài 

Đại Trưởng Lão Mahāsῑ soạn tả là một điều hết sức thích hợp.  Đối với các 

hành giả, đó là một điều mà sẽ cần được chú niệm một cách đặc biệt.   

 

 If one takes oneself as “I”, one will cling to it.  If one clings to it, 

one will have a thirst for it, and is about to get burning.  If you do not want 

to get the burning, what do you have to do ?  (We must contemplate so that 

we do not get the burning, Venerable Sir).  Yes, you must contemplate so 

that you do not get burning.  It must be contemplated so that one does not 

take oneself as “I”.  Contemplation must be done so that one does it as the 

nature of mind and matter.  Does not one have to contemplate as such ?  

(One does have to contemplate thus, Venerable Sir). Let us recite the motto. 

 Nếu như người ta nhận lấy tự ngã là “Tôi” thì người ta sẽ bám níu 

đến nó.  Nếu như người ta bám níu đến nó thì người ta sẽ có một sự khát ái 

với nó, và gần như sắp bị sự thiêu đốt.  Nếu như các bạn không muốn bị sự 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 174 

 

 

thiêu đốt thì các bạn phải làm như thế nào ?  (Chúng ta cần phải nghiêm túc 

khảo lự để cho chúng ta không bị sự thiêu đốt, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, 

các bạn cần phải nghiêm túc khảo lự để cho các bạn không bị sự thiêu đốt.  

Cần phải được nghiêm túc khảo lự để cho người ta không nhận lấy tự ngã là 

“Tôi”.  Sự nghiêm túc khảo lự cần phải được thực hiện để cho người ta 

nhận lấy nó là thực tính của tâm thức và thể chất.  Chẳng phải người ta phải 

nghiêm túc khảo lự như thế sao ?  (Người ta phải nghiêm túc khảo lự như 

vậy, kính bạch Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

While the mind and matter are arising, 

If one is discerning. 

There is neither thirst nor clinging. 

Cách Ngôn: 

Trong khi tâm thức và thể chất đang khởi sinh, 

Nếu như người ta đang phân biệt được. 

Không có sự khát ái mà cũng không có sự chấp thủ. 

 

 If mind and matter can be discerned, if mind and matter can be 

differentiated, there can be no clinging to one as “he” or “I”.  If there can 

be no clinging to it, there can be no thirst for it.  If there can be no thirst for 

it, burning does not exist anymore.  It means that for the audience yogis, 

who have the vipassanā foundation, are having no clinging, no thirst 

arising due to clinging, and no burning.  

 Nếu như tâm thức và thể chất có thể được nhận thức rõ, nếu như tâm 

thức và thể chất có thể được phân biệt thì có thể không có sự chấp thủ ở nơi 

người ta là “anh ấy” hoặc “Tôi”.  Nếu như có thể là không có sự chấp thủ 

vào điều đó thì có thể là không có sự khát ái ở trong đó.  Nếu như có thể là 

không có sự khát ái ở trong đó thì việc thiêu đốt không còn hiện hữu được 

nữa.  Điều đó có nghĩa là đối với các khán thính hành giả, họ có nền tảng 

Minh Sát Tuệ, họ đã đang không có sự chấp thủ thì không có sự khát ái 

khởi sinh lên do bởi sự chấp thủ và không có sự thiêu đốt.  

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 175 

 

 

 There was an instance on one being burnt by thirst arising due to 

clinging. The veteran yogis might have heard about it quite often.  As this is 

the most distinct instance, only this instance will be mentioned.  At one 

time, the Barānasῑ country was ruled by the Brahmadatta king, and the 

Buddha-to-be was born to the Brahmaṇa clan.  As the Brahmaṇa clan 

was a clan of wise people, he become a well - learned person.  After 

completing his studies in various arts and crafts, he found out that he had 

no pleasure in life in the human world. 

 Đã có một sự dẫn chứng bằng ví dụ về một hữu tình đã bị sự khát ái 

khởi sinh lên do bởi sự chấp thủ thiêu đốt.  Các hành giả lão thành có thể đã 

được nghe về điều đó khá thường xuyên.  Vì đây là một sự dẫn chứng bằng 

ví dụ hết sức đặc thù, chỉ có sự dẫn chứng bằng ví dụ sẽ được đề cập đến.  

Vào một thuở nọ, tại đất nước Barānasῑ đã được cai trị bởi vua 

Brahmadatta, và Đức Phật vị lai (Bồ Tát) đã được sinh vào gia tộc Bà La 

Môn.  Vì gia tộc Bà La Môn đã là một gia tộc của các bậc minh trí, Ngài đã 

trở thành một học giả uyên bác.  Sau khi hoàn thành các việc nghiên cứu 

học hỏi của mình trong nhiều lãnh vực nghệ thuật và thủ công, Ngài đã 

nghiệm thấy rằng Ngài không có sự mãn túc trong đời sống của Nhân Loại. 

 

 He went forth to become a recluse as a hermit.  After practising 

meditation, he attained Jhānasamāpatti.  He lived in the countryside, and 

after staying there for a certain long period, he needed to have some sour 

staff and salt with the meal that he was taking.  For that reason, he came to 

Barānasῑ city to make alms - rounds in search of that sour staff and salt. 

He was very much revered by the king, when the recluse was seen in front 

of the royal palace.  He was reversed just on being seen by the king, as the 

recluse had attained Jhānasamāpatti and as the manner of his movements 

as well as his way of standing looked serene.  

 Ngài đã ra đi để trở thành một ẩn sĩ như một tu sĩ khổ hạnh.  Sau khi 

đã thực hành thiền định, Ngài đã thành đạt Định An Chỉ.  Ngài đã sống ở 

vùng nông thôn, và sau khi đã lưu trú ở nơi đó một khoảng thời gian dài, 

Ngài đã có nhu cầu để có một ít chất tổng hợp chua và muối với thức ăn mà 

Ngài đã đang thọ dụng. Vì lý do đó, Ngài đã đến thành phố Barānasῑ để 

thực hiện những buổi trì bình khất thực để tìm kiếm chất tổng hợp chua và 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 176 

 

 

muối ấy.  Ngài đã được nhà vua hết sức kính cẩn, khi vị ẩn sĩ đã được trông 

thấy trước cung điện hoàng gia.  Ngài đã được kính cẩn chỉ một lần được 

nhà vua đã trông thấy, vì vị ẩn sĩ đã thành đạt Định An Chỉ và vì phong 

cách của các động tác vị ấy, cũng như với tính cách đang đứng được trông 

thấy thanh thản.     

 

 On being revered thus, the king invited the recluse to the palace, 

offered him alms - food, and asked him, “Venerable Sir, please do not 

return to the countryside, but reside in the royal garden and give us advice 

of admonishment with compassion”, and so, the recluse resided there.

 Sau khi đã được kính cẩn như thế, nhà vua đã yêu thỉnh vị ẩn sĩ đến 

hoàng cung, đã cúng dường thực phẩm khất thực cho vị ấy, và đã yêu cầu 

vị ấy: “Kính bạch Ngài, xin vui lòng đừng trở về vùng nông thôn, mà hãy 

ngự trong vườn ngự uyển và ban phát chúng tôi lời khuyên bảo răn dạy với 

lòng bi mẫn”, và như vậy, vị ẩn sĩ đã ngự lại ở đó. 

 

 He made his alms - round daily to the palace and took his meal 

there.  How long had he been doing as such ?  Already sixteen years had 

passed.  By that time, people in an outlying area of the kingdom 

(paccantadesa) rose up in rebellion and the king had to go there and quell 

the rebellion.  When the king was about to leave, he bestowed the queen 

with the honour of looking after his master, the recluse.  In the old days 

when there was a rebellion rising, the king himself had to go and quell it. 

 Hằng ngày Ngài đã đi đến hoàng cung để thực hiện việc trì bình khất 

thực của mình và đã dùng bữa ăn của mình ở nơi đó.  Ngài đã làm như vậy 

được bao lâu ?  Đã mười sáu năm trôi qua.  Vào thời gian đó, dân chúng ở 

ngoài biên giới (biên thùy) của vương quốc đã nảy sinh cuộc nổi loạn và 

nhà vua đã phải đến đó và dập tắt cuộc nổi loạn.  Khi nhà vua đã chuẩn bị 

để ra đi, nhà vua đã ban cho hoàng hậu điều vinh dự để chăm sóc Bậc Tôn 

Sư của mình, vị ẩn sĩ.  Trong những ngày xa xưa khi đã có một cuộc nổi 

loạn trỗi dậy thì chính bản thân nhà vua đã phải thân chinh để dập tắt nó.  

 

 As he did not know how long it would take him to quell the rebellion, 

he bestowed that honour to the queen.  The queen’s name was 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 177 

 

 

Mudulakkhaṇa.  After bestowing the honour, the king left to quell the 

rebellion. 

 Vì nhà vua đã không biết sẽ mất bao lâu để cho nhà vua dập tắt cuộc 

nổi loạn, nhà vua đã ban cho điều vinh dự ấy đến hoàng hậu.  Danh xưng 

của hoàng hậu là Mudulakkhaṇa (Nhu Tướng).  Sau khi được ban cho 

điều vinh dự, nhà vua đã ra đi để dập tắt sự nổi loạn. 

 

 The master recluse came to the palace daily with Jhānasamāpatti 

and took the alms - food offered by the queen.  As the king was not there, he 

did not stay in the palace for long.  He came only when it was close to the 

time for taking alms - food.  The queen had to arrange the dishes of alms-

food and had to wait for the arrival of the recluse.  On one day while the 

queen was waiting for his arrival, she lied down gently and took some rest 

in an outer bedroom.  

 Hằng ngày bậc Tôn Sư ẩn sĩ đã đến hoàng cung với Định An Chỉ và 

đã thọ dụng thực phẩm khất thực do hoàng hậu đã cúng dường.  Vì nhà vua 

đã không có ở đó, Ngài đã không lưu lại lâu ở trong hoàng cung.  Ngài chỉ 

đến khi đã gần đến giờ để thọ nhận thực phẩm khất thực.  Hoàng hậu đã 

phải sắp xếp những đĩa đựng các thực phẩm khất thực và đã phải chờ đợi sự 

đi đến của vị ẩn sĩ.  Vào một ngày nọ, trong khi hoàng hậu đã đang chờ đợi 

sự đi đến của vị ấy, bà ta đã nằm xuống một cách nhẹ nhàng và đã nghỉ 

ngơi một ít trong một phòng ngủ ở phía bên ngoài.  

 

 On hearing the fluttery sound made by the robe of the recluse, when 

he came, the queen got up suddenly and her dress slipped down.  When the 

Buddha-to-be, the recluse, saw what was happening, he could not control 

his mind anymore.  The clingings arose in him, and he lost Jhānasamāpatti 

that he had attained.  He had only attained Jhānasamāpatti.  Did he have 

the vipassanā foundation ? (He did not have, Venerable Sir).  Yes, that was 

why it happened.   

 Đang khi nghe âm thanh lay động do y phục của vị ẩn sĩ đã tạo ra, 

khi vị ấy đã đến, hoàng hậu đã đứng dậy một cách vội vã và y phục của bà 

ta đã tuột xuống.  Khi Đức Phật vị lai (Bồ Tát), vị ẩn sĩ, đã trông thấy 

những gì đã đang xảy ra, Ngài không thể nào khắc chế tâm thức của mình 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 178 

 

 

được nữa.  Các sự chấp thủ đã khởi sinh ở trong vị ấy, và Ngài đã đánh mất 

Định An Chỉ mà Ngài đã thành đạt.  Ngài đã chỉ có thành đạt Định An 

Chỉ.  Ngài đã có nền tảng Minh Sát Tuệ ?  (Ngài đã không có, kính bạch 

Ngài).  Đúng vậy, đó đã là lý do tại sao mà điều đó đã xảy ra.  

 

 Clinging or a kind of craving (Taṇhā) and Jhānasamāpatti are 

going in completely opposite directions.  That clinging, the taṇhā, had 

destroyed or burnt up the Jhānasamāpatti.  Though the Jhānasamāpatti 

had been lost, the clinging would not disappear however.  The two are 

taking opposite positions.  If one has clinging, the sensual craving (kāma 

taṇhā), Jhānasamāpatti can never be attained.  If all these cravings can be 

abandoned, Jhānasamāpatti can be attained.  The Jhānasamāpatti 

attained thus will be lost if a clinging arises. 

 Sự chấp thủ hoặc một thể loại của lòng ham muốn (Ái Dục) và Định 

An Chỉ sẽ ở trong hai hướng hoàn toàn trái ngược nhau.  Sự chấp thủ ấy, 

Ái Dục, đã phá hủy hoặc đã thiêu đốt Định An Chỉ.  Tuy nhiên dẫu cho 

Định An Chỉ đã bị đánh mất đi, sự chấp thủ sẽ không biến mất.  Hai Pháp 

đã đang nắm giữ những vị trí tương phản.  Nếu như người ta có sự chấp 

thủ, cảnh dục trần (Dục Ái) thì Định An Chỉ không bao giờ có thể được 

thành đạt.  Nếu như tất cả sự ham muốn này có thể được xả ly thì Định An 

Chỉ có thể được thành đạt.  Do đó, Định An Chỉ đã thành đạt sẽ bị đánh 

mất nếu như một sự chấp thủ khởi sinh.  

 

  One had been burnt up.  Who had been burnt up ?  The recluse had 

been burnt up.  The Jhānasamāpatti was burnt up.  Why ?  Due to clinging, 

Jhānasamāpatti was lost, as it was burnt up.  Also the alms - food offered 

could not be consumed.  He brought back the alms - bowl filled with the 

alms - food.  He reminded himself that it would not be proper to dwell with 

the clingings and as he could not control his mind, he went back to the 

garden.  After returning, he did not take his alms - food.  He lied down flat 

on the couch and placed the alms - bowl under it.  Time was spent with the 

queen taken as the object of his thought.  

 Người ta đã bị thiêu đốt.  Ai đã bị thiêu đốt ?  Vị ẩn sĩ đã bị thiêu 

đốt.  Định An Chỉ đã bị thiêu đốt. Vì sao ?  Vì sự chấp thủ, Định An Chỉ 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 179 

 

 

đã mất đi, vì nó đã bị thiêu đốt.  Hơn nữa thực phẩm khất thực được cúng 

dường không thể nào được thọ dụng.  Ngài đã mang bình bát được bỏ đầy 

với thực phẩm khất thực trở về.  Ngài đã tự nhủ rằng sẽ là bất chính để sống 

với những sự chấp thủ và vì Ngài không thể nào khắc chế được tâm thức 

của mình, Ngài đã trở về lại khu vườn.  Sau khi đã trở về, Ngài đã không 

thọ dụng thực phẩm khất thực của mình.  Ngài đã ngã nằm bẹp trên trường 

kỷ và đã đặt bình bát ở dưới nó.  Thời gian đã bị bỏ phí với hoàng hậu đã 

thành đối tượng nghĩ suy của mình.  

 

 Next day also, he could not make the alms - round.  The queen kept 

on waiting for him, but he did not come for his alms - food.  On the seventh 

day after quelling the rebellion, the king returned, but did not go straight to 

his palace. As he revered his master, the recluse, so much, and as he had 

taken the recluse to be his refuge and the one to depend upon, he thought of 

going to the place of the recluse and thus, come to the garden instead.  On 

arriving there, he saw the recluse lying flat on the couch and the alms - 

bowl under it with the food rotting inside. 

 Ngày hôm sau cũng vậy, Ngài không thể nào thực hiện việc trì bình 

khất thực.  Hoàng Hậu vẫn cứ đang chờ đợi Ngài, thế nhưng Ngài đã không 

đến để thọ nhận thực phẩm khất thực của mình.  Vào ngày thứ bảy sau khi 

đã dập tắt cuộc nổi loạn, nhà vua đã quay về, thế nhưng ông ta đã không đi 

thẳng đến hoàng cung của mình.  Thay vào đó, vì ông ta đã kính cẩn bậc 

Tôn Sư của mình, vị ẩn sĩ, rất nhiều, và vì ông ta đã nhận vị ẩn sĩ làm chỗ 

nương tựa của mình, và là người phụ thuộc vào, ông ta đã nghĩ suy đến việc 

đi đến trú xứ của vị ẩn sĩ và như thế, đi đến khu vườn.  Khi đã đến nơi đó, 

ông ta đã trông thấy vị ẩn sĩ đang nằm bẹp trên trường kỷ và bình bát ở 

dưới với thực phẩm đang thối rữa bên trong.    

 

 The king pondered, “Well, what has happened, I do not know”.  The 

small monastery was covered with particles of dust and after cleaning it, 

and with his cupped - hands raised, he paid obeiscence to the recluse and 

asked, “Venerable Sir, are you not in good health ?”  The recluse replied, 

“It is not that I am not well, it is due to an object (ārammaṇa), which 

makes me to be in this state”.  The king continued asking, “What kind of an 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 180 

 

 

object is that?”  The recluse replied again, “It is due to an object in the 

palace.”  The king asked further, “Who is that object in the palace ?”  The 

answer given was, “The object is the queen herself.”  Then the king said, 

“Venerable Sir, do not let yourself suffer that much, it is not difficult that 

much, I will carry out the task so that it is accomplished.”  The king took 

the recluse to the palace and after explaining the actual situation to the 

queen, the king offered her to the recluse.  While doing thus, the king 

reminded Mudulakkhaṇa, the queen, to look after the recluse so that the 

recluse could keep his good conduct unspoiled.  

 Nhà vua đã khảo lự cẩn trọng “Chà, điều chi đã xảy ra mà Ta không 

biết.”  Tịnh thất nhỏ đã bị phủ bám bởi những hạt bụi và sau khi đã làm 

sạch bụi bậm nó, và với đôi bàn tay chấp lên đã đưa lên, ông ta đã bày tỏ 

lòng tôn kính đến vị ẩn sĩ và đã vấn hỏi: “Kính bạch Ngài, Ngài không 

được khỏe ?” Vị ẩn sĩ đã trả lời: “Không phải là Tôi không được khỏe, đó 

là vì một đối tượng (Cảnh), mà đã làm cho Tôi phải ở trong trạng thái 

này.”  Nhà vua đã tiếp tục vấn hỏi: “Thể loại của đối tượng ấy là chi ?” Vị 

ẩn sĩ đã trả lời lại: “Đó là do bởi một đối tượng ở trong hoàng cung.”  Nhà 

vua đã vấn hỏi thêm: “Đối tượng ấy ở trong hoàng cung là ai ?” Câu trả lời 

đã được đưa ra: “Đối tượng chính là hoàng hậu.” Thế rồi nhà vua đã nói: 

“Kính bạch Ngài, đừng để bản thân mình phải chịu khổ đau nhiều như thế, 

điều đó không khó khăn lắm, trẫm sẽ thực hiện công việc để cho nó được 

thành tựu.”  Nhà vua đã đưa vị ẩn sĩ đến hoàng cung và sau khi đã giải 

thích tình huống hiện thực đến hoàng hậu, nhà vua đã hiến dâng bà ấy đến 

vị ẩn sĩ.  Trong khi đang làm như thế, nhà vua đã nhắc nhở Mudulakkhaṇa 

(Nhu Tướng), hoàng hậu, phải chăm sóc vị ẩn sĩ để cho vị ẩn sĩ có thể gìn 

giữ hảo phẩm hạnh của mình không bị hư hỏng. 

 

Tayā attano balena ayyaṃ rakkhitum vāyamitabbaṃ 

Tự năng lực tinh tâm kết cấu hộ độ cao ẩn giả 

 

You (tayā), by using your qualitative capability (attano balena), 

shall exert effort (vāyamitabbaṃ) to look after (rakkhitum) the noble 

recluse (ayyaṃ). 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 181 

 

 

 Này bạn (người thứ ba), hãy vận dụng tiềm năng phẩm hạnh của 

mình (tự năng lực), sẽ dụng hết tâm lực để làm cho thiệt tốt đẹp thiệt khéo 

léo (tinh tâm kết cấu) để chăm sóc (hộ độ) vị ẩn sĩ cao quý (cao ẩn giả). 

 

 Who gave the reminder ? (The king gave the reminder, Venerable 

Sir).  He reminded her, “Exert effort and be reminded to look after the 

recluse”.  After being offered thus, the couple went away from the palace.  

On the reaching quite a good distance after leaving the palace, the queen 

said, “We have no place to live in.  Go to the king and ask for a house to 

live in”.  

 Ai đã ban phát lời nhắc nhở ? (Nhà vua đã ban phát lời nhắc nhở, 

kính bạch Ngài).  Nhà vua đã nhắc nhở bà ta: “Hãy dụng hết tâm lực và đã 

được nhắc nhở để chăm nom vị ẩn sĩ.”  Sau khi đã hiến dâng như thế, đôi 

nam nữ đã từ hoàng cung ra đi.  Sau khi đã rời khỏi hoàng cung, đang khi 

đi được một khoảng cách khá xa, hoàng hậu đã nói: “Chúng ta không có trú 

xứ để sinh sống.  Hãy đến nhà vua và yêu cầu để có được một ngôi nhà sinh 

sống.”  

 

 The recluse went back and asked the king to provide them with a 

house.  The king gave him a big house which looked like a latrine where 

dirty things and excretions from urinating and bowel movement were 

deposited.  On reaching the house allotted, the queen did not enter the 

place.  She did not enter, why?  

 Vị ẩn sĩ đã quay trở lại và đã yêu cầu nhà vua để cấp cho họ một 

ngôi nhà.  Nhà vua đã ban phát vị ấy một ngôi nhà lớn mà đã trông giống 

như một nhà vệ sinh nơi mà những thứ bẩn thỉu và các chất phóng uế từ 

việc tiểu tiện đã đang chứa đọng.  Đang khi đến được ngôi nhà đã chỉ định, 

hoàng hậu đã không bước vào nơi ấy.  Vì sao bà ta đã không bước vào ?  

 

 The queen complained, “O, I cannot enter.  This place is not clean”.  

The recluse asked, “How can it be done to clean it”.  The queen replied, 

“Go to the king and asked for mattocks and baskets, so that the garbage 

can be collected, taken out and disposed of.  Only after getting the place 

cleaned, I shall enter the place”.  The recluse went to the king, and asked 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 182 

 

 

for the mattocks and baskets.  On getting them, be cleaned the place.  Being 

in India at that time, the walls were plastered with cow dung, and later on 

they entered the place.  

 Hoàng hậu đã phàn nàn: “Ồ, Tôi không thể nào đi vào. Trú xứ này 

không có sạch sẽ”.  Vị ẩn sĩ đã vấn hỏi: “Làm thế nào để làm cho nó được 

sạch sẽ ?” Hoàng hậu đã trả lời: “Hãy đi đến nhà vua và yêu cầu cho những 

cái cuốc chim và những cái giỏ, để mà rác rưởi có thể được thu gom, được 

lấy ra và được vứt bỏ đi.  Chỉ sau khi trú xứ đã được làm cho sạch sẽ, Tôi 

sẽ đi vào trú xứ.”  Vị ẩn sĩ đã đi đến nhà vua và đã yêu cầu cho những cái 

cuốc chim và những cái giỏ.  Tình trạng ở Xứ Ấn Độ vào thời điểm ấy, các 

bức tường đã được trát vữa với phân bò, và sau đó họ đã đi vào trú xứ.  

 

 On reaching inside, the queen complained, “There is no place to sit; 

no couch; no water; and also no water pot.  Go and ask for these things 

from the king”.  On asking for and getting all these things, and after getting 

these things cleaned, and after the bed was made, the queen gently sat 

down beside the recluse.  After that, she pulled the beard of the recluse, and 

reminded him.  The queen reminded, “Do you not still remember the 

practice of a recluse or being a recluse or being a brahmaṇa ?”  “By now 

you should remember them”.  So saying, she pulled his beard roughly with 

a jerk.  Then only, the recluse realized, “O, it is a really bad thing, the 

sensual craving (kāma taṇhā)”.  On immediately realizing all these things 

he decided that he would not be staying there any longer.  He returned the 

queen to the king.  After returning her to the king, he went back to his rural 

place in the countryside and practised meditation and attained 

Jhānasamāpatti again.  Does not one get burnt up on having the thirst due 

to clinging ?  (One does get burnt up, Venerable Sir).  So much burning 

and suffering were there.  Does it look proper to see a recluse doing the 

work of cleaning after bringing the mattocks and baskets ? (It does not look 

proper, Venerable Sir).  

 Đang khi đi vào bên trong, hoàng hậu đã phàn nàn: “Không có chỗ 

để ngồi; không có trường kỷ, không có nước; và cũng không có nồi nước.  

Hãy đi và yêu cầu nơi nhà vua để có những thứ này”.   Sau khi đã yêu cầu 

và đã có được những thứ này, và sau khi đã làm sạch sẽ những thứ này, và 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 183 

 

 

sau khi chiếc giường đã được làm xong, hoàng hậu đã ngồi xuống một cách 

nhẹ nhàng bên cạnh vị ẩn sĩ.  Sau đó, bà ta đã nắm râu của vị ẩn sĩ và đã 

nhắc nhở vị ấy.  Hoàng hậu đã nhắc nhở: “Chẳng phải Ngài vẫn còn nhớ 

việc thực hành của một vị ẩn sĩ hoặc được làm một vị ẩn sĩ hoặc được làm 

một vị Bà La Môn sao ?  Giờ đây Ngài nên nhớ đến chúng.”  Sau khi đã nói 

như vậy, bà ta đã nắm râu của vị ấy và đột nhiên giật mạnh một cách thô 

bạo.  Chỉ như thế, vị ẩn sĩ đã chứng tri: “Ồ, đó là một điều thực sự tồi tệ, 

cảnh dục trần (Dục Ái).  Đang khi tức thời chứng tri được tất cả các Pháp 

này, Ngài đã quyết định rằng Ngài sẽ không nên ở lại nơi đó lâu hơn nữa.  

Ngài đã trả hoàng hậu lại cho nhà vua.  Sau khi đã trả hoàng hậu lại cho 

nhà vua, Ngài đã trở về trú xứ thôn dã của mình ở vùng nông thôn và đã 

thực hành thiền định và đã lại thành đạt được Định An Chỉ.  

 

“Trước thời Ta được Nhu Tướng,  

Lòng Ta chỉ một ước mong: chiếm nàng ! 

Đến khi nhan sắc nữ hoàng, 

Ngự trong tâm trí, Ta càng đắm mê, 

Dục Ái dồn dập tứ bề, 

Đại Vương, Ta quyết bay về núi xưa !” 

 

 Chẳng phải người ta đã bị thiêu đốt sau khi đã có sự khát ái vì sự 

chấp thủ sao ? (Người đã bị thiêu đốt, kính bạch Ngài).  Bao nhiêu sự thiêu 

đốt và bao nhiêu sự khổ đau đã ở nơi đó.  Trông có vẻ là thích đáng để nhìn 

thấy một vị ẩn sĩ đang làm công việc dọn dẹp sau khi đã mang về những cái 

cuốc chim và những cái giỏ ? (Không có vẻ là thích đáng, kính bạch Ngài). 

 

 What was happening to the thickly bearded recluse ?  It is so 

frightening.  Due to whom did it happen ?  It happened due to clinging.  

Clinging results due to one’s inability to practise vipassanā meditation.  Is 

Jhānasamāpatti or samatha reliable ?  (Not reliable, Venerable Sir).  Yes, 

they are not reliable. 

 Điều chi đã xảy đến vị ẩn sĩ có bộ râu rậm rạp ?  Thật quá khiếp sợ.  

Do bởi ai mà nó đã xảy ra ?  Nó đã xảy ra do bởi sự chấp thủ.  Do bởi 

không có khả năng của người ta để thực hành thiền định Minh Sát Tuệ dẫn 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 184 

 

 

tới sự chấp thủ.  Định An Chỉ hoặc An Chỉ có đáng tin cậy ? (Không đáng 

tin cậy, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, chúng không đáng tin cậy.  

 

 It is correct to say that samatha gives one mundane pleasantness, 

but when one meets with the real exigency, it cannot be relied upon.  Will 

not things go wrong in many ways ?  (Things will go wrong, Venerable Sir).  

It is not good anymore even to face the king.  So he went back to his place 

in the countryside and practised meditation.  As a Buddha-to-be, the sense 

of urgency (saṁvega) arose in him.  Just because one comes to the urban 

area, one has to face the suffering.  Do not clingings and burning thirst 

arise ?  (They do arise, Venerable Sir).  After the arising of the sense of 

urgency, he went back to his place and practised meditation.  He did not 

come anymore to the urban places for a permanent stay.  

 Thật đúng đắn để nói rằng An Chỉ ban phát người ta niềm hân hoan 

duyệt ý hiệp thế, thế nhưng khi người ta tiếp xúc với sự cấp thiết nhu yếu 

thực sự thì nó không thể nào tin cậy vào được.  Các Pháp sẽ chẳng có đi sai 

lạc về nhiều phương diện sao ? (Các Pháp sẽ đi sai lạc, kính bạch Ngài).  

Thậm chí chẳng còn tốt đẹp gì nữa để đối diện nhà vua.  Vì thế, vị ấy đã trở 

về trú xứ của mình ở vùng nông thôn và đã thực hành thiền định. Vì là một 

Đức Phật vị lai (Bồ Tát), cảm quan được sự khẩn trương (liên mẫn) đã trỗi 

dậy ở trong ông ta.  Chỉ vì người ta đi đến khu vực thuộc châu thành, người 

ta phải đối diện với những sự khổ đau.  Các sự chấp thủ và lòng khát ái 

cường liệt chẳng có khởi sinh lên sao ? (Chúng khởi sinh lên, kính bạch 

Ngài).  Sau việc trỗi dậy cảm quan được sự khẩn trương, Ngài đã trở về trú 

xứ của mình và đã thực hành thiền định.  Ngài đã không còn đi đến các trú 

xứ thuộc châu thành cho một sự lưu trú lâu dài nữa.    

 

Contemplating To Be Free From Clinging And Thirst 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Được Giải Thoát  

Sự Chấp Thủ Và Sự Khát Ái 

 

 As the audience yogis, you have to recite the motto so as to be free 

from clinging and thirst. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 185 

 

 

 Là những khán thính hành giả, các bạn phải trùng tụng cách ngôn để 

được giải thoát sự chấp thủ và sự khát ái.   

 

Motto: 

While the mind and matter are arising, 

If one is discerning. 

There is neither thirst nor clinging. 

Cách Ngôn: 

Trong khi tâm thức và thể chất đang khởi sinh, 

Nếu như người ta đang phân biệt được. 

Không có sự khát ái mà cũng không có sự chấp thủ. 

 

 As the motto suggests, does not one have to contemplate at the 

moment of arising or at the moment of seeing ? (One has to, Venerable Sir). 

 Như cách ngôn đề nghị, chẳng phải người ta phải nghiêm túc khảo 

lự ngay khoảnh khắc của sự khởi sinh hoặc ngay khoảnh khắc của việc 

khán kiến sao ?  (Người ta phải như vậy, kính bạch Ngài). 

 

 As soon as the queen, the object, is seen, if it is noted “seeing”, 

“seeing” and the fleeting changes of the visual object seen, and one by one 

disappearance of the eye consciousness are comprehended, will there be 

any clinging ? (There will be no clinging, Venerable Sir).  Yes, there will be 

no clinging.  If “seeing” is mere seeing, no clinging will arise.  If one 

cannot differentiate the queen from the others, will there be any clinging ? 

(There will be no clinging, Venerable Sir).  If the “seeing” is mere seeing, 

there will be no clinging.  If the mind and matter are discerned, there will 

be no clinging.  

 Ngay khi hoàng hậu, đối tượng, được trông thấy, nếu như được chú 

niệm “khán kiến”, “khán kiến” và những biến đổi thoáng qua của cảnh sắc 

được nhìn thấy, và từng mỗi một sự biến mất của Tâm Nhãn Thức đã được 

liễu tri thì sẽ có sự chấp thủ nào không ? (Sẽ không có sự chấp thủ, kính 

bạch Ngài).  Đúng vậy, sẽ không có sự chấp thủ.  Nếu như “sự khán kiến” 

chỉ đơn thuần là sự khán kiến thì sự chấp thủ sẽ không sinh khởi.  Nếu như 

người ta không thể nào phân biệt được hoàng hậu với những đối tượng khác 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 186 

 

 

thì sẽ có sự chấp thủ nào không ?  (Sẽ không có sự chấp thủ, kính bạch 

Ngài).  Nếu như “sự khán kiến” chỉ đơn thuần là sự khán kiến thì sẽ không 

có sự chấp thủ.  Nếu như tâm thức và thể chất đã được nhận thức rõ thì sẽ 

không có sự chấp thủ.    

     

 If a yogi at the stage of the knowledge of dissolution (bhaṅga ñāṇa) 

notes “seeing”, “seeing”, on seeing a visual object, and on comprehending 

fleeting changes of the visible object, and one by one disappearance of the 

eye consciousness, no clinging will arise.  The visible object is not 

permanent thing, and the eye consciousness is also not a permanent thing.  

They are impermanent and impermanence is anicca.  Who is going to cling 

to the object which is impermanent ? (Nobody is going to cling to it, 

Venerable Sir).  If it can be contemplated at the moment of seeing, one will 

never cling to it.  The clinging arises because it cannot be contemplated at 

the moment of seeing. 

 Nếu như một hành giả ở giai đoạn của Tri Thức về Sự Hoại Diệt 

(Hoại Diệt Trí) chú niệm “khán kiến”, “khán kiến”, đang khi khán kiến 

một cảnh sắc, và đang khi liễu tri những sự biến đổi thoáng qua của cảnh 

sắc, và từng mỗi một sự biến mất của Tâm Nhãn Thức thì sự chấp thủ sẽ 

không khởi sinh.  Cảnh sắc là một Pháp không thường tồn, và Tâm Nhãn 

Thức cũng không là một Pháp thường tồn.  Chúng không thường tồn và sự 

không thường tồn là Vô Thường.  Ai sẽ chấp thủ vào đối tượng mà không 

thường tồn ? (Không có ai sẽ chấp thủ vào nó, kính bạch Ngài).  Nếu như 

người ta có thể đã được nghiêm túc khảo lự ngay khoảnh khắc của sự khán 

kiến thì người ta sẽ không bao giờ chấp thủ vào nó.  Sự chấp thủ khởi sinh 

bởi vì không thể nào có được nghiêm túc khảo lự ngay khoảnh khắc của sự 

khán kiến.  

 

Contemplating To Be Free From Clinging And Thirst  

At The Moment Of Thinking 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Được Giải Thoát  

Sự Chấp Thủ Và Sự Khát Ái Ngay Khoảnh Khắc Của Sự Nghĩ Suy 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 187 

 

 

 On returning to the garden, these persons who had the vipassanā 

foundation would have noted “thinking”, “thinking” on thinking about the 

queen, while the clingings were arising.  If noted thus, the thought would 

have disappeared one after another. 

 Sau khi trở lại khu vườn, các vị này là những vị đã có nền tảng của 

Minh Sát Tuệ sẽ phải chú niệm “nghĩ suy”, “nghĩ suy” đang khi nghĩ suy 

về hoàng hậu, trong khi những sự chấp thủ đã đang khởi sinh.  Nếu như đã 

chú niệm như thế thì những sự nghĩ suy sẽ đã phải lần lượt biến mất.  

 

 Those people, who have the mature vipassanā foundation, on noting 

“thinking”, “thinking”, will experience the disappearances of the thoughts.  

Those people at the mature phase of the knowledge of arising and 

dissolution, on noting “thinking”, “thinking”, will experience the thoughts 

disappearing just after appearing.  On comprehending thus, will clinging to 

the object arise, which is impermanent ?  (It will not arise, Venerable Sir).  

Yes, it will not arise.   

 Các vị nọ là những vị có nền tảng Minh Sát Tuệ thuần thục, đang 

khi chú niệm “nghĩ suy”, “nghĩ suy”, sẽ trải nghiệm những sự biến mất của 

các sự nghĩ suy.  Các vị nọ ở giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự Khởi 

Sinh và Sự Hoại Diệt (Sinh Diệt Trí), đang khi chú niệm “nghĩ suy”, “nghĩ 

suy”, sẽ trải nghiệm các sự nghĩ suy đang biến mất ngay sau khi xuất hiện.  

Đang khi liễu tri như thế, sự chấp thủ vào đối tượng sẽ khởi sinh, điều mà 

không thường tồn ?  (Nó sẽ không khởi sinh, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, 

nó sẽ không có khởi sinh.   

 

 Those yogis at the stage of the knowledge of dissolution, on noting 

“thinking”, “thinking”, the appearance of thought is not evident, but only 

its dissolution is evident.  Not only the dissolution of thought, the object of 

noting, is experienced, but also the dissolution of the noting consciousness, 

which follows to note it, is also experienced and comprehended that both 

the thoughts and the noting consciousness are impermanent. 

 Các hành giả nọ ở giai đoạn của Tri Thức về Sự Hoại Diệt, đang khi 

chú niệm “nghĩ suy”, “nghĩ suy”, sự xuất hiện của sự nghĩ suy không được 

minh hiển, thế nhưng chỉ có sự hoại diệt của nó thì minh hiển.  Không 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 188 

 

 

những sự hoại diệt của sự nghĩ suy, đối tượng của sự chú niệm, đã được trải 

nghiệm, mà còn sự hoại diệt của Tâm Ý Thức đang chú niệm, là cái Tâm 

dõi theo sau để chú niệm nó, cũng đã được trải nghiệm và đã liễu tri được 

rằng cả những sự nghĩ suy và Tâm Ý Thức đang chú niệm đều không 

thường tồn.  

 

 On comprehending that they are not permanent, can one cling to it ? 

(One cannot cling to it, Venerable Sir).  If no clinging arises, no thirst will 

arise, and there will be no burning.  It is quite all right for those, who have 

the vipassanā foundation.  What shall one do if one cannot note even 

“thinking” if the strength of the vipassanā ñāṇa is still weak ?  (One shall 

contemplate the body, Venerable Sir).  

 Đang khi nghiêm túc khảo lự rằng chúng không thường tồn, người ta 

có thể nào chấp thủ vào nó không ? (Người ta không thể nào chấp thủ vào 

nó, kính bạch Ngài).  Nếu như sự chấp thủ không khởi sinh, sự khát ái sẽ 

không khởi sinh, và sẽ không có bị sự thiêu đốt.  Thật hết sức tốt đẹp cho 

các vị ấy là các vị có nền tảng Minh Sát Tuệ.  Người ta sẽ làm điều chi nếu 

như người ta không thể nào chú niệm ngay cả “sự nghĩ suy” nếu như năng 

lực của Minh Sát Trí vẫn còn yếu kém ? (Người ta sẽ nghiêm túc khảo lự 

sắc thân, kính bạch Ngài).  

 

Contemplating The Body To Be Free From Clinging And Thirst 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Sắc Thân Để Được Giải Thoát  

Sự Chấp Thủ Và Sự Khát Ái 

 

The body shall be contemplated.  While in lying down posture, if one 

is noting “lying down”, “rising”, “falling”, “touching”, no thought will 

arise.  Thought due to craving for and clinging to the queen will not arise.  

Only the disappearance will be experienced.  

 Sắc thân sẽ được chú niệm.  Trong khi ở tư thế nằm xuống, nếu như 

người ta đang chú niệm “nằm xuống”, “phồng lên”, “xộp xuống”, “đụng 

chạm”, sự nghĩ suy sẽ không khởi sinh.  Sự nghĩ suy do bởi lòng ham muốn 

và sự chấp thủ vào hoàng hậu sẽ không khởi sinh.  Chỉ có sự biến mất sẽ 

được trải nghiệm. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 189 

 

 

 

  It is quite certain that contemplation of the body can be done by 

anyone.  Cannot this audience at least contemplate the body.  (The 

audience can contemplate, Venerable Sir).  If one cannot note anything, 

say, if one cannot note: “seeing”, “seeing” at the moment of seeing; 

“thinking”, “thinking” at the moment of thinking, as the power of thinking 

is too strong, note “lying down”, “rising”, “falling”, “touching” in lying 

down posture, and as soon as it can be done, thinking and clinging will be 

absent, they will just disappear. 

 Điều mà hoàn toàn xác tín rằng sự nghiêm túc khảo lự về sắc thân có 

thể được thực hiện bởi bất luận người nào.  Dù sao thì khán thính giả ở nơi 

đây không thể nào nghiêm túc khảo lự về sắc thân ?  (Khán thính giả có thể 

nghiêm túc khảo lự được, kính bạch Ngài).  Nếu như người ta không thể 

nào chú niệm bất luận điều chi, chẳng hạn, nếu như người ta không thể nào 

chú niệm: “khán kiến”, “khán kiến” ngay khoảnh khắc của sự khán kiến; 

“nghĩ suy”, “nghĩ suy” ngay khoảnh khắc của sự nghĩ suy; khi năng lực của 

sự nghĩ suy quá mạnh mẽ, hãy chú niệm “nằm xuống”, “phồng lên”, “xộp 

xuống”, “đụng chạm” trong tư thế nằm xuống, và ngay khi nó có thể được 

thực hiện thì sự nghĩ suy và sự chấp thủ sẽ không có mặt, chúng sẽ chỉ có 

biến mất.    

 

 In standing posture also, note “standing”, “standing”, and as soon 

as it can be done, thinking will not arise.  In walking posture also, note at 

the moment of walking, “left foot forward” and “right foot forward”; 

“lifting”, “pushing forward” and “dropping down” and so on.  As soon as 

it can be done, clinging will be absent.  Is it not right ? (It is all right, 

Venerable Sir).  Yes, it is quite all right.  These clingings will not arise. 

 Trong tư thế đang đứng cũng vậy, hãy chú niệm “đang đứng”, “đang 

đứng”, và ngay khi nó có thể được thực hiện thì sự nghĩ suy sẽ không khởi 

sinh.  Trong tư thế bộ hành cũng vậy, hãy chú niệm ngay khoảnh khắc của 

sự bộ hành “chân trái bước tới” và “chân phải bước tới”; “dỡ lên, “duỗi ra 

phía trước” và “đặt xuống”, và v.v.  Điều đó không ổn sao ? (Thật là ổn 

thỏa hết cả, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, thật hết sức ổn thỏa.  Các sự chấp 

thủ sẽ không có khởi sinh.    



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 190 

 

 

 

 If there is neither clinging nor thirst, as the unwholesomeness 

(Akusala) has been abandoned, one will be having the best foundation.  If 

lobha, dosa and moha that will arise and dwell in the objects 

(Ārammaṇānusaya) can be abandoned, these factors cannot arise or dwell 

in the continuity of consciousness (Santānānusaya) in the future existences.  

As the Santānānusayas are being abandoned automatically, one can reach 

the doorway to nibbāna after closing the doorway to the woeful states 

(apāya).  

 Nếu như không có sự chấp thủ mà cũng không có sự khát ái, vì Pháp 

vô tịnh hảo (Bất Thiện) đã được xả ly, người ta sẽ có được nền tảng tối 

hảo.  Nếu như Tham, Sân, và Si mà sẽ khởi sinh và trú ở trong các đối 

tượng (Cảnh Tùy Miên) có thể được xả ly thì các yếu tố này không thể nào 

khởi sinh hoặc trú ngụ trong sự liên tục của Tâm Ý Thức (Tịnh Liên Tùy 

Miên) ở trong những kiếp sống vị lai.  Vì Tịnh Liên Tuỳ Miên đã được xả 

ly một cách tự động, người ta có thể đạt đến ngưỡng cửa Níp Bàn, sau khi 

đã khép chặt môn lộ dẫn đến các trạng thái thống khổ (Cõi thống khổ). 

 

 The Ārammaṇānusaya in this existence will become 

Santānānusaya in the next existences.  If one cannot contemplate the 

objects which acts as the cause for becoming of Ārammaṇānusaya in this 

existence, the defilements (kilesā), namely lobha, dosa, moha arising due 

to various objects become Santānānusaya and they are similar to the roots 

of a poison tree in the coming existence.  They give trouble to human and 

other beings. 

 Cảnh Tùy Miên trong kiếp sống hiện tại sẽ trở thành Tịnh Liên 

Tùy Miên ở trong các kiếp sống tiếp sau.  Nếu như người ta không thể nào 

nghiêm túc khảo lự các đối tượng mà chúng tác hành như là Tác Nhân để 

trở thành Cảnh Tùy Miên trong kiếp sống hiện tại thì các Pháp uế nhiễm 

(những Phiền Não), tức là Tham, Sân, Si đang khởi sinh bởi do những đối 

tượng sai khác trở thành Tịnh Liên Tùy Miên và chúng tương tự như là 

những gốc rễ của một cây độc hại ở trong kiếp sống sắp tới.  Chúng gây ra 

hệ lụy đến cho Nhân Loại và các chúng hữu tình khác. 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 191 

 

 

 As this audience has the vipassanā ñāṇa in readiness for the 

abandonment of defilements which dwell in various objects 

(Ārammaṇānusaya), there will be no becoming of Santānānusaya in the 

future existence.  Is it not happening for future existences to especially have 

pleasantness ? (It is happening thus, Venerable Sir). 

 Vì khán thính giả ở nơi đây có Minh Sát Trí trong sự sẵn sàng để xả 

ly các Pháp uế nhiễm mà chúng trú ngụ trong các đối tượng sai khác (Cảnh 

Tùy Miên) thì sẽ không có việc trở thành Tịnh Liên Tùy Miên ở trong 

kiếp vị lai.  Nó chẳng có xảy ra trong các kiếp sống vị lai để đặc biệt có 

được niềm hân hoan duyệt ý sao ?  (Nó đang xảy ra như thế, kính bạch 

Ngài).  

 

 As the Buddha-to-be recluse had only attained Jhānasamāpatti, he 

was only fully endowed with the qualities of samatha and as he had no 

vipassanā foundation, he could not do the contemplation.  That was why he 

could not abandon Ārammaṇānusaya that appears in the object, the queen.  

For that reason, did he not have to suffer due to clinging and thirst ?  (He 

did have to suffer, Venerable Sir).  Being the Buddha-to-be, he did not have 

to suffer much.  If he was an ordinary person, he would be in great trouble.  

Being the Buddha-to-be, he possessed a great saṁvega ñāṇa.  In spite of 

that, he had to suffer as such.  If an ordinary person with Jhānasamāpatti 

was in his place, that person would be at a loss. 

 Vì Đức Phật vị lai (Bồ Tát) vị ẩn sĩ đã thành đạt chỉ có Định An 

Chỉ, vị ấy đã hội đủ phúc duyên chỉ với những phẩm chất ưu tú của An Chỉ 

và vì vị ấy đã không có nền tảng Minh Sát Tuệ, vị ấy không thể tác hành 

sự nghiêm túc khảo lự.  Đó đã là lý do tại sao mà vị ấy không thể nào xả ly 

Cảnh Tùy Miên mà nó xuất hiện ở trong đối tượng, hoàng hậu.  Vì lý do 

đó, chẳng phải Ngài đã phải chịu khổ đau do bởi sự chấp thủ và sự khát ái 

sao ? (Ngài đã phải chịu khổ đau, kính bạch Ngài).  Đang là Đức Phật vị lai 

(Bồ Tát) Ngài không phải chịu nhiều sự khổ đau.  Nếu như Ngài đã là một 

người bình thường, chắc Ngài sẽ bị hệ lụy cự đại.  Đang là Đức Phật vị lai 

(Bồ Tát), Ngài đã sở hữu một Bi Thống Trí tuyệt hảo.  Mặc dù vậy, Ngài 

đã phải chịu khổ đau như thế.  Nếu như một người bình thường với Định 

An Chỉ đã ở vị trí của Ngài thì chắc người ấy sẽ chịu sự tổn thất.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 192 

 

 

 

 “Young novice, do not go fooling around too much with your Jhāna 

power, you may be going to get married to a blind woman” said the 

Venerable Sāyadaw in admonishment.  After sometimes, it really happened 

as said.  Have not you heard this story?  (We have heard, Venerable Sir).  

Ordinary people cannot make a stand against this kind of temptation.  They 

get spoiled.  Samatha power alone is not really reliable.  That is why, this 

audience is basically practising vipassāna meditation.  It is a very 

delightful thing.  Let us conclude the discourse by reciting the motto again. 

 “Này Cần Sách Nam (Sa Di) trẻ tuổi, không nên đùa nghịch quá 

nhiều với năng lực Thiền Na của mình, con có thể sẽ bị kết hôn với một nữ 

nhân mù lòa” Ngài Đại Trưởng Lão đã nói lời khuyên bảo.  Một thời gian 

sau, điều đó đã thực sự xảy ra như đã nói.  Các bạn đã không có nghe câu 

chuyện này sao ? (Chúng con đã có nghe, kính bạch Ngài).  Người bình 

thường không thể nào kháng cự lại thể loại của sự cám dỗ này.  Chúng sẽ bị 

tác hại.  Năng lực An Chỉ không thực sự đáng tin cậy.  Đó là lý do tại sao 

mà khán thính giả ở nơi đây đã đang thực hành một cách cơ bản thiền định 

Minh Sát Tuệ.  Đó là một điều hết sức hoan hỷ.  Chúng ta hãy kết thúc 

Pháp Thoại bằng cách trùng tụng lại cách ngôn một lần nữa.  

 

Motto: 

Uddesavibhaṅga taught us to abide 

By not letting the mind get scattered, or stop internally, 

Or have the burnign thirst for depending on and clinging to an 

object. 

If it is practised, one shall gain entire freedowm 

From the suffering that may come, 

For the risk of aging and dying is burdensome. 

Cách Ngôn: 

Xiển Thuật Phân Tích đã chỉ dạy chúng ta để tuân theo  

Bằng cách không để bị vong hoài tâm thức đã đang bị tản lạc ở 

ngoại phần, hoặc đình trụ ở nội tâm,  

Hoặc có lòng khát ái cường liệt bởi đã đang y phụ và đang chấp thủ 

vào một đối tượng. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 193 

 

 

Nếu như đã được thực hành, người ta sẽ hoàn toàn đạt được sự giải 

thoát  

Nỗi khổ đau mà sẽ đến,  

Vì mối nguy hiểm phiền tỏa của sự lão mại và trước phút lâm chung. 

 

 “If one can check one’s mind so that it does neither get scattered, 

nor stop internally, nor cling to an object of clinging, and if one can 

practise, on one day, one can realize nibbāna, the cessation of suffering, in 

accord with one’s perfection (pāramῑ)”, said some one.  Who was that 

person ? (It was the Buddha who discoursed it, Venerable Sir).  Yes, just 

practise without having any worry or anxiety.  

 Nếu một người có thể kiểm tra tâm thức của mình để cho nó không 

bị tản lạc, mà cũng không đình trụ ở nội tâm, mà cũng không bám níu vào 

một đối tượng của sự chấp thủ, và nếu như người ta có thể thực hành, vào 

một ngày nọ, người ta có thể chứng tri Níp Bàn, sự chấm dứt của nỗi khổ 

đau, phù hợp với Pháp Toàn Thiện của mình (Ba La Mật)”, một người đã 

nói như thế.  Người đó đã là ai ? (Đó đã là Đức Phật Ngài đã diễn giảng 

điều ấy, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, chỉ cần thực hành mà không có bất 

luận sự lo lắng hoặc sự tư lự. 

 

 In order to check the mind so that it does neither get scattered, nor 

stop internally, nor cling to an object of clinging, what must one do ?  (One 

must keep on practising.  If one keeps on practising, no clinging will arise.  

Just by doing a work of contemplation, are not all the functions fulfilled for 

the audience yogis ?  (They are fulfilled, Venerable Sir).  Yes, it is fulfilled.  

  Để mà kiểm tra tâm thức để cho nó không bị tản lạc, mà cũng không 

đình trụ ở nội tâm, mà cũng không bám níu vào một đối tượng của sự chấp 

thủ, người ta cần phải làm điều chi ?  (Người ta cần phải tiếp tục việc thực 

hành.  Nếu như người ta tiếp tục việc thực hành, sự chấp thủ sẽ không khởi 

sinh.  Chỉ qua việc rèn luyện về sự nghiêm túc khảo lự, chẳng phải tất cả 

các chức năng đã được hoàn thành viên mãn đối với các khán thính hành 

giả sao ?)  (Họ đã được hoàn thành viên mãn, kính bạch Ngài).  Đúng vậy, 

nó đã được hoàn thành viên mãn.   

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 194 

 

 

On Fulfilling Two Functions Just By Contemplating Once 

Về Việc Hoàn Thành Viên Mãn Hai Chức Năng  

Chỉ Qua Một Lần Nghiêm Túc Khảo Lự 

 

 By doing thus, one will not descended into the woeful states due to 

clinging.  One will not be going around the cycle of rebirths in woeful 

states (apāya saṁsāra).  According to one’s perfection (pāramῑ), one will 

realize nibbāna, which has been one’s aspiration.  How many functions 

have been fulfilled just by contemplating once?  (Two functions have been 

fulfilled, Venerable Sir).  Yes, on the one hand, the clinging which makes 

one descend into hell, the woeful state, has been abandoned and on the 

other hand, this act makes the samādhi ñāṇa mature, which makes one 

realize nibbāna.  Two functions are being fulfilled as such.  

 Bằng với việc thực hiện như thế, người ta sẽ không bị đọa vào trong 

các trạng thái thống khổ do bởi sự chấp thủ.  Người ta sẽ không đi loanh 

quanh chu trình của các sự tục sinh trong các trạng thái thống khổ (Vòng 

Luân Hồi Khổ Thú).  Tùng thuận theo Pháp Toàn Thiện (Ba La Mật) của 

mình, người ta sẽ chứng tri được Níp Bàn, điều đó đã là sở nguyện cầu của 

mình.  Có bao nhiêu chức năng đã được hoàn thành viên mãn chỉ qua một 

lần nghiêm túc khảo lự ? (Hai chức năng đã được hoàn thành viên mãn, 

kính bạch Ngài).  Đúng vậy, mặt khác, sự chấp thủ mà làm cho người ta 

đọa vào trong địa ngục, trạng thái thống khổ, đã được xả ly và mặt khác, tác 

hành này làm cho Định Lực Trí thuần thục, mà làm cho người ta chứng tri 

Níp Bàn.  Hai chức năng đã được hoàn thành viên mãn như vậy. 

 

 On the one hand, one gets further and further away from apāya 

saṁsāra, and on the other hand, one gets closer and closer to nibbāna due 

to contemplation.  Is it not all right for one to keep on contemplating ?  (It 

is all right, Venerable Sir).  Yes, it is all right.  

 Mặt khác, người ta ngày càng xa hơn và xa cách hơn nữa Vòng 

Luân Hồi Khổ Thú, và mặt khác, người ta ngày càng đến gần hơn và gần 

hơn Níp Bàn do bởi sự nghiêm túc khảo lự.  Chẳng phải là tốt đẹp cho 

người ta tiếp tục việc nghiêm túc khảo lự sao ? (Thật là tốt đẹp, kính bạch 

Ngài).  Đúng vậy, thật là tốt đẹp.  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 195 

 

 

 

On Being Pleased Due To Clinging 

Vào Lúc Đang Được Duyệt Ý Do Bởi Sự Chấp Thủ 

 

 On contemplating thus, if one is pleased for being able to note well, 

the experiencing of dhamma may stop internally.  That was why the 

benefactor, the Venerable Mahāsῑ Sayadaw, had given a reminder. Let us 

recite the motto. 

 Đang khi nghiêm túc khảo lự như thế, nếu như người ta đã duyệt ý vì 

đang có khả năng để chú niệm tốt đẹp, sự trải nghiệm về Giáo Pháp có thể 

bị đình trụ ở nội tâm.  Đó đã là lý do tại sao mà Bậc Tán Trợ, Ngài Đại 

Trưởng Lão Mahāsῑ, đã ban phát một lời nhắc nhở.  Chúng ta hãy trùng 

tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

While the noting is going well, 

If one is pleased with clinging, 

Internally, the mind is stopping. 

Cách Ngôn: 

Trong khi sự chú niệm đang diễn tiến tốt đẹp, 

Nếu như người ta đã duyệt ý với sự chấp thủ, 

Ở nội tâm, tâm thức đang đình trụ. 

 

 While the noting is going well, one must pay special attention.  

Where will it be ?  It will be at the tender phase of the knowledge of arising 

and dissolution.  As it is similar to second stage of Jhāna, one may be 

delighted due to the experience.  One may think that one has even attained 

the noble dhamma.  The mind is very clear due to rapture (pῑti).  

Sometimes consciousness may be lost.  Just because of having such an 

experience, if it is clung to by taking it as the attainment of noble dhamma, 

will it be all right?  (It will be not all right, Venerable Sir). 

Trong khi sự chú niệm đang diễn tiến tốt đẹp, người ta cần phải đặc 

biệt chú ý.  Sẽ ở đâu ?  Sẽ ở giai đoạn xúc nhu của Tri Thức về Sự Khởi 

Sinh và Sự Hoại Diệt.  Vì nó tương tự với giai đoạn thứ hai của Thiền Na, 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 196 

 

 

người có thể đã hân hoan duyệt ý do bởi sự trải nghiệm.  Thậm chí người ta 

có thể nghĩ suy rằng người ta đã thành đạt Thánh Pháp.  Tâm thức hết sức 

thanh tịnh do bởi sự lạc bất khả chi (Hỷ).  Đôi khi, Tâm Ý Thức có thể bị 

đánh mất đi.  Chỉ vì đang có một trải nghiệm như vậy, nếu như người ta đã 

đang bám níu vào do bởi nhận lấy nó như là sự thành đạt Thánh Pháp, điều 

đó sẽ có đúng không ? (Điều đó sẽ không có đúng đắn, kính bạch Ngài).  

 

 Sometimes, consciousness may be lost due to samādhi.  It will not be 

all right, if it is thought that the noble dhamma has been attained.  Because 

of tranquility (Passaddhi), both the body and the mind are in a peaceful 

state and consciousness may be lost.  If this experience is clung to and 

taken as the attainment of noble dhamma, it will not be all right.  The 

delight due to clinging is already making one involved in it.  Special 

attention must be paid to these things. 

 Đôi khi, do bởi Định Lực mà Tâm Ý Thức có thể bị đánh mất.  Nó 

sẽ không có được đúng đắn, nếu như người ta đã nghĩ suy rằng Thánh Pháp 

đã được thành đạt.  Bởi vì sự tĩnh lặng (Khinh An), vừa cả sắc thân và vừa 

cả tâm thức đã ở trong trạng thái an tịnh và Tâm Ý Thức có thể bị đánh 

mất.  Nếu như sự trải nghiệm này đã đang bám níu vào và đã xem như là sự 

thành đạt Thánh Pháp thì nó sẽ không có được đúng đắn.  Niềm hân hoan 

duyệt ý do bởi sự chấp thủ đã đang làm cho người ta dính khắt vào nó.  Cần 

phải đặc biệt chú ý đến những điều này.  

 

Contemplating To Abandon Delight 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Xả Ly Niềm Hân Hoan Duyệt Ý 

 

Let us recite the motto. 

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

Abandon the pleasantness, 

Anh note whatever arise. 

Without stopping, and dhamma progress. 

Cách Ngôn: 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 197 

 

 

Xả ly niềm hân hoan duyệt ý, 

Và chú niệm bất luận điều chi khởi sinh. 

Không có sự đình trụ, và Pháp được tiến hóa. 

 

The pleasantness one has must be abandoned as much as possible.  

If whatever arise is noted whenever is arises, the delight (pleasantness) has 

been automatically abandoned.  On reaching the mature phase of the 

knowledge of arising and dissolution, if whatever appears is noted, it will 

be experienced that the object disappears just after making its appearance.  

In that case can one have any delight ?  (One cannot have, Venerable Sir). 

 Niềm hân hoan duyệt ý người ta cần phải được xả ly càng nhiều 

càng tốt.  Nếu như bất luận điều chi sinh khởi đã được chú niệm bất luận 

khi nào khởi sinh, niềm hân hoan duyệt ý đã được xả ly một cách tự động.  

Đang khi đạt đến giai đọan thuần thục của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự 

Hoại Diệt, nếu như bất luận điều chi xuất hiện đã được chú niệm thì nó sẽ 

được trải nghiệm rằng đối tượng biến mất ngay sau khi đã thực hiện sự xuất 

hiện của nó.  Trong trường hợp này người ta có thể nào có bất luận niềm 

vui thích ? (Người ta không thể nào có, kính bạch Ngài).   

 

 In order to be able to reach the mature phase of the knowledge of 

arising and dissolution, noting has to be done in close succession.  If 

delights and clingings are appearing at the tender phase of the knowledge 

of arising and dissolution, contemplation has to be done continuously so as 

to reach the mature stage of the knowledge of arising and dissolution.  In 

siting meditation also, contemplation must be done by exerting quite a good 

effort.  In walking meditation also, contemplation must be done 

continuously.  In noting the general detailed activities also, contemplation 

must be done in close succession.  If it is done as such, the delights can be 

abandoned.  At the mature phase of the knowledge of arising and 

dissolutions they are automatically abandoned.  

 Để mà có khả năng đạt đến giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự 

Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt, sự chú niệm phải được thực hiện trong sự sát 

cận nhất liên quán.  Nếu như những sự vui thích và các sự chấp thủ đã đang 

xuất hiện ở giai đoạn xúc nhu của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 198 

 

 

Diệt, sự nghiêm túc khảo lự phải được thực hiện một cách liên tục để cho 

đạt đến giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại 

Diệt.  Trong Thiền Tọa cũng vậy, sự nghiêm túc khảo lự cần phải được 

thực hiện bằng một sự cố gắng nỗ lực hoàn toàn thiện hảo.  Trong Thiền 

Hành cũng vậy, sự nghiêm túc khảo lự cần phải được thực hiện một cách 

liên tục.  Trong việc chú niệm những hoạt động tiểu tiết thông thường cũng 

vậy, sự nghiêm túc khảo lự cần phải được thực hiện trong sự sát cận nhất 

liên quán.  Nếu như người ta đã thực hiện như vậy, sự vui thích có thể được 

xả ly.  Ở giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự Khởi Sinh và Sự Hoại 

Diệt, chúng đã được xả ly một cách tự động. 

 

 As disappearing just after appearing or dissolving after arising is 

experienced, can there be any delight arising ? (There can be no delight 

arising, Venerable Sir).  In abandoning, the best way to do is to abandon it 

by contemplation.  The discourse of abandoning the delight has been given 

fairly completely.  Now discourse on having thirst due to clinging will be 

delivered. 

 Vì sự biến mất chỉ ngay sau sự xuất hiện hoặc sự hoại diệt sau khi 

việc khởi sinh đã được trải nghiệm, có thể nào có bất luận sự vui thích nào 

được khởi sinh ?  (Không thể nào có việc khởi sinh sự vui thích, kính bạch 

Ngài).  Trong việc xả ly, phương thức tốt nhất để thực hiện là xả ly nó bằng 

sự nghiêm túc khảo lự.  Pháp Thoại nói về việc xả ly sự vui thích đã được 

ban phát một cách tương đối hoàn hảo.  Bây giờ Pháp Thoại nói về đang 

khi có sự khát ái do bởi sự chấp thủ sẽ được khải thuyết. 

 

On Having Thirst Due To Clinging 

Vào Lúc Đang Có Sự Khát Ái Do Bởi Sự Chấp Thủ 

 

Let us recite the motto. 

Chúng ta hãy trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

If the mind and matter 

Are taken as “I” 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 199 

 

 

And if clinging is there, 

One is burning with thirst or hunger. 

Cách Ngôn: 

Nếu như tâm thức và thể chất 

Đã nhận lấy là “Tôi” 

Và nếu có sự chấp thủ vào đó, 

Người ta đang bị thiêu đốt với sự khát ái hoặc nỗi khát vọng. 

 

 Thirst and clinging may arise in those people, who has not yet 

reached the stage of the knowledge of discerning mind and matter and who 

are taking the mind and matter as “I”, and in those people who practise by 

way of Jhānasamāpatti.  People with Jhānasamāpatti can go through the 

land mass of the earth and fly through space, but if they do not have 

vipassanā ñāṇa or while they are not in the state of Jhānasamāpatti, mind 

and matter cannot be discerned.  Are not the mind and matter taken as “I” 

?  (Mind and matter are taken as such, Venerable Sir).   

 Sự khát ái và sự chấp thủ có thể khởi sinh ở những người mà họ đã 

chưa đạt giai đoạn của Tri Thức về Sự Phân Biệt Tâm Thức và Thể Chất, 

và họ đã đang nhận lấy tâm thức và thể chất là “Tôi”, và ở những người mà 

thực hành theo phương thức của Định An Chỉ.  Những người với Định An 

Chỉ có thể đi xuyên qua lòng đất của quả địa cầu và bay xuyên suốt hư 

không, thế nhưng nếu như họ không có Minh Sát Trí hoặc trong khi họ 

không ở trong trạng thái của Định An Chỉ thì tâm thức và thể chất không 

thể nào được nhận thức rõ.  Thế tâm thức và thể chất đã không nhận lấy là 

“Tôi” sao ? (Tâm thức và thể chất đã nhận lấy như vậy, kính bạch Ngài).  

 

 If it is taken as such, there will be clinging, thirst for the object, and 

burning.  Therefore, is it not necessary to practise so as to have vipassanā 

foundation and be able to discern mind and matter ?  (It is necessary, 

Venerable Sir).  Can there be any clinging if one can note so that: 

“Seeing”, is “mere seeing”; “hearing” is “mere hearing”; “smelling” is 

“mere smelling”; “eating” is “mere eating”; “touching” is “mere 

touching”; and “knowing” is “mere knowing” ?  (There can be no 

clinging, Venerable Sir).  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 200 

 

 

 Nếu như người ta đã nhận lấy như vậy, sẽ có sự chấp thủ, sự khát ái 

vào đối tượng, và sự thiêu đốt.  Do đó, chẳng nhất thiết để thực hành nhằm 

để cho có nền tảng Minh Sát Tuệ và có khả năng để nhận thức được tâm 

thức và thể chất ? (Điều đó cần thiết, kính bạch Ngài).  Có thể nào có được 

bất luận sự chấp thủ nếu như người ta có thể chú niệm đến mức “khán 

kiến” chỉ “đơn thuần khán kiến”; “thính văn” chỉ “đơn thuần thính văn”; 

“đụng chạm” chỉ “đơn thuần đụng chạm”, và “tri đắc” chỉ “đơn thuần tri 

đắc” ? (Không thể nào có được sự chấp thủ, kính bạch Ngài).  

 

Contemplating To Abandon Clinging 

Sự Nghiêm Túc Khảo Lự Để Xả Ly Sự Chấp Thủ 

 

 Can mind and matter still be taken as “I” ?  (It cannot be taken as 

such, Venerable Sir). Let us recite the motto. 

 Có thể nào tâm thức và thể chất vẫn cứ nhận lấy là “Tôi” ?  (Nó 

không thể nào nhận lấy như vậy, kính bạch Ngài).  Chúng ta hãy trùng tụng 

cách ngôn.  

 

Motto: 

While the mind and matter are arising, 

If one is discerning. 

There is neither thirst nor clinging. 

Cách Ngôn: 

Trong khi tâm thức và thể chất đang khởi sinh, 

Nếu như người ta đang phân biệt được. 

Không có sự khát ái mà cũng không có sự chấp thủ. 

 

 It must be contemplated at the moment of appearing or arising.  The 

nature of matter or the nature of mind exists only at the moment of arising. 

It can be experienced only if it is noted at the moment of arising.  If it is 

noted later, can it be experienced ?  (It cannot be experienced, Venerable 

Sir).  If it is noted later, mind and matter cannot be discerned and clinging 

will arise.  It cannot be done just by bearing in mind or paying attention to 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 201 

 

 

it in a casual way.  It must be contemplated at the moment of appearing.  

One must be able to contemplate right at the present moment.  

 Nó cần phải được nghiêm túc khảo lự ngay khoảnh khắc của sự xuất 

hiện hoặc sự khởi sinh.  Thực tính của thể chất hoặc thực tính của tâm thức 

chỉ hiện hữu ngay khoảnh khắc của sự khởi sinh.  Nó chỉ có thể được trải 

nghiệm nếu như người ta đã chú niệm ngay khoảnh khắc của sự khởi sinh.  

Nếu như người ta đã chú niệm nó về sau này, có thể nào trải nghiệm được 

nó ? (Nó không thể nào được trải nghiệm, kính bạch Ngài).  Nếu như người 

ta đã chú niệm về sau này, tâm thức và thể chất không thể nào được nhận 

thức rõ và các sự chấp thủ sẽ khởi sinh.  Nó không thể nào được thực hiện 

chỉ qua việc khắc cốt ghi tâm hoặc qua việc hết sức chú ý đến nó một cách 

mạc bất kinh tâm.  Nó cần phải được nghiêm túc khảo lự ngay khoảnh khắc 

của sự xuất hiện.  Người ta cần phải có khả năng để nghiêm túc khảo lự 

đúng ngay khoảnh khắc hiện tại.  

 

 One must contemplate it by being able to catch it or catch up with it.  

That factor is also important.  Let us recite the motto. 

 Người ta cần phải nghiêm túc khảo lự nó bằng hết khả năng để bắt 

kịp nó hoặc đuổi theo kịp với nó.  Yếu tố đó cũng hệ trọng.  Chúng ta hãy 

trùng tụng cách ngôn. 

 

Motto: 

While the mind and matter are arising, 

If one is discerning. 

There is neither thirst nor clinging. 

Cách Ngôn: 

Trong khi tâm thức và thể chất đang khởi sinh, 

Nếu như người ta đang phân biệt được. 

Không có sự khát ái mà cũng không có sự chấp thủ. 

 

One must be able to contemplate the object at the moment of:  

arising, eating, smelling, hearing, thinking and so on.  If it can be 

contemplated as such, neither the clinging, nor thirst, nor burning will 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 202 

 

 

arise.  In accord with one’s level of knowledge, mind and matter have been 

discerned and no clinging nor thirst will arise anymore.  

Người ta cần phải có khả năng để nghiêm túc khảo lự đối tượng 

ngay khoảnh khắc của: sự sinh khởi, sự ngật thực, sự ngửi mùi, sự nghe âm 

thanh, sự nghĩ suy, và v.v.  Nếu như nó có thể được nghiêm túc khảo lự như 

vậy thì không có sự chấp thủ, mà cũng không có sự khát ái, mà cũng không 

có sự thiêu đốt sẽ khởi sinh.  Phù hợp với trình độ tuệ tri của mình, tâm 

thức và thể chất đã được nhận thức rõ và không có sự chấp thủ cũng không 

có sự khát ái sẽ khởi sinh được nữa. 

 

 Can one have anymore clinging on experiencing the dissolution just 

after arising at the mature phase of the knowledge of arising and 

dissolution?  (One cannot have anymore clinging, Venerable Sir).  Who is 

not going to cling to what is not permanent ?  Nobody will have clinging 

anymore.  If one is clinging to the thing which is not permanent, he will not 

be considered a normal person but an insane one instead.  For people with 

keen intellect like the audience, will they cling to what is not permanent ?  

(They will not cling to it, Venerable Sir).  

 Có thể nào người ta còn có sự chấp thủ nữa đang khi trải nghiệm sự 

hoại diệt chỉ sau khi sự khởi sinh ở giai đoạn thuần thục của Tri Thức về Sự 

Khởi Sinh và Sự Hoại Diệt ? (Người ta không thể nào có sự chấp thủ nữa, 

kính bạch Ngài).  Ai sẽ không bám níu vào những điều mà không thường 

tồn ?  Không ai sẽ có sự chấp thủ nữa.  Nếu như người ta đang chấp thủ vào 

Pháp mà không thường tồn, vị ấy sẽ không được coi là một người bình 

thường mà thay vào đó là một người có tinh thần thất thường.  Đối với 

những người với trí lực nhạy bén giống như khán thính giả, họ sẽ bám níu 

vào những điều mà không thường tồn ? (Họ sẽ không bám níu vào nó, kính 

bạch Ngài).  

 

 At the stage of the knowledge of dissolution, the yogi will experience 

for himself, the dissolution as soon as the object is contemplated.  Whatever 

arises, it dissolves as soon as it is contemplated at the moment of 

appearing. On experiencing that not only the objects noted are dissolving 

but also the noting consciousness is dissolving as well, and one 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 203 

 

 

comprehends that both the object and the noting consciousness are 

impermanent.  Impermanence is a word in English.  It’s Pāḷi version is 

“anicca”.  The dissolutions are seen as an oppressing one as they are 

happening so quickly.  It is comprehended as suffering.  Suffering is a word 

in English.  It’s Pāḷi version is “dukkha”.  How can these be suffering 

inflicted by the oppressing dissolutions be prevented from arising ?  It 

cannot be prevented as the suffering has been inflicted upon one according 

to the law of nature.  No authority can be exercised upon it.  It is 

uncontrollable.  It is the “no self” nature of things expressed in English.  

It’s Pāḷi version is “anatta”. 

 Ở giai đoạn của Tri Thức về Sự Hoại Diệt, hành giả sẽ tự trải 

nghiệm bản thân mình, sự hoại diệt ngay khi đối tượng đã được nghiêm túc 

khảo lự.  Bất luận điều chi khởi sinh, nó hủy diệt ngay khi người ta đã 

nghiêm túc khảo lự ở khoảnh khắc của sự xuất hiện. Đang khi trải nghiệm 

rằng không những các đối tượng đã chú niệm đang hủy diệt mà còn Tâm Ý 

Thức đang chú niệm cũng đang hủy diệt, và người ta liễu tri rằng cả hai đối 

tượng và Tâm Ý Thức đang chú niệm đều vô thường. Sự không thường tồn 

là một từ ngữ thuộc về Anh Ngữ. Bản dịch sang Pāḷi ngữ của nó là Vô 

Thường.  Các sự hoại diệt đã được xem như một sự áp chế người ta, chúng 

đã đang xảy ra một cách rất mau chóng.  Người ta đã liễu tri được sự khổ 

đau.  Sự khổ đau là một từ ngữ thuộc về Anh Ngữ.  Bản dịch sang Pāḷi ngữ 

của nó là Khổ Đau.  Làm thế nào những sự khổ đau này đã bị áp đặt do bởi 

những sự hoại diệt đang áp chế từ sự khởi sinh có thể được ngăn cản ?  Nó 

không thể nào ngăn cản được vì sự khổ đau đã đang bức hại lên người ta 

tùng thuận theo quy luật thường nhiên.  Không có uy quyền nào có thể 

được thực hiện lên nó.  Đó là vô pháp khống chế.  Đó là thực tính “không 

tự ngã” của các Pháp đã được biểu đạt bên phần Anh Ngữ.  Bản dịch sang 

Pāḷi ngữ của nó là Vô Ngã.   

 

 On being able to master the knowledges of anicca, dukkha, and 

anatta, neither clinging nor thirst, nor burning will arise anymore.  It is 

quite all right.  It is for the attainment of nibbāna, the cessation of 

suffering. 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 204 

 

 

 Sau khi đã có khả năng để tinh thông những Tri Thức về Vô 

Thường, Khổ Đau, và Vô Ngã thì không có sự chấp thủ mà cũng không có 

sự khát ái, mà cũng không có sự thiêu đốt sẽ khởi sinh được nữa.  Quả là 

hoàn toàn tốt đẹp.  Đó là để cho sự thành đạt Níp Bàn, sự chấm dứt của nỗi 

khổ đau.   

 

 As you have listened to the dhamma from Uddesavibhaṅga Sutta on 

how to contemplate so that one’s mind does neither get scattered, nor stop 

internally, nor cling to an object of clinging, may you be able to follow and 

practise accordingly, and realize the noble dhamma, the nibbāna, the 

cessations of suffering, with pleasant practise and quick comprehension. 

 Khi các bạn đã được lắng nghe Giáo Pháp từ Xiển Thuật Phân 

Tích Kinh nói về cách thức để nghiêm túc khảo lự nhằm để cho tâm thức 

của mình không bị tản lạc, mà cũng không bị đình trụ ở nội tâm, mà cũng 

không bám níu vào một đối tượng của sự chấp thủ, ước mong các bạn có 

khả năng để lý giải và thực hành một cách tương ứng, và chứng tri Thánh 

Pháp, sự chấm dứt của nỗi khổ đau, với sự thực hành duyệt ý và sự liễu tri 

mau chóng. 

 

 May we be fully endowed with your blessings, Venerable Sir. 

 Ước mong chúng con được hội đủ phúc duyên với những sự chúc 

phúc của Ngài, kính bạch Ngài.   

 

Sādhu !  Sādhu !  Sādhu ! 

Lành thay !  Lành thay !  Lành thay ! 

 

Uddessavibhaṅga Sutto Niṭṭhito 

Kết Thúc Xiển Thuật Phân Tích Kinh  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 205 

 

 

Uddesavibhaṅga Sutta 

 

Is sponsored, in commenmoration of the 15th founding Anniversary of the 

Editorial and Translation Board of Saddhammaraṁsῑ Meditation Centre on 

April 2010, by its members: 

 

U Tin Oo Hlaing Group Leader 

U Tin Aug Member 

U Hla Aye Member 

Daw Khin Hla Hla Member 

Daw Khin Thein Daing Member 

Daw Khin Than Daing Member 

Daw Aye Myint Member 

U Mehm Than Thaung Member 

Daw Nu Nu Yee Member 

Daw Bhadda Vajirā Member 

Daw Saddhā Aung Member 

Daw Khin Htay Myint Member 

Daw May Than Myint Member 

Daw Wynn Wynn Thu Member 

Daw Than Than Nyein Organizer 

 

 

Associate Members: 

U Tin Tun 

U Ohn Kyaw 

Dr. Waw Win 

U Aung Lin 

Daw Oo Khin 

Daw Kin Myint San 

 

In Memory of the late members: 

Dr. Kay Mya Yee 

Daw Hla Mra 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 206 

 

 

Daw Khin Soe 

Daw Khin Sein 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 207 

 

 

Phần Từ Ngữ Pāli – Việt 

 

A 

Abhiññā:  Thắng Trí 

Adhiṭṭhāna:  Chú Nguyện Ba La Mật (là một Ba La Mật trong mười Ba La 

Mật – Thập Toàn Thiện) 

Ahāra:  Thực Phẩm  

Anāgāmi:  Bậc Tam Đạo Tam Quả (Bậc A Na Hàm)  

Anatta:  Vô Ngã 

Anicca:  Vô Thường 

Aniṭṭhārammaṇa:  Cảnh bất duyệt ý 

Anumodanā:  Tùy Hỷ Công Đức 

Apāya:  Cõi thống khổ (Địa ngục, Ngạ quỷ, A Tu La, Súc sinh) 

Apāya niriya:  Thống Khổ Địa Ngục 

Apāya saṁsāra:  Vòng Luân Hồi Khổ Thú 

Ᾱpo:  Thủy Đại (là một Đại trong Tứ Sắc Đại Hiển: Địa, Hỏa, Thủy, 

Phong) 

Arahant:  Bậc Vô Sinh 

Ᾱrammaṇā:  Cảnh 

Ārammaṇānusaya:  Cảnh Tùy Miên (Trú ở trong các đối tượng) 

Assa:  Tự Tác 

Ati iṭṭhārāmmana:  Cảnh Cực Duyệt Ý 

Attadiṭṭhi:  Ngã Kiến (niềm tin bản ngã) 

Avoca:  Đã được nói đến 

Ayyaṃ:  Cao Ẩn Giả (vị ẩn sĩ cao quý) 

 

B 

Bhagavā:  Thế Tôn (là một trong chín Ân Đức của Đức Phật:  Bậc Ứng 

Cúng, Chánh Biến Tri, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian Giải, Vô 

Thượng Sĩ Điều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn) 

Bhaṅga ñāṇa:  Hoại Diệt Trí  

Brahmas:  Phạm Thiên 

Buddha:  Đức Phật 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 208 

 

 

 

C 

Cakkhumā:  Thị Giác 

Cakkhāyatana: Nhãn Xứ, nơi tiếp xúc với phần mẫn cảm của con mắt 

Cakkhu:  Nhãn Môn 

Cakkhupasāda:  Nhãn Thanh Triệt, phần mẫn cảm của con mắt 

Cetῑya:  Bảo tháp 

Cha Bāhirāni Āyatanā:  Lục Ngoại Xứ, sáu đối tượng của Mắt, Tai, Mũi, 

Lưỡi, Thân, Ý 

Cittakammaññatā:  Tâm Thích Ứng 

Cittalahutā:  Tâm Khinh Nhu (tính chất nhẹ nhàng của Tâm Ý Thức) 

Cittamudutā:  Tâm Nhu Thuận (tính chất dễ uốn nắn của Tâm Ý Thức) 

Cittānupassanā satipaṭṭhāna:  Tâm Tùy Quán Niệm Xứ 

Cittapāguññatā:  Tâm Thuần Thục (Tâm thức đã được chuyên cần một 

cách thuần thục) 

 

D 

Dāna:  Xả Thí 

Daṭṭhabā:  Nhận vi (sẽ được xem) 

Devas:  Thiên Nam 

Devis:  Thiên Nữ 

Dhamma:  Pháp 

Dhammārammaṇa:  Cảnh Pháp (là đối tượng của tâm ý thức) 

Dhammāyatana:  Pháp Xứ, xuyên vào nội căn trái tim 

Dhammānupassanā satipaṭṭhāna:  Pháp Tùy Quán Niệm Xứ  

Domanassa:  Ưu Thọ (bất mãn buồn bực) 

Dosa:  Sân Hận 

Dukkha:  Khổ Đau 

Dukkha vedanā:  Các Khổ Thọ 

Dvāra:  Môn (Cửa) 

 

G 

Gandhārammaṇa:  Cảnh Khí, hoặc khí hơi, đối tượng của lỗ mũi 

Gandhāyatana:  Khí Xứ, đụng vào phần mẫn cảm của lỗ mũi 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 209 

 

 

Ghānapasāda: Tỷ Thanh Triệt, phần mẫn cảm của lỗ mũi 

Ghānāyatana: Tỷ Xứ, nơi tiếp xúc của Tỷ Thanh Triệt 

Ghānena:  Tỷ Môn 

 

Hadaya Vatthu:  Sắc Ý Vật 

 

Irriyapattha:  Tứ Oai Nghi 

Iti:  Như vậy 

 

J 

Jātaka:  Túc Sinh Truyện 

Jhāna:  Thiền Na 

Jhānasamāpatti:  Định An Chỉ 

Jhānasamāpattiyānikā:  Định An Chỉ Hành Giả 

Jivhāpasāda: Thiệt Thanh Triệt, phần mẫn cảm của lưỡi 

Jivhāya:  Thiệt Môn 

Jivhāyatana: Thiệt Xứ, nơi tiếp xúc của Thiệt Thanh Triệt 

 

K 

Kāma taṇhā:  Dục Ái (Sự chấp thủ, cảnh dục trần) 

Kamma:  Nghiệp Lực 

Kammaṭṭhāna:  Nghiệp Xứ 

Kāya:  Thân 

Kāyagatāsatikammaṭṭhāna:  Thân Hành Niệm Nghiệp Xứ 

Kāyakammaññatā:  Thân Thích Ứng 

Kāyalahutā:  Thân Khinh Nhu (trạng thái nhẹ nhàng của sắc thân) 

Kāyamudutā:  Thân Nhu Thuận (trạng thái dễ uốn nắn của sắc thân) 

Kāyānupassanā satipaṭṭhāna:  Thân Tùy Quán Niệm Xứ 

Kāyapāguññatā:  Thân Thuần Thục (Sắc thân đã được chuyên cần một 

cách thuần thục)  

Kāyapasāda:  Thân Thanh Triệt, phần mẫn cảm của thân 

Kāyātana:  Thân Xứ, nơi tiếp xúc của Thân Thanh Triệt 

Kāyena:  Thân Môn 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 210 

 

 

Khandhā:  Các Uẩn (Sắc Uẩn, Thọ Uẩn, Hành Uẩn, Tưởng Uẩn, Thức 

Uẩn) 

Khaṇikāpῑti:  Sát Na Hỷ 

Khuddakāpīti:  Tiểu Đản Hỷ 

Kilesā:  Phiền Não 

Kilessuppādanaṃ:  Phiền não khởi sinh 

Kusala dhamma:  Pháp Thiện 

Kusala:  Thiện Công Đức 

Kusala pāramῑ:  Pháp Toàn Thiện Ba La Mật 

 

L 

Lobha:  Tham Ái 

 

M 

Magga:  Đạo (Tâm Đạo) 

Manasā:  Ý Môn 

Manāyatana: Ý Xứ, nơi tiếp xúc của Sắc Ý Vật 

Mano:  Ý (Tâm Thức) 

Mettā:  Từ Ái 

Mettā kammaṭṭhāna là Samatha kammaṭṭhāna:  Từ Ái Nghiệp Xứ (An 

chỉ Nghiệp Xứ)  

Moha:  Si Mê 

 

N 

Nāma:  Danh Pháp 

Nāmarūpa:  Danh Sắc 

Nāmarūpa Pariccheda Ñāṇa:  Danh Sắc Phân Biệt Trí 

Nibbāna:  Níp Bàn 

Nimitta:  Trẫm Triệu (Biểu Trưng) 

 

Okkantikāpῑti:  Hải Triều Hỷ (Sự lạc bất khả chi mà đổ xuống người 

giống như sóng vỗ vào bờ) 

 

P 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 211 

 

 

Paccantadesa:  Biên Thùy (Biên Giới) 

Paccayapariggha Ñāṇa:  Duyên Sinh Thủ Chấp Trí 

Paccayasannissita sῑla:  Quán Tưởng Tứ Sự Giới Luật 

Paccekabuddhā:  Chư Độc Giác Phật 

Pamuccati:  Phóng Thích (giải thoát) 

Paññatti:  Chế Định (Thực Tính Khái Niệm) 

Paramaṭṭha:  Siêu Lý  

Paramatthasacca:  Siêu Lý Đế  

Pāramῑ: Ba La Mật (Có mười Ba La Mật – Thập Toàn Thiện:  Xả Thí Ba 

La Mật, Trì Giới Ba La Mật, Ly Dục Ba La Mật, Trí Tuệ Ba La Mật, Tinh 

Tấn Ba La Mật, Nhẫn Nại Ba La Mật, Chân Thật Ba La Mật, Chú Nguyện 

Ba La Mật, Từ Ái Ba La Mật, Hành Xả Ba La Mật) 

Pariccheda:  Phân Biệt 

Parideva:  Bi Ai (than khóc) 

Paritta:  Kệ an lành 

Passaddhi:  Khinh An 

Paṭhavῑ:  Địa Đại (là một Đại trong Tứ Sắc Đại Hiển: Địa, Hỏa, Thủy, 

Phong) 

Phala:  Quả (Tâm Quả) 

Pharaṇāpῑti:  Sung Mãn Hỷ  

Phoṭṭhabbārammaṇa:  Cảnh Xúc, hoặc đối tượng có thể xúc chạm được 

Phoṭṭhabbāyatana: Xúc Xứ, được tiếp xúc với phần mẫn cảm của cơ thể 

Pīti:  Hỷ 

Puthujjana:  Phàm Phu 

Puthuttārammaṇānῑ:  Những biệt cảnh 

 

R 

Rakkhitum:  Hộ độ (Chăm sóc) 

Rasārammaṇa:  Cảnh Vị, hoặc mùi vị 

Rasāyatana:  Vị Xứ, được tiếp xúc phần mẫn cảm của cái lưỡi 

Rūpa:  Sắc Pháp 

Rūpārammaṇa:  Cảnh Sắc, đối tượng có thể trông thấy được 

Rūpāyatana:  Sắc Xứ, tiếp xúc với phần mẫn cảm của con mắt 

 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 212 

 

 

S 

Sabba dukkhā:  Tất cả Khổ Đau 

Saddārammaṇa:  Cảnh Thinh 

Saddāyatana:  Thinh Xứ 

Sakadāgāmi:  Bậc Nhị Đạo Nhị Quả (Tư Đà Hàm) 

Sakkāyadiṭṭhi:  Hữu Thân Kiến 

Samādhi ñāṇa:  Định Lực Trí 

Samātha:  An Chỉ (Thiền Tĩnh Lặng) 

Sampajañña:  Tỉnh Giác (là một Pháp trong hai Pháp phòng hộ trong tu 

tập Minh Sát Tuệ, đó là Niệm và Tỉnh Giác) 

Sampajānakārῑ:  Hành sự tri giác 

Saṁvaro:  Thu Thúc 

Samsāra:  Vòng Luân Hồi 

Saṁvega:  Liên mẫn (sự khẩn trương) 

Saṁvega ñāṇa:  Bi Thống Trí 

Saṅgharakkhita:  Tăng Hộ 

Saṅgha:  Tăng Đoàn 

Saṅkhārupekkha ñāṇa:  Hành Xả Trí 

Santānānusaya:  Tịnh Liên Tùy Miên (Trú ngụ trong sự liên tục của Tâm 

Ý Thức) 

Sāsanā:  Giáo Lý 

Sati:  Niệm (ghi nhớ) 

Satipaṭṭhāna:  Niệm Xứ 

Satipaṭṭhāna dhamma:  Pháp Niệm Xứ 

Satipaṭṭhāna vipassanā:  Minh Sát Tuệ Niệm Xứ 

Satipaṭṭhāna vipassanā dhamma:  Pháp Minh Sát Tuệ Niệm Xứ 

Sῑla:  Giới Luật 

Sῑla Kusala:  Giới Thiện 

Soka:  Sầu Muộn 

Sotāpanna:  Bậc Dự Lưu, hay Bậc Sơ Đạo Sơ Quả (Tu Đà Hườu) 

Sotapasāda:  Nhĩ Thanh Triệt, phần mẫn cảm của lỗ tai 

Sotāyatana:  Nhĩ Xứ, tiếp xúc với phần mẫn cảm của lỗ tai 

Sotena:  Nhĩ Môn 

Suddha vipassanāyānikā:  Thuần Tịnh Minh Sát Tuệ Hành Giả 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 213 

 

 

Sukhuma rūpa:  Sắc Vi Tế 

 

T 

Taṇhā: Ái Dục (Sự chấp thủ hoặc một thể loại của lòng ham muốn) 

Tejo:  Hỏa Đại (là một Đại trong Tứ Sắc Đại Hiển: Địa, Hỏa, Thủy, Phong) 

 

U 

Ubbegāpῑti:  Khinh Thân Hỷ (Sự lạc bất khả chi mà nâng bổng người lên) 

Udaya:  Khởi Sinh 

Udayabbaya ñāṇa:  Sinh Diệt Trí 

Uddesa:  Xiển Thuật (có nghĩa một cách vắn tắt) 

Uddesavibhaṅga:  Xiển Thuật Phân Tích  

Uccāra passāvakamme:  Tác hành đại tiểu tiện 

Upaṭṭhāna:  Phù Trợ (có nghĩa là duy trì nghiêm mật) 

Uposatha:  Bát Quan Trai Giới  

 

V 

Vaya:  Điêu Tàn (Hoại Diệt) 

Vāyamitabbaṃ:  Tự Năng Lực 

Vāyo:  Phong Đại (là một Đại trong Tứ Sắc Đại Hiển: Địa, Hỏa, Thủy 

Phong) 

Vāyo dhātu:  Phong Giới (Tố Chất Gió - có các đặc tướng của việc hỗ trợ 

để mang lại sự căng phồng, và đôi khi sự lỏng lẻo) 

Vāyo paramaṭṭha:  Phong Siêu Lý 

Vedanānupassanā satipaṭṭhāna:  Thọ Tùy Quán Niệm Xứ 

Vibhaṅga:  Phân Tích (có nghĩa sự phân tích tinh tế) 

Vipassanā:  Minh Sát Tuệ 

Vipassanā dhamma:  Pháp Minh Sát Tuệ 

Vipassanā pῑti sukkha:  Minh Sát Tuệ Hỷ Lạc 

 

Yathā andho:  Thị Manh Giả (như một người đã bị mù lòa) 

 

  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 214 

 

 

 

 

 

Sādhu !  Sādhu !  Sādhu ! 

Lành thay !  Lành thay !  Lành thay !

 

VIETNAMESE AMERICAN MAHASI MEDITATION CENTER 
CATUDDISA SAṄGHA VIHᾹRA – TỨ PHƯƠNG TĂNG TỰ 

5044 Old Shipps Store Rd., Bealeton, VA 22712 – USA 
 

PHƯƠNG DANH THÍ CHỦ CÚNG DƯỜNG ẤN TỐNG KINH SÁCH 

UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 
  

  

  

  

  

  

  



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 215 

 

 

Kinh Sách đã được in ấn và phát hành:  

 

1) ÂN ĐỨC TAM BẢO (500 QUYỂN) 

2) NHỮNG PHÁP THOẠI CỦA NGÀI TRƯỞNG LÃO JATILA  

      (1000 QUYỂN) 

3) CHÚ GIẢI BỘ PHÁP TỤ - PHÂN TÍCH (1000 QUYỂN) 

4) TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP – 

❖ TẬP I – CHƯƠNG I, II & III (1000 QUYỂN) – TỔNG HỢP TÂM, TÂM SỞ & 

LINH TINH 

❖ TẬP II – CHƯƠNG IV (200 QUYỂN) – LỘ TRÌNH TÂM 

❖ TẬP II – CHƯƠNG IV (TÁI BẢN LẦN THỨ II) (50 QUYỂN) 

❖ TẬP III – CHƯƠNG V (QUYỂN I – QUYỂN II – QUYỂN III (100 QUYỂN)) 

– TỔNG HỢP THOÁT LY LỘ TRÌNH 

❖ TẬP IV – CHƯƠNG VI & VII – TỔNG HỢP PHÂN TÍCH SẮC PHÁP (100 

QUYỂN) 

❖ TẬP V – CHƯƠNG VIII (QUYỂN I – QUYỂN II) – LIÊN QUAN TƯƠNG 

SINH (100 QUYỂN) 

5) GIÁO ÁN TRƯỜNG BỘ KINH (1000 QUYỂN) 

6) GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH – TẬP I (500 QUYỂN) 

7) GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ – TẬP I (TÁI BẢN LẦN THỨ II)  

      (500 QUYỂN) 

8) GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ – TẬP II (TÁI BẢN LẦN THỨ II)  

      (500 QUYỂN) 

9) KINH KIẾT TƯỜNG (500 QUYỂN) 

10) KINH KIẾT TƯỜNG – TÁI BẢN (200 QUYỂN) 

11) KINH ĐẠI PHÁT THÚ (TRỌN BỘ: TẬP I – TẬP V, 200 QUYỂN) 

12) AN TỊNH THÙ THẮNG ĐẠO (200 QUYỂN) 

13) BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT – TẬP I (300 QUYỂN) 

14) BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT – TẬP I – PHẦN I –  

        CHÚ MINH I (200 QUYỂN) 

15) BIÊN NIÊN SỬ CỦA CHƯ PHẬT – TẬP I – PHẦN I –  

        CHÚ MINH II (200 QUYỂN)                

16) GIÁO KHOA THƯ TỨ PHÁP SIÊU LÝ (100 QUYỂN) 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 216 

 

 

17) PHẬT ĐẠO ĐƯA TỚI SỰ BÌNH AN VÀ NIỀM HẠNH PHÚC  

       (50 QUYỂN) 

18) SƯU TẬP PHÁP I - NGHIỆP, PHƯỚC, BALAMẬT (200 QUYỂN) 

19) SƯU TẬP PHÁP II – NHÂN SINH TRÍ TUỆ (100 QUYỂN) 

20) SƯU TẬP PHÁP III – PHÁP SIÊU LÝ - PHÁP CHẾ ĐỊNH 

          (100 QUYỂN) 

 21) SƯU TẬP PHÁP IV – Ý NGHĨA LỄ DONTᾹ VÀ LỄ KAṬHINA 

         (100 QUYỂN) 

22) SƯU TẬP PHÁP V -   Ý NGHĨA LỄ THƯỢNG NGUYÊN & LỄ TAM HỢP 

         (100 QUYỂN) 

23) TRÍCH GIẢI KINH PHÁP CÚ (100 QUYỂN) 

24) MỘT SỰ TU TẬP 300 GIÂY HOẶC MỘT PHƯƠNG PHÁP HÀNH THIỀN 

“NĂM PHÚT” (100 QUYỂN) 

25) QUÁ TRÌNH THIỀN TUỆ GIÁC & MỘC DỤ KINH (50 QUYỂN) 

26) TRI THỨC VỀ CÁC MỘNG CẢNH & TỨ SINH HOẠT BỔ PHẨM 

        (100 QUYỂN). 

27) BIÊN NIÊN SỬ CHƯ PHẬT – TẬP I – PHẦN I – CHÚ MINH III  

        (100 QUYỂN) 

28) TRÍCH GIẢI KINH PHÁP CÚ & ĐẠO LỘ ĐẾN NIBBᾹNA (100 QUYỂN) 

29) PHƯỚC BÁU - THIỆN CÔNG ĐỨC (100 QUYỂN) 

30) UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

        (100 QUYỂN) 

 

Kinh sách sắp được in ấn và sẽ phát hành: 

 

❖ VÔ TỶ PHÁP ĐỐI VỚI NHỮNG THIỀN GIẢ (100 QUYỂN) 

❖ TỔNG HỢP NỘI DUNG VÔ TỶ PHÁP – TẬP VI – CHƯƠNG IX -  

     SAMADHIKAMMAṬṬHANA & VIPASSANAKAMMAṬṬHANA  

     (100 QUYỂN) 

❖ CHÚ GIẢI THANH TỊNH ĐẠO (100 QUYỂN) 

❖ CHÚ GIẢI ĐẠI NIỆM XỨ (100 QUYỂN) 

❖ CHÁNH TẠNG VÔ TỶ PHÁP (Abhidhamma Piṭaka) 

1) PHÁP TỤ & CHÚ GIẢI (100 QUYỂN) 

2) PHÂN TÍCH & CHÚ GIẢI (100 QUYỂN) 



UDDESAVIBHAṄGA SUTTA - XIỂN THUẬT PHÂN TÍCH KINH 

 

 

 217 

 

 

❖ GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH – TẬP II (500 QUYỂN) 

❖ GIÁO ÁN TRUNG BỘ KINH – TẬP III (500 QUYỂN) 

❖ GIÁO ÁN KINH PHÁP CÚ – TẬP III (TÁI BẢN LẦN THỨ II)  

     (500 QUYỂN) 

❖ TIẾN TRÌNH THIỀN MINH SÁT TUỆ (100 QUYỂN) 

❖ GIỚI ĐỨC HIỀN GIẢ KINH (100 QUYỂN) 

❖ BẢO TẠNG TRÍ TUỆ PHẬT GIÁO (100 QUYỂN) 

 

        ************************************************* 

   

 

 

 


	LỜI NGỎ
	Noting To Discern Concept (Paññatti)
	And Ultimate Reality (Paramaṭṭha)

